UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLANDIA
INSTITUTO DE CIENCIAS SOCIAIS

BRUNA FERNANDA FERREIRA

O Dispositivo de Racialidade e a Necropolitica no Brasil: uma analise a partir de

Sueli Carneiro

Uberlandia
2026



BRUNA FERNANDA FERREIRA

O Dispositivo de Racialidade e a Necropolitica no Brasil: uma analise a partir de

Sueli Carneiro

Trabalho de conclusdo de curso
apresentada ao instituto de Ciéncias
Sociais da Universidade Federal De
Uberlandia, como requisito parcial para a
obtencdo da graduacao de licenciatura e
bacharelado em Ciéncias Sociais, sob a
orientagcdo do Prof. Dr. Moacir de Freitas
Junior.

Uberlandia
2026



Ficha Catalogréafica Online do Sistema de Bibliotecas da UFU com
dados informados pelo(a) proprio(a) autor(a).

F383
2026

Ferreira, Bruna Fernanda, 2001-

O Dispositivo de Racialidade e a Necropolitica no Brasil [recurso
eletrénico] : uma analise a partir de Sueli Carneiro / Bruna
Fernanda Ferreira. - 2026.

Orientador: Moacir de Freitas Junior.

Trabalho de Conclusdo de Curso (graduagao) - Universidade
Federal de Uberlandia, Graduagao em Ciéncias Sociais.

Modo de acesso: Internet.

Inclui bibliografia.

1. Sociologia. I. Freitas Junior, Moacir de ,1978-, (Orient.). II.
Universidade Federal de Uberlandia. Graduagdo em Ciéncias
Sociais. lll. Titulo.

CDU: 316

Bibliotecarios responsaveis pela estrutura de acordo com o AACR2: Gizele
Cristine Nunes do Couto - CRB6/2091
Nelson Marcos Ferreira - CRB6/3074




BRUNA FERNANDA FERREIRA

O Dispositivo de Racialidade e a Necropolitica no Brasil: uma analise a partir de

Sueli Carneiro

Uberlandia, 04 de fevereiro de 2026

Banca Examinadora:

Trabalho de conclusdo de curso
apresentada ao instituto de Ciéncias
Sociais da Universidade Federal De
Uberlandia, como requisito parcial para a
obtencdo da graduacao de licenciatura e
bacharelado em Ciéncias Sociais, sob a
orientagcao do Prof. Dr. Moacir de Freitas
Junior.

Moacir de Freitas Junior — Doutor (UFU)

Debora Regina Pastana — Doutora (UFU)

Vinicius Santana Cerqueira — Mestre (Unicamp)



A Cleusa, Beatriz e Elena, meu chdo. A
mim, pela coragem de mudar o meu
destino. E, principalmente, a toda vida
negra que teima em resistir: este trabalho
€ a prova de que, apesar da barbarie,
estamos aqui para contar, n6s mesmos, o

nosso lado da historia.



Agradecimentos

Nunca pensei em escrever as linhas desta defesa, pois jamais imaginei ocupar
uma universidade, muito menos conclui-la. Entretanto, esse feito sé se tornou possivel
gragas ao amor imensuravel que recebi dos meus. Acredito que, nessa caminhada
por um mundo mais justo, a construcao coletiva se faz o reflugio necessario contra

tudo aquilo que tenta nos negar.

De primeiro momento, agradeco a minha mée, Cleusa, por me ensinar sobre
responsabilidade ou, como ela gosta de dizer: a ser "ponta firme". Obrigada por ter
sido rocha em momentos de tempestade, mas por, ainda assim, ter me permitido ser
crianga, curiosa, comilona e sociavel. Agradego por aceitar quem sou, por me ensinar
a ver beleza no mundo, por criar um lar seguro e por nunca deixar faltar nada, mesmo
remando sozinha com duas criangas. Principalmente, obrigada por tornar possivel
uma universidade a quildmetros de distancia; sem a sua luta, a minha néo existiria.
Vocé é o meu maior exemplo de mulher e tenho a sorte incalculavel de ser sua filha.

Obrigada por ser, sempre, 0 meu lar.

Nao poderia deixar de agradecer a minha irma mais velha, Bia. Dos cinco filhos
do meu pai, ela € a do meio e a mais briguenta de todos nds. Agradeco por ter me
ensinado a malicia do mundo com todo o seu amor. Sinto saudade de quando éramos
préximas na rotina, tanto nas brigas quanto na partilha da TV, ou de quando eu me
enfiava em confusdo na escola e vocé, sem nem saber se eu tinha razao, ja estava
no portdo para me defender. Obrigada por ser minha ursa protetora, mesmo sendo
menor em altura, e por nunca deixar de me amparar. Vocé me deu o maior incentivo
para buscar uma vida melhor e um diploma para conquistar: a nossa Lolo. Um dia ela
também passara por seus processos e, independente da escolha dela, estaremos la

para apoia-la, assim como a Tia Lucia, a mae e a vo fizeram por nos.

Minha gratiddo a minha tia Lucia e a minha prima Fabiana, que sempre fizeram
com que eu me sentisse proxima e com o coragao aquecido. Tia, obrigada por nunca
esquecer de orar por mim. Fabi, obrigada pela irmandade, pelas noites de cerveja e

pelo ombro sempre amigo.



Nao menos importante, meus amigos de Campinas foram o combustivel vital
para todas as vezes que precisei recarregar, lembrar da minha forgca e de quem eu
era. Matheus, Karina, Julia e, em especial, meu melhor amigo Joao Vitor: desde os
nossos 15 anos vocés tém sido a minha parceria em cada passo. Muito obrigada por
todas as aventuras, pelos nossos fluxos de rua, pelas sociais na Vila Unido, Santa
Lucia e Yeda. Vocés sao os irmaos que o universo me deu; obrigada por todo o apoio,

que nunca falhou, mesmo de longe.

N&o poderia deixar de mencionar os grandes amigos que Uberlandia me
presenteou. Ao Vizu e ao Allan, meu muito obrigada por quase trés anos dividindo o
teto, por suportarem meu mau humor de fome ou minhas respostas rispidas de estudo,
e por respeitarem meu espago quando meu desejo era voltar para casa em Campinas.
Obrigada por tornarem o apto 502, e agora o 101, mais coloridos, com risadas altas e

a eterna implicancia sobre quem faria o proximo arroz.

A minha grande amiga Lia Agapito, um dos meus portos seguros nesta cidade.
Obrigada por ser meu contato de emergéncia e de alegria, desde a noitada na balada,
a companhia nos estudos e as caminhadas no parque, até os puxdes de orelha de
amiga e veterana. Vocé ouviu meus choros desesperados no 56-B quando o choque
da realidade social que estudamos batia de frente com a minha vida. E claro, aos
"meninos" — Gustavo, Isaac, Lukinhas, Fé e Rafinha —, obrigada por me acolherem
no grupo e pelas sessdes de Babi com cerveja, regadas a muita sociologia de boteco.

Aprendi e sigo aprendendo a levar a vida de forma mais leve com vocés.

Um salve a todos os outros amigos que encontrei pelo caminho e que, de alguma

forma, pavimentaram a estrada para que eu pudesse chegar aqui.

Gostaria também de agradecer ao meu companheiro de vida, Abel, que mesmo
sendo de outra area profissional, sempre se esforgcou para entender minhas teorias e
analises sociais de cozinha. Obrigada por me acudir e me respeitar em todas as crises,
desde os processos seletivos até a escrita final deste trabalho. Obrigada por incentivar

meus sonhos e por me amar exatamente como sou.

Deixo minha gratiddo ao meu orientador, Moacir de Freitas Junior, pela

paciéncia na conducao deste trabalho e pelo excelente professor que é; foi gracas a



sua disciplina que conheci os referenciais tedricos que nortearam esta monografia. A
professora Débora Pastana, por me inspirar com sua maestria em lecionar e pelas
aulas de Teoria Sociologica Contemporéanea e Mudangas Sociais, que foram um
verdadeiro divisor de aguas na minha forma de enxergar o mundo. Ao professor
Vinicius Santana, por inspirar tantas pessoas como eu nessa luta por justi¢ca social e

racial através de trabalhos impecaveis.

Por fim, o agradecimento mais profundo é a minha falecida avé materna, Elena,
por me ensinar a maior parte do que sei e, principalmente, a ter um coracdo bom e

cheio de amor.

Conseguimos, vovoé. Sua cagula tem um diploma.



"Eu adoro a minha pele negra, e 0 meu
cabelo rustico. [...] Se é que existem
reencarnagées, eu quero voltar sempre
preta.”

Carolina Maria de Jesus



Resumo

Este trabalho tem como objetivo analisar os conceitos de Dispositivo de Racialidade
e Necropolitica no Brasil contemporaneo a partir de Sueli Carneiro e Achille Mbembe.
A pesquisa estabelece que o Dispositivo de Racialidade de Carneiro funciona como a
estrutura historica e operacional da necropolitica brasileira, tragando suas raizes no
regime escravocrata do século XVI e perpetuando a marginalizagédo e desumanizagao
da populagao negra. A partir da lente conceitual da necropolitica de Achille Mbembe,
que expde o poder estatal de ditar quem pode viver e principalmente quem e como
deve morrer, o trabalho busca compreender como a dinamica do racismo ¢é articulada
a esses dois conceitos que bebem na fonte da nog¢ao do biopoder de Michel Foucault.
O objetivo central é evidenciar as manifestagdes contemporaneas de exterminio e
controle, analisando as praticas necropoliticas em suas multiplas dimensdes, com
énfase na interseccionalidade de género. Para isso, o estudo se aprofunda no
genocidio da juventude negra masculina, interpretando a violéncia policial e o
encarceramento em massa como estratégias ativas de morte, conforme o conceito de
"violéncia como modo de subjetivacado” e na dimensao de género da necropolitica
sobre as mulheres negras, manifestada pelo "deixar morrer" (omissao e descaso no
sistema de saude, resultando em altas taxas de "mortes preveniveis e evitaveis"), e
pelo controle reprodutivo. Ao invés de focar nas estratégias de resisténcia, este estudo
se concentra em demonstrar a permanéncia e as formas de funcionamento dessa

maquina de morte e subalternizagdo no cenario atual brasileiro.

Palavras-chave: Necropolitica; Dispositivo de Racialidade; Sueli Carneiro; Biopoder;

Racismo de Estado.



ABSTRACT

This work aims to analyze the concepts of Raciality Device and Necropolitics in
contemporary Brazil based on Sueli Carneiro and Achille Mbembe. The research
establishes that Carneiro's Raciality Device functions as the historical and operational
structure of Brazilian necropolitics, tracing its roots to the slave regime of the 16th
century and perpetuating the marginalization and dehumanization of the Black
population. Using the conceptual lens of Achille Mbembe's necropolitics, which
exposes the state power to dictate who may live and, mainly, who must die and how,
the work seeks to understand how the dynamics of racism are articulated with these
two concepts that draw upon Michel Foucault's notion of biopower. The central
objective is to highlight contemporary manifestations of extermination and control,
analyzing necropolitical practices in their multiple dimensions, with an emphasis on
gender intersectionality. To this end, the study delves into the genocide of black male
youth, interpreting police violence and mass incarceration as active strategies of death,
in accordance with the concept of "violence as a mode of subjectivation”, and into the
gender dimension of necropolitics concerning black women, manifested by "letting die"
(omission and neglect in the health system, resulting in high rates of "preventable and
avoidable deaths") and by reproductive control. Instead of focusing on resistance
strategies, this study concentrates on demonstrating the permanence and functioning

forms of this machine of death and subalternization in the current Brazilian scenario.

Keywords: Necropolitics; Raciality Device; Sueli Carneiro; Biopower; State Racism.



SUMARIO

INEFOAUGAD ... ettt e et e e et e e e aa e e e e e eeaveeeeaseeeesneeeenneeens 13
Sesséo 1: A necropolitica operacionalizada pelo dispositivo de racialidade. ............ 17
Sesséo 2: A populagao negra no contexto brasileiro ............cceeeeviviiiiiiieeieeeeiin, 21
Sessédo 2.1: Mulheres negras e o contexto brasileiro.............cccuvviiiiiiiiiiieiiiinnnnn. 27
Sesséo 3: “Moendo gente" na pratica - panorama da letalidade racial no Brasil ...... 35
Sesséao 3.1: O exterminio do homem negro e o encarceramento.............ccc.......... 38

Sesséao 3.2: O "deixar morrer" feminino: saude, violéncia reprodutiva e solidao. ..43
Consideragies fiNAIS .........ooouiiiiiii et 48

Referéncias bibliografiCas: ...........uuuuiiii oo 50



13

Introducgao

O presente trabalho propde analisar o conceito de necropolitica, cunhado por
Achille Mbembe (2018), e seus sentidos no Brasil contemporaneo, tendo como eixo
central a obra “Dispositivo de racialidade: A construgdo do Outro como n&o ser como
fundamento do ser”, de Sueli Carneiro (2023).

Partimos da premissa que o conceito de Dispositivo de Racialidade de Carneiro
funciona como a estrutura histérica e operacional da necropolitica brasileira, tracando
suas raizes no regime escravocrata do século XIX e perpetuando a marginalizagao e
desumanizagao da populagao negra.

A partir da lente conceitual da necropolitica de Achille Mbembe (2018), que
expoe o poder estatal de ditar quem pode viver e principalmente quem e como deve
morrer, o trabalho busca compreender como a dindmica do racismo € articulada a
esses dois conceitos que bebem na fonte da nog¢ao do biopoder de Michael Foucault
(1976).

O objetivo central € evidenciar as manifestagbes contemporéneas de
exterminio e controle, analisando as praticas necropoliticas em suas multiplas
dimensbes, com énfase na interseccionalidade de género. Como hipotese, este
trabalho entende que a politica de morte no Brasil esta inscrita para a populagéo negra
de duas formas distintas: a primeira, como "fazer morrer" material, visivel nas
inumeras truculéncias policiais e no genocidio, principalmente direcionadas a jovens
negros de baixa renda; e a segunda, como "deixar morrer", inscrita nas omissdes e
nas violéncias cometidas por inagao estatal que acometem prioritariamente mulheres

negras.

Sendo assim, a fim de construir uma linha de pensamento coerente para o
objetivo final da pesquisa e conseguir responder de que forma a necropolitica se
insere e funciona na sociedade brasileira contemporanea, julga-se necessaria a
explicacdo da importancia de tomar como referencial tedrico a obra da filésofa Sueli
Carneiro. Para tal, sera utilizado o artigo de Vinicius Santana, publicado pela pagina
do projeto de divulgagao cientifica “Enciclopédia Mulheres na Filosofia” (2022), que
discorre sobre a vida e obra de Carneiro.



14

Nascida em 1950 na cidade de Sao Paulo, Aparecida Sueli Carneiro € um dos
nomes mais importantes na luta contra o racismo, sexismo e desigualdades de
género, sendo pioneira nos estudos que abordam a interseccionalidade no Brasil. A
base educacional de Sueli Carneiro foi estabelecida por sua méae, que a alfabetizou e
Ilhe transmitiu o valor da leitura. Embora seus pais néo fizessem parte de nenhuma
organizacao militante, com o racismo frequente, desenvolveram consciéncia racial

que foi passada a Carneiro desde muito jovem, de acordo com Santana.

Em 1973, ela iniciou o curso de Filosofia na Universidade de Sao Paulo,
conciliando a vida académica com sua nova fungdo como auxiliar de escritério na
Secretaria da Fazenda no centro da cidade, cargo que conquistou por meio de
concurso publico. No ambito académico, conheceu movimentos estudantis e
militantes do movimento negro que fomentaram sua resisténcia ao racismo e as
violéncias decorrentes da ditadura militar da época. Concomitantemente, comecgou a
frequentar reunides do Centro de Cultura e Arte Negra (CECAN), uma associacao de
ativismo negro brasileira fundada pelo sociélogo Eduardo Oliveira e Oliveira e pela
intelectual Thereza Santos e, com isso, tomou contato com os debates raciais mais

amplos e com as movimentagdes mundiais em torno do tema (SANTANA, 2022).

O autor descreve que, nesse meio militante, Sueli Carneiro participou
ativamente das movimentacdes que fundaram o Movimento Negro Unificado (MNU)
e, mesmo nao sendo militante direta, ela sempre esteve presente no apoio de base
ao lado de grandes nomes da intelectualidade negra brasileira, tais como Abdias
Nascimento e Lélia Gonzalez. Este contato foi decisivo para a sua formagao enquanto
militante na luta antirracista, e a partir da proximidade com Gonzalez, conseguiu
perceber a problematica do sexismo no movimento negro e, ao mesmo tempo, a
problematica racial no interior do movimento feminista, tracando contornos mais

complexos para estes debates.

Essa experiéncia de vida e de militAncia precede a producéo tedrica formal; a
propria Carneiro defende que sua principal fonte de conhecimento ndo reside na
academia, e sim na experiéncia e na organizagdo do Movimento Negro, afirmando

nao dever nada a universidade.



15

Consolidando essa trajetéria de luta e acgdo institucional, em 1988, no
centenario da abolicdo da escravidao no Brasil, ela foi uma das fundadoras, ao lado
de outras militantes, do Geledés — Instituto da Mulher Negra, organizacdo que se
tornou fundamental para o debate e articulacbes para além da academia sobre o
enfrentamento do racismo e sexismo no Brasil e todos os debates que acercam esse

tema.

Mais de vinte anos depois de seu ingresso na USP, motivada por suas
inquietagdes e pelo apoio de Roseli Fischmann', ela retornou a universidade para
cursar o doutorado no campo da educacao, defendendo, posteriormente, sua tese
intitulada A Construgao do Outro como Nao-Ser como fundamento do Ser (2005), obra
seminal que discorre sobre o racismo e o dispositivo que o estrutura, culminando 18
anos depois de sua defesa na publicacdo da obra que serve de eixo a esta pesquisa:
Dispositivo de Racialidade: A constru¢do do Outro como nao ser como fundamento
do ser (2023).

A experiéncia de vida e a militdncia radical de Sueli Carneiro ndo sdo apenas
um pano de fundo biografico, mas sim a base epistemoldgica que confere a sua obra

a autoridade necessaria para desvelar a estrutura do racismo especifico do Brasil.

O dispositivo de racialidade refere-se a um sistema de praticas, discursos e
instituigdes que organizam as hierarquias sociais e perpetuam o racismo institucional
que retroalimenta o estrutural. Ja a necropolitica descreve como o poder politico se
manifesta ao controlar ndo apenas a vida, mas também quem vive e quem morre.
Esse poder de determinar a mortalidade é exercido atraves de estratégias que incluem
tanto o "fazer morrer" (violéncia e repressao) quanto o "deixar morrer" (negligéncia em
servigos basicos como saude e saneamento). A ideia de utilizar esses dois conceitos
€ a fim de entender como a politica de morte estatal teorizada por Achille Mbembe

(2018) se encaixa na sociedade brasileira contemporanea.

Contudo, a tese central deste trabalho propde que o Dispositivo de Racialidade

de Sueli Carneiro ndo é apenas um conceito paralelo, mas sim o arcabouco estrutural

! Roseli Fischmann é doutora e mestra em Educacao pela Universidade de Sao Paulo e foi orientadora
do doutorado de Sueli Carneiro, incentivando-a a retomar e sistematizar suas reflexdes sobre
racialidade.



16

que confere a Necropolitica a sua forma e sua eficacia no Brasil. O Dispositivo € a
condicao de possibilidade que, ao construir a populagdo negra como o "Nao-Ser",
torna-a o alvo legitimo do poder soberano, viabilizando o exterminio e a
subalternizacdo de forma sistematica e histérica. E a partir dessa articulacdo que a
pesquisa buscara responder de que forma a necropolitica se manifesta no contexto

brasileiro a partir da 6tica de Sueli Carneiro.

Posto isso, a metodologia utilizada possui carater qualitativo e se fundamenta
na revisdo e analise bibliografica de obras e artigos centrais que sustentam o
arcabouco tedrico. Esta abordagem permite a articulacdo conceitual entre o
Dispositivo de Racialidade e a Necropolitica, o que constitui a base analitica do

trabalho.

Sendo assim, o presente trabalho sera desenvolvido em trés sessdes seguidas
das consideragdes finais. A primeira sessao se dedicara a fundamentagao tedrica,
estabelecendo a articulagcéo entre o Dispositivo de Racialidade de Sueli Carneiro e a

Necropolitica de Achille Mbembe.

Na sessdo 2, o foco sera em contextualizar como é pensada a populagéo negra
no Brasil, incorporando as contribuicdes de Laurentino Gomes e Abdias Nascimento,
e desenvolvendo a interseccionalidade através das lentes de Lélia Gonzalez e da

prépria Sueli Carneiro a partir de outras obras.

Para entao, a sessao 3 apresentar a analise de dados secundarios e eventos
historicos, fornecendo suporte empirico as teses tedricas e demonstrando as altas
taxas de letalidade e vulnerabilidade da populagdo negra, conectando a teoria as

consequéncias da violéncia estatal em localidades especificas na pratica.

Sendo estas as consideracdes iniciais, passemos ao trabalho em si.



17

Sessdao 1: A necropolitica operacionalizada pelo dispositivo de

racialidade.

Um pouco anterior a tese publicada de Sueli Carneiro, se faz necessario
apresentar a importancia do conceito de necropolitica para este trabalho. Achile
Mbembe, fildsofo e cientista politico camaronés, em sua obra Necropolitica diz:

A expressdao maxima da soberania reside, em grande medida, no poder e na
capacidade de ditar quem pode viver e quem deve morrer. Por isso matar, ou
deixar viver constituem os limites da soberania, seus atributos fundamentais.

Ser soberano é exercer controle sobre a mortalidade e definir a vida como a
implantagédo e manifestagéo de poder. (MBEMBE, p. 5, 2018)

Este poder de ditar quem deve viver e morrer remete diretamente a nocao de
Biopoder. O filésofo francés Michel Foucault, conforme interpretado por Mbembe,
argumenta que a soberania moderna se manifesta na gestado da vida da populagao,
utilizando a biologia humana como alvo de controle e regulagao: fazer viver ou deixar
morrer?, remetendo tal transformagao nas sociedades disciplinares dos séculos XVI e
XVIII. Foucault esclarece que a unica forma de o Estado ativar suas funcdes
assassinas, mantendo a coesao social, € por meio do racismo, que estabelece uma
cisdo biolégica fundamental (MBEMBE, 2018).

Posto isso, o que Achille Mbembe acrescenta € o questionamento de quem
sdo os sujeitos que, nas configuragdes de poder coloniais e pods-coloniais, ficam
submetidos a um estado de excecéo permanente, isto €, um estado que na estrutura
politico-juridica deixa em suspensao temporal o estado de direito (MBEMBE, 2018).
Em sintese, o autor argumenta que a Necropolitica € a manifestagdo contemporanea
da soberania, onde a guerra se torna o modelo de gestédo politica. Para o autor, a
soberania € manifestada na formacao especificas do terror na criacdo de zonas de
nao-direito que predomina o estado de excegdo nos quais a lei € suspensa e
determinadas vidas se tornam objetos de descartabilidade e podem ser eliminadas
com impunidade. A Necropolitica, portanto, desloca o foco do biopoder do “fazer viver"
para o "fazer morrer" e o "deixar morrer", de forma explicita e sistematica,

transformando o corpo do Outro — aquele que nao traduz a hegemonia predominante

2 A maxima do biopoder desmembra-se em dois eixos: fazer viver, sendo essa a tentativa do Estado
de, ativamente, prolongar, proteger e aprimorar a vida da populagao por meio da saude, da reprodugéo
e do trabalho; e deixar morrer, sendo esse o Estado decidindo (por omiss&o, negligéncia ou inagao)
quais vidas ndo serao protegidas por essas politicas, permitindo que sejam expostas a morte.



18

—em um alvo legitimo de destruigdo, sendo que ¢é a partir do racismo que a biopolitica

chancela essa funcéo.

Se a Necropolitica € a manifestacdo extrema do poder soberano, torna-se
essencial desvendar a estrutura que, no Brasil, a legitima e a torna operacional e é
nesse ponto que a obra de Sueli Carneiro se torna uma ponte.

A autora retoma a nogao de dispositivo de Michel Foucault, que € um conceito
analitico para descrever as redes de poder, saber e subjetivagdo que organizam a
sociedade e assim o define como uma rede complexa que envolve discursos,
institui¢des, leis e saberes que governam o "dizer e o ndo-dizer" sobre certos temas e
a rede que se estabelece entre eles (CARNEIRO, 2023). Por sua vez, Foucault
desenvolve a nocéo de dispositivo a partir da analise da sexualidade, evidenciando
como a modernidade o empregou para demarcar uma identidade especifica e garantir
o controle da classe burguesa3. Sueli Carneiro, no entanto, reconfigura este conceito
central para focar na construcédo ontoldgica racializada no Brasil. Para a autora, o
Dispositivo de Racialidade atua construindo sujeitos através da enunciagao, que € o

mecanismo que estabelece o poder sobre o Outro na sociedade.

Para tal, a autora busca a genealogia de seu pensamento no fildsofo jamaicano
Charles Mills (1997), em sua obra O Contrato Racial, em que reafirma as viagens de
Colombo como o processo que fez emergir uma nova hegemonia informada pela
racialidade conforme aquele novo sujeito: branco e homem, em frente ao que havia
“descoberto”. Nesse sentido, de acordo com Carneiro, Mills descreve essa
supremacia branca global como “um sistema politico, um poder particular que
estrutura a regra formal e a informal, o privilégio socioecondmico, as normas de
distribuicdo da riqueza e das oportunidades, dos beneficios e das penas, dos direitos
e dos deveres” (MILLS, 1997 apud CARNEIRO, 2023, p. 31-32)

Diferentemente do contrato social classico — uma abstragao que pressupde a

unido de individuos livres e iguais —, Charles Mills, de acordo com Sueli Carneiro,

3 A tese do dispositivo, em Foucault, € desenvolvida a partir da sexualidade para garantir a hegemonia
da classe burguesa (ver FOUCAULT, Histdria da Sexualidade, p. 118). Carneiro, por sua vez, avanga
sobre os limites dessa analise ao conceber o dispositivo de racialidade como o mecanismo que garante
a hegemonia branca e o poder sobre o Outro no Brasil, centralizando o elemento que permaneceu
como um 'ndo-dito’ na obra foucaultiana: a racialidade.



19

estabelece que o Contrato Racial € um acordo real, fatico e historicamente localizavel.
Contudo, a distingdo crucial reside nos pactuantes: enquanto o modelo classico
teoriza uma adesado universal, o Contrato Racial é firmado exclusivamente entre
aqueles categorizados como brancos. Esse pacto institui os ndo brancos como
sujeitos nao livres e desiguais, mantendo-os permanentemente em um “estado de
natureza” e desta forma, o conceito ndo apenas opde o abstrato ao real, mas demarca
a fronteira politica entre a liberdade de quem pactua e a submissido daqueles que sao
objetos do contrato. Mills defende que os teoricos politicos classicos (majoritariamente
brancos) nao omitiram a racialidade de forma acidental, visto que seus privilégios
raciais eram inerentemente politicos, econémicos e, portanto, uma forma de

dominagéao explicita daqueles que selam ambos os contratos (CARNEIRO, 2023).

Assim, o contrato racial, funciona como um pacto de dominagéo* que garante
o privilégio do sujeito branco em uma escala global, sendo este um elemento
estruturador do dispositivo de racialidade. Ao longo da historia e como sera visto na
proxima parte no caso brasileiro, esse contrato tem legitimado a divisdo da
humanidade em “pessoas” (aqueles incluidos na esfera dos direitos e da humanidade

plena) e "sub-pessoas" (aqueles alocados fora dessa esfera).

Adiante, a autora descreve a objetificacdo do negro, marcada pela passagem
de objeto de histéria para objeto de ciéncia com o fim da escraviddo. E justamente
nessa transigdo para a libertacdo formal que se reitera a vigéncia do que ela chama
de construgdo do campo ontolégico que abarca o proprio dispositivo de racialidade:

Meu pressuposto € o de que, no contexto da modernidade ocidental, a
racialidade vem se constituindo num dispositivo, tal como essa nocgao é
concebida por Foucault. A racialidade é compreendida como nogao produtora
de um campo ontolégico, um campo epistemoldgico e um campo de poder,

conformando, portanto, saberes, poderes e modos de subjetivagdo cuja
articulagéo institui um dispositivo de poder. (CARNEIRO, p. 40)

E continua acrescentando:

[...] A abolicao seria, nesse contexto, 0o momento da emergéncia do negro na
nova ordem disciplinar que se instaura no Brasil, na passagem de uma

4 Embora ndo haja um dialogo direto entre os autores sobre a nogdo de contrato, é possivel aproximar
essa légica de dominagao ao contexto brasileiro através do conceito de Pacto da Branquitude, da
intelectual Cida Bento (2022). A obra expde os pactos narcisicos silenciosos que fortalecem a
manutengdo de pessoas brancas em posigcbes de poder e privilégio, garantindo, a meu ver, a
continuidade e a manutengao desse Dispositivo de Racialidade.



20

economia baseada no trabalho escravo para o livre. E esse novo status que
o dispositivo de racialidade, enquanto dispositivo do poder disciplinar
emergente, havera de demarcar em agbes tedricas de assujeitamento,
semelhantes ao que é denominado por Muniz Sodré, em outra situagao, de
“uma espécie de simbolo ontoldgico das classes econdmica e politicamente
subalternas”. (CARNEIRO, p. 41)

Entdo retomando, no inicio da obra, Carneiro utiliza a distingdo fundamental do
filosofo alemdo Martin Heidegger para fundamentar o conceito binbmio entre o
ontoldgico e o 6ntico no debate. O primeiro refere-se ao Ser em sua dimensao
universal e plena, em contraste com a esfera 6ntica, que diz respeito ao que é
particular (as caracteristicas especificas, como raga e cor). Posto isso, ao aprisionar
0 sujeito apenas nessa particularidade, o dispositivo nega ou suspende a sua
dimensao ontolodgica, ou seja, a sua humanidade universal e plena. Assim, o modo de
subjetivagcdo e objetivagcdo € a experiéncia concreta de como o sujeito negro é
compelido a se constituir dentro desse dispositivo, isto é, das leis, discursos,
instituicdes e implicitamente do saber e do poder que para a autora assim como para

Foucault, sdo inseparaveis.

Dado o exposto, retomaremos essa discussao no final do trabalho, pois aqui,
se faz necessaria a apresentacdo de como a racga foi e ainda é pensada no contexto

brasileiro.

Entretanto, ja é possivel elencar algumas coisas: se a necropolitica € a
expressao maxima da soberania e o poder de ditar quem deve viver e quem deve
morrer, essa funcao so é legitimada e operacionalizada no Brasil porque o dispositivo
de racialidade atua como uma rede que se estabelece entre elementos ditos, nao-
ditos e instituicdes. Essa rede instaura a divisdo ontoldgica, isto €, a divisdo dessa
condicdo humana universal e plena a partir da construgao de sujeitos: pela negagao
do ser das pessoas negras como fundamento do ser das pessoas brancas,
estabelecendo assim a divisdo entre o Ser e o N&o-Ser. E essa estrutura que, em

ultima instancia, chancela e sustenta essa politica de morte no pais.

A seguir, veremos como a formacgao social do Brasil e a inclusao da populacao
negra na sociedade brasileira se insere no debate sobre o Dispositivo de Racialidade

e a necropolitica sobre os negros.



21

Sessao 2: A populagao negra no contexto brasileiro

Nao é novidade para o meio académico, e muito menos para a intelectualidade
negra brasileira, que a escravidao foi uma realidade em diversas partes do mundo.
Contudo, nas Américas, o processo deu-se de forma massiva, sendo o Brasil o
territério que mais recebeu pessoas escravizadas em todo o mundo durante o longo
periodo do trafico transatlantico. Para compreender a profundidade desse impacto na
formacéao social brasileira, serao utilizadas as contribui¢des dos volumes |, Il e lll da

obra Escravid&o (2019), do historiador Laurentino Gomes.

No primeiro volume de sua pesquisa, 0 autor estabelece uma linha do tempo
expressiva conectando junto com marcos histéricos do mundo todo, datando o inicio
da escravidao africana em 1444, em Portugal, com o primeiro leildo de cativos
realizado na presenca do Infante Dom Henrique. Este evento em Lagos marca o
preludio de um sistema que nao apenas comercializava corpos, mas que
fundamentava uma nova logica de desumanizagcédo. Sendo esse o primeiro objetivo
estratégico do Dispositivo de Racialidade como pontua Carneiro, ao transpor essa
estrutura de comercializagao de corpos para as terras brasileiras, o trafico de pessoas
africanas tornou-se o motor econbmico e o pilar da construcdo nacional,
transformando o Brasil no maior territério escravista do Hemisfério Ocidental por

quase trés séculos e meio como diz Gomes, e destaca:

Recebeu, sozinho, quase 5 milhdes de africanos cativos, 40% do total de 12,5
milhdes embarcados para a América. Como resultado, € atualmente o
segundo pais de maior popula¢do negra ou de origem africana do mundo. Os
afrodescendentes brasileiros, classificados nos censos do Instituto Brasileiro
de Geografia e Estatistica (IBGE) como pretos e pardos, somam hoje cerca
de 115 milhbes de pessoas, numero inferior apenas a populacao da Nigéria,
de 190 milhdes de habitantes, e superior a da Etidpia, o segundo pais africano
mais populoso, com 105 milhdes. O Brasil foi também a nagdo que mais
tempo resistiu a acabar com o trafico negreiro e o ultimo a abolir oficialmente
o cativeiro no continente americano, em 1888 — quinze anos depois de Porto
Rico e dois depois de Cuba. (GOMES, 2019, p. 19)

E acrescenta mais a frente:

[...] na época da Independéncia, praticamente todos os brasileiros livres eram
donos de escravos, incluindo inumeros ex-cativos que também tinham seus
proprios cativos. A presenga de africanos nas ruas e lavouras brasileiras
surpreendia os viajantes que por aqui passavam. No interior do pais, eram
agricultores, tropeiros, marinheiros, pescadores, vaqueiros, mineradores de
ouro e diamante, capangas e segurangas de fazendas. Nas cidades,
trabalhavam como empregados domésticos, sapateiros, marceneiros,



22

vendedores ambulantes, carregadores de gente e mercadoria, agougueiros,
entre muitas outras fungdes. (GOMES, 2019, p. 19)

Neste ponto, o autor destaca que mesmo a escravizagdo sendo uma pratica
extremamente antiga, inclusive com pessoas de outros tons de pele, nada se compara
ao que foi tdo volumoso, organizado, sistematico e prolongado quanto o trafico
negreiro na modernidade (GOMES, 2019).

De forma sintetizada, a escraviddo negra desumanizou e aniquilou uma
populagao étnica diversa oriunda do continente africano, retirando-lhes o sentido de
comunidade e o pertencimento. Ao trata-las como objetos e propriedades, o sistema
escravista portugués promoveu uma fratura ontoldégica sem precedentes: o corpo
negro era reduzido a uma “maquina térmica” de gerar lucro, uma ferramenta animada
cujo valor era medido pelos dentes, pela forgca do brago ou pela capacidade
reprodutiva, o querer pouco importava, a subjetividade de cada ser traficado nao tinha

relevancia.

Muito mais do que a dor fisica dos grilhées, do chicote e da tortura, o que se
operava era um esvaziamento sistematico da alma. Nomes foram apagados, linguas
foram silenciadas e deuses foram proibidos. O porto de desembarque funcionava
como uma zona de descarte da humanidade, onde o individuo deixava de ser um
sujeito com historia, linhagem e saberes para se tornar apenas um numero na
contabilidade colonial. Tamanha estrutura, que o local de partida para as Américas
em Benin, hoje ergue-se a “Porta do Nao Retorno” construida pela Organizacéo das
Nacoes Unidas para a Educacgao, a Ciéncia e a Cultura (Unesco), materializando o
apice do maior sequestro coletivo e sistematico da histéria, consolidado através dessa
engrenagem descrita. Essa coisificagdo absoluta € o que permitia que o senhor de
escravos exercesse o poder de vida e de morte sem remorso e legalmente, pois,
dentro da légica desse dispositivo nascente, o negro ndo ocupava o lugar de ser
humano, mas sim o de um recurso disponivel. Era a negacgéao radical da alteridade, do
Outro, do diferente, onde o conforto e a seguranga eram privilégios exclusivos da
branquitude, enquanto ao corpo negro restava apenas o cansago extenuante, o terror

constante e a morte em todas as suas dimensoes.



23

Seria quase impossivel neste trabalho contemplar com mais detalhes o horror
que foi a escravidao colonial, por isso a indicagdo dos trés volumes da obra do
historiador Laurentino Gomes se faz necessaria além de mais dois pontos: Gomes é
consciente de seu lugar de fala enquanto um homem branco retratando uma realidade
que jamais sentird e nem foi sentida pelos seus antepassados e mesmo sendo um
grande historiador, reconhece no inicio da obra que um acontecimento de tamanha
magnitude ndo poderia ter uma vers&o unica e coloca a sua como mais uma das tantas

outras possiveis.

Para seguir adiante com o panorama brasileiro sob a comunidade negra,
destaca-se a seguinte passagem que o socidlogo Florestan Fernandes fez no prefacio
do livro de Abdias Nascimento “O genocidio do negro brasileiro”, originalmente
publicado em 1978:

A segunda contribuigdo se vincula ao uso sem restricdbes do conceito de
genocidio aplicado ao negro brasileiro. Trata-se de uma palavra terrivel e
chocante para a hipocrisia conservadora. Contudo, o que se fez e se continua

a fazer com o negro e com os seus descendentes merece outro qualificativo?
(FERNANDES, 2016, p.19)

A indagagao de Fernandes (2016) ressoa como uma denuncia da continuidade
desse dispositivo que ndo foi um mero detalhe na histéria brasileira, mas sim a base
que sustenta esta sociedade encontrada nos dias de hoje. Aqui, sera utilizado o
mesmo pensamento de Nascimento (1978): o que houve com a populagcédo negra foi

um genocidio que ndo é um evento do passado, € um processo continuo.

Para Abdias Nascimento, o genocidio do negro brasileiro ndo se restringe
apenas ao exterminio fisico e direto; ele se manifesta de forma multifacetada e
insidiosa. Trata-se de um projeto de Estado que visa a liquidagao da identidade, da
cultura e da existéncia da populagdo negra através de mecanismos como o ideal de
branqueamento, a negacao da herancga africana e o descaso institucional. Para tal, é
importante discorrer sobre o que Nascimento coloca como ponto inicial ao debate
racial brasileiro:

O que logo sobressai na consideracao do tema basico deste ensaio é o fato
de que, a base de especulagdes intelectuais, frequentemente com o apoio
das chamadas ciéncias histéricas, erigiu-se no Brasil o conceito da

democracia racial; sendo esta, tal expressao supostamente refletiria
determinada relagdo concreta na dindmica da sociedade brasileira: que



24

pretos e brancos convivem harmoniosamente desfrutando iguais
oportunidades de existéncia, sem nenhuma interferéncia , nesse jogo de
paridade social, das respectivas origens raciais ou étnicas. (NASCIMENTO,
2016, p. 44)

O mito de uma democracia racial ja assolava o Brasil desde o contexto pos-
aboligao e se consolidou como parte da identidade nacional com a obra Casa-Grande
& Senzala (1933). O autor, Gilberto Freyre, tornou-se o principal idedlogo do
lusotropicalismo, tese que sustenta a suposta benevoléncia do colonizador portugués
e sua 'aptidao’' para a miscigenagao, visto que a historia registrava incapacidades
(como na colonizagdo anglo-saxa) de erigir civilizagdes importantes nos trépicos,
sendo os “selvagens” da Africa e os indios do Brasil os exemplos desse fato
(NASCIMENTO, 2016). Na pratica, essa estratégia chamada por Carneiro de “A
grande narrativa” mascara o carater compulsério e violento dessa miscigenagéo
servindo, estrategicamente, para desarmar a resisténcia politica negra, funcionando
sobretudo como apaziguadora das tensdes étnico-raciais como pontua a autora, para
que o genocidio denunciado por Abdias Nascimento ocorra sem interrupgées. E como
se realmente o Estado brasileiro, apds a abolicdo, olhasse para aquela massa de

recém-libertos e se questionasse: “O que fazer com essa pretaiada toda?”

A resposta, sabe-se que n&o veio por meio de politicas de integracédo ou
reparagao, mas através da sofisticacdo do que Carneiro chama de dispositivo de
racialidade. A saida que acharam mais propicia foram duas: a nogdo de democracia
racial que ja foi apresentada, mas um pouco anterior a ela, a ideologia do
branqueamento também serviu como justificativa para a “problematica” do negro.
Resumidamente, Lélia Gonzalez, que sera melhor apresentada a seguir, disse o
seguinte em um de seus ensaios intitulados “A mulher negra no Brasil”, originalmente

publicado em 1995:

Antes da nogédo de democracia racial, a ideologia do branqueamento serviu
como justificativa para uma politica desenvolvida pelos governos brasileiros
para branquear a populagdo do pais ao encorajar uma massiva imigragao
europeia, sobretudo no periodo 1890-1930. Isso se deveu diretamente ao
resultado do primeiro censo brasileiro de 1872 (e confirmado por um
posterior, em 1890) que indicou que a maioria da populagao era negra. Deve-
se notar que o periodo histérico mencionado acima (que corresponde a
chamada “grande imigracdo”) foi uma época em que os idedlogos do
branqueamento elaboravam suas teses sobre a superioridade da raga branca
chamando a atencdo, acima de tudo, para os perigos que ameagavam o
Brasil de n&o se tornar um pais civilizado por conta de seus negros, indios e
mesticos. Herdeiros colonizados das teorias racistas europeias, era comum



25

que esses idedlogos fossem eles mesmos de ascendéncia africana. As
mudancas que ocorreram na sociedade brasileira durante os anos 1930
resultaram em certos rearranjos politicos e ideoldgicos e, entre eles, a
elaboragdo do mito da democracia racial. (GONZALEZ, 2020, p. 169)

A iconografia da época materializa as teses mencionadas por Gonzalez e
revela como o dispositivo de racialidade se institucionalizou no pensamento cientifico
brasileiro. Um exemplo emblematico é a tela A Redengéao de Cam (1895), de Modesto
Brocos (Figura 1). Segundo registros da Editora da Universidade de S&o Paulo
(Edusp), essa obra foi utilizada pelo médico Jodo Batista de Lacerda durante o
Congresso Mundial das Ragas em 1911, em Londres, para ilustrar sua tese de que o
Brasil alcangaria o branqueamento total da populagdo em trés geragdes. Na pintura,
a avo negra agradece aos ceus pelo neto branco, celebrando a miscigenagao nao
como um encontro de culturas, mas como uma ferramenta de purificagao e diluicdo

da heranga africana no pais.

Figura 1 — A Redengéo de Cam (1895)

Posto isso, podemos concluir que o Dispositivo de Racialidade brasileiro ndo
se manifestou apenas pelo fuzil, mas sim por uma sofisticada arquitetura de mitos e

apagamentos que visavam a diluicdo do ser negro na branquitude idealizada.

Todavia, esse projeto de genocidio e branqueamento ndo atingiu a todos de
forma homogénea, visto que, para que a engrenagem do mito da democracia racial e
da exploragdo econdémica funcionasse, foi necessario que o corpo da mulher negra

fosse colocado como o alicerce mais pressionado dessa estrutura, sofrendo multiplas



26

cargas de violéncias que a histéria oficial insiste em romantizar e/ou esconder. E sob
essa otica multidimensional que a proxima segdao se dedica a analisar,

especificamente, o lugar das mulheres negras no contexto brasileiro.



27

Sessao 2.1: Mulheres negras e o contexto brasileiro.

Retomando em partes os argumentos da sec¢ao anterior, importa analisar com
maior rigor as contribuicbes de Lélia Gonzalez, que em diversos pontos entra em
confluéncia com Abdias Nascimento. Para esta pesquisa, serdo utilizados os textos
da autora que estdo organizados na coletanea: Por um feminismo afro-latino-
americano, organizada por Flavia Rios e Marcia Lima publicado em 2020. A simetria
de Gonzalez e Nascimento aparece quando ela diz em seu texto “A mulher negra na
sociedade brasileira: Uma abordagem politico-econémica”:

Segundo Freyre, os portugueses foram superiores ao demais europeus em
suas relagdes com 0s povos colonizados porque ndo eram racistas. Dai o
processo de miscigenagdo ocorrido no Brasil e a harmonia racial que o

caracteriza. Todavia, o que Freyre nao leva em conta é que a miscigenagao
se deu as custas da violentagdo da mulher negra. (GONZALEZ, 2020, p.50).

Assim, a autora analisa a escravidao e suas consequéncias, mostrando como
o mito da democracia racial surgiu da miscigenagéo forcada entre senhores e
escravas negras, o que Gilberto Freyre romantiza em Casa-grande & Senzala, visto
que essa ideia de uma convivéncia harmoniosa entre brancos e negros, sustentada
por ele, ignora o estupro, a violéncia e o apagamento das resisténcias negras,
especialmente as protagonizadas por mulheres, como ja descrito anteriormente.
Neste sentido, Gonzalez contrapde essa narrativa ao destacar a forga dessas
mulheres na preservacao da cultura afro-brasileira, na resisténcia cotidiana e na
educacédo de geracgdes. O “pretugués” € um exemplo de como a africanidade se
mantém viva na lingua brasileira, visto que a autora demonstra que isso nao ocorreu
apenas nos quilombos, mas no proprio bergo da cultura hegeménica. Ao educarem os
filhos dos senhores de engenho dentro de uma logica linguistica africana, a figura da
mae preta subverte um ponto da hierarquia colonial, aplicando o que Gonzalez define

como uma "rasteira" na raca dominante (GONZALEZ, p. 87, 2020).

Neste ponto, importa apresentar um conceito fundamental para esta pesquisa,
especificamente no que tange a situacdo de mulheres negras no Brasil. Cunhado pela
tedrica e jurista Kimberlé Crenshaw (2016), o conceito de interseccionalidade surge
para sanar as limitagdes das estruturas juridicas e sociais que, historicamente,
trataram ragca e género como categorias isoladas. Em sua conferéncia intitulada “A

urgéncia da interseccionalidade”, apresentada na plataforma TED Talks, a teorica



28

utiliza uma metafora baseada em ruas encruzilhadas para exemplificar essa dindmica:
se um acidente ocorre em um cruzamento, ele pode ser causado pelo trafego que vem
de varias dire¢dbes — no caso da mulher negra, as vias do racismo e do sexismo se

sobrepdem e colidem.

Quando o dano ocorre precisamente no encontro dessas vias, torna-se
impossivel determinar onde termina a opressao de género e onde comega a de raga.
Para Crenshaw (2016), ignorar esse cruzamento é deixar a mulher negra
desamparada, como se fosse “nos vaos das estruturas”, pois o sistema muitas vezes
s6 reconhece o dano se ele for puramente racial (focado no homem negro) ou
puramente de género (focado na mulher branca). Assim, a interseccionalidade nao é
apenas um somatério de preconceitos, mas uma lente analitica necessaria para
enxergar como o dispositivo de racialidade e as herangas do patriarcado convergem

para produzir uma exclusao unica e multifacetada.

A necessidade de introduzir este conceito agora, em meio a outra autora,
decorre do fato de que as vivéncias das mulheres negras, descritas por Gonzalez, n&o
podem ser plenamente compreendidas através de molduras tedricas fragmentadas.
Para entender por que a dor, o trabalho e o corpo dessas mulheres sao lidos de forma
tao distinta na sociedade brasileira, é preciso uma ferramenta que evidencie como as
opressdes ndo apenas se somam, mas se fundem. E nesse cendario que as
contribui¢cdes de Kimberlé Crenshaw se tornam indispensaveis: Gonzalez ja descrevia
o fenbmeno antes, mas € Crenshaw a primeira a dar o nome técnico e a ferramenta

para se entender a estrutura desse problema.®

Em “A categoria politico-cultural de amefricanidade”, partindo da psicanalise,
Gonzalez utiliza a nogdo de denegacao para explicar como o racismo no Brasil se
manifesta. Segundo ela, hd uma espécie de neurose cultural brasileira que
rotineiramente nega as origens negras e indigenas ao mesmo tempo em que se
apropria seletivamente de elementos dessas culturas e, assim, essa recusa da

identidade negra se materializa ndo apenas na linguagem e na politica, mas também

5 Nas ciéncias sociais, discute-se que, muito antes de o termo ser cunhado por Kimberlé Crenshaw nos
Estados Unidos em 1989, outras intelectuais brasileiras, como a propria Lélia Gonzalez, ja descreviam
este fenbmeno em suas obras. Sueli Carneiro, em sua biografia, também destaca a contribuicéo
pioneira de Gonzalez na articulagdo dessas opressdes cruzadas no contexto brasileiro.



29

nos corpos, especialmente no corpo feminino negro; com isso, a autora reflete sobre
o uso do conceito de objeto parcial para explicar a fixagdo brasileira na "bunda",
simbolo da hipersexualizagdo das mulheres negras. A imagem da "mulata", mulher
curvilinea e sensualizada, € um exemplo de como a mulher negra € reduzida a um
fetiche, sendo vista como exdtica e desejavel, mas ndo como sujeita pensante. O
biquini fio dental, vendido como simbolo da brasilidade — muito utilizado no carnaval
sob a figura da Globeleza nos anos 2000 - € um produto dessa logica, na qual a mulher
negra é erotizada, mas nao reconhecida em sua totalidade. Embora houvessem
muitos avangos nesse sentido, o imaginario do senso comum foi e ainda é pautado

nisso.

Aqui, retomando o argumento de Abdias Nascimento, o autor afirma que o mito
da democracia racial foi usado para mascarar o racismo e apagar a memoria da
escraviddao. Ele aponta que a cultura negra sobreviveu nao por tolerancia dos
senhores, mas por resisténcia ativa, muitas vezes protagonizada por mulheres que,
por meio das religides de matriz africana, da danga, da musica e da oralidade,
mantiveram viva a identidade negra. Essas mulheres, além de cuidar de seus proprios
filhos e das familias de engenho, também eram responsaveis pela criacdo dos filhos
das elites brancas como amas de leite (NASCIMENTO, 2016), reforcando seu papel
central na educacéo brasileira, embora nunca reconhecidas como intelectuais ou

educadoras formais.

Gonzalez também propde uma divisdo entre os escravizados "produtivos", que
trabalhavam no campo, e os "nao produtivos", que atuavam nos servigos domeésticos.
Segundo ela, os primeiros lideravam resisténcias, enquanto os segundos, por estarem
mais préximos dos senhores, tendiam a internalizar os valores da casa-grande. Essa
l6gica € ilustrada no filme Django Livre (2012) pelo personagem de Samuel L.
Jackson, que faz a manutencao de forma ativa do sistema escravista mesmo sendo
vitima dele. A autora chama esse processo de captura de consciéncia®, o que

enfraquece as resisténcias coletivas quando diz:

¢ Florestan Fernandes no prefacio do livro de Nascimento chamou isso de “tatica suicida, no plano
coletivo” pois pressupde a acefalizagdo da populagdo negra, sendo esse 0 prego a ser pago pela
conquista de “um lugar ao sol” (FERNANDES, 2016, p. 19)



30

Cabe perguntar: por mais que a internalizagéo dos valores do opressor tenha
ocorrido, sera que essa “aristocracia” reagiu sempre do mesmo modo? O que
gostariamos de assinalar aqui é o fato de essa “aristocracia’ ter
desempenhado um papel muito importante na manutengdo da rede de
espionagem de Zumbi. (GONZALEZ, 2020, p. 52).

Dentro dessa engrenagem, a mulher negra ocupava uma posi¢cdo de
vulnerabilidade interseccional extrema, submetida a uma tripla exploragcdo que
transcendia a forga de trabalho — negra, mulher e escrava. No ambiente doméstico, a
figura da mucama personificava essa complexidade: ao mesmo tempo em que era
convertida em objeto de satisfagédo da libido colonial — sofrendo o estupro sistematico
como ferramenta de dominagao senhorial —, tornava-se alvo da violéncia reativa das
'sinhas’', que projetavam sobre o corpo da escravizada a furia e o ressentimento

gerados pelas dindmicas de poder patriarcal da Casa-Grande.

Essa posigao era agravada pela ambivaléncia do papel das amas de leite; como
aponta Abdias Nascimento, essas mulheres eram as principais responsaveis pela
nutricao e socializagcao das proles brancas, transferindo seu afeto e forga vital para o
herdeiro do opressor. Contudo, paradoxalmente, essa mesma mulher que servia de
base para a economia colonial e para a estrutura familiar da elite, era quem mantinha
0 eixo de resisténcia da sua propria comunidade, como aponta Gonzalez. Entre o
trabalho exaustivo no eito e a exploragdo domeéstica, a mulher negra agia como
guardia das tradigdes e provedora de amparo fisico e espiritual para seus filhos e
irmaos de cativeiro (GONZALEZ, 2020, p. 54), revelando que, mesmo sob o signo da
morte e da coisificacio, sua existéncia era o pilar de preservacdo de uma humanidade

que o dispositivo de racialidade tentava, a todo custo, aniquilar.

A figura da 'mae preta’, explorada por Gonzalez e Nascimento exemplifica uma
forma de resisténcia passiva e guardia. Responsavel pelo cuidado, educagéo e
sustentacao da estrutura social ao seu redor, ela é frequentemente romantizada como
simbolo de afeto, quando, na verdade, também encarna um dos estigmas mais
perversos do racismo brasileiro, que a confina a subalternidade e nega seu
reconhecimento intelectual. Entretanto, Gonzalez identifica nessa personagem uma
ambivaléncia: se por um lado houve a exploragao perpetrada pela 'figura boa da ama
negra’ (GONZALEZ, 2020, p. 87), por outro, essa presenga impés uma marca

civilizatéria africana no &mago da identidade nacional. Ao educar a prole senhorial, foi



31

ela quem inseriu o 'pretugués' na fala cotidiana, modificando o portugués formal e
garantindo que a heranga ancestral nao fosse apagada. Assim, o que a branquitude
via apenas como prestagédo de servigo, Gonzalez Ié como uma estratégia silenciosa
de manutengdo da memoria e dos valores amefricanos. Contudo, a fim de preservar
o recorte desta pesquisa, o aprofundamento sobre as muitas facetas dessa resisténcia
e os desdobramentos contemporaneos da figura da 'mae preta' serdo temas de
trabalhos futuros, que poderdo analisar com a devida complexidade essa agéncia e

seus efeitos na atualidade.

Retomando, a autora mostra como essa mulher é classificada entre dois tipos:
a doméstica (a mae preta) e a mulata (a mulher desejavel). Ambas sao produtos da
estrutura racista e sexista que exalta o corpo negro feminino como mercadoria e o
utiliza para reafirmar a suposta igualdade racial brasileira e como ela mesma coloca
em seu texto “Por um feminismo afro-latino-americano”: um ditado “popular” brasileiro
resume essa situagao afirmando que “Branca para casar, mulata para fornicar, negra
para trabalhar” (GONZALEZ, p.149, 2020)

Essas imagens se perpetuam na cultura, na midia e no turismo sexual, onde o
corpo da mulher negra é vendido como simbolo do prazer tropical. O carnaval, as
propagandas, a figura da globeleza, tudo isso reforga a logica colonial de que a mulher
negra existe para satisfazer o desejo do outro. Esse processo desumaniza e
invisibiliza suas capacidades intelectuais, educativas e politicas. Gonzalez denuncia
essa alienagéo e propde, com sua escrita, o reconhecimento da mulher negra como
sujeito da histéria. Em outro ponto de seu ensaio ja citado anteriormente: “A mulher

negra no Brasil”, a autora destaca:

Quando se analisa a presenga da mulata na literatura brasileira e na musica
popular, sua aparéncia fisica, suas qualidades eroticas e exdticas é que sao
exaltadas. Essa é a razdo pela qual ela nunca é uma musa, que € uma
categoria da cultura. No maximo — como alguém ja disse — ela pode ser
uma fruta a ser degustada, mas de todo modo é uma prisioneira permanente
da natureza. O estabelecimento definitivo do capitalismo na sociedade
brasileira produziu seus efeitos na mulata: ela se tornou uma profissional.
Mesmo agora nao é reconhecida como um ser humano e nenhum movimento
foi efetivado para restaurar sua dignidade como mulher. Ela foi claramente
transformada em uma mercadoria para consumo doméstico e internacional.
Hoje, mulatas sdo treinadas para se apresentarem em shows em casas
noturnas. Essa é a demanda do mercado. (GONZALEZ, 2020, p. 165)



32

Essa desumanizacgao descrita por Gonzalez, que reduz a mulher negra a uma
"mercadoria" para o mercado e o desejo alheio, encontra eco nas analises do dito
feminismo branco e/ou feminismo liberal, aquele que insiste destacar a palavra
“‘mulheres” em seus discursos, mas somente de forma genérica centralizando aquelas

do padrao hegemonico.

Para iniciar esse debate, Cida Bento em sua obra “Pacto da Branquitude” de

2022 faz uma analise sobre o mercado de trabalho e argumenta que existe um "pacto

narcisico da branquitude", que opera para também manter as mulheres negras nessas

fungcdes subalternizadas e hipersexualizadas, garantindo a manutencdo dos

privilégios do grupo dominante. Ao questionar a auséncia da pauta racial em um
seminario sobre trabalho para uma pesquisadora branca, obteve a resposta de que:

[...] mulheres negras tém uma historia de vida tdo dramatica que isso ganharia

uma “centralidade tematica”, deslocando a atengdo para a mulher negra,

quando o propodsito do evento era discutir as questdes de género e trabalho.
(BENTO, 2022, p.87)

Assim, destaca-se como a "histéria dramatica" das mulheres negras, isto é,
toda luta e violéncia sofrida pelas mesmas sao frequentemente silenciadas para que
quando se fala em género, n&o deslocar a centralidade da "mulher genérica" e branca,
ocultando o fato de que o trabalho no Brasil ainda langa suas raizes no modelo

escravocrata como diz Florestan Fernandes (BENTO, 2022).

A prépria Lélia Gonzalez ja denunciava essa dindmica de exclusdo décadas
antes, ao descrever as tensodes vividas pelas mulheres negras tanto nos espagos de
militancia racial quanto nos de género. A autora destaca que a criacdo de grupos
especificos, como o Aqualtune (1979) e o Luisa Mahin (1980), foram uma resposta a

marginalizagao de suas pautas, processo que a autora detalha da seguinte forma:

Os anos que se seguiram testemunharam a criagdo de outros grupos de
mulheres negras — Aqualtune (1979), Luisa Mahin (1980), Grupo de
Mulheres Negras do Rio de Janeiro (1982) — que, apesar dos esforgos de
suas integrantes, acabaram sendo absorvidos pelo movimento negro como
um todo [...]. Ou seja, todas as mulheres voltaram a sua condi¢ao de ativistas
negras que, em varias organizagdes [...] buscaram denunciar as praticas
machistas de nossos irmaos, que muitas vezes nos excluiam dos processos
de tomada de decisdo ao nos designarem tarefas mais “femininas”. O
engajamento no movimento de liberacdo das mulheres provocou reacgdes
contraditérias. Nos encontros e congressos feministas brancos, mulheres
negras eram frequentemente consideradas “agressivas” ou “ndo feministas”
por conta de sua insisténcia em que o racismo precisava ser parte da luta



33

feminista, ja que, assim como o sexismo, era igualmente uma forma estrutural
de opressao e exploragdo. (GONZALEZ, 2020, p.163/164)

A citagcdo evidencia a dupla fronteira de exclusdo enfrentada por essas
mulheres. De um lado, Gonzalez denuncia o sexismo no interior do movimento negro,
onde a hierarquia de género se mantinha e as mulheres eram excluidas dos processos
deliberativos pelos préprios irmaos de luta. De outro, a autora expde a hipocrisia do
feminismo hegeménico: a "agressividade" atribuida as mulheres negras era, na
verdade, o incobmodo gerado pela denuncia de que a "libertacao" das mulheres
brancas se sustentava na exploragédo do trabalho doméstico de mulheres pretas. Ao
ignorarem a centralidade da raga na producdo das desigualdades, as feministas
brancas nao apenas silenciavam suas pares, mas reforcavam a estrutura de

dominacao que diziam combater.

Diante desse cenario de exclusdo sistémica, Sueli Carneiro articula a
necessidade estratégica de “enegrecer o feminismo e feminizar o movimento negro”.
Para a autora, o feminismo classico foi, muitas vezes, cumplice do silenciamento ao
nao considerar a consolidagcdo das hierarquias de raga e a violagao colonial como
elementos fundantes da desigualdade brasileira. Simultaneamente, homens negros
contribuiam para o refor¢go do sexismo no interior de sua militdncia. Com isso, a autora
aponta que a mulher negra sofre uma "asfixia social", sendo objeto de multipla
desigualdade que a coloca no setor mais inferiorizado da sociedade, destacando a
importancia do feminismo negro em contrapartida:

O atual movimento de mulheres negras, ao trazer para a cena politica as
contradigbes resultantes da articulagdo das variaveis de raga, classe e
género, promove a sintese das bandeiras de luta historicamente levantadas
pelo movimento negro e de mulheres do pais, enegrecendo, de um lado, as
reivindicagdes das mulheres, tornando-as assim mais representativas dos
conjuntos das mulheres brasileiras, e, por outro lado, promovendo a

feminizacdo das propostas e reivindicagbes do movimento negro.
(CARNEIRO, 2011, p. 315)

A partir deste cenario, é importante destacar que Djamila Ribeiro (2017), ao
dialogar com Simone de Beauvoir, retoma o conceito de Grada Kilomba de que a
mulher negra é o "Outro do Outro", ocupando o lugar mais distante da empatia social.
Se a mulher branca é o "Outro" em relagdo ao homem, a mulher negra, atravessada
pelo racismo, é empurrada para uma margem onde sua subjetividade é negada de

forma mais absoluta.



34

Para concluir, exaltando os povos quilombolas e sua forga, Lélia Gonzalez no

texto “Mulher negra, esse quilombola”, diz o seguinte:

A situacdo da mulher negra, hoje, ndo é muito diferente de seu passado de
escraviddo. Enquanto negra e mulher, é objeto de dois tipos de
desigualdades que fazem dela o setor mais inferiorizado da sociedade
brasileira. Enquanto trabalhadora, continua a desempenhar as fungdes
modernizadas da escrava do eito, da mesma mucama, da escrava de ganho.
Enquanto mae e companheira, continua ai, sozinha, a batalhar o sustento dos
filhos, enquanto o companheiro, objeto da violéncia policial, estd morto ou na
prisdo, ou entdo desempregado e vitima do alcoolismo. Mas seu espirito de
quilombola n&o a deixa sogobrar. (GONZALEZ, 2020, p. 199)

E esse “espirito de quilombola” que resiste & agao do dispositivo de racialidade,
que fundamenta a luta politica das mulheres negras na contemporaneidade. Como
sera discutido a seguir, a dor da 'mae preta' que outrora cuidava dos filhos da elite,
transfigura-se hoje no grito de justica de movimentos que enfrentam a face mais letal

da necropolitica brasileira.



35

Sessao 3: “Moendo gente" na pratica - panorama da letalidade racial no

Brasil.

As categorias e conceitos até aqui apresentados permitiram entender a
arquitetura do dispositivo de racialidade e como ele atua na sociedade brasileira. Mas,
importa vermos, a partir de dados estatisticos, como essa engrenagem se move. Para
tanto, analisaremos indicadores de violéncia e desigualdade, buscando apontar que a
politica de morte no Brasil ndo € um conceito difuso, mas um dado cruel da realidade

social da populagéo negra, especialmente para as mulheres.

Historicamente, o surgimento das favelas no Brasil ndo demarca apenas um
problema habitacional, mas a construgdo de um imaginario social que associa, desde
o inicio, a negritude e a pobreza a criminalidade. Assim, como apontam Jailson de
Souza e Silva e Jorge Luiz Barbosa na obra Favela: alegria e dor na cidade (2005),
foi a partir do "Morro da Favella" que a imprensa e as crbnicas policiais comegaram a
generalizar esse territério como um "lugar de malandros e marginais", fixando a
imagem de "perigo" e "desordem" que justificaria, décadas depois, a intervengao

militarizada do Estado.

Embora os autores tratem especificamente do Rio de Janeiro no inicio do
século XX, essa légica de segregacao se espalhou pelo territorio nacional, criando o
que Débora Regina Pastana, em sua obra Cultura do Medo (2003), identifica como
uma sociedade moldada pelo panico do "Outro". Ao analisar os comportamentos e
valores associados ao medo do crime, a autora descreve:

Cada vez mais as cidades brasileiras assumem caracteristicas ditadas por
uma “arquitetura do medo” - muros altos, cercas em volta das residéncias,
modernos sistemas de seguranga e alarme -, assim como se verificam outros
fendbmenos correlatos: crescimento visivel das empresas privadas de
vigilancia, elevada quantidade de armas de fogo em circulagéo, éxodo de

zonas em que o risco de se transitar sozinho pressupde-se bastante elevado,
além de demais mecanismos de autoprotegdo. (PASTANA, 2003, p. 64)

Essa “arquitetura do medo”, portanto, ndo é neutra; ela elege um inimigo
comum. Aqui, vale recuperar a leitura que Sueli Carneiro faz de Foucault, quando a
autora destaca que o racismo € o mecanismo fundamental que introduz uma ciséo na
continuagao bioldgica da espécie humana, permitindo ao Estado fragmentar o campo

biolégico que ele assume. Assim, a construgdo desse "inimigo comum" € essencial



36

para a operagao do biopoder: a eliminagédo do Outro (a racialidade negra) deixa de ser
vista como crime e passa a ser “legitimada” como uma medida necessaria de "higiene
social" e protegédo da populagdo considerada "saudavel". (CARNEIRO, 2023).” Nesse
contexto, é importante destacar rapidamente que a midia sensacionalista atua como
um tribunal paralelo que impacta profundamente o processo de criminalizagdo. Ao
distorcer fatos e transformar julgamentos em espetaculo, a imprensa mina a

presuncao de inocéncia e pressiona o Judiciario.

Mais grave ainda é o efeito institucional desse panico, uma vez que estas
distorcbes sobre a violéncia nado ficam restritas ao noticiario e sao absorvidas por
politicos e policiais refletindo em politicas publicas igualmente distorcidas. O resultado
sdo orientagdes para tratar com maior rigidez a populagao pobre e a criagdo de leis
cada vez mais repressivas, chancelando uma concep¢do que a sociedade

hegemonicamente ja tem em seu proprio imaginario. (PASTANA, 2003, p. 74)

Contudo, essa marginalizagcao geografica nao é apenas espacial, é o reflexo

direto de uma abolicdo inconclusa.

Laurentino Gomes (2022) destaca que os indicadores sociais contemporaneas
provam que pobreza no Brasil permanece como sindnimo de negritude. Ao serem
langados a prépria sorte sem acesso a terras, educagido ou moradias decentes, os
descendentes de africanos foram empurrados para areas de risco, tornando-se os

mais expostos "aos efeitos da violéncia e da criminalidade" (GOMES, 2022, p. 530).

Deste cenario resultou a criagcdo de um territério estigmatizado, onde a
presenca estatal € sinbnimo de auséncia de direitos, rotulado como 'foco de
desordem', endossada por uma narrativa midiatica sensacionalista, que mira sujeitos
cuja humanidade é historicamente negada. E nessa conjuntura que a necropolitica

encontra, chancelada e embasada por um dispositivo de racialidade robusto, a

" Foucault diz: "Quanto mais as espécies inferiores tenderem a desaparecer, quanto mais os individuos
anormais forem eliminados, menos degenerados havera em relagéo a espécie, mais eu — ndo enquanto
individuo, mas enquanto espécie — viverei, mais forte serei, mais vigoroso serei, mais poderei proliferar.”
A morte do outro n&o é simplesmente a minha vida, na medida em que seria minha seguranca pessoal;
a morte do outro, a morte da raga ruim, da raga inferior (ou do degenerado, ou do anormal), € o que vai
deixar a vida em geral mais sadia; mais sadia e mais pura" (FOUCAULT, 1999, p. 305).



37

justificativa ideal para operar sua face mais letal: o exterminio sistematico da

juventude negra masculina.



38

Sessao 3.1: O exterminio do homem negro e o encarceramento.

A construgao do “negro inimigo”, assim como toda a trajetoria da racialidade no
Brasil, tem suas raizes no regime colonial e se refina no periodo pds-aboligdo. Como
toda a teoria aqui apresentada demonstra, o dispositivo de racialidade opera uma
cisdo fundamental: para a branquitude, a garantia da vida; para a negritude, a gestao

da morte.

Especificamente sobre a nogdo do homem negro como 'ameaga publica', é
possivel destacar a implementagéo da Lei da Vadiagem (presente no Cédigo Criminal
de 1830 e endurecida no Cddigo Penal de 1890). Nesse contexto republicano, a
legislagcao serviu como ferramenta de controle social, criminalizando manifestacées
culturais como a capoeira e encarcerando todos aqueles que ndo comprovassem
ocupacdo licita imediata. Depois da abolicdo e da ‘libertacdo” dos negros
escravizados, sua mao de obra foi substituida pela massa de imigrantes que chegou
ao Brasil. O negro, por sua vez, sem acesso a terra, indenizagdo ou emprego formal,
foi empurrado para a marginalidade, tornando-se o alvo preferencial dessa legislagao
higienista. Ao ndo possuir um 'senhor' ou um patrdo, sua propria existéncia livre nas

ruas passou a ser tipificada como vadiagem.

Passados mais de um século, essa logica de criminalizacdo ndo desapareceu;
ela se atualizou. A antiga “vadiagem” transfigurou-se na moderna “atitude suspeita”,

mantendo o alvo prioritario da acéo estatal.

O ultimo Anuario Brasileiro de Seguranca Publica (2025) traz, em numeros,

algumas respostas para questdes que ja vém sendo discutidas aqui.

Figura A — Taxa de mortes decorrentes de intervengdes policiais por raga/cor (em %) Brasil, 2024



39

33
30
25
0
15
' 12
. 1.0
10
05
0,0

Amarelo Branco Indigena Negro

Fonte: Férum Brasileiro de Seguranga Publica (2025, p. 70).

A desproporgéo racial evidenciada na Figura A n&o deixa duvidas sobre o alvo
preferencial da letalidade estatal, representando 82% das vitimas. No entanto, ao
aprofundarmos a analise do perfil dessas vitimas, percebe-se que a necropolitica
opera com um recorte ainda mais especifico: ela busca interromper o ciclo de vida em
seu auge produtivo e reprodutivo. Nao se mata o negro indiscriminadamente; mata-se
o futuro. Como demonstra o grafico a seguir, a politica de morte do Estado tem

também um alvo etario predominante.

Figura B — Taxa de mortes decorrentes de intervengdes policiais, por faixa etaria (em %) Brasil, 2024

1,0

10,0

9,6
13
6.0
44
40
23 26
20 5o
’ 04
o 0 l - o LY

fam 12a7  1Ba2d 25329 30234 35239 40add 45349 5S0a54 55359 60ou+

Fonte: Férum Brasileiro de Seguranga Publica (2025, p. 69).

Os dados acima confirmam que a juventude negra® é o segmento populacional
onde o 'fazer morrer' — conceito de Foucault revisitado por Mbembe — se manifesta

com maior vigor. A seletividade de género € igualmente brutal: a hipétese de que o

8 A populagdo negra aqui é entendida como a Soma de pretos e pardos de acordo com Instituto
Brasileiro de Geografia e Estatistica (IBGE).



40

alvo é o corpo masculino se confirma estatisticamente, visto que 99,2% das vitimas

letais da policia sdo homens de acordo com o anuario.

No entanto, para compreender a profundidade do dado que sera apresentado
a seguir, é preciso situar a atual — embora n&o nova — conjuntura do sistema
carcerario. Neste sentido, Pastana (2019) entende que, mesmo em meio a tantas
pesquisas e estudos sobre o sistema penitenciario nacional alertando para os perigos
do encarceramento em massa e da seletividade penal, a l6gica do controle punitivo
permanece hegemonica e crescente desde os anos 2000. Este argumento parece se
confirmar quando analisamos dados do Férum Brasileiro de Seguranca Publica

relativos a evolugao da populacéo carceraria brasileira nos ultimos 25 anos:

Figura C — Evolugéo da populagao prisional Brasil, 2000-2024.

2000 2001 2002 2003 2004 2005 2006 2007 2008 2009

Presos no Sistema Penitencirio 74580 1M366 181019 240203 26270 | 296919 339580 366.359 393698  41m2
Presos sob Custodia das Policias 5175 62493 58316 BB101 73648 G448 61656 56.0W 51731 565H
Total de pessoas encarceradas 32755 233859 239345 308304 336358 361402 401236 422313 451409 47366

2010 M 2012 2013 2014 2015 2016 2017 018 2019

Presos no Sistema Penitencidrio 45705 4N 513M3 551286 SBATSE 663155 02385 T0AST6 | 725332 748.009
Presos sob Custddia das Policias 50546 4337 MIN  MIn 344 3B463 1973 1BM0 | 18884 1265
Total de pessoas encarceradas 496.251 51582 548003 581507 622202 @ 69BGIE  T22120  712M6 | TMAME  T55.0M4

Variagao entre 2000

2024

e 2024 (em %)
Presos no Sistema Penitencidrio 753966  B1SI65 826740  846.021  905.843 L]
Presos sob Custddia das Policias 5552 5.51 5.555 5.989 3751 835
Total de pessoas encarceradas 759.518 820689 | 832295 852010  909.5%4 2908

Fonte: Férum Brasileiro de Seguranga Publica (2025, p. 379).

Embora nao falte material para ampliar a analise, a fim de nao perder o foco
deste topico, sera deixado para pesquisas futuras a discussao mais complexa acerca
da baixa escolaridade da maioria dos encarcerados e sua relagdo com a
descartabilidade sistematica produzida pela l6gica neoliberal. Por hora, nos
concentraremos na funcdo de contencdo dos indesejaveis exercida pelo sistema

penal, conforme aponta Pastana:

O Estado Punitivo, como se vé, é forte na contengdo dos indesejaveis,
principalmente daqueles incapazes de produzir e consumir. Nesse modelo de
Estado a prisdo € a mais emblematica forma de contengao nesse sentido;
mas n&o é a unica. Como discutirei a seguir, a militarizagdo da seguranca nos



41

guetos e nas favelas também opera no sentido de conter os indesejaveis. A
seletividade é a mesma. (PASTANA, 2019, p. 154)

Novamente utilizando os dados do ultimo Anuario Brasileiro de Seguranca
Publica (2025), é possivel destacar em confluéncia com o que a autora discorre sobre
a seletividade e dimensao deste projeto de contengao, que o Brasil mantém hoje um
contingente total que ultrapassa 900 mil pessoas privadas de liberdade em numeros
absolutos. Ao analisar o perfil racial dessa massa carceraria, a “cor do inimigo estatal”
torna-se evidente. A populagdo negra representa a maioria absoluta dos
encarcerados, totalizando 68,7 do sistema total, enquanto a populagdo branca
representa 29,9. (FORUM BRASILEIRO DE SEGURANCA PUBLICA, 2025).

Esse dado confirma que as prisdes funcionam como depdsitos de corpos
negros, materializando a gestdo da miséria e a criminalizagdo da existéncia negra
denunciada pela teoria aqui exposta. Aqui, nao se argumenta que todos os privados
de liberdade sejam inocentes, mas questiona-se a forma como é sistematicamente

induzida a prisdo de pessoas com perfis especificos.

Em uma sociedade que ja tem como base a retodrica punitivista e racialmente
seletiva apontada por Pastana (2019) e que ha séculos insiste em matar essas
pessoas em multiplas instancias, esse encarceramento em massa nao pode ser lido
como justica, até porque o préprio sistema produz e perpetua ilegalidades no exercicio
do Judiciario. Isso fica evidente quando observamos o alto numero de presos
provisorios mantidos em carcere sem condenacgao e o aumento arbitrario do tempo de

encarceramento. Como denuncia Pastana:

Restringir a liberdade de quem sequer foi condenado, quando a lei permite
seu desencarceramento, ndo € sé ilegal, como também profundamente
desumana, principalmente se considerarmos as condi¢des insalubres dos
carceres brasileiros. Tenho aqui que retomar, mais uma vez, os argumentos
de Casara (2017). Os indesejaveis também sdo vitimas da auséncia de
reconhecimentos dos limites ao exercicio do poder de punir. O sistema de
Justica opera no sentido contrario; vale dizer, abandona as garantias
fundamentais em nome da seguranga e de uma puni¢cdo exemplar. Juizes,
promotores, delegados e outros serventuarios da Justica deixam de ser
garantidores de direitos e passam a ser verdugos. (PASTANA, 2019, p. 158).

Mais adiante, a autora aprofunda a critica, retratando que esses numeros altos

representam, na verdade, um projeto de sepultamento social:



42

A prisdo, nesse contexto, passa a figurar como depdsito de indesejaveis,
como a masmorra contemporanea destinada a guardar pelo maior tempo
possivel aqueles que socialmente decidimos banir do convivio.
Emparedamos vivos aqueles que ndao mais se adequam e assistimos de
longe seus suplicios mais terriveis. [...] Encarcerar por longos periodos, ainda
que em desacordo com o ordenamento juridico, passa a ser o mecanismo de
controle mais utilizado; e mesmo antidemocratico passa a ter cada vez mais
respaldo social. (PASTANA, 2016, p. 124-125 apud PASTANA, 2019, p. 161).

Dessa forma, quando Lélia Gonzalez pontua que mulheres negras sofrem com
a auséncia de seus filhos e maridos, compreende-se a causa estrutural dessa dor: a
bala e a cela cumprem seu papel na necropolitica, o “fazer morrer” elimina homens
negros — seja literalmente (pela morte fisica), seja simbolicamente (pela morte civil
do encarceramento). Mas e como ficam as mulheres negras? E o que sera discutido

a seguir.



43

Sessao 3.2: O "deixar morrer"” feminino: saude, violéncia reprodutiva e solidao.

Retomando as discussdes estabelecidas no topico 2, tem-se até agora que a
construcdo da mulher negra na sociedade brasileira foi marcada pela desumanizagao
e pela reducdo de seu corpo a instrumento de trabalho. A figura histérica da mucama
reflete-se contemporaneamente nas trabalhadoras domésticas, remetendo inclusive
ao arquétipo de Tia Nastacia ou a figura ambivalente da “mae preta’.
Simultaneamente, opera-se a redugao desse corpo a objeto de prazer, cristalizado na
figura da “mulata”. Como denunciado por Lélia Gonzalez e corroborado por Sueli
Carneiro, esse sujeito, posicionado na base da piramide social, sofre de um tipo de
asfixia social onde suas dores s&o naturalizadas e sua humanidade é

sistematicamente negada.

Se no topico anterior observamos como o dispositivo de racialidade opera sobre
o homem negro através do 'fazer morrer' (materializado na eliminacao fisica direta e
no encarceramento massivo sob a légica da necropolitica) sobre a mulher negra essa
negagcdo de humanidade aciona uma tecnologia distinta, mas igualmente letal: o
'deixar morrer'. Esse conceito remete a gestdo estatal que, operando pela omisséo e
pela precarizagao do cuidado, decide quais vidas nao sao dignas de protecgao publica.
Assim, no contexto da saude, essas mulheres (ja destituida de status ontoldgico pleno,

como discorrido anteriormente) torna-se vitima de uma negligéncia programada.

Ha tempos, Carneiro (2023) ja denunciava essa realidade em sua analise sobre
as mortes preveniveis e evitaveis, destacando que a morte materna no Brasil se
configura como um exemplo classico de Obitos que ndo deveriam ocorrer, mas
persistem devido a uma gestdo racializada da saude. Para ela, existe uma
“desqualificagdo da importancia da vida segundo a racialidade” (CARNEIRO, 2023, p.
64) que impde o descaso e a desatengao como norma para corpos negros. A autora
acrescenta que o racismo na atengcdo a saude funciona como uma “pratica
institucional determinada pela percepc¢ao diferencial do valor de cada vida segundo a
cor’ (CARNEIRO, 2023, p. 67), aprisionando as mulheres negras em um “circulo
vicioso de violagao sistematica de seus direitos reprodutivos” (CARNEIRO, 2023, p.
67). Essa negligéncia, portanto, ndo € uma falha técnica, mas a aplicagdo de
tecnologias do biopoder que naturalizam a morte precoce da populagdo negra. Neste



44

caso, o fendmeno é atravessado nao s6 pela racialidade, mas também pelo viés do

sexismo, que as vitimam por causas bioldgicas que seriam plenamente evitaveis.

Neste sentido, dados preliminares da pesquisa “Nascer no Brasil Il - Inquérito
nacional sobre perdas fetais, partos e nascimentos" (FIOCRUZ, 2023)° parecem
corroborar o argumento de Carneiro (2023). O estudo revela que, entre 2015 e 2022,
mulheres pretas tiveram um risco de morrer aproximadamente duas vezes maior em

comparagao com as mulheres brancas, como demonstra a Tabela 1 abaixo.

Tabela 1 Razdo de mortalidade materna (por 100.000 nascidos vivos) e de desigualdade segundo cor da pele. Brasil,

2015 a 2022

Ano
Cor da pele 2015 2016 2017 2018 2019 2020 2021 2022*
Branca 52 52,3 55 45,9 49,2 64,8 121 46,56
Preta 117 119,4 118 104,0 104,4 127,6 194,8 100,38
Parda 56 57,8 56 55,5 53,6 68,8 100 50,56
Razdo de desigualdade (Branca comparada
com Preta) 2,0 2,3 2,0 2,1 2,1 2,0 1,6 2,2

Fonte: SIM, Sinasc - MS/SVS/DASIS 2015 a

2021 (Datasus, 2022)

Painel de monitoramento de Mortalidade Materna e Painel de Monitoramento de Nascidos Vivos — MS/SVS/DASIS 2022
Nota: * Dados provisorios

Tabela 2 Razdo de mortalidade materna (por 100.000 nascidos vivos) e de desigualdade segundo anos de estudo e por
cor da pele. Brasil, 2015 a 2022

Razdo de
Anos de estudo da mae Branca Preta Desigualdade Parda Brasil
(Preta/Branca
)
até 3 339,4 500,2 1,5 247,6 267,1
4a’7 112,5 175,3 1,6 82,8 93,2
8 e mais 46,7 84,3 1,8 42,4 45,8
Razdo de Desigualdade (comparacdo entre 73 5,9 58 58

até 3 e 8 e mais)
Fonte: SIM, Sinasc - MS/SVS/DASIS 2015 a 2021 (Datasus, 2022)

Fonte: Nascer no Brasil Il: Pesquisa Nacional sobre Aborto, Parto e Nascimento — dados preliminares
(FIOCRUZ, 2023).

Diferentemente do que o senso comum poderia sugerir — e confirmando o que
Carneiro ja apontava sobre as desigualdades interseccionais —, essa mortalidade nao
€ apenas um reflexo da pobreza, mas sim de uma morte tolerada a partir do dispositivo
de racialidade. O relatério aponta que a disparidade racial resiste até mesmo a

ascensao educacional: independentemente dos anos de estudo, a probabilidade de

9 Ressalta-se que, até a concluséo deste trabalho, o referido estudo encontra-se com seu protocolo
publicado, documento que detalha o planejamento da pesquisa em execugdo. Atualmente, os dados
estdo em fase de andlise e vém sendo divulgados gradativamente.



45

morte materna entre mulheres pretas permanece o dobro da observada entre brancas
(Tabela 2). Ou seja, para o Estado necropolitico, o diploma n&o blinda o corpo negro;
a mulher negra continua exposta a morte por causas evitaveis, vitima de um sistema

que escolhe falhar com ela.

Para além do risco biolégico, impdem-se as mulheres negras brasileiras uma
sobrecarga social desumana: a de ser, frequentemente, a unica provedora e a Unica
cuidadora, operando em um estado de soliddo absoluta. A politica de morte ao
eliminar homens negros (pais, companheiros e filhos, como visto no topico 3.1) e
negligenciar sua saude, o Estado impde a sobrecarga de ser a unica provedora € a
unica cuidadora, como destaca a pesquisa de indicadores sociais mais recentes
apresentados por Almeida, Machado e Saraiva (2025), que demonstram como a
chefia familiar feminina no Brasil € marcada por um crescimento numeérico
atravessado pela desigualdade racial e pela precariedade laboral:

O numero de domicilios chefiados por mulheres no Brasil tem crescido
continuamente nas ultimas décadas. Em 2010, 38,7% dos domicilios tinham
lideranga feminina; em 2022, esse ndmero subiu para 49,1%, com maior
incidéncia nas regides Norte e Nordeste, especialmente em Pernambuco
(53,9%) e Sergipe (53,1%). Além do crescimento numérico, cerca de 62%
dessas mulheres sdo negras, o que reforga a importancia de entender a
lideranga feminina sob uma perspectiva interseccional. Essas mulheres
enfrentam jornadas exaustivas, condigbes de trabalho precarias, baixos

salarios e acumulo de responsabilidades domésticas e parentais, muitas
vezes sem apoio imediato. (ALMEIDA; MACHADO; SARAIVA, 2025, p. 3)

A literatura de Conceicdo Evaristo (2016), através do conceito de
"escrevivéncia", captura bem essa realidade. No conto "Maria", presente na obra
Olhos D'agua (2016), a autora narra a trajetéria de uma mulher negra retornando do
trabalho doméstico. Maria ndo carrega apenas o cansacgo fisico da jornada; ela
carrega "os restos" da festa da patroa — ossos e frutas — para alimentar os filhos que

a esperam doentes em casa.

Neste conto, Evaristo desenha o arquétipo da mulher negra chefe de familia na
periferia brasileira: aquela que "estava feliz, apesar do cansago", porque a gorjeta
permitiria comprar remédio para os filhos. No entanto, o desfecho de Maria ilustra a
eficacia do dispositivo de racialidade no cotidiano urbano. Durante um assalto ao
Onibus, Maria reencontra seu ex-companheiro (0 pai de seu primeiro filho) entre os

assaltantes. Apos o crime, por um mal-entendido e pelo racismo impregnado no



46

imaginario social, os passageiros a acusam de cumplicidade. O grito “aquela negra
safada estava com os ladrdes" desencadeia um linchamento brutal. Maria morre
pisoteada, preocupada se os filhos gostariam de experimentar pela primeira vez o

melao que ela levava.

A morte de Maria no conto simboliza o apice do "deixar morrer" social: ela é
morta ndo pelo Estado diretamente, mas por uma sociedade que, autorizada pela
l6gica do inimigo, a julga descartavel e perigosa pela cor de sua pele. Maria morre
tentando prover. E quando essas mulheres ndo morrem como Maria, elas "morrem

em vida" ao perderem seus filhos para a mesma violéncia.

E nesse cenario de exaustdo e luto que emergem movimentos como o Maes
de Maio', fundado por mulheres que perderam seus filhos nos Crimes de Maio de
2006 em Sao Paulo, o movimento representa a face — dentre inumeras - da resisténcia
feminina diante da necropolitica. Essas mulheres, muitas vezes sozinhas apds o
assassinato ou encarceramento de seus companheiros e filhos, sdo obrigadas a
transformar o luto em luta politica. Elas carregam o fardo duplo denunciado por tantas
tedricas: precisam garantir a sobrevivéncia material da familia que restou enquanto
enfrentam o Estado nos tribunais e nas ruas. A figura das Maes de Maio comprova
que mulheres negras no Brasil ndo tem o direito ao luto privado’"; sua dor precisa virar
trincheira, evidenciando uma soliddo que nao é apenas afetiva, mas uma condigao

politica de abandono e sobrecarga continua.

Hoje, o movimento social continua ativo e se organizam entre maes e familiares

de vitimas para denunciar violéncias acometidas contra pobres, negros e habitantes

10 Refere-se a onda de violéncia ocorrida no estado de Sao Paulo entre 12 e 21 de maio de 2006. Em
resposta a ataques coordenados pelo Primeiro Comando da Capital (PCC) contra agentes publicos, as
forcas de segurancga do Estado deflagraram uma represalia massiva e desproporcional nas periferias.
O episddio resultou na morte de centenas de civis — estimativas apontam mais de 500 vitimas,
majoritariamente jovens negros —, configurando-se como um massacre marcado por indicios de
execucdes sumarias e posterior arquivamento massivo dos inquéritos sob a alegagédo de "autos de
resisténcia". Para uma analise aprofundada sobre a dindmica das facgcbes e a gestdo estatal desse
conflito, recomenda-se a obra: FELTRAN, Gabriel. Irmaos: uma histéria do PCC. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 2018.

1 Essa exclusdo da mulher negra do direito ao luto e a protegdo remete ao questionamento histérico
feito por Sojourner Truth em seu discurso “E eu ndo sou mulher?“ (1851). Nele, Truth denunciava que
os beneficios (dubio) de fragilidade e cuidado, atribuidas a categoria universal de 'mulher’, jamais foram
estendidos as mulheres negras, cujos corpos sempre foram vistos como instrumentos de trabalho e
resisténcia, e ndo de afeto ou protegao.



47

das periferias, demonstrando mais uma vez que as argumentacdes de Lélia Gonzalez

sempre estiveram certas.

Todos estes elementos, a nosso ver, apontam para a corregdo de nossas
hipéteses de como o Dispositivo de Racialidade e a Necropolitica agem sobre a
populagdo negra, matando, negligenciando emocgdes, tirando oportunidades de
crescimento pessoal e profissional, enfim, anulando a vida destas pessoas, excluindo-
as da vida social, seja fisicamente, com a morte, seja indiretamente, com sua

invisibilizacao.

Buscamos, ao longo do trabalho, demonstrar que e como o Dispositivo de
Racialidade, que recai de modos diferentes sobre 0 homem e a mulher negra, atua
desde a formacéo da sociedade brasileira para manter intactos os pilares do racismo,
da discriminagao e do preconceito que estruturaram a construcédo de nossa sociedade
desde a colbnia e se refizeram no periodo moderno, escondidos pela ideia do mito da
democracia racial e de igualdade de oportunidades que, como bem demonstram os

dados apresentados, ndo se refletem na realidade dos negros brasileiros.



48

Consideragoes finais

Retomando o questionamento norteador desta pesquisa — Como a
necropolitica se da na sociedade brasileira a partir da 6tica de Sueli Carneiro?, &
possivel constatar que, sob a luz do passado escravocrata e colonial que violentou e
desumanizou corpos negros, o Estado brasileiro operou um projeto deliberado de
esquecimento. Inicialmente, no pds-abolicdo, buscou-se apagar essa memoaria, ato
simbolizado inclusive pelo incéndio de arquivos ordenado pelo entdo Ministro da

Fazenda, Ruy Barbosa.

Posteriormente, adotou-se uma politica de embranquecimento por duas vias: 0
incentivo a imigracao europeia (para suprir a demanda de mao de obra do capitalismo
nascente nos trépicos) e a disseminacéo do ideario de que, em poucas geragodes, 0
pais estaria livre da "mancha negra”. Concomitantemente, consolidou-se a narrativa
que romantizava a violéncia sexual colonial perpetrada pelos senhores de engenho
contra mulheres negras e indigenas; e sob a retérica do lusotropicalismo de Gilberto
Freyre, mascarou-se a hierarquia racial sob o manto de uma suposta “democracia

racial” harménica na miscigenacéo estimulando e a elogiando.

Contudo, na pratica, o viés do Dispositivo de racialidade jamais deixou de
existir. A populacao negra foi marginalizada e empurrada para os morros € periferias,
permanecendo sob a égide do que Sueli Carneiro (2023) define como a construgao
do Outro como “Nao-Ser”. Isso ocorre porque, para que a branquitude se afirme
enquanto representacdo daquilo que € bom, humano e capaz, ela necessita,

inflexivelmente, que o Outro seja a negacao dessas qualidades.

Como procuramos demonstrar, embora impere no imaginario social brasileiro a
ideia de que ndo ha diferenciagdes raciais, o dispositivo de racialidade fornece a
necropolitica o alicerce necessario. A politica de morte descrita por Achille Mbembe
(2018), radicalizando o biopoder foucaultiano, encontra nesse dispositivo a chancela

exata para eliminar corpos que sao alvos preferenciais ha mais 430 anos.

Mais perversa ainda € a constatacdo de que a necropolitica opera com uma
interseccionalidade cruel, pois além do "fazer morrer" (a eliminagao fisica), ela articula

o "deixar morrer" (a negligéncia e o abandono). Se a violéncia fisica atinge



49

preferencialmente (ndo totalmente) os homens negros, a morte por omissao na saude
e a solidado atingem em cheio preferencialmente as mulheres negras e, mesmo
quando a morte fisica ndo se consuma, opera-se 0 epistemicidio continuado, na

tentativa de apagar os saberes e a poténcia desse grupo.

Por todo o exposto, conclui-se que a necropolitica brasileira, isto €, as politicas
e praticas de morte no Brasil, se dao de forma continua sob a légica do dispositivo de
racialidade teorizado por Sueli Carneiro, tendo como alvo a aniquilagao preferencial

da populagéo negra, pobre e periférica.

Embora o epistemicidio seja parte integrante da tecnologia do Dispositivo de
Racialidade e, consequentemente, um dos mantenedores das praticas ativas da
necropolitica brasileira, esse tema sera o ponto de partida para nossas proximas

investigacoes.

Importa destacar, por fim, que a populagdo negra ndo se mantém passiva
diante das inumeras tratativas de horror por parte do Estado. Assim como o
movimento Maes de Maio, outros coletivos histéricos e contemporaneos como o
Movimento Negro Unificado (MNU), a Casa Sueli Carneiro, o Instituto Geledés, o
movimento Hip-Hop e Rap nacional, coletivos de base que conhecemos com mais
apuro, como a Casa de Cultura Taina, o Cursinho Popular Herbert de Souza e o
Coletivo Afro-Mix, localizados em Campinas/SP, bem como muitos outros em outras
cidades e Estados brasileiros, seguem lutando como resisténcia ativa contra as

politicas de epistemicidio e genocidio, na tentativa feroz de subverter essa logica.

Enquanto ela nao tiver fim, as palavras da musica A Caminhada, da rapper Cris
SNJ, ecoardao como trilha sonora para o caminho a percorrer: "Amar é tudo que sei,

para essa causa me doei, e enquanto ndo houver paz, sinto que nao terminei."

Figura D — "A Béncéo".



50

B B N

SKELLT®NS

Releitura afrocéntrica da tela de Modesto Brocos, onde a redengéo nao esta na miscigenagao
para o branco, mas na perpetuagdo e no orgulho da identidade negra. Fonte: Artista Skelltons.
(Reprodugéao via Instagram)

Referéncias bibliograficas:

ALMEIDA, Victor da Silva; MACHADO, Ana Maria Simas Gaia; SARAIVA, Noeme da
Costa Souza. Mulheres chefes de familia no Brasil: desigualdades estruturais,
desafios assistenciais e falhas de politicas publicas. Revista DELOS, Curitiba, v. 18,
n. 70, p. 01-13, 2025. Disponivel em:
https://ojs.revistadelos.com/ojs/index.php/delos/article/view/6115/3363. Acesso em:
15 jan. 2026. https://doi.org/10.55905/rdelosv18.n70-015

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2022.

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construgdo do outro como nao ser
como fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023.


https://ojs.revistadelos.com/ojs/index.php/delos/article/view/6115/3363
https://doi.org/10.55905/rdelosv18.n70-015

51

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o feminismo: a situagao da mulher negra na América
Latina a partir de uma perspectiva de género. Geledés, Sdo Paulo, 6 mar. 2011.
Disponivel em: https://www.geledes.org.br/enegrecer-o-feminismo-situacao-da-
mulher-negra-na-america-latina-partir-de-uma-perspectiva-de-genero/. Acesso em:
15 jan. 2026.

CRIS SNJ. A caminhada. /n: CRIS SNJ. Evoluindo através de palavras. Sdo Paulo:
[s.n.], 2007. 1 CD. Faixa 12.

DJANGO Livre. Dire¢ao: Quentin Tarantino. Producao: Stacey Sher, Reginald Hudlin
e Pilar Savone. Estados Unidos: The Weinstein Company / Columbia Pictures, 2012.
1 filme (165 min).

EDUSP. A tela "A Redencao de Cam" e a tese do branqueamento no Brasil. Blog
da Edusp, 14 jun. 2018. Disponivel em: https://www.edusp.com.br/mais/a-tela-a-
redencao-de-cam-e-a-tese-do-branqueamento-no-brasil/. Acesso em: 20 jan. 2026.

EVARISTO, Conceigédo. Maria. In: EVARISTO, Conceigdo. Olhos d’agua. Rio de
Janeiro: Pallas, 2014.

FELTRAN, Gabriel. Irmaos: uma historia do PCC. Sdo Paulo: Companhia das Letras,
2018.

FORUM BRASILEIRO DE SEGURANCA PUBLICA. Anuario Brasileiro de
Segurangca Publica. Ano 19. Sdo Paulo: FBSP, 2025. Disponivel em:
https://forumseqguranca.org.br/anuario-brasileiro-seguranca-publica/. Acesso em: 8
jan. 2026.

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade: curso no College de France (1975-
1976). Traducdo de Maria Ermantina Galvao. Sao Paulo: Martins Fontes, 1999.

FOUCAULT, Michel. Histéria da sexualidade I: a vontade de saber. Traducao de
Maria Thereza da Costa Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. Rio de Janeiro:
Graal, 1988.

GOMES, Laurentino. Escravidao — Volume 1: do primeiro leildo de cativos em
Portugal até a morte de Zumbi dos Palmares. Rio de Janeiro: Globo Livros, 2019.

GOMES, Laurentino. Escraviddao — Volume 3: da independéncia do Brasil a Lei
Aurea. Rio de Janeiro: Globo Livros, 2022.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervencoes
e dialogos. Organizacao de Flavia Rios e Marcia Lima. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.

LEAL, Maria do Carmo et al. Dados preliminares da pesquisa Nascer no Brasil 2.
Rio de Janeiro: ENSP/Fiocruz, 2023. Disponivel em:
https://nascernobrasil.ensp.fiocruz.br/wp-content/uploads/2023/11/Dados-
preliminares-da-pesquisa-Nascer-no-Brasil-2.pdf. Acesso em: 8 jan. 2026.



https://www.geledes.org.br/enegrecer-o-feminismo-situacao-da-mulher-negra-na-america-latina-partir-de-uma-perspectiva-de-genero/
https://www.geledes.org.br/enegrecer-o-feminismo-situacao-da-mulher-negra-na-america-latina-partir-de-uma-perspectiva-de-genero/
https://www.edusp.com.br/mais/a-tela-a-redencao-de-cam-e-a-tese-do-branqueamento-no-brasil/
https://www.edusp.com.br/mais/a-tela-a-redencao-de-cam-e-a-tese-do-branqueamento-no-brasil/
https://www.google.com/search?q=https://forumseguranca.org.br/anuario-brasileiro-seguranca-publica/
https://nascernobrasil.ensp.fiocruz.br/wp-content/uploads/2023/11/Dados-preliminares-da-pesquisa-Nascer-no-Brasil-2.pdf
https://nascernobrasil.ensp.fiocruz.br/wp-content/uploads/2023/11/Dados-preliminares-da-pesquisa-Nascer-no-Brasil-2.pdf

52

MBEMBE, Achille. Necropolitica. Traducdo de Renata Santini. 3. ed. Sdo Paulo: N-1
edicdes, 2018.

MILLS, Charles W. O contrato racial. Traducdo de Tedfilo Reis. Rio de Janeiro:
Zahar, 2023.

NASCIMENTO, Abdias. O genocidio do negro brasileiro: processo de um racismo
mascarado. 3. ed. S&o Paulo: Perspectiva, 2016.

PASTANA, Débora Regina. Cultura do medo: reflexdes sobre violéncia criminal,
controle social e cidadania no Brasil. S&do Paulo: IBCCRIM, 2003.

PASTANA, Débora Regina. Politica e punicao na América Latina: uma analise
comparativa acerca da consolidacdo do estado punitivo no Brasil e na Argentina. Rio
de Janeiro: Revan, 2019.

RIBEIRO, Djamila. O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento, 2017.

SANTANA, Vinicius. Sueli Carneiro. In: Enciclopédia Mulheres na Filosofia.
Campinas: Unicamp, 2022. Disponivel em:
https://www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/filosofas/sueli-carneiro/. Acesso
em: 19 nov. 2025.

SILVA, Jailson de Souza e; BARBOSA, Jorge Luiz. Favela: alegria e dor na cidade.
Rio de Janeiro: Editora Senac Rio, 2005.

TRUTH, Sojourner. E nao sou uma mulher? Traducdo de Osmundo Pinho. Geledés
— Instituto da Mulher Negra, Sao Paulo, 8 jan. 2014. Disponivel em:
https://www.geledes.org.br/e-nao-sou-uma-mulher-sojourner-truth/. Acesso em: 13
jan. 2026.



https://www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/filosofas/sueli-carneiro/
https://www.geledes.org.br/e-nao-sou-uma-mulher-sojourner-truth/

