


ANSELMO TADEU FERREIRA

A ROSA DE ENTÃO SUBSISTE NO NOME

Memorial descritivo para obtenção do título de Professor Titular

Universidade Federal de Uberlândia/Instituto de Filosofia

Uberlândia/MG

2025





ANSELMO TADEU FERREIRA

A ROSA DE ENTÃO SUBSISTE NO NOME

Memorial descritivo para obtenção do título de Professor Titular

Universidade Federal de Uberlândia/Instituto de Filosofia

Defesa ocorrida no dia 11/12/2025

Banca de avaliação

Prof. Dr. Alexandre Guimarães Tadeu de Soares(presidente)

Prof. Dr. Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento (PUCSP -UNICAMP)

Prof.ª Drª  Fátima Regina Rodrigues Évora (UNICAMP)

Prof. Dr. Roberto Hofmeister Pich (PUCRS)

Prof. Dr. Sílvio Seno Chibeni (UNICAMP)

Uberlândia/MG

2025



DEDICATÓRIA
“Viajo porque preciso, volto porque te amo”

(De um para-choque de caminhão na BR-050)

À Estela

e aos nossos filhos, Érica, Arthur e Leila,

Dedico.



Resumo

No texto a seguir, apresenta-se a trajetória profissional do professor doutor Anselmo 
Tadeu Ferreira, docente do Instituto de Filosofia como professor substituto por 8 anos 
entre 1997 e 2006 e como professor efetivo desde 2009 até 2025, quando atingiu os 
requisitos necessários para pleitear a promoção a professor titular. O texto percorre 
assim as diversas etapas de sua formação profissional, sua atuação como docente e 
pesquisador na área de filosofia medieval e suas tarefas administrativas na 
Universidade Federal de Uberlândia, onde foi coordenador do curso de graduação em 
Filosofia e do programa de Pós-Graduação em Filosofia. Aborda também, de modo 
teórico, algumas questões estudadas por ele ao longo de sua carreira, especialmente 
a noção de ciência na filosofia medieval e a teoria da alma em sua relação com o 
problema dos universais.

Palavras-chave: docência universitária, filosofia, filosofia medieval, ciência medieval, 
universais.



Introdução

O texto do memorial descritivo apresentado a seguir compõe-se de três partes.

Na primeira parte, trata-se de uma exposição cronológica de minha iniciação à 
Filosofia e à docência, que começa com meu ingresso no curso de graduação em 
Filosofia na PUC de Campinas e se encerra com minha efetivação como professor no 
IFILO. Faço nessa parte um exercício de ficção, alinhavando alguns momentos chave 
de minha formação e de minhas decisões pela docência primeiramente no ensino 
médio e em seguida na universidade.  

Na segunda parte, apresento uma descrição de minhas realizações como professor e 
pesquisador no Instituto de Filosofia no decorrer dos 17 anos em trabalho como 
professor efetivo, destacando não apenas as aulas ministradas na graduação e pós 
graduação , mas também os trabalhos teóricos publicados no período que foram ou 
produto dessas aulas ou motivados por elas ou em preparação a elas e aos 
congressos da área de filosofia medieval de que participei, mormente os congressos 
da Associação Nacional de Pós Graduação em Filosofia, além das orientações de 
Trabalhos de Conclusão de Curso e de Trabalhos de Pós Graduação. Destaco 
também nessa parte, minhas contribuições para o funcionamento administrativo do 
Instituto de Filosofia, especialmente o exercício das funções de coordenador do curso 
de graduação e do programa de pós-graduação, além da contribuição como um dos 
editores da Revista Educação e Filosofia.

Na terceira parte, destaco alguns dos temas que nortearam as minhas pesquisas e 
leituras no período, aprofundando um pouco mais a discussão ensejada pelos meus 
trabalhos publicados, especialmente as questões sobre a natureza do conhecimento 
científico para os autores medievais e sua relação com problemas contemporâneos 
de epistemologia e teoria do conhecimento, bem como a mais recente pesquisa sobre 
as teorias da alma nos séculos XIII e XIV. Finalmente, procuro reduzir tudo à questão 
inaugural sobre minha fascinação pelo nominalismo medieval, remetendo ao verso 
final do romance O nome da Rosa, de Umberto Eco, de onde tirei o título do meu 
trabalho.



Agradecimentos
Em primeiríssimo lugar, eu gostaria de lembrar e agradecer a cinco mulheres, cujo 
paradeiro eu desconheço e que permanecem comigo, na lembrança, foram minhas 
professoras do ensino primário, a professora Nirce do primeiro ano, as professoras 
Ana e Irene do segundo, a professora Eunice, do terceiro e a professora Dinete, do 
quarto; essas cinco mulheres me ensinaram a única coisa que eu, com certeza, sei 
fazer até hoje, elas me ensinaram a ler.

Em seguida, eu gostaria de lembrar e agradecer aos meus alunos, às centenas de 
alunos e alunas no ensino médio, que me ensinaram a “enfrentar” a sala de aula e 
aos meus alunos da UFU, que me instigaram a ir além do que eu preparava para as 
aulas.

Eu gostaria de agradecer aos colegas que me prestigiaram com sua presença e, por 
meio deles, lembrar também de todos aqueles e aquelas com quem aprendi a discutir 
as questões inerentes à docência sem perder de vista o verdadeiro motivo pelo qual 
nos tornamos professores, que é a paixão por conhecer.

Agradeço também à Universidade Federal de Uberlândia e a todo o seu corpo técnico, 
que me proporcionaram as excelentes condições para o exercício da docência e da 
pesquisa.

Agradeço, enfim, aos colegas que se prontificaram a participar da banca de avaliação 
desse trabalho, o seu presidente, meu amigo professor Alexandre Guimarães Tadeu 
de Soares, que será citado mais adiante; meu querido mestre e decano dos 
professores de filosofia medieval no Brasil, o professor Carlos Arthur Ribeiro do 
Nascimento; a minha orientadora na fase final do doutorado, professora Fátima 
Regina Rodrigues Évora, também incansável trabalhadora na pesquisa sobre a 
filosofia medieval, o professor  Roberto Pich, que eu conheci ainda no meu primeiro 
Congresso Nacional de Filosofia Medieval, em Porto Alegre, e que, desde então 
aprendi a admirar acompanhando seu competente trabalho na nossa área, mais 
recentemente desbravando a filosofia colonial do Brasil e América Latina e o professor 
Sílvio Seno Chibeni, meu professor na graduação da Unicamp e com quem aprendi 
quase tudo o que sei sobre a vertente empirista da filosofia.

Finalmente, quero agradecer e dedicar esse trabalho escrito à Estela, que está e 
esteve comigo por todos esses anos que serão narrados adiante e, por meio dela, 
lembrar e agradecer a existência dos nossos três filhos, Leila, Arthur e Érica; de certo 
modo, a razão pela qual tudo se deu.

  



Parte 1

“I see my light come shining from the west unto the east.
Any day now, any day now, I shall be released.”

(Bob Dylan, I shall be released)

“Stat rosa pristina nomine. Nomina nuda tenemus”

Com esses versos, extraídos (com uma ligeira modificação da qual falarei mais 
adiante) da obra De contemptu mundi (Sobre o desprezo do mundo), de Bernardo de 
Cluny, também conhecido como Bernardo de Morlay ou Morliacense, um autor do 
século XII, Umberto Eco encerrou o seu romance O nome da Rosa, que eu li pela 
primeira vez em 1986.

1986 foi uma espécie de ano sabático para mim. Eu tinha terminado o ensino médio 
e não tinha ideia do que fazer da minha vida; mais que isso, eu não tinha ideia de que 
eu não tinha ideia do que fazer da minha vida. Visto em retrospectiva, eu me assusto 
um pouco com a minha falta de perspectiva naquela idade. Quero dizer, eu trabalhava 
num emprego como mão de obra não qualificada, tinha sido um bom aluno toda a vida 
e, para manter a rotina de estudo, tinha começado um curso de inglês duas vezes por 
semana e, nesses dias (ou noites), eu passava na biblioteca municipal, onde 
emprestei, dentre outros, o citado romance de Eco, uma indicação de um professor 
da escola de catequese. Sem me considerar uma pessoa especialmente religiosa, 
nessa época eu era bastante envolvido nas atividades da igreja católica, a pastoral da 
juventude, as comunidades de base e a catequese, para a qual eu me preparava 
fazendo o curso dado por seminaristas da PUC de Campinas. O que mais me assusta 
quando me recordo dessa época é como o vestibular e, consequentemente, a 
universidade sequer era uma remota possibilidade considerada por mim como 
perspectiva de futuro. Não perdoo meus professores do ensino médio por isso; eles 
sequer tocavam nesse assunto, em particular ou publicamente, nas aulas noturnas da 
escola Sud Mennucci, uma das melhores escolas públicas de Piracicaba, onde eu me 
formei. Ou talvez essa seja uma desculpa para disfarçar a minha própria inépcia em 
pensar e planejar o futuro.

De qualquer modo, envolvido com a Igreja como eu estava e gostando de estudar, 
como eu gostava, era natural que eu acabasse por me inclinar à vida religiosa. Assim, 
depois de um ano de acompanhamento vocacional com os frades franciscanos, como 
era franciscano o frei Guilherme de Baskerville, acabei na última hora optando por 
ingressar no Seminário Diocesano de Piracicaba e, de repente, me vi na contingência 
de prestar o vestibular para ingressar no curso de Filosofia da PUC de Campinas, 
etapa inicial da formação sacerdotal. Em 1987, portanto, eu ingressei, como 
seminarista, no curso de Filosofia da PUCCAMP.



1987 foi o ano mais feliz da minha vida, até então. Eu morava com os demais 
seminaristas e o reitor em uma casa ampla em Santa Bárbara d’Oeste, a meio 
caminho entre Piracicaba e Campinas, de onde nós saíamos todos os dias de 
manhãzinha para as aulas nas faculdades de Filosofia e de Teologia. Ao voltar, por 
volta de uma da tarde, o almoço estava à mesa e, após ajudar com a louça em 
revezamento, tínhamos o tempo todo para estudar e para as obrigações litúrgicas. E 
um futebolzinho de vez em quando. Casa, comida e roupa lavada, como se diz. Eu 
tinha, pela primeira vez na vida, um quarto só para mim, com um guarda-roupa e uma 
escrivaninha, além de acesso a uma biblioteca razoável e uma sala comum de 
estudos.

Foi nesse ambiente acolhedor que eu li pela primeira vez a Metafísica de Aristóteles. 
Tratava-se de uma tarefa passada por um dos professores, ler e expor resumidamente 
o conteúdo dos três primeiros capítulos do livro alfa da Metafísica. Não digo que tenha 
sido uma epifania, mas ao realizar o exercício segundo as técnicas que 
simultaneamente vínhamos aprendendo nas aulas de Metodologia, o texto, que à 
primeira vista pareceu completamente incompreensível, foi se tornando cada vez mais 
claro e coerente. Eis um resumo: “Todo ser humano, por natureza, busca o 
conhecimento e a prova disso é o prazer que as sensações nos causam, para além 
de sua utilidade. Das sensações se produz a memória, da memória a experiência e 
da experiência concatenada surgem as artes e a ciência. E o mais alto grau de ciência 
que um ser humano pode almejar é o conhecimento das causas e princípios e, dentre 
os princípios, os primeiros e absolutos dos quais depende todo o resto. Em seguida, 
vem um esboço do que chamávamos a primeira história da filosofia que nos foi 
conservada, uma apresentação enviesada por certo, mas ostensiva de todas as 
teorias que até então os filósofos tinham proposto para resolver o problema dos 
princípios até desembocar na teoria das Ideias de Platão e sua crítica”. Eis o que era 
a metafísica, pelo menos os primeiros capítulos. 

Percebi, então que eu era capaz de ler um texto, resumi-lo, entender os seus 
argumentos e sua estrutura interna, imaginar questões e objeções a ele e, mais tarde, 
compará-lo com outros textos e compor uma reflexão crítica. Em suma, descobri 
minha vocação para estudar. Enquanto outros colegas viam aquelas tarefas como 
obstáculos um pouco sem sentido no caminho para o sacerdócio, eu passei a enxergar 
aquela atividade como o centro da minha nova vida intelectual.

Não foi a paixão por Aristóteles ou pela Filosofia, no entanto, que me obrigaram a 
deixar o seminário (se é que você me entende) ainda no fim daquele primeiro ano de 
seminário. Com alguma sorte e com a ajuda da Estela, eu fiquei sabendo da abertura 
do curso de graduação em Filosofia na Unicamp já para o ano de 1988. Há dois anos 
eu sequer cogitava na existência da Unicamp e da possibilidade estudar lá, nem sabia 
que, àquela altura, a Unicamp tinha um departamento de Filosofia com um programa 
de pós-graduação muito bem-conceituado; e agora me encontrava novamente na 
contingência de prestar outro vestibular para ingressar num curso de graduação; mas 



desta vez, me preparei um pouco melhor, com a ajuda das apostilas da Estela. E, de 
quebra descobri Machado de Assis e Guimarães Rosa (leituras obrigatórias da prova).

O curso da Unicamp é gratuito, mas é integral. Sem qualquer fonte de renda para me 
manter, o que eu mais me lembro desse início sobre as diferenças entre o ano que eu 
passei na PUCCAMP e a Unicamp, duas eram fundamentais. A primeira é a biblioteca. 
Na PUCC, era preciso saber antes o livro que se queria emprestar e solicitar ao 
bibliotecário para pegar, o estudante não tinha ideia sequer do tamanho da biblioteca 
e o que tinha lá dentro, a não ser por meio do fichário; na UNICAMP, por outro lado, 
era possível entrar no próprio acervo como se fosse um supermercado e apanhar e 
se apaixonar por qualquer obra das prateleiras; e eu descobri, dentre outras coisas, 
que era capaz de ler em inglês. A outra diferença é que era possível marcar um horário 
e conversar com um professor, pedir orientação sobre livros, corrigir exercícios, enfim 
conversar sobre o que se estava fazendo e o que era preciso fazer para progredir. 
Não é que os professores e professoras da PUCCAMP não fossem acessíveis, 
somente que eles eram regidos pelo regime de horas/aula.

No ano de 1990, o então presidente eleito tinha usado a sua única bala para matar o 
dragão da inflação (metáfora que ele costumava usar na campanha) e, ao que parece, 
errara o alvo; a vida ficou insuportavelmente cara e eu achei que era hora de procurar 
alguma atividade para aumentar a renda e foi assim que, no dia 9 de maio de 1990, 
entrei pela primeira vez em sala de aula, sem ter terminado ainda o curso de 
graduação e para dar aulas de português, em substituição a uma professora gestante. 
Continuei ininterruptamente até 2008. A partir de 1992, já com o curso concluído, 
comecei a dar aulas de Filosofia, como professor substituto, P2 como se dizia (o 
efetivo era P3) até 2006, quando finalmente houve um concurso e eu me tornei 
professor efetivo. 

Antes disso, houve um concurso em 1994, no qual eu fora aprovado, mas fui impedido 
de tomar posse do cargo porque o curso de Filosofia da Unicamp ainda não tinha sido 
reconhecido pelo MEC e, portanto, não podia emitir o diploma oficial de licenciatura, 
condição essencial para assumir a vaga de professor efetivo. Essa desventura me 
aproximou novamente do meu querido colega, professor Alexandre, também da 
primeira turma do curso de graduação da Unicamp e também vítima da mesma 
experiência frustrante que fora o concurso de 1994. Tentamos juntos alguma solução 
por via jurídica, mas, sem dinheiro para advogados e, a essa altura, já alunos do 
programa de pós-graduação da Unicamp, abandonamos a causa. Mas, enquanto eu 
continuaria a atuar como professor substituto no ensino médio, inclusive na própria 
escola onde eu deveria ter me efetivado, o professor Alexandre Soares investiu em 
outra direção e por essa época ingressou na UFU que em 1994 abrira o curso de 
graduação em Filosofia. No processo de ajudar a guarnecer o curso da UFU com 
professores qualificados, o Alexandre convidou praticamente todos os colegas que 
faziam pós-graduação na época no IFCH/UNICAMP para prestar concursos de 
professor substituto.



Foi dessa maneira que, três meses antes do Arthur completar um ano, eu fiz minha 
primeira viagem de ônibus de Campinas a Uberlândia e, algumas semanas depois 
comecei a trabalhar no DEFIL e comecei também a minha saga de 1000 quilômetros 
por semana, pois continuaria com as minhas aulas no ensino médio em Campinas. A 
pergunta que mais ouvia nessa época era: isso compensa? Surpreendente que possa 
parecer, minha resposta era sim. Do ponto de vista de meu crescimento como 
professor e pesquisador, compensava muito, pois o ambiente estimulante que eu 
encontrara entre os meus colegas de departamento me motivou a retomar o mestrado, 
na época quase abandonado. E do ponto de vista financeiro, surpreendentemente 
também compensava, pois os dois dias que eu passava em Uberlândia me pagava 
mais do que os três dias em Campinas. Claro, isso só era assim porque eu pernoitava 
num “AirBnB” ali próximo da igreja da Aparecida, cujo proprietário, meu amigo 
professor Marcos Seneda não apenas não cobrava nada pela estadia como oferecia 
um macarrão bem honesto às quintas-feiras. 

Graças a manobras burocráticas do saudoso professor Moacir Bortolozzo, chefe do 
departamento à época, consegui ficar seis anos ininterruptos como professor 
substituto no DEFIL, acho que é um recorde; defendi o meu mestrado, finalmente em 
2001 e o salário melhorou um pouco, mas, no final de 2003 não houve jeito de 
renovação do contrato e eu “fui pra geladeira”, como se dizia. Voltei para mais dois 
anos como professor substituto entre os anos de 2005 e 2006, continuando com minha 
jornada dupla, aliás tripla, porque eu tinha ingressado no doutorado logo após 
defender o mestrado.

2006 foi o ano mais feliz da minha vida, até então. No ano anterior, eu finalmente 
passara em um concurso para professor na rede pública estadual e desta vez eu pude 
assumir o cargo efetivo de professor de Filosofia na Escola Estadual Culto à Ciência, 
uma das mais tradicionais escolas públicas de Campinas. Naquele ano eu ainda tive 
de equilibrar as aulas no ensino médio com o meu último ano como professor 
substituto em Uberlândia, razão pela qual eu fiquei com um mínimo de aulas e todas 
no segundo ano, para facilitar a preparação. Mas tinha ficado claro, naquela altura, 
que a minha carreira de professor universitário tinha terminado. A escola que eu 
escolhera era surpreendentemente bem-organizada e a maioria dos alunos e alunas, 
especialmente no turno matutino eram bastante responsivos, diferente da maioria das 
escolas noturnas por onde eu passara nos quinze anos anteriores. 

Em 2006, Bob Dylan lançara o álbum Modern Times, que eu devo ter ouvido todos os 
dias no ônibus, no caminho de ida e volta para a escola, graças a um dispositivo 
portátil para ouvir música digital que estava começando a se popularizar. Algumas das 
canções desse álbum evocam e cultivam uma espécie de prazer na mera luta pela 
sobrevivência e a celebração da vida dura de pessoas simples nestes tempos 
modernos, mas também havia outras que faziam um contraste por meio da exaltação 
da sofisticação da vida, num sentido espiritual, digamos, a que somente o processo 
civilizatório pode nos conduzir, ou seja uma contradição bem no estilo dylanesco. Foi 
a minha trilha sonora para aquele ano, no qual eu me apaziguaria com a ideia de 



trabalhar até me aposentar como professor de filosofia no ensino médio, sentir que eu 
era importante ali também e, enquanto isso, ver meus filhos crescer, ainda mais que, 
com a defesa do doutorado, em 2008, eu também ganhei um pequeno aumento de 
salário. Mas então, veio o REUNI.



PARTE 2

Some people never worked a day in their life
Don't know what work even means

(Bob Dylan, Workingman’s blues) 

Com a criação do turno matutino do Curso de Filosofia da UFU, aprovado no âmbito 
do projeto REUNI em 2007/2008 para começar a funcionar em 2010, o então 
Departamento de Filosofia obteve novas vagas para compor o seu corpo docente. 
Nesse contexto, no ano de 2008, prestei o concurso para professor efetivo na área de 
História da Filosofia Medieval. Eu tinha defendido recentemente o doutorado e fui 
convocado para assumir e tomar posse em 10 de novembro de 2008 e entrei em 
efetivo exercício no dia seguinte. Terminou assim a minha carreira de professor do 
ensino médio e começava a de professor universitário full time.

Nos 17 anos que se seguiram, dediquei-me principalmente às aulas do curso de 
graduação, mas também dei prosseguimento a minhas pesquisas na área de filosofia 
medieval, participando de eventos, apresentando comunicações, especialmente nos 
eventos da Associação Nacional de Pós Graduação em Filosofia, a ANPOF; publiquei 
alguns resultados de algumas dessas pesquisas, ingressei no Programa de Pós 
Graduação do IFILO/UFU e exerci funções administrativas, que detalho a seguir.

1. Atividade docente
Como professor contratado para a área de filosofia medieval, dediquei-me 
especialmente a ministrar essa disciplina, em conjunto com meu colega, também 
contratado à época, o professor Jakob Schneider; dividimos as duas disciplinas 
obrigatórias, geralmente eu ficando com o turno noturno; também assumi muitas 
vezes disciplinas obrigatórias na área de Metafísica e outras. Ao ingressar na Pós-
graduação também dei cursos três vezes, um em cada quadriênio. Eis um resumo.

a. Graduação: foi um total de 60 disciplinas, a maior parte em Filosofia 
Medieval 1 (18 turmas) e II (19 turmas), com destaque também para 
Problemas Metafísicos 1 (7 turmas) e Problemas Metafísicos 2 (9 turmas).

b. Pós-graduação: um curso a cada quadriênio que se passou desde meu 
ingresso: Ontologia em 2016, Metafísica, em 2020 e Epistemologia em 
2024.

Nesses 17 anos foram 60 turmas e aproximadamente 1500 estudantes diferentes.

A atividade docente também se complementa com a orientação de estudantes em 
trabalhos conclusão de curso e de pós-graduação e participação em bancas de defesa 
desses mesmos trabalhos. Foram os seguintes.



a. Orientações: foram 13 estudantes orientados e que defenderam o Trabalho de 
conclusão de curso; 5 estudantes orientados e defenderam dissertação de 
mestrado e dois estudantes de doutorado ainda em andamento.

b. Participações em banca: foram 7 participações em bancas de avaliação de 
TCC; 3 em bancas de defesa de dissertação de mestrado e uma banca de 
defesa de doutorado.

2. Atividades de pesquisa
Durante os meus 17 anos como professor efetivo do IFILO UFU desenvolvi pesquisas 
sobre alguns temas na área de filosofia medieval e publiquei alguns resultados. Eis 
uma descrição por ordem cronológica.

a) “Tomás de Aquino e a astronomia”, apresentação no XIV Encontro Nacional da 
ANPOF 2010, Águas de Lindoia/SP, publicado como resumo 

b) “Demonstração e definição: um debate medieval em torno dos Segundos Analíticos” 
– Apresentação em Congresso de filosofia medieval, Vitória/ES, 2011

c) “A Estrutura da lógica segundo Tomás De Aquino”, artigo publicado na Revista 
Educação e Filosofia (UFU. Impresso), v. 25, p. 445-473, 2011.

d) "Entrevista com Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento”, publicada na Revista 
Educação e Filosofia (UFU. Impresso), 2012

e) “Imaginação e Abstração em Tomás de Aquino”, apresentação no Congresso de 
Filosofia Medieval, Tucumán, Argentina, publicado como capítulo de livro em: 
“Filosofia Medieval: continuidad y rupturas”. XIV Congresso Latinoamericano de 
Filosofia Medieval. 1ed.Buenos Aires: FEPAI, p. 833-840, 2013.

f) “Tomás de Aquino e o problema do Mênon”, artigo publicado em Educação e 
Filosofia (UFU, Online), v. 30, p. 951-978, 2016.

g) “Estudar filosofia: ler no original, expressar-se em vernáculo.”, apresentação no II 
Congresso Fausto Castilho, UNICAMP, 2017.

h) “Ciência e opinião nos comentários do século XIII aos Segundos Analíticos”, artigo 
publicado em Revista de Estudos Filosóficos e Históricos da Antiguidade, v. 26, p. 129-
164, 2021.

i) Tomás de Aquino, Comentário aos Segundos Analíticos.” Editora da Unicamp, 
Campinas, 2021. Tradução do texto latino e da versão latina do texto aristotélico em 
colaboração com Carlos Arthur Ribeiro do Nascimento.

j) “Aquina's bold theory of the soul”. Apresentação no XV Congresso Internacional da 
Societé pour l’Etude de la Philosophie Medievale (SIEPM), 2022, Paris/França.



k) “O problema do ser e o papel da linguagem: notas de um itinerário a partir das aulas 
do professor Fausto Castilho”, publicado como capítulo de livro em: Fausto Castilho: 
uma vida filosófica. 1ed. Campinas: Phi, p. 141-156, 2022.

l) “Tomás de Aquino, aristotélico radical: a noção de alma como forma e como 
substância”. Apresentação no XIX Congresso da ANPOF, Goiânia/GO, 2022.

m) “La caracterization de la metaphysique comme science et l'utilization des Seconds 
Analytiques dans la Disputatio Prima de Francisco Suarez », apresentação no 
Seminário de Pós graduação CAPES/COFECUB na Universidade de 
Caen/Normandie, Caen/França, 2023.

n) “A imortalidade da alma”, publicado como verbete em: Tomás de Aquino: chaves de 
leitura. 1ed.São Paulo: Paulinas, p. 123-129, 2023

o) A noção de alma na Suma de Teologia de Tomás de Aquino, livro publicado na 
coleção Textos Fundamentais de Filosofia, UBERLÂNDIA: Editora da Universidade 
Federal de Uberlândia,  2023, 152p

p) “Tomás de Aquino, aristotélico radical: a noção de alma como forma e como 
substância”, publicado como capítulo de livro em: Rumo à sabedoria medieval: uma 
exploração dos filósofos da Idade Média. 1ed.Toledo/PR: Instituto Quero Saber, 2024, 
p. 85-94 (Publicações ANPOF 2022)

q) “O conhecimento dos princípios da demonstração nos comentários do século XIII 
aos Segundos Analíticos”. Apresentação no XX Congresso da ANPOF, Recife/PE, 
2024.

r) “Interpretations of Thomas Aquinas's Theory on the Soul”. Publicado como capítulo 
de livro em: Radical thinking in the Middle Ages: atas do XV Congresso Internacional 
da SIEPM, Turnhout: BREPOLS, 2025, p. 383-392.

s) “La métaphysyque comme science et comme sagesse dans la 1ère Disputatio 
Metaphysique de Francisco Suarez », a ser publicado em 2026 em: The age of 
Descartes, Turnhout: BREPOLS.

 3. Atividades administrativas
Algo que sempre me chamou a atenção positivamente desde que comecei a conhecer 
a Universidade é o fato de os cargos de direção e coordenação serem exercidos por 
professores que não deixam a sua atividade docente enquanto exercem o cargo. Se 
isso aumenta a carga de trabalho dos docentes que se dispõem ou que desejam 
assumir esses cargos, reduzindo-lhes o tempo para pesquisa, por outro lado os 
mantém conectados com a prática docente e seus desafios. Eu faço um paralelo com 
a minha atividade como docente na escola básica onde o grande sonho de alguns 
professores era fazer um curso de pedagogia, passar num concurso para diretor de 
escola e “sair da sala de aula”. Deixo as reflexões sobre esse fato para meus leitores, 



indico somente que, sendo os cargos de direção na universidade objeto de eleição 
pelos pares, a posição de “chefe” e “coordenador” é sempre temporária e vista como 
uma espécie de dedicação extra ao projeto do grupo. É nesse sentido que assumi, 
durante cinco anos, a coordenação do curso de graduação e por dois anos, até o 
momento, a coordenação do Programa de Pós-graduação. Em nenhum dos casos, 
era uma posição que eu planejava ocupar. Fui instado por colegas a concorrer à 
eleição para Coordenação da Graduação em virtude do falecimento do então 
coordenador, nosso querido colega professor Wagner de Mello Elias, que nos deixou 
precocemente em 2013, deixando uma lacuna impossível de preencher no quadro de 
professores do IFILO. Fiquei no cargo até meados de 2018, um ano a mais do que é 
recomendado pelo Regimento; na maior parte do tempo estive às voltas com a reforma 
do Projeto Pedagógico do Curso, na qual fizemos contorcionismos para, 
simultaneamente diminuir o tempo mínimo de formação (reduzindo de 5 para 4 anos) 
e garantir espaço para as disciplinas filosóficas num momento em que éramos 
pressionados a incluir conteúdos mais “práticos” ao curso. Pelo que sabemos da 
situação atual, essa luta ainda continua.

O tempo como coordenador não serviu para que eu adquirisse a habilidade da 
diplomacia, mas ajudou bastante nessa direção, visto que o principal trabalho, fora a 
lide com a burocracia do sistema e das demandas do MEC é situar-se na mediação 
entre os colegas e entre esses e os estudantes. Sem grandes ações vistosas, mas 
também sem autoritarismo, acho que consegui desempenhar as tarefas a contento. 
Deixei a coordenação de graduação em 2018, direto para o pós-doutorado na 
Universidade de Lisboa.

Após o retorno ao Brasil e após a pandemia de Covid 19, já em 2023, fui convidado 
pelo então coordenador do Programa de Pós-graduação, professor Rubens, a disputar 
a eleição para assumir o cargo que ele ocupava; o convite me pegou de surpresa, pois 
não me considerava preparado a assumir tal responsabilidade e cheguei a consultar 
colegas que eu considerava melhor talhados para o posto; todos eles apoiaram minha 
candidatura. Foi assim que, a partir de 2023, passei a exercer o cargo de coordenador 
do PPGFIL, cujos desafios são bem diferentes daqueles do curso de graduação, 
inclusive com uma pequena verba anual para administrar em apoio aos estudantes e 
professores do programa; particularmente desafiador é a familiarização com o 
complicado sistema de avaliação da CAPES, dos editais, a distribuição de bolsas, 
além da lide com o sistema de administração acadêmica da UFU.

Além do exercício das coordenações de graduação e de pós-graduação, minha outra 
função administrativa digna de nota é a participação em comissões internas do IFILO, 
das quais a principal tem sido a Comissão de Avaliação para a Progressão Docente.

Nesses meus sete anos, por enquanto, de exercício de funções administrativas, 
preciso enaltecer o trabalho de nossos funcionários técnicos administrativos, cujo 
convívio fácil, conhecimento técnico e gentil solicitude tornaram muito mais fácil o meu 
trabalho. Gostaria de citá-los nominalmente nesse memorial. Ciro Amaro Fernandes 



do Nascimento, secretário da coordenação de graduação e ex aluno do nosso curso 
e mestre em filosofia pelo nosso PPG; Ericksen de Oliveira Dias, também secretário 
do curso de graduação e que ingressou praticamente junto comigo na UFU, futuro 
mestre em filosofia pelo nosso PPG; Andréa de Castro, que conheci ainda como 
secretária da Revista Educação e Filosofia e, mais tarde, tive a satisfação de contar 
com sua colaboração eficiente e sua amizade na secretaria da coordenação do 
programa de pós graduação; Lília Alves, secretária da Revista Educação e Filosofia 
nos mais de dez anos que atuo como membro do corpo editorial; quero também citar 
todos os outros com quem trabalhei e que, certamente sempre exerceram e exercem 
suas funções com profissionalismo e competência: Sandra Bertolucci, secretária do 
Instituto, que se aposentou estando eu fora, Marcos Henrique Macedo, atual 
secretário do IFILO, Marielle Nascimento, especialista no SCDP, João Vítor, Gabriela, 
Renata e todos os outros que passaram pelo IFILO como funcionários efetivos ou 
terceirizados.

 

4. Revista Educação e Filosofia

Faço parte da equipe editorial da Revista Educação e Filosofia desde 2012, quando 
ainda era seu diretor o professor Márcio Chaves Tannus, que me convidou a compor 
a chapa para a eleição daquele ano. Desde então, minha colaboração só foi 
interrompida no ano em que estive afastado para o pós-doutorado. Na Revista, exerço 
principalmente a função de editor da área de Filosofia, já que a Revista também conta 
com a área de Educação. Nesses quinze anos, muito me orgulho de ter colaborado, 
junto ao professor Marcos Seneda e os demais para manter o nível elevado que nossa 
Revista já tinha conquistado antes da minha entrada.

5. Pós-doutorado

Em 2018, após encerrar meu segundo mandato como Coordenador do Curso de 
Graduação, o Instituto me liberou para realizar estágio pós doutoral. O local escolhido 
para realizar esse estágio foi a Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa, onde 
é professora titular a minha supervisora de estágio, a doutora Maria Leonor Lamas 
Xavier. Participei das atividades do Centro de Filosofia daquela Faculdade e durante 
esse ano me dediquei a estudar temas correlatos à teoria da alma; concentrando-me 
no estudo do comentário de Tomás de Aquino ao De Anima, de Aristóteles. Acabei, na 
verdade, passando a maior parte do tempo estudando e traduzindo a parte da Suma 
de Teologia de Tomás de Aquino chamada de “Tratado do ser humano”, isto é o 
conjunto das questões 75 a 102 da primeira parte da Suma, dentre as quais eu me 
dediquei especialmente às questões 75 a 83. Também no bojo desse estudo mais 
rotineiro com as obras do Angélico, pude trabalhar em dois textos, um sobre a Teoria 



do Conhecimento e Epistemologia de Tomás de Aquino, ainda inédito, a ser publicado 
pela Revista Transformação da Unesp e outro, o verbete sobre a Imortalidade da alma, 
publicado na obra coletiva Tomás de Aquino - Chaves de Leitura. Além disso, concluí, 
estando em Lisboa, a revisão final de minha tradução do Comentário aos Segundos 
Analíticos já sobre as provas do texto editorado pela Editora da Unicamp; o livro seria 
lançado em 2021, durante a pandemia de Covid 19.

O período de pós doutorado foi muito valioso para mim, para que eu pudesse me 
dedicar mais integralmente ao estudo, à leitura e redação e melhorar o meu índice de 
produtividade junto ao Programa de Pós Graduação, do qual eu me tornei membro 
permanente em 2023. Também me preparou e me encorajou para a minha primeira 
experiência de participação em um congresso internacional, o Congresso da 
prestigiada Societé pour l’Etude de la Philosophie Medievale (SIEPM), cujo XIV 
congresso ocorreu em Paris em 2022, do qual eu participei com um trabalho também 
resultante de minhas pesquisas sobre o tema da alma a partir de Tomás de Aquino.

Para o futuro, pretendo me dedicar ainda ao estudo das teorias sobre a alma, 
especialmente a recepção árabe da psicologia aristotélica e neoplatônica e como isso 
foi, por sua vez recebido na universidade medieval de língua latina na época de Tomás 
de Aquino e além. Agora, que temos um consolidado grupo de quatro professores 
efetivos especialistas em filosofia medieval no Instituto, é minha intenção permanecer 
pesquisando e colaborando para o fortalecimento institucional do nosso Grupo de 
Pesquisa no CIEME (Centro Internacional de Estudos Medievais) e no âmbito do 
Programa de Pós Graduação bem como nos GTs dedicados à Filosofia Medieval da 
ANPOF. 



Parte 3
“I know it looks like I'm movin', but I'm standin' still”

(Bob Dylan, Not dark yet)

Etienne Gilson escreve, em seu livro A filosofia na idade média, a respeito da influência 
que o neoplatonismo teve sobre santo Agostinho, que este “viveu do patrimônio 
neoplatônico acumulado no primeiro entusiasmo dos anos 385-386; nunca o 
aumentará, utilizá-lo-á com cada vez menos boa vontade à medida que envelhecer, 
mas toda a sua técnica filosófica provirá dele” (GILSON, 1998, p. 144). Guardadas as 
devidas proporções eu também acredito ter adquirido um patrimônio em conhecimento 
e textos filosóficos durante a graduação na Unicamp, que pouco aumentei ao longo 
dos anos. Ao contrário de Agostinho, contudo, vejo-me sempre na contingência de 
utilizar-me ainda hoje desse patrimônio sem a convicção de que entendo melhor o seu 
alcance do que eu tinha então; vejo mesmo a necessidade de voltar com frequência 
a esses textos, reler, reestudar para melhor entender. Para me consolar, agarro-me à 
própria definição de filosofia como “busca”, isto é, à ideia de que se alguém acha que 
encontrou o que procurava, não se trata mais de filosofia e sim de algum tipo de 
certeza, fé, opinião, ciência, algo assim. 

De qualquer modo, é a história da formação desse patrimônio e sua utilização ao longo 
da minha carreira como professor o assunto que tento alinhavar nas linhas que 
seguem. 

A começar pelo tema de minha dissertação de mestrado, Guilherme de Ockham e a 
noção de ciência. Constato que o tema aglutinador de meu interesse pela filosofia foi, 
desde o início, como o parágrafo anterior terá feito notar, a relação entre o discurso e 
a verdade das coisas ou, em outras palavras, a natureza do pensamento. Tema 
demasiado genérico e que se espraia por todas as áreas da filosofia; assim, a 
perspectiva que escolhi para iniciar meu treinamento como pesquisador foi a do 
nominalismo do século XIV, talvez ainda influenciado pelos ecos do Nome da Rosa; 
afinal, protagonista do romance, Guilherme de Baskerville é o nome fantasia de 
Guilherme de Ockham; segundo Eco, “de início, o investigador devia ser o próprio 
Ockham, depois abandonei a ideia porque humanamente o Venerável Inceptor me é 
antipático”(ECO, 1985, p. 25). 

Consigo ler com mais simpatia hoje do que há alguns anos as 89 páginas que escrevi 
ao longo do longo processo que durou o meu mestrado. Trata-se de uma 
apresentação honesta do conteúdo de dois textos canônicos de Guilherme de 
Ockham, o Prólogo do Comentário às Sentenças, questão 1 – sobre se a teologia é 
ciência e o Prólogo do Comentário à Física. A partir desses textos, pretendi reforçar o 
entendimento de que, segundo Ockham, o conhecimento científico, demonstrativo 
deve ser encarado como um conhecimento proposicional, lógico, isto é, no âmbito da 
relação entre palavras, entre conceitos. Sobre a relação entre os conceitos e a 



realidade e a afirmação categórica de Ockham de que “tudo o que existe é singular e 
contingente” contrastando com a noção de ciência como conhecimento universal e 
necessário, o meu texto não chega a avançar muito, exceto na (minha) compreensão 
de que, segundo Ockham, a relação entre as palavras e os conceitos que elas 
significavam ou entre os termos e as coisas pelas quais eles supunham numa 
proposição era uma operação comparável a uma hipoteca, uma aposta para ver se 
funcionavam na explicação do que pretendiam explicar, sem se preocupar com o que 
tais termos ou conceitos correspondiam na realidade; certamente não existiam 
universais como misteriosas entidades metafísicas “antes das coisas” ou “nas coisas”; 
dizia-se então, usando a metáfora da “navalha de Ockham” que ele realizou uma 
limpeza no mundo poluído da metafísica medieval, repleta de quididades, formas e 
substâncias de vários níveis.

Paralelamente ao mestrado, como disse anteriormente, trabalhei como professor 
substituto no Departamento de Filosofia e, por vários anos, fui encarregado dos cursos 
de Filosofia da Ciência para outros cursos de graduação. Preciso lembrar aqui, a modo 
de parênteses, que durante a graduação estudei bastante a tradição empirista e a 
epistemologia do século XX, resultando dessa formação eu ter adquirido uma visão 
popperiana da ciência que, segundo o meu modo de entender, combinava o 
nominalismo instrumentalista de Guilherme de Ockham com  o realismo moderado de 
Tomás de Aquino; em outra palavras, o conhecimento científico, tal como Popper e 
seus discípulos o compreenderam, seria um empreendimento social e cultural, mas 
também um conhecimento real sobre o mundo em que vivemos; de fato, a ciência 
busca encontrar leis universais e compreensão real sobre a aplicação dessas leis, 
porém, trata-se de um conhecimento que avança por tentativa e erro e, por isso, 
jamais poderemos ter certeza de ter encontrado a explicação última e verdadeira da 
realidade, mas podemos ter esperança de que, aplicando corretamente e 
objetivamente as regras sancionadas pela lógica da pesquisa científica (alguns 
acrescentariam, pela suscetibilidade da comunidade científica) estaremos cada vez 
mais próximos dessa verdade. Nesse cenário, o papel da ciência é tanto pesquisar 
com instrumentos cada vez mais sofisticados quanto garantir meios de pôr à prova as 
teorias e descobertas trazidas por esses meios. 

Certamente isso representa uma crença ingênua no progresso da ciência ou mesmo 
na simples ideia de que existe uma ciência universal, neutra e objetiva. Nas minhas 
muitas aulas de epistemologia e filosofia da ciência eu tive a chance de estudar e 
refletir bastante sobre esse aspecto. Certamente muitos outros aspectos do que seja 
a ciência como empreendimento humano me tenham escapado. Minha pesquisa a 
partir do doutorado, com relação a esse assunto, se concentrou apenas nos aspectos 
mais metafísicos e historiográficos da questão.

Terminada a minha pesquisa de mestrado, procurei entrar imediatamente no 
doutorado, tendo por orientador o professor Carlos Arthur Nascimento. Lembrando-
me do doloroso processo que fora trabalhar com quase à revelia do meu orientador, o 
também saudoso professor Francisco Benjamin de Souza Netto e por minha conta e 



risco um autor então pouco conhecido (apesar de estar na moda) e sobre o qual havia 
pouco material disponível (a internet não era acessível), ele me sugeriu retroceder um 
pouco na história sem sair muito de meu tema e navegar por águas mais conhecidas; 
em suma, ele me convenceu a rever a própria formação da noção de ciência com a 
qual Ockham estaria lidando no século XIV. O veículo ideal para esta tarefa seria o 
Comentário aos Segundos Analíticos, de Aristóteles por Tomás de Aquino. Trata-se da 
exposição aristotélica sobre a teoria da ciência, um texto difícil e que, na época em 
que Tomás o comenta havia menos de 100 anos se introduzira no ambiente 
universitário medieval e como todos os outros textos novos de Aristóteles, fora 
mediado pela interpretação árabe.  Também é uma obra que, à época em que comecei 
o doutorado, não tinha tradução em nenhuma língua moderna. Foi somente durante a 
realização do meu doutorado que foram publicadas uma tradução em inglês e outra 
em espanhol. Tomamos assim a tarefa de ler o texto juntos, eu e Carlos Arthur, a 
princípio até que o meu conhecimento do latim de Tomás, que é enganadoramente 
fácil, tivesse autonomia para seguir adiante, o que consumiu provavelmente o primeiro 
ano da pesquisa. 

Ao contrário de Guilherme de Ockham, Tomás de Aquino estava convencido de que 
podemos avançar no conhecimento da estrutura metafísica do mundo e que esse 
conhecimento é necessário para nos certificar de que a ciência é um conhecimento 
sobre o mundo e não sobre os conceitos que significam o mundo. Entretanto, 
consciente das limitações tanto de nossa capacidade de conhecer quanto de nos 
expressar com clareza, ele mantém uma posição que costuma se classificar como um 
“realismo moderado”. O trabalho do comentário aos Segundos Analíticos é encontrar 
a maior segurança possível, pelo menos no tratamento lógico, nas condições que 
devem ser satisfeitas para que um conhecimento qualquer ou uma sequência de 
proposições quaisquer mereça o título de ciência ou conhecimento demonstrativo, isto 
é um conhecimento verdadeiro, universal e necessário, obtido por meio de premissas 
por sua vez primeiras, universais, verdadeiras e necessárias, e cujo conhecimento 
seja anterior ao conhecimento das conclusões e seja causa dessas mesma 
conclusões.

A definição de ciência em sentido estrito posta dessa forma por Tomás de Aquino é 
assombrada durante todo o seu comentário pela necessidade do conhecimento de 
princípios auto evidentes ou conhecidos de modo não científico, já que, se definirmos 
a ciência como um procedimento silogístico demonstrativo, mas que não pode 
retroceder ao infinito e sim partir de princípios absolutamente verdadeiros, é preciso 
que estes princípios sejam conhecidos por outro meio que não o procedimento 
racional. Está fora de questão admitir, como os platônicos, que tais princípios, dentre 
os quais se encontrariam também as definições essenciais, sejam inatos, pois se daria 
o paradoxo de possuirmos um conhecimento mais evidente do que o próprio 
conhecimento científico e ignorarmos que o possuímos.

Digo que a necessidade de encontrar o modo pelo qual conhecemos os princípios da 
ciência assombra o texto de Tomás de Aquino (e talvez também o de Aristóteles) 



porque o problema aparece em vários momentos da exposição e só vai receber um 
tratamento, aliás bastante enigmático, no último capítulo do último livro do tratado 
aristotélico.

Talvez a permanência desse problema não suficientemente tratado, não digo resolvido 
porque isso seria impossível, me deixe insatisfeito ainda hoje com o texto final 
apresentado em minha tese, do qual o melhor resultado foi a tradução do texto objeto 
da tese, que empreendi e depois publiquei pela editora da Unicamp, sempre com a 
participação e colaboração do mestre Carlos Arthur.  

A primeira parte de minha tradução, na verdade, o prólogo do Comentário, foi 
publicada como meu primeiro artigo na revista Educação e Filosofia, intitulado “A 
estrutura da lógica segundo Tomás de Aquino”, onde Tomás de Aquino situa o texto a 
ser comentado no conjunto da obra lógica de Aristóteles e, confiantemente, atribui a 
cada livro ou grupo de livros de Aristóteles uma determinada operação intelectual; 
assim, as Categorias é dedicada à apreensão dos indivisíveis, o De Interpretatione 
(Peri Hermeneias) é dedicado à composição/divisão e os Analíticos (Primeiros e 
Segundos) são dedicados a uma inédita terceira operação do intelecto, o que se 
chama propriamente o raciocínio (tradicionalmente, havia apenas duas operações, a 
apreensão dos simples e a composição/divisão). Os demais livros do Organon são 
dedicados aos raciocínios prováveis (Tópicos), aos erros que se deve evitar na 
argumentação (Refutações Sofísticas) e até mesmo aos raciocínios que argumentam 
usando fantasias (Poética)

Meus trabalhos posteriores até meu pós-doutorado limitam-se a comunicações feitas 
em Congressos, especialmente a ANPOF e no grupo que formaria a atual Sociedade 
Brasileira para o Estudo da Filosofia Medieval e que, a princípio incluía também 
colegas de países latino americanos, razão pela qual dois encontros desse grupo 
foram realizados na Argentina (Tucumán, 2013) e no Chile (Santiago, 2015). Nesses 
trabalhos eu esbocei algumas ideias que pretendia desenvolver na forma de artigos, 
mas acabaram por não seguir esse caminho. 

Destaco dentre essas notas uma reflexão sobre “o problema do Mênon”, que Tomás 
de Aquino encontra no texto aristotélico e ao qual precisa dar uma explicação. O 
problema é conhecido: se alguém procura alguma coisa da qual não tem nenhuma 
ideia prévia, não poderá saber que encontrou o que procurava mesmo na 
eventualidade de o encontrar. Platão pretendia mostrar com essa metáfora, a ideia de 
que nós precisamos possuir, de modo inato, algumas noções prévias sem o que o 
conhecimento seria impossível. Para ilustrar isso, há a cena de Sócrates fazendo com 
que um rapaz, totalmente ignorante em geometria, encontre por si a demonstração do 
“teorema de Pitágoras”. A alusão ao problema surge no contexto da necessidade de 
postular para o conhecimento demonstrativo princípios auto evidentes que sejam 
conhecidos por meio não demonstrativo, mas sem admitir as tais noções prévias 
inatas.



O trabalho com as disciplinas de história da filosofia medieval me tornou cada vez 
mais consciente da onipresença do tema da fonte de certeza do conhecimento 
humano sobre o mundo e, por meio dele também foi possível entender os vários 
caminhos pelos quais a própria filosofia, como conjunto de textos e conhecimentos 
social e culturalmente constituídos, chegou a se formar e se transmitir até nós, com 
suas escolhas e omissões. Nesse contexto, o assim chamado problema dos 
universais adquiriu uma grande importância em minha pesquisa assim como em 
minhas aulas até recentemente eu finalmente ter estudado, junto com meus alunos, a 
obra de Alain de Libera sobre a Querela dos universais de Platão ao fim da idade 
média. Desse livro, que certamente também faz suas escolhas e omissões, é que 
retirei a noção do fantasma platônico que assombra a recepção do aristotelismo em 
toda a idade média, bizantina, árabe ou latina. John Marenbon também é um autor 
que considero arguto e ele opina que todas essas tradições, que ele conta quatro 
(cristã grega, cristã latina, árabe muçulmana e árabe judaica) derivam do engenhoso 
artifício por meio do qual Plotino unificou as tradições gregas anteriores e, ao mesmo 
tempo, forneceu uma linguagem para falar do inefável, fundamental para as filosofias 
influenciadas pelas religiões monoteístas que se estabeleceriam a partir de então.

O fato é que o problema dos universais pode ser abordado pela Lógica e pela 
Metafísica, pela Epistemologia e pela Teoria da Alma (ou Psicologia), pela Filosofia da 
Linguagem e até pela Filosofia Prática (Ética e Política). Do ponto de vista do Mênon, 
cujo fantasma assombra o aristotelismo, segundo Alain de Libera, trata-se da teoria 
das Ideias que Platão apresenta da forma mais conhecida e didática no livro VII da 
República (a alegoria da caverna), mas já desde o Mênon, onde a definição da 
semelhança aparece como aquilo em que duas ou várias coisas “não diferem entre si” 
até a admissão de algum tipo de realidade transcendente às coisas no Teeteto, 
passando pelas considerações linguísticas do Fedro; isso alimenta uma discussão 
que será um dos grandes temas da própria filosofia aristotélica; Aristóteles dedica, 
segundo Giovanni Reale, vinte e sete argumentos contra a teoria das Ideias de Platão 
e isso apenas nos capítulos 13 a 15 do livro VII da Metafísica.

Acomodando as perspectivas aristotélica e platônica, a tradição neoplatônica enfim 
cristalizou a “solução” ao problema dos universais na teoria dos três estados do 
universal: o universal ante rem (que corresponderia à Ideias platônicas ou na mente 
divina), razão causal da existência de singulares; o universal in re (ou a causa formal 
imanente de Aristóteles), uma essência transmitida por geração nos animais e o 
universal post rem (os conceitos propriamente ditos, defendidos por certa 
interpretação de Aristóteles). Trata-se de uma solução de compromisso e que nunca 
deixou, ela mesma de suscitar novos problemas; por sua vez teve bastante 
fecundidade para desenvolver o pensamento em todas aquelas disciplinas filosóficas 
acima aludidas. A partir do momento em que, confrontados com o De Anima de 
Aristóteles, os filósofos árabes, que tinham também uma forte formação médica, 
passam a investigar o próprio instrumental orgânico que utilizamos para produzir o 
pensamento, isto aponta para desenvolvimentos insuspeitados até então no bojo da 



discussão. Tomás de Aquino terá consciência disso e, sem ter um interesse particular 
nas pesquisas empíricas, concede que o problema merece um tratamento completo 
dentro da própria estrutura e do modo como o ser humano conhece; daí o seu 
tratamento mais ostensivo e didático também da questão pareça estar condensado 
no conjunto das questões 84-89 da Primeira Parte da Suma de Teologia, e conectado 
ao sistema todo representado pelo Tratado do Ser Humano (questões 75 a 102) e a 
toda a Suma.

“Nada está no intelecto que não tenha passado pelos sentidos”. Esse famoso adágio 
aristotélico, que podemos associar ao empirismo, acha-se descrito esquematicamente 
no livro alfa da Metafísica, de Aristóteles. Isso é afirmado principalmente em oposição 
à tese platônica segundo a qual as impressões sensíveis são meios que apenas 
servem para nos fazer recordar ou acessar conhecimentos que já trazemos inatos. O 
dissenso Platão/Aristóteles em torno desse tema é o pano de fundo para toda a 
questão dos universais na idade média, de acordo com Alain de Libera.

Com relação a Tomás de Aquino, essa ideia é utilizada num contexto teológico mais 
amplo; ele se utiliza dela para embasar a sua convicção de que o ser humano é uma 
criatura por natureza composta de corpo e alma e, por isso, estar no corpo é um 
benefício para a alma, não um castigo ou uma  contingência, o ser humano como 
criatura composta de matéria e forma, isto é, corpo e alma conhece o mundo que o 
cerca e no qual vive por meio de uma elaboração das informações recebidas pelos 
sentidos; trata-se de uma visão não dualista e que cumpre também o papel de 
responder ao difícil problema da ressureição, verdade de fé do cristianismo.

A alma não pode, por sua natureza ter contato direto com o que é material, assim, ela 
conhece (na verdade, o ser humano conhece, mas nesse ponto Tomás acha mais 
didático separar o conhecimento da alma do conhecimento do corpo) a partir do 
processo de abstração a partir das fantasias. Essas fantasias nada mais são do que 
imagens das coisas individuais impressas no intelecto e a partir das quais o mesmo 
intelecto (desdobrado em duas capacidades, o possível e o agente) produz 
conhecimento inteligível (isto é, universal e necessário). Tal esquema não é, 
certamente, uma novidade e, como dissemos, reflete a exposição aristotélica do livro 
alfa da Metafísica; a novidade da apresentação de Tomás, em relação aos pensadores 
árabes que o precederam e lhe serviram de fonte de informação e inspiração é que 
ele estabelece no interior da criatura humana toda a capacidade  intelectual de que 
ela precisa para produzir conhecimento inteligível a partir dos dados dos sentidos; não 
é preciso supor nenhum Intelecto separado como necessário ao exercício do 
pensamento inteligível. Isso ele faz mediante uma interpretação precisa da noção de 
abstrato ou separado, entendendo a expressão “intelecto separado” não como 
absolutamente separado da matéria e jamais existindo nela (como é o caso de Deus 
e das criaturas espirituais), mas num sentido relativo à nossa capacidade intelectual, 
como algo separado das condições materiais pela atividade do intelecto agente sem 
que seja separável absolutamente da matéria (como um acidente, a cor, por exemplo 
de uma substância).



O esquema empirista apresentado por Tomás na Suma de Teologia, em princípio de 
acordo com o Aristóteles da Metafísica parece não se coadunar com a árida exposição 
do conhecimento científico descrito no Comentário aos Segundos Analíticos, onde o 
conhecimento científico, universal e necessário parece brotar do conhecimento das 
definições essenciais. Uma vez de posse dessas definições essenciais, o 
conhecimento científico pode se construir seguindo as regras que os Segundos 
Analíticos justamente procuram estabelecer. 

Aristóteles destaca, entretanto, a necessidade de a demonstração científica partir de 
princípios indemonstráveis. Tais princípios são tanto proposições evidentes por si 
como as próprias definições essenciais. Ele reserva para o último capítulo, o 19 do 
livro II dos Segundos Analíticos, a resposta a esse problema: afinal, como chegamos 
a conhecer os princípios do conhecimento? 

Surpreendentemente, entretanto, o último capítulo dos Segundos Analíticos é quase 
uma repetição do primeiro capítulo de Metafísica A. Aristóteles afirma aí que o meio 
pelo qual conhecemos os princípios do conhecimento não é algo acima da faculdade 
racional, mas até mesmo abaixo dela. Trata-se do mesmo poder que os animais 
irracionais possuem de processar informações obtidas pelos sentidos e fazer uma 
estimativa sobre o mundo que os cerca a fim de tomar decisões. Neste ponto entra 
em cena o célebre exemplo, que sobreviveria até Descartes, da ovelha que sabe que 
deve fugir do lobo. No ser humano, entretanto, por alguma razão que os filósofos ainda 
procuram encontrar, esse processo culmina na formação de um conceito que, por sua 
vez dá origem a uma palavra e, daí por diante, podemos construir todo o conhecimento 
teórico.

Há um ponto, entretanto, em que o último capítulo dos Segundos Analíticos diverge 
da apresentação do esquema empirista da Metafísica alfa. É o ponto em que 
Aristóteles destaca a formação de um conceito “um em muitos” ou “um a partir de 
muitos”, expressão enigmática e que será interpretada de vários modos pela tradição, 
considerando principalmente a tendência neoplatônica de harmonizar Platão e 
Aristóteles.

Aristóteles apresenta a seguinte metáfora como explicação do processo: imagine-se 
um exército sendo derrotado em uma batalha e batendo em retirada; à medida em 
que um soldado para (deixando de fugir), outro soldado também para e assim 
sucessivamente todos os outros seguem o exemplo daquele primeiro até que a 
batalha seja retomada. Esse exemplo é interpretado por Alain de Libera como 
ilustração de uma “teoria machista” da formação do universal em Aristóteles (DE 
LIBERA, 2014, p. 144ss). Intrigado com essa expressão desconfortável, concluí, com 
meus estudantes, que Alain de Libera referia-se à disposição intelectual para formar 
um conceito como uma atitude voluntária comparável à coragem ou “macheza” de um 
soldado no campo de batalha. Numa interpretação mais sofisticada da metáfora, 
Paolo Biondi em sua obra “Aristóteles: Segundos Analíticos II.19”, sugere que o 
exemplo deve ser considerado levando-se em conta o tipo de batalha de infantaria da 



época de Aristóteles e o papel fundamental desempenhado nesse tipo de batalha pela 
parede de escudos; se a parede de escudos era rompida pelo adversário, os seus 
integrantes remanescentes deveriam recuar até um ponto em que conseguissem 
restaurá-la, não tanto para retomar a batalha e vencer, mas para proteger a fuga da 
retaguarda; o soldado sabe que a chance de morrer nessa manobra é muito grande, 
mas o seu papel estratégico é esse mesmo, proteger a retirada da retaguarda (temos 
um exemplo célebre dessa estratégia na história dos 300 de Esparta). Trata-se mais 
de disciplina, de obedecer à estratégia treinada do que “macheza” ou coragem pura e 
simplesmente. Coragem ou disciplina, o que Aristóteles parece estar aludindo ao 
trabalho intelectual como fixação de uma das representações mentais e, a partir dela, 
a construção de imagens cada vez mais abstratas, espécies inteligíveis, abstraídas 
das fantasias, desse modo, os conceitos universais vão sendo construídos. 

Foram os pensadores neoplatônicos - Alain de Libera cita Siriano citado por Simplício 
-, que se deram conta desse importante detalhe nos Segundos Analíticos apontando 
para a formação de algo no intelecto, o “um a partir de muitos” ou o “um em muitos”, 
que iria alimentar uma parte do debate sobre os universais em uma tradição 
totalmente ignorada pelos latinos até a século XII, Abelardo incluso. Esse detalhe 
introduziria ou reintroduziria no debate um importante aspecto que a descrição algo 
mecânica do processo de conhecimento descrito em Metafísica alfa não dava conta: 
a perspectiva do “um em muitos” ou “um a partir de muitos” põe o problema da 
natureza e o modo de formação e aquisição do conceito universal, apto a ser 
predicado de vários. Essa perspectiva acaba por aproximar a descrição aristotélica de 
temas platônicos. Estariam esses universais, de algum modo incrustados nas coisas 
singulares como essências imanentes e o processo de abstração seria uma 
capacidade de retirar essas essências? 

Essa perspectiva, entretanto, era totalmente ignorada por Pedro Abelardo e sua 
geração, que tomaram contato com a questão dos universais a partir das traduções 
latinas de Aristóteles e de Porfírio disponíveis aos estudiosos falantes de latim no 
século XII. Assim, eles se concentraram mais nos aspectos lógicos e linguísticos do 
problema; mas não deixaram de intuir aquele “quid” a que deveriam corresponder as 
concepções universais. É sabido que, ao apresentar a Isagoge de Porfírio, lida na 
tradução latina de Boécio, além de responder as três questões que Porfírio tinha 
deixado sem resposta, Abelardo acrescentou uma quarta, que perguntava sobre o 
significado de uma palavra quando as coisas significadas por ela não mais existirem, 
por exemplo, a palavra “rosa” significaria algo se não existissem rosas? A resposta 
abelardiana é, caracteristicamente ambígua. A resposta é negativa por um lado, sem 
existir algo a que se referir, a palavra por si só não se refere a nada, por outro lado é 
positiva, pois ainda significaria algo na medida em que poderíamos entender o 
significado da proposição “nenhuma rosa existe”.

Não é minha intenção aqui percorre a montanha de argumentos pró e contra o 
realismo e o nominalismo ou uma possível terceira via do debate, o conceitualismo. 
Cito essa discussão apenas para encerrar o meu relato voltando ao início, aos versos 



citados por Umberto Eco no romance O Nome da Rosa. Segundo Eco, ele guardou 
esses versos até o último momento para não revelar a sua intenção de enredar o leitor 
numa espécie de armadilha nominalista. A “rosa de então” nada mais representaria do 
que a própria biblioteca que ardera há muitos anos já no momento em que o velho 
monge Adso de Melk rememora os “eventos miríficos” da narrativa; por sua vez o 
próprio romance se insere numa complicada história de cópias e de passagem de mão 
em mão até chegar ao seu editor moderno,  tudo para nos convencer do infinito poder 
das palavras e de que o mundo nada mais é senão ficção, signo de signos.

Há uma questão, contudo, que eu gostaria de abordar voltando à citação retirada da 
obra De contemptu mundi, de Bernardo Morliacense, também conhecido como 
Bernardo de Cluny. Na obra em questão o verso (verso 952, livro I)  não diz “stat rosa”, 
mas “stat Roma” e tem como objetivo realçar a vaidade das esperanças humanas, 
argumentando a favor de um desprezo pelo mundo, sendo a queda de Roma um lugar 
comum para este tipo de reflexão, talvez ecoando a Cidade de Deus de Agostinho. 
Até mesmo Roma, a poderosa cidade capital dos romanos nasceu, viveu e morreu; o 
que poderemos esperar nós, meros seres humanos em seus pouco mais ou menos 
70 anos de vida na Terra? Além disso, o poema De contemptu mundi pode ter se 
inspirado em uma obra homônima dos séculos IV-V de Euchério de Lyon, que também 
é uma pregação contra a vaidade mundana dos seres humanos. No poema de 
Bernardo, a palavra “rosa” aparece 18 vezes, geralmente representando a beleza 
fugaz e enganadora das coisas materiais e dos prazeres sensíveis (por exemplo no 
verso 454: “Est hominis via nunc mala, cras pia, nunc rosa, cras fex – os caminhos do 
homem hoje são maus, ontem piedosos; hoje rosa, amanhã, lixo” ou no verso 736: 
“Carnis amor perit; est rosa, fex erit. – O amor da carne perece, é rosa, será lixo”). 
Não me parece que o poema, enquanto tal, seja uma pregação nominalista e sim uma 
crítica da vaidade das ilusões humanas que criam significados sofisticados para o que, 
a rigor não existe ou não deveria existir; afinal, o que é a vaidade senão um erro de 
julgamento sobre a realidade das coisas?

Enquanto eu lia o romance pela primeira vez em 1986, não sabia que a obra de 
Umberto Eco, já então um bem-sucedido teórico da semiótica, fora escrita para ilustrar 
o poder infinito das palavras para criar mundos, o que faz qualquer romance, mas que 
Eco o fazia por meio de uma perspectiva nominalista sobre o conhecimento do mundo 
que, quase como uma metanarrativa, duvida a todo momento da própria realidade do 
que está sendo narrado. Hoje, há quarenta anos de distância me atrevo a argumentar 
que o próprio esforço narrativo acaba também por evidenciar a necessidade de 
admitirmos a permanência de um “quid”, de uma realidade existente sob o manto das 
palavras. Afinal, por que pregar o desprezo pelo mundo, se o mundo nada mais é do 
que uma ficção? Como diria Tomás de Aquino, o objeto do nosso intelecto é a 
quididade das coisas materiais abstraídas das fantasias e não as próprias espécies 
assim formadas, que são o meio pelo que conhecemos tais coisas. 

Acomodando as perspectivas aristotélica e platônica, a tradição neoplatônica enfim 
cristalizou a “solução” ao problema dos universais à teoria dos três estados do 



universal: o universal ante rem (que corresponderia à Ideias platônicas ou na mente 
divina), razão causal da existência de singulares; o universal in re (ou causa formal 
imanente de Aristóteles), uma essência transmitida por geração nos animais e o 
universal post rem (os conceitos propriamente ditos, defendidos por certa 
interpretação de Aristóteles). Trata-se de uma solução de compromisso e que nunca 
deixou, ela mesma de suscitar novos problemas; por sua vez teve bastante 
fecundidade para desenvolver o pensamento em todas aquelas disciplinas filosóficas 
acima aludidas; atualmente, meu interesse é pelas teorias da alma. A partir do 
momento em que, confrontados com o De Anima de Aristóteles os filósofos árabes, 
que tinham também uma forte formação médica, passam a investigar o próprio 
instrumental orgânico que deve ser utilizado para desencadear o processo do 
pensamento, isto é, a alma, e a partir disso apontam para desenvolvimentos 
insuspeitados até então para a discussão. Tomás de Aquino terá consciência disso e, 
sem ter um interesse particular nas pesquisas empíricas, concede que o problema 
merece um tratamento completo dentro da própria estrutura e do modo como o ser 
humano conhece; daí o seu tratamento mais completo da questão pareça estar 
mesmo condensado no conjunto das questões 84-89 da Primeira Parte da Suma de 
Teologia, e, a partir disso, conectado ao sistema todo representado pela Suma.

Por outro lado, se atentarmos bem à resposta de Tomás de Aquino ao problema dos 
universais, que ele aborda da perspectiva da tradição árabe ao mesmo tempo que as 
considerações de origem boeciana, somos de opinião de que ele não se oporia ao 
nominalismo de modo radical ao mesmo tempo em que não se limita apenas a 
defender que o que conhecemos a partir das espécies inteligíveis são as coisas 
mesmas a partir da qual tais espécies são concebidas e não as próprias concepções 
do espírito; o que ele faz certamente, mas sempre considerando a grande dificuldade 
de operação do intelecto humano.

Tomás de Aquino parte da distinção, que ele atribui a Avicena, segundo a qual há uma 
consideração absoluta da essência que não é nem universal nem singular (ou 
particular). Da perspectiva aviceniana, a questão se a essência é algo além dos 
particulares ou é algo na própria constituição dos particulares deve ser respondida da 
seguinte maneira: as duas situações são verdadeiras, a essência é universal porque 
pode ser atribuída a muitos mas também só existe como coisa particular, como é em 
cada um dos indivíduos; para que isso seja possível, a essência considerada em si 
mesma não pode ser nem universal nem particular. Utilizando-se do esquema 
aviceniano, mas entendendo-o à sua maneira e utilizando a técnica de divisão, Tomás 
considera que a essência ocorrendo nesses dois casos: ela pode ser pensada 
conforme sua noção absolutamente considerada e conforme o ser que tem nas coisas; 
conforme o ser que tem nas coisas, ela pode ser considerada conforme o ser que tem 
neste ou naquele particular ou conforme o ser que tem na mente. Em seguida, ele 
examina cada uma dessas manifestações da essência e se pergunta em qual delas 
está a consideração universal. Não em uma coisa separada, pois assim não poderia 
se predicar de muitos; nem nas próprias coisas singulares, pois cada singular seria 



um universal; resta que a consideração do universal só faz sentido segundo o ser que 
a essência tem na mente humana. 

Aproxima-se assim, tanto quanto é possível o realismo moderado de Tomás de Aquino 
(o que conhecemos a partir das espécies são as próprias coisas) com o nominalismo 
(para o qual tudo que existe é singular e os conceitos só existem como concepções 
da mente).

Essa aproximação, de certo modo, entre a compreensão tomasiana, que chamamos 
de realismo moderado e a concepção nominalista ilustra a opinião que eu mesmo 
sustento na apresentação dessa fascinante discussão que dura séculos. Realismo e 
nominalismo são dois polos que representam posições esquemáticas e mesmo 
caricatas de soluções ao problema da formação do pensamento. Conscientemente 
nenhum pensador deseja abraçar qualquer dessas opiniões de modo radical e procura 
sempre situar sua posição em algum ponto entre os polos, por isso o costume de 
adjetivar o realismo tomasiano de “moderado” e chamar certas posições nominalistas, 
como as de Abelardo e Ockham de “conceptualismo”. Longe de representar 
meramente uma busca por um caminho do meio, as reflexões mais importantes sobre 
esse problema são tentativas de identificar o mais exatamente possível onde se 
conectam o empírico e o a priori.

Referências

Biondi, Paolo C. Aristotle: Posterior Analytics II,19. Saint-Nicolas: Les Presses de l’ 
Université Laval, 2004

Eco, Umberto. O nome da Rosa. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1983.

___________. Pós escrito a O Nome da Rosa. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1985.

Ferreira, Anselmo Tadeu. O conceito de ciência em Guilherme de Ockham. 
Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2001. 

______________________. O conceito de ciência em Tomas de Aquino: uma 
apresentação da Expositio libri Posteriorum (Comentário aos Segundos Analíticos) 
2008. Tese (Doutorado em Filosofia) – Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, 
Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2008. 

Gilson, Etienne. A filosofia na idade média. São Paulo: Martins Fontes, 1998.

Libera, Alain de. La querele des universaux de Platon à la fin du Moyen Âge. Paris: 
Editions du Seuil, 2014.

Marenbon, John. Medieval philosophy: an historical and philosophical introduction. 
Londres: Routledge, 2007



Ockham, Guilherme de. Expositio in VIII libros Physicorum. Nova York: Universidade 
S. Boaventura, 1985. (Opera philosophica, vol. 5)

___________. Scriptum in librum primum Sententiarum. Nova York: Universidade S. 
Boaventura, 1979. (Opera Thelogica, vol. 1)

Popper, Karl. Lógica da Investigação Científica. São Paulo: Cultrix, 2013.

Tomás de Aquino. Comentário aos Segundos Analíticos. Campinas: Editora da 
Unicamp, 2021.

______________. Suma de Teologia: Primeira Parte - questões 84-89. Uberlândia: 
EDUFU, 2004

  


	1b9de7884464f84aa707740b2ce3a664e532d0ed925009986197677b8c27e6e0.pdf
	1b9de7884464f84aa707740b2ce3a664e532d0ed925009986197677b8c27e6e0.pdf
	1b9de7884464f84aa707740b2ce3a664e532d0ed925009986197677b8c27e6e0.pdf

