
 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE LETRAS E LINGUÍSTICA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO 

MESTRADO PROFISSIONAL EM LETRAS – PROFLETRAS 

 

 

 

SAMANTHA JACKELINE COSTA DE ANDRADE 

 

 

 

 

 

 

CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DE POVOS DE MATRIZ AFRICANA PARA A 

FORMAÇÃO LINGUÍSTICA E CULTURAL DO BRASIL: 

UMA PROPOSTA DIDÁTICA PARA O ENSINO DE LÍNGUA PORTUGUESA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UBERLÂNDIA/MG 

2024  



 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE LETRAS E LINGUÍSTICA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO 

MESTRADO PROFISSIONAL EM LETRAS – ROFLETRAS 

 

 

 

SAMANTHA JACKELINE COSTA DE ANDRADE 

 

 

 

 

CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DE POVOS DE MATRIZ AFRICANA PARA A 

FORMAÇÃO LINGUÍSTICA E CULTURAL DO BRASIL: 

UMA PROPOSTA DIDÁTICA PARA O ENSINO DE LÍNGUA PORTUGUESA 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação, Mestrado Profissional em Letras 
– PROFLETRAS – da Universidade Federal 
de Uberlândia (UFU), como requisito parcial 
para obtenção do título de mestre em Letras. 
 
Área de concentração: Linguagens e 
Letramentos. 
 
Orientadora: Profa. Dra. Adriana Cristina 
Cristianini. 

 

 

 

 

 

 

UBERLÂNDIA/MG 

2024 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
À minha querida família, em especial para 

minha mãe, uma mulher forte e corajosa,  

cujos exemplos me mostraram  

a importância de nunca desistir. 

  



 
AGRADECIMENTOS 

 

 

Durante esses dois anos de dedicação ao Mestrado, tive o privilégio de contar 

com a presença e o apoio de pessoas que compartilharam esse caminho e lutaram ao 

meu lado. É com profundo reconhecimento que expresso meus sinceros 

agradecimentos. 

Começo expressando minha gratidão a Deus. Agradeço por permitir que eu 

alcance o título de Mestre. Eu sou eternamente grata pelo amparo espiritual que recebi 

durante essa caminhada. Amparo esse expresso com o envio de pessoas incríveis no 

meu caminho. 

Aos meus pais, Adilson e Janice, expresso minha profunda gratidão por serem 

os pilares de minha família e por desempenharem o papel de meus primeiros 

mentores! Sou muito grata por incentivarem meus sonhos e por transmitirem valores 

que carregarei ao longo de toda a minha vida! 

Aos meus irmãos, Ariella e Alisson, que representam para mim a ideia de união, 

agradeço de coração. Vocês são meus parceiros em todos os momentos, sempre 

presentes nas alegrias e nos momentos difíceis. 

Às minhas amadas filhas, Anna Júlia e Victoria Elise, que me auxiliam de 

maneira inexplicável, sendo, por diversas vezes, minha razão para continuar mesmo 

quando as coisas apertam. Amo-as sem medidas. 

A todos os meus familiares: sobrinhos, cunhado, tios, primos, avós, a minha 

mais profunda gratidão! 

À Universidade Federal de Uberlândia (UFU), uma instituição renomada, pela 

qual tenho profundo apreço por ter cursado minha graduação e, agora, completado 

meu mestrado. Gostaria de expressar meus agradecimentos ao Instituto de Letras e 

Linguística (ILEEL) e ao Programa de Mestrado Profissional em Letras 

(PROFLETRAS) por proporcionarem a oportunidade de realizar meu mestrado. 

Também quero estender meu reconhecimento à equipe da coordenação local do 

PROFLETRAS, representada inicialmente pela Professora Doutora Marlúcia Alves, 

que desempenhou um papel fundamental durante minha jornada, e, posteriormente, 

assumida pelo Professor Doutor João Carlos Biella, a quem também sou grata pela 

atenção e o apoio constantes que me ofereceram ao longo deste percurso, junto ao 

secretário Andson, que desempenhou um papel igualmente relevante em todo o 



 
processo. 

Expresso minha gratidão a todos os professores da Turma VII pela dedicação, 

pelo comprometimento, o afeto e a prontidão que demonstraram durante o período 

em que lecionaram. Cada um deles, de maneira singular, desempenhou um papel 

significativo no êxito de nosso trabalho. 

A todas as minhas colegas da Turma VII, sou grata por tornar minhas segundas- 

feiras mais leves, apesar de toda bagagem de conteúdo indispensável para a 

conclusão desse ciclo. Levarei todas em meu coração. Gratidão às colegas com as 

quais pude estar mais próxima por compartilharmos de atividades em grupo em 

alguma disciplina, em especial à querida Janete, que muito me ajudou! 

Agradeço, em especial, às professoras Dra. Maria do Socorro V. Coelho e Dra. 

Vera Lúcia D. dos Santos Augusto pela participação e pelas importantíssimas 

contribuições em minhas bancas de qualificação e defesa de Mestrado. 

Eu sou imensamente grata por ter sido escolhida pela professora Dra. Adriana 

Cristina Cristianini como sua orientanda. Ela foi muito mais do que uma professora 

orientadora. Ela me direcionou, escutou, apoiou, acolheu e acompanhou, paciente e 

amorosamente, na fase mais difícil da minha vida, sem deixar de ser profissional. Ela 

foi uma luz em muitas horas de desespero. Não consigo externalizar em palavras o 

que esse ser divino foi na minha vida! 

À Secretaria de Educação de Uberlândia, por viabilizar a realização da nossa 

pesquisa. 

Aos amigos e companheiros da Escola Estadual Mário Porto. Agradeço à 

diretora Regina Beatriz, pela confiança, posteriormente substituída pelo diretor Jakes 

Paulo, pelo incentivo, auxílio e encorajamento a continuar firme no propósito de ser a 

diferença na educação por intermédio dela. Gratidão aos vice-diretores Adilson 

Vagner, Raquel Baia, Gislene Fraga, Marlúcio, Valéria Naresse. Agradeço o incentivo 

da supervisora Elen Maria. 

Aos amigos e companheiros da Escola Municipal Professora Josiany França. 

Agradeço à diretora Ana Maria pelo apoio, à vice-diretora Sueli, às supervisoras Elaine 

e Karolina. 

Agradeço a todos os colegas de trabalho das duas escolas em que atualmente 

estou lotada e tantos outros que me incentivaram a trilhar este caminho. Agradeço aos 

meus atuais e ex-alunos e a todos que acreditaram que esse sonho de concluir o 

Mestrado seria possível! 



 
Por último, e não menos importante, gostaria de expressar minha mais 

profunda gratidão aos que vieram antes de mim, aos que resistiram, aos que sofreram 

e aos que lutaram para pavimentar o chão sobre o qual agora caminho com mais 

dignidade e amor. 

Em especial, quero prestar homenagem aos negros escravizados, cujas lutas 

e resistência moldaram a sociedade brasileira. Reconheço os sacrifícios feitos, as 

lágrimas derramadas e as batalhas travadas. Cada conquista que alcancei é um 

tributo ao seu legado de resistência e coragem. Prometo honrar o passado, aprender 

com ele e lutar por um futuro mais justo para todos. Grata por terem iluminado o 

caminho para que eu pudesse caminhar sobre solo firme, com mais compreensão, 

empatia e amor. 

Com respeito e gratidão eterna. 

  



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
“Eu não falo aqui a minha língua 

Eu falo a língua que me deram 

Mas essa língua é minha agora 

Da forma que eu sei falar.” 

Gabriel Nascimento 

  



 
RESUMO 

 

 

A presente pesquisa, conduzida por meio de uma abordagem bibliográfica, tem como 
objetivo principal apresentar uma proposta didática para professores de Língua 
Portuguesa do Ensino Fundamental, com foco nas contribuições lexicais dos povos 
de matriz africana para a formação linguística e cultural do Brasil. Para atingir essa 
meta, os seguintes objetivos específicos foram delineados: (i) retomar a história do 
tráfico de pessoas negras no Brasil a fim de compreender o processo de colonização 
e escravização de africanos no Brasil e a incorporação das línguas africanas à Língua 
Portuguesa; (ii) tratar, sob um viés histórico, das políticas educacionais voltadas para 
o negro no Brasil, com foco nas Leis nos 10.639/2003 (Brasil, 2003) e 11.645/2008 
(Brasil, 2008); (iii) apresentar, teoricamente, as contribuições linguísticas e culturais de 
povos de matriz africana para a Língua Portuguesa; (iv) criar uma obra literária infanto-
juvenil com palavras de origem africana como suporte para o ensino dessas 
contribuições linguísticas e culturais; (v) criar um material didático baseado na obra 
literária infanto-juvenil, para o professor de Ensino Fundamental, em especial para o 
professor de Português, como plano de ensino das contribuições culturais e 
linguísticas dos povos de matriz africana; (vi) e promover uma educação inclusiva que 
reconheça e valorize a diversidade cultural, conscientizando os alunos a se tornarem 
cidadãos respeitosos da pluralidade étnica e cultural do Brasil. O embasamento 
teórico desta pesquisa se apoia em autores como Castro (2001, 2005, 2012, 2019, 
2022), Biderman (1996, 2001a, 2001b, 2001c), Bortoni-Ricardo (2004, 2005), Bagno 
(1999, 2014, 2016) e Antunes (2005, 2007, 2012). Como resultado, a pesquisa propõe 
uma proposta didática para o ensino de Língua Portuguesa da Educação Básica, com 
a criação de uma obra literária infanto-juvenil e um material didático acessível e de 
fácil utilização pelos professores de Português como base nas reflexões sobre a 
temática do léxico afro-brasileiro. 
 

Palavras-chave: Ensino de Língua Portuguesa; Léxico Afro-Brasileiro; Material 
Didático; Obra Literária Infanto-Juvenil. 
 
  



 
ABSTRACT 

 

 

The present research, conducted through a bibliographic approach, aims to present a 
didactic proposal for Portuguese Language teachers in Elementary Education, 
focusing on the lexical contributions of African-descended peoples to the linguistic and 
cultural formation of Brazil. To achieve this goal, the following specific objectives were 
outlined: (i) to revisit the history of the trafficking of black people in Brazil in order to 
understand the process of colonization and enslavement of Africans in Brazil and the 
incorporation of African languages into Portuguese; (ii) to address, from a historical 
perspective, the educational policies aimed at black people in Brazil, focusing on Laws 
10.639/2003 (Brazil, 2003) and 11.645/2008 (Brasil, 2008); (iii) to theoretically present 
the linguistic and cultural contributions of African-descended peoples to Portuguese; 
(iv) to create a children's literary work with words of African origin as a support for 
teaching these linguistic and cultural contributions; (v) to create didactic material based 
on the children's literary work for Elementary Education teachers, especially for 
Portuguese teachers, as a teaching plan for the cultural and linguistic contributions of 
African-descended peoples; and (vi) to promote inclusive education that recognizes 
and values cultural diversity, raising student awareness to become respectful citizens 
of Brazil's rich ethnic and cultural plurality. The theoretical foundation of this research 
is based on authors such as Castro (2001, 2005, 2012, 2019, 2022), Biderman (1996, 
2001a, 2001b, 2001c), Bortoni-Ricardo (2004, 2005), Bagno (1999, 2014, 2016), and 
Antunes (2005, 2007, 2012). As a result, the research proposes a didactic approach 
for teaching Portuguese language in Basic Education. This approach involves creating 
a children’s and young adult literary work, along with accessible and user-friendly 
teaching materials for Portuguese teachers. These materials are based on reflections 
about the Afro-Brazilian lexicon. 
 
Keywords: portuguese language teaching; afro-brazilian lexicon; didactic materials; 
children’s and young adult literary work. 
 
 
  



 
LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

 

Figura 1 -  Capa do livro A Festa no Terreiro...................................................... 91 

Figura 2 -  Personagens Moleque e Bá.............................................................. 93 

Figura 3 -  Instrumentos musicais de origem africana presentes na narrativa: 

berimbau e caxixi.............................................................................. 95 

Figura 4 -  Instrumentos musicais de origem africana presentes na narrativa: 

berimbau e caxixi.............................................................................. 96 

Figura 5 -  Dengo: expressão afetiva de origem africana na narrativa A Festa 

no Terreiro........................................................................................ 97 

Figura 6 -  Sincretismo religioso........................................................................ 98 

Figura 7 -  Palavras e expressões que nasceram do contato colonial com 

povos negros e adquiriram conotações pejorativas no português 

brasileiro........................................................................................... 99 

 

  



 
LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

 

BA -  Bahia 

BNCC -  Base Nacional Comum Curricular 

LA -  Linguística Aplicada 

LDB -  Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

LP -  Língua Portuguesa 

PB -  Português Brasileiro 

PCN -  Parâmetros Curriculares Nacionais 

PE - Pernambuco 

PROFLETRAS -  Mestrado Profissional em Letras 

UFU -  Universidade Federal de Uberlândia 

  

 

  



 
SUMÁRIO 

 

 

 CONSIDERAÇÕES INICIAIS.............................................................. 15 

1 OS POVOS DE MATRIZ AFRICANA NA HISTÓRIA DO BRASIL....... 22 

1.1 “DESCOBRIMENTO” DO BRASIL E INTERAÇÃO COM OS POVOS 

ORIGINÁRIOS..................................................................................... 22 

1.2 O TRÁFICO DE PESSOAS NEGRAS AFRICANAS PARA O BRASIL.. 26 

1.3 A INCORPORAÇÃO DAS LÍNGUAS AFRICANAS AO PORTUGUÊS 

BRASILEIRO....................................................................................... 31 

1.4 BREVE RESUMO SOBRE AS POLÍTICAS EDUCACIONAIS 

VOLTADAS PARA O NEGRO BRASILEIRO: DO BRASIL COLONIAL 

AOS DIAS ATUAIS............................................................................... 32 

1.5 LUGARES NO BRASIL ONDE MAIS SE OBSERVA A INFLUÊNCIA 

AFRICANA NA COMPOSIÇÃO DAS PALAVRAS EM USO.................. 36 

2 O LÉXICO: CONCEITOS E PERSPECTIVAS...................................... 41 

2.1 DEFINIÇÃO DE LÉXICO...................................................................... 42 

2.2 O LÉXICO AFRO-BRASILEIRO........................................................... 45 

2.3 ORIGENS E INFLUÊNCIAS CULTURAIS............................................ 45 

2.4 PROCESSOS DE INCORPORAÇÃO E ADAPTAÇÃO........................ 46 

2.5 IMPORTÂNCIA NA CONSTITUIÇÃO DA IDENTIDADE 

LINGUÍSTICA BRASILEIRA................................................................. 50 

3 INTERAÇÕES ENTRE LINGUÍSTICA APLICADA, VARIAÇÃO 

LINGUÍSTICA E O ESTUDO DAS PALAVRAS DE ORIGEM 

AFRICANA NA LÍNGUA PORTUGUESA............................................ 52 

3.1 A VARIAÇÃO LINGUÍSTICA................................................................ 53 

4 A IMPORTÂNCIA DE SE ENSINAREM, NAS AULAS DE 

LÍNGUAPORTUGUESA, PALAVRAS QUE SÃO ORIUNDAS DE 

POVOS DE MATRIZ AFRICANA......................................................... 73 

4.1 O PAPEL DA LINGUÍSTICA APLICADA NO ESTUDO DO LÉXICO 

AFRO-BRASILEIRO............................................................................ 74 

4.2 A VALORIZAÇÃO DA DIVERSIDADE LINGUÍSTICA E CULTURAL.... 75 

  



 
4.3 O ENSINO DA CULTURA AFRO-BRASILEIRA ATRAVÉS DA 

LÍNGUA................................................................................................ 77 

4.4 A FORMAÇÃO DE PROFESSORES PARA O ENSINO DE LÍNGUA 

PORTUGUESA COM PERSPECTIVA INTERCULTURAL................... 79 

5 MÉTODOS E PROCEDIMENTOS....................................................... 82 

5.1 MATERIAL DIDÁTICO DESENVOLVIDO............................................. 86 

6 DOS SABERES ANCESTRAIS À SALA DE AULA: 

MATERIALIZANDO AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS AFRO-

BRASILEIRAS EM PRÁTICAS DIDÁTICAS....................................... 90 

6.1 A ESCOLHA DA TEMÁTICA: A LÍNGUA COMO LEGADO CULTURAL 90 

6.2 PALAVRAS QUE CONTAM HISTÓRIAS: SELEÇÃO E 

SIGNIFICADOS................................................................................... 94 

6.3 O MANUAL PEDAGÓGICO: MEDIAÇÃO CRÍTICA E SENSÍVEL........ 98 

 CONSIDERAÇÕES FINAIS................................................................. 101 

 REFERÊNCIAS................................................................................... 104 

 APÊNDICES........................................................................................ 112 

 APÊNDICE A – A FESTA NO TERREIRO............................................ 113 

 APÊNDICE B – MATERIAL PARA PROFESSORES SOBRE AS 

CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ AFRICANA 

PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO................................................. 170 

 

 



15  

CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

 

 

O ensino da Língua Portuguesa (LP) nas escolas de ensino básico no Brasil é 

desafiador para os profissionais da área da educação. Isso se deve à necessidade de 

compreender e lidar com um sistema linguístico em constante evolução. A LP é 

influenciada por uma série de elementos, como características sociais, culturais, 

históricas e linguísticas, que desempenham um papel significativo em sua estrutura e 

uso. Os profissionais da área precisam lidar com alterações gramaticais, um 

vocabulário diversificado e diferentes registros linguísticos. 

Ao ensinar a LP, é fundamental reconhecer que ela vai além de regras 

gramaticais e normas formais. É preciso considerar a dimensão social da língua, 

compreendendo-a como um instrumento de comunicação e expressão que reflete a 

realidade em que vivemos. A língua está intrinsecamente ligada às práticas sociais, 

aos valores culturais e aos aspectos históricos de uma determinada comunidade 

linguística. 

Entre os desafios que permeiam o sistema educacional brasileiro, está a 

necessidade de investimentos contínuos em programas de formação profissional, 

medida importante para auxiliar no processo de aprimoramento e atualização dos 

conhecimentos dos professores a fim de possibilitar-lhes acompanharem as 

transformações que ocorrem no campo do ensino. Os conhecimentos em LP exigem, 

como quaisquer outros, atualização constante. Nesse contexto é que surge o 

PROFLETRAS, Programa de Mestrado Profissional em Letras, voltado para a 

formação de professores de LP, que promove a qualificação e o aprimoramento dos 

docentes, buscando fortalecer o ensino da referida disciplina nas escolas brasileiras. 

Por meio do PROFLETRAS, os docentes têm a oportunidade de aperfeiçoar seus 

conhecimentos, habilidades e competências, embasando-se em suas próprias 

experiências práticas no campo da educação, o que lhes torna possível o 

desenvolvimento de uma abordagem mais eficiente no ensino da Língua Portuguesa, 

uma vez que o programa busca proporcionar uma formação continuada alinhada com 

as demandas contemporâneas e as novas práticas pedagógicas. Assim como Freire 

(1996), acreditamos que ensinar exige pesquisa constante. 

O professor desempenha um papel fundamental como agente de 

transformação na sala de aula, utilizando seu conhecimento, sua experiência e suas 



16  

habilidades pedagógicas para potencializar a aprendizagem dos alunos e 

promover o desenvolvimento linguístico e cultural de cada um deles. É por meio dessa 

interação dinâmica e constante que se estabelece um ambiente propício ao 

aprendizado da língua e a formação de falantes competentes e críticos. 

Nessa interação, o professor assume o papel de mediador entre o 

conhecimento e o aluno. Bock (1999) corrobora tal pensamento ao afirmar que: 

 
A aprendizagem sempre inclui relações entre as pessoas. A relação do 
indivíduo com o mundo está sempre medida pelo outro. Não há como 
aprender e aprender o mundo se não tivermos o outro, aquele que nos 
fornece os significados que permitem pensar no mundo a nossa vida (Bock, 
1999, p. 124). 
 

Desse modo, a aprendizagem é um processo intrinsecamente relacionado às 

interações humanas, e a relação entre o indivíduo e o mundo ao seu redor é 

constantemente mediada pelas interações com outras pessoas. Sendo assim, 

motivação para iniciar esta pesquisa sobre as contribuições lexicais dos povos de 

matriz africana para o português brasileiro surgiu a partir da minha experiência 

docente. Ao longo dos anos, dediquei-me ao ensino da Língua Portuguesa, 

observando com atenção a prática e me deparando com uma realidade que me 

inquietava: a carência de materiais pedagógicos adequados para abordar as questões 

étnico-culturais. Essa constatação me impulsionou a buscar soluções, ao perceber a 

necessidade premente de incorporar o léxico afro-brasileiro no ensino de LP, 

reconhecendo sua importância histórica e cultural. Outra questão importante a se levar 

em consideração era a necessidade de combater o preconceito linguístico e garantir 

o uso adequado e respeitoso dos termos afrodescendentes em diversos contextos 

sociais. 

Diante do problema da invisibilidade e da marginalização da herança lexical afro- 

brasileira no ensino de LP, surge a pergunta norteadora desta pesquisa de mestrado: 

“Como podemos incorporar o léxico afro-brasileiro no ensino de Língua 

Portuguesa, promovendo o reconhecimento da sua importância histórica e 

cultural, combatendo o preconceito linguístico e garantindo o uso adequado e 

respeitoso dos termos afrodescendentes na obra literária, na sala de aula e em 

outros contextos sociais?”. 

A justificativa para a presente pesquisa reside, assim, na escassez de materiais 

didáticos dedicados às contribuições lexicais de povos de origem africana traficados 

para o Brasil durante o período colonial. Essa lacuna é particularmente preocupante, 



17  

considerando o papel fundamental que tais contribuições tiveram na formação da 

identidade linguística e cultural do País, ressaltando a necessidade urgente de 

investigar e desenvolver recursos eficazes que possam suprir essa falha e promover 

um ensino mais inclusivo e enriquecedor. 

Ao longo da história, o Brasil recebeu um influxo significativo de africanos 

escravizados, cujas línguas e culturas deixaram uma marca indelével no léxico1 e na 

diversidade linguística brasileira. No entanto, a maior parte dessas contribuições 

permanece sub-representada e subvalorizada nos materiais didáticos disponíveis, 

refletindo uma narrativa histórica eurocêntrica e excludente. 

Assim, a necessidade de preencher essa lacuna é importante para promover 

uma compreensão mais abrangente da história e da cultura brasileiras, a fim de 

fomentar um ambiente educacional mais diversificado, inclusivo e respeitoso com as 

diversas origens e contribuições étnicas que compõem a identidade nacional, alinhado 

com os princípios da igualdade e do respeito pela diversidade presentes na Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB) (Brasil, 1996) e nas Leis nos 

10.639/2003 (Brasil, 2003) e 11.645/2008 (Brasil, 2008). 

Ademais, para a realização da pesquisa, foram examinadas as interconexões 

entre a LDB (Brasil, 1996), os Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN) (Brasil, 1998) 

e a Base Nacional Comum Curricular (BNCC) (Brasil, 2018), documentos os quais 

constituem um conjunto de regulamentos e orientações que direcionam o sistema 

educacional brasileiro. Unidos, desempenham um papel significativo na melhoria e na 

padronização do sistema educacional, proporcionando uma base sólida para a 

qualidade do ensino em todo o Brasil. 

A LDB (Brasil, 1996) estabelece princípios e regras fundamentais para o 

sistema educacional brasileiro, incluindo a obrigatoriedade e a gratuidade do ensino. 

Ela serve como o alicerce legal para o desenvolvimento dos PCN (1998) e da BNCC 

(Brasil, 2018). Os PCN, por sua vez, fornecem detalhes e complementam os aspectos 

da LDB, oferecendo orientações práticas aos educadores e às escolas sobre como 

implementar as diretrizes da LDB em sala de aula. Construída considerando tanto a 

LDB quanto os PCN, a BNCC representa um significativo avanço na educação 

brasileira ao unificar as diretrizes curriculares para todas as escolas do País, 

garantindo a atualização e o alinhamento das expectativas educacionais para os 

                                                   
1 Léxico é o “conjunto das unidades lexicais de uma língua, abrangendo todas as palavras e expressões 

que a compõem, bem como suas variantes e especializações” (Ferreira, 2004, p. 45). 



18  

alunos em todas as etapas da Educação Básica. 

Esta pesquisa promove a inclusão por reconhecer e valorizar as contribuições 

linguísticas e culturais dos povos de matriz africana para o português brasileiro (PB). 

Ao investigar o vocabulário das línguas africanas, os professores podem despertar 

nos estudantes, especialmente naqueles com raízes africanas ou afrodescendentes, 

a atitude de se reconhecerem e identificarem-se positivamente com sua contribuição 

cultural. Isso fortalece sua autoestima, seu senso de pertencimento e a valorização de 

sua identidade linguística e cultural, contribuindo para uma maior inclusão e 

representação desses grupos na sociedade brasileira, mas enriquecendo a 

experiência de aprendizado de todos os estudantes. 

Nesse contexto, há que se esclarecer o motivo da escolha lexical de “matriz 

africana” para o título da presente pesquisa, visto que essa expressão se refere às 

origens ancestrais africanas dos povos cujas contribuições linguísticas estão sendo 

estudadas. A palavra2 "matriz", sob essa perspectiva, denota uma fonte primária ou 

ancestral. Portanto, "matriz africana" sugere que os povos africanos são a fonte 

original das contribuições linguísticas em análise, ou seja, as palavras, expressões e 

estruturas linguísticas que foram emprestadas ou influenciaram o desenvolvimento da 

LP no Brasil. A expressão destaca a importância da contribuição linguística africana 

na formação e na evolução do idioma, reconhecendo a significativa influência cultural 

e linguística dos povos africanos na nação brasileira. 

Diante disso, o objetivo principal da pesquisa “Contribuições lexicais de povos 

de matriz africana para a formação linguística e cultural do Brasil: uma proposta 

didática para o ensino de Língua Portuguesa” é apresentar uma proposta didática para 

professores de LP do Ensino Fundamental, com foco nas contribuições lexicais de 

povos de matriz africana para a formação linguística e cultural do Brasil. 

Como parte integrante dos objetivos específicos, pretendemos: 

• retomar a história do tráfico de pessoas negras no Brasil a fim de 

compreender o processo de colonização e escravização de africanos no 

Brasil e a incorporação das línguas africanas à Língua Portuguesa; 

• tratar, sob um viés histórico, das políticas educacionais voltadas para o 

negro no Brasil, com foco nas Leis nos 10.639/2003 (Brasil, 2003) e 

11.645/2008 (Brasil, 2008); 

                                                   
2 Palavra é a unidade linguística dotada de significação, constituída de fonemas e morfemas, que pode 

funcionar de maneira independente no discurso (Bechara, 2009, p. 72). 



19  

• apresentar, teoricamente, as contribuições linguísticas e culturais de povos 

de matriz africana para a Língua Portuguesa; 

• criar uma obra literária infantil com palavras de origem africana como 

suporte para o ensino dessas contribuições linguísticas e culturais; 

• criar um material didático baseado na obra literária infanto-juvenil, para o 

professor de Ensino Fundamental, em especial para o professor de 

Português, como plano de ensino das contribuições culturais e linguísticas 

dos povos de matriz africana; 

• promover uma educação inclusiva que reconheça e valorize a diversidade 

cultural, conscientizando os alunos a se tornarem cidadãos respeitosos da 

pluralidade étnica e cultural do Brasil. 

É importante ressaltar que essa abordagem não menospreza a relevância do 

tripé formado pelos povos negros, indígenas e europeus, que constituem a base da 

miscigenação étnica e cultural brasileira. A miscigenação no Brasil é um fenômeno 

abrangente e multifacetado que transcende as esferas linguísticas e culturais. Ao 

longo da história, o País contou com interações entre povos de diferentes origens 

étnicas, resultando em uma gama variada de influências linguísticas e culturais. A 

identidade linguística do PB também se revela nas contribuições lexicais e gramaticais 

trazidas pelos diferentes grupos étnicos. O léxico brasileiro foi enriquecido com 

palavras3 de origem indígena, africana e europeia, entre outras, que permeiam o 

vocabulário cotidiano e refletem a diversidade cultural do País. Sobre o léxico, 

Biderman (2001b, p. 179) define: 

 
O Léxico de qualquer língua constitui um vasto universo de limites imprecisos 
e indefinidos. Abrange todo o universo conceptual dessa língua. Qualquer 
sistema léxico é a somatória de toda a experiência acumulada de uma 
sociedade e do acervo da sua cultura através das idades. Os membros dessa 
sociedade funcionam como sujeitos agentes, no processo de perpetuação e 
reelaboração contínua do Léxico da sua língua. 
 

Ao desenvolver esta pesquisa, baseamos nossas reflexões em diversas 

referências acadêmicas relevantes. Autores como Castro (2001, 2005, 2012, 2019, 

2022), Biderman (1996, 2001a, 2001b, 2001c), Bortoni-Ricardo (2004, 2005), Bagno 

(1999, 2014, 2016)) e Antunes (2005, 2007, 2012) foram fundamentais para embasar 

                                                   
3 Apesar de, para a Linguística, outros termos serem mais adequados no que se refere aos itens 

lexicais, neste trabalho utilizaremos o termo “palavra” por ser de uso mais corrente entre o principal 
público-alvo de nosso texto. 



20  

nossas reflexões e contribuir para a construção do conhecimento nesta pesquisa. 

Esses autores apresentaram perspectivas teóricas e análises significativas 

sobre temas relacionados à nossa investigação, como o estudo do léxico e a influência 

dos povos de matriz africana na formação do léxico e do ensino da LP e a importância 

da diversidade linguística. 

Com o intuito de apresentar de forma organizada as reflexões realizadas, esta 

pesquisa foi estruturada em capítulos que abordam diferentes aspectos relacionados 

ao tema em pesquisa. 

O primeiro capítulo, intitulado Os povos de matriz africana na História do Brasil, 

visa contextualizar a presença e a influência dos povos de matriz africana na história 

do País. São explorados aspectos como a chegada dos africanos ao território 

brasileiro durante o período colonial, o sistema escravista e a contribuição cultural 

desses povos para a formação da identidade brasileira. Apresentam-se informações 

históricas e análises que evidenciam sua importância para a construção do Brasil. 

No segundo capítulo, O léxico: conceitos e perspectivas, trazemos diferentes 

perspectivas teóricas sobre o léxico, reconhecendo sua importância fundamental na 

comunicação humana. 

Interações entre Linguística Aplicada, variação linguística e o estudo das 

palavras de origem africana na Língua Portuguesa é o título do terceiro capítulo, no 

qual a pesquisa apresenta conexões entre esses campos interdisciplinares, revelando 

como a interseção entre a Linguística Aplicada (LA) e outras áreas representa papel 

fundamental na compreensão da variação linguística e na análise das normas 

linguísticas vigentes. 

No quarto capítulo, A importância de se ensinarem, nas aulas de Língua 

Portuguesa, palavras oriundas de povos de matriz africana, apresentaremos as raízes 

linguísticas que permeiam a Língua Portuguesa. Ao integrar esses conhecimentos nas 

aulas, podemos promover um entendimento mais amplo e sensível de nossa 

identidade linguística e cultural, proporcionando aos estudantes uma visão mais 

enriquecedora e inclusiva do mundo linguístico em que vivemos. 

Métodos e procedimentos, a quinta parte deste volume, trata da abordagem 

metodológica adotada na pesquisa, incluindo detalhes sobre o método, as fontes 

utilizadas e os procedimentos de pesquisa, elaboração e análise. São apresentados 

os critérios de seleção das informações e a maneira como foram interpretadas para 

embasar as reflexões realizadas. Além disso, há o detalhamento da elaboração do 



21  

material didático, os objetivos e as justificativas das escolhas para a constituição do 

trabalho. Também são discutidos eventuais desafios encontrados durante a pesquisa 

e as estratégias adotadas para superá-los. 

O Capítulo 6, Dos saberes ancestrais à sala de aula: materializando as 

contribuições lexicais afro-brasileiras em práticas didáticas, apresenta a elaboração 

dos produtos da pesquisa — o livro infantojuvenil A Festa no Terreiro (Andrade; 

Cristianini, 2024) e o Manual para professores sobre as contribuições lexicais dos 

povos de matriz africana para o Português Brasileiro (Andrade, 2024b). 

Como um fechamento que não necessariamente seja um término, as 

Considerações Finais (seguidas das Referências e dos Apêndices) resumem as 

conclusões obtidas a partir das reflexões realizadas durante a pesquisa, destacando 

pontos-chave, contribuições para o campo de estudo e possíveis implicações práticas. 

Apresentam-se ainda recomendações para futuras pesquisas e sugestões para a 

aplicação dos resultados no âmbito educacional e social. Ademais, essa seção 

destaca a importância do estudo, contribuindo para a expansão do conhecimento na 

área e fornecendo subsídios para práticas pedagógicas mais eficientes e inclusivas. 

  



22  

1 OS POVOS DE MATRIZ AFRICANA NA HISTÓRIA DO BRASIL 

 

 
Ao examinar o surgimento dos povos de matriz africana na História do Brasil, 

adentramos em um passado marcado por lutas, resistências e conquistas, permeado 

por processos históricos, sociais e culturais que moldaram a formação do nosso País. 

Compreender a presença e a influência desses povos em nossa sociedade é essencial 

para um entendimento acerca da formação da identidade brasileira. 

Nesse sentido, é imprescindível reconhecer a relevância do estudo sobre o 

resgate da história afro-brasileira, no que tange à valorização e à preservação das 

memórias, das tradições e das contribuições dos povos africanos e seus 

descendentes para a cultura brasileira. 

A seção que se segue aborda a interação entre colonizadores e povos 

originários no Brasil, desde os primeiros encontros até os conflitos e resistências que 

caracterizaram esse período. 

 

1.1 “DESCOBRIMENTO” DO BRASIL E INTERAÇÃO COM OS POVOS 

ORIGINÁRIOS 

 

Em meados de 1500, o rei de Portugal, Dom Manuel I, autorizou uma expedição 

liderada por Pedro Álvares Cabral, um nobre e experiente navegador português. 

Couto (1999) relata que a expedição tinha como objetivo alcançar as terras das Índias 

contornando a África, uma rota já iniciada por Vasco da Gama em 1498. 

O "descobrimento"4 do Brasil ocorreu em 22 de abril de 1500, apresentado na 

Carta de Pero Vaz de Caminha, quando uma frota de navios portugueses, liderada 

por Pedro Álvares Cabral, chegou à costa leste do que é hoje o Brasil. Essa expedição 

fazia parte do esforço de Portugal em encontrar uma rota marítima para as Índias, 

com o objetivo de estabelecer rotas comerciais e expandir seus domínios territoriais. 

De acordo com Castro (2013), a visualização de terras ocorrida em 22 de abril de 1500 

foi descrita por Pero Vaz de Caminha, escrivão da expedição, da seguinte forma: 

                                                   
4 Optamos por inserir aspas na palavra descobrimento, no que se refere à expressão “descobrimento” 

do Brasil", pois em 22 de abril de 1500 os portugueses chegaram às terras que hoje pertencem ao 
Brasil. No entanto, essa data não representa uma verdadeira “descoberta”, pois já havia habitantes 
no território (os povos originários). O termo “descobrimento” é eurocêntrico, pois implica que não 
havia habitantes nas terras encontradas pelos portugueses. Na realidade, os povos autóctones já 
viviam aqui.  



23  

 
No dia seguinte [22 de abril] — quarta-feira pela manhã — topamos aves 
a que os mesmos chamam de fura-buchos. Neste mesmo dia, à hora de 
vésperas [entre 15h e 18h], avistamos terra! Primeiramente um grande 
monte, muito alto e redondo; depois outras serras mais baixas, da parte sul 
em relação ao monte e, mais, terra chã. Com grandes arvoredos. Ao monte 
alto o Capitão deu o nome de Monte Pascoal; e à terra, Terra de Vera Cruz 
(Castro, 2013, p. 87). 
 

A escravidão no Brasil, por sua vez, foi estabelecida durante as primeiras 

décadas da colonização, na década de 1530, quando os portugueses introduziram o 

sistema das capitanias hereditárias e iniciaram o processo de colonização da América 

Portuguesa. Anteriormente, os portugueses haviam se envolvido no comércio de 

escambo com os indígenas, especialmente na exploração do pau-brasil. 

Em sua narrativa, Couto (1999) relata que, ao chegar ao litoral brasileiro, os 

portugueses tiveram o primeiro contato com os nativos indígenas. As interações 

iniciais foram marcadas por estranhamento mútuo, e os portugueses trocaram 

presentes com os indígenas, como espelhos e colares, com o intuito de conquistar a 

confiança dos povos originários das terras recém-descobertas. O historiador afirma 

que, na carta escrita por Caminha, há uma descrição detalhada sobre os nativos: 

 
A feição deles é parda, algo avermelhada; de bons rostos e bons narizes. Em 
geral são bem-feitos. […] Ambos […] traziam o lábio de baixo furado e metido 
nele um osso branco e realmente osso, do comprimento de uma mão 
travessa, e da grossura de um fuso de algodão, agudo na ponta como um 
furador. Metem-nos pela parte de dentro do lábio, e a parte que fica entre o 
lábio e os dentes é feita à roque de xadrez, ali encaixado de maneira a não 
prejudicar o falar, o comer e o beber (Couto, 1999, p. 90). 
 

A partir de 1534, as capitanias hereditárias foram implantadas pelos 

portugueses, incentivando o cultivo da cana-de-açúcar e o desenvolvimento de 

engenhos para a produção de açúcar. Dado que essa atividade exigia mão de obra 

significativa, os portugueses optaram pela escravidão como resposta à escassez de 

trabalhadores, uma vez que eles próprios evitavam realizar trabalhos árduos. Isso 

levou à submissão dos povos indígenas à escravidão, como destacado por Quijano 

(2005, p. 226): 

 
Na América a escravidão foi deliberadamente estabelecida e organizada 
como mercadoria para produzir mercadorias para o mercado mundial e desse 
modo, para servir aos propósitos e necessidades do capitalismo. Do mesmo 
modo a servidão imposta aos índios, inclusive a redefinição das instituições 
da reciprocidade, para servir os mesmos fins, isto é, para produzir 
mercadorias para o mercado mundial. E enfim, a produção mercantil 
independente foi estabelecida e expandida para os mesmos propósitos. 

  



24  

Sujeito a debates intensos e desentendimentos entre a esfera religiosa e o 

Estado, seu caráter complexo no sistema burocrático colonial fica claramente 

evidenciado, sendo sua característica principal a competição com o poder do Estado: 

 
Regimento das Missões foi dado aos Regulares o governo supremo sobre 
todos os índios e que estes vivessem aldeados, e que fossem governados 
pelos padres missionários e ficassem os ditos índios obrigados às aldeias, 
sem que possam delas sair para viverem em outra parte por nenhuma razão 
que seja. Destes índios, assim aldeados, compete a cada missionário para o 
seu serviço, sem que neste número entrem sacristãos, barbeiro e todos os 
mais oficiais mecânicos. Fora destes índios de serviço têm os padres da 
Companhia a aldeia de Maracu, na capitania do Maranhão, e a de Gonçari, 
nesta, e os padres capuchos outras povoações a que eles chamam Doutrina, 
cujos moradores de umas e outras povoações não podem fazer serviço algum 
que não seja para os padres, e além desta gente todas as das aldeias da 
Repartição, que deveram ser dos moradores e que eles lhes usurpam, e ainda 
que não podem deixar de lhes conceder, experimentam a fraude que em seu 
lugar direi. Esta aparente liberdade que sempre clamam as Religiões é o mais 
rigoroso cativeiro que se pode imaginar (Mendonça, 2005, p. 109). 
 

Diante dos conflitos entre Igreja e Estado, tornou-se mais viável a importação 

de mão de obra escrava de outra localidade. O historiador Alencastro (2018) declara 

que o primeiro registro de desembarque de africanos escravizados ocorreu na década 

de 1560. Sendo assim, os primeiros escravos africanos começaram a ser importados 

em meados do século XVI; seu emprego nos engenhos brasileiros, contudo, ocorria 

basicamente nas atividades especializadas: os escravos africanos eram 

economicamente mais vantajosos do que os indígenas, conforme afirma o historiador 

Schwartz (1988, p. 70): 

 
Os africanos sem dúvida não eram mais “predispostos” ao cativeiro do que 
índios, portugueses, ingleses ou qualquer outro povo arrancado de sua terra 
natal e submetido à vontade alheia, mas as semelhanças de sua herança 
cultural com as tradições europeias valorizando-nos aos olhos dos europeus. 
A suscetibilidade dos índios de todas as idades às doenças europeias 
aumentava o risco do investimento de tempo e capital para treiná-los em 
trabalhos artesanais ou de fiscalização. Naturalmente também os africanos 
sofriam nas condições ambientais do Brasil, mas as taxas de mortalidade 
entre os negros eram sempre encontradas entre os recém-chegados (boçais) 
e as crianças. Assim, tão logo um escravo se ambientava e ultrapassava a 
idade infantil, tinha grandes chances de sobrevivência e, portanto, de ser um 
investimento seguro. 
 

Após 1560, com a ocorrência de várias epidemias no litoral brasileiro (como 

sarampo e varíola), os escravos índios passaram a morrer em proporções alarmantes, 

o que exigia reposição constante da força de trabalho nos engenhos. Na década 

seguinte, em resposta à pressão dos jesuítas, a Coroa portuguesa promulgou leis que 

coibiam de forma parcial a escravização de índios. Ao mesmo tempo, os portugueses 



25  

aprimoravam o funcionamento do tráfico negreiro transatlântico, sobretudo após a 

conquista definitiva de Angola em fins do século XVI. Os números do tráfico bem o 

demonstram: entre 1576 e 1600, desembarcaram em portos brasileiros cerca de 40 

mil africanos escravizados; no quarto de século seguinte (1601-1625), esse volume 

mais que triplicou, passando para cerca de 150 mil os africanos aportados como 

escravos na América portuguesa, a maior parte deles destinada a trabalhos em 

canaviais e engenhos de açúcar (Alencastro, 2000, p. 69; Schwarcz, 1988). 

Durante o avanço dos colonizadores no interior do Brasil, ocorreram confrontos 

frequentes com os povos indígenas devido a disputas territoriais e recursos naturais, 

resultando em violência e perdas significativas. Além disso, o contato com os europeus 

teve consequências devastadoras para a saúde dos indígenas, pois foram expostos a 

doenças como varíola, gripe e sarampo, para as quais não tinham imunidade, 

resultando em epidemias e grandes perdas populacionais (Almeida, 2019). No período 

inicial da colonização, os colonizadores subjugaram alguns grupos indígenas, 

obrigando-os a trabalhar nas plantações. Entretanto, essa abordagem revelou-se 

impraticável devido à resistência dos indígenas ao trabalho compulsório e às elevadas 

taxas de mortalidade causadas por doenças europeias. Diante disso, os colonizadores 

voltaram-se para o tráfico de escravos africanos como uma alternativa para suprir a 

demanda por mão de obra. 

À medida que o contato entre europeus e indígenas se intensificava, houve 

casos de miscigenação, levando à formação de uma população mestiça conhecida 

como "caboclos", que representa a fusão das culturas indígena e europeia. Esse 

processo complexo de interação cultural moldou profundamente a história do Brasil, 

criando uma diversidade étnica e cultural única. 

Até o século XVII, os indígenas constituíam a principal força de trabalho 

escravo, sendo amplamente empregados em engenhos no Brasil. No entanto, o 

crescimento econômico da indústria açucareira resultou em um aumento significativo 

da chegada de africanos, especialmente em regiões como Pernambuco (PE) e Bahia 

(BA). Segundo o historiador Schwartz (2018, p. 219), os nativos eram designados 

como "negros da terra" e tinham um custo até três vezes inferior em comparação com 

os escravos africanos. Por volta da década de 1570, um escravo indígena tinha um 

preço aproximado de 7 mil-réis, ao passo que um escravo africano custava cerca de 

20 mil-réis. 

O encontro entre europeus e indígenas no Brasil foi caracterizado por uma 



26  

mescla intricada de interesse, exploração, confrontos, violência, assimilação cultural 

e tragédias humanas. Compreender essa história é essencial para analisar a estrutura 

da sociedade brasileira e os obstáculos enfrentados pelos povos indígenas ao longo 

dos anos e, em consequência, para compreender a história dos povos negros de 

origem africana no Brasil. 

 

1.2 O TRÁFICO DE PESSOAS NEGRAS AFRICANAS PARA O BRASIL 

 

Entre os séculos XVI e XIX, ocorreu o processo de importação de africanos 

como escravos para o Brasil. O tráfico transatlântico de escravos africanos para o 

Brasil teve início no século XVI para atender à demanda de trabalho nas colônias 

brasileiras. Os navios negreiros partiam principalmente das costas ocidentais da 

África, em áreas como a África Ocidental [Costa da Guiné], África Central [Congo e 

Angola] e África Oriental, formando as rotas conhecidas como "Tráfico Triangular", 

observados segundo (Castro, A., 2012, p. 17): 

 
A África, onde são faladas mais de 2.000 línguas, é um continente que 
engloba quatro grupos etnolinguísticos ou quatro famílias de povos com suas 
línguas respectivas: 
- Afroasiática, antes chamada de hamíto-semítica, são as línguas da África 
do Norte, compreendendo cinco subgrupos: semítico (o árabe e línguas 
etíopes); cuxítico (Somália); chádico (o hauçá, noroeste da Nigéria); berbere 
(Maghreb); egípcio antigo (em territórios do Nilo). 
- Khoisan, dos povos Khoi e San, com suas línguas de clique, concentrados 
no deserto de Kalahari. 
- Nilo-Saariana, com as línguas nilóticas do sul do Sudão e do Saara (kanure, 
songhai, maban...) 
- Níger-Congo, a maior família linguística, com cerca de 1.500 línguas, 
abrange dois grandes grupos: o banto, localizado abaixo da linha do equador, 
e o que é a oesteafricano, ao longo da costa atlântica, que vai do Senegal à 
Nigéria, na região do Golfo do Benin, com línguas tradicionalmente 
denominadas de sudanesas. Entre elas, as do grupo linguístico gbe ou ewe-
fon do Togo, Gana e Benin, antigo Daomé, conhecidas no Brasil por minas 
ou jejes, e o iorubá falado na Nigéria Ocidental e no vizinho reino de Ketu, no 
Benin atual, onde é chamada de nagô. 
 

Os mercadores de escravos europeus, predominantemente portugueses, 

holandeses, ingleses e espanhóis, estabeleciam negociações com líderes locais 

africanos, capturando pessoas em conflitos tribais, expedições punitivas ou até 

mesmo comprando prisioneiros de guerra. Thompsell (2020, tradução nossa) 

rgumenta que os comerciantes africanos não consideravam os indivíduos 

escravizados como "[...] seus próprios" devido às diversas afiliações sociais e 

políticas. A ausência de uma identidade africana unificada fazia com que os 



27  

escravizados de tribos rivais fossem percebidos como inimigos ou forasteiros, o que 

facilitava a venda desses indivíduos aos comerciantes europeus: 

 
Uma coisa que muitos ocidentais se perguntam sobre os escravizadores 
africanos é por que eles estavam dispostos a vender seu próprio povo. Por 
que venderiam africanos para europeus? A resposta simples para essa 
pergunta é que eles não viam as pessoas escravizadas como "seu próprio 
povo". A negritude (como identidade ou marcador de diferença) era, naquela 
época, uma preocupação dos europeus, não dos africanos. Também não 
havia, nessa época, um senso coletivo de ser "africano." Em outras palavras, 
os comerciantes africanos de escravos não sentiam obrigação de proteger os 
africanos escravizados porque não os consideravam seus iguais (Thompsell, 
2020, tradução nossa). 
 

Após serem capturados, os escravos eram frequentemente forçados a realizar 

longas marchas até os portos de embarque, enfrentando condições extremamente 

desumanas, incluindo escassez de alimentos, água e abrigo adequado durante o 

percurso. Nos portos africanos, eram confinados em fortes ou depósitos antes de 

serem levados a bordo dos navios negreiros. As condições nesses locais eram 

horrendas, levando muitos escravos a sucumbirem a doenças, fome ou exaustão 

antes mesmo de iniciar a viagem transatlântica. Rediker (2011) estuda o processo de 

venda dos escravos para as colônias do Novo Mundo, descrevendo como eles 

deixavam suas terras e eram transportados em condições desumanas nos porões dos 

navios negreiros, alcançando seu destino após meses de travessia. 

Essa travessia, conhecida como "passagem do meio", era uma experiência 

cruel e desumana. Os escravos eram amontoados em compartimentos apertados e 

insalubres, onde não havia espaço adequado para todos se sentarem ou 

permanecerem em pé. A falta de higiene e a propagação de doenças pioravam ainda 

mais as condições. Na maioria dos navios, os escravos eram dispostos lado a lado, 

acorrentados, deitados em meio às suas próprias fezes, enfrentando um ambiente 

insuportável. 

A poesia tem o poder de nos transportar para épocas e cenários distantes, nos 

permitindo vivenciar experiências e refletir sobre realidades que, por vezes, estão 

além da nossa compreensão imediata. Nesse sentido, o poema Navio Negreiro, 

escrito por Castro Alves5 (1986), emerge como uma obra que nos conduz por uma 

dolorosa jornada através da passagem do meio, um dos períodos mais sombrios da 

história da humanidade. Esta passagem, conhecida como a travessia nos navios 

                                                   
5 Trazemos ao longo do texto o nome do poeta como é mais conhecido, mas, nas Referências, entramos 

como ALVES, Castro. 



28  

negreiros, representa um capítulo terrível da história da escravidão, onde vidas 

humanas foram reduzidas à mercadoria em uma viagem marcada pela desumanidade 

e pela tragédia. 

Neste contexto, o poema de Castro Alves (1986) descreve o ambiente dos 

navios, evoca as emoções, os horrores e os desafios enfrentados pelos africanos 

escravizados durante essa jornada angustiante. Ao adentrar nos versos desse poema 

emblemático, somos confrontados com a crueldade do comércio transatlântico de 

escravos e convidados a refletir sobre as profundas cicatrizes deixadas por essa 

página sombria da história: 

 
Era um sonho dantesco… o tombadilho 
Que das luzernas avermelha o brilho. 
Em sangue a se banhar. 
Tinir de ferros… estalar de açoite… 
Legiões de homens negros como a noite, 
Horrendos a dançar… 
Negras mulheres, suspendendo às tetas 
Magras crianças, cujas bocas pretas 
Rega o sangue das mães: 
Outras moças, mas nuas e espantadas, 
No turbilhão de espectros arrastadas, 
Em ânsia e mágoa vãs! 
(Castro Alves, 1986, p. 277). 
 

Durante a viagem do tráfico de africanos escravizados para o Brasil, a taxa de 

mortalidade era extremamente alta, devido a uma combinação de doenças, 

desnutrição severa e abusos físicos. As condições insalubres a bordo dos navios 

negreiros facilitavam a propagação de doenças infecciosas, enquanto a falta de 

alimentos adequados e água potável levava à desnutrição e desidratação. Além disso, 

os maus-tratos e a violência dos traficantes de escravos aumentavam o sofrimento e 

contribuíam significativamente para o número de mortes durante a travessia. 

Rodrigues (2018, p. 347) declara que a "[...] mortalidade média era de ¼ de todos os 

africanos embarcados". Alencastro (2000) descreve como era a travessia dos povos 

bantos: 

Na região banto, os traficantes utilizavam os serviços dos pombeiros, homens 
negros e mestiços, que percorriam trilhas, adentrando territórios até alcançar 
as aldeias, por mais longínquas que fossem, a fim de negociar a troca com 
os sobas locais por quinquilharias, panos, armas, sal e açúcar, de indivíduos 
que estivessem ali mantidos na condição de escravos (homens, mulheres e 
crianças), por se tratar de prisioneiros de guerra ou acusados de crime ou 
ofensa ou pagos por dívidas. Escolhiam mulheres jovens, vigorosas, vistas 
como boas parideiras entre as “servidoras” do soba, alguns moleques e, de 
preferência, homens fortes, robustos, trabalhadores do campo e de 
habilidades manuais, como os ferreiros. Feita a “negociação”, eram levados, 
acorrentados por libambos (kimb. correntes de ferro) e marcados por 



29  

carimbos de ferro em brasa (kimb. sinetes), para depósitos ou barracões 
localizados nos portos de Luanda e outros ao longo da costa de Angola, onde 
permaneciam à espera dos navios tumbeiros para o embarque transatlântico 
ou, então, para a ilha de São Tomé, que servia de entreposto na rota para as 
Américas (Alencastro, 2000, p. 52). 

 

Os povos afro-brasileiros esculpiram um rico patrimônio cultural que desafia o 

silêncio imposto pela escravidão. A visão descrita na canção No Tempo do Cativeiro, 

interpretada por Mestre Boca Rica e Mestre Toni Vargas (No tempo [...], 2020), retrata 

a profunda dor e o sofrimento dos povos africanos sequestrados e traficados para o 

Brasil. A letra narra a brutalidade da travessia transatlântica em navios negreiros, onde 

os escravos eram amontoados em condições precárias, sujeitos a doenças, fome e 

violência, seja no tronco de pau ou no chicote, péssimas condições no cativeiro, 

trabalho forçado na lavoura: 

 
No tempo do cativeiro 
Como o senhor me batia 
Eu rezava por nossa senhora, meu Deus! 
Como as pancadas doíam 
 
Trabalhava na lavoura 
No açúcar e no cinzal 
Nego era chicoteado 
No velho tronco de pau 
Quando cheguei na Bahia 
A capoeira me libertou 
E até hoje ainda me lembro 
Das ordens do meu senhor 
 
Trabalha negro, negro trabalha 
Trabalha negro pra não apanhar 
(No tempo [...] (2020). 
 

Ao chegarem ao Brasil, os escravos que haviam sobrevivido eram colocados 

em leilões públicos. Nesses eventos, potenciais compradores os examinavam, 

avaliando suas condições físicas e habilidades laborais. Esses leilões eram 

profundamente desumanos, tratando os escravos como mercadorias e concedendo 

aos compradores o poder de determinar o destino de suas vidas. Segundo Fausto 

(2013), o custo de aquisição de um escravo era tão alto que o colono precisava de 13 

a 16 meses, o que significava que o trabalho do escravo, durante esse período, era 

direcionado exclusivamente para pagar o seu próprio custo de compra, podendo ainda 

contar com fatores que influenciavam o preço do escravo, como idade (adultos eram 

mais caros que crianças), sexo (homens geralmente valiam mais que mulheres), 

habilidades específicas (artesãos e especialistas em determinados ofícios tinham 

preços mais altos) e estado de saúde (escravos doentes ou debilitados valiam menos). 



30  

Esses escravos eram então destinados a trabalhar nas plantações de cana-de- 

açúcar, café, tabaco, algodão e outras plantações, além de serem empregados em 

minas de ouro e diamantes e em tarefas domésticas. Eles enfrentavam condições de 

trabalho extremamente brutais, desprovidos de direitos e sujeitos a castigos físicos 

severos, incluindo açoitamentos, torturas e, em alguns casos, execuções. Sobre o 

trabalho escravo nas plantações durante o Brasil Colônia, Rolnik (2006) afirma que: 

 
O trabalho escravo nas plantações de cana-de-açúcar era caracterizado por 
longas jornadas de trabalho, condições precárias de saúde e higiene, 
violência física e psicológica, e poucas oportunidades de descanso e lazer. 
Essa realidade brutal levava à alta mortalidade dos escravos, à sua 
desumanização e à constante luta pela sobrevivência (Rolnik, 2006, p. 50). 
 

A miscigenação no Brasil é um fenômeno marcante e complexo que reflete a 

diversidade cultural e racial do País. Resultante do encontro de povos indígenas, 

europeus colonizadores e africanos traficados como escravizados, a miscigenação 

começou durante o período colonial e continuou ao longo dos séculos, moldando a 

composição étnica e cultural da nação. Esse processo foi influenciado por uma 

variedade de fatores, incluindo o sistema escravista, o casamento inter-racial, a 

migração interna e as políticas de imigração no século XIX. A mistura de diferentes 

grupos étnicos resultou numa ampla gama de tons de pele, traços faciais e texturas 

de cabelo, criando uma riqueza de identidades dentro da população brasileira. Acerca 

dessa mistura racial, Alencastro (2000) esclarece: 

 
Houve no Brasil um processo específico que transformou a miscigenação em 
simples resultado demográfico de uma relação de dominação e de exploração 
na mestiçagem, processo social complexo dando lugar a uma sociedade 
plurirracial. O fato de esse processo ter se estratificado e, eventualmente, ter 
sido ideologizado, e até sensualizado, não se resolve na ocultação de sua 
violência intrínseca, parte consubstancial da sociedade brasileira: em última 
instância, há mulatos no Brasil e não há mulatos em Angola porque aqui havia 
a opressão sistêmica do escravismo colonial, e lá não (Alencastro, 2000, p. 
353). 
 

O comércio de escravos através do Atlântico perdurou por séculos, resultando 

na estimativa de que milhões de africanos tenham sido transportados à força para o 

Brasil ao longo desse período. Esse processo de escravidão deixou um legado de 

injustiça, desigualdade e discriminação que continua a afetar a sociedade brasileira 

até os dias de hoje. É necessário e urgente recordar e ponderar sobre essa parte 

trágica do passado, de modo que possamos extrair lições dos erros anteriores e lutar 

por uma sociedade mais justa e igualitária no presente e no futuro.  



31  

1.3 A INCORPORAÇÃO DAS LÍNGUAS AFRICANAS AO PORTUGUÊS 

BRASILEIRO 

 

Durante o período colonial no Brasil, as línguas dos africanos, trazidas pelos 

escravizados, foram gradualmente integradas ao português, a língua oficial e 

predominante na colônia. Devido à diversidade de idiomas africanos e à necessidade 

de comunicação entre os escravizados e com os colonos, uma língua híbrida surgiu, 

misturando elementos do português com palavras e estruturas linguísticas africanas. 

Com o tempo, especialmente em áreas do Brasil onde havia uma grande 

concentração de escravizados, começaram a surgir os chamados "crioulos", línguas 

nativas que se desenvolveram a partir da fusão do português com os idiomas 

africanos, usados como meio de comunicação entre os próprios escravos e, 

frequentemente, constituíam a única forma de comunicação disponível para eles. 

Sobre esse intercâmbio linguístico, Castro (2005) salienta que: 

 
Nesse processo, o negro banto, pela antiguidade, volume populacional e 
amplitude territorial alcançada pela sua presença no Brasil colônia, como os 
outros, adquiriu o português como segunda língua, tornando-se o principal 
agente transformador da língua portuguesa em sua modalidade brasileira e 
seu difusor pelo território brasileiro sob regime colonial e escravista. [...] Ao 
encontro dessa matriz já estabelecida, assentaram-se os aportes do ewe-fon 
e do iorubá, menos extensos e mais localizados, embora igualmente 
significativos para o processo de síntese pluricultural brasileira, sobretudo no 
domínio da religião (Castro, 2005, p. 8). 
 

Desse modo, o crioulo é uma língua rica em história e diversidade, 

especialmente no contexto brasileiro, no qual se formou como resultado do intenso 

intercâmbio linguístico entre os escravizados africanos e os colonos portugueses. 

Assim, a língua crioula facilitou a comunicação entre pessoas de diferentes origens 

linguísticas e se tornou uma expressão poderosa da identidade cultural dos afro-

brasileiros, destacando-se como influência das raízes africanas na formação da 

sociedade brasileira. 

Verifica-se então que a interação dos africanos com os falantes de português 

promoveu uma transferência de palavras e expressões das línguas africanas para o 

PB, além de certas características gramaticais, influenciando a estrutura do idioma. 

Sobre a interação dos povos escravizados no Brasil e o seu legado, segue a 

formulação provocativa de Kopytoff (1982, p. 221-222, tradução nossa): 

 
A escravidão não deve ser definida como um status, mas sim como um 
processo de transformação de status que pode prolongar-se uma vida inteira 



32  

e inclusive estender-se para as gerações seguintes. O escravo começa como 
um estrangeiro social e passa por um processo para se tornar um 
membro. Um indivíduo, despido de sua identidade social prévia, é colocado 
à margem de um novo grupo social que lhe dá uma nova identidade social. A 
estraneidade, então, é sociológica e não étnica. 
 

A cultura africana, junto a suas tradições, seus costumes e expressões 

linguísticas, foi preservada através da resistência cultural dos escravos. Esse 

fenômeno contribuiu para a influência contínua das línguas africanas no PB, 

resultando na formação de uma língua única com características distintas. O PB, 

assim moldado, é uma língua rica em diversidade, mantendo traços significativos da 

influência africana que perduram até os dias de hoje. É importante destacar que esse 

processo complexo de incorporação linguística variou em diferentes regiões do Brasil, 

resultando na formação de uma ampla gama de sotaques, dialetos e formas de falar 

ao longo do território. 

 

1.4 BREVE RESUMO SOBRE AS POLÍTICAS EDUCACIONAIS VOLTADAS PARA O 

NEGRO BRASILEIRO: DO BRASIL COLONIAL AOS DIAS ATUAIS 

 

O resgate da história afro-brasileira é imperativo para compreender os reflexos 

presentes na LP do Brasil no século XXI. Essa tarefa é urgente, embora tenha sido 

historicamente negligenciada, especialmente sob a perspectiva dos escravizados e 

suas contribuições culturais. As variantes lexicais presentes na linguagem do povo 

brasileiro, assim como a cultura africana em geral, foram assimiladas e transformadas 

ao longo dos séculos, evidenciando a necessidade premente de trazer à luz essa 

história para uma compreensão mais profunda de nossa identidade linguística e 

cultural. Castro (2019, p. 99) afirma: 

 
[...] os empréstimos africanos estão mais ou menos completamente integrados 
ao sistema linguística do português segundo os níveis de linguagem 
socioculturais, enquanto o português de Portugal (arcaico e regional) foi ele 
próprio africanizado, de certa maneira, pelo fato de uma longa convivência. A 
complacência ou resistência face a essas influências reciprocas é uma 
questão de ordem sociocultural, e os graus de mestiçagem linguística 
coincidem geralmente, mas não de maneira absoluta, com os graus de 
mestiçagens biológicas que se processam no Brasil. 
 

As palavras originárias das línguas africanas foram assimiladas de maneira 

abrangente no sistema linguístico do português, apresentando variações de acordo 

com os contextos sociais e culturais. Simultaneamente, devido à convivência 

prolongada, o português de Portugal também foi moldado e, de certa forma, 



33  

africanizado por essa interação cultural contínua. 

Após décadas de lutas, mostrou-se necessária a criação de leis que 

assegurassem o direito de igualdade de oportunidades de descendentes de 

escravizados, que, retirados de suas terras, tiveram direitos ceifados e, mesmo com 

todo esse cenário desfavorável, ainda foram protagonistas de feitos que hoje, após 

resgate de parte dessas histórias, são referendados. 

Para compreender a necessidade de inclusão dos povos negros na educação 

brasileira, optamos por fazer um recorte histórico tomando como ponto de partida as 

últimas décadas do período escravista, anterior ao início da escolarização dos negros 

no Brasil, datada a partir de 1888. Essa escolha se deve ao fato de que existem 

registros de algumas práticas educacionais direcionadas aos escravizados, assim 

como da inclusão de negros libertos no sistema educacional formal durante o período 

do Império. Tais evidências explicam por que, nos primeiros anos da República, 

apenas um ano e meio após a abolição da escravidão, já havia intelectuais negros 

atuantes nos movimentos de reivindicação por mudanças sociais, especialmente no 

que diz respeito ao acesso da população negra à educação. 

Em 1824, a Constituição Imperial (Brasil, 1824) estabeleceu a educação primária 

gratuita para todos os cidadãos, mas excluiu explicitamente os escravizados dos 

estabelecimentos oficiais de ensino, embora permitisse que populações negras 

libertas frequentassem essas instituições (Garcia, 2007). A promulgação da primeira 

lei nacional sobre instrução pública em 15 de outubro de 1827, embora tenha sido um 

marco na história da educação brasileira, não abordou a questão fundamental da 

inclusão dos negros no sistema educacional (Saviani, 1999). 

Em 1834, um Ato Adicional reconfigurou a paisagem educacional do País, 

transferindo para as Assembleias Provinciais a responsabilidade de legislar sobre a 

instrução elementar. Esse momento foi essencial, pois descentralizou o poder de 

decisão, permitindo que as províncias brasileiras tivessem mais autonomia para 

determinar suas políticas educacionais (Saviani, 1999). Contudo, essa 

descentralização implicava que as políticas educacionais podiam divergir 

consideravelmente entre diferentes províncias, suscitando preocupações sobre a 

uniformidade e a igualdade no acesso à educação, especialmente para a comunidade 

negra. 

As dificuldades enfrentadas pelas crianças negras na instituição escolar eram 

amplas e multifacetadas. A pobreza e a discriminação social e racial eram obstáculos 



34  

significativos. Falta de “vestimentas adequadas”, ausência de um adulto responsável 

para realizar a matrícula, dificuldades para adquirir material escolar e merenda, por 

exemplo, eram empecilhos enfrentados por alunos dessa origem para acessar a 

escola (Barros, 2005). 

Em 1854, o Decreto nº 1.331-A, conhecido como Reforma Couto Ferraz (Brasil, 

1854), tornou as escolas primárias e secundárias gratuitas na Corte, mas proibiu 

explicitamente a admissão de escravizados em escolas públicas do País (Araújo; 

Luzio, 2005). Discussões políticas sobre a Lei do Ventre Livre começaram na década 

de 1860 e continuaram até 1879. A partir de 1878, um decreto permitiu a matrícula de 

negros libertos maiores de quatorze anos nos cursos noturnos, e em 1879, a 

obrigatoriedade do ensino dos sete aos quatorze anos foi estabelecida (Domingues, 

2007; Santana; Moraes, 2009). 

A partir de 1889, intelectuais negros começaram a advogar pelos direitos da 

população negra, com a educação como uma demanda prioritária. Os primeiros 

grupos do Movimento Negro brasileiro emergiram sem um projeto ideológico e político 

definido, mas com uma agenda central em torno dos direitos dos homens de cor 

(Domingues, 2007). No início do século XX, a Reforma Rivadávia Correia, em 1911 

(Brasil, 1911), introduziu exames admissionais e taxas nas escolas, limitando ainda 

mais o acesso à educação oficial (Garcia, 2007). 

A Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996 (Brasil, 1996), estabeleceu 

diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de 

Ensino a obrigatoriedade da temática "História e Cultura Afro-Brasileira”, e representa 

um marco fundamental na legislação educacional brasileira. Em 2003, com a 

promulgação da Lei nº 10.639 (Brasil, 2003), a LDB foi alterada para incluir o ensino 

da história e da cultura afro-brasileira nas escolas, buscando promover o respeito à 

diversidade cultural e combater o preconceito racial. Acrescenta ao calendário escolar 

a data de 20 de novembro para tratar questões sobre o “Dia Nacional da Consciência 

Negra”, e acrescenta o art. 26A nos incisos primeiro e segundo. Os conteúdos 

referentes a História e Cultura Afro-Brasileira passam a ser ministrados no âmbito de 

todo o currículo escolar, em especial nas áreas de Educação Artística e de Literatura 

e História Brasileiras (Brasil, 2003). 

Posteriormente, em 2008, a Lei nº 11.645 (Brasil, 2008) expandiu essa 

inclusão, integrando também o ensino da cultura indígena no currículo escolar. Dessa 

forma, ao longo dos anos, essas leis têm trabalhado em conjunto para enriquecer o 



35  

sistema educacional brasileiro, incentivando o entendimento das diferentes culturas 

que compõem a identidade nacional e promovendo uma educação mais inclusiva e 

respeitosa com as diversidades étnicas e culturais do País. A LDB (Brasil, 1996) 

passou por várias modificações e ajustes com o intuito de assegurar o direito de 

acesso e permanência a diversos grupos étnicos que compõem a população 

brasileira. É notável a evolução e a adaptação dessa legislação para atender às 

necessidades educacionais de diferentes comunidades, promovendo a inclusão e a 

equidade no sistema educacional do País. 

Neste contexto, nosso foco de pesquisa se direciona para a Lei nº 11.645 de 

2008 (Brasil, 2008), que apresenta em seu texto a inclusão no currículo oficial da rede 

de ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”, 

que em seu primeiro inciso apresenta: 

 
O conteúdo programático a que se refere este artigo incluirá diversos 
aspectos da história e da cultura que caracterizam a formação da população 
brasileira, a partir desses dois grupos étnicos, tais como o estudo da história 
da África e dos africanos, a luta dos negros e dos povos indígenas no Brasil, 
a cultura negra e indígena brasileira e o negro e o índio na formação da 
sociedade nacional, resgatando as suas contribuições nas áreas social, 
econômica e política, pertinentes à história do Brasil (Brasil, 2008). 
 

Essa legislação representa um marco, pois aborda questões importantes 

relacionadas à diversidade étnica brasileira, ampliando nossa compreensão sobre as 

políticas educacionais voltadas para a inclusão cultural e étnica no Brasil. Há, no 

entanto, muito a ser feito, pois apenas dedicar um dia no calendário ou incluir o 

conteúdo em disciplinas isoladas não é suficiente diante da magnitude do desafio. 

Quanto, em especial, ao ensino da Língua Portuguesa, é urgente a 

necessidade de ampliar as pesquisas no campo lexical visando garantir que todos 

tenham acesso à extensão das contribuições dos povos de matriz africana para a LP 

brasileira. No contexto da busca pela igualdade social, como afirmado por Schwarcz 

(2009, p. 245): 

 
É possível, portanto, pensar que no Brasil desenvolveram-se formas de 
sociabilidade diversas, nas quais a afirmação do igualitarismo das Luzes e 
dos Direitos dos Homens pode existir de maneira difusa por causa da 
“ausência da noção de direitos do cidadão [...] ‘os homens da lei’, que apenas 
teoricamente se afastavam desse debate, já que oficialmente defendiam a 
adoção de um Estado liberal no país, mas temerosos com os efeitos da 
Grande Guerra e da mestiçagem acelerada, ponderavam sobre a justeza de 
se ‘agir sobre o perfil de nossa população, composta por tantas raças 
desiguais, e talvez pouco preparada para o exercício da cidadania’”. 
 

A ampliação das pesquisas no campo lexical da LP, com foco nas contribuições 



36  

dos povos de matriz africana, é uma medida necessária para combater o racismo 

estrutural e promover a igualdade social. Essa iniciativa exige a reformulação do 

ensino da LP, a descolonização do currículo escolar, a formação docente adequada, 

o incentivo à pesquisa e o diálogo permanente com a comunidade afrodescendente. 

Ao reconhecer a pluralidade linguística e cultural presente na LP do Brasil, podemos 

construir um ensino mais justo, inclusivo e valorizador da diversidade. 

 

1.5 LUGARES NO BRASIL ONDE MAIS SE OBSERVA A INFLUÊNCIA AFRICANA 

NA COMPOSIÇÃO DAS PALAVRAS EM USO 

 

O Brasil carrega em seu histórico uma narrativa cultural profundamente 

influenciada pela colonização, tema comumente explorado em obras didáticas. A 

tradicional concepção do "Descobrimento do Brasil" em 1500, frequentemente 

encontrada em livros didáticos, merece uma análise mais cuidadosa. É fundamental 

salientar que o termo "descobrimento" não deve ser interpretado literalmente, dado 

que as terras brasileiras já eram habitadas por povos indígenas muito antes da 

chegada dos europeus (Souza, 2019). O encontro entre essas culturas diversas 

marcou um ponto importante na história brasileira, estabelecendo complexas 

interações que moldaram profundamente a sociedade e a cultura do País (Oliveira, 

R., 2017). 

A exploração das riquezas das terras brasileiras testemunhou a tragédia da 

tentativa de escravização dos índios, resultando em massacres e resistência indígena, 

e marcou o início de uma prática brutal e triste: o tráfico transatlântico de escravizados 

africanos. Entre os séculos XVI e XVIII, milhões de africanos foram traficados para o 

Brasil, destinados a trabalhar nas lavouras de café e nas minas, contribuindo 

significativamente para a economia do País (Schwarcz, 2018). 

Além de sua força de trabalho, os africanos trouxeram consigo uma riqueza 

cultural inestimável. Sua influência reverbera em diversos aspectos da cultura 

brasileira: na dança, na música, na religião, na culinária, nos modos de vida e nas 

tradições mitológicas (Moura, 2019). Entre as contribuições mais notáveis, estão as 

influências linguísticas. Os africanos trouxeram consigo seus idiomas e dialetos, que 

gradualmente se mesclaram ao português do Brasil. Esse processo, conhecido como 



37  

crioulização65 linguística, moldou a nossa língua, enriquecendo-a com uma variedade 

de palavras e expressões de origem africana (Mello, 2004). 

Foi somente no século XX que a Linguística começou a dedicar uma atenção 

ao português falado no Brasil, incluindo o estudo das palavras de origem africana. 

Essas pesquisas ampliaram nosso entendimento sobre a diversidade linguística do 

País e destacaram a contribuição vital dos povos africanos na formação do PB, 

evidenciando a importância de suas línguas e dialetos na diversidade linguística do 

Brasil. Castro (2022) aponta, sobre a contribuição dos povos negros escravizados e a 

disseminação do português vernáculo: 

 
Em consequência, portanto, da amplitude geográfica alcançada por essa 
distribuição humana, o negro-africano foi uma presença constante em todas 
as regiões do território brasileiro sob regime colonial escravista e responsável 
pela difusão do atual português vernáculo falado no Brasil. Em tempos mais 
modernos, essa atribuição deve-se à população negra brasileira, 
afrodescendente, ainda hoje vítima da falta de políticas públicas do Estado, e 
do preconceito sociorracial por parte da elite, não só de pele branca, do povo 
brasileiro (Castro, 2022, p.129). 
 

Castro (1983) enfatiza que a contribuição africana para o português no Brasil 

se reflete no acréscimo de quase 200 palavras de origem africana incorporadas ao 

vocabulário cotidiano. Além disso, a autora acrescenta que há influências notáveis nos 

domínios da morfologia e da fonologia na língua falada no Brasil. Como já abordado, 

com o início do tráfico entre o Brasil e a África, houve uma interação linguística 

significativa. Assim, 

 
Em linhas gerais podemos dizer que, iniciado o tráfico entre o Brasil e África 
no século XVI, observa-se a confluência do português europeu antigo e de 
falares africanos ao encontro de Línguas indígenas brasileiras (Castro, 1983, 
p. 96). 
 

A presença de palavras como "bagunça", "cachaça" e "cochilar", todas com 

raízes em línguas africanas, revela contribuições culturais para o Brasil. No entanto, 

a invisibilidade da história por trás dessas palavras, que muitas vezes não é 

transmitida aos falantes nativos, contribui para a perpetuação de visões eurocêntricas 

da língua e da sociedade brasileira. Através da educação formal e informal, podemos 

descolonizar nosso conhecimento e reconhecer a ancestralidade africana presente no 

idioma, promovendo uma maior valorização da diversidade cultural e combatendo o 

racismo. 

                                                   
6 Processo pelo qual uma língua originada pelo contato de uma língua europeia com a língua nativa de 

uma região se torna língua materna de uma comunidade; passagem de um pidgin a crioulo. 



38  

O "sentido de pertencimento", ou a falta dele, refere-se à sensação de os 

estudantes afro-brasileiros e suas comunidades não se sentirem adequadamente 

incluídos na narrativa histórica e cultural apresentada nos livros didáticos e no ensino 

em sala de aula. A falta de conhecimento sobre a história, a cultura e as contribuições 

dos afro-brasileiros cria uma lacuna no sentimento de pertencimento desses 

indivíduos dentro do contexto educacional. A ausência de uma representação 

adequada desses aspectos na educação nacional leva a um questionamento 

fundamental sobre a identidade e conexão desses estudantes com a história de seu 

próprio país. Nesse sentido, acerca de sentido de pertencimento associado ao 

processo de escravização dos povos africanos para o Brasil, Castro (2022, p. 10) 

declara: 

 
Eles não eram “os escravos africanos que vieram ou chegaram ao Brasil”, 
como ainda ensinam nossos manuais e livros didáticos, insinuando o falso 
pressuposto de que a escravização para o negro-africano era uma condição 
natural, de nascença. Eles tornaram-se negros escravizados, indivíduos 
trazidos à força para o Brasil, e não nasceram desumanizados por ter a cor 
da pele preta, fruto do ventre do porão de um navio negreiro, estampado na 
extraordinária e dramática imagem poética de Capinan, na canção “Yáyá 
Massemba”, na voz de Maria Bethânia. Nasceram humanizados, sim, do 
ventre de uma mulher africana, mãe negra que os pariu, amamentou, e lhes 
ensinou a falar palavras que não foram perdidas ao vento, no vazio, fossem 
elas de origem banto, ewe-fon ou nagô-yorubá. No Brasil, quando essas 
vozes começaram a falar a língua de Luís de Camões, o poeta maior da 
língua portuguesa seiscentista, transformaram-na no “berço esplêndido” do 
português brasileiro como território de pertencimento e de identidade nacional 
do seu povo. 
 

Durante toda a história do Brasil, os povos africanos tiveram um impacto 

significativo no enriquecimento do vocabulário da LP. Embora a influência africana 

tenha se estendido por várias partes do Brasil, algumas regiões receberam 

contribuições linguísticas mais notáveis devido à alta concentração de populações 

africanas e às peculiaridades de suas culturas e línguas. Sobre os aportes negro- 

africanos no português, Castro (2022) sustenta que: 

 
Se a profundeza sincrônica revela uma antiguidade diacrônica, datam desse 
período os aportes léxicos negro-africanos que estão de tal maneira 
integrados ao sistema linguístico do português que formam diferentes 
derivados portugueses a partir de uma mesma raiz, geralmente de base 
banto. Visto por outro plano, sincronicamente, a constatação desse fato já 
denuncia a maior antiguidade e a integração dos aportes linguísticos de 
substrato banto no português do Brasil. Esses aportes, no processo de 
integração morfológica e fonológica em contato com o português, sofreram a 
perda da tonalidade – as línguas subsaarianas são tonais – e viram os seus 
limites morfológicos (.) desaparecerem, como, por exemplo, no caso dos 
lexemas do banto, todos compostos de um conjunto prefixal (pf), de um 
radical (rad) e eventualmente de um sufixo (sf), reinterpretados como se 



39  

fossem formados de um radical único, enlarguecido (Castro, 2022, p. 119). 
 

O Nordeste do Brasil recebeu uma grande quantidade de africanos 

escravizados, especialmente nas plantações de cana-de-açúcar. Cidades como 

Salvador (BA), Recife (PE) e Olinda (PE) destacaram-se como centros cruciais de 

trocas culturais e linguísticas, onde as influências africanas se refletiram no 

vocabulário e nas tradições culturais. Por outro lado, Minas Gerais, devido à 

mineração e à formação de quilombos, também recebeu contribuição dos povos 

africanos. Cidades históricas como Ouro Preto, Mariana, entre outras áreas de 

mineração, foram moldadas pelas línguas e culturas africanas. 

O Rio de Janeiro, capital tanto do Brasil colonial quanto do Império, foi 

profundamente influenciado pela presença africana. A chegada de escravizados 

africanos à cidade enriqueceu o vocabulário carioca. Na Bahia, especialmente em 

Salvador, a influência dos povos africanos foi notável devido à sua história como ponto 

de entrada de escravizados, o que preservou diversas tradições culturais africanas na 

região. Em Pernambuco, em cidades como Recife e Olinda, a influência africana foi 

rica, especialmente devido às plantações de cana-de-açúcar. Nessas regiões 

nordestinas, as contribuições linguísticas dos africanos também foram significativas, 

graças à presença de plantações e atividades econômicas relacionadas à escravidão. 

O reconhecimento das contribuições africanas ao PB foi retardado, segundo Bagno 

(2016) em O impacto das línguas bantas na formação do português brasileiro, devido 

ao racismo: 

 
Durante muitas e muitas décadas, o impacto dos falantes de origem africana 
sobre a formação do português brasileiro foi ou simplesmente negado ou 
reduzido a aspectos caricaturais, como as recorrentes listas de palavras de 
origem africana introduzidas na nossa língua. Só muito recentemente, menos 
de trinta anos na verdade, é que um novo impulso de pesquisa tem lançado 
luzes cada vez mais fortes sobre o que podemos agora chamar sem rodeios 
de origens africanas do português brasileiro ou, como sugere o título de um 
livro importante sobre o assunto, o português afro-brasileiro (Lucchesi, Baxter 
e Ribeiro, 2009). Cada vez mais autores reconhecem que as diferenças 
marcantes entre o português brasileiro e a língua da qual ele se originou – o 
português europeu em sua fase de transição do período medieval para o 
moderno – se devem primordialmente ao multilinguismo que caracterizou a 
história do Brasil na maior parte do período colonial. A dispersão pelo território 
brasileiro de milhões de negros escravizados, falantes de muitas línguas 
diferentes, não pode ter deixado de incidir fortemente sobre o 
desenvolvimento do português brasileiro (Bagno, 2016, p. 20). 
 

É fundamental destacar que as influências linguísticas dos povos africanos não 

se restringiram a essas áreas específicas, mas se estenderam a outras partes do 

Brasil devido à migração, ao comércio interno e à interação cultural. Conforme declara 



40  

Castro (2022) acerca da diversidade de povos bantos dentro das senzalas: 

 
É possível que esse dialeto, sob a forma de dialetos rurais, estendera-se em 
campos circunvizinhos ao encontro da “língua geral”, por efeito da 
interferência linguística banto num contexto multilíngue, consequência do 
largo alcance territorial da distribuição humana do povo banto durante o 
povoamento do Brasil colonial, bem demostrado pelo lexema banto quilombo 
para denominar as inúmeras revoltas que foram por eles promovidas. Ao 
longo do tempo, o conjunto desses fatores de natureza histórica e 
etnolinguística, provavelmente, favoreceu a ampla ocorrência dos traços 
comuns que se mostram na variedade não padrão do português europeu dos 
falares rurais e da linguagem coloquial urbana em todo o território brasileiro, 
sobretudo entre a população menos escolarizada, sem implicar a 
necessidade de uma língua crioula como antecessora (Castro, 2022, p. 199). 
 

A influência africana no vocabulário brasileiro é vasta e se reflete em termos, 

expressões, nomes de alimentos, animais, objetos e práticas religiosas, entre outros 

aspectos da cultura nacional. Essa influência é resultado da presença dos povos 

africanos, especialmente os de origem Banto e Iorubá, no Brasil desde o século XVI. 

A adaptação cultural e linguística desses africanos levou à assimilação de novas 

palavras, que passaram a compor a LP brasileira. 

  



41  

2 O LÉXICO: CONCEITOS E PERSPECTIVAS 

 

 

O léxico, enquanto componente fundamental da linguagem, representa o 

conjunto de unidades lexicais que compõem uma língua, abrangendo tanto palavras 

quanto expressões idiomáticas, neologismos e termos técnicos. A compreensão do 

léxico é essencial para a análise linguística, pois ele reflete a estrutura linguística, os 

aspectos socioculturais e históricos de uma comunidade de falantes. Este capítulo tem 

como objetivo apresentar uma discussão sobre o conceito de léxico, suas definições 

e implicações teóricas, bem como introduzir a especificidade do léxico afro-brasileiro. 

Para abordar as discussões que permeiam o entorno do léxico, optamos pelas 

pesquisadoras Biderman (1996, 2001a, 2001b, 2001c) e Antunes (2005, 2007, 2012), 

em razão das contribuições que cada uma apresenta abordando questões 

relacionadas a significação, relações entre palavras e processos cognitivos.  

Biderman (1996, 2001a, 2001b, 2001c), renomada pesquisadora brasileira, 

dedicou-se ao estudo do léxico. Ela considerava o léxico um elemento central da 

língua, sempre escrevendo “Léxico” com letra maiúscula para enfatizar sua relevância. 

Além de pesquisadora, também foi lexicógrafa, contribuindo para a elaboração e a 

publicação de diversos dicionários. Seu trabalho ajudou a consolidar as Ciências do 

Léxico no Brasil. Suas reflexões teóricas abordam aspectos metodológicos na 

elaboração de dicionários e a compreensão das palavras em seu contexto cultural e 

histórico. A autora também orientou várias dissertações de mestrado e teses de 

doutorado, influenciando uma nova geração de pesquisadores do léxico. 

Por sua vez, Antunes (2005, 2007, 2012) concentrou-se na aplicação prática 

do léxico no ensino. Ela criticava a abordagem reduzida do léxico nas aulas de LP, 

considerando-o muitas vezes secundário e insuficientemente explorado. Sua pesquisa 

é intrinsecamente ligada à didática e à LA. Essa autora buscava formas eficazes de 

ensinar vocabulário aos alunos, tornando o léxico mais acessível e relevante em sala 

de aula. Enquanto Biderman focava a pesquisa teórica e a lexicografia, Antunes 

priorizava a prática pedagógica. 

A combinação das teorias de Biderman (1996, 2001a, 2001b, 2001c) e Antunes 

(2005, 2007, 2012) oferece uma visão abrangente e humanizada do léxico, 

contribuindo para o desenvolvimento de habilidades de análise linguística e 

consciência crítica da linguagem. O estudo do léxico sob essa perspectiva nos permite 



42  

compreender melhor a diversidade da linguagem humana, em especial, a afro-

brasileira. 

 

2.1 DEFINIÇÃO DE LÉXICO 

 

Nesta subseção, analisamos as definições do léxico propostas por diferentes 

estudiosos, destacando suas colaborações para a linguagem e a comunicação. 

Exploramos as perspectivas individuais desses autores, cada um oferecendo uma 

compreensão particular sobre o léxico. O léxico, como o inventário de todas as 

unidades lexicais de uma língua, abrange palavras, relações e significados, sendo 

fundamental para a linguagem humana. 

Para Biderman (2001c, p. 153), o léxico “[...] se relaciona com a cognição da 

realidade e com o processo de nomeação que se cristaliza em palavras e termos”. A 

autora destaca a importância do contexto na definição e no uso das unidades lexicais, 

enfatizando a interação entre significado e uso. No âmbito semântico, o léxico abrange 

o significado das palavras, as relações entre elas em diferentes contextos. A 

compreensão dos significados é fundamental para a interpretação precisa das 

mensagens, pois permite que os falantes decodifiquem as intenções e os sentidos por 

trás das palavras. 

Em paralelo, o léxico também incorpora elementos pragmáticos, ou seja, as 

regras e convenções que orientam o uso das palavras em situações específicas. 

Essas regras determinam a escolha das palavras adequadas, a construção de frases 

coerentes e a adaptação da linguagem ao contexto social e cultural em que a 

comunicação ocorre. Sobre léxico, Biderman (2001b) esclarece que: 

 
O Léxico de qualquer língua constitui um vasto universo de limites imprecisos 
e indefinidos. Abrange todo o universo conceptual dessa língua. Qualquer 
sistema léxico é a somatória de toda experiência acumulada de uma 
sociedade e do acervo de sua cultura através das idades. Os membros dessa 
sociedade funcionam como sujeitos-agentes, no processo de perpetuação e 
re-elaboração contínua do Léxico de sua língua. Nesse processo em 
desenvolvimento, o Léxico, se expande, se altera, e, às vezes, se contrai. As 
mudanças sociais e culturais acarretam alterações nos usos vocabulares; daí 
resulta que unidades ou setores completos do Léxico podem ser 
marginalizados, entrar em desuso e vir a desaparecer. Inversamente, porém, 
podem ser ressuscitados termos que voltam à circulação, geralmente com 
novas conotações. Enfim, novos vocábulos, ou novas significações de 
vocábulos já existentes, surgem para enriquecer o Léxico (Biderman, 2001b, 
p. 178). 
 

A combinação de aspectos semânticos e pragmáticos no léxico permite que os 



43  

falantes se comuniquem de forma eficaz, transmitindo seus pensamentos, ideias e 

sentimentos com clareza e precisão. O léxico está intrinsecamente ligado à nossa 

compreensão da realidade e ao processo de nomeação, que se manifesta nas 

palavras e nos termos que usamos. Biderman (2001b) compara o universo conceitual 

de uma língua a um sistema organizado e estruturado de categorias – o que nos leva 

a supor que, na sala de aula, a compreensão do léxico é fundamental para desenvolver 

habilidades de comunicação, leitura e escrita, permitindo que os alunos expressem 

suas ideias de maneira mais precisa e eficaz. Ao dominar o léxico, os indivíduos 

ampliam suas possibilidades de expressão, enriquecem seu repertório linguístico e 

constroem pontes de comunicação mais sólidas. 

A LP, como um organismo vivo em constante mutação e atualização (Antunes, 

2012), reflete as mudanças sociais, culturais e tecnológicas de forma dinâmica. Nesse 

contexto, as palavras de origem africana que compõem o léxico brasileiro também 

sofrem transformações ao longo do tempo. Sobre léxico, Antunes (2005) acrescenta 

que: 

 
O léxico é um componente essencial da língua, abrangendo todas as palavras 
e expressões utilizadas pelos falantes, incluindo as variantes regionais e 
contextuais. Como um espelho da cultura, o léxico reflete a história e a 
memória de um povo, sendo influenciado por fatores históricos, sociais e 
culturais (Antunes, 2005, p. 47). 
 

As palavras de origem africana, presentes no PB desde a época da 

colonização, foram gradualmente incorporadas à língua. Muitas delas, ao longo dos 

séculos, sofreram adaptações fonéticas, semânticas e ortográficas, fundindo-se ao 

léxico geral da língua. Ferreira (1986) apresenta as palavras “candomblé", da língua 

iorubá "candomblé", que significa "casa de dança"; "capoeira", da língua banto 

"kapoera", que significa "dançar em roda"; "samba": da língua banto "samba", que 

significa "dançar ao som de tambores". Essas mudanças demonstram a vitalidade do 

léxico, que se adapta às novas realidades e reflete a riqueza cultural da Língua 

Portuguesa. 

Sob a perspectiva de Antunes (2005, 2007, 2012), podemos afirmar que léxico 

é um componente essencial da língua, engloba a totalidade de palavras e expressões 

utilizadas pelos falantes, incluindo as variantes regionais e contextuais. Como um 

espelho da cultura, o léxico reflete a história e a memória de um povo, sendo moldado 

por fatores históricos, sociais e culturais. As palavras, em constante evolução, são 

pontes que nos conectam ao passado, ao presente e ao futuro, transmitindo saberes 



44  

e experiências. O léxico é um retrato fiel da cultura, revelando costumes, crenças, 

valores e visão de mundo de um povo. 

Embora as abordagens e as perspectivas dos estudiosos citados apresentem 

enfoques e particularidades, suas definições de léxico convergem em pontos 

fundamentais. Para todos, o léxico constitui o conjunto de palavras e expressões que 

compõem uma língua, englobando o vocabulário em uso comum, suas variações 

morfológicas e semânticas. Além disso, reconhecem a natureza dinâmica do léxico, 

que evolui e se adapta conforme as necessidades comunicativas e contextuais dos 

falantes. A dimensão sociocultural é igualmente ressaltada, evidenciando que o léxico 

reflete a riqueza e a diversidade cultural de uma comunidade linguística. Essas 

definições sublinham a complexidade e a importância do léxico, tanto como um 

inventário de unidades lexicais quanto como um fenômeno em constante 

transformação, influenciado por fatores históricos, sociais e culturais. 

No âmbito da LP, o léxico abrange desde termos técnicos e científicos até 

expressões coloquiais e gírias, englobando um universo de palavras que se articulam 

e se transformam ao longo do tempo. Conclui Biderman (2001a, p. 178): “[...] ao fim e 

ao cabo, o universo semântico se estrutura em torno de dois polos opostos: o indivíduo 

e a sociedade. Dessa tensão em movimento se origina o Léxico”. 

É importante ressaltar que o léxico não se confunde com o vocabulário 

individual de um falante. O vocabulário representa o conjunto de palavras que um 

indivíduo domina e utiliza em seu cotidiano, sendo apenas uma pequena fração do 

léxico total da língua. Biderman (1996, p. 32) diferencia: “[...] léxico é o conjunto 

abstrato das unidades lexicais da língua; vocabulário é o conjunto das realizações 

discursivas dessas mesmas unidades”. Cada palavra no léxico possui características 

próprias, como sua classe gramatical, categoria semântica, frequência de uso e 

etimologia – a origem histórica da palavra. 

O léxico afro-brasileiro constitui uma parte vital do PB, refletindo a influência 

das línguas africanas trazidas pelos povos escravizados durante o período colonial. 

Assim, examinamos aqui características e particularidades do léxico afro-brasileiro, 

abordando suas origens, os processos de incorporação e adaptação ao português, e 

seu impacto na identidade cultural e linguística do País. Através da análise de palavras 

e expressões de origem africana, torna-se possível entender como essas 

contribuições enriqueceram o vocabulário brasileiro, integrando-se de forma indelével 

ao nosso cotidiano e manifestando-se em diversos âmbitos, como a culinária, a 



45  

religião, a música e outras práticas culturais. 

 

2.2 O LÉXICO AFRO-BRASILEIRO 

 

Este subtítulo se concentra na especificidade do léxico afro-brasileiro, 

explorando suas origens, influências culturais e sociais, e sua importância na 

constituição da identidade linguística brasileira. São analisados os processos de 

incorporação e adaptação de palavras de origem africana no português do Brasil, além 

de estudos de caso que ilustram a riqueza e a diversidade desse léxico. 

Conforme já dito, o léxico afro-brasileiro, como um caleidoscópio de palavras e 

expressões vibrantes, reflete a influência da cultura africana na formação da LP no 

Brasil. Essa contribuição linguística, enraizada em diversas línguas africanas, 

principalmente iorubá, banto e quimbundo, transcende o mero vocabulário, 

constituindo-se como um testemunho vivo da história e da cultura afro-brasileira (Silva, 

2001). 

Assim, as palavras de origem africana, como notas musicais em uma sinfonia, 

foram incorporadas ao PB ao longo dos séculos, através do contato direto entre 

falantes de diferentes línguas, do processo de crioulização e da influência cultural 

africana em diversos aspectos da vida social brasileira (Castro, Y., 2012). 

 

2.3 ORIGENS E INFLUÊNCIAS CULTURAIS 

 

O léxico afro-brasileiro é um misto de palavras e expressões que refletem a 

influência da cultura africana na formação da Língua Portuguesa no Brasil. Essa 

herança linguística tem suas raízes em diversas línguas africanas, principalmente 

iorubá, banto e quimbundo, trazidas ao Brasil pelos povos africanos que foram 

escravizados durante o período colonial. 

O reconhecimento e a valorização do léxico afro-brasileiro são imprescindíveis 

para a construção de uma sociedade mais justa e inclusiva. Ao reconhecer a 

contribuição africana na formação da Língua Portuguesa brasileira, celebramos a 

diversidade cultural e linguística que compõe a identidade do nosso País (Carvalho, 

2019). 

O estudo do léxico afro-brasileiro nos permite compreender melhor a história e 

a cultura do Brasil, além de enriquecer nosso vocabulário e nossa capacidade de 



46  

expressão (Silva, 2001). 

 

2.4 PROCESSOS DE INCORPORAÇÃO E ADAPTAÇÃO 

 

Como já mencionado, as palavras de origem africana foram incorporadas ao 

PB através de diversos processos, que abordamos a seguir. 

O contato direto entre falantes de português e de diversas línguas africanas 

durante o período colonial foi um fator fundamental para a incorporação de palavras 

africanas ao português brasileiro. Essa interação linguística permitiu o intercâmbio de 

vocabulário e a adaptação das palavras africanas ao sistema fonético e gramatical do 

português (Carvalho, 2019). 

 
A crioulização, entendida como o processo de formação de uma nova língua 
a partir do contato intenso entre línguas diferentes, foi um dos mecanismos 
que permitiram a incorporação de elementos lexicais, fonológicos e sintáticos 
das línguas africanas ao português brasileiro. Essa influência é perceptível 
em palavras do cotidiano, na musicalidade da fala e em construções 
gramaticais típicas do português falado no Brasil (Avelar; Galves, 2014, p. 
243). 
 

A influência cultural africana em diversos aspectos da vida social brasileira, 

como a culinária, a música, a religião e as artes, possibilitou a integração de palavras 

africanas ao PB. Palavras relacionadas a essas áreas culturais, como "acarajé", 

"samba" e "macumba", ilustram a profunda influência da cultura africana na Língua 

Portuguesa falada no Brasil (Souza; Guasti, 2018). 

Palavras como "capoeira", "acarajé", "dendê", "macumba" e "samba" 

exemplificam a integração da cultura africana à LP e à identidade brasileira (Silva, 

2001; Carvalho, 2019). 

As palavras de origem africana que foram incorporadas ao português brasileiro 

sofreram diversas adaptações para se adequar ao sistema linguístico português. Tais 

adaptações ocorreram nos níveis fonético, semântico e gramatical, demonstrando a 

plasticidade da língua e a influência cultural africana na formação do português 

brasileiro. 

As adaptações fonéticas referem-se às mudanças nos sons das palavras 

africanas ao serem incorporadas ao PB – mudanças que podem ser explicadas por 

diversos fatores, como a diferença entre os sistemas fonológicos das línguas africanas 

e do português, a influência da pronúncia dos falantes portugueses e a necessidade 

de adequar as palavras à sonoridade do PB. Seguindo as transformações lexicais 



47  

ocorridas, podemos nos atentar a quilombo, que possui origem banto "kilombo", com 

adaptação da consoante final (Silva, 2001, p. 28); samba, de origem banto "samba", 

com adaptação da consoante inicial (Carvalho, 2019, p. 12); e macumba, que é de 

origem banto "makumba", com adaptação da consoante inicial e da vogal final (Silva, 

2001, p. 30). 

As adaptações semânticas referem-se às mudanças no significado das 

palavras africanas ao serem incorporadas ao PB, alterações as quais podem ocorrer 

por diversos motivos, como a necessidade de adaptar o significado ao contexto 

cultural brasileiro, a influência da LP ou a evolução do significado original ao longo do 

tempo. As adaptações semânticas observadas têm destaque para moqueca: origem 

iorubá "mókèka", que significa "comida cozida", com ampliação do significado no 

português brasileiro (Silva, 2001, p. 32); candomblé, de origem banto "kandomblé", 

que significa "casa de dança", com mudança de significado no português brasileiro 

(Carvalho, 2019, p. 15); e atabaque: origem iorubá "àtàbakè", que significa "tambor", 

com mudança de significado no português brasileiro (Silva, 2001, p. 34). 

As adaptações gramaticais referem-se às mudanças na flexão e na estrutura 

das palavras africanas ao serem incorporadas ao português brasileiro. Essas 

mudanças são necessárias para que as palavras se adéquem às regras gramaticais 

do português, como a concordância de gênero e número, a conjugação de verbos e a 

formação de palavras compostas. Gramaticalmente, atentamos às palavras capoeira 

de origem banto "kapoera", com adição do artigo feminino "a" e da terminação "-a" 

para indicar gênero feminino (Silva, 2001, p. 36); afoxé, de origem iorubá "àfọṣé", com 

adição do artigo masculino "o" para indicar gênero masculino (Carvalho, 2019, p. 18), 

malandro, de origem banto "malandro", com flexão de gênero e número para se 

adequar ao português brasileiro (Silva, 2001, p. 38). 

As adaptações fonéticas, semânticas e gramaticais das palavras africanas ao 

PB demonstram a dinâmica e a flexibilidade da língua, que se transforma e se 

enriquece com o contato entre diferentes culturas. Essas adaptações são essenciais 

para a compreensão da história e da cultura afro-brasileira, além de contribuir para a 

diversidade linguística do português brasileiro. 

A riqueza e a diversidade do léxico afro-brasileiro podem ser observadas em 

diversos estudos de caso. Palavras como "capoeira", "acarajé", "dendê", "macumba" 

e "samba" são apenas alguns exemplos de como a cultura africana se integrou à 

Língua Portuguesa e à identidade brasileira. 



48  

A análise de expressões como "malandro", "moleque" e “menino” como 

sinônimos demonstra como palavras de origem africana podem assumir novos 

significados e varações no contexto brasileiro, refletindo as relações sociais e culturais 

do País. No Brasil, "malandro" frequentemente se refere a uma pessoa que vive de 

maneira astuta e esperta, muitas vezes evitando o trabalho árduo e usando a 

esperteza para tirar vantagem de situações ou de outras pessoas. Essa definição tem 

raízes no imaginário cultural brasileiro, especialmente associado ao samba e à 

malandragem carioca, em que o malandro é visto como um personagem arguto, 

charmoso e cheio de artimanhas. Historicamente, o malandro é uma figura associada 

ao subúrbio e à boêmia do Rio de Janeiro no início do século XX. Ele é visto como 

alguém que desafia as normas sociais e vive de pequenas trapaças, sempre de 

maneira engenhosa. A figura do malandro é apresentada em diversas músicas, filmes 

e peças de teatro no Brasil, simbolizando resistência e criatividade na adversidade. 

Em um sentido mais pejorativo, "malandro" pode descrever alguém que age de 

maneira desonesta ou aproveitadora, enganando os outros para benefício próprio. 

Neste caso, o termo pode apresentar uma forte carga negativa, implicando falta de 

ética e moralidade. No uso coloquial, chamar alguém de malandro pode também ser 

uma forma leve e até carinhosa de reconhecer a esperteza e a sagacidade da pessoa, 

sem necessariamente atribuir uma conotação negativa. 

A palavra "moleque" tem origem no termo de origem africana "muleke", que era 

usado para se referir a meninos escravizados no Brasil colonial. Com o tempo, o termo 

evoluiu e se incorporou ao português brasileiro, adquirindo novas conotações. A 

palavra "moleque" possui múltiplas conotações e significados, que variam conforme o 

contexto em que é utilizada. Em muitos contextos informais no Brasil, "moleque" é 

utilizado para se referir a um menino ou garoto, geralmente de maneira afetuosa ou 

casual. Pode ser sinônimo de criança do sexo masculino, sem implicações negativas. 

Em outras situações, "moleque" pode descrever alguém, geralmente um menino ou 

jovem, que é travesso, arteiro ou danado, implicando comportamento indisciplinado 

ou desobediente. "Moleque" também pode ser usado de forma pejorativa para se 

referir a alguém que é considerado malcomportado, irresponsável ou imaturo, 

independentemente da idade. 

A palavra "menino" é uma forma mais direta e universal de se referir a uma 

criança do sexo masculino. Diferentemente de termos como "moleque," que podem 

ter conotações variadas dependendo do contexto, "menino" é geralmente neutra e 



49  

clara. Em seu sentido mais básico e universal, "menino" refere-se a uma criança do 

sexo masculino. É um termo amplamente aceito e utilizado em contextos formais e 

informais. Diferentemente de termos como "moleque," que podem ter conotações 

específicas ou pejorativas, "menino" tende a ser mais neutro e afetuoso, sem implicar 

comportamento travesso ou desobediente. Em diferentes regiões do Brasil, "menino" 

pode ser utilizado de formas ligeiramente diferentes, mas sua essência como termo 

para uma criança do sexo masculino permanece consistente. 

Analisando outra palavra, temos que, no período do Brasil colonial, o termo "bá" 

era frequentemente utilizada para se referir às amas-de-leite, geralmente mulheres 

negras escravizadas, responsáveis por amamentar e cuidar dos filhos de seus 

senhores. Essas mulheres desempenhavam um papel crucial nas casas grandes, 

sendo encarregadas não apenas da alimentação, mas também dos cuidados diários 

e da educação inicial das crianças brancas da elite colonial. A relação entre a ama-de-

leite e as crianças de quem ela cuidava era muitas vezes próxima e afetuosa, e a 

designação "bá" refletia essa intimidade e o papel materno que essas mulheres 

assumiam na vida das crianças, apesar das circunstâncias opressivas da escravidão. 

Assim, a figura da "bá" simboliza tanto a contribuição inestimável das mulheres negras 

na sociedade colonial quanto a complexa dinâmica de poder e afeto que caracterizava 

essas relações. 

A palavra "babá" tem uma origem profunda e significativa no português afro- 

brasileiro, derivada do iorubá, uma das línguas africanas trazidas ao Brasil pelos 

escravizados. No iorubá, "babá" significa "pai" ou "pai mais velho", mas no contexto 

brasileiro, especialmente no português afro-brasileiro, a palavra foi adaptada para 

designar uma cuidadora de crianças. Essa evolução semântica reflete a importância 

cultural e social das tradições africanas na formação da língua e da cultura brasileiras. 

A forma reduzida "bá", frequentemente usada de maneira afetuosa por crianças, 

preserva essa herança linguística e cultural. Assim, tanto "babá" quanto "bá" são 

testemunhos da influência africana no vocabulário brasileiro, demonstrando como a 

Língua Portuguesa no Brasil foi enriquecida por essas contribuições culturais. 

Palavras como "capoeira" (dança e luta brasileira de origem africana), "acarajé" 

(bolinho de feijão frito típico da culinária baiana), "dendê" (azeite de palma utilizado na 

culinária afro-brasileira), "macumba" (religião afro-brasileira) e "samba" (ritmo musical 

afro-brasileiro) exemplificam a integração da cultura africana à Língua Portuguesa e à 

identidade brasileira (Silva, 2001; Carvalho, 2019). A análise de expressões como 



50  

"malandro" (indivíduo astuto e esperto), "moleque" (jovem ou menino) e “babá” revela 

como palavras de origem africana podem assumir novos significados e variar no 

contexto brasileiro, espelhando as relações sociais e culturais do País (Silva, 2001). 

 

2.5 IMPORTÂNCIA NA CONSTITUIÇÃO DA IDENTIDADE LINGUÍSTICA 

BRASILEIRA 

 

Estudar, reconhecer e valorizar o léxico afro-brasileiro nos possibilita 

compreender melhor a história e a cultura do Brasil, enriquece nosso vocabulário e 

nossa capacidade de expressão, além de apresentar um vasto campo de pesquisa a 

ser explorado. A investigação sobre a história e a etimologia das palavras, a análise 

de sua presença em diferentes gêneros textuais e a compreensão de suas nuances 

socioculturais são apenas alguns exemplos de temas que podem ser aprofundados 

em pesquisas futuras (Carvalho, 2019). 

O aprofundamento do estudo do léxico afro-brasileiro permitirá uma 

compreensão mais abrangente da história, da cultura e da identidade brasileira, 

promovendo o diálogo intercultural e a construção de uma sociedade mais justa e 

inclusiva (Silva, 2001). 

Durante o período colonial brasileiro, a chegada dos africanos escravizados 

teve um impacto profundo na formação da sociedade e da cultura do País. Esses 

indivíduos trouxeram consigo uma riqueza de experiências, línguas, crenças e 

tradições, que se entrelaçaram com as realidades já existentes no Brasil. Os africanos 

da África Ocidental constituíam uma parcela significativa dos escravizados trazidos 

para o Brasil, pertencendo a diversas etnias e culturas, como Yoruba, Ashanti e 

Mandinga. Suas características distintas influenciaram profundamente a formação da 

identidade afro-brasileira. 

Os Yoruba, originários da região que hoje compreende a Nigéria e o Benin, 

trouxeram consigo uma tradição religiosa, com divindades (orixás) e rituais que se 

fundiram com elementos indígenas e europeus no Brasil. Os Ashanti, provenientes da 

atual Gana, eram conhecidos por sua organização social, seu artesanato e 

habilidades agrícolas, deixando influências na música e na dança afro-brasileira. Já 

os Mandinga, originários da região que abrange Guiné, Senegal e Mali, trouxeram 

consigo uma tradição oral rica em histórias e poesia. 

Além disso, os bantos, vindos principalmente de Angola, Congo e Moçambique, 



51  

também desempenharam um papel fundamental na diáspora africana para o Brasil. 

Sua língua influenciou o vocabulário e a fonética do PB, e a religião de matriz africana, 

o candomblé, tem raízes bantas. A cerâmica, a tecelagem e as práticas agrícolas dos 

bantos também deixaram marcas na cultura material brasileira.  



52  

3 INTERAÇÕES ENTRE LINGUÍSTICA APLICADA, VARIAÇÃO LINGUÍSTICA E O 

ESTUDO DAS PALAVRAS DE ORIGEM AFRICANA NA LÍNGUA PORTUGUESA 

 

 

A Linguística Aplicada, como campo de estudo voltado para a aplicação prática 

dos princípios linguísticos em situações do mundo real, oferece uma lente valiosa para 

examinar a linguagem em ação no estudo das palavras de origem africana na LP. 

Promovendo diálogos entre teoria e prática, acerca da confluência de línguas negro-

africanas com o português europeu antigo, Castro (2001) afirma que: 

 
Iniciado o tráfico entre Brasil e África, já na primeira metade do século XVI 
observou-se a confluência de línguas negro-africanas com o português 
europeu antigo. A consequência mais direta desse contato linguístico e 
cultural foi a alteração da língua portuguesa na colônia sul-americana e a 
subsequente participação de falantes africanos na construção da modalidade 
da língua e da cultura representativas do Brasil (Castro, 2001, p. 4). 
 

A LA, como disciplina interdisciplinar, investiga o significado e a estrutura das 

palavras, assim como analisa de que forma essas palavras são adquiridas, usadas e 

ensinadas em contextos reais, podendo promover uma conexão intrínseca com a 

riqueza linguística e cultural trazida pelos africanos ao Brasil. 

Assim, no âmbito da LA, estudiosos exploram as estratégias de ensino para 

palavras de origem africana, reconhecendo a importância de transmitir seu significado 

e contextualizá-las historicamente. A análise dessas palavras, sua pronúncia e 

variação regional são temas de estudo vitais. Educadores de LP, ao aplicar princípios 

da LA, podem desenvolver métodos pedagógicos que ajudam os alunos a entenderem 

a relevância cultural dessas palavras. 

A variação linguística oriunda do uso da linguagem é um dos pontos centrais 

de investigação da LA, e o seu estudo consiste em compreender como essas palavras 

se adaptam em diferentes regiões e contextos sociais; como a variação dialetal e 

social influencia a pronúncia e o significado das palavras. Trata-se de questões 

importantes que a LA aborda, oferecendo entendimentos aos educadores que buscam 

ensinar essas palavras de maneira autêntica e contextualizada. Nesse contexto, 

conforme Naro (1981, p. 64): 

 
As variantes populares tendem a acontecer com mais frequência na fala de 
pessoas com níveis socioeconômicos mais baixos, enquanto as variantes- 
padrão, frequentemente, são encontradas mais na fala das pessoas que 
possuem níveis socioeconômicos mais altos, bem como no rádio e na 
televisão, etc.  



53  

Tendo em vista as interações entre LA e o estudo das palavras de origem 

africana, tema desta pesquisa, algumas questões surgem: como esses aprendizes 

percebem e internalizam essas palavras? Quais são as estratégias mais eficazes para 

facilitar a compreensão e o uso dessas palavras? A LA contribui para a formulação de 

abordagens pedagógicas sensíveis e inclusivas, assegurando que todos os alunos 

possam apreciar a riqueza do léxico da língua, independentemente de sua origem 

cultural? 

A variante semântico-lexical, que diz respeito ao significado e à utilização das 

palavras em diferentes contextos sociais e culturais, ganha especial destaque nessa 

análise. Compreender como os povos de matriz africana contribuíram para a 

expansão e enriquecimento do nosso léxico é uma maneira de reconhecer e valorizar 

suas vivências, saberes e expressões linguísticas, para Mattos e Silva (2004, p. 93): 

 
[...], com base em fatores sócio-históricos ou da história social brasileira, a 
“voz” africana e dos afrodescendentes, adquirindo necessariamente a língua 
dos colonizadores, a portuguesa, como língua segunda, na oralidade do 
cotidiano diversificado e multifacetado, sem o controle normativizador 
explícito da escolarização, reestruturou o português europeu, que no Brasil 
começa a chegar em 1500 e sucessivamente ao longo do período colonial e, 
no século XIX, em contingentes significativos, com a emigração. 
 

Ao explorar as contribuições lexicais dos povos de matriz africana para a cultura 

brasileira, evidenciamos a relevância do aspecto sociolinguístico desta pesquisa. 

Compreender como essas palavras e expressões se entrelaçam com o contexto 

social, as identidades e as práticas comunicativas dos falantes é fundamental para o 

entendimento de que o léxico afro-brasileiro não se limita a um conjunto de palavras, 

sendo um pilar na luta contra o racismo linguístico, que nada mais é do que a 

desvalorização, a invisibilidade e a marginalização de palavras, expressões e 

variedades linguísticas de origem africana presentes no PB. A compreensão e o 

estudo dessas contribuições, principalmente o âmbito escolar, possibilitam a 

construção de uma sociedade mais justa e intercultural. 

 

3.1 A VARIAÇÃO LINGUÍSTICA 

 

Variação linguística refere-se às diferentes formas que uma língua pode 

assumir, tanto em termos de sons (fonologia), estrutura gramatical (sintaxe) e 

significado (semântica), quanto em termos de vocabulário (lexicologia) e estilo 

(registro), entre outros aspectos linguísticos. Tais variações podem ocorrer por uma 



54  

série de motivos, como diferenças regionais, sociais, históricas e contextuais. Em 

suma, a variação linguística reconhece que não existe uma única forma "correta" de 

falar uma língua, e sim uma variedade de formas que são social e culturalmente 

determinadas, sendo todas igualmente válidas dentro de seus contextos específicos. 

A interconexão entre a variação linguística e a norma culta constitui um aspecto 

essencial da investigação linguística avançada, enriquecendo nossa compreensão 

das complexidades inerentes ao uso da língua em diferentes contextos sociais e 

culturais. A variação linguística, um fenômeno inevitável em todas as línguas, reflete 

a diversidade intrínseca das comunidades linguísticas. Ela se manifesta por meio de 

diferentes dialetos, registros, sotaques, entre outros traços linguísticos influenciados 

por fatores socioculturais, geográficos e históricos. Acerca de norma culta e popular, 

no que tange à formação linguística brasileira, no período colonial, Lucchesi; Baxter 

e Ribeiro (2009, p. 42) afirmam que: 

 
A norma culta seria, então, constituída pelos padrões de comportamento 
linguístico dos cidadãos brasileiros que têm formação escolar, atendimento 
médico hospitalar e acesso a todos os espaços da cidadania e é tributária, 
enquanto norma linguística, dos modelos transmitidos ao longo dos séculos 
nos meios da elite colonial e do Império; modelos esses decalcados da língua 
da Metrópole portuguesa. A norma popular, por sua vez, se define pelos 
padrões de comportamento linguístico da grande maioria da população, 
alijada de seus direitos elementares e mantida na exclusão e na bastardia 
social. Na medida em que grande parte de seus antepassados eram “peças” 
(seres humanos reduzidos à condição de coisa, para usufruto de seus 
senhores), deve-se pensar que esses falares se formaram no grande cadinho 
que fundiu, na fornalha da escravidão em massa, as etnias autóctones e as 
etnias africanas na forma do colonizador europeu. Dessarte, se é uma 
variedade da língua do colonizador a que se impõe na fala dos segmentos 
sociais aí formados, não se pode deixar de perceber as marcas de sua 
aquisição precária e de sua nativização mestiça. 
 

No ensino da LP, é necessário que os professores compreendam a 

complexidade da língua para além das regras gramaticais tradicionais. Uma reflexão 

acerca do estudo dos fenômenos linguísticos no ambiente escolar encontra-se 

presente em Cook-Gumperz (1987, apud Bortoni-Ricardo, 2005, p. 119): 

 
O estudo de fenômenos linguísticos no ambiente escolar deve buscar 
responder a questões educacionais. Estamos interessados em formas 
linguísticas somente na medida em que, por meio delas, podemos obter uma 
compreensão dos eventos de sala de aula e, assim, da compreensão que os 
alunos atingem. Nosso interesse reside no contexto social da cognição, em 
que a fala une o cognitivo e o social. 
 

A língua não é estática, ela evolui e se adapta aos diferentes contextos sociais 

e culturais. Nesse sentido, os professores devem reconhecer que as variações 



55  

linguísticas são parte integrante do processo comunicativo. Compreender que 

diferentes comunidades e situações propiciam variações naturais na língua é 

essencial para evitar preconceitos linguísticos e promover uma abordagem inclusiva 

no ensino. Nesse sentido, “[...] a escola deve empenhar-se também no estudo do 

léxico, do vocabulário da língua”, conforme Antunes (2007, p. 65). Cada variante 

linguística é legítima em sua própria esfera e deve ser valorizada, permitindo aos 

estudantes desenvolverem habilidades linguísticas sólidas enquanto respeitam e 

apreciam a diversidade linguística que enriquece nossa sociedade. 

Em termos práticos, ao considerar as variações linguísticas relacionadas às 

palavras de origem africana na LP, é importante observar a variação diatópica, que 

destaca as diferenças regionais na pronúncia, no significado e no uso dessas palavras. 

Por exemplo, termos como "candomblé" e "quilombo" podem ser mais comuns em 

certas regiões do Brasil, enquanto em outras podem ser menos utilizados ou ter 

significados ligeiramente diferentes. Quanto ao significado de quilombo, Santos (2018) 

destaca que: 

 
A palavra quilombo significa aldeia e agrupamento, mas também pode 
significar o corpo e o pensamento que não se reconhece como propriedade 
do outro. O quilombo atualiza-se no corpo, com novos sentidos e significados 
que circulam nas escolas de samba (como a Vai-Vai), nas casas de 
candomblé e umbanda, nos bailes black, na produção de uma imprensa 
negra, numa literatura afro-brasileira e nas congadas festejadas em vários 
estados brasileiros. 
 

Além disso, a variação diastrática revela como o contexto social influencia a 

interpretação e o uso dessas palavras. Por exemplo, o termo "axé", que originalmente 

se refere à energia positiva na religião afro-brasileira, pode ser entendido de maneira 

diferente em diferentes contextos sociais, dependendo da classe social, da idade ou 

da formação educacional do falante, conforme afirma Santos (2018), quando se refere 

à mudança do contexto cultural e às mudanças que recaem nas palavras: 

 
A cultura é algo que está no corpo, nos gestos, na memória, na forma de 
andar, no contorno das expressões verbais e não verbais, não é possível 
perdê-la, a mudança de um contexto cultural para outro acompanha 
adaptações e recriações dadas em palavras, por isso podemos falar num 
movimento de antropofagia simbólica no lugar de uma simples assimilação 
de palavras e práticas (Santos, 2018). 
 

A variação diafásica também é relevante ao considerar como o registro de 

linguagem influencia a interpretação das palavras de origem africana. Por exemplo, o 

uso de termos como "capoeira" e "macumba" pode ser mais comum em contextos 



56  

informais ou coloquiais do que em situações formais. O estigma e o preconceito 

associados a certas palavras podem ter um impacto significativo na comunicação. 

Devido à intolerância religiosa e ao preconceito, palavras como “macumba” podem 

carregar conotações negativas, visto que, segundo Lopes (2011, p. 221), pode-se 

referir a festança “[...] com cânticos e soar de tambores; festa de negros, com música 

e comida farta”. Em situações mais informais, como conversas entre amigos ou em 

comunidades afro-brasileiras, há maior flexibilidade no uso dessas palavras. No 

entanto, em contextos mais padronizados, as pessoas tendem a usar um registro mais 

neutro e evitar termos específicos de grupos culturais ou religiosos. 

A variação estilística demonstra a flexibilidade da linguagem, pois as pessoas 

ajustam seu discurso de acordo com o contexto, alternando entre estilos formais e 

informais para se adequarem a diferentes situações. Bortoni-Ricardo (2004) inclui a 

ideia de adequação linguística, enfatizando a importância de ensiná-la aos alunos. 

Isso visa conscientizá-los sobre as disparidades linguísticas, permitindo que 

desenvolvam a capacidade de monitorar e ajustar seu próprio estilo. 

Por fim, a variação diacrônica nos permite entender como as palavras de 

origem africana foram incorporadas e modificadas ao longo do tempo na LP. Por 

exemplo, termos como "berimbau" e "mingau" podem ter sofrido alterações fonéticas 

e semânticas desde sua introdução no Brasil durante o período colonial, refletindo 

mudanças históricas na língua e na sociedade. Nesse sentido, Santos (2018) declara 

que: 

 
As línguas mudam ao acompanharem a história dos seus falantes, essa é a 
história da língua portuguesa em solo brasileiro, ela também pode adaptar-se 
às novas relações linguísticas e culturais. No Brasil, a manutenção da 
estrutura latina da língua portuguesa não a impediu de acolher uma nova 
sonoridade em relação à sua matriz e incorporar um grande vocabulário de 
palavras que veio de outras línguas (Santos, 2018). 
 

As diferentes formas de variação fornecem uma compreensão mais profunda 

da diversidade e da complexidade das palavras de origem africana, destacando sua 

importância cultural e histórica na identidade linguística do País. A variação diacrônica 

nos permite, assim, explorar as transformações lexicais que ocorreram na LP devido 

às influências africanas, desde os primórdios da colonização até a atualidade. É nessa 

variação que podemos rastrear a transformação e a permanência das contribuições 

lexicais africanas, examinando como esses termos foram adaptados, integrados e, em 

alguns casos, modificados ao longo do tempo. 



57  

Seguindo a tendência de mutabilidade da língua, Santos (2018) destaca 

palavras que sofreram alteração de significado com o tempo: 

 
Em sua língua de origem, por exemplo, a palavra beleléu, encontrada na 
expressão da gíria paulista “ir para o beleléu”, nomeava um local que 
compreendemos no Brasil por cemitério, e a palavra samba significava um 
ato de oração [...] banguela se referia na origem ao nome de uma etnia 
africana conhecida como benguelas; macumba era um instrumento musical; 
a palavra ginga referia-se ao nome de uma rainha de Matamba (região 
Banto); e quindim, da ideia original de delicadeza, tornou-se um doce feito 
com ovos, coco e açúcar (Santos, 2018). 
 

Estudiosos brasileiros, como Duek, em sua obra Dicionário do Quilombo: 

Palavras usadas pelos negros nas senzalas e que foram consagradas no vocabulário 

atual (2002), dedicaram-se a documentar essas contribuições lexicais, revelando a 

riqueza do léxico africano presente no português. Além disso, autores como Lopes, 

em Dicionário Banto do Brasil (2003), destacam a influência direta das línguas 

africanas, especialmente as pertencentes ao tronco banto, em palavras e expressões 

do português falado no Brasil. 

Historicamente, as interações entre os africanos escravizados e os 

colonizadores portugueses ocorreram em um contexto de opressão e assimilação 

cultural, criando um terreno fértil para a emergência de uma variedade de línguas 

crioulas e dialetos. Culturalmente, tais interações refletem as diferentes origens 

étnicas dos escravizados africanos, bem como as influências das culturas indígenas 

e europeias presentes no Brasil colonial. 

Em especial, as práticas linguísticas dos povos africanos, permeadas por ricas 

tradições orais e rituais, encontraram-se com os padrões linguísticos dos 

colonizadores, resultando em uma fusão única de vocabulário, gramática e pronúncia. 

Além disso, as línguas crioulas e pidgin7, que surgiram como formas de comunicação 

entre as diferentes comunidades de línguas maternas, também desempenharam um 

papel significativo na formação da LP no Brasil. 

Do ponto de vista linguístico, as transformações que emergiram desse 

cruzamento refletem a adaptabilidade e a resiliência das línguas em face das 

mudanças sociais e culturais. Elementos fônicos, sintáticos e lexicais foram 

                                                   
7 Línguas crioulas e pidgin são formas de comunicação que surgem em contextos de contato linguístico, 

mas diferem em sua complexidade e estabilidade. Um pidgin é uma língua simplificada que se 
desenvolve quando grupos linguísticos diferentes precisam se comunicar, mas não têm uma língua 
comum. Geralmente, os pidgins têm vocabulário e gramática básicos e são usados para fins de 
comércio ou interação temporária (Holm, 1988, adaptação e tradução nossas). 



58  

incorporados e modificados, criando um léxico rico e expressivo que captura, ademais, 

a luta e a sobrevivência das comunidades afro-brasileiras ao longo da história. 

Mergulhamos, com isso, nas narrativas vivas da diáspora africana e sua influência 

duradoura sobre a língua e a cultura brasileiras. 

Esta pesquisa possibilita a compreensão da linguística histórica, por resgatar 

parte da história e da resiliência das comunidades afro-brasileiras em meio às 

adversidades no Brasil colonial, que repercute até a contemporaneidade. Ou seja, a 

resistência linguística em questão manifestou-se em expressões, ritmos e 

características singulares de fala, que persistiram ao longo do tempo e se integraram 

de maneira intrínseca à LP. 

O isolamento geográfico em diferentes regiões do Brasil também desempenhou 

um papel significativo na diversificação da LP no Brasil. Grupos de escravizados em 

áreas distintas tiveram interações limitadas entre si e com os falantes nativos de 

português. Esse isolamento permitiu o florescimento de características linguísticas 

próprias em cada região, resultando em uma riqueza de dialetos8 e expressões únicas, 

moldadas pelas experiências e culturas locais. 

Além disso, a posição social dos escravizados e sua interação com os 

colonizadores influenciaram a adoção de elementos linguísticos específicos. Aqueles 

que estavam mais em contato com os colonizadores, muitas vezes devido a atividades 

laborais ou interações cotidianas, tendiam a adotar mais características do português 

padrão. Por outro lado, aqueles com acesso limitado à educação formal mantinham 

características linguísticas mais distintas, preservando elementos de suas línguas 

maternas e criando um rico mosaico de variação linguística. 

Verifica-se desse modo que o ensino de LP é um campo vital para a 

compreensão da riqueza linguística e cultural do Brasil. Uma parte fundamental desse 

ensino é o estudo do léxico, que ensina vocabulário, revelando as complexidades 

históricas, culturais e sociais de um povo. No contexto brasileiro, muitas das palavras 

de origem africana, por exemplo, estão relacionadas a cultura, culinária, religião e 

música, enriquecendo o idioma e conectando os brasileiros às suas raízes históricas. 

Estudar essas palavras amplia o vocabulário dos estudantes, sensibiliza-os para a 

diversidade linguística e cultural do Brasil. 

Um exemplo é a adoção de padrões de acentuação rítmica presentes nas 

                                                   
8 Dialeto é uma linguagem própria de determinadas comunidades e que existe simultaneamente à outra 

língua (Cambridge Dictionary, 2023). 



59  

línguas africanas, conferindo à língua um ritmo musical e distintivo. Além disso, a 

supressão ou redução de consoantes finais, um fenômeno linguístico influenciado 

pelas línguas africanas, é observada em várias palavras brasileiras, nas quais tais 

consoantes frequentemente não são articuladas. A reduplicação de sílabas, uma 

prática comum em muitas línguas africanas para criar formas diminutivas, 

aumentativas ou intensificativas, também foi incorporada à LP, demonstrando a 

complexidade dessas interações linguísticas. 

Outra área de destaque reside na influência das línguas africanas sobre a 

morfologia verbal da LP, em que sistemas complexos de marcadores de aspecto e 

tempo presentes em algumas línguas africanas foram integrados, resultando em 

variações morfológicas específicas. Além disso, padrões singulares de pronomes e 

concordância, característicos de certas línguas africanas, impactaram as estruturas 

sintáticas e a concordância nominal e verbal da nossa língua. 

Essas dinâmicas interculturais se estendem ao vocabulário, com numerosas 

palavras de origem africana sendo incorporadas ao léxico brasileiro. Ademais, 

compreender o léxico é essencial para aprimorar as habilidades de expressão oral, a 

leitura e a escrita, além do aumento do vocabulário dos estudantes. Este componente 

do ensino linguístico não se limita à transmissão de vocabulário, mas atua como um 

veículo que revela a diversidade e a riqueza do idioma, ou seja, como já mencionado, 

o ensino dessas palavras enriquece o vocabulário dos estudantes, e também fomenta 

a consciência cultural e a valorização da diversidade étnica que caracteriza o Brasil. 

É importante, assim, catalogar, analisar e contextualizar essas palavras em narrativas 

históricas e sociais, proporcionando entendimento acerca das contribuições dos afro-

brasileiros para o desenvolvimento do idioma. 

Ao incorporar o estudo das palavras de origem africana no currículo de LP, os 

educadores proporcionam aos alunos uma oportunidade de conhecer a riqueza 

cultural: essas palavras servem como portais para explorar a língua, a música, a 

culinária, as tradições religiosas e a história dos afro-brasileiros, contribuindo para a 

desconstrução de estereótipos linguísticos e raciais, pois, ao compreender a origem e 

a riqueza de tais palavras, os estudantes são incentivados a desafiar preconceitos 

linguísticos e reconhecer a diversidade linguística como um patrimônio cultural a ser 

celebrado. 

Sabemos que contribuições africanas para a LP permeiam diversos aspectos 

linguísticos, como a morfologia, a sintaxe e a fonologia. A influência africana pode ser 



60  

observada em aspectos fonológicos, como a pronúncia de consoantes, a melodia do 

discurso e a ênfase em certas sílabas, por exemplo. 

A acentuação rítmica é uma peculiaridade amplamente observada em muitas 

línguas africanas, nas quais as sílabas são articuladas com variações de duração, 

criando um ritmo específico e marcante. A característica mais notável desse fenômeno 

é sua capacidade de agregar uma qualidade musical à fala, tornando o discurso mais 

melodioso e vívido. Esse padrão rítmico é, de fato, uma das contribuições linguísticas 

mais distintivas dos povos africanos, que deixaram sua marca única na fonética de 

várias línguas. Conforme destaca Câmara Jr. (1953, p. 59): 

 
Numa série fônica, a intensidade permite estabelecer o contraste entre 
sílabas acentuadas e não acentuadas. A sílaba acentuada é pronunciada 
com uma energia articulatória maior que as torna mais sonoras ou audíveis 
em relação às não acentuadas. Nesse caso, o acento será tônico e a vogal 
da sílaba acentuada será aguda em relação às outras não acentuadas ou 
átonas. A posição do acento de intensidade, em algumas línguas, é 
predominante numa sílaba determinada (em francês, geralmente na última). 
Em outras, ele é inteiramente imprevisível, como costuma acontecer nos 
homônimos em português, nos quais o acento de intensidade dá aos 
vocábulos valores significativos e diferenciais. Exs. Sábia / sabia / sabiá ou 
mares / marés. 
 

A acentuação rítmica vai além de simples alterações fonéticas; ela representa 

um elemento essencial na comunicação, permitindo que palavras e frases sejam 

expressas de maneira envolvente e emocional. A variação na duração das sílabas 

adiciona musicalidade à linguagem, influencia o significado e a interpretação das 

palavras. Essa ênfase peculiar cria uma cadência distintiva, moldando o modo como 

as histórias são contadas, as canções são cantadas e as emoções são transmitidas. 

Portanto, ao analisar o fenômeno da acentuação rítmica, revelamos a 

complexidade da fonética, a riqueza cultural e expressiva que permeia as línguas 

africanas e, por extensão, a LP no Brasil. O estudo desse padrão prosódico conecta-

nos às profundas tradições orais e musicais dos povos africanos, enriquecendo assim 

nossa compreensão da linguagem como uma forma viva e dinâmica de expressão 

cultural. 

As raízes profundas da influência linguística africana se manifestam de maneira 

marcante na acentuação rítmica de palavras como "samba". Nesse termo, a sílaba 

"sam" é pronunciada com uma duração significativamente maior do que a sílaba 

subsequente, criando um ritmo distintivo. Esse padrão rítmico evoca claramente as 

características presentes em várias línguas africanas, em que a variação de duração 



61  

nas sílabas é importante para a musicalidade da fala. 

No caso da palavra "abadá", outra demonstração eloquente da acentuação 

rítmica, a primeira sílaba "a" é pronunciada com uma duração mais prolongada em 

comparação com as sílabas subsequentes, "ba" e "dá", que possuem durações 

ligeiramente menores. Essa variação na duração das sílabas confere um caráter 

musical à palavra, evidenciando a influência contínua das línguas africanas na 

construção rítmica do vocabulário brasileiro. É uma expressão vívida de como as 

tradições linguísticas se entrelaçam, criando uma riqueza sonora única que é distintiva 

do português brasileiro. 

Da mesma forma, a palavra "maculelê", que denota uma dança tradicional afro- 

brasileira, exibe uma acentuação rítmica peculiar. A sílaba inicial "ma" é acentuada 

com maior intensidade, seguida por "cu" e "lê", criando um padrão rítmico que ressoa 

com as influências das línguas africanas. O fenômeno destaca a capacidade dinâmica 

da língua em absorver e preservar elementos das tradições culturais que a moldaram 

ao longo dos séculos. Reforçamos assim as constatações sobre a essência musical 

das contribuições africanas para o tecido linguístico brasileiro. 

Os exemplos citados oferecem uma visão clara de como a acentuação rítmica, 

uma característica distintiva das línguas africanas, encontrou um lar na LP do Brasil, 

enriquecendo-a com singularidade e diversidade fonológica. A incorporação desse 

padrão rítmico nas variações da língua no Brasil é um testemunho das interações 

linguísticas e culturais que definem a identidade do idioma. Este processo molda a 

pronúncia das palavras, dá forma à ênfase e ao ritmo do discurso brasileiro, 

conferindo-lhe uma cadência única. A interseção entre as línguas africanas e a LP 

revela a harmoniosa fusão de tradições linguísticas, criando um fenômeno sonoro que 

é, ao mesmo tempo, um tributo à diversidade e à resiliência cultural que caracteriza o 

Brasil. Esse fenômeno linguístico ilustra como a linguagem é um reflexo dinâmico e 

em constante evolução das tradições culturais que a nutrem, consolidando o PB como 

uma expressão multifacetada das contribuições afro-brasileiras. 

Nesse sentido, de acordo com Silva e Cunha (2023), o processo fonológico de 

apagamento é marcado pela supressão de segmentos vocálicos, segmentos 

consonantais ou segmentos silábicos nas palavras. Ao acontecer o apagamento de 

fonema ou sílaba no início da palavra temos o processo fonológico da aférese. 

Ocorrendo a supressão no interior da palavra, estamos frente ao processo de síncope. 

A supressão no final da palavra dá ensejo ao processo fonológico conhecido por 



62  

apócope. 

Aprofundando-nos um pouco mais em item já citado, tratamos da supressão de 

consoantes finais, um fenômeno linguístico que envolve a omissão ou a redução de 

consoantes posicionadas no final das palavras, uma característica marcante que 

ilustra a influência das línguas africanas na fonologia e fonética da LP do Brasil. Ao 

considerarmos a contribuição dos povos africanos para o desenvolvimento do idioma 

falado no Brasil, essa peculiaridade fonética emerge como um exemplo tangível das 

dinâmicas interculturais que moldaram a língua. 

A supressão de consoantes finais se manifesta quando elas não são 

completamente pronunciadas, fenômeno linguístico com um padrão de pronúncia 

distinto do português europeu, no qual muitas dessas consoantes finais são 

enfatizadas de forma mais pronunciada. Esse contraste fonético revela a fluidez da 

língua, evidenciando como as interações culturais contribuíram para o vocabulário e 

a sonoridade característica do PB. 

As variações regionais na pronúncia das consoantes finais refletem, ademais, 

as diferentes origens étnicas e culturais das comunidades brasileiras. Esse fenômeno 

evidência a natureza dinâmica e evolutiva da linguagem, composta pelas diversas 

vozes que colaboraram para sua formação e seu desenvolvimento no contexto 

brasileiro. Acerca da supressão de consoantes finais nas palavras, Castro (2005) 

declara que: 

 
A tendência do falante brasileiro em omitir as consoantes finais das palavras 
ou transformá-las em vogais, (falá, dizê, Brasiu), coincide com a estrutura 
silábica das palavras em banto e em iorubá, que nunca terminam em 
consoante. Ainda de acordo com a estrutura silábica dessas línguas, onde 
não existem encontros consonantais, como ocorre em português, também se 
observa, na linguagem popular brasileira, a tendência de desfazer esse tipo 
de encontro, seja na mesma sílaba ou em sílabas contíguas, pela intromissão 
de uma vogal entre elas, que termina por produzir outra sílaba, a exemplo de 
'saravá para salvar e fulô para flor' (Castro, 2005, p.10-11). 
 

Observamos, com frequência, a supressão ou a redução de consoantes finais 

em várias palavras, como, por exemplo, a palavra "cidade", muitas vezes 

pronunciada com a supressão da vogal final /e/9 resultando em formas como "cidadi" 

ou "cidade", onde a última vogal /e/ não é completamente articulada. Esse padrão de 

                                                   
9 Na linguística, o uso de barras oblíquas // indica a representação de fonemas, ou seja, as unidades 

abstratas de som que distinguem significados em uma determinada língua. Esse tipo de notação 
difere da transcrição fonética, que utiliza colchetes [ ] para representar a realização concreta dos 
sons, chamados fones. Como esclarece Cagliari (2009, p. 34), “[...] as barras representam a 
organização mental dos sons, enquanto os colchetes indicam as realizações físicas observáveis”. 



63  

pronúncia reflete, também, uma peculiaridade regional. 

Outro exemplo ocorre no contexto dos verbos no pretérito perfeito, como em 

"cantou", onde a consoante final /u/ é frequentemente suprimida. Dessa forma, a 

palavra é pronunciada como "cantô", com uma redução na pronúncia da consoante 

/u/. A palavra "muitos", por exemplo, pode ser pronunciada com a supressão ou 

redução da consoante final /s/, resultando em uma pronúncia mais suave de "muito". 

Esse fenômeno, além de ilustrar as complexidades da fonética brasileira, também 

ressalta a fluidez e a adaptação da língua às práticas linguísticas locais, gerando 

variações fonéticas interessantes e distintivas. 

Acreditamos que esses exemplos destacam a variação fonética dentro da LP 

no Brasil, sublinhando a importância de considerar as variações linguísticas regionais 

como um item de riqueza da sonoridade da língua e da pluralidade cultural e linguística 

que caracteriza o País. A supressão de consoantes finais, uma das influências das 

línguas africanas, é evidente no PB, como demonstrado pelos exemplos 

apresentados. Essa tendência de omitir ou reduzir a pronúncia de consoantes finais 

contribui para a diversidade dos padrões de pronúncia e para as características 

fonéticas únicas que definem o idioma no País, proporcionando uma riqueza sonora 

que reflete a variedade cultural do Brasil. 

Ademais, essa prática linguística é uma manifestação do passado no presente, 

pois permanece viva na fala cotidiana. Ao examinarmos essas mudanças fonéticas, 

retomamos na história da língua, as histórias das comunidades afro-brasileiras, 

evidenciando como a linguagem é um espelho dinâmico das experiências culturais e 

sociais que continuam a moldar o Brasil como uma nação multicultural e diversificada. 

Para Silva e Cunha (2023), o processo de apagamento do rótico em final de 

palavras, conhecido como rotacismo, diz respeito à modificação linguística em que o 

som /r/ é deixado de fora ou trocado por outro som em posições específicas dentro de 

uma palavra ou em contextos linguísticos particulares. Esse acontecimento pode 

manifestar-se em várias línguas e dialetos. Em algumas situações, a supressão do /r/ 

pode resultar na ausência da pronúncia desse som em palavras específicas, enquanto 

em outras ocasiões, pode ocorrer a substituição do /r/ por outro som, tal como o /l/ ou 

o /ʁ/. O rotacismo é suscetível a influências de fatores históricos, sociais e regionais, 

e sua presença pode ser percebida em diferentes estágios de desenvolvimento 

linguístico. A produtividade do fenômeno observado acontece na busca de facilitação 

da realização dos fonemas. Em situações informais a supressão do fonema na língua 



64  

oral não causa grandes conflitos, posto que a maioria da comunidade linguística em 

que está inserido realiza de maneira frequente essa variação. Contudo, é importante 

o professor entender que quando estamos diante de produção escrita, na maioria dos 

casos é necessário usar a regra formal, respeitando a ortografia dicionarizada. Sobre 

rotacismo, Xavier (2010) esclarece que: 

 
[...] é o fato de os povos africanos falantes da língua banto/quimbundo 
desconhecerem os encontros consonantais existentes na língua portuguesa, 
episódio que poderia servir de barreira no contato com o português e, 
consequentemente, ter influenciado na construção da língua brasileira por 
intermédio dos africanos comercializados para o Brasil, os quais formaram, 
juntamente com os portugueses, a identidade do campista, por isso a 
presença do rotacismo. 
 

Outro processo interessante é a reduplicação, um processo morfológico que 

consiste na repetição de uma ou mais sílabas de uma palavra para gerar novas 

formas, frequentemente associadas a significados diminutivos, aumentativos ou 

intensificativos. Essa prática não é exclusiva da LP no Brasil, mas observada em 

diversas línguas africanas e em muitos outros idiomas ao redor do mundo. A 

reduplicação confere variações semânticas às palavras, demonstrando a versatilidade 

da linguagem, evidenciando como diferentes culturas moldam e personalizam as 

estruturas linguísticas para atender às suas necessidades comunicativas. Sobre 

reduplicação, Castro (2022) esclarece que: 

 
A reduplicação é um processo muito comum nas línguas negroafricanas. 
Corresponde à repetição do radical de um vocábulo para lhe dar uma nuance 
superlativa de sentido que normalmente não teria, como ocorre com a maioria 
dos adjetivos. 
(Yor.) “fúnfún”, muito branco “dáradára”, muito bonito (Fon) ”gbógbó”, em 
demasia “bìbí”, muito ágil 
(Ewe) “tsótsó”, nuito rápido “fùfù”, muito branco (Castro, 2022, p. 79). 
 

A presença dessa prática em várias línguas africanas e sua subsequente 

incorporação no Brasil destacam mais uma vez a influência cultural africana no País 

como uma estratégia linguística que cria palavras com significados específicos e 

variações distintas. Por exemplo, a palavra "cafuné" é um termo carinhoso no Brasil, 

que descreve o ato delicado de passar as mãos nos cabelos de alguém. A 

reduplicação da sílaba /ca/ intensifica esse gesto de carinho, adicionando uma 

qualidade afetuosa à palavra. 

Outro exemplo é o termo "mundaréu", usado para denotar uma grande 

quantidade de algo. Ao reduplicar a sílaba /mun/, a palavra ganha uma dimensão 

impressionante, enfatizando a vastidão ou abundância do objeto em questão. Essa 



65  

reduplicação quantifica, evoca uma sensação de magnitude, criando uma imagem 

vívida na mente do ouvinte sobre a extensão do que está sendo descrito. 

Da mesma forma, a palavra "pouquinho" ilustra a aplicação da reduplicação 

para indicar algo pequeno ou diminuto em relação à forma base "pouco". Ao reduplicar 

a sílaba /po/, a palavra denota uma quantidade mínima, e adiciona uma qualidade 

encantadora de delicadeza, criando uma expressão que transmite a ideia de algo 

pequeno e adorável. 

O termo "lambe-lambe" exemplifica como a reduplicação pode enfatizar uma 

ação específica. Nesse caso, a palavra descreve alguém que gosta de lamber ou 

chupar algo. A reduplicação da sílaba /lam/ intensifica o ato de lamber, criando uma 

palavra que descreve a ação, e acentua a natureza repetitiva ou prolongada desse 

comportamento. 

A reduplicação amplia o significado das palavras, acrescenta camadas 

adicionais de significado, permitindo uma expressão mais vívida e colorida na LP do 

Brasil. Esse fenômeno linguístico ilustra a criatividade intrínseca da linguagem, 

revelando como as nuances culturais e emocionais são habilmente capturadas por 

meio da estrutura das palavras, transformando a comunicação em uma forma de arte 

sutil e rica em detalhes. 

Ou seja, a reduplicação é uma característica que os povos africanos tiveram na 

morfologia do PB. Ao incorporar a técnica de repetição de sílabas para criar novas 

formas com significados específicos, essas influências africanas deixaram uma marca 

indelével e enriqueceram o léxico da LP falada no País, diversificando sua morfologia, 

de maneira sem igual. 

É importante reconhecer que a reduplicação adicionou camadas de 

complexidade à LP, revelou a capacidade da linguagem de evoluir e se adaptar de 

maneira orgânica ao longo do tempo. Esse fenômeno linguístico representa um legado 

cultural, que sublinha mais uma vez a natureza dinâmica e mutável da linguagem, 

perpetuando a herança africana de forma profunda na essência da nossa língua. 

Por seu turno, os marcadores de aspecto e tempo representam pilares 

fundamentais das estruturas linguísticas, permitindo a contextualização temporal e a 

compreensão da natureza das ações em uma língua. Nas línguas africanas, tais 

sistemas são notáveis por sua complexidade e variedade, capturando mudanças sutis 

que refletem como diferentes ações são experienciadas e situadas temporalmente. 

Estes sistemas intrincados incluem marcações para passado, presente, futuro, 



66  

duração, repetição, entre outros. Observa Castro (2022) acerca dos aspectos verbais 

nas línguas africanas: 

 
O infinitivo dos verbos sempre vem marcado pelo prefixo ku– (“kusamba”, 
“ku-shinga”), equivalente ao marcador / to / do infinitivo verbal em inglês (to 
love, amar), e a vogal final /-a/, a mesma que se observa na primeira 
conjugação do sistema linguístico do português (cf. cantar, falar). Já nas 
línguas oeste-africanas, essa vogal pode ser qualquer uma do seu sistema 
vocálico (cf. Yor. “jeun”, comer; “gbaní”, possuir; “tàro”, estimar). (Kimb) “ku- 
samba” “ku-lomba” “ku.enda” “ku-zuela” (Kik) “ku-samba” “ku-lomba” 
“ku.enda” “ku-moka” (Umb) “oku-imba” “oku-lomba” “oku.enda” “oku-popia” 
orar orar andar falar (Castro, 2022, p. 54, grifos da autora). 
 

No contexto da influência dos povos africanos sobre a LP, esses sistemas 

linguísticos desempenharam um papel vital na formação da morfologia verbal 

encontrada no Brasil e deram origem a formas peculiares de expressar aspectos 

temporais, contribuindo para a criação de uma riqueza de formas verbais, cada uma 

carregando consigo a influência sutil e profunda dos sistemas linguísticos africanos. 

Entendemos, assim, como as línguas africanas forneceram palavras, estruturas 

linguísticas, e sistemas conceituais sofisticados que moldaram a compreensão do 

tempo e da ação no Brasil. Um exemplo é a expressão "vou estar fazendo", onde o 

verbo auxiliar "estar" é combinado com o verbo principal para indicar uma ação futura. 

Essa construção, característica da LP no Brasil, encontra suas raízes na influência 

das línguas africanas, que frequentemente utilizam marcadores de aspecto para 

indicar ações futuras em conjunto com verbos auxiliares. 

Outro fenômeno linguístico interessante é a construção "vim chegando", que 

denota uma ação em andamento no momento da fala ou prestes a ocorrer. Nesta 

estrutura, o passado ("vim") se combina com o gerúndio ("chegando"), capturando a 

ação no presente ou iminente. Em algumas línguas africanas, a marcação de aspecto 

presente é expressa de maneira semelhante, revelando uma conexão apurada entre as 

estruturas verbais das duas línguas. 

Além disso, encontramos a expressão simplificada "tô comendo", na qual o 

verbo "estar" se combina com o gerúndio "comendo" para indicar uma ação contínua 

no presente. Essa construção direta e eficaz, comum em nossa língua, também reflete 

a influência africana, evidenciando a forma como o aspecto contínuo é expresso de 

maneira clara e concisa, alinhando-se com padrões linguísticos africanos. 

Esses exemplos oferecem uma visão de como os intrincados sistemas de 

marcadores de aspecto e tempo das línguas africanas permearam a morfologia verbal 

da LP no Brasil, resultando em construções verbais únicas. Como resultado, a 



67  

expressão dos aspectos temporais na LP no Brasil foi modificada pela influência 

africana, revelando uma complexidade linguística distintivamente brasileira. 

O impacto dos referidos marcadores de aspecto e tempo das línguas africanas 

pode ser observado, em especial, na forma como os brasileiros comunicam as 

variações temporais em sua fala cotidiana. Assim, vemos que a incorporação desses 

marcadores enriqueceu a LP com uma variedade de formas verbais inovadoras, o que 

reflete a habilidade dos povos africanos em preservar e adaptar suas tradições 

linguísticas em um novo contexto. 

A complexa dança dos pronomes e da concordância entre os elementos de uma 

frase é um componente essencial da sintaxe de qualquer língua. No campo da 

contribuição africana para a nossa língua, vemos padrões únicos de uso de pronomes 

que diferem em relação a gênero, número e pessoa, e foram transferidos para a LP, 

deixando uma marca indelével nas estruturas sintáticas e na concordância nominal e 

verbal. 

Línguas africanas frequentemente apresentam sistemas de pronomes e 

concordância que se destacam por sua flexibilidade e complexidade. Tais sistemas, 

que contrastam com os do português, oferecem maneiras distintas de indicar 

relacionamentos gramaticais e categorias linguísticas. Fonseca Júnior (1971) 

esclarece: 

 
A categorização do gênero dos nomes, em geral, é feita através dos artigos 
definidos em português (masc. o / fem. a), independentemente da 
concordância que possa haver com a vogal temática final do item africano. 
Como essa categoria gramatical não existe nas línguas negro-africanas e, em 
português, é de certa forma arbitrária, o grau de instabilidade é muito grande, 
com exemplos como minha pai na linguagem dos glossolalistas, equivalente 
ao “mia senhor” do cancioneiro galaico-português do século XIII a XV 
(Fonseca Júnior, 1971, p. 21). 
 

A expressão "a gente", por exemplo, embora gramaticalmente singular na 

concordância verbal ("vai" em vez de "vamos"), essa construção reflete uma 

abordagem mais flexível encontrada em algumas línguas africanas. Tal fluidez é uma 

reminiscência da adaptabilidade das línguas africanas, em que a concordância se 

ajusta ao contexto comunicativo, ilustrando como as influências africanas moldaram a 

sintaxe da LP no Brasil. 

Outra peculiaridade é o uso redundante do pronome "elas" em construções 

como "essas meninas, elas são inteligentes", estrutura que enfatiza ou reforça a 

expressão, cujas raízes se encontram em padrões linguísticos africanos. Em muitas 



68  

línguas africanas, essa ênfase é comum, evidenciando-se em redundâncias 

pronominais. 

Esses exemplos destacam a complexidade e a maleabilidade da LP no Brasil, 

enriquecida pela fusão de influências africanas. As mudanças presentes na 

organização das estruturas sintáticas e na concordância nominal e verbal celebram a 

contribuição africana e enfatizam a riqueza cultural que permeia o tecido linguístico do 

Brasil. 

Os empréstimos lexicais constituem, por sua vez, uma intersecção de culturas 

linguísticas, representando a incorporação de palavras de uma língua estrangeira ao 

vocabulário de outra língua. No contexto da influência africana sobre a LP, um 

fenômeno linguístico emerge: muitas palavras de origem africana foram assimiladas 

e integradas de forma orgânica ao léxico brasileiro, enriquecendo nossa língua. 

Esses empréstimos lexicais serviram como ponte linguística, preenchendo 

lacunas no vocabulário português para conceitos, objetos e elementos de flora e fauna 

intrínsecos ao cotidiano dos povos africanos, como animais específicos, plantas 

medicinais, alimentos exóticos, objetos artesanais e uma miríade de conceitos 

culturais únicos. 

Assim, com uma riqueza trazida por uma série de empréstimos linguísticos de 

origem africana, algumas palavras da nossa língua ilustram a interconexão cultural 

que moldou a LP do Brasil ao longo dos séculos. A palavra "cachimbo", usada para 

descrever um tipo de tubo utilizado para fumar tabaco, tem suas raízes nas línguas 

africanas: um objeto semelhante era empregado com o mesmo propósito. Esse termo 

é um exemplo vívido da assimilação cultural que ocorreu durante a história do País. 

Castro (2022) justifica essas variações no português do Brasil da seguinte forma: 

 
Falamos a mesma língua portuguesa, mas nos afastamos do português 
lusitano por usarmos uma variedade que resultou do contato continuado e 
direto de mais de trezentos anos de interrelação do português arcaico, a 
princípio, com línguas indígenas brasileiras, principalmente do grupo 
tupiguarani, e, em seguida, continuadamente, com línguas nígero-congolesas 
faladas na África Subsaariana. As similaridades, notadas na fonologia e na 
morfossintaxe entre as estruturas dos seus constituintes com o português 
colonial não deram espaço para o estabelecimento de uma possível língua 
crioula no Brasil, como também ocorreu em Angola e Moçambique (Castro, 
2022, p. 229). 
 

O termo "maracatu", que denota tanto um gênero musical quanto uma dança 

tradicional originária do Nordeste do Brasil, é um empréstimo linguístico de origem 

africana, que se refere a um conjunto de tambores utilizados nas performances. O 



69  

"acarajé", um quitute culinário típico da BA, também tem suas raízes etimológicas na 

África. Feito à base de massa de feijão-fradinho frita em azeite de dendê, essa iguaria 

é nomeada a partir de uma palavra africana, representando a gastronomia trazida 

pelos povos africanos ao Brasil. 

O universo religioso brasileiro é igualmente enriquecido por empréstimos 

linguísticos de origem africana. O nome "Ogum", que representa um importante orixá 

na religião afro-brasileira, é derivado de línguas africanas e é usado para descrever 

uma divindade guerreira. Da mesma forma, o "Candomblé", uma prática religiosa de 

matriz africana no Brasil, deve seu nome às línguas africanas, refletindo a contribuição 

cultural, a espiritualidade enraizada que perdura através das tradições religiosas afro- 

brasileiras. 

Os exemplos apresentados oferecem uma visão da incorporação de palavras 

de origem africana ao vocabulário da LP, um processo que enriqueceu o léxico e 

serviu como uma ponte cultural entre o Brasil e suas raízes africanas. Mais do que 

meras adições ao vocabulário, esses empréstimos lexicais são testemunhos da 

diversidade linguística e cultural do Brasil, mostrando como a língua é um veículo 

poderoso para preservar e transmitir a identidade cultural de um povo, contribuindo 

para a preservação e promoção da contribuição cultural afro-brasileira e conectando 

as gerações presentes e futuras com suas raízes históricas. 

Os marcadores de identidade cultural constituem uma parte vital da linguagem, 

encapsulando valores, crenças e perspectivas de grupos étnicos e culturais 

específicos. No cenário da contribuição dos povos africanos para a LP, expressões 

idiomáticas, provérbios e formas de falar provenientes das línguas africanas 

desempenham um papel importante na transmissão da cultura, de tradições e modos 

de pensamento dessas comunidades. Nesse sentido, Santos (2007, p. 45) afirma: 

 
A linguagem é um componente fundamental da identidade cultural, pois 
reflete os valores, crenças e perspectivas de um grupo social específico. As 
expressões idiomáticas, provérbios e formas de falar particulares de cada 
cultura servem como marcadores de identidade, transmitindo a herança 
cultural, as tradições e os modos de pensar de seus povos. 
 

As expressões idiomáticas, em particular, são intricadas combinações de 

palavras que vão além do significado literal de suas partes constituintes. Elas 

encapsulam mudanças culturais, representando maneiras distintas de expressar 

ideias e emoções dentro de uma determinada sociedade. Em especial, os provérbios 

e os modos de falar influenciados pelas línguas africanas enriquecem o PB com uma 



70  

variedade de expressões repletas em significado. Eles ampliam o vocabulário e 

tradições orais e lições de vida transmitidas ao longo das gerações. 

A expressão "burros n'água" se refere à ideia de investir esforço em algo e não 

obter sucesso. O termo "burro" é carregado de significados, associando-se a um erro 

ou a algo que não foi bem-sucedido. Essa expressão, profundamente enraizada na 

cultura africana, destaca a falta de êxito, ou a importância de aprender com as 

experiências para futuras empreitadas. Quando alguém exagera em festas ou 

celebrações, a expressão "jaca" entra em jogo, como “enfiar o pé na jaca”, ou seja, 

cometer algum excesso em comida ou bebida. Originária do Brasil, a jaca é uma fruta 

típica associada a comemorações e festividades. Essa expressão revela a conexão 

íntima entre a cultura brasileira e suas raízes africanas, onde a abundância e a alegria 

nas celebrações são celebradas e compartilhadas. 

"Axé", outra palavra proveniente das religiões de matriz africana, como o 

candomblé e a umbanda, carrega um poderoso significado espiritual. Denotando 

energia, força espiritual e poder, essa palavra foi incorporada à cultura brasileira como 

uma expressão que transmite votos de energia positiva e bênçãos. Ela serve como 

um lembrete tangível da espiritualidade que permeia a vida cotidiana no Brasil. Por 

fim, a expressão "nem morto!" é uma manifestação da negação categórica, presente 

em várias línguas africanas, que utiliza a morte como um elemento enfático para 

transmitir a certeza de que algo não será feito de forma alguma. 

Provérbios e ditados populares são como pérolas de sabedoria popular, 

condensando ensinamentos, valores e crenças de uma cultura em frases curtas e 

memoráveis. No português do Brasil, muitos desses tesouros linguísticos carregam 

as contribuições africanas, revelando a influência dos povos africanos na formação da 

nossa sociedade. Um exemplo marcante é o provérbio "A boca fala o que o coração 

transborda", de origem Yoruba (Silva, 2008, p. 12). Essa frase nos lembra que nossas 

palavras são um reflexo direto do que se passa em nosso interior, revelando nossos 

pensamentos e sentimentos mais profundos. 

Outro provérbio que ecoa a sabedoria Bantu é "Árvore que nasce torta jamais 

endireita" (Nascimento, 2004, p. 105). Essa expressão nos ensina que hábitos e 

comportamentos arraigados desde a infância podem ser difíceis de modificar. Em um 

mundo onde as aparências podem enganar, o provérbio Kimbundu "Cão que ladra 

não morde" (Silva, 2008, p. 34) nos convida à cautela, alertando que nem sempre as 

ameaças se concretizam. Já o provérbio Fon "Com dinheiro, até o cachorro dança" 



71  

(Silva, 2008, p. 45) nos confronta com a realidade do poder do dinheiro, capaz de 

influenciar até mesmo os comportamentos mais inesperados. 

A persistência e a constância são celebradas no provérbio Yoruba "De grão em 

grão, a galinha enche o papo" (Nascimento, 2004, p. 112), ensinando que pequenas 

ações, quando feitas com regularidade, podem levar a grandes resultados. A 

importância da discrição e da prudência é enfatizada no provérbio Kimbundu "Em boca 

fechada não entra mosca" (Silva, 2008, p. 62), alertando para os perigos de falar 

demais ou revelar informações precipitadamente. 

A honestidade e a responsabilidade são valores defendidos no provérbio Fon 

"Fiado é bom, mas pago é melhor" (Silva, 2008, p. 74), reforçando a importância de 

cumprir com as obrigações assumidas. A modéstia e a humildade são exaltadas no 

provérbio Iorubá "Lábios fechados não abrem boca" (Silva, 2008, p. 98), ensinando 

que nem sempre é necessário falar para ser notado ou ter valor. A verdade e a justiça 

prevalecem no provérbio Bantu "Mentira tem perna curta" (Silva, 2008, p. 110), 

alertando que as mentiras, por mais bem elaboradas que sejam, sempre serão 

descobertas. 

Por fim, o provérbio Yoruba "Quem planta colhe" (Nascimento, 2004, p. 152) 

nos lembra da lei da causa e efeito, ensinando que cada um colhe os frutos das suas 

ações, sejam elas boas ou ruins. Esses são apenas alguns exemplos dos muitos 

provérbios e ditados populares de origem africana que enriquecem o PB. Cada um 

deles carrega consigo uma história, uma lição de vida e um reflexo da contribuição 

cultural dos povos africanos que moldaram a nossa sociedade. 

Desse modo, constatamos que expressões idiomáticas, provérbios e modos de 

falar que encontramos na LP, no Brasil, são testemunhos vivos das contribuições 

culturais dos povos africanos que ajudaram a transformar a identidade do Brasil. Cada 

provérbio, cada modo peculiar de falar, nos conecta às raízes da história e da cultura 

do País. Além disso, essas expressões desempenham um papel fundamental na 

comunicação, ajudando as pessoas a se entenderem melhor e a compartilharem suas 

histórias de maneiras autênticas e significativas. Elas também refletem a sabedoria 

coletiva das comunidades africanas, proporcionando conhecimento sobre a ética, a 

moral e as relações humanas. Conforme destacado por Castro (2022), seguem 

ditados tradicionais dos nhanecas10, um povo que preserva suas tradições orais, 

                                                   
10 Os Nhaneca-Humbes são conjuntos de etnias agropastoras bantas localizadas no sudoeste de 

Angola. Essas etnias compartilham a raiz linguística nhaneca e combinam a criação de gado bovino 



72  

apesar das constantes mudanças da língua: 

 
Huku! Nahupa na Huku. 
Deus! Escapei pelo auxílio de Deus, ou seja, graças a Deus, nada me 
aconteceu. 
Huku kapulwa, Kalunga kaminikilwa. 
Não se pergunta a respeito de Deus, não se discute a existência de Deus 
(Castro, 2022, p. 73-74). 
 

Ao serem preservadas e passadas de geração a geração, essas expressões 

continuam a ser um elo vital entre o passado e o presente, enriquecendo o tecido 

social do Brasil e fortalecendo o entendimento e o respeito mútuo entre as culturas 

que moldaram a nação. Assim, elas são componentes do idioma, pontes para 

compreensão, apreciação e celebração da diversidade cultural que faz do Brasil um 

mosaico repleto de identidades. 

  

                                                   
com uma agricultura voltada principalmente para a auto-subsistência, em vez da comercialização. A 
maior parte dos Nhaneca-Humbes aderiu ao cristianismo, especialmente à Igreja Católica, durante o 
período colonial (Ferreira, 2022). 



73  

4 A IMPORTÂNCIA DE SE ENSINAREM, NAS AULAS DE LÍNGUA 

PORTUGUESA, PALAVRAS QUE SÃO ORIUNDAS DE POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA 

 

 

No contexto globalizado e multicultural em que vivemos, o ensino de LP é fator 

importante na promoção da compreensão intercultural e na valorização da diversidade 

linguística e cultural. Uma abordagem enriquecedora e essencial para aprimorar essa 

dimensão do ensino é a incorporação de palavras de matriz africana, as quais têm 

profunda influência na formação do vocabulário e da identidade linguística do 

português falado e escrito. 

O idioma português, ao longo de sua história, como vimos, foi enriquecido por 

inúmeras contribuições provenientes de contatos interculturais, particularmente das 

relações entre Portugal e as nações africanas durante o período de colonização. As 

línguas africanas, trazidas pelos povos escravizados, influenciaram o léxico, a fonética 

e a gramática do português, gerando um conjunto de palavras que enriquecem a língua 

e carregam consigo uma profunda bagagem cultural. Incorporar vocabulário afro- 

brasileiro no ensino de português é necessário para reconhecer a herança cultural 

africana na língua e promover compreensão acerca das raízes culturais da língua. 

A inclusão de palavras de matriz africana nas aulas de LP permite aos 

estudantes explorar a interconexão entre a linguagem e a cultura. Isso cria uma 

oportunidade para discutir aspectos linguísticos, contextos históricos, sociais e 

culturais, enriquecendo assim a compreensão dos alunos sobre a formação da língua 

e a identidade cultural. Além disso, conforme já mencionado, essa abordagem facilita 

a construção de uma consciência linguística mais ampla, uma vez que os estudantes 

podem perceber como diferentes culturas contribuem para a riqueza da língua que 

estão aprendendo. Acerca da influência banta na LP, Castro (2022) esclarece: 

 
Ainda em banto, existe o radical lunga, que significa sempre alguma coisa 
relacionada com a inteligência, donde o substantivo ono-ndunge, a 
inteligência, formado do mesmo radical em virtude da lei fonética pela qual o 
l se transforma em d depois de um nasal, a exemplo do que ocorreu, no Brasil, 
com o termo candomblé de lomba, rezar, orar, daí ndomba, ndombe. Por 
exemplo, em muitas línguas, como em umbundo, o verbo kulunga e seus 
derivados, como oku-lunguka, em cuanhama, significa ser experimentado, 
esperto, audacioso, enquanto em outras, o mesmo vocábulo significa ser 
atento, vigilante. Assim, Calunga significaria o grande Ser inteligente ou 
grande esperto (Castro, 2022, p. 73). 

  



74  

As palavras de matriz africana enriquecem o vocabulário e podem sensibilizar 

os alunos para questões contemporâneas relacionadas a diversidade, inclusão e 

respeito mútuo. À medida que os estudantes aprendem sobre as origens dessas 

palavras e sua evolução ao longo do tempo, tornam-se mais bem preparados para 

reconhecer e valorizar a diversidade linguística e cultural em seu cotidiano. 

Por fim, a integração de palavras de matriz africana nas aulas de Língua 

Portuguesa reforça a importância do resgate histórico e da justiça linguística. Ao 

reconhecer as contribuições dos povos de matriz africana para o idioma, estamos 

corrigindo um equívoco histórico e promovendo a equidade linguística. Isso contribui 

para uma educação mais inclusiva, que ensina o idioma, a história, a cultura e a 

sensibilidade para com as diferentes comunidades que moldaram sua evolução. 

Bagno (2016), acerca do multilinguismo, declara que: 

 
Cada vez mais autores reconhecem que as diferenças marcantes entre o 
português brasileiro e a língua da qual ele se originou – o português europeu 
em sua fase de transição do período medieval para o moderno – se devem 
primordialmente ao multilinguismo que caracterizou a história do Brasil na 
maior parte do período colonial. A dispersão pelo território brasileiro de 
milhões de negros escravizados, falantes de muitas línguas diferentes, não 
pode ter deixado de incidir fortemente sobre o desenvolvimento do português 
brasileiro (Bagno, 2016, p. 20). 
 

Ensinar palavras de matriz africana nas aulas de LP reforça o conceito de que 

a língua é uma manifestação viva da identidade de um povo e, ao incorporar essas 

palavras, estamos fortalecendo a conexão entre as palavras faladas e a história 

compartilhada. 

 

4.1 O PAPEL DA LINGUÍSTICA APLICADA NO ESTUDO DO LÉXICO AFRO-

BRASILEIRO 

 

A incorporação do léxico afro-brasileiro no ensino da LP traz diversos 

benefícios para o aprendizado e o desenvolvimento dos alunos. Ao entrarem em 

contato com palavras de origem africana, os estudantes ampliam seu vocabulário, 

aprimorando sua capacidade de comunicação e expressão tanto oral quanto escrita. 

Além disso, o estudo desse léxico promove a consciência linguística e cultural, 

reconhecendo a diversidade presente na Língua Portuguesa e contribuindo para uma 

identidade nacional mais inclusiva. Adicionalmente, o ensino do léxico afro-brasileiro 

estimula uma postura crítica em relação aos preconceitos linguísticos e à história afro- 



75  

brasileira. 

A LA, como área de conhecimento que busca soluções para problemas reais 

relacionados à linguagem, desempenha um papel fundamental no estudo do léxico 

afro-brasileiro. Através de pesquisas e ações interdisciplinares, a LA contribui para a 

valorização da diversidade linguística e cultural, o ensino da cultura afro-brasileira 

através da língua e a compreensão do impacto do léxico afro-brasileiro na 

comunicação. 

Sendo a incorporação de palavras de origem africana ao PB o resultado do 

contato histórico entre povos africanos e portugueses, sabemos que, através do 

processo de crioulização, essas palavras se adaptaram à fonética, à gramática e à 

semântica da Língua Portuguesa, transformando-se em parte integrante do nosso 

vocabulário. 

Vale reforçar que a presença de palavras de origem africana no PB não se 

limita apenas ao vocabulário: essa contribuição se estende para diversos aspectos da 

cultura brasileira, como a música, a culinária, a religião e as artes. Desse modo, ao 

reconhecermos e valorizarmos o léxico afro-brasileiro, estamos reconhecendo a 

importância da cultura africana na construção da identidade brasileira. 

 

4.2 A VALORIZAÇÃO DA DIVERSIDADE LINGUÍSTICA E CULTURAL 

 

A diversidade linguística e cultural é um dos maiores patrimônios de uma 

sociedade, especialmente em um país como o Brasil, cuja história e formação social 

são profundamente marcadas pela influência de diferentes povos e culturas. Entre 

essas, a contribuição afro-brasileira ocupa um lugar de destaque, não apenas em 

termos culturais e sociais, mas também linguísticos. A valorização dessa diversidade 

é essencial para a construção de uma sociedade mais justa e inclusiva. 

Bagno (1999) aborda de forma incisiva o preconceito linguístico em suas obras. 

Ele destaca como, no Brasil, a variedade linguística muitas vezes é vista de maneira 

pejorativa, especialmente quando associada a grupos historicamente marginalizados, 

como os afro-brasileiros. Segundo esse autor, o preconceito linguístico é um 

mecanismo de exclusão social, que desvaloriza as variantes populares da Língua 

Portuguesa em favor de uma norma culta elitista, perpetuando desigualdades sociais. 

A contribuição afro-brasileira para a LP é imensa, refletindo-se em inúmeras 

palavras, expressões e construções gramaticais que, como demonstrado, enriquecem 



76  

o vocabulário do País. Termos como "dengo", "moleque", "caçula", entre muitos 

outros, têm suas origens em línguas africanas e são utilizados cotidianamente por 

brasileiros de todas as regiões. No entanto, a falta de reconhecimento e valorização 

dessa herança linguística muitas vezes contribui para a perpetuação do preconceito e 

da discriminação. Acerca da necessidade de respeito ao que tange à cultura afro- 

brasileira, Silva (1990) ressalta: 

 
É necessário construir heróis, instituir datas. Opor os Zumbis aos Domingos 
Jorge Velhos, os vinte de novembros aos treze de maios. Afirmar os valores 
positivos das culturas negras em oposição ao dilaceramento da decadente 
cultura ocidental, contrapor o nosso sentido de comunidade à impessoalidade 
do mundo Ocidental (Silva, 1990, p. 7). 
 

O conhecimento acerca das bases históricas que ergueram esse País é o 

caminho inegociável para que o orgulho em honrar as tradições afro-brasileiras sejam 

instauradas, pois Biko (1978) define o que em pleno século XXI seja tão atual: 

 
Não é de se estranhar que a criança africana aprenda na escola a odiar tudo 
que herdou. A imagem que lhe apresentam é tão negativa que seu único 
propósito consiste em identificar-se ao máximo com a sociedade branca [...] 
não há dúvida de que muito da abordagem para fazer surgir a Consciência 
Negra ser voltada para o passado, a fim de procurar reescrever a história do 
negro e criar nela heróis (heroínas) que formam o núcleo do contexto africano 
[...]. Um povo sem uma história positiva é como um veículo sem motor (Biko, 
1978, p. 42). 
 

Então, constata-se que valorizar a diversidade linguística e cultural afro-

brasileira implica, portanto, reconhecer a legitimidade e a riqueza das variantes 

populares do português, combatendo o preconceito linguístico em todas as suas 

formas. Isso envolve uma mudança de atitude tanto na sociedade em geral quanto no 

sistema educacional. É necessário que as escolas incluam em seus currículos o ensino 

da história e da cultura afro-brasileira, promovendo um ambiente de respeito e 

valorização das diferentes formas de expressão linguística. 

Bagno (2014) defende que o ensino de LP deve ser pautado pelo 

reconhecimento da pluralidade linguística do Brasil, rompendo com a visão 

prescritivista e normativa que tradicionalmente domina as salas de aula. Ele 

argumenta que é preciso educar os alunos para a diversidade linguística, ajudando-

os a compreender e respeitar as diferentes variantes do português, e não apenas a 

norma culta. Essa abordagem contribui para a formação de cidadãos mais conscientes 

e respeitosos em relação às diferenças culturais e linguísticas. Bagno (2014) afirma: 

“Como todo preconceito, o linguístico é a manifestação, de fato, de um preconceito 



77  

social, porque o que está em jogo não é a língua que a pessoa fala, mas a própria 

pessoa como ser social”, e acrescenta que “Rejeitar a língua é rejeitar a própria 

pessoa e a comunidade de que ela faz parte”. 

Ao reconhecer e celebrar a riqueza das contribuições afro-brasileiras, o Brasil 

pode começar a superar os preconceitos que ainda permeiam sua sociedade. As 

reflexões do autor supracitado sobre o preconceito linguístico oferecem uma 

importante base teórica para essa mudança, destacando a necessidade de uma 

educação linguística que respeite e valorize todas as formas de expressão. 

A luta contra o preconceito linguístico e a valorização da diversidade afro- 

brasileira são indissociáveis. Promover o respeito e a valorização das diferentes 

variantes linguísticas do português é um passo fundamental para combater as 

desigualdades e construir um Brasil mais justo e inclusivo. Essa mudança começa na 

educação, mas deve se estender a todos os aspectos da vida social, celebrando a 

riqueza e a diversidade que são a verdadeira força do País. 

 

4.3 O ENSINO DA CULTURA AFRO-BRASILEIRA ATRAVÉS DA LÍNGUA 

 

A língua é um veículo poderoso para o ensino da cultura afro-brasileira. Através 

do estudo do léxico afro-brasileiro, a LA propõe métodos e recursos pedagógicos para 

que a cultura afro-brasileira seja ensinada de forma eficaz nas escolas e em outros 

espaços educacionais. 

Ensinar palavras de origem africana significa reconhecer a importância da 

cultura africana na formação da LP no Brasil. É uma iniciativa essencial para romper 

com a visão eurocêntrica da língua e para valorizar a diversidade linguística e cultural 

do nosso País. 

Como vimos, o preconceito linguístico é uma forma de discriminação racial que 

se manifesta através da desvalorização de variedades linguísticas e da negação da 

contribuição de diferentes culturas para a LP. Ao ensinarmos palavras de origem 

africana, estamos combatendo esse preconceito e promovendo uma educação 

linguística mais antirracista. Castro (2015, p. 23), sobre preconceito, linguístico declara 

que "O racismo linguístico se manifesta na desvalorização e no apagamento das 

línguas e variedades linguísticas de povos marginalizados, como as línguas indígenas 

e as variedades afro-brasileiras". Almeida (2019, p. 12) salienta que "O preconceito 

linguístico contra as palavras afro-brasileiras é uma forma de racismo que visa silenciar 



78  

e invisibilizar a cultura e a história afro-brasileira". 

Um estudo realizado por pesquisadores da área de LA analisou a presença do 

léxico afro-brasileiro na literatura brasileira. Os resultados da pesquisa mostraram que 

a presença de palavras de origem africana é significativa em diferentes gêneros 

textuais. Esse estudo contribui para a compreensão do impacto do léxico afro- 

brasileiro na comunicação e para a promoção da diversidade linguística na mídia. 

Através da análise de diferentes contextos comunicativos, a LA contribui para a 

desconstrução de preconceitos linguísticos e para a promoção de uma comunicação 

mais justa e inclusiva. 

Nesse sentido, ao reconhecer a contribuição africana para a Língua Portuguesa 

e para a cultura brasileira, podemos promover o combate ao racismo e a valorização 

da diversidade. O ensino da história e da cultura afro-brasileira nas aulas de LP é 

fundamental para que os alunos compreendam a origem das palavras de origem 

africana e sua importância para a formação da LP no Brasil, desenvolvendo uma visão 

crítica sobre o racismo e a discriminação racial. Nas escolas brasileiras, as aulas de 

LP do Ensino Fundamental têm a missão de formar cidadãos críticos, conscientes e 

aptos a se comunicar com clareza e eficiência – missão que se torna ainda mais 

significativa quando o léxico afro-brasileiro é incorporado ao currículo, pois essa 

iniciativa transcende o mero aprendizado de palavras e abre portas para um universo 

de conhecimento, cultura e respeito à diversidade. Ao estudar o léxico afro-brasileiro, 

os alunos do Ensino Fundamental ampliam seu vocabulário, aprimoram suas 

habilidades linguísticas, se conectam com suas raízes e com a diversidade cultural do 

País. 

Ensinar o léxico afro-brasileiro nas escolas do Ensino Fundamental é uma 

ferramenta necessária e urgente no combate ao racismo linguístico, conforme afirma 

Moura (2020, p. 25). Ao reconhecerem e valorizarem a importância dessas palavras e 

expressões, os alunos desafiam estereótipos e combatem a invisibilidade da cultura 

afro-brasileira na sociedade, vivenciando uma oportunidade valiosa de desvendar sua 

ancestralidade e fortalecer sua identidade. Ao se depararem com palavras e 

expressões que carregam a história e a cultura de seus ancestrais, os alunos se 

conectam com suas origens e desenvolvem um senso de pertencimento. Essa 

experiência contribui para a formação de indivíduos mais conscientes de seus direitos 

e responsabilidades na construção de uma sociedade mais justa. 

Assim, incorporar o léxico afro-brasileiro às aulas de LP do Ensino Fundamental 



79  

adiciona novos conteúdos ao currículo que já deveriam estar presentes no cotidiano 

dos alunos, uma vez que se trata da história de um povo. É sobre criar um ambiente 

de aprendizado significativo e acolhedor, no qual todos os alunos se sintam 

representados e valorizados. Através de atividades lúdicas, pesquisas e debates, os 

alunos se engajam em um processo de aprendizado que vai além da memorização de 

palavras, promovendo a reflexão crítica, a criatividade e o respeito à diversidade. 

Ao ensinar o léxico afro-brasileiro nas escolas do Ensino Fundamental, 

estamos investindo em um futuro mais justo e intercultural. Estamos preparando os 

alunos para serem cidadãos críticos, conscientes e engajados na construção de uma 

sociedade em que a diversidade é celebrada, o racismo é combatido e a cultura afro- 

brasileira é valorizada em sua plenitude. 

 

4.4 A FORMAÇÃO DE PROFESSORES PARA O ENSINO DE LÍNGUA 

PORTUGUESA COM PERSPECTIVA INTERCULTURAL 

 

A formação de professores para o ensino de LP com perspectiva intercultural é 

fundamental para promover uma educação inclusiva e diversificada, especialmente no 

Ensino Fundamental. Essa abordagem enriquece o currículo escolar, proporciona 

uma compreensão mais profunda e respeitosa das múltiplas influências culturais que 

moldam a LP. O ensino do léxico afro-brasileiro nas aulas de LP destaca a importância 

das contribuições africanas, ajudando os alunos a reconhecerem e valorizarem a 

diversidade cultural presente em sua própria língua. Ao incorporar palavras de origem 

africana e suas histórias, os professores podem criar um ambiente de aprendizado 

que celebra as interconexões culturais e fomenta um senso de identidade e pertença 

entre os alunos afro-brasileiros. Além disso, como já comentado, essa perspectiva 

intercultural promove o respeito mútuo e a compreensão entre todos os alunos, 

preparando-os para se tornarem cidadãos mais conscientes e apreciadores da riqueza 

cultural do Brasil. Nesse sentido, Souza (2008) destaca que: 

 
[A escola precisa assumir seu papel na construção de uma sociedade 
democrática, plural e inclusiva, valorizando as diferentes culturas que 
compõem o tecido social brasileiro (Souza, 2008, p. 25). 
 

Primeiramente, é indispensável que os professores adquiram um conhecimento 

aprofundado sobre a história e a cultura afro-brasileira. Esse entendimento é vital para 

que eles possam ensinar o léxico afro-brasileiro de maneira contextualizada, 



80  

permitindo aos alunos uma imersão completa nas raízes históricas e culturais das 

palavras e expressões que utilizam. Além disso, os professores devem ser bem 

versados em conceitos de linguística e variação linguística. Nesse sentido, Oliveira, J. 

(2017, p. 32) declara que “É importante que as escolas e os professores estejam 

atentos ao preconceito linguístico e tomem medidas para combatê-lo, promovendo a 

valorização da diversidade linguística e o respeito a todas as variedades linguísticas”. 

O domínio dessas áreas permitirá que abordem o léxico afro-brasileiro de forma crítica 

e reflexiva, reconhecendo e valorizando as diversas influências linguísticas que 

compõem o PB. A variação linguística reflete a riqueza e a diversidade cultural de uma 

sociedade, e compreender essa variação é necessário para ensinar de forma inclusiva 

e respeitosa. 

A eficácia no ensino do léxico afro-brasileiro também depende do conhecimento 

e da aplicação de métodos e recursos pedagógicos adequados. Os professores 

precisam estar familiarizados com diferentes abordagens pedagógicas que possam 

tornar o ensino desse léxico de forma eficaz, envolvente e interessante para os alunos. 

Utilizar uma variedade de recursos didáticos, desde materiais audiovisuais até 

atividades interativas, pode facilitar a aprendizagem e garantir que os alunos se sintam 

motivados e conectados com o conteúdo. 

Um exemplo significativo de material didático que pode ser utilizado em sala de 

aula é o livro de literatura infantil A Festa no Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024), 

desenvolvido para esta pesquisa. Esta obra é uma ferramenta importante para abordar 

a cultura afro-brasileira, apresentando palavras de origem africana que compõem a 

LP, como "babá", "moleque" e "dengo", dentre outras. Ao utilizar o livro, os professores 

introduzem os alunos ao léxico afro-brasileiro, proporcionam um contexto cultural rico 

que facilita a compreensão e a valorização dessas palavras. A Festa no Terreiro 

(Andrade; Cristianini, 2024) permite que os alunos explorem a cultura afro-brasileira 

de forma lúdica e educativa, promovendo uma maior conscientização sobre a 

contribuição africana para a identidade brasileira. 

Acreditamos que a formação contínua dos professores, através de uma 

educação que englobe história, cultura, linguística e pedagogia, é imprescindível para 

a promoção de um ensino de qualidade do léxico afro-brasileiro. Esse esforço 

enriquece o repertório educacional dos docentes e contribui para a valorização e a 

preservação do patrimônio cultural afro-brasileiro, refletindo-se diretamente no 

empoderamento dos alunos e na construção de uma sociedade mais inclusiva e 



81  

consciente de sua diversidade cultural. 

Em uma aula de LP, os alunos podem ser incentivados a pesquisar a origem 

de palavras como "capoeira", "candomblé" e "moqueca". Ao descobrir que essas 

palavras são de origem africana, os alunos percebem a importância da cultura afro- 

brasileira na formação da Língua Portuguesa e da identidade brasileira. Esta atividade 

pode levá-los a questionar estereótipos e preconceitos relacionados à cultura afro- 

brasileira, promovendo uma educação mais justa e inclusiva. 

Outro recurso é o Manual para professores sobre as contribuições lexicais dos 

povos de matriz africana para o Português Brasileiro (Andrade, 2024) é uma ferramenta 

essencial para os educadores da Educação Básica, pois oferece um suporte 

abrangente e detalhado para a abordagem do léxico afro-brasileiro nas aulas de LP. 

Aliado à obra A Festa no Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024), esse manual possibilita 

uma aula contextualizada que conecta os alunos diretamente à história e aos 

ancestrais do povo afro-brasileiro. Além disso, proporciona uma experiência de 

aprendizado lúdica, enriquecendo o conhecimento dos alunos sobre as contribuições 

lexicais africanas ao PB. Essa abordagem integrada promove compreensão e 

valorização da diversidade cultural, permitindo que os alunos reconheçam e apreciem 

o conhecimento linguístico afro-brasileiro. 

A consolidação do estudo do continente africano, em especial do léxico, de 

certa forma, direciona-se para o ensino mais relacionado a questões brasileiras e afro- 

brasileiras. Isso busca sensibilizar os profissionais da área da educação sobre a 

necessidade de políticas afirmativas para valorizar a cultura negra em geral. Como 

afirmou Nunes Pereira (2008, p. 254), é importante “[...] revalorizar a história e culturas 

africanas e afro-brasileira como forma de construção de uma identidade positiva” para 

os alunos negros. Esse processo ocorre principalmente na escola, conforme os 

Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN) (Brasil, 1998), os quais orientam que a 

escola seja uma instância necessária para a realização de uma cidadania democrática 

tolerante e inclusiva. 

  



82  

5 MÉTODOS E PROCEDIMENTOS 

 

 

A metodologia centrada na presente pesquisa bibliográfica focou o 

desenvolvimento do material didático, pautado na temática das contribuições lexicais 

dos povos de matriz africana para o PB, que tratam tópicos-chave da LP, alinhados 

com as diretrizes da BNCC (Brasil, 2018). Esse material consiste em uma obra literária 

infanto-juvenil e um livro contendo material didático com planos de aula, atividades 

interativas, quizzes e materiais complementares, visando proporcionar suporte aos 

professores no planejamento e na execução de aulas, os quais se encontram descritos 

no item 5.1: “Material didático desenvolvido”. A pesquisa objetiva explorar e 

compreender as contribuições lexicais dos povos africanos no contexto brasileiro, 

fornecendo subsídios relevantes para a prática pedagógica e o estudo das variedades 

linguísticas. 

Segundo as colocações de Sampieri; Colado e Lucio (2006), o processo de 

elaboração de uma pesquisa científica envolve uma série de etapas e aspectos 

essenciais que devem ser considerados. 

 
A pesquisa científica é concebida como um processo, termo que significa 
dinâmico, mutante e evolutivo. Um processo composto por múltiplas etapas 
relacionadas entre si, que acontece ou não de maneira sequencial ou 
contínua. Pesquisa é um processo composto por diferentes etapas 
interligadas (Sampieri; Colado; Lucio, 2006, p. 583). 
 

Entendemos ser fundamental adotar abordagens que levem em consideração 

fatores sociais, históricos e culturais que influenciam o uso da língua no processo de 

ensino e aprendizagem em todas as suas etapas, especialmente no ensino da LP, a 

fim de auxiliar os alunos na aquisição e no desenvolvimento dos conhecimentos 

pertinentes a esse campo escolar. Nesse sentido, propomos a criação de um material 

didático para fins educativos e execução de atividades que integrem a ludicidade em 

conjunto com as práticas de multiletramentos. 

O material didático, resultante desta pesquisa, destinado a professores da 

Educação Básica, objetivou relacionar as palavras de origem africana presentes no 

Brasil com situações de uso contemporâneas, observando o comportamento das 

variações lexicais nessas circunstâncias, pois acreditamos ser uma forma de perceber 

a educação de maneira multicultural. Quanto a isso, Rojo (2009) acrescenta: 

  



83  

[...] cabe à escola potencializar o diálogo multicultural, trazendo para dentro 
de seus muros não somente a cultura valorizada, dominante, canônica, mas 
também as culturas locais e populares e a cultura de massa, para torná-las 
vozes de um diálogo, objetos de estudo e de crítica (Rojo, 2009, p. 12). 
 

O foco desta pesquisa recai sobre a prática docente em sala de aula, como 

professores de LP que lecionam na Educação Básica em escolas públicas, uma 

condição indispensável para a participação no PROFLETRAS. Dessa forma, o 

objetivo geral da pesquisa é apresentar uma proposta didática para professores de LP 

do Ensino Fundamental com atenção nas contribuições lexicais de povos de matriz 

africana para a formação linguística e cultural do Brasil. Partindo da nossa experiência 

prática, buscamos refletir com base em estudos de documentos, a fim de desenvolver 

um olhar sensível e crítico em relação à realidade educacional brasileira. A abordagem 

adotada possui caráter qualitativo, que busca reunir documentos para confirmar ou 

refutar as hipóteses. 

Conforme destacado por Brandão (2001, p. 13), a pesquisa qualitativa é 

caracterizada por uma abordagem que valoriza a compreensão profunda e 

contextualizada dos fenômenos estudados, buscando captar a complexidade e as 

nuances presentes nas interações sociais. 

 
A pesquisa qualitativa [...] está relacionada aos significados que as pessoas 
atribuem às suas experiências do mundo social e a como as pessoas 
compreendem esse mundo. Tenta, portanto, interpretar os fenômenos sociais 
(interações, comportamentos, etc.), em termos de sentidos que as pessoas 
lhes dão; em função disso, é comumente referida como pesquisa 
interpretativa (Brandão, 2001, p. 13). 
 

Na metodologia desta pesquisa, adotamos uma abordagem qualitativa, 

fundamentada na análise documental. A escolha pela abordagem qualitativa se 

justifica pela natureza do nosso objeto de pesquisa, que consiste na análise de 

documentos, registros e materiais escritos. Utilizando-nos de revisão bibliográfica, 

buscamos compreender as informações explícitas nos documentos, os significados 

subjacentes, os discursos implícitos e as mudanças presentes nos textos. Tal 

abordagem proporciona uma compreensão contextualizada do conteúdo dos 

documentos, permitindo uma análise reflexiva sobre o tema investigado. 

Foram formuladas questões com o intuito de compreender a realidade e os 

desafios que permeiam o ensino de LP. Surgiram nessa etapa as hipóteses a seguir. 

• Quais são as origens linguísticas das palavras de origem africana presentes 

na Língua Portuguesa brasileira? 



84  

• Como o processo histórico da escravidão e da marginalização da cultura 

afro-brasileira influenciou a presença e o uso do léxico afro-brasileiro na 

Língua Portuguesa? 

• Que papel as políticas públicas e as iniciativas sociais desempenham na 

promoção do reconhecimento da importância histórica e cultural do léxico 

afro-brasileiro? 

• Como podemos incentivar o uso do léxico afro-brasileiro como ferramenta 

de expressão cultural e de combate à discriminação racial em diversos 

contextos sociais? 

Essas hipóteses foram confrontadas com a teoria e a pesquisa bibliográfica, a 

fim de embasar a criação de uma obra literária e um material didático como proposta 

pedagógica para professores de LP em sua prática docente, especialmente no que se 

refere às influências das línguas africanas no léxico do português do Brasil. 

Além disso, a pesquisa também oferece a oportunidade de colocar em prática 

a Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003), que trata do ensino da temática "História e Cultura 

Afro-Brasileira e Africana". Ao expandir esse enfoque para o campo da LP em sala de 

aula, estamos alinhados com documentos oficiais, como a BNCC (Brasil, 2018), que 

destacam a importância da diversidade cultural e da valorização das contribuições dos 

povos africanos para a formação da sociedade brasileira. 

Uma limitação desta pesquisa é a ausência da aplicação prática do material 

didático em um ambiente de ensino real. Isso impede a avaliação direta de sua eficácia 

em sala de aula. No entanto, essa limitação é compensada pela investigação das 

bases teóricas e normativas, que serviram como alicerces para o desenvolvimento do 

livro e do material para professores. 

Optamos, como produto da pesquisa em questão, pela criação de um material 

didático para o ensino da LP como forma de iniciar a reversão problema evidenciado 

pela escassez de materiais didáticos dedicados às contribuições lexicais de povos de 

origem africana traficados para o Brasil durante o período colonial. 

Além disso, a incorporação das contribuições lexicais dos povos de matriz 

africana na literatura infanto-juvenil, complementada por um material didático 

direcionado aos professores de LP, configura-se como uma estratégia inovadora para 

o ensino da língua, visto que transforma a sala de aula em um espaço de aprendizado 

inclusivo e transformador. A obra literária infanto-juvenil afro-brasileira pode despertar 

o interesse pela cultura e pela história dos povos de matriz africana a partir das 



85  

palavras e dos personagens selecionados para compor a obra. O material didático 

complementar auxilia os professores por apresentar sugestões de utilização da obra, 

quizzes e, ao mesmo tempo, oportuniza a construção de um ambiente escolar que 

valoriza a diversidade cultural, no qual os alunos podem se sentir representados e 

valorizados. 

Para o desenvolvimento do material didático resultante da pesquisa, seguimos 

algumas etapas importantes sobre as contribuições lexicais provenientes de povos de 

matriz africana. 

Inicialmente, ocorreu um estudo do léxico da LP, com foco especial nos itens 

oriundos das línguas de matriz africana. Isso requereu uma análise de palavras e 

expressões incorporadas ao vocabulário brasileiro ao longo dos séculos, trazidas 

pelos africanos escravizados que desembarcaram em nossas terras. Essa pesquisa 

permitiu, assim, uma compreensão mais profunda da influência linguística e cultural 

dessas contribuições no nosso idioma. 

Na etapa seguinte, foi delineado o público-alvo tanto da obra literária quanto 

do material didático. Pensou-se no público infanto-juvenil para a obra literária e a 

proposta pedagógica foi direcionada aos professores de LP, a fim de lhes permitir “[...] 

estabelecer a relação de permeabilidade entre as culturas e letramentos locais/globais 

dos alunos e a cultura valorizada que nela circula” (Rojo, 2009, p. 52). O 

desenvolvimento do Material para professores sobre as contribuições lexicais dos 

povos de matriz africana para o português brasileiro (Andrade, 2024) foi parte 

essencial dessa etapa, visto que foi projetado para auxiliar os professores da 

Educação Básica a abordarem a temática de modo abrangente. O material didático 

desenvolvido contém informações históricas relevantes, listas de palavras e 

expressões de origem africana, retiradas do glossário presente na história A Festa no 

Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024). 

O desenvolvimento do material, inicialmente, teve a intenção de suprir a 

escassez de materiais para esse público-alvo e, na evolução das ações, ganhou mais 

uma função: empoderar os professores, fornecendo-lhes um conjunto de recursos que 

lhes possibilitará criar um ambiente de aprendizado que respeite a diversidade 

linguística e cultural afro-brasileira. Além disso, o material pedagógico visa cumprir as 

diretrizes estabelecidas pela Lei nº 10.639/2003 (Brasil, 2003) e pela Lei nº 

11.645/2008 (Brasil, 2008), que exigem a inclusão da história e da cultura afro-

brasileira e africana no currículo escolar. Ao armar a sociedade de conhecimento, 



86  

minimizam-se as bases constituintes do preconceito que, nesse caso, abrange o 

preconceito linguístico, muito comum, no que se refere ao léxico afro-brasileiro. Nesse 

sentido, Barbosa (2016, p. 18) declara que “A luta contra o preconceito linguístico é 

fundamental para a construção de uma sociedade mais justa e intercultural, onde 

todas as variedades linguísticas sejam valorizadas e respeitadas”. Ao incorporar as 

contribuições lexicais dos povos de matriz africana no ensino de LP, os professores 

desempenharão um papel fundamental na promoção da conscientização sobre a 

diversidade étnica e cultural do País. 

 

5.1 MATERIAL DIDÁTICO DESENVOLVIDO 

 

O livro A Festa no Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024) é uma obra literária 

infanto-juvenil, exclusivamente desenvolvido para compor a presente pesquisa. A 

partir de uma ficção e imagens criadas, por meio de IA, para a história, o livro se 

propõe a cantar e contar, para crianças e adultos, um universo no qual passado e 

presente se entrelaçam em uma celebração única de nossas raízes. Cada página é 

um tesouro de palavras que surgiram da interação dos povos africanos traficados para 

o Brasil durante a colonização. Trata-se de um convite para explorar as tradições 

ancestrais que ecoam por gerações, revelando os laços profundos entre um menino 

curioso, carinhosamente chamando de “Moleque” e sua amada “Ba”. 

A seleção de palavras de origem africana no português do Brasil para a 

pesquisa de mestrado está documentada no glossário do livro A Festa no Terreiro 

(Andrade; Cristianini, 2024), cujo repertório de termos reflete as influências africanas 

na LP. Além disso, o Material para professores sobre as contribuições lexicais dos 

povos de matriz africana para o Português Brasileiro (Andrade, 2024) complementa 

essa abordagem, oferecendo uma base para o entendimento da origem e do 

significado dessas palavras, bem como orientações para sua integração no ensino. 

O critério de escolha das palavras de origem africana para a pesquisa baseou- 

se em seu uso cotidiano nas conversas da região mineira, considerando tanto o 

ambiente escolar quanto a comunidade em geral. Além disso, levou-se em conta sua 

presença em comunicações informais, como diálogos entre amigos e familiares, bem 

como em mídias sociais e outros meios de interação. Tal critério visou capturar a 

relevância histórica e cultural dessas palavras, sua vitalidade e atualidade no contexto 

linguístico contemporâneo, refletindo assim a diversidade da LP, com palavras que 



87  

fazem parte do cotidiano dos falantes de Uberlândia, Minas Gerais. 

Essa seleção se baseou na observação enquanto docente e em conversas 

informais com profissionais da área da educação durante os intervalos das aulas. 

Palavras como “cafuné”, “dengo”, “ranzinza” e outras, escolhidas para compor o livro 

A Festa no Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024), são familiares nessa localização 

mineira. Foi fundamental priorizar palavras que possuam uma conexão profunda com 

a cultura e a história dos povos de matriz africana no Brasil. Por exemplo, termos como 

“cafuné” e “moleque” têm raízes africanas e são amplamente utilizados na LP do 

Brasil. Além disso, ao examinar as palavras, tornou-se essencial analisar tanto o 

significado quanto a conotação associada a elas. Por exemplo, “dengo” pode 

expressar carinho e afeto, enquanto “ranzinza” tende a denotar irritação ou mau-

humor. Como professora de LP na Educação Básica, foi importante selecionar 

palavras que pudessem ser incorporadas de maneira relevante aos exercícios no 

Ensino Fundamental. 

O Material para professores sobre as contribuições lexicais dos povos de 

matriz africana para o Português Brasileiro (Andrade, 2024), por sua vez, oferece uma 

experiência educativa e dinâmica, por se basear na obra A Festa no Terreiro 

(Andrade; Cristianini, 2024). Ao integrar o conteúdo da história ao material didático, 

os educadores terão à disposição teoria e prática, fato que oportuniza a expansão da 

criatividade para o desenvolvimento de novas atividades interativas e atraentes 

para enriquecer suas aulas. 

O Material para professores sobre as contribuições lexicais dos povos de 

matriz africana para o Português Brasileiro (Andrade, 2024) foi estruturado em 

cinco módulos interativos e encontra-se disponível no Apêndice B desta pesquisa. 

Cada módulo combina teoria com atividades práticas, enriquecendo o aprendizado dos 

alunos. Além disso, apresenta quizzes interativos para avaliar o conhecimento dos 

estudantes e fornece um roteiro didático detalhado para orientar os professores na 

abordagem de cada tema. Com o intuito de aprimorar a experiência do usuário, ainda 

apresenta um mapa clicável do livro, o que permite que os professores acessem 

com facilidade seções específicas, proporcionando uma leitura adaptada às suas 

necessidades individuais. 

O primeiro módulo, "Contexto histórico - Colonização e escravização africana 

no Brasil", fornece um alicerce histórico, contextualizando os alunos sobre a 

colonização e a escravidão de africanos no Brasil, preparando-os para entender as 



88  

influências linguísticas exploradas. 

No segundo módulo, "Fundamentos da Linguística e evolução das línguas", o 

foco está nos princípios da Linguística, explicando como as línguas evoluem ao longo 

do tempo, preparando o terreno para uma análise mais profunda. 

A terceira parte do volume, "Origens das palavras e expressões africanas no 

Português Brasileiro", explora as origens das palavras e expressões africanas 

incorporadas ao PB, revelando a riqueza lexical desse intercâmbio cultural. 

"Atividades práticas com jogos como materiais didáticos" constitui a quarta 

seção do material. Nela, os alunos são incentivados a criar materiais didáticos, como 

infográficos e mapas conceituais, para representar visualmente o conhecimento 

adquirido. 

Finalmente, o quinto módulo, "Aplicação do aprendizado em contextos amplos", 

promove uma visão crítica e inclusiva ao estimular os alunos a participarem de 

debates e discussões sobre a diversidade cultural e linguística no Brasil, explorando 

a influência africana na cultura e na língua brasileira e incentivando a reflexão sobre 

a importância de se valorizar essa diversidade. 

O intuito da proposta, além de contribuir para solucionar, pelo menos em parte, 

o problema da escassez de materiais dessa temática, é que, em sua aplicação, os 

professores levem os estudantes ao desafio de compartilhar suas perspectivas, ouvir 

colegas e desenvolver habilidades argumentativas. Cada módulo foi projetado com 

cuidado para ajudar os alunos a compreenderem plenamente as influências africanas 

na LP, cultivando assim uma apreciação mais profunda pela riqueza linguística e 

cultural do Brasil. 

Ademais, o material didático oferece sugestões de atividades elaboradas para 

que os professores de LP possam trabalhar o tema de forma eficaz. Além dos 

métodos de avaliação tradicionais, como testes e trabalhos escritos, destaca-se a 

avaliação baseada na participação ativa dos alunos, com envolvimento nas atividades 

e resolução de jogos e quizzes. Esses elementos avaliativos servirão como 

norteadores do conhecimento adquirido, fornecendo noções da habilidade dos alunos 

em aplicar o conteúdo estudado, pois a sequência didática com avaliação integrada 

enfatiza o conhecimento, sua aplicação prática e a participação ativa dos alunos na 

construção de seu aprendizado. 

O material didático culmina com a sugestão de atividade que visa a 

conscientização de que sua implementação pode contribuir para uma educação 



89  

mais inclusiva e culturalmente sensível. Ao capacitar os professores e enriquecer o 

conteúdo das aulas de LP com as contribuições lexicais de povos de matriz 

africana, estamos fortalecendo a relação dos alunos com a língua e cultivando 

cidadãos que compreendem e respeitam a pluralidade étnica e cultural que 

caracteriza o Brasil. 

  



90  

6 DOS SABERES ANCESTRAIS À SALA DE AULA: MATERIALIZANDO AS 

CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS AFRO-BRASILEIRAS EM PRÁTICAS DIDÁTICAS 

 

 

Sob título que contempla o conteúdo da pesquisa, de sua proposta à sua 

concretização, este capítulo apresenta a elaboração dos produtos da pesquisa — o 

livro infantojuvenil A Festa no Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024) e o Manual para 

professores sobre as contribuições lexicais dos povos de matriz africana para o 

Português Brasileiro (Andrade, 2024) — como resultado de um compromisso ético, 

político e pedagógico com a valorização das heranças africanas no ensino de Língua 

Portuguesa. Este serve como um guia teórico e metodológico para que educadores 

possam desenvolver práticas pedagógicas antirracistas, baseadas no reconhecimento 

da importância histórica e cultural das línguas africanas na formação do léxico do 

português falado no Brasil. 

Diante das omissões históricas que ainda persistem nos currículos escolares, 

especialmente no que se refere ao reconhecimento das contribuições lexicais de 

povos de matriz africana, os materiais foram concebidos com o objetivo de inserir, de 

forma significativa e acessível, esse patrimônio linguístico na prática pedagógica. 

Busca-se, assim, aproximar os saberes ancestrais do espaço escolar, transformando 

o léxico afro-brasileiro em ferramenta de aprendizagem, valorização cultural e 

combate ao racismo linguístico. 

Ambos os materiais, ao integrarem a proposta didática apresentada nesta 

dissertação, visam fomentar uma educação linguística que respeite a diversidade 

cultural e combata preconceitos historicamente arraigados na sociedade brasileira. 

 

6.1 A ESCOLHA DA TEMÁTICA: A LÍNGUA COMO LEGADO CULTURAL 

 

A decisão por explorar as contribuições lexicais dos povos de matriz africana 

fundamentou-se na compreensão de que a linguagem é um dos elementos mais 

potentes da cultura. Muitas palavras de origem africana estão presentes no cotidiano 

brasileiro — seja na culinária, seja na música, nas vestimentas ou nas expressões 

populares —, mas raramente são tematizadas de forma intencional no ambiente 

escolar.  

Nesse contexto, o título A Festa no Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024) foi 



91  

escolhido por sintetizar, de maneira simbólica e representativa, os principais 

elementos abordados na obra. A "festa" mencionada no título funciona como uma 

metáfora para o encontro de saberes, ritmos, alimentos, palavras e afetos que 

compõem a ancestralidade africana viva na cultura brasileira. O termo "terreiro", por 

sua vez, refere-se ao espaço comum e afetivo que, em muitas regiões de Minas 

Gerais, é conhecido também como quintal — lugar de convivência, memória e 

tradição. O cenário da narrativa, ambientado em uma vila de chão de terra batida, 

reforça essa dimensão cultural e simbólica. Desse modo, o título articula os aspectos 

linguísticos e culturais tratados no livro, que tem como objetivo apresentar e valorizar 

as contribuições lexicais dos povos de matriz africana no PB, especialmente para o 

público infantojuvenil, conforme se vê na capa da obra, presente no Apêndice A da 

pesquisa e representada na Figura 1. 

 
Figura 1 – Capa do livro A Festa no Terreiro 

 

       Fonte: Andrade; Cristianini (2024). 
 

Desse modo, a obra A Festa no Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024) foi 

pensada como um recurso literário o qual, ao mesmo tempo que apresenta uma 

narrativa envolvente e sensível para crianças e jovens, atua como ferramenta de 

ensino sobre o vocabulário afro-brasileiro. Além do uso dos nomes historicamente 

vinculados à resistência negra, destaca-se a palavra "terreiro", empregada em sua 

acepção cultural e comunitária, desprovida da conotação exclusivamente religiosa. 

Essa escolha lexical revela a preocupação da pesquisa em abordar o legado africano 

de forma ampla e plural, como advogam Munanga (2010) e Oliveira (2019). 

A decisão de trabalhar a temática das contribuições lexicais de povos de matriz 



92  

africana sem centralizar o discurso nas questões religiosas decorreu do 

reconhecimento dos desafios impostos pelo preconceito e pela intolerância, ainda 

fortemente presentes no contexto educacional brasileiro. A proposta visou promover 

um olhar afirmativo sobre a cultura afro-brasileira, destacando sua importância na 

formação do PB e, consequentemente, da identidade nacional. 

A ambientação da obra A Festa no Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024) em um 

espaço de convivência comunitária e cultural, denominado "terreiro", buscou 

justamente deslocar a ideia cristalizada que associa, de modo exclusivo, o termo às 

práticas religiosas afro-brasileiras. Assim, na narrativa, o terreiro é apresentado como 

espaço de festividade, dança, música e oralidade, aspectos estes que, segundo 

Prandi (2016), constituem pilares fundamentais das culturas de matriz africana, 

extrapolando o âmbito religioso.  

Como reforço dessa perspectiva, o léxico afro-brasileiro vai muito além do 

campo religioso e se inscreve de forma ampla e profunda na vida cotidiana, revelando 

a riqueza cultural dos povos de matriz africana em diversas dimensões da sociedade 

brasileira. Embora muitas palavras de origem africana estejam associadas às religiões 

afro-brasileiras, como o candomblé e a umbanda, sua presença no português falado 

no Brasil transcende esses contextos, alcançando áreas como a culinária (acarajé, 

vatapá), a música (berimbau, atabaque), o corpo e o afeto (cafuné, dengo), entre 

tantas outras. Essa diversidade lexical evidencia que a contribuição africana não está 

restrita ao sagrado, e integra práticas culturais, modos de viver, sentir e se expressar, 

sendo parte constitutiva da identidade brasileira. Conforme Aragão (2020); 

 
É fundamental que o ensino das contribuições lexicais africanas à língua 
portuguesa brasileira ocorra de modo a evitar reducionismos, reconhecendo 
a amplitude cultural, artística e social dessas heranças, muitas vezes 
invisibilizadas ou estigmatizadas (Aragão, 2020). 
 

Essa orientação visa oferecer aos docentes ferramentas pedagógicas para 

enfrentar o preconceito linguístico e cultural. Logo, o legado africano na formação da 

sociedade brasileira deve ser compreendido em sua amplitude e pluralidade, 

ultrapassando estereótipos e reconhecendo a riqueza das contribuições culturais, 

linguísticas e sociais dos povos africanos e afrodescendentes. Segundo Munanga 

(2010), "[...] a presença africana no Brasil é uma das matrizes formadoras da 

identidade nacional e deve ser entendida como uma herança viva, presente nos 

modos de ser, de falar, de sentir e de viver do povo brasileiro".  



93  

Essas contribuições evidenciam a centralidade da ancestralidade africana na 

constituição do Brasil e reforçam a importância de valorizá-la nos espaços educativos 

e literários. Sendo assim, a escolha dos nomes das personagens da obra A Festa no 

Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024) não se deu de forma aleatória, sendo, portanto, 

pautada por critérios simbólicos e pedagógicos, visando evidenciar a presença 

histórica e cultural das palavras de origem africana na formação do PB (Figura 2). 

 
Figura 2 – Personagens Moleque e Bá 

 

Fonte: Andrade; Cristianini (2024). 

 
A escolha dos nomes das personagens da obra supramencionada foi orientada 

por critérios que valorizam e evidenciam a presença e a permanência de lexias de 

origem africana no português brasileiro. A personagem Bá, por exemplo, remete ao 

diminutivo da palavra “babá”, de origem africana, que designava a mulher 

encarregada do cuidado de crianças, muitas vezes associada à figura da ama-de-leite 

nos tempos coloniais, como comentamos. A opção por esse nome busca, portanto, 

ressignificar e valorizar esse papel, frequentemente invisibilizado ou associado a 

estereótipos depreciativos, conforme argumenta Bagno (1999) ao tratar do 

preconceito linguístico e dos sentidos socialmente construídos em torno de 

determinadas palavras. 

Da mesma forma, o nome do personagem Moleque também possui origem 



94  

africana, oriunda do termo “moleke”, que significava inicialmente “menino” ou “filho de 

alguém” em línguas bantas (Lopes, 2003). No entanto, ao longo do processo histórico 

brasileiro, essa palavra sofreu ressemantização e, por vezes, adquiriu conotações 

pejorativas, evidenciando o fenômeno do preconceito linguístico e racial que afeta as 

expressões oriundas das culturas africanas (Faraco, 2012). A adoção desses nomes 

na narrativa teve como propósito demonstrar a riqueza e a complexidade das 

contribuições africanas ao léxico nacional, além de fomentar uma reflexão crítica sobre 

os sentidos atribuídos a essas palavras no imaginário social brasileiro. 

Na obra A Festa no Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024), embora Moleque seja 

o nome do personagem central, na página 21 observa-se o uso do termo com letra 

minúscula, retomando-o em seu sentido mais comum de substantivo, e não como 

nome próprio. Esse recurso evidencia como certas palavras de origem africana já se 

encontram naturalizadas na língua portuguesa brasileira, a ponto de circularem no 

cotidiano sem a percepção de sua origem histórica. Castro (2001, p. 25) explica que 

“[...] o português do Brasil está repleto de palavras de origem africana que se tornaram 

usuais e familiares, de tal modo que já não são percebidas como empréstimos 

linguísticos”. Assim, a opção da autora em empregar “moleque” como substantivo 

comum sublinha o processo de internalização cultural e linguística desses vocábulos, 

que deixam de ser marcadores de alteridade e passam a constituir o próprio repertório 

do PB. 

 

6.2 PALAVRAS QUE CONTAM HISTÓRIAS: SELEÇÃO E SIGNIFICADOS 

 

As palavras de origem africana selecionadas para compor a obra foram 

escolhidas, orientadas pelo pressuposto de que a língua é um reflexo das interações 

sociais, culturais e históricas que constituem uma comunidade (Bagno, 1999; Faraco, 

2012), sendo assim elencados três critérios principais: o uso corrente no português 

brasileiro, seu significado cultural e seu potencial educativo. O primeiro critério 

considera termos que fazem parte do vocabulário cotidiano, o que facilita a 

identificação e a aproximação do leitor. O segundo valoriza palavras que carregam 

significados profundamente enraizados na cultura e nas práticas sociais de matriz 

africana. Já o terceiro foca a capacidade dessas palavras de estimular reflexões 

críticas, promover o diálogo intercultural e enriquecer o processo de ensino-

aprendizagem. Assim, termos como berimbau, caxixi (na página 17 do livro), cafuné, 



95  

cochilar e xodó (página 26) e dengo (página 40) são apresentados de forma 

contextualizada na narrativa, com atenção tanto ao resgate de seus sentidos originais 

quanto à sua possível resignificação à luz de uma abordagem educativa antirracista, 

observados na Figura 3. 

 

Figura 3 – Instrumentos musicais de origem africana presentes na narrativa: berimbau e caxixi 

 

Fonte: Andrade; Cristianini (2024). 

 

Os termos “berimbau” e “caxixi” têm origem em línguas africanas, como o 

quimbundo e outras de matriz banta, e estão profundamente ligados à cultura afro-

brasileira. O berimbau, instrumento de corda característico da capoeira, deriva 

provavelmente do termo mbirimbau e simboliza a resistência cultural dos povos 

africanos no Brasil. Já o caxixi é um instrumento de percussão tradicional em várias 

culturas africanas, amplamente utilizado em contextos musicais afro-brasileiros, como 

na própria capoeira e em rituais do candomblé, reforçando a presença viva dessas 

heranças no cotidiano brasileiro. 

As palavras “cochilar”, “cafuné” e “xodó”, amplamente utilizadas no PB, têm 

origem africana e refletem aspectos culturais e afetivos trazidos pelos povos de matriz 

africana. Cafuné deriva do quimbundo e refere-se ao gesto carinhoso de passar os 

dedos nos cabelos de alguém, representando o afeto no convívio cotidiano. Xodó, 

termo associado ao carinho e ao apego emocional, também possui raízes africanas e 



96  

expressa vínculos afetivos intensos. Já cochilar, embora usada para indicar um sono 

leve ou breve descanso, tem etimologia discutida, mas é frequentemente relacionada 

às influências linguísticas africanas presentes no Brasil (Figura 4). 

 
Figura 4 – Instrumentos musicais de origem africana presentes na narrativa: berimbau e caxixi 

 

Fonte: Andrade; Cristianini (2024). 

 

A escolha das palavras buscou sua inserção no texto, na mesma medida em 

que promoveu a exploração de seus contextos históricos, afetivos e simbólicos, 

respeitando sua origem linguística — principalmente oriunda das línguas bantas e 

iorubás — e sua evolução no português brasileiro. Entre essas palavras, destaca-se 

também “dengo”, termo de origem africana que, ao longo do tempo, adquiriu 

significados relacionados ao afeto, ao cuidado e à ternura, embora nem sempre sua 

carga histórica seja percebida no uso cotidiano. Assim, a presença de vocábulos como 

“cochilar”, “cafuné”, “xodó” e “dengo” na narrativa reforça o objetivo de demonstrar que 

a Língua Portuguesa falada no Brasil é profundamente marcada pela experiência e a 

resistência dos povos africanos. A Figura 5 ilustra e comprova essa inserção, 

evidenciando o modo como tais palavras foram incorporadas de maneira lúdica e 

educativa na obra. Dessa forma, o livro convida o leitor — criança, jovem ou adulto — 

a reconhecer que a língua é também território de memória e resistência, sendo um 



97  

espaço privilegiado para o enfrentamento de preconceitos e a valorização das 

múltiplas identidades que constituem a cultura brasileira. 

 
Figura 5 – Dengo: expressão afetiva de origem africana na narrativa A Festa no Terreiro 

 
Fonte: Andrade; Cristianini (2024). 

 

A obra A Festa no Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024) pode ser explorada de 

forma integrada nos diferentes níveis da Educação Básica, com propostas 

pedagógicas que respeitem as especificidades de cada etapa. Na Educação Infantil, 

podem ser realizadas atividades lúdicas envolvendo contação de histórias, músicas, 

brincadeiras de roda e expressão corporal, promovendo o contato inicial com a cultura 

afro-brasileira de maneira sensível e afetiva. No Ensino Fundamental, o livro pode ser 

trabalhado a partir da leitura compartilhada e da produção de textos orais e escritos, 

incentivando reflexões sobre identidade, diversidade linguística e manifestações 

culturais, além de possibilitar pesquisas sobre a origem das palavras e elementos da 

tradição afrodescendente. Já no Ensino Médio, a abordagem pode ser ampliada para 

debates críticos sobre racismo estrutural, racismo linguístico, patrimônio imaterial e 

representatividade, articulando os conteúdos com os componentes curriculares de 

Língua Portuguesa, História, Sociologia e Artes. Em todos os níveis, a proposta 

contribui para o fortalecimento de uma educação antirracista, interdisciplinar e 

alinhada à valorização da diversidade cultural brasileira. 

  



98  

6.3 O MANUAL PEDAGÓGICO: MEDIAÇÃO CRÍTICA E SENSÍVEL 

 

Complementar ao livro, o manual pedagógico para professores (Andrade, 2024) 

foi elaborado com o objetivo de mediar e ampliar as possibilidades de uso da obra A 

Festa no Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024) em sala de aula, promovendo práticas 

pedagógicas antirracistas, inclusivas e contextualizadas. Entre os recursos oferecidos, 

destacam-se sugestões de atividades organizadas por faixa etária, contextualização 

histórica e linguística das palavras presentes na narrativa, além de orientações sobre 

como abordar temas sensíveis como racismo, identidade e preconceito linguístico. Na 

página 23, por exemplo, o manual trata do sincretismo religioso, oferecendo ao 

professor subsídios para discutir esse aspecto cultural de maneira respeitosa e 

informada, valorizando as múltiplas expressões de religiosidade de matriz africana 

presentes na cultura brasileira (Figura 6).  

 
Figura 6 – Sincretismo religioso 

 

Fonte: Andrade; Cristianini (2024). 
 

Essa abordagem possibilita que os alunos reconheçam e valorizem a 

diversidade religiosa presente na cultura brasileira, contribuindo para o rompimento 

de estigmas e a promoção do respeito às diferenças.  

Outro diferencial do manual é sua adaptabilidade pedagógica. Como já 

mencionado, a linguagem poética, o ritmo narrativo, as ilustrações simbólicas e a 

musicalidade das palavras permitem que o livro seja trabalhado na Educação Infantil, 

com ênfase em oralidade e expressão corporal; no Ensino Fundamental, articulando 

leitura, produção textual e história cultural; e no Ensino Médio, por meio de debates 

críticos sobre identidade, racismo linguístico, sociolinguística e pluralidade cultural. 



99  

Nesse contexto, é fundamental compreender que o racismo linguístico “[...] é uma 

forma de dominação que se exerce por meio da desvalorização das variedades 

linguísticas associadas a grupos socialmente marginalizados, como os negros, os 

pobres e os indígenas” (Bagno, 1999, p. 34).  

O manual incorpora referências legais e curriculares, como a Lei nº 

10.639/2003 (Brasil, 2003) e a BNCC (Brasil, 2018), oferecendo orientações práticas 

para o desenvolvimento de avaliações formativas pautadas em atitudes, escuta 

sensível e aprendizagens significativas. Ao fazer isso, fortalece-se uma prática 

pedagógica comprometida com os direitos humanos, a equidade e a justiça social. 

Além disso, o referido volume configura-se como um instrumento de apoio à formação 

continuada dos docentes, incentivando a construção de projetos interdisciplinares e 

ações pedagógicas planejadas que valorizem a história, os saberes e as contribuições 

dos povos africanos e afrodescendentes no Brasil, conforme o que se vê na Figura 7. 

 
Figura 7 – Palavras e expressões que nasceram do contato colonial com povos negros e adquiriram 

conotações pejorativas no português brasileiro 

 

Fonte: Andrade (2024). 

 

Na página 42, propõe-se o trabalho com expressões como “denegrir”, “mercado 

negro” e “criado-mudo”, abordando seus significados atuais, e, principalmente, os 

contextos históricos e sociais de sua origem. “Denegrir”, por exemplo, significa “tornar 

negro” e passou a ser associado a ações de desqualificar ou difamar alguém, 



100  

perpetuando a ideia de que “o negro” está ligado ao negativo. Já “mercado negro” 

refere-se a atividades ilegais, mas a expressão surgiu em referência ao comércio 

clandestino de pessoas escravizadas, historicamente associado à cor da pele dos 

indivíduos traficados. Por fim, “criado-mudo” era o nome dado a um móvel que “servia” 

ao lado da cama dos senhores, em alusão aos criados negros que ficavam em silêncio 

ao lado dos patrões durante a noite.  

No ambiente escolar, sugere-se promover rodas de conversa, análises de 

textos e debates guiados que incentivem os alunos a refletir criticamente sobre a 

linguagem, reconhecendo como ela pode carregar marcas do racismo estrutural e 

influenciar a forma como nos relacionamos com a história e com o outro. Esse trabalho 

contribui para a construção de uma educação antirracista, alinhada com os princípios 

da equidade e do respeito à diversidade. 

  



101  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Ao longo desta pesquisa, procuramos abordar a invisibilidade e a 

marginalização das contribuições lexicais afro-brasileiras no ensino de Língua 

Portuguesa. Guiados por uma experiência docente marcada pela carência de 

materiais adequados, identificamos a necessidade de promover um ensino que 

reconheça e valorize as contribuições afro-brasileiras na formação de nossa língua e 

cultura. 

A pergunta norteadora: "Como podemos incorporar o léxico afro-brasileiro no 

ensino de Língua Portuguesa, promovendo o reconhecimento da sua importância 

histórica e cultural, combatendo o preconceito linguístico e garantindo o uso adequado 

e respeitoso dos termos afrodescendentes na obra literária, na sala de aula e em 

outros contextos sociais?” foi o que determinou os rumos da pesquisa. A partir dela, 

trouxemos uma proposta didática transformadora para professores de LP do Ensino 

Fundamental, com foco nas contribuições lexicais de povos de matriz africana para a 

formação linguística e cultural do Brasil. 

Para responder à pergunta norteadora, exploramos caminhos delineados pelos 

objetivos específicos. O desenvolvimento da pesquisa envolveu as seguintes ações: 

revisitar a história do tráfico negreiro no Brasil; abordar o processo de colonização e 

escravização de africanos para entendermos a influência das suas línguas na 

formação da Língua Portuguesa brasileira; apresentar, sob um viés histórico, as 

políticas educacionais voltadas para a comunidade negra no Brasil, com foco nas Leis 

nos 10.639/2003 (Brasil, 2003) e 11.645/2008 (Brasil, 2008); criar uma obra literária 

infantojuvenil repleta de palavras de origem africana; elaborar um material didático 

complementar à obra literária infantojuvenil, direcionado aos professores do Ensino 

Fundamental, com ênfase no professor de Português. 

Apesar de termos atingido os objetivos propostos com este trabalho, é 

importante reconhecer que ainda há um longo caminho a percorrer. Durante a 

pesquisa, identificamos lacunas que não podem ser supridas exclusivamente por meio 

de estudos acadêmicos. Essas lacunas estão relacionadas à escassez de materiais 

que abordem a fundo os temas explorados nesta pesquisa. Além disso, percebemos 

que o Brasil precisa de um amplo trabalho de conscientização sobre suas bases 

históricas. Valorizar e ampliar o conhecimento que foi silenciado durante o processo 



102  

de colonização é essencial para o desenvolvimento do País.  

Outro obstáculo foi encontrar palavras do léxico afro-brasileiro que fossem 

adequadas a crianças e jovens. Muitas dessas palavras têm raízes profundas na 

cultura e na história afro-brasileira e podem estar associadas a experiências 

dolorosas, como a escravidão e o racismo. Nesse momento, optamos por termos que 

fossem enriquecedores e respeitosos, evitando reforçar estereótipos negativos. Além 

disso, a linguagem do livro precisava ser leve e acessível, a fim de atender aos 

diferentes níveis de compreensão e vocabulário de crianças e jovens do Ensino 

Fundamental – então, a escrita precisava ser simples, porém, sem subestimar a 

inteligência do público-alvo da obra. Encontrar o equilíbrio entre simplicidade e 

profundidade foi um desafio constante. 

Desafio, também, foi lidar com o preconceito e o apagamento histórico de fatos 

relevantes para o entendimento global, principalmente da percepção dos povos que 

foram traficados, violentados, massacrados e, em meio a tudo isso, ainda sim, foram 

capazes de produzir e disseminar cultura e conhecimento em vários campos de 

atuação humana. A temática afro-brasileira frequentemente é marginalizada ou 

minimizada, e enfrentar isso de forma sensível e educativa foi essencial. O material 

desenvolvido apresenta palavras de origem africana que fazem parte do PB e, ao 

mesmo tempo, permite abrir uma porta para reflexões mais amplas sobre a verdade 

histórica e a importância de reconhecer a influência dos povos de matriz africana em 

nossa língua e cultura. 

Cabe às escolas, além de celebrar datas como o 20 de novembro, desenvolver 

a consciência histórica e cultural do País em suas atividades cotidianas. A rotina 

avaliativa desse processo, por sua vez, gera conhecimento e dá vida às práticas 

pedagógicas observando e respeitando a diversidade presente nos espaços 

escolares. Ao abdicarmos dela, instaura-se um ambiente de conflito, parcialidade, 

desconforto e desgaste nas interações entre os sujeitos. 

A educação, como um farol a iluminar o caminho dos cidadãos, deve propiciar 

a reflexão. Através desse movimento, formaremos indivíduos autônomos, capazes de 

respeitar a diversidade inerente ao fator histórico da sociedade brasileira, construindo 

um futuro mais próspero e inclusivo. 

No transcorrer desta investigação, deparamo-nos com um universo repleto de 

possibilidades que sinalizam para futuras explorações. Entre as trilhas que se 

desdobram à nossa frente, há caminhos que nos conduzem às raízes da Língua 



103  

Portuguesa usada no Brasil, através da historicidade e da diacronia linguística, 

considerando as transformações do idioma ao longo do tempo, especialmente as 

influências africanas desde o período colonial, de maneira aprofundada, as variações 

regionais desses termos, observando como diferentes regiões do Brasil adotaram e 

adaptaram essas palavras em seu vocabulário local; ou, até mesmo, explorar as 

influências das palavras afro-brasileiras na cultura popular do Brasil, analisando seu 

impacto na música, na dança, na literatura e em outras formas de expressão artística, 

sendo relevante avaliar como esses termos são ensinados e compreendidos pelos 

alunos. 

O sincretismo linguístico e cultural é evidente, com as línguas africanas 

entrelaçando-se harmoniosamente com o português, resultando em variados novos 

termos e significados. Nesse contexto, a implementação de materiais didáticos surge 

como um recurso valioso, pois eles podem simplificar conceitos complexos, 

transformando a aprendizagem em uma experiência interativa e envolvente. Ao unir a 

pesquisa que desenterra as complexas origens das palavras com o uso criativo e 

pedagógico de materiais didáticos simples, mas não simplistas, conseguimos transmitir 

conhecimento e incitar o respeito pela riqueza linguística e cultural do mundo ao nosso 

redor. Assim, a continuidade dos estudos linguísticos enriquece nossa compreensão 

do passado e ilumina o caminho para um futuro educacional mais inclusivo e 

inspirador. 

Em síntese, a realização da presente pesquisa, que culminou com a criação do 

livro de literatura infantojuvenil e material para professores, foi uma jornada de 

sensibilidade, estudo e compromisso com a valorização da diversidade. A certeza de 

que esta pesquisa não se encerra em si mesma, mas serve como um convite à 

reflexão, tornou o processo ainda mais significativo. Esperamos que esses recursos 

contribuam para uma educação mais inclusiva e consciente e que possam 

desempenhar um papel importante na formação linguística e cultural dos alunos os 

quais tiverem acesso ao seu resultado, ao passo que equipem professores com 

recursos e estratégias que promovem a compreensão, a valorização e a inclusão das 

contribuições culturais e linguísticas africanas. 

  



104  

REFERÊNCIAS 

 

 

ALENCASTRO, Luiz Felipe de. África, números do tráfico atlântico. In: SCHWARCZ, 
Lilia Moritz; GOMES, Flávio (Orgs.). Dicionário da escravidão e liberdade: 50 
textos críticos. São Paulo: Companhia das Letras, 2018. 
 
ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O trato dos viventes: formação do Brasil no Atlântico 
Sul, séculos XVI e XVII. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 
 
ALMEIDA, Luiz Fernando de. Diversidade linguística e ensino de português: 
reflexões sobre o preconceito linguístico. Campinas: Pontes Editora, 2019. 
 
ALVES, Castro. Obra completa. Organização e notas de Eugênio Gomes. Rio de 
Janeiro: Nova Aguilar, 1986. Publicado originalmente em A Cachoeira de Paulo 
Afonso: poema original brasileiro (1876). 
 
ANDRADE, Samantha. Manual para professores sobre as contribuições lexicais 
dos povos de matriz africana para o Português Brasileiro. Produto educacional 
(Mestrado Profissional em Letras) - Universidade Federal de Uberlândia – UFU, 
Uberlândia, 2024. Orientadora: Profª. Drª. Adriana Cristina Cristianini. 
 
ANDRADE, Samantha; CRISTIANINI, Adriana Cristina. A Festa no Terreiro. Produto 
educacional (Mestrado Profissional em Letras) - Universidade Federal de Uberlândia – 
UFU, Uberlândia, 2024. Orientadora: Profª. Drª. Adriana Cristina Cristianini. 
 
ANTUNES, Irandé. A Coesão Textual. São Paulo: Parábola Editorial, 2005. 
 
ANTUNES, Irandé. Muito além da gramática: por um ensino de línguas sem pedras 
no caminho. São Paulo: Parábola Editorial, 2007. 
 
ANTUNES, Irandé. Território das palavras: estudo do léxico em sala de aula. São 
Paulo: Parábola Editorial, 2012. 
 
ARAGÃO, Bruna de Faria. Contribuições das línguas africanas ao português 
brasileiro: possibilidades para a valorização da cultura afro-brasileira no ensino de 
língua materna. 2020. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em Letras) – 
Pontifícia Universidade Católica de Campinas, Campinas, 2020. Disponível em: 
https://repositorio.sis.puc-campinas.edu.br/handle/123456789/14565. Acesso em: 20 
ago. 2025. 
 
ARAÚJO, Carlos Henrique; LUZIO, Nildo. Avaliação da educação básica: em 
busca da qualidade e da equidade no Brasil. Brasília: Inep, 2005. 
 
AVELAR, Juanito; GALVES, Charlotte. O papel das línguas africanas na emergência 
da gramática do português brasileiro. Linguística, Montevidéu, v. 30, n. 2, dez. 
2014. Disponível em: SciELO Uruguay. Acesso em: 23 jul. 2025. 
 
BAGNO, Marcos. A língua como instrumento de poder. UNE - União Nacional dos 



105  

Estudantes. 2014. Disponível em: https://www.une.org.br/2014/11/marcos-bagno-a-
lingua-como-instrumento-de-poder/. Acesso em: 10 de junho de 2024. 
 
BAGNO, Marcos. O impacto das línguas bantas na formação do português brasileiro. 
Cadernos de Literatura em Tradução, n. 16, maio 2016. DOI  
https://doi.org/10.11606/issn.2359-5388.i16p19-32. Disponível em: 
http://www.revistas.usp.br/clt/article/view/115266. Acesso em: 03 abr. 2024. 
 
BAGNO, Marcos. Preconceito linguístico: o que é, como se faz. São Paulo: 
Edições Loyola, 1999. 
 
BARBOSA, S. R. Preconceito linguístico e ensino de língua portuguesa: desafios 
e perspectivas. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2016. 
 
BARROS, Surya Aaronovich Pombo de. Discutindo a escolarização da população 
negra em São Paulo entre o final do século XIX e início do XX. In: ROMÃO, Jeruse 
(Org.). História da educação dos negros e outras histórias. Brasília/DF: 
Ministério da Educação, 2005. 
 
BECHARA, Evanildo. Moderna gramática portuguesa. 37. ed. Rio de Janeiro: 
Lucerna, 2009. 
 
BIDERMAN, Maria Tereza Camargo. As ciências do léxico. In: OLIVEIRA, Ana 
Maria Pinto Pires de; ISQUERDO, Aparecida Negri. (Orgs.). As ciências do léxico: 
lexicologia, lexicografia, terminologia. v. 1. Campo Grande: Ed. UFMS, 2001a. 

 
BIDERMAN, Maria Tereza Camargo. Léxico e vocabulário fundamental. ALFA: 
Revista de Linguística, São Paulo, v. 40, 1996. 
 
BIDERMAN, Maria Tereza Camargo. Teoria linguística: teoria lexical e linguística 
computacional. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2001b. 
 
BIDERMAN, Maria Tereza Camargo. Terminologia e lexicografia. Tradterm, São 
Paulo, v. 7, 2001c. DOI https://doi.org/10.11606/issn.2317-
9511.tradterm.2001.49147. 
 
BIKO, Steve. Escrevo o que eu quero: uma seleção dos principais textos do líder 
negro. São Paulo: Ática, 1978. 
 
BOCK, Ana Mercês Bahia. (Org.). Psicologia: Uma Introdução ao Estudo de 
Psicologia. 13. ed. São Paulo: Saraiva, 1999. 
 
BORTONI-RICARDO, Stella Maris. Nós cheguemu na escola, e agora? 
Sociolinguística e educação. 2. ed. São Paulo: Parábola Editorial, 2005. 
 
BORTONI-RICARDO, Stella Maris. O professor de língua materna: construindo uma 
proposta de ensino. São Paulo: Parábola Editorial, 2004. 
 
BRANDÃO, Zaia. A dialética macro/micro na sociologia da educação. Cadernos de 
Pesquisa. São Paulo, SP, n. 113, jul. 2001. DOI https://doi.org/10.1590/S0100-

http://www.revistas.usp.br/clt/article/view/115266


106  

15742001000200008. 
 
BRASIL. [Constituição (1824)]. Constituição Política do Império do Brazil (de 25 
de março de 1824). Elaborada por um Conselho de Estado e outorgada pelo 
Imperador D. Pedro I, em 25 de março de 1824. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao24.htm. Acesso em: 13 
jul. 2025. 
 
BRASIL. Decreto nº 1.331-A, de 17 de fevereiro de 1854. Approva o Regulamento 
para a reforma do ensino primario e secundario do Municipio da Côrte. Disponível 
em: https://www2.camara.leg.br/legin/fed/decret/1824-1899/decreto-1331-a-17-
fevereiro-1854-590146-publicacaooriginal-115292-pe.html. Acesso em: 13 jul. 2025. 
 
BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e 
bases da educação nacional. Brasília: Presidência da República, Casa Civil, 
Subchefia para Assuntos Jurídicos, 1996. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l9394.htm. Acesso em: 10 jul. 2025. 
 
BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para 
incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática ‘História e 
Cultura Afro-Brasileira’, e dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, 10 jan. 
2003. Acesso em: 05 set. 2023. 

 
BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, modificada pela Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que 
estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial 
da rede de ensino a obrigatoriedade da temática 'História e Cultura Afro-Brasileira e 
Indígena'. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 11 mar. 2008. Acesso em: 01 out. 
2023. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. Brasília, 2018. 
 
BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Fundamental. 
Parâmetros Curriculares Nacionais: Língua Portuguesa. Brasília: MEC/SEF, 1998. 
 
BRASIL. Senado Federal. Subsecretaria de Informações. Decreto nº 8.659, de 5 de 
abril de 1911. Lei Orgânica Rivadávia Correia. Approva a lei Organica do Ensino 
Superior e do Fundamental na Republica. Disponível em: 
https://www.histedbr.fe.unicamp.br/navegando/acervos/decreto-8659-1911-lei-
organica-rivadavia-correia. Acesso em: 13 jul. 2025. 
 
CAGLIARI, Luiz Carlos. Introdução à fonética e à fonologia do português. 7. ed. 
São Paulo: Contexto, 2009. 
 
CÂMARA JR. Para o estudo da fonêmica portuguesa. Rio de Janeiro: Organização 
Simões,1953. 
 
CAMBRIDGE Dictionary. Dialeto. Cambridge: Cambridge University Press, 2023. 
Disponível em: https://dictionary.cambridge.org/pt/dicionario/portugues-ingles/dialeto. 



107  

Acesso em: 23 jul. 2025. 
 
CARVALHO, José de. Língua portuguesa: história, sociedade e cultura. São Paulo: 
Scipione, 2019. 
 
CASTRO, Amália Rodrigues de. Introdução à linguística portuguesa. Lisboa: 
Editorial Presença, 1983. 
 
CASTRO, Átila Nunes de. Gramática do português culto falado no Brasil. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2012. 
 
CASTRO, Heloísa Gonçalves de. O português brasileiro: uma história da língua 
em contato. São Paulo: Parábola Editorial, 2015. 
 
CASTRO, Silvio. A carta de Pero Vaz de Caminha. Porto Alegre: L&PM Pocket, 
2013. 
 
CASTRO, Yeda Pessoa de. A influência das línguas africanas no português 
brasileiro. In: Secretaria Municipal de Educação - Prefeitura da Cidade de Salvador 
(Org.). Salvador: Secretaria Municipal de Educação, 2005. 
 
CASTRO, Yeda Pessoa de. A influência das línguas africanas no português 
brasileiro. Salvador: EDUFBA, 2019. 
 
CASTRO, Yeda Pessoa de. Camões com Dendê: O Português do Brasil e os 
Falares Afro-Brasileiros. Rio de Janeiro: Topbooks, 2022. 
 
CASTRO, Yeda Pessoa de. Falares africanos na Bahia: um vocabulário afro-
brasileiro. Rio de Janeiro: Academia Brasileira de Letras / Topbooks, 2001. 
 
CASTRO, Yeda Pessoa de. Prefácio. A influência africana no português do Brasil, 
um estudo pioneiro de africanias no português brasileiro. In: MENDONÇA, Renato. A 
influência africana no Português do Brasil. Brasília: Fundação Alexandre de 
Gusmão, 2012. 
 
COUTO, Jorge. A gênese do Brasil. In: MOTA, Carlos Guilherme (org.). Viagem 
incompleta: a experiência brasileira. São Paulo: Editora Senac, 1999. 
 
DOMINGUES, Petrônio. Movimento negro brasileiro: alguns apontamentos 
históricos. Tempo, Niterói/RJ, n. 23, 2007. DOI https://doi.org/10.1590/S1413-
77042007000200007. 
 
DUEK, Tufí. Dicionário do Quilombo: Palavras usadas pelos negros nas senzalas e 
que foram consagradas no vocabulário atual. São Paulo: Editora Exemplo, 2002. 
 
FARACO, Carlos Alberto. Norma-padrão brasileira: desembaraçando alguns nós. In: 
BAGNO, Marcos (org.). Linguística da norma. 3. ed. São Paulo: Edições Loyola, 
2012. 
 
FAUSTO, Boris. História do Brasil. São Paulo: Edusp, 2013.  



108  

FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo dicionário Aurélio da língua 
portuguesa. 3. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2004. 
 
FERREIRA, Aurélio Buarque de Holanda. Novo dicionário Aurélio da língua 
portuguesa. São Paulo: Editora Nova Fronteira, 1986. 
 
FERREIRA, Mary. Povos e culturas de Angola: Uma análise socioantropológica. 2. 
ed. Luanda: Editora Nzila, 2022. 
 
FONSECA JÚNIOR, Eduardo. Dicionário antológico da cultura afro-brasileira. São 
Paulo: Maltese,1971. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia. São Paulo: Paz e Terra, 1996. 
 
GARCIA, Renísia Cristina. Identidade fragmentada – um estudo sobre a história do 
negro na educação brasileira 1993-2005. Brasília/DF: Inep, 2007. 
 
HOLM, John. Pidgins and Creoles: Volume 1, Theory and Structure. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1988. 
 
KOPYTOFF, Igor. Slavery. Annual review of anthropology, vol. 11, 1982. DOI 
https://doi.org/10.1146/annurev.an.11.100182.001231. 
 
LOPES, Nei. Dicionário Banto do Brasil. Rio de Janeiro: Pallas, 2003. 
 
LOPES, Nei. Enciclopédia Brasileira da Diáspora Africana. 4. ed. São Paulo: Selo 
Negro, 2011. 
 
LUCCHESI, Dante Eustachio; BAXTER, Alan; RIBEIRO, Ilza. (Orgs.). O português 
afro-brasileiro. Salvador: EDUFBA, 2009. DOI 
https://doi.org/10.7476/9788523208752. 
 
MATTOS E SILVA, Rosa Virgínia. Ensaios para uma sócio-história do português 
brasileiro. São Paulo: Parábola Editorial, 2004. 
 
MELLO, J. C. Nação e Cidadania no Brasil: Um Debate. São Paulo: Editora SENAC 
São Paulo, 2004. 
 
MENDONÇA, Mário Carneiro de. A Amazônia na era Pombalina. 2. ed. Brasília, DF: 
Senado Federal, 2005. 
 
MOURA, Clóvis Steiger de Assis. Africanos no Brasil: A Construção da Liberdade. 
Companhia das Letras, 2019. 
 
MOURA, M. C. de. O léxico afro-brasileiro na escola: propostas para o ensino de 
língua portuguesa. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2020. 
 
MUNANGA, Kabengele. Educação e diversidade cultural. Cadernos Penesb, 08/ju 
2010, 2010. Disponível em: 
https://biblio.fflch.usp.br/Munanga_K_EducacaoEDiversidadeCultural.pdf. Acesso 



109  

em: 26 ago. 2025. 
 
NARO, Anthony. The social and structural dimensions of syntactic change. 
Language, v. 57, n. 1, 1981. 
 
NASCIMENTO, Gabriel. Preconceito Linguístico: Os Subterrâneos da Linguagem e 
do Racismo. Belo Horizonte: Editora Letramentos, 2019. 
 
NASCIMENTO, Sílvia Fernandes do. O provérbio africano no português brasileiro: 
estudo comparativo e análise da função pragmática. 2004. Tese (Doutorado em 
Letras) - Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2004. 
 
NO TEMPO do Cativeiro (Ao Vivo) (feat. Boca Rica). Intérpretes: Mestre Toni Vargas 
/ Mestre Boca Rica. In: FEIRA de Cantigas. ℗ 2019 Mestre Toni Vargas. [S.l.], 20 
out. 2020. Música digital. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=oFHR1ZmTSQU. Acesso em: 27 maio 2024. 
 
NUNES PEREIRA, Luena Nascimento. O ensino e a pesquisa sobre a África no 
Brasil e a Lei 10.639. Em publicacion: Los estúdios afroamericanos y africanos em 
América Latina: herencia, presencia y visiones del outro. Lechini, Gladys Centro de 
Estudios Avanzados, Programa de Estudios Africanos. Córdoba; CLACSO, Consejo 
Latinoamericano de Ciencias sociales, Buenos Aires, 2008, p. 253-273. Disponível 
em: http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/sursur/AFRICAN/15nun.pdf. Acesso 
em: 25 maio 2024. 
 
OLIVEIRA, José Batista de. Diversidade linguística e educação: desafios e 
perspectivas. Brasília: Letras Livres, 2017. 
 
OLIVEIRA, Otair Fernandes de. A cultura afro-brasileira como patrimônio cultural: 
reflexões preliminares. In: ENCONTRO DE ESTUDOS MULTIDISCIPLINARES EM 
CULTURA – ENECULT, 15., 2019, Salvador. Anais [...]. Salvador: UFBA, 2019. 
Disponível em: https://www.enecult.ufba.br/modulos/submissao/Upload-
484/111688.pdf. Acesso em: 14 jul. 2025. 
 
OLIVEIRA, R. Culturas em Contato: Povos Indígenas e Colonizadores no Brasil. 
Editora Brasileira, 2017. 
 
PRANDI, Reginaldo. Segredos guardados: orixás na alma brasileira. 2. ed. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2016. 
 
QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 
sociais. Perspectivas latino-americanas. Coleccion Sur Sur, Clacso, Buenos Aires- 
Argentina, setembro, 2005. 
 
REDIKER, Marcus. O navio negreiro: uma história humana. Trad. Luciano Vieira 
Machado. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 
 
RODRIGUES, Jaime. Navio Negreiro. In.: SCHWARCZ, Lilia Moritz; GOMES, Flávio 
(Orgs.). Dicionário da escravidão e liberdade. São Paulo: Companhia das Letras, 

http://www.youtube.com/watch?v=oFHR1ZmTSQU


110  

2018. 
 
ROJO, Roxane. Letramentos múltiplos, escola e inclusão social. São Paulo: 
Parábola Editorial, 2009. 
 
ROLNIK, Raquel. O Trabalho Escravo nas Plantações de Cana-de-Açúcar do 
Brasil Colonial: Uma Análise das Fontes Históricas. São Paulo: Cortez Editora, 2006. 
 
SAMPIERI, Roberto Hernández; COLADO, Carlos Fernández; LUCIO, Pilar 
Baptista. Metodologia de Pesquisa. 3. ed. São Paulo: Mc-Graw-Hill, 2006. 
 
SANTANA, José Valdir Jesus de; MORAES, Jorlúcia Oliveira. História do negro na 
educação: indagações sobre currículo e diversidade cultural. Revista Espaço 
Acadêmico, Maringá/PR, n. 103, dez. 2009. 
 
SANTOS, Milton. O espaço do cidadão. São Paulo: Editora da Universidade de São 
Paulo, 2007. 
 
SANTOS, Wilmihara Benevides S. Alves dos. A presença africana nas palavras que 
falamos em português. Museu da Língua Portuguesa, São Paulo, mar. 2018. 
Disponível em: https://www.museudalinguaportuguesa.org.br/presenca-africana-nas- 
palavras-que-falamos-em-portugues-um-artigo-de-wilmihara-benevides-s-alves-dos- 
santos/. Acesso em: 30 maio 2024. 
 
SAVIANI, Dermeval. Política e educação no Brasil - O papel do Congresso Nacional 
na legislação de ensino. Campinas/SP: Autores Associados, 1999. 
 
SCHWARCZ, Lília Moritz. História do Brasil Nação: 1808-2010. Companhia das 
Letras, 2018. 
 
SCHWARCZ, Lília Moritz. Retrato em branco e Negro – Jornais, escravos e 
cidadãos em São Paulo no final do século XIX. São Paulo: Companhia das Letras, 
1988. 
 
SCHWARCZ, Lilia Moritz et al. Diferenças, igualdade. São Paulo: Berlendis & 
Vertecchia, 2009. 
 
SCHWARTZ, Stuart B. Escravidão indígena e o início da escravidão africana. In: 
SCHWARCZ, Lilia Moritz; GOMES, Flávio. (Orgs.). Dicionário da escravidão e 
liberdade. São Paulo: Companhia das Letras, 2018. 
 
SCHWARTZ, Stuart B. Segredos internos: engenhos e escravos na sociedade 
colonial, 1550-1635. Trad. Laura Teixeira Motta. São Paulo: Companhia das 
letras,1988. 
 
SILVA, Agenor. Dicionário de Palavras e Expressões Brasileiras de Origem 
Africana. Rio de Janeiro: Pallas, 2008. 
 
SILVA, Benedita da. Apresentação da edição brasileira. In: BIKO, Steve. Escrevo o 
que eu quero. Editora Ática, 1990. 

http://www.museudalinguaportuguesa.org.br/presenca-africana-nas-


111  

 
SILVA, Benedito. O léxico afro-brasileiro. São Paulo: Edições Loyola, 2001. 
 
SILVA, Charliane Miranda da; CUNHA, Gabriella Weinz. Fonética, fonologia e 
escrita: processos fonológicos de harmonia vocálica e apagamento sob o olhar do 
professor de língua portuguesa. (Dissertação de Mestrado) - Fundação Universidade 
Federal de Rondônia, Porto Velho, 2023. DOI https://doi.org/10.47209/2594-4916. 
Disponível em: https://periodicos.unir.br/index.php/RE-UNIR/index. Acesso em: 15 
out. 2024. 
 
SOUZA, Izabel Cristina de; GUASTI, Maria Cristina Figueiredo Aguiar. Cultura 
africana e sua influência na cultura brasileira. In: ENCONTRO NACIONAL DOS 
ESTUDANTES DE BIBLIOTECONOMIA, DOCUMENTAÇÃO, CIÊNCIA E GESTÃO 
DA INFORMAÇÃO, 41., 2018, Rio de Janeiro. Anais... Rio de Janeiro: Universidade 
Federal Fluminense, 2018. Disponível em: Repositório RIUFF. Acesso em: 23 jul. 
2025. 
 
SOUZA, Laura de Mello e. Colonização e Cultura: A Interseção de Mundos no 
Brasil Colonial. Editora Nacional, 2019. 
 
SOUZA, Maria da Glória Lima. Educação e diversidade cultural: desafios para a 
prática pedagógica. São Paulo: Cortez, 2008. 
 
THOMPSELL, Angela. African Traders of Enslaved People. ThoughtCo., 15 jun. 
2020. Disponível em: https://www.thoughtco.com/african-traders-of-enslaved-people- 
44551. Acesso em: 26 maio 2024. 
 
XAVIER, Francisco da Silva. Fonologia segmental e supra-segmental do 
Quimbundo: variedades de Luanda, Bengo, Quanza Norte e Malange. 2010. Tese 
(Doutorado em Semiótica e Lingüística Geral) - Faculdade de Filosofia, Letras e 
Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2010. DOI  
https://doi.org/10.11606/T.8.2010.tde-20102010-091425. Acesso em: 18 ago. 2025. 

 

http://www.thoughtco.com/african-traders-of-enslaved-people-


112  

APÊNDICES 

 

 

Nestes apêndices, exploraremos duas obras de grande relevância que 

enriquecem nosso estudo sobre as contribuições culturais e linguísticas afro- 

brasileira. Os livros A Festa no Terreiro (Andrade; Cristianini, 2024) e Manual para 

Professores sobre as Contribuições Lexicais dos Povos de Matriz Africana para o 

Português Brasileiro (Andrade, 2024) oferecem percepções significativas e nos 

conduzem a uma jornada de descoberta. 

Nas páginas de A Festa no Terreiro (Andrade, 2024), as palavras ganham vida, 

celebrando a rica herança cultural afro-brasileira. A obra nos transporta para um 

universo de festividades, tradições e histórias que ecoam através das gerações. Ao 

mergulhar nessa obra, exploramos as raízes culturais e linguísticas que moldaram 

nossa sociedade. 

Ao passo que Material para professores sobre as contribuições lexicais dos 

povos de matriz africana para o Português Brasileiro (Andrade, 2024) é um recurso 

essencial para educadores. Nele, encontramos orientações sobre como abordar as 

contribuições lexicais dos povos de matriz africana em sala de aula. As palavras e 

expressões que enriquecem nosso idioma têm origens diversas, e este livro nos 

convida a explorar essas conexões profundas. Ao compreender melhor a influência 

dessas contribuições, podemos promover uma educação mais inclusiva e valorizar a 

diversidade linguística. 

 



 

 



 

 



 

 
 
 
 

 

 



 

 



 

Esta é uma história original elaborada 
como parte da pesquisa de 

Mestrado Profissional em Letras, 
desenvolvida por 

Samantha Jackeline Costa de Andrade, 
sob orientação da professora 

Dra. Adriana Cristina Cristianini, 
que também atuou como coautora, 

colaborando na concepção do enredo, 
bem como na seleção e contextualização das palavras 

de origem africana que estruturam a narrativa. 
 

As ilustrações, no entanto,  
foram criadas a partir da utilização da  

Inteligência Artificial Copilot. 
 



 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 

 

 

 



 

 



 A FESTA NO TERREIRO  
 

 
No Triângulo Mineiro, no coração 

de uma comunidade repleta de 

tradições e encantos, viviam um 

menino vibrante e 

uma sábia senhora. 

 



 SAMANTHA ANDRADE  
 

 
Eles eram conhecidos por todos 

como Moleque e Bá, e suas vidas 

eram entrelaçadas por uma 

história cheia de cores, ritmos e 

palavras vindas da África. 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 A FESTA NO TERREIRO  
 

 

A cada dia, quando o sol começava 

a se recolher no horizonte, a voz 

gentil de Bá chamava Moleque para 

os braços do sono. 

Mas Moleque era um raio de 

energia, que corria de um lado 

para o outro, porque, naquele dia, 

não era um dia qualquer. Era dia 

de festa no terreiro. 



 SAMANTHA ANDRADE  
 

Moleque corria de um canto a 

outro, como um raio de sol agitado, 

enquanto a ranzinza babá ainda 

insistia: 

— Vem cá, meu dengo! Hora de 

nanar. 

Mas Moleque não queria ouvir falar 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 A FESTA NO TERREIRO  
 

Hoje, a alegria estava no terreiro, 

onde a música ecoava ao som de 

berimbau, caxixi e pandeiro. Ele só 

queria brincar, dançar, pular e 

cantar, ao ritmo dos tambores e das 

palavras que fluíam como um 

riacho, trazendo memórias de 

longe, da terra dos antepassados. 
 
 
 

 
 17  



 SAMANTHA ANDRADE  
 

 
— Quer nanar, não, Bá! Quer nanar, 

não, Bá! Quero ficar no meio da 

muvuca só espiando o catupé 

passar. 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 A FESTA NO TERREIRO  
 

 
E assim, a noite caía sobre o céu 

estrelado. 

A senhora Bá, com uma voz 

ranzinza, chamava mais uma vez: 

—Vem cá, moleque, hora de nanar. 
 
 
 
 

 
 21  



 SAMANTHA ANDRADE  
 

Mas Moleque resistia, sua 

empolgação o mantinha acordado, 

porque hoje não era uma noite 

qualquer. Hoje, o terreiro se 

iluminaria com a luz das estrelas e a 

chama da fogueira. 

— Bá, já vou! Hoje tem samba no 
 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 A FESTA NO TERREIRO  
 

 
A Bá brava continuava a insistir: 

— Passa aqui, moleque, e deixe de 

lengalenga! 

Moleque já estava cedendo, as 

pálpebras pesadas, pois queria 

sentir o cafuné gostoso de Bá antes 

de adormecer. 
 
 

 
25 



 SAMANTHA ANDRADE  
 

 

 
 

 
— Já vou nanar, Bá. Quero cafuné 

gostoso, cafuné até cochilar. 

Bá, agora sorridente, completava: 

— Nana, meu xodó! Nanar para 

ganhar cafuné! 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 

 SAMANTHA ANDRADE  
 

 

 
E, assim, Moleque adormeceu, ao 

som do ritmo suave de “Oro mi 

maió”: 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 A FESTA NO TERREIRO  
 

“Quando eu era criança 

Minha mãe cantava pra mim 

Uma canção em yorubá 

Cantava pra eu dormir 

Uma canção muito linda 

Que o seu pai te ensinou 

Trazida da escravidão 

E cantada por seu avô 

Era assim: 

 31  



 SAMANTHA ANDRADE  
 

Oro mi má 

Oro mi maió 

Oro mi maió 

Yabado oyeyeo 

Oro mi má 

Oro mi maió 

 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 A FESTA NO TERREIRO  
 

E Deus é o mar 

Deus é o maior 

Deus é o maior 

Me ajudou a vencer 

E Deus é o mar 

Deus é o maior 

Deus é o maior 

Me ajudou a vencer!” 
 

 
 35  



 SAMANTHA ANDRADE  
 

A noite estava viva no terreiro. O 

brilho das estrelas rivalizava 

apenas com o fogo da grande 

fogueira que crepitava no centro do 

local sagrado. As pessoas se 

reuniam, vestidas com roupas 

coloridas e sorrisos nos rostos, 

prontas para a celebração que 

estava prestes a começar. 
 
 
 

36 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 A FESTA NO TERREIRO  
 

Moleque acordou e, antes mesmo 

de abrir os olhos, já sentia o som 

dos tambores que ecoavam pela 

comunidade. Era o ritmo ancestral, 

que fazia seu coração bater em 

sintonia. 

—Bá, Bá! Acordamos tarde, a festa 

já começou! — Moleque exclamou, 

empolgado. 
 

 
 39  



 SAMANTHA ANDRADE  
 

— Vamos, meu dengo, a festa nos 

espera! — Bá respondeu com 

carinho. 

Moleque e Bá se uniram aos 

membros da comunidade no 

terreiro, onde todos dançavam ao 

som dos tambores e cantavam as 

canções que traziam palavras e 

histórias de sua herança africana. 
 
 
 
 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 A FESTA NO TERREIRO  
 

 

As palavras fluíam como um riacho, 

e Moleque entendia o significado 

por trás delas. "Axé" significava 

energia positiva, e todos ali a 

compartilhavam. "Samba" era mais 

do que uma dança; era uma 

expressão da alma. Moleque sentia 

que a herança de seus  

antepassados estava viva em cada 

movimento, em cada batida do 

coração. 



 SAMANTHA ANDRADE  
 

 
E assim, Moleque e Bá, com suas 

palavras e ritmos africanos, 

celebraram a vida, a história e a 

cultura que os ligava 

profundamente ao seu passado e ao 

futuro brilhante que os aguardava. 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 A FESTA NO TERREIRO  
 

 
FIM. 

 
 
 
 

 
 47  



 SAMANTHA ANDRADE  
 

 
GLOSSÁRIO 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 A FESTA NO TERREIRO  
 

 
Axé: Saudação. Força vital e 

espiritual. 

Babá: origem controvertida, para 

alguns estudiosos é originária do 

quimbundo; para outros, é do 

idioma iorubá. Pai-de-santo. Ama- 

seca. 
 
 

 
 51  



 SAMANTHA ANDRADE  
 

Berimbau: instrumento musical 

composto de um arco de madeira 

com uma corda de arame vibrada 

por uma vareta tendo uma cabaça 

oca como caixa de ressonância. 

Cafuné: coçar a cabeça de alguém. 

Catupé: cortejo afro mineiro em 

que as fardas de seus integrantes 

são enfeitadas de fitas e dançam e 

cantam acompanhados por 

instrumentos de percussão. 
 52  



 A FESTA NO TERREIRO  
 

Caxixi: chocalho pequeno feito de 

palha. 

Cochilar: sono leve. 

Dengo: palavra que se refere a um 

tipo de carinho, mimo ou afago. 

Pode ser usado para descrever 

ações afetuosas ou demonstrações 

de ternura. 

Dengoso: manhoso, chorão. 

Lengalenga: conversa fiada. 

53 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



 A FESTA NO TERREIRO  
 

Moleque: menino de pouca idade, 

travesso, bagunceiro. 

Muvuca: confusão, esconderijo. 

Ranzinza: rabugento, teimoso. 

Samba: do “semba” dança de 

umbigada ou de peitada praticada 

em algumas regiões da África. 

 



 SAMANTHA ANDRADE  
 

Tambor: instrumento musical de 

percussão que possui uma rica 

tradição na música africana. 

Também desempenhou um papel 

fundamental na música afro- 

brasileira, especialmente na cultura 

religiosa, como o candomblé e a 

umbanda. 

Xodó: amor. 
 

 
 56  



 A FESTA NO TERREIRO  
 

REFERÊNCIA 

 
BRANDÃO, Ana Paula. Memória 

das Palavras: A Cor da Cultura. 

Rio de Janeiro: Fundação Roberto 

Marinho, 2006. 
 
 
 
 
 
 
 

 
 57  



 

 

 
MATERIAL PARA 

PROFESSORES 
SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES 

LEXICAIS DOS POVOS DE 
MATRIZ AFRICANA PARA O 
PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

SAMANTHA ANDRADE 



 

 



 

 
MATERIAL PARA 

PROFESSORES 
SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES 

LEXICAIS DOS POVOS DE 
MATRIZ AFRICANA PARA O 
PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

SAMANTHA ANDRADE 



 

 



 

SUMÁRIO 

APRESENTAÇÃO ........................................................................... 7 

MAPA DO MATERIAL - CLICÁVEL................................................ 9 

Módulo 1: Contexto Histórico — Colonização e Escravização 

Africana no Brasil ........................................................................ 11 

Roteiro Didático 1 ....................................................................... 12 

Estabelecimento de Bases Históricas ......................................... 14 

Compreensão das Influências Linguísticas Iniciais...................... 15 

QUIZZES .................................................................................... 16 

Módulo 2: Fundamentos da Linguística e Evolução das Línguas 

. ..................................................................................................... 17 

Roteiro Didático 2 ....................................................................... 18 

Exploração dos Fundamentos Linguísticos ................................. 20 

Entrelaçamento das Línguas ao Longo do Tempo ...................... 21 

QUIZZES .................................................................................... 22 

Módulo 3: Origens das Palavras e Expressões Africanas no 

Português Brasileiro .................................................................... 23 

Roteiro Didático 3 ....................................................................... 25 

Desvendando a Riqueza Lexical ................................................. 27 

Intercâmbio Cultural e Linguístico ............................................... 28 

QUIZZES .................................................................................... 29 

Módulo 4: Atividades Práticas com jogos como Materiais 

Didáticos ...................................................................................... 31 



 

Roteiro Didático 4 ....................................................................... 32 

Jogos e Mapas Conceituais como Ferramentas Visuais ............. 34 

Representação Visual do Conhecimento Adquirido..................... 36 

QUIZZES .................................................................................... 37 

Módulo 5: Aplicação do Aprendizado em Contextos Amplos .. 39 

Roteiro Didático 5 ....................................................................... 40 

Debates e Discussões sobre Diversidade Cultural e Linguística 42 

Promoção da Visão Crítica e Inclusiva ........................................ 43 

QUIZZES .................................................................................... 44 

CURIOSIDADE .............................................................................. 47 

REFERÊNCIAS E MATERIAIS DE APOIO ................................... 49 



 

 
 

 
APRESENTAÇÃO 

 
Bem-vindo ao Material para Professores sobre as 

Contribuições Lexicais dos Povos de Matriz Africana para o 

Português Brasileiro. Este material é uma fonte essencial para 

educadores da educação básica, desenvolvido com a missão de 

aprofundar a compreensão das riquezas linguísticas trazidas pelos 

povos de matriz africana ao nosso idioma, enriquecendo o 

vocabulário e a cultura do português brasileiro. 

Uma das características distintivas deste material é a inclusão 

da história original A Festa no Terreiro, cuja narrativa é uma jornada 

fascinante que ilustra o encontro harmonioso de culturas, 

evidenciando as palavras que se entrelaçaram no tecido da Língua 

Portuguesa, resultantes do rico contato entre as culturas africanas e 

brasileiras. 

O objetivo fundamental deste material é fornecer suporte 

prático e específico aos professores de Língua Portuguesa do Ensino 

Fundamental, apresentando estratégias pedagógicas para explorar e 

pesquisar as contribuições lexicais dos povos de matriz africana para 

o português brasileiro, incorporando-as ao ambiente de sala de aula. 

Além disso, destaca a relevância da Lei nº 11.645 de 2008, que 

obriga a inclusão da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e 

Indígena” no currículo oficial da rede de ensino. 

Este material destaca-se por sua abordagem integrada para o 

ensino da Língua Portuguesa, cobrindo áreas cruciais como 

gramática, leitura, escrita e interpretação. Inspirado pela narrativa de 

 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

7 



 

 
 
 

 
A Festa no Terreiro, apresenta estratégias de ensino especialmente 

desenvolvidas para o Português, alinhadas às contribuições lexicais 

dos povos de matriz africana. 

Este material inclui roteiros didáticos estruturados, repleto de 

detalhamentos que incentivam a exploração ativa dos temas, 

promovendo a participação dos alunos de forma envolvente e 

interativa. 

Para avaliar o progresso dos alunos, o material incorpora 

quizzes, que permitem acompanhar diferentes habilidades 

linguísticas. Além disso, faz uso de ferramentas online e atividades 

práticas, como jogos educacionais, para enriquecer a experiência de 

aprendizado dos alunos, criando um ambiente dinâmico e 

estimulante em sala de aula. 

Ao final deste material, os professores encontrarão sugestões 

de materiais de apoio que proporcionarão o enriquecimento de suas 

aulas sobre as influências da cultura africana no português brasileiro. 

Boa leitura, e que esta jornada de descobertas enriqueça suas 

práticas pedagógicas, elevando o ensino do português brasileiro a 

novos patamares de compreensão e apreciação. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
8 



 

 
 
 
 

 
MAPA DO MATERIAL - CLICÁVEL 

 
SEQUÊNCIA DIDÁTICA: 

CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS 

DE POVOS DE MATRIZ AFRICANA PARA O 

PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 

Módulo 2: 

Fundamentos da 

Linguística e 

Evolução das 

Línguas 

Módulo 3: 

Origens das 

Palavras e 

Expressões 

Africanas no 

Português 

Brasileiro 

Módulo 4: 

Atividades 

Práticas com 

Jogos como 

Materiais 

Didáticos 

Módulo 5: 

Aplicação do 

Aprendizado em 

Contextos 

Amplos 

Roteiro Didático 2 Roteiro Didático 3 Roteiro Ditático 4 Roteiro Didático 5 

 
Exploração dos 

Fundamentos 

Linguísticos 

 
Desvendando a 

Riqueza Lexical 

 
Jogos e Mapas 

Conceituais como 

Ferramentas 

Visuais 

 
Debates e 

Discussões sobre 

Diversidade 

Cultural e 

Linguística 

Entrelaçamento 

das Línguas ao 

Longo do Tempo 

Intercâmbio 

Cultural e 

Linguístico 

Representação 

Visual do 

Conhecimento 

Adquirido 

Promoção da 

Visão Crítica e 

Inclusiva 

QUIZZES QUIZZES QUIZZES QUIZZES 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 
AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
9 

Módulo 1: 

Contexto 

Histórico — 

Colonização e 

Escravização 

Africana no Brasil 

 

 
Roteiro Didático 1 

 
 

 
Estabelecimento 

de Bases 

Históricas 

 

 
Compreensão das 

Influências 

Linguísticas Iniciais 

 
QUIZZES 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
10 



 

 

 
Módulo 1: Contexto Histórico — 

Colonização e Escravização Africana no 

Brasil 

 
Neste módulo, os professores poderão trabalhar uma 

abordagem interativa com a temática da colonização e escravização 

africana no Brasil de forma envolvente e educativa. Inicialmente, os 

educadores podem utilizar recursos visuais, como mapas históricos 

e ilustrações, para contextualizar visualmente o período da 

colonização e escravização africana. Em seguida, recomenda-se a 

exploração de documentos históricos, relatos de testemunhas e 

obras de ficção que retratem esse período, proporcionando aos 

alunos diferentes perspectivas e contextos culturais. Além disso, 

atividades práticas, como dramatizações, debates e análise de 

músicas e obras de arte da época, podem enriquecer a compreensão 

dos alunos sobre as condições sociais, culturais e linguísticas da 

época. Ao integrar essas sugestões ao conteúdo do módulo, os 

professores podem criar uma experiência de aprendizado dinâmica e 

imersiva, permitindo que os alunos compreendam de maneira mais 

profunda as contribuições lexicais dos povos de matriz africana para 

o português brasileiro. 

 
 
 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
11 



 

 

 
Roteiro Didático 1 

 
No contexto da história brasileira, a colonização e escravização 

africana exerceram um papel fundamental na formação sociocultural 

do País. Com o intuito de promover compreensão desse período, 

propõe-se um roteiro de aulas estruturado em três etapas. Na 

primeira etapa, busca-se introduzir os alunos ao tema, avaliando o 

conhecimento prévio por meio de perguntas iniciais. A partir dessa 

base, adentra-se no contexto histórico propriamente dito, 

apresentando uma visão abrangente das datas, eventos e 

personagens que moldaram a colonização e escravização africanas 

no Brasil. Nesse processo, a utilização de recursos audiovisuais é 

considerada, ampliando a compreensão dos alunos. 

Na segunda etapa, a abordagem se aprofunda por meio da 

discussão em grupo. Os alunos são divididos em pequenos grupos e 

recebem perguntas específicas relacionadas ao contexto histórico 

proposto. A interação entre os alunos permite uma troca de ideias e 

perspectivas, enriquecendo o aprendizado coletivo. A apresentação 

dos grupos em sala de aula permite a consolidação do conhecimento, 

com os pontos-chave sendo destacados para uma compreensão 

global e integrada do tema. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
12 



 

 
 
 

 
Por fim, a terceira etapa consiste na análise das influências 

linguísticas desse contexto histórico na Língua Portuguesa brasileira. 

Explora-se a incorporação de palavras e expressões de origem 

africana, destacando como esses elementos enriqueceram a nossa 

língua. A atividade de reflexão escrita, aliada à discussão em sala de 

aula, promove a internalização do conhecimento, incentivando os 

alunos a refletirem sobre a importância do entendimento desse 

contexto histórico para a compreensão das influências linguísticas 

presentes em nosso idioma. 

 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
13 



 

 
 
 
 

Estabelecimento de Bases Históricas 

 
Caro professor, é fundamental que você explore 

minuciosamente o contexto histórico da colonização e escravização 

africana no Brasil com seus alunos. Estabelecer essa base histórica 

sólida é essencial para compreendermos as profundas influências 

que permeiam a língua que falamos nos dias atuais. Ao fornecer esse 

alicerce robusto, seus alunos estarão preparados para compreender 

as contribuições lexicais dos povos de matriz africana para o 

português brasileiro de forma contextualizada e significativa. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
14 



 

 

 
Compreensão das Influências Linguísticas 

Iniciais 

 
Caro professor, esclareça a seus alunos que, no contexto da 

sociedade colonial brasileira, a interação entre negros africanos 

escravizados e brancos europeus era complexa e permeava diversas 

esferas da vida cotidiana, inclusive na criação das crianças brancas 

pelas escravas negras. Nas senzalas, onde os escravizados 

africanos viviam, ocorria uma rica mistura linguística. Os africanos 

traziam consigo uma variedade de línguas, dialetos e expressões. Ao 

serem forçados a se comunicar entre si e com os brancos 

colonizadores, essa diversidade linguística culminou em uma forma 

criativa e adaptativa de linguagem, que mesclava elementos das 

línguas africanas com o português dos colonizadores. 

Nesse cenário, surgiram palavras como "caçula" (do 

quimbundo "kasule", significando o irmão mais novo), "moleque" 

(originado do termo quicongo "muléke", que se referia a um jovem) e 

"samba" (derivado do termo quimbundo "semba", que se refere a um 

tipo de dança). Essa interação linguística complexa e dinâmica entre 

negros africanos e brancos europeus na casa grande e na senzala 

contribuiu para moldar o vocabulário do português brasileiro, que 

reflete a riqueza cultural e histórica das influências africanas no 

Brasil. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
15 



 

 

 
QUIZZES 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
16 



 

 

 
Módulo 2: Fundamentos da Linguística e 

Evolução das Línguas 

 
O processo de evolução linguística da Língua Portuguesa no 

Brasil, desde a colonização portuguesa até os dias atuais, está 

intrinsecamente ligado aos fundamentos da linguística e aos eventos 

históricos, como a escravização dos índios e negros. Com a chegada 

dos portugueses, o idioma português foi introduzido no Brasil, 

superpondo-se às línguas indígenas existentes. A escravização dos 

índios e, posteriormente, dos africanos trouxe consigo uma 

diversidade linguística significativa, resultando na integração de 

palavras e expressões de origem indígena e africana ao português 

brasileiro. 

Esse processo de interação linguística e cultural levou à 

formação de uma variante específica do português no Brasil, 

enriquecida, posteriormente, por outras línguas europeias trazidas 

pelos imigrantes. A linguística histórica analisa as mudanças 

linguísticas ao longo do tempo, incluindo a formação do português 

brasileiro e suas características únicas. 

Além disso, o contato entre as diferentes línguas e culturas no 

Brasil também influenciou a sintaxe, a fonética, a semântica e a 

morfologia do português brasileiro. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

17 



 

 
18 

 

 
Roteiro Didático 2 

 
No universo da Linguística, desvendar os fundamentos e a 

evolução das línguas é essencial para compreender a complexidade 

e a riqueza da comunicação humana ao longo dos tempos. Nesse 

contexto, propõe-se um roteiro de aulas estruturado para 

proporcionar aos alunos uma imersão nos pilares dessa ciência, 

guiando-os por uma jornada de aprendizado dividida em duas aulas 

de 50 minutos cada. 

Na primeira etapa, inicia-se com uma Introdução (5 minutos) ao 

tema, cumprimentando os alunos e suscitando perguntas iniciais para 

avaliar o conhecimento prévio sobre Linguística. Aprofunda-se, 

então, nos Fundamentos da Linguística (15 minutos), apresentando 

os conceitos básicos dessa disciplina e delineando áreas como 

fonologia, morfologia, sintaxe e semântica. A utilização de exemplos 

simples enriquece a compreensão dos alunos, permitindo uma visão 

abrangente desse campo de estudo. A seguir, a Discussão em Grupo 

(10 minutos) entra em cena, dividindo os alunos em pequenos grupos 

para explorar questões específicas relacionadas aos fundamentos da 

Linguística. Cada grupo compartilha suas conclusões, a serem 

anotadas no quadro branco para destacar os pontos-chave. 

A segunda etapa mergulha na fascinante evolução da Língua 

Portuguesa brasileira (10 minutos), explorando como se transformou 

ao longo do tempo devido a mudanças sociais, históricas e culturais. 

Exemplos concretos de palavras ou estruturas linguísticas que 

passaram por transformações ao longo dos séculos são 

 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 



 

 
 
 

 
apresentados, ilustrando vividamente a dinâmica da evolução 

linguística. A Atividade de reflexão (5 minutos) estimula os alunos a 

escreverem breves pensares sobre a importância de compreender os 

fundamentos da Linguística e a evolução das línguas, promovendo a 

internalização do conhecimento. A Discussão em Sala (5 minutos) 

fomenta a interação, incentivando os alunos a compartilharem suas 

reflexões e a discutirem como o estudo da Linguística pode 

enriquecer sua compreensão da Língua Portuguesa. Por fim, na 

Conclusão (5 minutos) os pontos-chave são recapitulados, deixando 

os alunos com uma pergunta para reflexão pessoal sobre a evolução 

das línguas, estimulando o pensamento crítico e a aplicação dos 

conhecimentos adquiridos. A avaliação se baseia na participação dos 

alunos nas atividades em grupo e em sala, na qualidade das 

reflexões escritas e na compreensão geral dos fundamentos da 

Linguística e da evolução das línguas. Como tarefa de casa, os 

alunos devem ser incentivados a pesquisar uma língua que tenha 

passado por mudanças significativas ao longo dos séculos e a 

escrever um breve relatório sobre como essa língua evoluiu, 

consolidando assim seu entendimento prático sobre o tema. 

 

 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
19 



Exploração dos Fundamentos Linguísticos 
 

 

 
Linguisticamente, a variação em uma língua refere-se às 

diferentes maneiras pelas quais os falantes de uma comunidade 

linguística utilizam o idioma. Essas variações podem ocorrer em 

diversos níveis  linguísticos,  como  fonético (sons),  fonológico 

(padrões de sons), morfológico (formação de palavras), sintático 

(estrutura das frases e orações), semântico (significado das palavras 

e frases) e pragmático (uso da linguagem em contextos específicos).   

A  variação linguística pode ser influenciada por diversos 

fatores, como o regional (diferenças entre regiões geográficas), o 

socioeconômico (diferenças entre grupos sociais), o histórico 

(mudanças linguísticas ao longo do tempo) e o cultural (influências 

culturais na linguagem). As variações podem ser observadas em 

sotaques, gírias, expressões idiomáticas, formas de tratamento, 

entre outros aspectos linguísticos. 

É importante notar que a variação linguística é natural e 

esperada em qualquer língua, refletindo a diversidade e a riqueza 

cultural de uma comunidade. Estudar a variação linguística ajuda os 

linguistas a compreenderem melhor as nuances e complexidades 

das línguas, contribuindo para uma análise mais completa e precisa 

do idioma em questão. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
20 



Entrelaçamento das Línguas ao Longo do 
 

Tempo 

 
Os fundamentos linguísticos da variação da Língua Portuguesa 

no Brasil estão intrinsecamente ligados aos processos históricos e 

sociais que moldaram a evolução do idioma no País. Durante o 

período colonial, a Língua Portuguesa foi trazida pelos colonizadores 

europeus e se estabeleceu como língua oficial, substituindo 

gradualmente línguas indígenas faladas pelos povos nativos. 

A principal mudança linguística em relação às influências da 

língua africana ocorreu devido à escravização dos africanos trazidos 

para o Brasil. Esse contato linguístico entre os colonizadores 

portugueses, os povos indígenas e os africanos escravizados levou 

a uma série de transformações linguísticas. Muitas palavras, 

expressões e estruturas linguísticas de origem africana foram 

incorporadas ao português brasileiro, enriquecendo 

significativamente o vocabulário e a gramática da língua. 

Além disso, a variação linguística também foi influenciada por 

fatores regionais, sociais, culturais, levando ao surgimento de 

diferentes dialetos e sotaques em todo o País. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
21 



 

 
 
 

 
QUIZZES 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
22 



 

 

 
Módulo 3: Origens das Palavras e 

Expressões Africanas no Português 

Brasileiro 

 
A interação entre os povos africanos, indígenas e europeus no 

Brasil resultou em uma diversidade linguística, cultural e social 

significativa. Durante o período da escravidão e mesmo após a 

abolição, várias línguas, dialetos e costumes foram incorporados à 

sociedade brasileira. 

Diversos idiomas africanos foram trazidos para o Brasil pelos 

escravizados. Entre eles estão o quimbundo, o quicongo, o iorubá, o 

fon, o jeje, entre outros. Muitas palavras dessas línguas foram 

incorporadas ao vocabulário brasileiro. 

Antes mesmo da chegada dos africanos, o Brasil já era 

habitado por diversas tribos indígenas, cada uma com sua língua e 

cultura próprias. Muitas palavras e nomes de lugares no Brasil têm 

origem em línguas indígenas, como o tupi-guarani e o tupinambá. 

A interação cultural também se reflete nas religiões afro- 

brasileiras, como o candomblé e a umbanda, que combinam crenças 

africanas com elementos do catolicismo, uma prática conhecida 

como sincretismo religioso. 

Pratos típicos brasileiros, como o acarajé, a feijoada e o vatapá, 

têm influências africanas, indígenas e europeias. As técnicas de 

preparação e os ingredientes utilizados refletem essa diversidade 

cultural. 

 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
23 



 

 
 
 

 
A música, a dança e as artes cênicas brasileiras foram 

profundamente influenciadas pelas tradições africanas e indígenas, 

criando um rico cenário cultural que inclui gêneros como o samba, a 

capoeira e o maracatu. 

Essa interação linguística, cultural e social é parte fundamental 

da identidade brasileira e contribui para a diversidade e a riqueza 

cultural do País. 

 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
24 



 

 

 
Roteiro Didático 3 

 
Explorar as raízes linguísticas do português brasileiro através 

das palavras e expressões de origem africana é uma jornada 

enriquecedora e reveladora. Com o intuito de compreender 

profundamente essa influência cultural, propõe-se um plano de aula 

estruturado em duas sessões de 50 minutos cada. 

A aula começa com uma Introdução (5 minutos) em que os 

alunos são saudados e introduzidos ao tema. Perguntas iniciais são 

feitas para avaliar o conhecimento prévio dos alunos sobre as 

influências linguísticas africanas no português brasileiro. Em seguida, 

explora-se a Influência das Línguas Africanas (10 minutos), 

explicando como a escravização de africanos no Brasil moldou o 

idioma português. Dados sobre a diversidade linguística dos povos 

africanos trazidos para o Brasil são apresentados, contextualizando 

a riqueza das origens linguísticas. 

A etapa seguinte apresenta Exemplos de Palavras e 

Expressões (10 minutos) de origem africana incorporadas no 

vocabulário brasileiro. Cada exemplo é discutido em termos de 

significado e contexto de uso, utilizando recursos audiovisuais, se 

disponíveis, para aprimorar a compreensão visual. A Atividade de 

Identificação (10 minutos) divide os alunos em duplas ou pequenos 

grupos, fornecendo uma lista de palavras e expressões de origem 

africana para identificação. Os grupos compartilham suas 

descobertas e conclusões com a classe, promovendo a discussão e 

o intercâmbio de ideias. 

 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
25 



 

 
 
 

 
A Discussão em Sala (5 minutos) incentiva uma conversa sobre 

a importância de reconhecer as contribuições linguísticas e culturais 

dos povos africanos no Brasil. Na Conclusão (5 minutos), os 

principais pontos da aula são recapitulados, ressaltando-se a 

relevância de compreender as origens das palavras e expressões 

africanas no português brasileiro para uma apreciação mais profunda 

e enriquecedora da língua. 

A avaliação se baseia na participação ativa dos alunos durante 

a atividade de identificação das palavras, na qualidade das 

discussões em grupo e na compreensão geral dos alunos sobre a 

influência das línguas africanas no português brasileiro. Como tarefa 

de casa, os alunos são desafiados a pesquisar uma palavra ou 

expressão de origem africana ainda amplamente usada no Brasil e a 

escrever um pequeno texto explicando seu significado e contexto de 

uso, incentivando a pesquisa independente e a aplicação prática dos 

conhecimentos adquiridos. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
26 



Desvendando a Riqueza Lexical 
 

 

 
No vasto mosaico linguístico do Brasil, a riqueza vocabular é 

resultado da intrincada fusão de culturas e influências que moldaram 

nosso idioma ao longo dos tempos. A Língua Portuguesa, trazida 

pelos colonizadores europeus, harmonizou-se com as línguas 

indígenas, enriquecendo nosso léxico com palavras como "jaguar", 

"abacaxi" e "tucano". Entretanto, foi com a chegada dos africanos 

como escravizados que a Língua Portuguesa ganhou tonalidades 

singulares. 

Línguas africanas como quimbundo, quicongo e iorubá 

deixaram uma marca indelével, incorporando termos como "caçula", 

"samba" e "moleque". Cada expressão é um elo direto com o 

passado, estabelecendo uma ligação com as tradições e o legado 

cultural dos povos que, apesar das adversidades, contribuíram para 

a formação do Brasil. 

Desvendar essa riqueza vocabular é mais do que uma 

exploração linguística; é uma reverência à diversidade e um tributo 

às vozes e narrativas que permeiam cada palavra do português 

brasileiro. Ao compreendermos a origem de nosso vocabulário, 

estamos celebrando a herança cultural que nos define e enriquece 

nossa percepção do mundo. Assim, ao desvelar essa riqueza 

vocabular, abrimos portas para o entendimento e o respeito pelas 

várias culturas que moldaram e continuam a moldar nossa amada 

nação. 

 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
27 



Intercâmbio Cultural e Linguístico 
 

 

 
O intercâmbio cultural e linguístico entre os povos africanos e o 

Brasil é um capítulo fundamental e multifacetado na história do País. 

Alem das contribuições lexicais ja mencionadas, essa troca rica e 

contínua também se estende a aspectos culturais e sociais. Durante 

o periodo colonial, os africanos trouxeram consigo não apenas 

palavras, mas também crenças, tradições, práticas religiosas e 

sistemas de conhecimento que se entrelaçaram com as culturas 

locais e europeias. 

A influência africana no Brasil vai além do léxico, permeando o 

modo de vida, a culinária, a música, a dança e até mesmo a 

espiritualidade. O candomblé, por exemplo, é um sistema religioso 

de origem africana que se enraizou profundamente na sociedade 

brasileira, incorporando elementos linguísticos, rituais e mitos que 

ecoam as tradições africanas. 

Além disso, o intercâmbio linguístico não se limita ao português 

brasileiro. Em regiões específicas do País, como na Bahia, dialetos 

africanos como o nagô e o ijexá persistem, persistindo nas palavras, 

nas estruturas gramaticais e entonações típicas dessas línguas. 

Esse intercâmbio cultural e linguístico é um testemunho da 

resiliência e criatividade das comunidades afro-brasileiras. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
28 



QUIZZES 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
29 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
30 



 

 

 
Módulo 4: Atividades Práticas com jogos 

como Materiais Didáticos 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
31 



 

 
32 

 

 
Roteiro Didático 4 

 
No universo educacional, a utilização de jogos como 

ferramentas didáticas é uma estratégia inovadora e envolvente para 

promover o aprendizado. Nesse contexto, propõe-se um plano de 

aula estruturado em duas sessões de 50 minutos cada, dedicado a 

explorar as contribuições lexicais africanas no português brasileiro 

por meio de atividades práticas e interativas. 

A aula tem início com uma Introdução (5 minutos) na qual os 

alunos são saudados e informados sobre a dinâmica do dia: 

atividades práticas e jogos relacionados às influências africanas no 

vocabulário brasileiro. Os Jogos de Palavras Cruzadas (15 minutos) 

são distribuídos, e as regras são explicadas de maneira clara. Os 

alunos são encorajados a trabalhar individualmente ou em duplas 

para completar os jogos, enquanto o professor circula pela sala, 

oferecendo assistência e esclarecendo dúvidas. Em seguida, os 

alunos se engajam em uma atividade de Caça-Palavras (10 minutos) 

contendo palavras de origem africana no português brasileiro. A 

competição saudável é incentivada, promovendo uma experiência 

interativa e participativa. 

A fase seguinte envolve uma Discussão (10 minutos) em sala 

de aula, onde os alunos compartilham suas descobertas e explicam 

o significado das palavras encontradas nos jogos. A importância 

dessas palavras no vocabulário cotidiano é ressaltada, ampliando o 

entendimento dos alunos sobre a riqueza linguística brasileira. Em 

seguida, os alunos são desafiados a exercitar sua criatividade ao 

 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 



 

 
 
 

 
Criar um Jogo (5 minutos) em pequenos grupos. Cada grupo é 

encarregado de conceber um jogo de palavras relacionado às 

contribuições lexicais africanas, podendo escolher entre palavras 

cruzadas, caça-palavras, quebra-cabeças, entre outros. 

A aula culmina com a Apresentação dos Jogos (5 minutos), 

onde cada grupo compartilha sua criação com a turma, explicando as 

regras e como o jogo ajuda a entender as contribuições lexicais 

africanas. Os jogos podem ser apresentados em formato impresso 

ou digital, fomentando a criatividade e a habilidade de apresentação 

dos alunos. Na Conclusão (5 minutos), os principais pontos da aula 

são recapitulados, ressaltando o valor dos jogos como ferramentas 

educacionais eficazes. Os alunos são incentivados a continuar 

explorando e aprendendo por meio de jogos, estimulando um 

aprendizado autônomo e contínuo. 

A avaliação do desempenho dos alunos baseia-se na 

observação da participação e engajamento durante as atividades, na 

qualidade das respostas e discussões durante os jogos de caça- 

palavras e palavras cruzadas, bem como na criatividade 

demonstrada pelos grupos ao criar seus próprios jogos. Como tarefa 

de casa, os alunos são desafiados a pesquisar e trazer para a 

próxima aula mais exemplos de palavras de origem africana no 

português brasileiro, criando definições e aplicando essas palavras 

em contextos contemporâneos, estimulando assim a pesquisa 

independente e a aplicação prática dos conhecimentos adquiridos. 

 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
33 



 

 

 
Jogos e Mapas Conceituais como 

Ferramentas Visuais 

 
No cenário educacional contemporâneo, compreender as 

contribuições lexicais dos povos africanos para o português brasileiro 

é mais do que um estudo linguístico; é uma viagem pela rica 

tapeçaria cultural que moldou nossa língua. Para facilitar esse 

aprendizado de forma envolvente e interativa, ferramentas visuais 

como jogos e mapas conceituais se destacam como recursos 

indispensáveis. 

Jogos educacionais são portas de entrada para um mundo de 

aprendizado dinâmico. Ao explorar palavras como "samba", 

"quilombo" e "axé" através de jogos de palavras cruzadas, caça- 

palavras ou quebra-cabeças, os alunos não apenas ampliam seu 

vocabulário, mas também internalizam a riqueza cultural por trás 

dessas expressões. A competição amigável e o engajamento lúdico 

transformam o aprendizado em uma experiência memorável e 

motivadora. 

Os mapas conceituais são valiosos para organizar e visualizar 

o conhecimento de forma hierárquica e interconectada. Ao criar 

mapas conceituais sobre temas como "Religiões de Matriz Africana 

no Brasil" ou "Influências Africanas na Gastronomia Brasileira", os 

alunos podem explorar a profundidade das contribuições africanas. 

Os mapas não apenas destacam palavras-chave, mas também 

estabelecem conexões contextuais, promovendo uma compreensão 

holística das influências linguísticas e culturais. 

 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

34 



 

 
 
 

 
A combinação de jogos e mapas conceituais cria uma sinergia 

poderosa. Após jogar e explorar palavras, os alunos podem utilizar 

mapas conceituais para contextualizar o significado das palavras em 

diferentes áreas como música, religião, culinária e expressões 

cotidianas. Isso não apenas solidifica o conhecimento adquirido, mas 

também amplia a visão dos alunos sobre a diversidade cultural e 

linguística que permeia nossa língua. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
35 



 

 

 
Representação Visual do Conhecimento 

Adquirido 

 
No contexto educacional atual, a integração lúdica da 

tecnologia desempenha um papel essencial ao explorar as 

contribuições lexicais africanas no português brasileiro. Ao utilizar 

aplicativos educativos, os professores podem criar jogos interativos 

que desafiam os alunos a identificar palavras de origem africana, 

promovendo o pensamento crítico e o engajamento. Além disso, as 

ferramentas digitais permitem a criação de mapas conceituais 

dinâmicos, visualizando palavras africanas e conectando-as a 

aspectos culturais e históricos. 

Em plataformas online, os alunos podem colaborar em projetos 

de pesquisa, utilizando blogs, apresentações digitais e vídeos 

interativos para compartilhar descobertas. 

Este material serve como um guia dinâmico, incentivando a 

criatividade dos professores e estimulando adaptações e inovações. 

Ele pretende inspirar os educadores a criar jogos personalizados ou 

vídeos animados que exploram a evolução das palavras africanas no 

português brasileiro. Ao integrar tecnologia de maneira imaginativa, 

oferece uma abordagem educacional inovadora, encorajando os 

professores a explorar novos horizontes pedagógicos e transformar 

a sala de aula em um ambiente envolvente de descoberta, 

colaboração e aprendizado. 

 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
36 



 

 

 
QUIZZES 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
37 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
38 



 

 

 
Módulo 5: Aplicação do Aprendizado em 

Contextos Amplos 

 
Professores, inspirem seus alunos a explorar o mundo além da 

sala de aula! Descubra como promover a aplicação do aprendizado 

em contextos amplos, capacitando seus estudantes a utilizarem o 

conhecimento de forma significativa na sociedade. 

Prepare-se para uma experiência educacional transformadora 

e prepare seus alunos para enfrentar desafios do mundo real! 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 
AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
39 



 

 
40 

 

 
Roteiro Didático 5 

 
Explorar as contribuições lexicais africanas no português 

brasileiro vai além das paredes da sala de aula, ganhando relevância 

no mundo real. Nesse contexto, delineia-se um plano de aula que se 

estende por duas sessões de 50 minutos cada, focado na aplicação 

prática do conhecimento adquirido e na promoção de discussões 

sobre a riqueza cultural e linguística do Brasil. 

A aula começa com uma Introdução (5 minutos), onde os 

alunos são saudados e recapitulam os temas das aulas anteriores. A 

ênfase é colocada na aplicação do aprendizado em contextos 

amplos. Na sequência, são Apresentados Casos (10 minutos) reais 

em que o conhecimento das contribuições lexicais africanas é 

essencial, como na compreensão de músicas, expressões populares 

ou literatura brasileira. Os alunos são encorajados a compartilhar 

exemplos que possam conhecer, estimulando a participação ativa da 

turma. 

A etapa seguinte envolve uma Discussão em Grupo (15 

minutos), onde os alunos são divididos em grupos pequenos e 

recebem casos específicos para analisar e discutir. Eles exploram 

como as contribuições lexicais africanas estão presentes nos 

exemplos dados, destacando sua importância cultural e linguística. 

Posteriormente, cada grupo apresenta suas descobertas e 

conclusões para toda a turma, promovendo um Debate em Sala de 

Aula (5 minutos) sobre a diversidade cultural e linguística no Brasil. 

Os alunos são desafiados a refletir sobre como o conhecimento das 

 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 



 

 
 
 

 
influências africanas pode contribuir para uma sociedade mais 

inclusiva. 

Na etapa seguinte, os alunos são incentivados a fazer uma 

Aplicação Pessoal (5 minutos) do conhecimento, refletindo sobre 

como podem integrar as contribuições lexicais africanas em suas 

vidas diárias, seja na compreensão de músicas ou no respeito à 

diversidade cultural. A Conclusão (5 minutos) recapitula os principais 

pontos da aula, enfatizando a importância de reconhecer e valorizar 

as influências africanas no Brasil. Os alunos são encorajados a 

continuar explorando essas contribuições em seu aprendizado 

contínuo. 

A avaliação do desempenho dos alunos baseia-se na 

observação da participação ativa nas discussões em grupo e em sala 

de aula, na qualidade das apresentações dos grupos e na 

contribuição para o debate sobre diversidade cultural e linguística. 

Como tarefa de casa, os alunos são desafiados a escolher um 

exemplo da cultura brasileira, como uma música, um filme, um livro 

ou uma expressão popular, e pesquisar como as contribuições 

lexicais africanas estão presentes nesse exemplo. Eles devem 

compartilhar suas descobertas na próxima aula, incentivando a 

pesquisa independente e a aplicação prática dos conhecimentos 

adquiridos. 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
41 



Debates e Discussões sobre Diversidade 
 

Cultural e Linguística 

 
Prepare-se para transformar suas aulas em espaços de 

aprendizado e reflexão com a Cartilha "Consciência Negra: Racismo 

nas Palavras", presente nos Materiais de Apoio deste material. 

Descubra a relevância de ressignificar termos que surgiram a partir 

do contato com os negros escravizados no Brasil colonial. Nesta 

jornada educativa, exploraremos palavras como "denegrir", "mercado 

negro" e "criado mudo", entre outras, desvendando sua origem 

histórica e discutindo como elas ecoam no presente. Ao encorajar 

debates e discussões sobre a diversidade cultural e linguística, você 

estará guiando seus alunos por um caminho de entendimento 

profundo das lutas passadas e da necessidade de moldar novos 

significados no mundo atual. Esteja preparado para inspirar mentes, 

promover a empatia e criar um ambiente de aprendizado 

verdadeiramente inclusivo. Juntos, vamos resgatar o passado para 

construir um futuro mais consciente e respeitoso para todos. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
42 



Promoção da Visão Crítica e Inclusiva 
 

 

 
A inclusão e diversidade são pilares essenciais para promover 

uma sociedade mais justa e igualitária. Quando integramos pessoas 

de diferentes origens culturais, étnicas e sociais, criamos um 

ambiente enriquecedor onde as experiências variadas contribuem 

para um aprendizado mais amplo e significativo. Nesse contexto, a 

sustentabilidade cultural desempenha um papel crucial. Ao preservar 

e valorizar as tradições, línguas e práticas culturais das 

comunidades, garantimos que o conhecimento ancestral seja 

transmitido às gerações futuras, promovendo a continuidade das 

identidades culturais. 

O uso responsável do conhecimento ganha destaque ao aplicar 

o aprendizado em contextos amplos. Devemos usar esse 

conhecimento de maneira ética e sustentável, respeitando as 

diferentes culturas e contribuindo para o bem-estar social, econômico 

e ambiental das comunidades. Ao integrar inclusão, diversidade, 

sustentabilidade cultural e uso responsável do conhecimento, 

construímos um futuro mais justo, equitativo e harmonioso para 

todos. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
43 



QUIZZES 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
44 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
45 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
46 



 

 

 
CULTURA 

 
Professores, assistam ao vídeo com os seus alunos: 

 
 
 
 
 

 

VÍDEO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
47 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
SAMANTHA ANDRADE 

 
48 



 

 

 
REFERÊNCIAS E MATERIAIS DE APOIO 

 
CÂMARA JR., Joaquim Matoso. História e estrutura da língua 
portuguesa. 2. ed. Rio de Janeiro: Padrão, 1979. 

HAUY, Amini Boainain. História da língua portuguesa: séculos 
XII, XIII e XIV. São Paulo: Ática, 1989. 

ILARI, Rodolfo. Linguística românica. 2. ed. São Paulo: Ática, 
1997. 

Link da cartilha sobre racismo nas palavras: 
http://www.amepe.com.br/anexos/CartilhaRacismo Amepe 2020.pdf 

Link do livro A Festa no Terreiro: 
https://1drv.ms/b/s!ApLDRydKUTCVhWT0qYYnK4yq_H7K?e=Lm61 
ZI 

 
Link do vídeo Cultura: https://1drv.ms/v/s!ApLDRydKUTCVhxyfRA-
fYzuNMI1e?e=OnIROi 

MAIA, João Domingues. Português. São Paulo: Ática, 2000. 
 

MATTOS E SILVA, Rosa Virgínia. Para a história do 
português brasileiro: primeiros estudos. São Paulo: Edusp, 
2001. 

TERSARIOL, Alpheu. Biblioteca da língua portuguesa. 7ª ed. São 
Paulo: Lisa, 1968. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
MANUAL PARA PROFESSORES SOBRE AS CONTRIBUIÇÕES LEXICAIS DOS POVOS DE MATRIZ 

AFRICANA PARA O PORTUGUÊS BRASILEIRO 

 
49 

http://www.amepe.com.br/anexos/CartilhaRacismo

