
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE LETRAS E LINGUÍSTICA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ESTUDOS LITERÁRIOS 

 

 

 

KÁTIA BEATRIZ LEANDRO BARBOSA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A LEI DO PASSANTE: POESIA E VIAGEM NOS POEMAS ESCRITOS 

NA ÍNDIA, DE CECÍLIA MEIRELES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
UBERLÂNDIA – MG 

2025 



KÁTIA BEATRIZ LEANDRO BARBOSA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A LEI DO PASSANTE: POESIA E VIAGEM NOS POEMAS ESCRITOS NA 

ÍNDIA, DE CECÍLIA MEIRELES 

 

 

 

 

 

 
Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa de Pós- 

Graduação em Estudos Literários (PPGELIT) do Instituto de 

Letras e Linguística (ILEEL) da Universidade Federal pde 

Uberlândia (UFU) como requisito para obtenção do título de 

Mestre em Estudos Literários. 

Linha de Pesquisa: Linha 1: Literatura, Teoria e Crítica. 

Orientador: Prof. Dr. Eduardo Horta Nassif Veras. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UBERLÂNDIA – MG 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha Catalográfica Online do Sistema de Bibliotecas da UFU 

com dados informados pelo(a) próprio(a) autor(a). 

 
Bibliotecários responsáveis pela estrutura de acordo com o AACR2: 

Gizele Cristine Nunes do Couto - CRB6/2091 

Nelson Marcos Ferreira - CRB6/3074 

B238 Barbosa, Kátia Beatriz Leandro, 1970- 

2025  A Lei do Passante: Poesia e viagem em "Poemas escritos na 

Índia", de Cecília Meireles [recurso eletrônico] / Kátia Beatriz 
Leandro Barbosa. - 2025. 

 
Orientador: Eduardo Horta Nassif Veras. 

Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de Uberlândia, 
Pós-graduação em Estudos Literários. 

Modo de acesso: Internet. 

DOI http://doi.org/10.14393/ufu.di.2025.720 

Inclui bibliografia. 

 
1. Literatura. I. Veras, Eduardo Horta Nassif,1982-, (Orient.). II. 

Universidade Federal de Uberlândia. Pós-graduação em Estudos 
Literários. III. Título. 

CDU: 82 

http://doi.org/10.14393/ufu.di.2025.720


UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

Coordenação do Programa de Pós-Graduação em Estudos 

Literários 
Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco 1G, Sala 250 - Bairro Santa Mônica, Uberlândia-MG, 

CEP 38400-902 

Telefone: (34) 3239-4539 - www.ppglit.ileel.ufu.br - secppgelit@ileel.ufu.br, 

coppgelit@ileel.ufu.br e atendppgelit@ileel.ufu.br 
 

 

ATA DE DEFESA - PÓS-GRADUAÇÃO 
 

Programa de 

Pós- 

Graduação 

em: 

 
Estudos Literários - PPGELIT 

Defesa de: Mestrado Acadêmico em Estudos Literários 

Data: 
26 de novembro de 

2025 
Hora de início: 14:00 

Hora de 

encerramento: 
15:50 

Matrícula do 

Discente: 
12412TLT004 

Nome do 

Discente: 
Kátia Beatriz Leandro Barbosa 

Título do 

Trabalho: 

A Lei do Passante: poesia e viagem nos Poemas escritos na Índia, de Cecilia 

Meireles 

Área de 

concentração: 
Estudos Literários 

Linha de 

pesquisa: 
Linha de Pesquisa 1: Literatura, Teoria e Crítica 

Projeto de 

Pesquisa de 

vinculação: 

Filosofia e sentimento da Natureza em Charles Baudelaire: por uma 

abordagem ecopoética da poesia moderna 

Reuniu-se, por videoconferência, a Banca Examinadora designada pelo Colegiado do 

Programa de Pós-graduação em Estudos Literários composta pelos Professores Doutores: 

Eduardo Horta Nassif Veras da Universidade Federal do Triângulo Mineiro / UFTM, 

orientador da candidata; Francine Fernandes Weiss Ricieri da Universidade Federal de 

São Paulo / Unifesp. Elzimar Fernanda Nunes Ribeiro da Universidade Federal de 

Uberlândia / UFU. 

Iniciando os trabalhos o presidente da mesa, Prof. Dr. Eduardo Veras, apresentou a 

comissão examinadora e a candidata, agradeceu a presença do público e concedeu 

à discente a palavra para a exposição do seu trabalho. A duração da apresentação 

da discente e o tempo de arguição e resposta foram conforme as normas do 

Programa. 

A seguir o senhor presidente concedeu a palavra, pela ordem sucessivamente, às 

examinadoras, que passaram a arguir a candidata. Ultimada a arguição, que se 

desenvolveu dentro dos termos regimentais, a banca, em sessão secreta, atribuiu o 

resultado final, considerando a candidata: 

Aprovada. 

Esta defesa faz parte dos requisitos necessários à obtenção do título de Mestre em 

Estudos Literários. 

O competente diploma será expedido após cumprimento dos demais requisitos, 

conforme as normas do Programa, a legislação pertinente e a regulamentação interna 

da UFU. 

 
Ata de Defesa - Pós-Graduação 18 (6891321) SEI 23117.084502/2025-30 / pg. 1 

http://www.ppglit.ileel.ufu.br/
mailto:secppgelit@ileel.ufu.br
mailto:coppgelit@ileel.ufu.br
mailto:atendppgelit@ileel.ufu.br


Nada mais havendo a tratar foram encerrados os trabalhos. Foi lavrada a presente 

ata que, após lida e revisada, foi assinada pela banca examinadora. 
 

Documento assinado eletronicamente por Eduardo Horta Nassif Veras, Usuário 

Externo, em 26/11/2025, às 16:01, conforme horário oficial de Brasília, com 

fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 
 

Documento assinado eletronicamente por Kátia Beatriz Leandro Barbosa, 

Usuário Externo, em 26/11/2025, às 17:48, conforme horário oficial de Brasília, 

com fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 
 

Documento assinado eletronicamente por Francine Fernandes Weiss Ricieri, 

Usuário Externo, em 26/11/2025, às 18:00, conforme horário oficial de Brasília, 

com fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 
 

Documento assinado eletronicamente por Elzimar Fernanda Nunes Ribeiro, 

Presidente, em 10/12/2025, às 21:26, conforme horário oficial de Brasília, com 

fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 
 

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site 

https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php? 

acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0, informando o código 

verificador 6891321 e o código CRC 70CCBC94. 
 

 

Referência: Processo nº 23117.084502/2025-30 SEI nº 6891321 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Ata de Defesa - Pós-Graduação 18 (6891321)   SEI 23117.084502/2025-30 / pg. 2

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0
https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0


Dedicatória 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Ao meu irmão, Warner Roberto (In 

memoriam), cujo amor pela poesia e incentivo, 

foram inspiração para minha trajetória nas 

Letras. 



AGRADECIMENTOS 

 

 

Aos meus pais, Abílio e Isa (in memoriam) por toda dedicação e amor. 

Às minhas irmãs Andréia e Mônica pelo apoio, carinho e incentivo. 

Ao meu orientador, professor Eduardo Horta Nassif Veras, pela orientação, pela 

amizade e acompanhamento, que auxiliaram o direcionamento do presente 

trabalho. E por ampliar meu olhar e escuta em relação ao texto poético. 

À coordenação e à secretaria do PPGLIT, aos professores e colegas do curso, e às 

professoras Elzimar e Francini pelas observações durante a Banca de Qualificação.  

À neta de Cecília Meireles, Fernanda Corrêa Dias, carinhosamente conhecida como 

“Fernandinha Meireles”, pela alegria e honra de conhecer e conversar por muitas 

vezes, uma pessoa iluminada, apaixonada pela vida e pela obra de sua avó, sempre 

atenciosa e carinhosa, agradeço  pela grande contribuição, amizade, incentivo e 

inspiração ceciliana. 

À Capes e à UFU pela estrutura e suporte fornecidos. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[...]Os livros que você escreveu são os livros mais belos, exatos, 

enxutos, preciosos e os mais importantes livros entre todos os 

livros honestos que eu encontrei em minha vida. Todos os livros 

da sua biblioteca não valem a sua obra para o bem da 

humanidade. Porque você é síntese de amor em humanismo, é 

filosofia em concisão. E o amor está mais alto que todas as 

religiões, raças, gêneros e políticas. Seus livros nos ensinam 

continuamente a viver em harmonia em profundidade com nós 

mesmos, na oportunidade rara de vivermos a vida humana no 

mundo. Aos 120 anos você está entre nós, uma garota, 

dialogando, disposta a conversar por mais mil anos, até que 

tenhamos aprendido e praticado toda a sua imperecível e 

interminável sabedoria. - Fernandinha Meireles, neta de Cecília 

Meireles (Dias, 2022, p. 147) 



RESUMO 

 
Esta dissertação, intitulada A lei do passante: Poesia e viagem nos poemas escritos na Índia, de Cecília 

Meireles, analisa como a imagem da viagem se associa ao processo da escrita poética no livro Poemas 

escritos na Índia (2014), de Cecília Meireles. O estudo tem por objetivo demonstrar como a ideia de 

viagem se associa à criação poética, revelando um movimento reflexivo que influencia a escrita 

metapoética da autora. Para isso, adota uma abordagem analítica das imagens poéticas sobre os poemas 

“Lei do passante” e “Multidão”, entre outros poemas desta obra. A metodologia baseia-se em análise 

textual fundamentada em autores como Octavio Paz (1996), Charles Baudelaire (2019,2018), Bosi (2003), 

Veras (2021), Loundo (2007), Gouveia (2007), Sechin (2018) e demais autores e pesquisadores. Os 

resultados evidenciam que a viagem como imagem em Cecília Meireles configura um espaço de reflexão 

sobre o próprio ato de sua escrita poética sendo uma chave interpretativa para a compreensão e 

entendimento sobre sua poesia. 

 

 

PALAVRAS-CHAVE: Cecília Meireles; Índia; Viagem; Poesia. 



RESUMEN 

 

Esta disertación, titulada A lei do passante: Poesia e viagem nos poemas escritos na Índia, de Cecília 

Meireles, analiza cómo la imagen del viaje se asocia con el proceso de escritura poética en el libro 

Poemas escritos na India (2014), de Cecília Meireles. El estudio tiene como objetivo demostrar 

cómo la idea de viaje se vincula con la creación poética, revelando un movimiento reflexivo que 

influye en la escritura metapoética de la autora. Para ello, se adopta un enfoque analítico de las 

imágenes poéticas en los poemas “Lei do passante” y “Multidão”, entre otros textos de esta obra. 

La metodología se basa en un análisis textual fundamentado en autores como Octavio Paz (1996), 

Charles Baudelaire (2019, 2018), Bosi (2003), Veras (2021), Loundo (2007), Gouveia (2007), 

Sechin (2018), entre otros autores y investigadores. Los resultados evidencian que el viaje como 

imagen en Cecília Meireles constituye un espacio de reflexión sobre el propio acto de su escritura 

poética, siendo una clave interpretativa para la comprensión y el entendimiento de su poesía. 

 

 

PALABRAS CLAVE: Cecília Meireles; India; Viaje; Poesia. 



11 
 

 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................................... 12 

CAPÍTULO 1 - CECÍLIA MEIRELES POETA VIAJANTE ..................................................... 15 

1.1 Crônicas de viagem ........................................................................................................... 15 

1.2 Livros de viagens ............................................................................................................... 19 

1.3 Literatura de viagem ......................................................................................................... 28 

CAPÍTULO 2 – CECÍLIA MEIRELES E A ÍNDIA ................................................................... 32 

2.2 Introdução ao livro ............................................................................................................ 49 

2.3 A mulher indiana em Poemas escritos na Índia ........................................................................... 50 

CAPÍTULO 3 – A VIAGEM COMO IMAGEM DA ESCRITA POÉTICA NOS 

POEMAS ESCRITOS NA ÍNDIA ................................................................................................ 64 

3.1 Lei do Passante .............................................................................................................................. 64 

3.2 Baudelaire e Cecília na multidão .................................................................................................. 71 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ....................................................................................................... 76 

REFERÊNCIAS ........................................................................................................................... 78 



12 
 

INTRODUÇÃO1 

 

 

 

Não digas onde acaba o dia. 

Onde começa a noite. 

Não fales palavras vãs. 

As palavras do mundo. 

Não digas onde começa a Terra. 

Onde termina o céu. 

Não digas até onde és tu. 

Não digas desde onde é Deus. 

Não fales palavras vãs. 

Desfaze-te da vaidade triste de 

falar. 

Pensa, completamente silencioso. 

Até a glória de ficar silencioso. 

Sem pensar. 
(Cecília Meireles) 

 

 

Cecília Meireles realizou muitas viagens em sua vida, esteve em vários lugares do 

mundo e do Brasil, escreveu sobre suas viagens em forma de poesia e crônicas em seus livros, 

Ao se pesquisar a obra de Cecília, é possível perceber que a viagem se constrói como um espaço 

literário de reflexão e de constituição do eu lírico. Neste contexto, a obra Poemas escritos na 

Índia ilustra a maneira pela qual o movimento, tanto físico quanto mental, pode ser transformado 

em matéria poética. A poeta, que se desloca entre diferentes países, ao visitar a Índia, oferece 

uma perspectiva única sobre a experiência do viajante: uma jornada existencial e imagem de sua 

escrita poética. 

Além de poeta, Cecília Meireles também foi professora, jornalista, cronista, folclorista, 

crítica literária, teatróloga, educadora e pintora. Atuou de forma muito intensa na área da 

educação, fundou a primeira biblioteca infantil do Brasil e deixou um legado importante na 

literatura infantil. Também colaborou com diversos jornais, revistas e programas de rádio. Foi 

tradutora premiada de diversas obras, tendo reconhecimento internacional. Por ter tão múltiplas 

atividades e uma vida tão intensa, por vezes, Cecília era chamada de “a inúmera”, que é um 

termo usado em seu poema Compromisso: “Esta sou eu – a inúmera” (2017, p. 467). 

 

 

 

 

 

1 Parte da argumentação e da redação deste capítulo foi publicada previamente em um artigo escrito em autoria 

com meu orientador prof. Dr. Eduardo Horta Nassif Veras, na revista Magma, nº20 (nov/2024). 



13 
 

Em um contexto literário historicamente marcado pela predominância masculina, 

Cecília Meireles é a primeira poeta a se afirmar de modo incontornável no cânone da poesia 

brasileira, inserindo-se de forma decisiva nesse espaço e ampliando as possibilidades de leitura 

da produção poética feminina no país. A poeta ocupa um lugar central na poesia brasileira do 

século XX, tanto pela originalidade de sua escrita quanto pela amplitude de suas contribuições 

estéticas e reflexivas. Sua obra se destaca pela elaboração de uma lírica marcada pela 

musicalidade, pela densidade imagética, pela reflexão metapoética e pela atenção à condição 

humana. 

Além de sua relevância histórica, a poesia de Cecília Meireles revela um rigor formal 

e uma profundidade simbólica que dialogam com diferentes tradições literárias, sem se restringir 

a um único movimento estético. Sua obra transcende classificações rígidas, articulando uma 

complexidade que faz de sua produção um campo fértil para análises críticas, especialmente no 

que diz respeito à construção da imagem poética e à relação entre poesia e prosa, aspectos que 

justificam a permanência e a atualidade de sua obra no cenário da literatura brasileira. 

“Lei do passante” é o primeiro poema da obra Poemas escritos na Índia (2014) e 

também compõe o título deste trabalho e revela logo em seu título a ideia da poesia-viagem, 

enquanto movimento de trânsito, do deslocamento. Portanto, ao analisar este poema, entre 

outros, iremos explorar como a imagética da viagem se associa ao processo da escrita poética 

nesta obra. 

Nossa dissertação está dividida em três capítulos. Na primeira parte intitulada “Cecília 

Meireles poeta viajante”, de caráter introdutório, contém três seções e falaremos sobre: as 

crônicas, os livros e literatura de viagem. 

O segundo capítulo “Cecília Meireles e a Índia” tem como foco a relação de Cecília 

com a Índia, o qual está subdivido em: seção 2.1 “Por muitos motivos se pode vir à Índia. Eu 

venho por Gandhi, o Mahatma.”, Seção 2.2 “Introdução ao livro” e 2.3 “A mulher indiana em 

Poemas escritos na Índia”. 

No terceiro capítulo, intitulado “A viagem como imagem da escrita poética nos Poemas 

escritos na Índia”, apresentaremos na seção 3.1 análises dos poemas “Lei do Passante” e, na 

seção 3.2, faremos análise do poema “Multidão”.Neste capítulo, a metodologia para sua 

construção fundamenta-se na crítica de Charles Baudelaire. A crítica baudelairiana, tanto quanto 

a sua poesia, sustenta a leitura de temas como a deambulação e a experiência da viagem, 

permitindo avançar para uma reflexão de caráter metapoético. A partir dessa perspectiva, os 

poemas “Multidão” e “A uma Passante” são analisados em suas convergências, estabelecendo 

um diálogo. 



14 
 

Na metodologia deste trabalho, a chave de leitura adotada é a imagem, compreendida 

a partir da perspectiva teórica de Octavio Paz. O conceito de imagem, tal como fundamentado 

por Paz, orienta a análise desenvolvida ao longo da pesquisa e constitui o eixo metodológico 

que acompanha os capítulos. 

Além disso, será realizada uma análise das imagens poéticas, observando de que modo 

esses recursos se manifestam e orientam a construção do sentido poético. Nesse sentido, tais 

imagens podem ser identificadas também nas crônicas de Cecília. 

Para as análises dos poemas “A lei do passante” e “Multidão” de Cecília Meireles, 

propõe-se a utilização de Charles Baudelaire como um contraponto interessante e relevante, 

considerando seu destaque como um poeta importante da modernidade, cujas reflexões são 

aplicadas à análise comparativa dos poemas. 

Ademais, dentre os muitos livros, ensaios, dissertações, teses e pesquisas anteriores 

sobre Cecília Meireles, este trabalho buscou selecionar aqueles que dialogassem e contribuíssem 

para as questões centrais que norteiam este estudo. Para fundamentar a análise, apoiamo-nos em 

textos de Bosi (2003), Gouveia (2007), Romano (2019), Sechin (2018), Ianni (2000), Veras 

(2021) e Oliveira (2001), entre outras referências pertinentes. 

Além disso, para o corpus crítico desse trabalho, encontramos artigos, dissertações e 

teses que foram importantes e que contribuíram, como exemplo as pesquisas de Loundo (2007), 

Marchioro (2014), Mello (2001), Oliveira (2014), Reis (2019), Chaves (2023), Silva (2022), 

Lamego (2022), Neubern (2022) e demais pesquisadores. 

Dessa forma, a presente dissertação pretende contribuir para a ampliação dos estudos 

sobre Cecília Meireles, abordando a imagem da viagem como escrita poética, como uma chave 

interpretativa para a compreensão e entendimento sobre sua poesia. 



15 
 

CAPÍTULO 1 - CECÍLIA MEIRELES POETA VIAJANTE 

 

 

Porque viajar é ir mirando o caminho, vivendo- 

o em toda a sua extensão e, se possível, em toda 

a sua profundidade, também. É entregar-se à 

emoção que cada pequena coisa contém ou 

suscita. É expor-se a todas as experiências e 

todos os riscos, não só de ordem física, - mas 

sobretudo de ordem espiritual. Viajar é uma 

outra forma de meditar. (Meireles, 2016, p. 233) 

 

1.1 Crônicas de viagem 

 

 

Cecília Meireles sempre foi mais conhecida pela sua poesia, mas, recentemente, seu 

lado cronista foi iluminado por novas publicações e pesquisas. Outras faces da autora, 

evidenciadas na introdução desta dissertação, também estão sendo mais divulgadas e se 

tornando mais conhecidas por sua atuação como jornalista, tradutora, educadora, ensaísta, 

pesquisadora de folclore (realizando trabalhos importantes na área), fundadora da primeira 

biblioteca infantil e pintora. Nesta seção, abordaremos especificamente as crônicas de viagem 

de Cecília Meireles, escritas durante suas muitas viagens e, após, descrevendo os lugares que 

visitou. 

Entre os países que Cecília visitou estão: Portugal, México, Estados Unidos, Argentina, 

Uruguai, França, Bélgica, Holanda, Suíça, Chile, Itália, Espanha, Índia, Porto Rico, Marrocos, 

China, Paquistão, Israel, Grécia, Peru. Além de lugares no Brasil: Belo Horizonte, Ouro Preto, 

Porto Alegre, São Paulo. Cecília dedicou crônicas a esses lugares que foram publicadas em 

vários jornais entre as décadas de quarenta e cinquenta, as quais estão reunidas em três volumes 

originalmente organizado por Leodegário A. de Azevedo Filho, um dos maiores pesquisadores 

e divulgadores da obra de Cecília Meireles. Nestas crônicas de viagens, Cecília aborda questões 

tanto do cotidiano quanto universais, ao desbravar os locais que ia percorrendo, registrando o 

mundo a sua volta, com reflexões profundas, sabedoria, sensibilidade e, também, muito humor. 

 
Registro do mundo circundante, a crônica de Cecília Meireles é também uma 

projeção de sua alma no universo das coisas. Alimenta-se da referencialidade, 

das coisas concretas, de fatos e situações que envolvem o ser humano em seu 

comércio diário, mas matiza subjetivamente tudo isso. No comentário da vida 



16 
 

e suas situações risíveis e pungentes, de entusiasmo ou revolta, tem sempre 

Cecília Meireles uma ironia sem travo ou uma ternura sem excesso, mas que 

sentimos morna e brotada de uma aceitação maior do mundo e seus 

desconcertos e do pobre ser humano que se esforça nos labirintos da vida. 

(Damasceno, 2016, p.13) 

 

 

Nesse mesmo sentido, ao “projetar sua alma no universo das coisas” em suas crônicas 

de viagem, Cecília mergulha e se aprofunda totalmente em muitas culturas e povos, fazendo 

dela uma viajante por “saberes e culturas”, como afirma Leila V. B. Gouveia, importante 

pesquisadora e escritora sobre Cecília: 

 
Admirar, amar e meditar é uma sequência afetiva e intelectual que preenche as 

viagens reais de Cecília. Viajar “sem [precisar] sair do lugar” permite-lhe o 

salto em profundidade que a leva a mergulhar nas outras dimensões aéreas do 

pensamento sem fronteiras. O poder da alusão e das referências documentado 

nas crônicas faz dela uma escritora notável que medita sobre as culturas e a 

condição humana. Ali estão citados Cristo, Confúcio, Metastásio, Mozart, 

Wagner, Keats, Shelley, Walter Scott, Stendhal, Virgílio, Marco Pólo, 

Gonzaga, Cláudio Manuel da Costa, Alvarenga Peixoto, D. Maria I, Buda, 

Gandhi, Tagore, a Lisboa medieva ou a Lisboa de Queluz, a Itália de Florença, 

de Veneza ou de Roma, Amsterdã, a Índia, os “romances” antigos, os livros 

sagrados [...] É frequente um cruzamento de alusões que provêm de campos 

diferentes - arqueologia, arquitetura, pintura, música, literatura, costumes e 

tradições, folclore, filosofia, religiões, fazendo dela um viajante por saberes e 

culturas. (Gouveia, 2007, p.119) 

 

 

Conforme Gouveia, nessas viagens, Cecília revela por um lado as paisagens e 

características físicas dos locais com sua realidade local, ao mesmo tempo que, ao visitar lugares 

históricos e construções antigas, imagina como era essa civilização e povos que viveram lá, 

revelando sua visão poética desse local, mas indo além do que está vendo, do convencional, 

conduzindo o leitor por meio de seu olhar e de suas palavras. Com a linguagem repleta de 

imagens poéticas, Cecília em suas crônicas revela uma percepção singular, um relato raro. Algo 

importante a se destacar é que a autora estudava os locais antes de ir conhecê-los fisicamente, 

estudando sua cultura, hábitos, lugares, povo. Podemos perceber sua admiração e interesse pela 

história do lugar como nessa passagem, em visita à catedral de Chartes, na França: 

 
[...] Construída e reconstruída várias vezes, esta catedral representa uma 

continuidade de fé que até hoje se sente viva, palpitante, apesar da inconstância 

e diversidade das eras. Em quanto tempo se lavra uma figura destas, na pedra, 

e se executa cada vitral para esta representação sagrada que parece chegar 

miraculosamente do céu e atravessar as paredes, a fim de edificar os fiéis e 

estabelecer definitivamente o pacto entre os homens e Deus? 



17 
 

Agora, na praça deserta, sente-se como os séculos se prosternam, fatigados e 

vencidos. Mas como poderemos imaginar os tempos desta construção 

fabulosa, com a pedra carregada de longe, num esforço coletivo a que se 

associavam humildes e poderosos, porque se tratava de assunto divino? Como 

poderemos imaginar essa alegria dos vitrais brilhando pela primeira vez no alto 

dessas paredes, levantadas em portentosa arquitetura? O olhar embevecido dos 

homens diante dessa vitória do céu sobre a terra, do sonho glorioso sobre a 

realidade honesta e simples da pedra, do vidro, do ferro? 

Penetra-se em Chartres não como numa catedral, apenas: mas como no 

coração ardente de homens extáticos, depois de terem realizado a proeza 

gigantesca de uma paixão espiritual. (Meireles, 2016, p.222) 

 

 

Esta passagem mostra uma reflexão sobre o ser humano e o tempo, em que a catedral 

é um exemplo da fé de gerações que a construíram e reconstruíram. Há várias passagens com 

essa imaginação histórica em várias crônicas de viagem de Cecília, com riqueza de detalhes e 

beleza que, ao compartilhar por meio da escrita, a poeta dialoga consigo mesma, pois há muito 

de seu mundo interior em seus relatos. 

Em suas viagens, percebe-se em alguns momentos, a busca de um sentido de eternidade 

no instante que é vivido e volta-se para a reflexão sobre o ser humano, a vida, a morte. Em sua 

escrita, ela busca dar um sentido poético a tudo que encontra em suas viagens. A dimensão 

geográfica da viagem vai ficando em segundo plano devido à intensidade da palavra (expressão) 

poética. Cecília, como cronista, interage com tudo ao redor, impulsionada por curiosidade e 

questionamentos. Sobre esse sentido de eternidade, ela diz em uma de suas crônicas de viagem: 

 
A densidade do passado é que, sobretudo, comove o transeunte sensível, e põe 

sobre a aventura dramática, – frívola, maliciosa, pungente, amarga, 

inconsolável – dos dias de hoje aquele sentimento de eternidade que é um 

permanente convite e um permanente aviso pregado como um cartaz em cada 

parede, em cada portão, em cada árvore, em cada figura. (Meireles, 2016, 

p.247) 

 

Essa reflexão trazida pela poeta sobre o passado e sobre o presente é algo que está 

sempre retornando em muitos países que visitou: pode ser uma cena simples de algo cotidiano 

e comum ou diante de algo grandioso, histórico, ela extrai o lirismo de todas as situações. Por 

vezes, possui um olhar crítico e, em outros momentos, com imaginação criativa, a cronista 

viajante está sempre atenta e vai além do superficial em suas crônicas de viagem, com 

linguagem expressiva e o uso de inúmeras metáforas para efeitos poéticos, conseguindo através 

da palavra revelar algo de sua própria introspecção. 



18 
 

Em muitas crônicas, Cecília transforma a experiência de viajar em um momento de 

reflexões acerca do ser humano trazendo muitas passagens com sentidos filosóficos sem deixar 

a escrita poética da viagem. Em certos momentos, ela se preocupa com os viajantes que estão 

com agenda repleta de horários fechados e que percorrem os lugares muito rápido por estarem 

presos aos seus guias, ao contrário de uma viajante que contempla e que ressignifica sua viagem 

(e até sua vida). 

 
A vida é rápida demais. Não se tem tempo nem para amar uma cidade. Tudo 

isto desaparece logo, para ficar dubiamente na memória como um sonho meio 

desfigurado. Desaparece a praça, desaparecem as casas e seus habitantes, o 

caminho já vai sendo saudade, os laranjais se escondem nas suas altas cercas, 

as meninas se apagam, mesmo aquele perfume penetrante vai para trás, como 

um véu no vento. (Meireles, 2016, p.79) 

 

 

Percebe-se, por meio da sua linguagem, que a autora precisa viajar “mais devagar”, em 

um ritmo diferente do habitual e, com sua escrita, consegue descrever o mundo a sua volta e os 

locais que ela visita, até reinventando esse mundo. 

De acordo com Ducatti, a crônica pode se transformar do registro formal para uma 

recriação do real, com subjetividade, 

 
Como texto moderno, a crônica incorporou o reconhecimento da subjetividade 

do narrador-autor. Segundo Jorge de Sá, acrescida de "uma roupagem mais 

literária", a crônica transforma-se: "em vez do simples registro formal, o 

comentário de acontecimentos que tanto poderiam ser do conhecimento 

público como apenas do imaginário do cronista, tudo examinado pelo ângulo 

subjetivo da interpretação ou melhor, pelo ângulo da recriação do real". 

Através da projeção de sua alma no mundo, o cronista conta fatos concretos 

que envolvem o ser humano no seu dia-a-dia, mas sempre com um toque 

subjetivo, em que o sujeito enunciador analisa a vida numa linguagem cheia 

de beleza e poesia. Na história da crônica brasileira, podemos destacar, entre 

os cronistas que tornam mais líricos os seus textos, Paulo Mendes Campos, 

Carlos Heitor Cony, Rubem Braga, ao lado dos quais se situa Cecília Meireles. 

A crônica capta os fatos do dia ou da semana, casando humorismo com 

seriedade numa breve resenha da vida. Quando editada em livro, revela-se aos 

olhos do estudioso de literatura como um verdadeiro labirinto, momento em 

que suas possibilidades de leitura ampliam-se, já que o texto fica liberto das 

referencialidades imediatas e, ao mesmo tempo, mantém o caráter de 

fragmentação. (Duccati, 2002, p.27) 

 

Segundo Ducatti, a crônica moderna pode conter a subjetividade do autor e não precisa 

ser apenas uma narração da realidade, mas conter alma e poesia. Cecília, como cronista, ao 

descrever suas viagens, coloca o seu sentimento e emoção. Em sua prosa, existe muita reflexão 

e, ao mesmo tempo, há também muito humor e ironia. Um lado de Cecília que só descobrimos 



19 
 

ao ler estas narrativas: ela tinha um grande senso de humor. A escritora publicou suas crônicas 

primeiramente em jornais, mas, com seu olhar lírico perante o cotidiano e as coisas do mundo 

em geral, fez seus textos se tornarem eternos. 

Dessa forma, a presente seção apresentou uma síntese sobre as crônicas de viagem de 

Cecília Meireles, permitindo compreender como ela desenvolve sua escrita nesses textos em 

prosa, atuando como observadora e desbravadora. Enfim, pode-se perceber uma das coisas que 

ela mais ama e valoriza no ser humano e no mundo: “o essencial”, compartilhado nesta 

passagem da crônica de viagem “Cidade líquida”: 

 
E assim a andar de ponte em ponte, e a querer sempre voltar a São Marcos, 

para sucessivos batismos de luz, - chegaremos à casa de algum amigo que nos 

receberá como um fidalgo em seu palácio. E tudo quanto amamos estará 

presente: a arte em redor, a cultura, essas boas maneiras que são simplicidade 

e cortesia, esse bem-estar que não é feito de luxo nem de coisas inúteis, mas 

só do essencial, e quase mesmo só do espírito. Uma tranquila grandeza, em 

que todos se acomodam felizes. E, no meio da mesa, um doce fabuloso, 

circundado de uma coroa de calda batida, que se transforma em fios de cristal. 

Um doce que merecia ser cantado em verso. Um doce de rendas de vidro, de 

chuva tecida, uma invenção de diamantes que deslumbraria o próprio Marco 

Polo. (Meireles, 2016, p.88) 

 

 

 

 

1.2 Livros de viagens 

 

Cecília Meireles começou a escrever muito cedo e seu primeiro poema, aos 12 anos, 

foi Tico-tico, em 1913. Seu primeiro livro foi escrito aos 18 anos, Espectros (1919). O livro que 

marcou uma nova etapa na trajetória de Cecília foi Viagem (1938), que ganhou o prêmio “Olavo 

Bilac” de poesia pela Academia Brasileira de Letras. Sobre a importância das viagens na vida 

de Cecília, Damasceno afirma que: 

 
[...] “De grande significação na sua vida foram as viagens. Elas começaram em 

1934 com breve visita a Portugal, onde reencontrou as raízes do sangue e da 

herança cultural; continuaram em 1940 (Estados Unidos e México) e, depois, 

em diferentes oportunidades, conheceu o Uruguai, a Argentina, a Espanha, a 

Índia, Israel, Itália, Holanda, França, etc., extraindo do contato com gentes, 

costumes e idiomas matéria de melhor compreensão da vida e da humanidade. 

Nenhuma região, entretanto, imprimiu-se-lhe na sensibilidade como a Índia, 

para cuja cultura se voltara Cecília desde a adolescência e de cujo pensamento 

filosófico se aproximara através dos anos.” (Damasceno, 1978, p.10) 



20 
 

O trecho acima confirma a grande influência que as viagens tiveram na obra e na vida 

de Cecília, assim como era sua relação quando visitava um novo lugar, “extraindo” sabedoria e 

experiência desse contato. E confirma que a Índia realmente foi a que mais lhe tocou, sendo 

influência e inspiração desde pequena. 

Em seu trabalho sobre Cecília, a pesquisadora Ana Maria Lisboa de Mello (2003) 

afirma que uma grande influência que despertou esse interesse para conhecer outros povos foi 

a sua avó: 

 
Interessa-nos agora refletir sobre a repercussão das viagens realizadas pela 

escritora na sua produção lírica. Em entrevistas, Cecília Meireles revela que a 

sua avó açoriana exerceu uma grande influência sobre ela e despertou o seu 

interesse por outros povos, sobretudo o de Açores e da Índia. (MEIRELES, 

apud BLOCH, 1974) Por outro lado, a biografia de Cecília Meireles revela- 

nos a importância que as viagens tiveram em sua vida, desde a primeira visita 

a Portugal, em 1934, quando conheceu escritores e artistas portugueses, até as 

empreendidas posteriormente em outros países do continente europeu, no 

Oriente Médio, na Índia e nos Estados Unidos. Aproximando-nos dos textos 

cecilianos que tratam de espaços percorridos em viagens, logo percebemos que 

a antiguidade dos lugares visitados ganha um brilho especial nas reflexões 

sobre a história dos homens que viveram e construíram nesses locais visitados. 

Cada viagem realizada deixa uma “lembrança amorável” que não se dissipa 

mais. (Mello, 2003, p.182). 

 

 

Conforme afirma Mello, o interesse de Cecília pelas viagens teve uma grande 

influência de sua avó, sendo essas viagens fundamentais para a sua formação. A vivência que 

teve nos lugares visitados, despertaram reflexões que foram incorporadas em sua obra. Ela 

transforma sua experiência de viagem em escrita poética, ressignificando os lugares visitados, 

num processo de introspecção e de troca com a história e cultura de outros povos. 

Sua grande curiosidade e espírito de desbravadora, a vontade de percorrer e conhecer 

as mais diferentes culturas e povos, somando-se o fato de querer estudar a história, idiomas e 

outras características dos lugares que visita, fez com que Cecília criasse e compartilhasse 

generosamente seus “diários de viagem” em forma de poemas, crônicas, artigos de jornais, 

conferências e cursos. A poeta navegou por inúmeros campos do saber e da cultura, como 

“arqueologia, arquitetura, pintura, música, literatura, costumes e tradições, folclore, filosofia, 

religiões”, o que fez dela uma viajante com grande e rara consciência de mundo (Gouveia, 2007, 

p.120). 

Cecília compartilhou o seu amor às viagens em seus livros, cartas, entrevistas e colunas 

de jornal, dedicando um livro, poemas ou crônicas aos lugares percorridos, como nas obras: 

Viagem (1939) dedicado “aos amigos portugueses”; Crônicas de Viagem 1, 2 e 3 (2016); 



21 
 

Poemas de viagens (2017); Mar absoluto e outros poemas (1945); Doze noturnos de Holanda 

& o aeronauta (1952); Romanceiro da Inconfidência (2005); Poemas italianos (1968); Pistoia 

– cemitério brasileiro (1955); Poemas escritos na Índia (2014); Sonhos (2016); Ilusões do 

mundo (2001); Escolha o seu sonho (1964). 

Com sua escrita dedicada às suas viagens, Cecília deu a oportunidade para seus leitores 

de a acompanharem, viajando ao seu lado, de acordo com Alfredo Bosi: “vale a pena viajar com 

Cecília. Ela viu, como poucos em nosso corpus poético, cidades e paisagens, cenas de rua ou 

simples instantâneos, com um frescor de impressões e um raro discernimento antropológico na 

percepção de outras culturas” (Bosi, 2007). 

Em seus textos sobre viagem, Cecília transmite suas experiências e vivências, relatando 

para os leitores sua leitura de mundo, que é muito especial, compartilhando as coisas mais 

simples até as mais exóticas que viu, com sua linguagem lírica. A autora faz uma leitura das 

cidades por meio de seu olhar e, em sua poesia, temos a interpretação, sensações, sentimentos e 

imaginação compondo os versos que captam a essência da viagem e a experiência humana. É isso 

que a insere entre “os grandes viajantes da literatura”: 

 
[...] sua poesia e seu deslocar afetivo pelas cidades alimentam o imaginário 

dos textos escritos em contexto de viagem e a inserem entre os grandes 

viajantes da literatura. 

Dentro do turbilhão turístico que move as cidades, Cecília Meireles pinça 

aquilo que para ela se mostra fonte de inesgotável beleza e inquietação, frente 

à fugacidade dos prazeres mobilizados pela sociedade capitalista 

Nessa poética em que ser e mundo são colocados em correspondência, a 

existência, sujeita à irreversibilidade do tempo, é preservada pelo poema. 

Nesse trabalho, a artista expressa sua leitura do mundo e um trato com as 

palavras, escolha, corte e ordenação, que, além da experiência estética, nos 

proporciona uma reflexão existencial, histórica, geográfica e metalinguística. 

(Chaves, 2023, p.17) 

 

E a viajante Cecília faz parte desse novo período de transformação na literatura de 

viagem, compartilhando sua visão e impressão singular das imagens que ia acumulando em seu 

percurso. E com um olhar curioso e ansioso para aprender, ela ia somando à sua sabedoria, tudo 

que via e descobria pelo caminho. Em lugares históricos, imaginava como poderia ter sido a 

história do local: “Antes das viagens reais, realizava viagens imaginárias como observadora 

atenta do mundo à sua volta, leitora, tradutora e escritora também de literatura infantil, que 

compuseram o filtro a partir do qual dialoga com as culturas estrangeiras que visita” (Romano, 

2014). Cecília estudava sobre os lugares antes das viagens e, por isso, não se intimidava ao se 



22 
 

deparar com lugares completamente diferentes de seu cotidiano por estar familiarizada, 

descobrindo o “outro”, nas viagens reais ou imaginárias. Segundo Ianni, 

 
A história dos povos está atravessada pela viagem, como realidade ou 

metáfora. Todas as formas de sociedade, compreendendo tribos e clãs, nações 

e nacionalidades, colônia e impérios, trabalham e retrabalham a viagem, seja 

como modo de descobrir o “outro”, seja como modo de descobrir o “eu”. É 

como se a viagem, o viajante e a sua narrativa revelassem todo o tempo o que 

se sabe e o que não se sabe, o conhecido e o desconhecido, o próximo e o 

remoto, o real e o virtual. [...] São muitas as formas das viagens reais ou 

imaginárias, demarcando momentos ou épocas mais ou menos notáveis da vida 

de indivíduos, famílias, grupos, coletividades, povos, tribos, clãs, nações, 

nacionalidades, culturas e civilizações. São muitos os que buscam o 

desconhecido, a experiência insuspeitada, a surpresa da novidade, a tensão 

escondida nas outras formas de ser, sentir, agir, realizar, lutar, pensar ou 

imaginar. (Ianni, 2000, p.13). 

 

Nesse sentido, pode-se perceber nos textos de viagem da autora, a sua observação de 

detalhes que vão aparecendo com frequência, indo além do que é pontual e muitas vezes fazendo 

um diálogo entre passado e presente, nos levando a uma sensação atemporal. Em certos 

momentos, revelam o mundo interior da autora. Mesmo quando apenas descrevem o cotidiano 

do local, seu povo, seus hábitos, história, Cecília consegue em alguns momentos também se 

conectar com o passado da cidade, por não ficar presa apenas ao que está vendo no presente, 

conforme comprova-se pelo excerto a seguir: 

É felicidade suficiente, para quem admira um vulto do passado, sentir-se entre 

as mesmas paredes, sob o mesmo teto, no mesmo ambiente por onde alguma 

vez se encontrou o objeto de sua admiração. Pode-se, de certo modo, recompor 

a figura, ouvir a voz, animar o gesto da criatura que ali esteve, quando elas 

mesmas não sabiam, nem outra pessoa qualquer adivinha ainda que aquela era 

uma criatura imortal. A arte de viajar é uma arte de admirar, uma arte de amar. 

(Meireles, 2016) 

 

Nessa passagem, Meireles nos convida a refletir sobre a arte de viajar, não só uma 

viagem física, de encontro com outro, mas um encontro com o passado do lugar, com suas 

memórias e seres que viveram lá. Esse “recordar” que a poeta chama de “a arte de amar” faz 

com que as imagens do passado voltem a viver, como se criasse a partir disso, imagens novas. 

Bachelard (2001), em sua obra O ar e os sonhos, explica que a viagem verdadeira possui a 

característica de criar e renovar imagens, podendo transformar o ser que viaja. A mente e a alma 

se revitalizam de acordo com o que a pessoa vê o mundo. No caso dos poetas, há a necessidade 

de criar imagens novas com expressão criativa, renovando a linguagem, tocando a 



23 
 

alma e o coração do ser humano. Para Bachelard, um verdadeiro poeta quer que a imaginação 

seja uma “viagem”: 

 

 
Um verdadeiro poeta não se satisfaz com essa imaginação evasiva. Quer que a 

imaginação seja uma viagem. Cada poeta nos deve, pois, seu convite à viagem. 

Por esse convite recebemos, em nosso ser íntimo, um doce impulso que nos 

abala, que põe em marcha o devaneio salutar, o devaneio verdadeiramente 

dinâmico. Se for bem escolhida, a imagem inicial se revelará como um impulso 

para um sonho poético bem definido, para uma vida imaginária que terá 

verdadeiras leis de imagens sucessivas, um verdadeiro sentido vital. As 

imagens postas em série pelo convite à viagem adquirirão em sua ordem bem 

escolhida uma vivacidade especial que nos permitirá designar, (...) um 

movimento da imaginação. Esse movimento não será uma simples metáfora. 

Nós o experimentaremos efetivamente em nós mesmos, quase sempre como 

um alívio, como uma facilidade para imaginar imagens anexas, como um ardor 

em perseguir o sonho encantador. (Bachelard, 2001, p.4) 

 

 

Este trecho de Bachelard sobre a poética de viagem se entrelaça com precisão à 

essência da escrita de Cecília Meireles. Podemos entender que a imagem da viagem de Cecília, 

está de acordo com este processo de imaginação, é a própria materialização da viagem. Viajar 

também é um ato de transformação de imagens do passado, criando imagens novas, num 

processo contínuo, indo para além do geográfico ao transformar o exterior em um espelho do 

interior. A viagem, cuidadosamente tecida como imagem, é um processo que leva o viajante a 

uma vida com mais sentido, pois adquire um sentido vital, uma experiência efetiva de um 

movimento de imaginação. Para Octavio Paz, a imagem poética faz o homem transmutar e 

regressar ao seu original: 

 
A imagem não explica: convida-nos a recriá-la e, literalmente, a revivê-la. a 

dizer do poeta se encarna na comunhão poética. A imagem transmuta o homem 

e converte-o por sua vez em imagem, isto é, em espaço onde os contrários se 

fundem. E o próprio homem, desgarrado desde o nascer, reconcilia-se consigo 

quando se faz imagem, quando se faz outro. A poesia é metamorfose, mudança, 

operação alquímica, e por isso é limítrofe da magia, da religião e de outras 

tentativas para transformar o homem e fazer 'deste " ou "daquele" esse "outro" 

que é ele mesmo. O universo deixa de ser um vasto armazém de coisas 

heterogêneas. Astros, sapatos, lágrimas, locomotivas, salgueiros, mulheres, 

dicionários, tudo é uma imensa família, tudo se comunica e se transforma sem 

cessar, um mesmo sangue corre por todas as formas e o homem pode ser, por 

fim, o seu desejo: ele mesmo. A poesia coloca o homem fora de si e, 

simultaneamente, o faz regressar ao seu ser original: volta-o para si. O homem 

é sua imagem: ele mesmo e aquele outro. Através da frase que é ritmo, que é 

imagem, o homem - esse perpétuo chegar a ser - é. A poesia é entrar no ser. 

(Paz, 1996, P.50) 



24 
 

 

Nesse sentido, a imagem poética desperta a imaginação fazendo o leitor reencontrar-se 

ao participar da criação do sentido. De acordo com Paz, a poesia pode ser um veículo de 

transformação do homem, pois convida o leitor à recriação e à metamorfose do homem em um 

outro em que os contrários se fundem. E a poesia de Cecília possui esse sentido por meio do 

poder criador de sua linguagem poética. Em Meireles, a imagem poética, marcada por uma 

musicalidade intrínseca e uma sensibilidade mística, atua como uma operação alquímica, assim 

como Paz a define, transmutando a realidade imediata e a fugacidade da vida em um espaço de 

profunda reflexão existencial. Logo, o leitor é convidado a reconciliar-se consigo mesmo, 

percebendo-se parte de um fluxo maior e perene, um "eterno chegar a ser". 

Em seus livros de viagens, Cecília muitas vezes revela a percepção da viagem como 

oportunidades de aprofundamento do “eu”, autoconhecimento e ampliação de visão de mundo. 

A viagem torna-se assim uma imagem e a poeta transforma em escrita sua experiência pessoal 

e única. Sobre a noção do “eu” em Cecília, Araújo diz: 

 
[...] é difícil pensar a mobilização do “eu” na obra de Cecília Meireles sem 

pensar no paradigma do poeta que reivindica a expressão ou pretende um exílio 

do mundo empírico, marcante no romantismo e também no simbolismo. O tema 

é abordado na crônica “Educação dos artistas” por meio da constatação da 

“grande dificuldade ou mesmo incapacidade completa [dos artistas] de se 

adaptar à vida comum”, atitude que ocorre “desde os pálidos tempos do 

romantismo até agora”. Essa “incapacidade” responde a uma diferença entre o 

“eu” e o tempo que habita. A alusão metalinguística transparece essa 

discrepância, o que produz um obstáculo para a poesia e para o poeta[...] 

[...] É sugestivo notar que, embora haja mesmo uma multiplicidade, há certa 

coesão na construção desse “eu”, que mais tende a uma retomada e atualização 

do que à proposição de várias identidades. (Araújo, 2021, p.105). 

 

 

A citação de Araújo oferece uma interpretação para o "eu" poético de Cecília Meireles, 

ligando-o a o romantismo e ao simbolismo, que veem o artista como um ser à margem, incapaz 

de plena adaptação ao mundo empírico. Contudo, a autora ressalta a "coesão" desse "eu", que 

busca uma "retomada e atualização" em vez de múltiplas identidades. Portanto, para se analisar 

a presença do “eu” na escrita de viagem de Cecília Meireles é preciso se considerar o poeta que 

busca expressar-se intensamente ou que opta por se afastar do mundo. Isso é evidenciado por 

meio de referências metalinguísticas, revelando um contraste que influencia tanto a criação 

poética quanto o próprio poeta. 

Pode-se dizer que muitos dos poemas e crônicas dedicadas às viagens de Cecília 

possuem também um caráter pedagógico, por tudo que despertam, instigam e ensinam aos 



25 
 

leitores, tanto como registro histórico, quanto como experiência subjetiva. De acordo com o 

escritor Luís Cantatori Romano, “A viagem como peregrinação confere uma finalidade ao 

caminhar e torna o viajante, ao final do percurso, capaz de contar suas experiências como um 

relato contínuo, no qual pode se reconhecer e que envolve o conhecimento de outros espaços e 

outras culturas”. (Romano, 2019, p. 15). Cecília não queria apenas narrar suas viagens, parecia 

ter um propósito maior e mais elevado do que um “diário de viagem”: 

 
As notas de viagem de Cecília não são, pois, meros apontamentos ou fruto de 

curiosidade intelectual, mas pretexto para meditar sobre as essências de povos 

e culturas, sobre o tempo como agente transformador ou sobre o tempo como 

medida do eu – o eu, a intimidade, a essencialidade, eis a que tudo se reduz na 

sua obra. Sempre superior à viagem material, a viagem espiritual de Cecília 

faz-se pelas palavras, pela consciência do tempo, que lhe interessa muito mais 

que a paisagem concreta que observa.” (Gouveia, 2007, p.114). 

 

Sendo assim, ao realizar a viagem física, Cecília transcende esse aspecto, expressando 

a imagem poética. Com isso, pode proporcionar ao leitor também um momento de reflexões 

sobre sua própria vida, sobre o sentido de tudo, sobre a alma, visão do mundo e do outro, ou 

seja, a viagem como experiência existencial plasmada na poesia – tudo isso está verbalizado e 

apresentado em forma de literatura (crônicas e poemas). 

Leodegário A. Filho afirma que viajar com Cecília é conhecer o mundo, percorrendo 

lugares em que Cecília tanto proferiu conferências em congressos internacionais, quanto ao 

entrar em contato com gente humilde do povo: 

 
Toda a captação poética da realidade, numa determinada época, aqui se 

encontra, não apenas orientada para várias nações por onde andou e refletiu, 

como Portugal e Açores, com muito encantamento pelo povo que nos deu 

origem e de que descende; Estados Unidos da América e México, onde proferiu 

magníficas conferências sobre cultura brasileira, a todos impressionando pela 

sua inteligência e sensibilidade; Paris, a eterna capital da cultura no mundo; 

Roma, onde a arte poreja a cada esquina; Espanha, sempre gloriosa; em suma, 

Índia, Israel, Goa, Holanda, Bélgica, Suíço, Montevidéu, Buenos Aires... E 

também pelo Brasil afora, valorizando cada momento de sua vida, em contato 

com pessoas e diversificadas culturas, em que penetra com olhos de ver. Viajar 

com ela é conhecer o mundo, deliciar-se com magníficos instantâneos, 

percorrer grandes universidades europeias e americanas, participar de 

congressos internacionais, entrar em contato com gente humilde do povo, 

admirar a paisagem e valorizar o tempo humano, em sua grandeza e em sua 

precariedade.” (Filho, 1978, p.13) 

 

Para Cecília, é preciso que o viajante abra os olhos (e a cabeça) para um novo horizonte 

além do seu cotidiano, para conseguir realizar uma transformação de si, ao viajar. Mesmo em 



26 
 

algumas de suas crônicas de viagens, Cecília escolhe dar um tom poético, transformando suas 

narrativas em expressão lírica em que, mais que falar sobre locais turísticos, aborda outras 

dimensões do ato de viajar: “[...] Pode dizer-se que nas Crônicas de Viagem existe uma teoria 

do viajar, que é também uma teoria poética. As viagens são o que elas produzem na cabeça do 

sujeito que as faz, são como se arrumam as coisas vistas, a sensação dessas coisas, os 

sentimentos e as impressões sobre elas. [...]” (Gouveia, 2007, p.112). Assim, destaca-se a 

conexão entre teoria da viagem e teoria poética, em que Gouveia afirma que nas “Crônicas de 

viagem” essa “teoria do viajar” não se expressa apenas no deslocamento geográfico e essa teoria 

se mistura à forma com que a poeta escreve – sua teoria poética. 

De acordo com a "teoria do viajar" de Gouveia, as crônicas de Cecília Meireles 

propõem que, além da viagem física, existe uma experiência de viagem interior. Nela, a poeta 

transmite suas impressões para criar uma imagem poética, fazendo com que a própria viagem 

se configure em uma imagem do processo de escrita e do fazer poético. Essa construção leva à 

reflexão de que os poemas e crônicas de viagem de Cecília, muitas vezes têm um sentido que 

se encontra na análise metapoética, pois, para ela, a viagem e o ato de escrita são formas de 

ressignificar o mundo. Assim, o contato com o outro em suas viagens se torna uma imagem para 

a própria criação de poesia, ilustrando sua busca e reflexão de mundo. 

Considerando essa teoria, nas Crônicas de Viagem há um tipo de recriação do ato de 

viajar que se desenvolve a partir do olhar poético de Cecília. Suas viagens não são apenas o 

contato com o outro, são também um contato subjetivo, interior a partir das imagens encontradas 

nessas viagens. Para Cecília, viajar não é apenas visitar lugares, pois é também desenvolver 

entendimento e perceber emoções, sentimentos, espírito. Essa forma de olhar da autora 

transforma uma viagem em uma imagem da vida, sendo essa “teoria do viajar” também uma 

teoria poética, um movimento subjetivo em que a autora transmite o que viveu e sentiu na 

escrita. A poeta reestrutura, por meio de reflexões, o deslocamento físico a partir do que sentiu 

em seu interior, de que forma ressoou, transformando em matéria para escrita. Essa teoria do 

viajar seria uma manifestação do que a autora vivencia nas viagens, refletindo sobre suas 

experiências nos lugares que visita. Não é apenas o que ela vê externamente, é o que ela 

vivencia, a “essência” que está por trás do lugar. Podemos perceber isso nos seguintes trechos 

das crônicas “De Paris” (ao visitar Paris), “Roma, turistas e viajantes” (ao visitar Roma) 

“Castilla, la bien nombrada...” (ao visitar Burgos/Espanha): 

 
[...] Paris, à porta da Notre-Dame, adquire um ar do sonho ilimitado, com a 

ressurreição de todos os seus valores, de toda a sua História. Mas isso também 



27 
 

não se pode contar assim com duas palavras... E, afinal, falar da França não é 

falar de Paris, mas de uma terra formosa, formosa e famosa – Oropa, França , 

e Bahia! – com mil aspectos, todos atraentes, que não se concentram numa 

capital nem numa cidade, mas se multiplicam pela província, em redor de uma 

igreja, de um castelo, à beira de um rio, à beira do mar, de uma terra toda 

lavrada, com as alegrias do trigo e da uva, que lhe dão esse ar clássico que é o 

seu ar de eternidade. (Meireles, 2016, p.25) 

[...] O viajante olha para as ruínas da Roma antiga, e já não pode dar um passo: 

elas o convidam a ficar, a escutá-las, a entendê-las. Dirige-se a um museu, a 

um palácio, a um jardim e tudo está repleto de ecos, que os guardas, - às vezes 

um pouco violentos – não têm, decerto, paciência ou gosto de ouvir. 

No alto das colunas, das fachadas, dos pórticos, das igrejas, deuses, reis, 

imperadores, santos, anjos lhe acenam, quando, por acaso, não estão entretidos 

uns com os outros, em fábulas, evangelhos, poesia, hinos celestiais. 

Não tem sossego, de modo algum, o viajante: fora desse mundo imortal, outras 

mil coisas o comovem, humanas e ainda recentes: ali esteve Mozart, ali 

Wagner, ali Keats... No cemitério, Shelly... (E pensa em Goethe, em SirWalter 

Scott, em Stendhal...) 

Pensa nos poetas romanos, quando passa ali pelas ruínas; e, se chega às 

Catacumbas, crê que nunca mais poderá voltar à luz do dia, que irá entrando 

pela terra adentro até os abismos da morte, a decifrar pelas paredes, à luz 

mortiça do archote, os ingênuos recados cristãos, em seus comovedores 

símbolos. [...] (Meireles, 2016, p. 106) 

[...] E Burgos aparece, com sua igreja ruiva, levantando suas torres como um 

bosque de ciprestes dourados. Uma igreja que se foi construindo em três 

séculos, com esse minucioso amor com que outrora se levantavam do chão 

palácios, fortalezas, catedrais. É diante destes monumentos que nos ocorre um 

melancólico pensamento sobre a vida contemporânea: que restará destas 

pressas de hoje, deste breve existir desperdiçado em coisas sem nenhuma 

importância? Este século será uma vertigem, um vazio, na paisagem inexorável 

do tempo. E nessa paisagem continuarão a perdurar estas grandiosas 

construções, muitas vezes anônimas, que falam de épocas onde o sentimento 

de beleza era um bem comum, pois que cada artesão sabia pousar uma pedra, 

debuxar uma coluna de flores, talhar o rosto de um anjo ou o corpo de um santo 

e de um rei. Hoje, que a máquina produz milhões de monstruosidades, para 

deseducar milhões de habitantes da terra, - dá vontade de chorar, diante de uma 

obra de arte, que vai vencendo as inconstâncias das eras, e conserva o 

testemunho de povos superiormente educados na compreensão da Beleza, que 

é, afinal, uma superior compreensão da vida. [...] (Meireles, 2016, p. 34) 

 

 

Nos excertos destacados, é possível perceber que, ao visitar Paris, a autora descreve 

que a cidade possui um “ar de eternidade”, com a “ressurreição de todos seus valores”, 

despertando uma memória emocional que vai sendo despertada em cada lugar, como se esses 

locais tivessem uma ligação com uma época mais antiga e essa imagem nunca se separasse mais 

desses locais na “terra formosa e famosa”. Ao visitar Roma, Cecília olha para as ruínas antigas 

e faz reflexões sobre o ser humano e a passagem do tempo, quando essas ruínas “convidam a 

ficar, a escutá-las, a entendê-las” e imagina os santos, anjos e deuses acenando e conversando 



28 
 

entre eles. Além de pensar nos poetas romanos, essa imagem poética revela uma passagem do 

cenário real para uma imagem afetiva, emocional. Na Espanha, a poeta descreve Burgos com 

sua igreja que foi construída “com esse minucioso amor com que outrora se levantavam do chão 

palácios, fortalezas, catedrais” e faz uma longa reflexão sobre o contraste entre a vida 

contemporânea e o passado, usando a linguagem poética como imagem de uma memória, da 

existência dos povos na terra que “tinham uma superior compreensão da vida”. 

Dessa forma, as crônicas de viagem de Cecília dos diferentes países mostram que a 

viagem física é apenas uma parte que conduz para uma experiência mais sensível e poética. 

Sendo assim, há uma aproximação entre teoria da viagem e teoria poética, pois há essa ligação 

na forma com que a poeta escreve sobre suas viagens, uma vez que as paisagens imponentes são 

apreendidas não como meros símbolos, mas reflexos de eternas questões humanas e do seu 

próprio universo interior. Cecília registra suas viagens transformando a realidade em imagem, 

criando sentidos, transcendendo o real por meio de linguagem poética, vai traduzindo essa 

realidade. Ao estar em contato com o outro, redescobre a si mesma. Sua “teoria do viajar” é 

traduzida na ação de se deslocar e escrever através de seu olhar poético. 

 

1.3 Literatura de viagem 

 

 

Na história da literatura, os relatos de viagem ocupam um papel muito importante, por 

compartilharem conhecimento sobre outros povos, culturas, espaços geográficos e experiências 

do viajante. Historicamente, os relatos de viagens são muito usados na literatura ocidental, pois 

foi através deles que durante muito tempo as pessoas transmitiram as informações sobre os 

territórios e povos distantes. A história da literatura de viagem, segundo Romano (2012), pode 

ser dividida em dois períodos: o primeiro, do século XV ao XIX quando o mundo era 

apresentado pelos viajantes desbravadores. O segundo período, do século XIX até hoje, 

caracteriza-se pela mudança e facilidade em se viajar em comparação ao passado, levando ao 

aumento do número de relatos e registros de viagens. Campos (2023) aborda a diferença entre 

relatos de viagem e literatura de viagem, baseando-se em estudos de diversos autores: 

 
Sofía M. Carrizo Rueda, no estudo “Construcción y recepción de fragmentos 

de mundo”, aponta que relatos de viagem se referem “à categoria em que são 

registradas memórias que fornecem uma série de informações sobre uma 

viagem por determinados territórios, a exemplo dos textos [...] de Marco Polo, 

[Antonio] Pigafetta e Darwin” (RUEDA, 2008, p. 10, tradução nossa). De 

outro modo, Luis Alburquerque-García (2011, p.16-18), em seu artigo “El 

‘relato de viajes’: hitos y formas en la evolución del género”, escreve que os 



29 
 

relatos de viagem respondem a três características fundamentais: (1) são 

constituídos principalmente por relatos historiográficos, biografias, diários, 

memórias, entre outros, baseados em fatos, na realidade, nos testemunhos e 

naquilo que pode ser verificado; (2) há o predomínio da descrição sobre a 

narrativa; (3) o caráter testemunhal é importante, mas a objetividade prevalece 

sobre a subjetividade. Embora os relatos sejam predominantemente factuais, 

segundo Alburquerque-García (2011, p. 17), os seus componentes 

cronológicos e topográficos remetem a um tempo e a um espaço vividos pelo 

viajante, o que não exclui a sua condição de literários. (Campos, 2023, p.26) 

 

 

Sofía M. Carrizo Rueda diz que os relatos de viagem são um tipo de texto em que se 

registram os caminhos feitos por alguns territórios e Luís Alburquerque-Garcia aponta que esse 

tipo de narrativa apresenta três características: 1) registros factuais; 2) predomínio da descrição; 

3) testemunhal. Mas essas características não excluem esses textos da sua natureza literária. De 

acordo com esses estudiosos, a literatura de viagem seria como um gênero entre o relato real e 

a criação literária, pois, ao fazer um relato, é necessário escolher o que, como e com que 

palavras. 

Essa reflexão pode ser direcionada para pensar os livros de viagens de Cecília em que 

ela faz o seu relato do mundo exterior de uma forma mais lírica, poética, subjetiva. A poeta 

navega dentro do gênero de literatura de viagem, no entanto, transforma seu relato testemunhal 

em uma escrita poética, com imagens que traduzem seu universo interior. 

De acordo com Campos, Alburquerque-García também esclarece que nem toda 

literatura de viagem pode ser considerada um relato de viagem, pois, na literatura, há a 

possibilidade de incluir os contos e romances, em que a viagem é parte de uma história maior 

e, assim, não se encaixam no formato de relato de viagem. Pode-se a partir daí acrescentar 

que a poesia de Cecília dedicada às viagens também não se encaixa no relato de viagem. 

As mudanças e evolução das viagens na história da literatura fizeram com que muitas 

narrativas tivessem destaque, contribuindo para a transformação do gênero. De acordo com 

Cunha (2012): 

 
[...] Desde as viagens de aventura às viagens de índole espiritual, como as 

peregrinações, o conceito é semanticamente rico: procura da verdade, fuga de 

si mesmo, encontro com o outro, aceitação da morte. Já na Idade Média, a 

apetência por textos que ofereciam a possibilidade de contatar com outras 

culturas atesta o potencial de escritos que, radicados na realidade, não 

anulavam o exotismo [...] Nascida sob os auspícios da Expansão, a literatura 

de viagens encontra-se na transição de uma época obscurantista para uma era 

de desocultação do mundo e das mentalidades, com o espírito humano a ser 

desafiado pelas novas descobertas. Perante novas terras e povos até então 



30 
 

desconhecidos, o espírito de cruzada dos viajantes fê-los reconhecer nos novos 

territórios coordenadas bíblicas. Essas terras impunham, no entanto, um 

reordenamento cosmológico que não se compatibilizava com a cosmologia das 

Escrituras. Uma concepção diferente do universo estabelecia-se e com ela a 

exigência de novos instrumentos para o interpretar, isto é, um arcabouço 

intelectual apto a assimilar os dados novos. E as narrativas de viagem 

constituíam o suporte informativo desse novo mundo. [...] (Cunha, 2012, p. 

165). 

 

Nesse sentido, a literatura de viagem possui muitos significados, desde a descrição de 

uma exploração física até às viagens “espirituais”, por exemplo, a peregrinação que pode ser 

realizada por diferentes motivos. Essa literatura presencia a passagem para uma nova visão de 

mundo, visto que ocorreu uma transição desde a Idade Média até o período das grandes 

navegações, em que antes o foco era mais no religioso e, depois, foi sendo substituído quando 

surgiu a descoberta de novos territórios e culturas. Portanto, as narrativas de viagem se 

reestruturaram para conseguirem compreender, reinterpretar o mundo e transmitir as novas 

informações. 

Com isso, a literatura de viagem foi se renovando no séc. XX, refletindo as mudanças 

do mundo contemporâneo. Os textos de viagem passaram a explorar não apenas a identificação 

de novos povos e paisagens, mas tendendo-se para uma maior reflexão sobre o mundo e 

destacando o olhar particular e experiência do viajante escritor. 

De acordo com Cavalcanti (2014), “o tema da viagem encerra um caráter universal na 

literatura. Recebemos sua influência e absorvemos algumas de suas características desde o 

período da formação da Literatura Brasileira.” Prosseguindo, Cavalcanti afirma que a autora 

Maria Alzira Seixo agrupa os desdobramentos da poética da viagem em três zonas: 

 
[...] Maria Alzira Seixo os agrupa em três zonas, sendo que as duas primeiras 

delas muitas vezes se relacionam entre si, estabelecendo um intercâmbio entre 

o relato histórico e o relato literário e/ou vice-versa. A primeira diz respeito à 

viagem imaginária e “recobre mitos e textos lendários e alegóricos da 

Antiguidade e da Idade Média, assim como as utopias, e ainda todos os relatos 

de viagem da literatura mais recente sem referência do acontecimento 

circunstancial” (SEIXO, 1998, p. 17); a segunda refere-se à literatura de 

viagens, que se constitui “por textos diretamente provindos pelas viagens de 

relações comerciais e de descobrimentos, de exploração e de indagação 

científica, assim como pelas viagens de escritores que decidem exprimir por 

escrito as suas impressões referentes a percursos concretamente efetuados”; 

(SEIXO, 1998, p. 17) a terceira, enfim, diz respeito à viagem na literatura, que 

é “utilizada como ingrediente literário, em termos de motivo, de imagem, de 

intertexto, de organizações fabulativas, etc. e que está presente ao longo de toda 

a história da literatura, com particular acuidade para os séculos posteriores ao 

Romantismo”. (Seixo, 1998, p. 17 apud Cavalcanti, 2014, p.2) 



31 
 

 

 

Nesta citação, temos uma explicação sobre o que diz Maria Alzira Seixo (1998), que 

faz uma divisão da poética da viagem em três zonas: a primeira diz respeito à viagem imaginária; 

a segunda, à literatura de viagens; e a terceira, viagem na literatura, sendo que estas zonas se 

conectam de formas diferentes com o texto literário e com o histórico. Essa classificação revela 

como é abrangente esse tema da viagem dentro da produção literária e nos possibilita entender 

melhor as diferentes formas de deslocamento (seja real ou imaginário) que organizam obras de 

categorias diversas. 

Nesse sentido, podemos entender que a literatura de viagem escrita por Cecília se 

encaixa na última zona, pois a viagem surge como um motivo literário, podendo atuar como 

uma imagem para a escrita poética, construindo seus sentidos, valorizando a imaginação e a 

subjetividade nos relatos da experiência de viagem. 



32 
 

 

 

 

CAPÍTULO 2 – CECÍLIA MEIRELES E A ÍNDIA 

 

 

[...] A noite clareia, o sol levanta-se no Oriente, 

cantam os pássaros, a brisa matinal traz um 

bulício de vida nova. 
Tocada pelos raios de ouro do teu amor, 

a Índia desperta e inclina a cabeça a teus pés: 

A Ti, ó Rei dos reis, 

a Ti, ó Dispensador do destino da Índia, 

Vitória, Vitória, Vitória!” 

(Hino da Índia, de Rabindranath Tagore, traduzido por 

Cecília Meireles) 

 

2.1 “Por muitos motivos se pode vir à Índia. Eu venho por Gandhi, o Mahatma.2” 

 

 

Para Dilip Loundo (2003), pesquisador que escreveu importantes estudos sobre Cecília 

Meireles e traduziu poemas dela para o inglês, se quisermos entender melhor a obra geral de 

Cecília, é preciso que se leia o que ela escreveu sobre a Índia e inspirada por esse lugar: suas 

crônicas de viagem e, principalmente, aquelas sobre a Índia podem nos dar uma ideia sobre o 

pensamento e ponto de vista de Cecília sobre Oriente e Ocidente. Sobre as crônicas dedicadas à 

Índia, há um importante trabalho de Cássia Ducati (2002) em que afirma existir uma “forma 

ceciliana de olhar o mundo” e que, Cecília em suas crônicas, parte do simples para uma reflexão 

maior de caráter universal (p.61): 

 
Mitos e lendas são variações de verdades e mistérios condicionados na alma 

popular e transmitidos oralmente. Na Índia, as manifestações da vida cotidiana 

são reflexos da vida eterna, como contam suas lendas e seu povo. Homens e 

deuses confundem-se, a natureza divina e o maravilhoso evidenciam-se em 

cada pequena ou grande coisa do dia-a-dia desse país. Sendo assim, suas 

histórias, lendas e mitos são ricos em símbolos e beleza, constituindo um 

folclore mágico e surpreendente. Esse folclore que se evidencia nas crônicas 

de Cecília Meireles, surge das vozes e da contemplação do povo, inspiradas 

pela visão inesquecível do rosto de um ancião, dos pés de um bailarino de rua, 

dos bordadores, das crianças que pedem dinheiro pelas ruas, dos mortos em 

suas piras. Essas vozes destacam todo o folclore que está vivo pelas ruas da 

Índia, assim como toda uma tradição de histórias de grande beleza espiritual. 

(Ducatti, 2002, p. 101). 

 

 

2 Crônica “Pelo Mahatma” (Meireles, 2016, p.155) 



33 
 

 

 

Ducatti afirma que, em suas crônicas sobre a Índia, a escrita de Cecília transmite a 

imagem de uma Índia milenar ao lado do dia a dia contemporâneo de suas ruas, demonstrando 

seu conhecimento e interesse por essa cultura. Em muitas crônicas, a autora compartilha muitas 

histórias que escutou, da origem dos lugares históricos sagrados, bem como as lendas, mitologia 

e folclore. Além disso, outra pesquisadora que escreveu sobre Cecília, Ana Maria Lisboa de 

Mello, destaca que, entre todas as viagens, foi a viagem à Índia a que mais impactou Cecília. 

Podemos confirmar essa observação nos muitos poemas, crônicas e divulgação de escritores 

indianos que Cecília realizou. Ela não apenas divulgou e dedicou poemas a esses escritores, a 

exemplo o poeta e filósofo Rabindranath Tagore, traduzindo várias de suas obras (Mello, 2023, 

p.187), mas também se identificou com outras importantes figuras indianas, como Gandhi, 

destinando-lhes poemas e crônicas. Segundo Alfredo Bosi (2003, p.13), “são conhecidas as 

afinidades espirituais que uniam a poetisa ao país de Gautama, de Gandhi, de Tagore. Afinidades 

que lhe ditaram poemas consagrados a cada uma dessas figuras exemplares da mística e da 

poesia hindu.” 

Muitas vezes, Cecília fazia uma comparação entre o Brasil e a Índia, fazendo reflexões 

sobre algumas relações ou semelhanças. Nesse sentido, destacamos o trabalho de Ana Amélia 

Neubern, que realizou pesquisas sobre a relação de Cecília com a Índia e afirma que a singular 

obra da poeta Romanceiro da Inconfidência foi escrita inspirada nos grandes acontecimentos 

que ocorreram na Índia na época, 

 
A confirmação de que o período de pesquisa do Romanceiro da Inconfidência 

aconteceu durante o ano de 1948 é valiosa, pois esse é, justamente, o ano de 

morte de Mahatma Gandhi, de quem Cecília acompanhou a trajetória e a quem 

dedicou, na ocasião de sua morte, uma impactante elegia. Em agosto de 1947, 

a Índia havia conquistado sua “tardia aurora” (MEIRELES, [entre 1949 e 

1952]) e, no início de 1949, morre Sarojini Naidu. São muitos eventos 

marcantes na história daquele país, que foram acompanhados por Cecília com 

a proximidade que lhe era possível. (...) a proximidade de Cecília com o 

processo emancipatório da Índia foi um componente importante na elaboração 

do Romanceiro da Inconfidência, que trata do – longo – processo brasileiro de 

emancipação e resulta em uma obra fundamental das nossas letras que, como 

Cecília diz, parece criar um novo gênero literário. (Reis, 2022, p. 163). 

 

 

Para Reis, Cecília via o sentido de liberdade não apenas local, mas de forma universal, 

relacionando a Inconfidência à “tardia aurora” da Índia. Assim, Gandhi e Naidu na Índia foram 

inspiração para Romanceiro da Inconfidência, estabelecendo um diálogo entre as lutas dos 

povos contra o colonialismo no Brasil e na Índia. Portanto, pode-se confirmar a importância 



34 
 

dessa obra na história do Brasil pelo olhar de Cecília sobre a Inconfidência Mineira e, ao mesmo 

tempo, buscar conhecer os acontecimentos paralelos na Índia que serviram de base para a 

descrição desse fato histórico nacional. 

Cecília Meireles visitou a Índia apenas uma vez em sua vida. Ela foi convidada pelo 

Primeiro-Ministro Nehru para participar de um Congresso Internacional sobre Gandhi, em 1932. 

O nome do seminário foi “Seminar on the Contribution of Gandhian Outlook and Techniques” 

(Reis, 2019, p.33). A poeta tornou-se conhecida na Índia por meio do poema “Elegia sobre a 

morte de Gandhi”, escrito após o assassinato do grande líder, em 30 de janeiro de 1948. 

Traduzido para o inglês e veiculado no periódico United Asia, o poema comoveu profundamente 

os indianos enlutados. Foi essa significativa repercussão que impulsionou o convite para viajar 

àquele país. Compartilharemos aqui o poema de forma integral: 

 
Elegia sobre a morte de Gandhi 

Aqui se detêm as sereias azuis e os cavalos de asas. 

Aqui renuncio às flores alegres do meu íntimo sonho. 

Eis os jornais desdobrados ao vento em cada esquina: 

“Assassinado quando abençoava o povo”. 

 

Na vasta noite, ouvi um pio triste, uma dolorida voz de pássaro. 

E, acordando, procurava um lugar longe e ininteligível. 

Eras tu, então, que suspiravas, débil, no pequeno sangue final? 

Eram teus ossos longínquos, atravessados pela morte, 

ressoando como bambus delicados ao inclinar-se do dia? 
Les hommes sont des brutes, madame. 

 

Ó dias da Resistência, com as rocas fiando em cada casa... 
Ó Bandi Matarã, nos pequenos harmônios, entre sedas douradas... 

“Ó chá de Darjeeling, Senhora, tem um aroma de rosas brancas...” 

Ruas, ruas, ruas, sabeis quem foi morto além, do outro lado do mundo? 

Sombrios, intocáveis da terra inteira, - nem sabeis que devíeis chorar! 

 

“Vós, Tagore, cantais como os pássaros que de manhã recebe alimento, 

Mas há pássaros famintos, que não podem cantar.” 

E o vento da tarde abana os telegramas amargos. Os homens leem. 

Leem com os olhos das crianças soletrando fábulas. E caminham. 

E caminhamos! E o mais cego de todos leva um espinho entre a 

[alma e o olhar. 

São também cinco horas. E estou vendo teu nome entre mil xícaras. 

Na curta fumaça do chá que ninguém bebe. 
“Que queria este homem?” “Por que veio ao mundo este homem?” 

- Eu não sou mais que a vasilha de barro amassada pelo Divino Oleiro. 

Quando não precisar mais de mim, deixar-me-á cair. 

Deixou-te cair. Bruscamente. Bruscamente. 

Ainda restava dentro um sorvo de sangue. 

Ainda não tinha secado teu coração, fantasma heroico, 



35 
 

pequena rosa desfolhada num lençol, entre palavras sacras. 

 

O vento da tarde vem e vai da Índia ao Brasil, e não se cansa. 

Acima de tudo, meus irmãos, a Não Violência. 

Mas todos estão com os seus revólveres fumegantes no fundo dos bolsos. 

E tu eras, na verdade, o único sem revólveres, sem bolsos, sem mentira 

- desarmado até as veias, livre da véspera e do dia seguinte. 

Les hommes sont des brutes, madame. 

O vento leva a tua vida toda, e a melhor parte da minha. 

Sem bandeiras. Sem uniformes. Só alma, no meio de um mundo 

[desmoronado. 

Estão prosternadas as mulheres da Índia, como trouxas de soluços. 

Tua fogueira está ardendo. O Ganges te levará para longe, 

punhado de cinza que as águas beijarão infinitamente. 

Que o sol levantará das águas até as infinitas mãos de Deus. 

Les hommes sont des brutes, madame. 

Tu dirás a Deus, dos homens que encontraste? 

(Uma cabrinha te acordará terna saudade, talvez.) 

O vento sopra os telegramas; oscilam máscaras; os homens dançam. 

Eis que vai sendo carnaval aqui. (Por toda a parte.) 

As vozes da loucura e as da luxúria retesam arcos vigorosos. 
O uivo da multidão reboa pelos mil planos de cimento. 
Os santos morrem sem rumor, abençoando os seus matadores. 

A última voz de concórdia retorna ao silêncio do céu. 

 

Estão caindo as flores das minhas árvores. Vejo uma solidão abraçar-me. 

Chegam nuvens, nuvens, como apressados símbolos. 

O vento junta as nuvens, empurra tropas de elefantes. 

Voai, povos, socorrei o esquálido santo que vos amou! 

Descai pelos meus braços uma desistência de beleza e de heroísmo. 

Que correntes havia entre o teu coração e o meu, 
para que sofra meu sangue, sabendo o teu derramado? 

 

O vento leva os homens pelas ruas dos negócios, dos seus crimes. 

Leva as surpresas, as curiosidades, a indiferença, o riso. 
Empurra cada qual para sua morada, e continua a cavalgar. 
O vento vai levantar chamas rápidas, o vento vai levar cinzas leves. 

 

Depois, há de escurecer. Vai-se chorar muito. Vão ser choradas, enfim, 

as lágrimas que andavas contendo, detendo em diques de paz. 
Deus te dirá: “Os homens são uns brutos, meu filho. 
Basta de canseira. Vamos soltá-los para que voltem ao caos e o 

[oceano ferva. 

E partam, e regressem, e tornem a partir e a regressar. 

Vem ver destes meus palácios azuis a batalha feroz dos erros. 

É preciso voltar ao princípio. Eu também vou fechar os olhos. 

Por isso ordenei que te quebrassem com violência. 
Não há mais humanidade para ter-te ao seu serviço. 

Exala comigo o teu sopro. Até podermos outra vez abrir os olhos, 

quando os homens chamarem por nós”. 



36 
 

 

O vento está dispersando as falas de Deus entre as mil línguas do fogo. 

Entre as mil rosas de cinza dos teus velhos ossos, Mahatma. 

(Meireles, 2017, v.2, p. 606-609) 

 

Esse poema, escrito por Cecília após o assassinato de Gandhi, descreve de forma 

comovente a sua dor. Tal Elegia tocou o coração dos indianos, estabelecendo uma conexão ao 

se identificarem com o que ela dizia, com o seu luto. Gandhi em sua vida trabalhou pela paz e 

pela independência da Índia e sua filosofia era a não-violência. 

Os primeiros versos da "Elegia sobre a morte de Gandhi” destacam a notícia do 

assassinato de Gandhi, como se estivéssemos lendo um jornal, evidenciando o paradoxo que 

vitima o líder justamente no ato de abençoar o povo: 

 
Assassinado quando abençoava o povo. 

 

 

E, em contraste a essa violência, há imagens que remetem a um sonho, “Aqui se detêm 

as sereias azuis e os cavalos de asas”, elementos etéreos de um universo de fantasia e paz. A 

colisão entre o realismo chocante do evento e a delicadeza dessas visões idealizadas provocam 

um impacto profundo no eu-lírico que revela a renúncia de seu sonho: 

 

Aqui renuncio às flores alegres do meu íntimo sonho 

 

 

Essa abdicação sugere a perda de uma inocência ou de uma utopia interior, um 

reconhecimento de que, diante de tal barbárie, a plenitude de um sonho já não mais floresce 

intocada. Assim, percebe-se a ligação da poeta ao líder indiano e o que ele significava para ela. 

As flores estão também em outro verso quando ela diz que a perda de Gandhi a fez ficar 

só: “Estão caindo as flores das minhas árvores. Vejo uma solidão abraçar-me”. 

Quando Cecília participou do Congresso sobre Gandhi na Índia juntamente com outros 

convidados representantes de vários países do mundo, eles foram visitar o lugar em que o corpo 

de Gandhi foi cremado e a autora compartilha a dor silenciosa e coletiva que todos sentiam: 

 

 
Fomos colocar uma coroa de flores no lugar em que foi cremado o corpo de 

Gandhi. A paisagem é tão bela que se tem vontade de ficar ali para sempre, 

sem nenhuma dependência do mundo, pensando: sentindo elevar-se, deste 

efêmero corpo que nos conduz, esta espécie de chama em que nos 



37 
 

reconhecemos. (Esta espécie de chama que a todo instante múltiplos ventos 

dispersam, force, abafam!) 

Caminhávamos todos juntos, sem falar. [...] Vínhamos de lugares tão 

diferentes! – da Inglaterra e do Japão, da França e dos Estados Unidos, da Itália 

e do Irã, do Egito e do Brasil... E, com os discípulos e amigos de Gandhi, 

tirávamos os sapatos para nos aproximar respeitosamente daquele venerável 

sítio onde o fogo consumira seus ossos, e onde mãos devotas estão 

perpetuamente desenhando, com brilhantes corolas, na borda da pedra, o nome 

de Deus, com que se encerrou a sua vida. Deus, Deus, sempre Deus. (Meireles, 

2016, p.167) 

 

 

A seguir, no poema, a poeta usa imagens para representar a fragilidade do corpo de 

Gandhi, porém tem a firmeza de um bambu: 

 
Eram teus ossos longínquos, atravessados pela morte, ressoando 

como bambus delicados ao inclinar-se do dia? 

 

A notícia percorria o mundo todo e percebe-se nos versos da segunda estrofe do poema 

que o eu lírico parece querer saber se todos já sabiam da tragédia ao “ouvir um pio triste, uma 

dolorida voz de pássaro” na vasta noite. A estrofe termina com um refrão em francês (que se 

repete ao longo do poema) reafirmando e refletindo sobre a crueldade dos homens: 

 
Les hommes sont des brutes, madame. 

 

 

Com esta frase, Cecília revela sua tristeza e desencanto com os homens, além da dor 

sentida por essa grande perda. 

Gandhi não apenas falava ou pregava, ele vivia tudo que acreditava e ensinava. Essa 

forma de agir de acordo com seus princípios foi destacada por um dos palestrantes durante o 

Congresso mencionado anteriormente: 

O vice-presidente Radhakrishnan, partindo do discurso do professor Tsurumi, 

analisava a posição de Gandhi, em relação à Índia e ao mundo. Mostrava a 

distância que existe, geralmente, entre o que dizemos e o que somos: os hindus 

falam de intrepidez e amor; os budistas, de sabedoria e amor ou compaixão; os 

cristãos, de verdade e liberdade; os muçulmanos, de um só Deus e uma só 

família terrena, – mas o que distingue uma natureza como a de Gandhi – 

acentuava – é a seriedade de viver esses princípios. “Nós falamos deles. 

Conhecemo-los. Mas as nossas obras não correspondem a esse conhecimento.” 

Para Gandhi, Deus era a Verdade que se pode atingir por uma busca incessante. 

Quando tinha alguma coisa a resolver, pensava, interrogava- o, jejuava, rezava, 

e só então se decidia. (Meireles, 2016, p. 191) 



38 
 

A luta pela independência, pela Índia, é lembrada nos próximos versos, trazendo o 

movimento da Resistência não violenta que Gandhi liderou, tecendo o próprio tecido de suas 

roupas: 

Ó dias da Resistência, com as rocas fiando em cada casa... 

 

 

A seguir, há vários termos que remetem à cultura da Índia: Bandi Matarã, harmônios, 

chá de Darjeeling e até a menção ao poeta Rabindranath Tagore (mencionado no presente 

trabalho), reforçando a identidade da nação de Gandhi. 

Por outro lado, há a interrogação se o mundo sabe quem foi morto: 

 

 
Ruas, ruas, ruas, sabeis quem foi morto além, do outro lado do mundo? 

Sombrios, intocáveis da terra inteira, - nem sabeis que devíeis chorar! 

 

Cecília destaca a sua admiração pela ética e postura de Gandhi perante o mundo 

violento: 

E tu eras, na verdade, o único sem revólveres, sem bolsos, sem mentira 

 

 

Há versos que remetem à uma imagem bíblica, 

- Eu não sou mais que a vasilha de barro amassada pelo Divino Oleiro. Quando 

não precisar mais de mim, deixar-me-á cair. 

 

A poeta aqui nos traz Gandhi como se fosse um instrumento nas mãos de Deus, sendo 

guiado pela condução divina. 

A violência de sua morte é contrastada com a imagem de que sua missão estava cumprida: 

 

 
Deixou-te cair. Bruscamente. Bruscamente 

 

 

Em certo momento no poema, Cecília revela a percepção sobre o fato de que a filosofia 

de vida de Gandhi chamou a atenção do mundo e também do Brasil: 

 
O vento da tarde vem e vai da Índia ao Brasil, e não se cansa. Acima de 

tudo, meus irmãos, a Não Violência... 

 

Essa “Não-Violência” pregada por Gandhi, muitas vezes não era totalmente 

compreendida e essa falta de entendimento é descrita no final do poema quando o eu lírico 

afirma: 

Deus te dirá: “Os homens são uns brutos, meu filho. 



39 
 

[...] Não há mais humanidade para ter-te ao seu serviço. 

Exala comigo o teu sopro. Até podermos outra vez abrir os olhos, quando 

os homens chamarem por nós. 

 

Em outras palavras, quando os homens entenderem a mensagem que Gandhi queria 

passar, ele estará presente no mundo. E, realmente, ainda está presente no mundo 

contemporâneo, pois, mesmo passado muitos anos, a sua mensagem é viva e forte, sua vida é 

estudada e é modelo de inspiração para uma sociedade e por líderes que buscam ações que 

levam à paz. 

A identificação e admiração de Cecília por Gandhi, mesmo estando em mundos tão 

distantes e a dor que a poeta estava sentindo está também expresso nestes belos e sensíveis 

versos: 

Que correntes havia entre o teu coração e o meu, 

para que sofra meu sangue, sabendo o teu derramado? 

 

A ligação que havia entre o coração de Gandhi e Cecília também representa o vínculo 

que o líder indiano tinha com todos que seguiam seus valores e enxergavam a grandeza de seu 

legado, além do imenso vazio que iria ficar com a sua perda naquele momento. 

Essa forma de Gandhi viver, de acordo com seus valores e compartilhando não só com 

a Índia, mas com o mundo todo, fez com que Cecília o chamasse de “o único herói da paz, neste 

século” (Meireles, p.210). 

Nessa viagem de Cecília à Índia, de acordo com Romano (2012), além de participar 

do Congresso, o seu objetivo não era escrever um estudo sociológico ou cultural, mas 

transformar essas experiências em poesia e prosa, renovando sua escrita literária (Romano, p.15, 

2012). A poeta realizou o desejo de menina: 

 
(...) a cronista se contempla ao realizar o desejo de menina de conhecer a Índia, 

país pelo qual revela admiração desde os seus primeiros livros, além da 

influência de Tagore e dos livros sagrados do hinduísmo, como admite Dilip 

Loundo (2007, 131), ao afirmar que “o lirismo filosófico de Cecília Meireles 

constitui uma expressão das mais significativas de uma presença orgânica – e 

por que não dizer antropofágica? – do pensamento indiano na América Latina.” 

Assim, a menina parece ser a variante indiana dentro da multiplicidade do ser 

da poeta, que dá mostras de sentir-se um pouco descolorida e muito 

embevecida diante de tão rico cenário a oferecer-se às suas experiências dos 

sentidos. (Romano, 2012, p.24). 



40 
 

A comunicação feita por Cecília no Congresso Internacional sobre Gandhi, foi 

publicada em Gandhian out-look and tecniques, edição do Ministério da Educação, em Nova 

Delhi. Na mesma ocasião, recebe das mãos do presidente da Índia o título de Doutor Honoris 

Causa pela Universidade de Delhi. Enquanto viaja, escreve poemas que fariam parte da obra 

Poemas escritos na Índia, que foi publicada em 1961, pela Livraria São José, no Rio de Janeiro 

(Oliveira, 2001). 

Cecília Meireles apaixonou-se pela Índia e sua cultura quando ainda era adolescente e 

essa paixão pelo Oriente influenciou toda a sua vida e permeia parte de sua obra. Através de 

histórias ouvidas na infância e leituras feitas durante a adolescência de obras que fazem parte 

da cultura da Índia, Cecília conseguiu transformar em poesia toda a sua afinidade, conhecimento 

e amor por esse país. A ressonância do aspecto indiano na obra de Cecília como um todo é um 

fato real, mas ainda existem poucas pesquisas sobre o assunto. 

Importante pesquisador sobre a relação de Cecília Meireles com a Índia, o professor 

Dilip Loundo, organizou juntamente com a Embaixada do Brasil na Índia, em homenagem ao 

centenário de Cecília, a obra “Travelling and Meditating: Poems written in India and other 

poems” (2003) que possui riquíssimas informações sobre a relação entre Cecília e a Índia. 

Loundo fez um grande estudo e pesquisa por tudo que encontrou de registro sobre o tema, 

reconhecendo que, para Cecília, “[...] a viagem à Índia foi marcada por uma atmosfera de 

revisita, de retorno, de reconhecimento dos conteúdos de sua imaginação criteriosa” (2003). 

Podemos entender com essa descrição que Cecília, ao viajar para a Índia pela primeira vez, 

conseguiu se reencontrar, pois tudo o que viu e colocou em seus poemas dedicados à Índia, está 

repleto de afinidade espiritual e literária, além de conhecimento sobre o “espírito indiano”. Esse 

é um fator fundamental e que se destaca no presente trabalho: o cruzamento entre a experiência 

literária e a experiência de vida. 

Nos estudos e pesquisas de Loundo, destaca-se a profunda importância que o grande 

poeta indiano Rabindranath Tagore3 teve para Cecília Meireles. A poeta, que o conhecia muito 

antes de sua viagem à Índia, demonstrou sua admiração e proximidade por meio de inúmeras 

atividades a ele direcionadas: além de ter traduzido várias de suas obras, dedicou-lhe seis 

poemas, escreveu muitas crônicas e artigos a seu respeito, foi responsável pela celebração do 

 

3 “[...] Rabindranath Tagore é conhecido no estrangeiro principalmente como Poeta. O prêmio Nobel de 1913 e as 

numerosas traduções de sua obra em vários idiomas ocidentais concorreram para fazê-lo admirado por toda parte. 

Pouco tempo depois, Gandhi observaria que “o poeta da Índia” estava a ponto de se tornar “o poeta do mundo”. 

E na verdade, se recordarmos os poetas da Europa que se comoveram com sua pessoa e com seus poemas, sentimos 

que ele foi o grande intérprete de sua terra, naquele momento, e do que ela possui de mais alto e puro, em força 

delicada, poder espiritual, serenidade e inspiração.” (Meireles, 2008, p.163). 



41 
 

centenário de Tagore em 1962 e, ainda, escreveu (em inglês) “Rabindranath Tagore and the 

East-West Unity”. A Sahitya Akademi de Nova Delhi incluiu um capítulo escrito por Cecília no 

livro R. Tagore-A Centenary Volume, sob o título de “Tagore and Brazil”. A poeta também 

traduziu poemas de Tagore para a obra Poems from Puravi, um título ainda raro no Brasil:. 

Outro fato de grande relevância quanto à dedicação da autora à obra de Tagore é que, após a 

independência da Índia, Cecília traduziu para inglês um poema de Tagore, o qual foi adotado 

como Hino oficial da Índia em 1950 –“Jana Gana Mana” (“O Espírito de todo o povo”). José 

Paz Rodrigues, dedicado pesquisador tagoreano, escreve sobre essa tradução no artigo dedicado 

à autora: “Cecília Meireles, a mais importante tagoreana do Brasil” e uma “das tagoreanas mais 

importantes do mundo”. Paz afirma sobre Cecília: 

 
[...] uma grande poeta da nossa língua internacional, cuja família procedia dos 

Açores e os seus antepassados da Galiza, Cecília Meireles, que também 

admirou Tagore e lhe dedicou numerosos depoimentos e poemas e traduziu 

vários dos seus livros para a nossa língua e depoimentos em vários jornais. Eu 

considero-a como a maior tagoreana desse grande país que é o Brasil, e 

também uma das tagoreanas mais importantes do mundo, tema sobre o qual 

não tenho qualquer dúvida. (Paz, 2019, n.p). 

 

 

Cecília aproximou-se também da poeta indiana Sarojini Naidu4. Conhecida como “o 

rouxinol da Índia”(apelido dado por Gandhi após ler seus poemas), atuou como grande ativista 

política sendo a primeira mulher que se tornou presidente do Congresso Nacional Indiano e 

primeira governadora de Uttar Pradesh. Atuou também no Movimento de Independência da 

Índia do domínio britânico. Cecília escreveu a conferência “Sarojini Naidu: o rouxinol da Índia”, 

que foi apresentada na cidade do Rio de Janeiro, a convite da embaixada da Índia e, além disso, 

traduziu muitos poemas da autora. 

Podemos perceber mais claramente a profundidade deste reencontro de Cecília com a 

Índia e o que ela já carregava em seu interior, ao ler as suas palavras em uma entrevista dada ao 

jornalista Pedro Bloch alguns meses antes de morrer: 

 

 
Na Índia, foi onde me senti mais dentro do meu mundo interior. As canções 

de Tagore, que tanta gente canta como folclore, tudo na Índia me dá uma 

sensação de levitar. Note que não visitei, ali, nem templos nem faquires. 

Não é o exótico. É o espírito, compreende? (Meireles, 1964). 
 

 

 

4 “Cecília Meireles e Sarojini Naidu: rouxinóis do Brasil e da Índia”. (Reis, 2022) 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Congresso_Nacional_Indiano
https://pt.wikipedia.org/wiki/Uttar_Pradesh
https://pt.wikipedia.org/wiki/Movimento_de_independ%C3%AAncia_da_%C3%8Dndia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Movimento_de_independ%C3%AAncia_da_%C3%8Dndia


42 
 

Esse interesse de Cecília por conhecer e entender mais a Índia se soma ao fato de que 

ela leu muita literatura produzida nesse país: literatura indiana, clássica, sagrada e épica, como: 

o Ramayana, Bhagavad Gita, Mahabharata, os Vedas 5e os Upanishads. Para esta pesquisa, 

tivemos contato com essa literatura clássica indiana para estudar um pouco sobre como Cecília 

abordou essa literatura em seus poemas e crônicas. 

Sobre o interesse e estudo de Cecília pela literatura indiana, Loundo (2007) afirma que, 

ao contemplar os destinos dos personagens que estão nas sagas épicas e filosóficas literárias, 

bem como dos personagens da realidade contemporânea como Gandhi e Tagore, a autora teve 

indicações e correção de sua própria resolução filosófica. Podemos entender como Cecília foi 

construindo uma base de cultura indiana que correspondia aos anseios mais profundos de sua 

alma e que ela reconheceu ao visitar a Índia6. A poeta ministrou, em 1957, um curso de 

Literatura Oriental Dramática7. 

A Índia que a autora apresenta não é feita de curiosidade ou exotismo, mas do 

“aprofundamento do eu” por meio do desapego desse “eu” (Gouveia, 2007). Este lugar oferece 

a oportunidade de promover uma viagem ao centro de seu interior. Sobre desapegar-se e 

encontrar-se, Ianni, afirma: 

 

 
[...] À medida que viaja, o viajante se desenraíza, solta, liberta. Pode lançar- se 

pelos caminhos e pela imaginação, atravessar fronteiras e dissolver barreiras, 

inventar diferenças e imaginar similaridades. A sua imaginação voa longe, 

defronta-se com o desconhecido, que pode ser exótico, surpreendente, 

maravilhoso, ou insólito, absurdo, terrificante. Tanto se perde como se 

encontra, ao mesmo tempo que se reafirma e modifica. No curso da viagem há 

sempre alguma transfiguração, de tal modo que aquele que parte não é nunca 

o mesmo que regressa. (Ianni, 2000, p.31) 

 

Dessa forma, percebe-se em muitos textos de viagem de Cecília, que ocorre essa 

“transfiguração” mencionada por Ianni e “de tal modo que aquele que parte não é nunca o 

mesmo que regressa”. Essa mudança não é motivo de apreensão para a poeta, pois seu coração 

 

5 Os Vedas são as escrituras sagradas do hinduísmo e são consideradas a mais antiga literatura de qualquer língua 

indo-europeia. 
6 Cecília também buscava as práticas de origem indiana e as incorporava em sua vida: “Cecília também foi adepta 

da meditação e controlava sua alimentação de acordo com práticas do yoga” (Marchioro, 2014, p. 23). 
7 A Cecília docente, por exemplo, a partir de 1935, lecionou Literatura Luso- Brasileira, Técnica e Crítica Literária, 

Literatura Comparada e Literatura Oriental, e, assim, demonstrou sua erudição sobre “o legado dos mitos, fábulas 

e lendas na origem das literaturas e seus reflexos nas culturas e na história das mentalidades assim como na 

formação de diferentes religiões” nas aulas do curso de Técnica e Crítica Literária, ministrado em 1937 na 

Universidade do Distrito Federal [...]Tendo na referência bibliográfica do curso obras como Mahabharata, Pauthier 

sobre Confúcio, Legge sobre os clássicos chineses, além de A energia espiritual, de Bérgson, e obras de Platão e 

Plotino. (Oliveira, 2016, p.155) 



43 
 

sempre se adapta de forma tranquila, como descrito nessa passagem da crônica “A casa e a 

estrela”: “[...] Para onde vou, que o dia se me afigura tão leve, e a paisagem mais bela nunca? 

Ao encontro de quem vou, para que meu coração se adapte a um novo ritmo, e o mundo, dentro 

de mim, seja, mais do que nunca, um forte contraste de amargura e alegria? [...]” (Meireles, 

2016, p. 170) 

Utilizando a linguagem poética para ilustrar esses momentos de mudanças e reencontros, 

especialmente em sua viagem à Índia, Cecília faz um imenso uso de figuras de linguagem 

inspiradas na cultura, no vocabulário, nas escrituras e na mitologia indiana e isto pode, às vezes, 

levar o leitor leigo com relação à Índia a ter um pouco de dificuldade nessa empreitada. Vale 

lembrar que Cecília Meireles admirava as línguas indianas e estudou sânscrito e híndi, além das 

línguas bengali e tamil. A poeta descreve um desses aprendizados (língua hindi) na crônica 

“Apontamentos”: 

 
Eu estava muito contente com as minhas duzentas palavras de “hindi’. Mas 

alguém me disse: “Não se canse tanto: daqui a pouco não lhe servem para nada! 

Agora está contando: “ek, do, tin, char, panch, chhe, sat...” – mas, quando 

chegar às regiões do “tâmil” terá de dizer: “onru, irandu, munru, nalu, aindu, 

aru, eru” – e, se alcançar as do malayalam, passará a: “onna, rantá, munná, 

natá, ancá, ará, erá..” E se toda linguagem fossem números cardinais” [...]. 

(Meireles, 2016, p.212). 

 

A passagem acima mostra o bom humor de Cecília em um aprendizado não tão simples, 

mas que para ela sempre era motivo para criar e sorrir. 

A aproximação de Cecília com a Índia e o impacto em sua obra e vida foi, também, 

tema de estudo de Antônio Carlos Secchin que dedicou um capítulo sobre o tema no qual destaca 

que, desde o primeiro livro de Cecília, havia um poema incluído com temática indiana: 

 

 
(...) O Oriente, todavia e, mais particularmente, a Índia ocupam um lugar 

central na geografia poética ceciliana, porque, para além de seu espaço 

físico, simbolizam sabedoria de vida e lição de cultura que se disseminam, 

mais ou menos explicitamente em quase todos os livros da autora. É 

oportuno recordar que já o segundo poema do seu primeiro livro (Espectros, 

de 1919), o soneto intitulado “Brâmane”, descreve, no epílogo, a figura de 

um hindu “Que contempla, extasiado, o firmamento”. E um dos últimos 

poemas de Cecília, escrito a menos de seis meses de sua morte, se chama 

“Breve elegia ao Pandit Nehru”. Nas duas extremidades da existência, a 

Índia. (Sechin, 2018, p.192). 

 

Podemos perceber nesta citação de Sechin, como a ligação de Cecília com a Índia se 

converte em fato poético e como afeta a linguagem na obra dela. Em algumas crônicas, Cecília 



44 
 

retrata sua insatisfação com esse mundo humano ocidental moderno e superficial, agitado e 

vazio, ao comparar com o que ela encontrou ao conhecer seus novos amigos indianos. O mundo 

passava por uma grande mudança8, no momento que ela escreveu boa parte de sua obra, por 

exemplo, foi uma época de transição entre o período de guerras da primeira metade do século 

XX e o período das revoluções comportamentais e tecnológicas da segunda metade. Nisso, 

podemos fazer a reflexão de que a transformação dos novos tempos, em que o mercado crescia 

e se massificava e que paralelamente os valores humanos pareciam que estavam sendo 

esquecidos, Cecília tentava por meio da literatura resgatar o ser humano com a beleza de sua 

arte e de seus poemas. 

Algo desconhecido de alguns de seus leitores é que Cecília, com apenas 24 anos, 

escreveu um poema com o título “Saraswati” (deusa hindu, protetora dos músicos, escritores, 

artesãos, pintores). Este poema apresenta grande riqueza de detalhes sobre a Índia, ainda que 

sua produção date de um momento anterior à viagem da poeta à Índia. Isso se deve ao fato de 

que Cecília sempre esteve atualizada sobre o universo indiano, mantendo-se informada tanto 

em relação à Índia “moderna”, submetida à máquina colonizadora britânica, e, claro, à sua 

tradição milenar: 

 
Sarasvati 

Ó Sarasvati! Ó toda branca! Ó toda pura! 

No meu sonho noturno, os teus gestos remotos 

Desdobram-se graves, lentos, leves, na altura 

Em sagradas cadências brancas, feitas de neves e íons... 

Há no meu coração, como na vina que trazes, 

Uma harmonia guardada, silenciosa, desconhecida, 

E sofro a dor de ter os lábios incapazes 

De espalhar, como um sol, a beleza na vida! 

A palavra perfeita, luz e sabedoria, 
Que tem a vastidão de infinitos espaços, 
Deixa-a descer, ó divina, sobre a minha noite sombria, 

No branco aroma de sândalo que unge os teus múltiplos braços! 

Deixa-a descer dos teus emblemas! Dessa alvura 
De jaspes e marfins que te envolve e coroa! 

Nos meus lábios, que são da cor de terra humilde e escura, 

Pousa o verbo que exorta e comove e converte e abençoa! 

Divina dona da eloquência! Ó toda pura! 
(Meireles, 2022, p.355) 

 

 

8
Também foi a época de importantes descobertas científicas como o DNA (1953). Época da corrida armamentista 

com a explosão, em 1952, da primeira bomba H. A década do início da era espacial. Um novo modo de vida baseado 

no consumo de bens de uso pessoal e doméstico difundiam-se pelo Ocidente, alavancados pela prosperidade 

econômica e crescente influência política e cultural dos EUA. Nessa época, teve início a chegada da televisão em 

Portugal e no Brasil. 



45 
 

 

 

Esse poema é de fundamental importância para se compreender a forte conexão de 

Cecília com a Índia, pois o fato de ela escrever aos 24 anos esses versos tão profundos dedicados 

à deusa Sarasvati, sem nunca ter viajado à Índia, revela como ela se interessava e estudava sobre 

a cultura indiana, absorvendo e sentindo também sua espiritualidade. Sobre a deusa Sarasvati e 

seu instrumento musical Vina, Corrêa (2022) explica: 

 

Sarasvati (sânscrito: सरस्वती, sarasvatī) é a deusa hindu da sabedoria, das artes e 

da música e a shákti, que significa ao mesmo tempo poder e esposa, de Brahmā, 

o criador do mundo. É a protetora dos artesãos, pintores, músicos, atores, 

escritores e artistas em geral. -Sarasvati/aprendizado. A palavra em sânscrito 

“Sara” significa “essência”, e a palavra “Swa” significa “ser”. Assim, Saraswati 

significa “a essência do ser”. -Vina é instrumento hindu de cordas dedilháveis, 

com predominância de uso melódico. (Corrêa, 2022, p. 355) 

 

 

Assim, percebe-se que a deusa da sabedoria, das artes e da música, é representada no 

poema com muitas palavras descrevendo sobre sua perfeição ao mesmo tempo em que o eu 

lírico se coloca em humildade perante tanta grandeza, como nos versos: “[...] E sofro a dor de 

ter os lábios incapazes/ De espalhar, como um sol, a beleza na vida!/ A palavra perfeita, luz e 

sabedoria,/ Que tem a vastidão de infinitos espaços [...]”. Destaca-se, além disso, uma reverência 

à deusa quando o eu lírico faz um pedido: “[...] Deixa-a descer, ó divina, sobre a minha noite 

sombria,/ No branco aroma de sândalo que unge os teus múltiplos braços! [...]”. Sarasvati é 

homenageada na Índia com mantras, cânticos, altares e procissões. Cecília menciona uma dessas 

homenagens em uma de suas crônicas, “Apontamentos”: “Procurei saber onde poderia ver a 

festa de hoje. Disseram-me que em Bengala. É onde melhor se festeja o Vasant Pantchami. Até 

fazem uma procissão, com a deusa do Saber, Sarasvati, que, por fim, é mergulhada no rio.” 

(Meireles, 2016, p. 213). 

Assim, durante uma viagem ou em seu retorno, Cecília compõe poemas e crônicas que 

não são uma mera descrição de seu percurso, pois ela revive e transita entre o real e o imaginário, 

transformando sua vivência em palavras para que o leitor possa “viajar” através dos olhos da 

poeta: “No retorno, a viagem se fixa em obra escrita, a partir da qual oferece ao outro o 

testemunho, sublimado, de sua maneira de vivenciar o mundo sensível por onde transitou” 

(Romano, 2014). Dessa forma, Cecília compartilha suas viagens com o leitor, revelando o que 

colheu em suas travessias, “a imagem da viagem”, em sua obra. 



46 
 

Enfim, a viagem é uma das imagens mais presentes e importantes na obra de Cecília 

Meireles e ela se transforma em poemas e crônicas, muitas vezes refletindo sobre o próprio ato 

de fazer poesia e também observando o mundo com olhar crítico. Esse aspecto do “ser poeta” é 

presente em Cecília com relação à imagem do “eu” enquanto poeta. Dessa forma, podemos 

perceber esse sentido da viagem como imagem poética no poema Discurso: 

 
Discurso 

E aqui estou, cantando. 

Um poeta é sempre irmão do vento e da água: 

deixa seu ritmo por onde passa. 

 

Venho de longe e vou para longe: 

mas procurei pelo chão os sinais do meu caminho 

e não vi nada, porque as ervas cresceram e as serpentes 

andaram. 

Também procurei no céu a indicação de uma trajetória, 

mas houve sempre muitas nuvens. 

E suicidaram-se os operários de Babel. 

Pois aqui estou, cantando. 

Se eu nem sei onde estou, 
como posso esperar que algum ouvido me escute? 

 

Ah! Se eu nem sei quem sou, 

como posso esperar que venha alguém gostar de mim? 

(Meireles, 2017, p. 273) 

 

 

Em “Discurso”, a poeta está refletindo sobre fazer poesia, levando-nos a pensar na 

própria Cecília e em sua metapoesia, “deixando seu ritmo por onde passa”. Por meio de imagens 

que evocam tanto a passagem do tempo quanto a vivência do instante presente, o eu lírico 

constrói uma trajetória que ultrapassa a simples busca por si mesmo. Nesse percurso, reafirma 

sua identidade por meio da imagem de poeta e “continua cantando”, mesmo sem encontrar todas 

as respostas que busca. 

Já no primeiro verso, a autora se coloca como poeta que se expressa pelo canto e revela 

que a poesia é um modo de sobreviver diante das muitas dúvidas que são expressas no poema: 

 
E aqui estou, cantando. 



47 
 

e o eu lírico expressa que “cantar” não é apenas escrever versos, mas uma maneira de 

ele se encontrar e reconhecer-se como poeta. O “cantar” aqui transcende a mera sonoridade – é 

a expressão da alma, a materialização da poesia, a afirmação de si no mundo. É a resposta do 

ser à própria existência. Apesar de tudo que está acontecendo em sua vida, ele continua 

cantando. 

A seguir, declara que, 

 
Um poeta é sempre irmão do vento e da água: deixa 

seu ritmo por onde passa. 

 

Nesses versos, temos a imagem do poeta como “irmão do vento e da água”, ou seja, 

irmão daquilo que flui e corre e não se fixa, mas deixa marcas, como a poesia. O vento e a água 

são elementos intangíveis, que não se prendem, mas que moldam a paisagem e deixam marcas 

indeléveis. O eu lírico não tem um lugar fixo, mas busca um caminho, parecendo conceber a 

poesia transitória e fluida, mas, ainda assim, capaz de deixar marcas. Tecendo uma analogia, o 

poeta não domina, mas flui, permeia e seu “ritmo” – sua arte, sua perspectiva, sua sensibilidade 

– é uma influência sutil em tudo que toca. É a impressão de uma essência, não de uma matéria. 

A poeta constrói, em seguida, uma imagem da busca por uma direção e um sentido em 

seu caminho: 

 
Venho de longe e vou para longe: 

mas procurei pelo chão os sinais do meu caminho 

e não vi nada, porque as ervas cresceram e as serpentes andaram. 

 

 

O eu-lírico expressa uma profunda sensação de desorientação: não consegue enxergar 

as marcas de seu caminho, pois o chão foi coberto pelas ervas. Assim, ele(a) demonstra não 

saber mais de onde veio e parece estar sem um rumo definido. Aprofundando, a poeta expressa 

a condição universal de nascer e morrer, de ser um viajante no tempo sem mapa claro. A busca 

de “sinais” no “chão” – um rastro, uma trilha, um sentido deixado pelas experiências passadas 

– revela-se vã. O tempo (as ervas que crescem) e talvez as adversidades e/ou as decepções (as 

serpentes que andaram) obliteraram qualquer marca. O passado não serve de guia nítido nem 

para o presente nem para o futuro. 

 
Também procurei no céu a indicação de uma trajetória, mas 

houve sempre muitas nuvens. 



48 
 

 

 

Também não consegue ver algum sinal no céu, uma vez que estava com nuvens. Não 

há clareza nem no céu, visto que as nuvens simbolizam incertezas, dúvidas, ou a impossibilidade 

de discernir um propósito maior. 

 
E suicidaram-se os operários de Babel. 

No verso acima, é mencionada uma história da Bíblia sobre a Torre de Babel – símbolo 

da ambição humana de alcançar o céu e da consequente confusão de línguas, remete a uma 

imagem de falha de comunicação ou ao fracasso dessa, à fragmentação do ideal, talvez até à 

perda da fé ou do propósito coletivo, quando tentava-se alcançar o divino e a compreensão por 

meio da linguagem. A ideia do suicídio desses operários intensifica o sentimento de desespero 

e a futilidade dos grandes empreendimentos humanos sem um sentido. 

Aqui, se repete o refrão: 

 

 
Pois aqui estou, cantando. 

 

 

O verso acima traz um poeta que continua cantando mesmo diante das inseguranças e 

problemas em seu caminho. É a forma de ele continuar sua busca na vida, escrevendo poesia e 

preservando sua essência em meio ao caos. Reitera o canto como ato de resiliência. 

No final do poema, surge dúvida e insegurança quanto à compreensão de si mesmo e 

a aceitação do outro: 

 
Se eu nem sei onde estou, 

como posso esperar que algum ouvido me escute? 

 

Ah! Se eu nem sei quem sou, 

como posso esperar que venha alguém gostar de mim? 

 

 

São perguntas que revelam a angústia do criador. Se o próprio poeta está desorientado 

em seu lugar no mundo ("onde estou") e em sua própria identidade ("quem sou"), como pode 

esperar que sua mensagem encontre ressonância, ou que sua essência seja amada? É a profunda 

solidão do artista que lança sua voz no vazio, sem garantia de que será compreendido ou sequer 

percebido. Esses versos sugerem uma solidão do poeta no mundo, uma reflexão sobre sua 



49 
 

existência e de seu papel no mundo e a tentativa de existir poeticamente, nos fazendo associar 

a própria Cecília à sua poesia. 

Sintetizando, "Discurso" é um poema sobre a condição humana, a busca incessante por 

um significado em um universo que muitas vezes parece indiferente. É sobre a efemeridade das 

marcas que deixamos e a constante névoa que obscurece nossos caminhos. Apesar de toda 

incerteza e desorientação, a poeta não se cala e persiste para se fazer ouvir, ao reafirmar "aqui 

estou, cantando". Este é o paradoxo fundamental: a arte, a expressão, a própria vida, persistem 

e se afirmam não apesar da dúvida, mas talvez através dela. É a coragem de ser, de criar, de 

buscar a conexão, mesmo quando o "onde" e o "quem" permanecem velados. 

 

2.2 Introdução ao livro 

 

A obra Poemas Escritos na Índia, publicada em 1961, é um livro de viagem no qual a 

autora compartilha os caminhos percorridos por meio de poemas. A conexão com o universo 

indiano fez com que a poeta, logo ao chegar à Índia, começasse a criar e escrever para essa obra 

que possui 59 poemas. Cada um deles expressa as impressões de Cecília durante sua viagem, 

expondo uma grande variedade de temas sobre a cultura, tradição, religiosidade, folclore, bem 

como sobre os aspectos sociais e locais de cada lugar visitado. 

Poemas escritos na Índia, é, de certa forma, uma fusão de uma viagem externa, de 

contato com o outro e uma interiorização pessoal, em que a poeta une experiência e meditação 

poética. Essa obra também pode ser vista como uma homenagem à Índia. Cecília por meio de 

sua escrita, criou uma obra singular e com características que tornam a obra única dentro do 

contexto da poesia brasileira. De acordo com a pesquisadora Gisele Oliveira (2016), 

 
O livro Poemas escritos na Índia se dá como um relato de viagem em poesia: 

um devaneio descritivo de lugares, objetos, pessoas contempladas 

plasticamente. Sinestesias e sobreposições cromáticas ensejam as experiências 

e sensações vivenciadas pelos caminhos percorridos. Os instantes são eleitos e 

erigidos em palavra poética, ou uma quase prosa lírica, criando uma miríade de 

impressões – luzes e sombras; sons e silêncios –, na qual as imagens se 

associam e se harmonizam resultando em uma sinfonia imagética indiana: 

gonzos, sinos, címbalos, tablas, harmônios, flautas, cítaras e vozes 

sussurradas... e quem passa sente o aroma do cardamomo, da canela, do cravo, 

do açafrão, da pimenta, do jasmim, dos incensos ardentes... e vê o azul safira, 

o vermelho encarnado, a alvura do branco, o amarelo sol, o verde esmeralda... 

“A casa cheirava a especiarias/ e o copeiro deslizava descalço,/ levitava em 

silêncio/ – anjo da aurora entre paredes brancas./ Crepitava na mesa a manga 

verde/ e a esbraseada pimenta” (Meireles, 2001, v. 2, p. 1014). (Oliveira, 2016) 



50 
 

 

 

Essa descrição expõe o percurso poético de Poemas Escritos na Índia, na qual Cecília 

Meireles transforma a experiência da viagem em um universo lírico, criando imagens que unem 

observação, encantamento e um mergulho em cada cidade que percorreu, transpondo para a 

escrita. Assim, criou os poemas dedicados a variados temas dessa cultura que finalmente pôde 

conhecer pessoalmente. 

É necessário destacar que Cecília traz também em vários de seus poemas dedicados à 

Índia, questões não tão comuns à compreensão dos ocidentais, pois ela se aprofundou no estudo 

da filosofia e espiritualidade indiana, por exemplo, a “unidade” entre todas as coisas, conceitos 

metafísicos nos quais a autora se inspirou possivelmente em fontes da filosofia e espiritualidade 

indiana. No entanto, Cecília transmite uma visão do sagrado que se diferencia de uma visão 

dogmática de religião, revelando outra forma de se vivenciar a espiritualidade e que é possível 

outro olhar sobre o relacionamento com a religião como transformação do ser. 

Os poemas dessa obra abordam os mais variados temas, a exemplo, as tradições 

milenares filosóficas/religiosas indianas; a ideia de eternidade (que faz parte da cultura indiana); 

além de trazer características que fazem parte do universo indiano como: instrumentos musicais, 

as roupas (saris e dhotis), rituais (os mais variados), a arquitetura de diferentes construções 

antigas e contemporâneas; crianças, idosos, santos, animais, entre outros temas. 

 

 

2.3 A mulher indiana em Poemas escritos na Índia 

 

Nesta seção, faremos uma breve apresentação sobre a mulher indiana que Cecília 

descreve em Poemas escritos na Índia. Nesses poemas, são revelados traços externos e, também, 

internos que a poeta foi percebendo em suas andanças pela Índia. Como mulher, Cecília, em 

certos momentos, deixa transparecer em seus versos certa identificação com algumas indianas 

que encontrou, parecendo refletir ela própria. Dentre alguns aspectos, nesses poemas dedicados 

à mulher indiana, um deles é a descrição detalhada dos vários adereços e “enfeites” que ela usa, 

como tornozeleiras, brincos no nariz, pulseiras, enfeites de flores nos cabelos – descrição feita 

também em algumas de suas crônicas dedicada à Índia: 

 
[...] Nos jardins é que passeiam as belas moças que descem dos carrinhos 

puxados pelos indescritíveis cavalos de Delhi. Passeiam todas enfeitadas de 

flores – nos cabelos, nos pulsos, no pescoço, com as longas tranças pelas 

costas, e os véus úmidos de brisa. Algumas vão descalças, com argolas de praia 

nos tornozelos; outras usam umas sandálias de bico recurvo, muito 



51 
 

flexíveis, de fina pelica; outras, sandálias completamente cobertas de bordados 

em ponto de cadeia... [...] (Meireles, 2016, p. 58) 

 

 

Essas mulheres “todas enfeitadas” parecem despertar a admiração de Cecília. A poeta 

chama a atenção para o fato de que, independentemente da classe social, até mesmo as mais 

humildes se enfeitam com todos os adereços descritos nessa crônica. 

 
É um discípulo de Gandhi que caminha a pé por essas aldeias que se sucedem, 

com suas cabanas cobertas de palha, com seus poços, com seus carros puxados 

por bois ou por búfalos, e onde as mulheres caminham majestosas, por mais 

pobres que sejam, envoltas em seus sáris cor de safira ou de escarlata, com as 

jarras douradas à cabeça, como coroas luminosas. 

(Meireles, 2016, p.248) 

 

 

Os enfeites dessas mulheres que “caminham majestosas” possuem vários significados 

na Índia, entre eles: sociais, religiosos, espirituais, por tradição, para proteção, para ter sorte, 

representando casamento, maternidade, para celebrar fases e momentos especiais, entre outros. 

Estão bem representados nesta outra crônica da autora: 

 
[...] E aparecem as mulheres com seus sáris tão elegantes, e que sugerem tantas 

coisas, num simples encontro de cores. O ar trágico de um sári preto com barras 

vermelhas, e a sensação lunar dos sáris brancos, levemente adornados de azul 

e prata! A mulher-flor que passa envolta em sedas róseas e verdes, e a mulher-

crepúsculo, com seus véus amarelos e roxos... 

Longas tranças negras; braços cobertos de pulseiras; brincos; enfeites no nariz; 

manilhas nos tornozelos; pés descalços, com a sola pintada de encarnado; 

sandálias de mil feitios, com tiras douradas, rosetas, fivelas... E as pregas e o 

arregaçamento dos sáris de algodão, de seda, de gaze, com barras bordadas, 

com barras de ouro e prata, lisos, estampados, flácidos, hirtos, conforme sejam 

do estilo de Bombaim, de Bangalore, de Benares...[...] (Meireles, 2016, p.158) 

 

A descrição vívida de Cecília Meireles não só ilustra a grandiosidade estética dos 

adereços, mas revela como cada um deles materializa os complexos significados sociais, 

religiosos e simbólicos inerentes à cultura indiana. 

No poema “Ventania”, mergulhamos em detalhes que não apenas descrevem um 

fenômeno natural, mas o eleva a uma entidade viva, um mensageiro de memórias e um espelho 

da própria voz poética. Embora o poema não declare abertamente, o vento conta sobre a mulher 

indiana de modo indireto, fazendo uma referência poética e cultural. 



52 
 

Ventania 

 

Aqui a ventania não dorme, 

com suas mãos crepitantes, 

seus guizos, 
seus adereços de campainhas eólias. 

Dia e noite vagueia pelos parques e pelas ruas, 

a ventania. 

[...] 

 

A ventania aqui não se cala. 

Mais do que a voz das aves e das águas, 

é a sua que se eleva, 

rumorejante, 

sussurrante, 

crepitante, 

queixosa, 

risonha, 

desmesurada. 

Que diz às nuvens? 

Fala da seda que viu nos teares, harpa luminosa? 

Que conta aos jardins? 

As flores de ouro e prata e pedra e marfim que encontrou de passagem? 

Que conta à noite? 

As pequenas estrelas na testa das mulheres 

e as negras luas de seus plácidos olhos? 

Oh, a ventania! 

[...] 

(Meireles, 2014, p.111) 

Logo no início, Cecília Meireles apresenta no poema uma “ventania que não dorme” 

que personifica a força da natureza, conferindo-lhe características humanas e uma existência 

incessante. As expressões "mãos crepitantes", "guizos" e "adereços de campainhas eólias" 

transformam o vento em um ser quase tangível, dotado de elementos sensoriais que nos 

remetem a um espírito brincalhão, mas também misterioso. Ele "vagueia pelos parques e pelas 

ruas", sem descanso, uma entidade onipresente que tece a paisagem sonora e tátil de um lugar. 

Na segunda estrofe transcrita, Cecília nos impressiona elevando a voz da ventania 

acima de todas as outras por meio de uma escolha significativa de adjetivos que são comumente 

associados às características das mulheres. A ventania, que "não se cala" e "eleva sua voz" acima 

das demais, pode simbolizar a presença constante e a resiliência das mulheres indianas, cuja 

influência, embora sutil, é perene e fundamental na tapeçaria cultural e familiar. Ela é 

"rumorejante" na energia vibrante de suas vidas, seja no burburinho dos mercados, nos cantos 

dos templos ou na dinâmica dos lares. Ao mesmo tempo, é "sussurrante" na transmissão 



53 
 

silenciosa de saberes ancestrais, nas histórias contadas em voz baixa e na profunda 

espiritualidade que nutrem. 

O aspecto "crepitante" remete à força vital, ao fogo sagrado de sua devoção e à paixão 

inerente às suas expressões culturais, como a dança e os rituais. A dimensão "queixosa" pode 

aludir às lutas e desafios enfrentados, às dores e aspirações que, embora nem sempre 

verbalizadas abertamente, ressoam em suas vidas. Por fim, a face "risonha" celebra a alegria, a 

graça e a beleza que irradiam, seja nos sorrisos ou no esplendor de seus trajes e adornos. E, de 

forma mais abrangente, o ser "desmesurada" encapsula a profundidade de seu espírito, a riqueza 

de sua cultura e a força interior que transcende as aparências. 

Assim, a ventania de Cecília Meireles se torna uma metáfora poética da complexidade 

e da beleza multifacetada das mulheres indianas, com sua presença marcante, sua voz que 

expressa tanto a alegria quanto o lamento, e sua essência que é vasta e insondável. 

Na terceira estrofe transcrita do poema Ventania, por meio de perguntas retóricas, 

Cecília convida o leitor a imaginar os mundos que o vento testemunhou. Para as nuvens, ele fala 

da delicadeza e do brilho da "seda que viu nos teares", talvez de trabalho das culturas orientais, 

com a imagem da "harpa luminosa" evocando a arte e a luz. Para os jardins, ele narra a opulência 

e a diversidade de "flores de ouro e prata e pedra e marfim", cores e materiais que transcendem 

a botânica comum, sugerindo um universo de joias e riquezas naturais e artificiais. Para a noite, 

o vento compartilha segredos da intimidade humana, descrevendo a beleza sutil das "pequenas 

estrelas na testa das mulheres". A poeta, aqui faz menção ao Bindi, usado na testa entre os olhos 

das indianas. 

O Bindi, adereço usado na testa das mulheres, tem origem milenar e está presente nos 

livros sagrados hindus, cujo nome deriva do sânscrito "bindu" que quer dizer 'ponto'. O meio da 

testa é o local de um chacra importante, o Chakra Ajna, o 'Terceiro olho' e é associado à perda 

do ego e à visão de “Unidade” entre todas as coisas, conceito muito comum na Índia. Já “as 

negras luas de seus plácidos olhos” trazem a ideia da mulher com olhos escuros, profundos, das 

indianas que a Cecília conheceu na Índia. Evocam a beleza expressiva dos olhos das mulheres, 

muitas vezes realçados com kohl ou kajal na cultura indiana, conferindo-lhes um mistério e uma 

serenidade ("plácidos") que são traços marcantes da estética feminina indiana. 

Em Ventania, Cecília Meireles constrói uma imagem poética com movimento e beleza 

trazendo a presença da mulher ligada à natureza, destacando características femininas integradas 

ao cenário indiano. Essa diversidade de expressões sugere que a ventania carrega consigo uma 

vasta gama de emoções e histórias, superando até mesmo os sons naturais mais familiares, como 

os das aves e das águas. As alusões às características femininas criam uma 



54 
 

ponte simbólica poderosa, permitindo-nos “ouvir” a ventania sussurrando sobre a beleza, a 

tradição e o mistério das mulheres indianas, observadas e eternizadas poeticamente por Cecília. 

 

Os olhos das indianas são mencionados também em vários outros poemas e crônicas 

de Cecília. Em “Parada” é utilizada uma imagem para indicar o olhar “as andorinhas negras e 

brancas de seus olhos” de uma singularidade e beleza impressionantes. 

 
Parada 

 

Veremos os jardins perfeitos 

e as plantas esmaltadas. 

 

As mulheres ostentarão cascatas de jóias, 

vestidas das mais finas sedas, 
deixando voar daqui para ali 

as andorinhas negras e brancas de seus olhos. 

Veremos mil crianças delicadas, 

leves como a haste de arroz, 

contemplando os elefantes enormes, 

os canhões, as viaturas, 

esses brinquedos cinzentos, 

e os bailarinos cintilantes, 

com suas molas rítmicas. 

[...] 

 

(Meireles, 2014, p. 97) 

 

No poema "Parada", o olhar se torna dinâmico, quase coreográfico. As "andorinhas 

negras e brancas" evocam não apenas a cor do kohl que realça os olhos e a brancura da esclera, 

mas também a vivacidade, a mobilidade e a expressividade desses olhares. Andorinhas são aves 

de voo rápido e gracioso, que se movem com leveza e propósito. Ao associá-las aos olhos, 

Cecília confere aos olhares dessas mulheres uma capacidade de comunicar, de expressar 

nuances e emoções em movimentos sutis, como um voo que descreve histórias sem palavras. 

Os olhos não são apenas mencionados em versos nos poemas, mas são descritos 

também em crônica como em um encontro real que Cecília teve ao conhecer a neta de Tagore 

e descreve que ela tinha os “olhos inteligentíssimos”: 

 
[...] Revejo os olhos inteligentíssimos de Nandita Kripalani, a neta de Tagore, 

que o Brasil conheceu. Poucas famílias no mundo, como esta, do grande poeta 

bengalês, concentraram tanto sentimento e capacidade artística. O gênio dos 

Tagores resplandece em poesia, música, pintura, dança, teatro, romance, e na 



55 
 

educação, – essa arte, suprema de modelar a humanidade. [...] (Meireles, 2016, 

p.247) 

 

Cecília se encanta pelos "olhos inteligentíssimos de Nandita Kripalani", sublinhando a 

inteligência e a conexão de Nandita com o Brasil, a qual representa a continuidade de um legado 

familiar extraordinário, o dos Tagores, que a autora descreve como um raro foco de "sentimento 

e capacidade artística". Em essência, este pequeno parágrafo não apenas presta homenagem a 

uma linhagem de notáveis criadores, mas também reflete a profunda sensibilidade de Cecília 

com a arte, a cultura indiana e, acima de tudo, o poder transformador do conhecimento e da 

expressão humana. 

No próximo poema, “Jaipur”, há imagens que fazem parte da cultura e espiritualidade 

indianas, exemplificando, a referência às Deusas hindus, que são muitas na Índia, reverenciadas 

em muitos templos e residências. 

Jaipur 

Adeus, Jaipur. 

adeus, casas cor-de-rosa com ramos brancos, 

pórticos, peixes azuis nos arcos de entrada. 

 

[...] 

Adeus, sacerdote de candeia fumosa, 

tantas luzes por tantos bicos, 

e os gongos e os sinos e a porta de prata 

e a Deusa antiga, 

e a existência fora do tempo. 

[...] 

Adeus, Jaipur. 

Adeus letras do observatório, 

pulseiras de prata de mulheres que vendem tangerinas 

pelo crepúsculo. 
Adeus, fogareiros de almôndegas, 

adeus, tarde morna de erva-doce, canela e rosa, 

cravo, pistache, açafrão. 

Adeus, cores. 

Adeus, Jaipur, sandálias, véus, 

macio vento de marfim. 
Adeus, astrólogo. 

Muitos deuses sobre o Palácio de Vento. 

(Onde eu debia morar!) 

Sobre o Palácio de Vento meus adeuses: pombos esvoaçantes. 

Meus adeuses: rouxinóis cantores. 
Meus adeuses: nuvens desenroladas. 

Meus adeuses: luas, sóis, estrelas cometas mirando-te. 

Mirando-te e partindo. 



56 
 

Jaipur, Jaipur. 

(Meireles, 2014, p. 117) 

 

 

"Jaipur" é um poema de despedida poética e sensorial, com imagens repletas de 

detalhes descritivos e com características dessa cidade da Índia ressaltadas pela poeta. Longe de 

ser uma despedida meramente formal, o poema se constrói como uma tapeçaria de memórias, 

cores, aromas e sons, em que cada "Adeus" é um fixar da imagem na lembrança. 

Cecília inicia o poema capturando a essência arquitetônica e ornamental de Jaipur com 

suas “casas cor-de-rosa com ramos brancos” e os “peixes azuis nos arcos de entrada”, uma 

descrição visual e cromática que reporta a um quadro vibrante e as cores definem sua identidade. 

Na sequência, a poetisa se despede do “sacerdote de candeia fumosa”, dos “gongos e 

dos sinos”, da “porta de prata” e da “Deusa antiga”, revelando a conexão espiritual e religiosa 

da cidade em que o sagrado permeia o cotidiano. 

Nesse ambiente, a mulher aparece como se estivessem integradas à paisagem e também 

como Deusa. A estrofe em que a mulher aparece mais claramente é: 

 
Adeus, Jaipur. 

Adeus letras do observatório 

pulseiras de prata de mulheres que vendem tangerinas pelo 

crepúsculo. 

 

Aqui temos mulheres que estão trabalhando nas ruas vendendo frutas no final do dia, 

cujos braços estão adornados com “pulseiras de prata” as quais produzem um tilintar sutil que 

acompanha os movimentos dessas mulheres. Esse detalhe adiciona uma camada sonora e de 

elegância feminina, conectando-as à beleza artesanal e à riqueza cultural. O “crepúsculo” 

colocado como pano de fundo à cena sugere uma atmosfera de transição, tornando as figuras 

femininas mais poéticas, misturando-as à magia do fim do dia. 

Há no poema muitas imagens que evocam o feminino nesta paisagem da cidade, em 

“sandálias” que remetem ao caminhar e ao rastro deixado por essas mulheres nas ruas da cidade. 

Em “véus”, tipicamente associados ao vestuário e à identidade das mulheres indianas, que 

evocam mistério, tradição e, algumas vezes, modéstia e distinção social. 

Os “fogareiros de almôndegas” são um apelo ao paladar. Os temperos e especiarias 

inundam o olfato com aromas exóticos e marcantes da culinária indiana: “tarde morna de erva- 

doce, canela e rosa, cravo, pistache, açafrão”. As “cores” e o “macio vento de marfim” 

completam essa experiência sensorial rica e envolvente. O poema é um convite à sinestesia. 



57 
 

E nos versos, 
 

 

e a Deusa antiga, 

e a existência fora do tempo. 

 

 

Em um plano mais simbólico e cultural, a referência à “Deusa antiga”, que representa 

a própria visão da mulher como Deusa ou também às Deusas da mitologia e espiritualidade 

indianas. Essa reverência à energia feminina sagrada permeia a cultura e, indiretamente, pode 

influenciar a percepção e o lugar das mulheres na sociedade, elevando-as a um patamar de 

respeito e mistério. 

Inferimos que Cecília tece a figura feminina não apenas como elemento isolado, mas 

como parte intrínseca do charme e alma da cidade. As mulheres, desde os gestos cotidianos, 

adornos e ligação com o sagrado imprimem sensações duradoras que Jaipur deixou na poeta. E 

que Cecília traz também em algumas crônicas e em outros poemas, como no próximo, intitulado 

“Deusa”. 

 
Deusa 

 

Todos queremos ver a Deusa 

 

Venceremos o exaustivo perfume, 

a multidão sofredora, 

o êxtase de enfermos e devotos, 

perdidos, envolvidos, 

embebidos neste calor, neste mormaço, 

entre abafados colares de flores inebriantes. 

[...] 

Entraremos na Mitologia. 
Queremos ver a Deusa. 
Entre sol e fumaça, 

queremos ver Aquela que reina entre os paludes, 

a do tenebroso cólera, 

a das alastrantes febres. 

E ela brilha entre chamas lanceoladas, 

com dentes triangulares que ameaçam o mundo. 

Balançam-se danças extenuantes, em redor. 
Flácidas, pesadas. 

Ela resplandece em lugar inviolável, 

entre enormes chamas também triangulares: 

altos dentes de fogo. 



58 
 

Queremos ver a Deusa. 

[...] 

Todos seremos destruídos por ti, 
Deusa! 

Somos todos irmãos. Em ti, afinal, irmãos! 

 

Somos agora tristes, dóceis, filiais, 

deixando-nos devorar por tua fome, 

ó Deusa: ó Morte! 

 

Mas pairamos com asas inolvidáveis 

Acima de tuas chamas. 

(Meireles, 2014, p. 107) 

 

 

No poema “Deusa”, Cecília Meireles expressa familiaridade com as deusas da fé 

indiana, escolhendo uma simbologia que representa aspectos contrastantes: o mundano e o 

sagrado, o terreno e o espiritual. Isso mostra uma deusa com características fortes que, ao mesmo 

tempo, desperta no eu lírico sentimentos de elevação espiritual e também é ameaçadora, 

despertando o assombro. 

Nos versos: 

Todos seremos destruídos por ti 

Deusa! 
Somos todos irmãos. Em ti, afinal, irmãos!. 

 

Parece haver um alento e sugere um paradoxo, pois, simultaneamente, enquanto a 

morte chega e eles serão destruídos, há uma alegria por, enfim, serem irmãos (em espírito?). 

Logo no início do poema o eu lírico diz: 

 

 
entraremos na Mitologia 

Queremos ver a Deusa 

 

e dá-nos a pista de que esta deusa vem da milenar tradição espiritual indiana e pelas 

características desta deusa, descritas e detalhadas ao longo do poema, podemos deduzir (após 

pesquisa à literatura indiana) que seja a Deusa chamada “Durga”. Esta Deusa é representada 

com alguns dos seguintes traços: sua imagem é extremamente brilhante, possui cabelos 

exuberantes com formosos anelados e uma pele vermelha-dourada brilhante. Os Hindus 

acreditam que a Deusa Durga protege seus devotos do mal e da miséria do mundo e ela sempre 

está em cima de um leão (que representa força), segurando um tridente (símbolo de três 

qualidades). No poema, a Deusa que a autora descreve apresenta as seguintes características: 



59 
 

 

 

Entre sol e fumaça”; 

 

E ela brilha entre chamas lanceoladas, 

com dentes triangulares que ameaçam o mundo 

Ela resplandece em lugar inviolável, 

entre enormes chamas também triangulares: 

altos dentes de fogo. 

 

Cecília se aprofundou nos estudos da mitologia, cultura e escrituras sagradas da Índia e 

tinha muita familiaridade com muitas deusas da fé hindu, mencionando várias delas em suas 

crônicas e poemas. 

A Deusa é a intersecção da relação entre o humano e a alma, entre o mundano e o 

sagrado. Ela personifica a convergência em que “a multidão sofredora” aspira “ver Aquela que 

reina entre os paludes”, buscando uma fusão com o divino. 

A representação da Deusa é imponente, desdobrando-se em uma atmosfera de poder, 

ilustrada por seus “altos dentes de fogo”. Essa imagem, longe de apenas apresentar a figura 

feminina meramente envolta por atmosfera exótica, é um testemunho de sua força 

transformadora e, por vezes, aterrorizante. Diante de tal domínio, o eu lírico entrega-se em 

submissão , que é, paradoxalmente, um caminho para a elevação: 

 
Somos agora tristes, dóceis, filiais 

deixando-nos devorar por sua fome ó 

Deusa! ó Morte! 

 

revelando uma transformação da experiência cotidiana para o campo do encantamento, 

da elevação, superando a morte. 

O poema apresenta contrastes que cerca o universo de um sujeito lírico que é 

confrontado entre o mundo profano e um mundo de sagrado, parecendo buscar um significado 

que está além do terreno, que mesmo 

 
perdidos, envolvidos 

embebidos neste calor, neste mormaço 

entre abafados colares de flores inebriantes 

 

ele quer “ver a Deusa (...) que resplandece em lugar inviolável”, ou seja, para uma 

outra realidade além do que podemos ver e sentir. Há uma transmigração do eu para o objetivo 



60 
 

de libertar-se da roda do “Samsara” (ciclo de renascimentos). Basicamente, existem três 

conceitos que fundamentam o pensamento filosófico indiano: o eu, ou alma (atman), as ações 

(karma), e a libertação (moksha). 

A aceitação de ser “devorado” pela Deusa, que no verso final é sinônimo de “morte”, 

não se traduz em aniquilação, mas em um rito de passagem. Essa 'morte' é metafórica, 

simbolizando a dissolução do ego e das amarras mundanas, pavimentando o percurso de uma 

profunda transformação. A experiência banal cede lugar ao êxtase e à elevação espiritual, na 

qual a finitude é transcendida, culminando em uma união mística com o sagrado. Esses 

conceitos são percebidos de forma sutil e também explícita no poema “Deusa” e em outros 

poemas do livro “Poemas escritos na Índia”. 

No próximo poema “Família Hindu”, a poeta utiliza a descrição de uma imagem, à 

semelhança de um retrato poético que captura a essência da cultura indiana imersa em rito e 

beleza. Nessa atmosfera cheia de detalhes sensoriais e simbólicos, para se referir 

especificamente à mulher, destaca a vestimenta usada pelas indianas – o sári. Além de 

mencionar os cabelos muito negros das indianas, o olhar é descrito como “luar e lótus” e o 

sorriso é comparado às especiarias indianas. A fala é doce e, por vezes, é o silêncio que 

prevalece. 

 
Família Hindu 

Os sáris de seda reluzem 

como curvos pavões altivos. 

Nas narinas fulgem diamantes 

em suaves perfis aquilinos. 

Há longas tranças muito negras 

e luar e lótus entre os cílios. 

Há pimenta, erva-doce e cravo, 

crepitando em cada sorriso. 

 

Os dedos bordam movimentos 

delicados e pensativos, 

como os cisnes em cima da água 

e, entre as flores, os passarinhos. 

E quando alguém fala é tão doce 

como o claro cantar dos rios, 

numa sombra de cinamomo, 

açafrão, sândalo e colírio. 

(Mas quase não se fala nada, 

porque falar não é preciso.) 

 

Tudo está coberto de aroma. 

Em cada gesto existe um rito. 



61 
 

A alma condescende em ser corpo, 

Abandonar seu paraíso. 

Deus consente que os homens venham 

a esta intimidade de amigos, 

somente por mostrar que se amam, 

que estão no mundo, que estão vivos. 

Depois a música se apaga, 

diz-se adeus a luz com os lábios tranquilos, 

deixa-se a luz, o aroma, a sala, 

com os serenos perfis divino, 

sobe-se ao carro dos regressos, 

na noite, de negros caminhos... 

(Meireles, 2014, p.123) 

O sári é uma vestimenta milenar e sua beleza e versatilidade chamaram atenção de 

Cecília, que chegou a dedicar uma explicação sobre ele: 

 
[...] O sári é um longo pano (que pode ir do simples tecido de algodão à seda, 

e à gaze mais primorosamente ornamentada) com que a mulher indiana faz, 

rapidamente, uma elegante saia, sem costura nem qualquer espécie de 

prendedores, ajustando-o ao corpo, pregueando-o, fixando-o ao cós da anágua, 

deixando uma ponta solta, como echarpe, que pode cobrir a cabeça ou envolver 

ombros e busto, por cima da blusa. [...] (Meireles, 125, 20160) 

 

Em outra crônica, ela descreve a presença de uma mulher indiana que é a dona da casa, 

vestida em um sári, com sua presença “tão serena e reconfortante, suave e protetora”: 

 

 
[..] A dona da casa envolta num sári alaranjado tem essa presença tão serena e 

reconfortante, suave e protetora, que simboliza a própria maternidade. E as 

crianças são como todas as crianças que vi na Índia: exatamente iguais a flores, 

pela delicadeza, pela graça, pela doçura tímida com que levantam os imensos 

olhos negros, ou modelam nos lábios um puro sorriso. [...] (Meireles, 2016, 

231) 

 

No poema “Família Hindu”, Cecília Meireles apresenta a descrição da mulher indiana 

com belas imagens, por vezes delicadas e místicas, dentro do cotidiano da cultura hindu. Ao 

incluir elementos como diamantes, tranças, lótus, cílios, Cecília não só descreve a beleza física, 

mas também os adereços e a postura, criando uma imagem de dignidade e exotismo, conforme 

os versos a seguir: 

Nas narinas fulgem diamantes em 

suaves perfis aquilinos. 

Há longas tranças muito negras e 

luar e lótus entre os cílios. 



62 
 

Estes são termos que trazem uma descrição dos adornos que esta mulher usa, além de 

mostrar os cabelos e o olhar, evocando a beleza mística dessa mulher que vive em uma família 

hindu. Essa delicadeza também está nestes versos: 

 
Os dedos que bordam movimentos delicados 

e pensativos, 

 

que constroem a imagem de uma mulher cujos dedos que bordam transmitem sua 

personalidade introspectiva e pensativa, quase como se fosse uma oração. 

Apesar do tom espiritual do poema parece haver a sugestão, ao mesmo tempo, de certa 

sensualidade nessa mulher, que está presente nas especiarias “crepitando nos sorrisos”. 

 
Há pimenta, erva-doce e cravo, 

crepitando em cada sorriso. 

 

E novamente as especiarias voltam nos próximos versos, cujos aromas e sabores 

sugerem uma cultura vibrante e acolhedora. O eu lírico descreve a fala doce e, também, o 

silêncio, mas este silêncio é algo como um ritual, 

 
E quando alguém fala é tão doce como o 

claro cantar dos rios, 

numa sombra de cinamomo, açafrão, 

sândalo e colírio. 

(Mas quase não se fala nada, porque 

falar não é preciso.) 

 

Seria possivelmente um silêncio que não significa omissão ou ausência, é algo que vai 

além da palavra, uma outra forma de comunicação, em uma visão mais mística. Esses versos 

revelam em um momento uma fala que é tão clara como o “cantar dos rios” e, por outro lado, 

um silêncio que possui uma outra forma de comunicação, pois “falar não é preciso”. Esse é um 

ponto de destaque, visto que releva uma comunicação que transcende as palavras, baseada em 

gestos, olhares e compreensão tácita. 

A última estrofe inicia com uma visão entre o mundo terreno e o espiritual, 

 

 
A alma condescende em ser corpo, Abandonar 

seu paraíso. 



63 
 

É uma imagem que sugere a mulher como corpo, mas é quase divino por expressar essa 

espiritualidade, em que sua alma condescende em ser corpo no mundo, sugerindo a sacralidade 

da existência terrena. O adeus final não é de rompimento, mas de permanência: "a música se 

apaga", a luz e o aroma são deixados, mas a impressão dos "serenos perfis divino" permanece 

na memória, mesmo no "carro dos regressos, na noite, de negros caminhos". 

No poema "Família Hindu", a mulher indiana é representada como uma presença 

sagrada no mundo, com imagens sensíveis e versos suaves, numa cultura que possui muitos 

rituais e contrastes. E a autora nos mostra sua percepção desse “silêncio” que percebeu quando 

visitou a Índia. Em síntese, é um poema que celebra a quietude digna, a espiritualidade 

entranhada no dia a dia e a beleza intrincada da cultura indiana, em que cada detalhe – do adorno 

ao silêncio – ressoa com um significado profundo e um convite à contemplação. 

Cecília também apresenta, na obra, poemas com certa crítica social relacionada à 

mulher, e dedica poemas à estudante, à adolescente, à menina indiana. Essa atenção ao universo 

feminino revela a importância dada pela autora para representar as mulheres em seus poemas 

para a Índia, iluminando aspectos sobre a imagem da viagem em sua escrita. 

Tendo em vista os elementos apresentados nos primeiros capítulos, observa-se que 

esses aspectos serão fundamentais para a compreensão do próximo capítulo, em que faremos 

análise do poema de abertura da obra Poemas escritos na Índia: “Lei do passante”. 



64 
 

CAPÍTULO 3 – A VIAGEM COMO IMAGEM DA ESCRITA POÉTICA NOS 

POEMAS ESCRITOS NA ÍNDIA 

 

 

3.1 Lei do Passante 

 

 

Poemas escritos na Índia, de Cecília Meireles, possui imensa quantidade de imagens 

em seus poemas e foi escrita durante a visita da autora à Índia. Esse livro contém poemas que 

expõem por meio de seu olhar, a grande riqueza dos aspectos locais, universais, culturais, 

espirituais, milenar desse país e que Cecília foi compartilhando ao longo de sua visita às cidades 

da Índia. Nesse contexto, “Lei do passante” é o primeiro poema do livro e de forma curiosa, não 

faz referências diretas à Índia, ao contrário dos outros poemas. Esses elementos sugerem que o 

poema possui uma função especial, funcionando como uma chave de leitura para a compreensão 

do projeto poético desenvolvido por Cecília Meireles. Poemas escritos na Índia possui em 

muitos poemas uma poética que descreve o percurso da viajante Cecília e “Lei do passante” dá 

o passo inicial para essa caminhada e o “passante” seria uma imagem dessa trajetória. 

 
Lei do passante 

Passante quase enamorado, 

nem livre nem prisioneiro 

constantemente arrebatado, 

– fiel? saudoso? amante? alheio? – 

a escutar o chamado, 

o apelo do mundo inteiro, 

nos contrastes de cada lado... 

 

Chega? 

 

Passante quase enamorado, 

já divinamente afeito 

a amar sem ter de ser amado 

porque o tempo é traiçoeiro 

e tudo lhe é tirado 

repentinamente do peito, 

malgrado seu querer, malgrado... 

Passa? 

Passante quase enamorado, 

pelos campos do inverdadeiro, 

onde o futuro é já passado... 
– Lúcido, calmo, satisfeito, 

– fiel? saudoso? amante? alheio? 



65 
 

– só de horizontes convidado... 

 

Volta? 

 

(Meireles, 2017, p. 15) 

 

 

O poema "Lei do Passante", de Cecília Meireles, revela logo em seu título, em um 

primeiro momento, alguns sentidos da ideia do passante como alguém que irá passar pelas folhas 

do livro, fazendo o percurso de Cecília pela Índia, compondo e dedicando poemas. E existe uma 

“lei” para esse passante, viajante, um ser humano “de passagem”. O poema possui uma estrutura 

em que há uma harmonia entre o som das palavras e seus sentidos, entre seus versos, ritmo e 

cadência sendo bastante musical, que é característica muito presente nos poemas de Cecília. 

Quanto à análise, pode-se ter algumas interpretações para esse poema e realizamos uma das 

possibilidades, dialogando com outros pesquisadores de Cecília para esse poema. 

Desde a primeira leitura de “Lei do passante”, uma questão se impõe: seria o passante 

o indiano ou o viajante ocidental (a poeta, portanto) que percorre o espaço do outro? Percebemos 

que o passante está “constantemente arrebatado” – o estado emocional do passante interessa ao 

eu lírico de Cecília, que, a respeito dele, se pergunta: 

 
– fiel? saudoso? amante? alheio?, 

 

 

numa tentativa de escutar o apelo do mundo e seus contrastes (versos 5, 6, 7); então 

aparece a primeira das três perguntas em versos individuais, entre as estrofes, que marcam o 

ritmo do poema: 

 
Chega?. 

 

 

Nos versos seguintes, temos a descrição do passante que ama “sem ter de ser amado”, 

pois o tempo lhe tira tudo. Então, segue a segunda pergunta: 

 

 
Passa?. 

Aqui podemos pensar o poema como uma materialização da passagem do tempo, que 

coincide com a temporalidade do caminhar, das emoções que lhe acompanham e da própria 

sequência dos versos. 

Na última estrofe, aparece a imagem do passante quase enamorado 



66 
 

 

 

pelos campos do inverdadeiro. 

 

 

Esta expressão parece apontar para o espaço do imaginário. Segue-se, então, a última 

pergunta: 

 
Volta?. 

 

 

Cecília interpela o passante-viajante, portanto, em seu movimento característico de vai 

e vem. Também nos parece possível associar essa pergunta à questão da fugacidade dos 

encontros e ao desafio do artista de apreender e eternizar o transitório. Essa seria, a nosso ver, a 

“lei do passante”, que preside a poesia-viagem, enquanto movimento de trânsito, reflexão e 

esforço de apreensão do instante. No que diz respeito à experiência da viagem em Cecília 

Meireles, Alfredo Bosi (2003, p. 141) observa que a poeta 

 
[...] viajava primeiro dentro de sua memória convertendo em lírica as suas 

experiências vitais de amor e pena, encanto e desencanto; e só depois, as 

viagens assumiam aspectos terrenos mais tangíveis e recortavam cenas 

localizadas no tempo e no espaço: Portugal, México, Índia, Itália... (Bosi, p. 

141, 2003) 

 

A distinção proposta por Bosi reforça nossa tese de que “Lei do passante” é um 

poema programático, à medida que promove uma reflexão sobre o próprio ato poético da 

deambulação e abre um livro de viagens ressaltando, antes de tudo, a dimensão subjetiva, 

profunda, não-turística daquela experiência. 

Através de uma interpretação que tenha fundamentos da filosofia e espiritualidade 

indiana, há um caminho paralelo de leitura que não é possível aprofundar aqui, mas que nos 

permite entender igualmente a posição de destaque do poema no conjunto do livro, ainda que 

em termos diferentes. “Lei do passante” seria uma apresentação das balizas místico-filosóficas 

de uma viagem que não se quer meramente descritiva, que se propõe a mergulhar na dimensão 

simbólica do espaço percorrido, na busca por uma apreensão poética do outro. 

O poema “Lei do passante” por estar presente em uma obra dedicada à Índia, levou 

autores a realizarem análises que focam na visão indiana. Reis (2019) afirma que este poema 

estabelece um diálogo com a tradição hindu e que o passante pode ser interpretado do ponto de 

vista existencial, como um passante da vida, trazendo o conceito indiano de Samsara: 



67 
 

Chegar. Passar. Voltar. Essa roda de eterno retorno (de samsara) é expressa 

pelo poema “Lei do passante”. O passante, no poema, é aquele que, ao passar 

pelo mundo, pelo cotidiano, pelo tempo miúdo das horas, consegue captar de 

forma mais ampla a passagem pela vida e pelas vidas, pois, de acordo com a 

tradição hindu, como visto, tudo retorna sempre ao princípio até que haja a 

libertação. Em cada estrofe do poema, a voz lírica cuida de deixar ver um traço 

de fundação dessa tradição (Reis, 2019, p.61). 

 

 

O conceito hinduísta de Samsara mencionado também está presente na leitura desse 

poema feita por Pereira (2009), explicando que esta “lei” do título pressupõe a “lei do karma”, 

condicionada pelo ciclo de “samsara” e que o poema possui pressupostos da metafísica 

hinduísta: 

 
De acordo com esta Lei, todas as ações do homem em sua trajetória de vida 

sofrerão suas conseqüências, provocadas pelo próprio homem, sejam elas 

positivas ou negativas. O poema tem três interrogações que se alternam nas 

estrofes: “Chega?”, “Passa?”, “Volta?”. As respostas a essas perguntas 

dependem do comportamento do indivíduo em vida, segundo o Hinduísmo. 

O eu lírico nem se sente livre, porque possui ligações kármicas, nem é 

prisioneiro, porque pode ser libertado por suas ações. Para tanto, a “lei” é 

retornar à vida terrestre (...) 

De um lado, há o chamado do plano terrestre para que o indivíduo cumpra seu 

karma; de outro lado, há o chamado do plano transcendente para que retorne 

às suas origens. (...) Nesse poema, observamos um dos mais gerais 

pressupostos da metafísica hinduísta, ou seja, a crença de que a permanência 

do ser humano na terra é apenas uma passagem, uma viagem, com a 

temporalidade definida. (Pereira, 2009). 

 

 

De acordo com esta visão, nesse poema, há passagens com foco em conceitos hindus, 

incluindo o karma e o ciclo de retorno, ação e reação, sendo um convite para reflexão sobre 

nossa passagem na vida e sua transitoriedade, um tema que Cecília traz em inúmeros poemas e 

crônicas. 

Essa transição teria uma importância grande no sentido geral do poema, pois, de acordo 

com Geraldo Felizardo Reis (2019), representa um convite à travessia e busca do passante em 

que ele é um viajante que participa da experiência da vida - a imagem do passante como alguém 

em construção e desconstrução permanentes: “Dessa forma, o passante se torna um viajante no 

sentido ceciliano: alguém que não se limita às superficialidades da existência, mas que se 

permite sentir e se transformar a cada passo.” (Reis, 2019, p.76). 



68 
 

Outra imagem que podemos trazer é a de Prado (2011) que diz “viajar, então além de 

viver é renascer” e que, nesse poema, a viagem tem por objetivo alcançar “a outra margem” e 

“renascer”: 

 
(...) Dessa forma a viagem é um percurso, um trajeto que tem por objetivo 

alcançar a outra margem; uma busca que representa a passagem do indivíduo 

entre um plano e outro, trajetória que não pode ser controlada por ele, já que 

não é dono de seu destino, pois está preso à lei da existência. Isso gera uma 

renovação constante. Viajar, então, além de viver é renascer, é tornar-se outro 

na busca por si mesmo e por seu lugar no mundo, é chegar à outra margem, ou 

melhor, à terceira margem (“Chega?”, “Passa?”, “Volta?”), a profundidade do 

indivíduo, sua essência, até o dia da libertação. (Prado, 2011, p.62). 

 

Além disso, Prado diz que essa consciência do passante sobre sua transitoriedade no 

mundo faz com que ele se sinta exilado e solitário no mundo em que vive, pois não consegue se 

apegar a nada, sabe que o ser é passageiro (Prado, 2011, p.64). 

Enfim, Prado também propõe a aproximação entre a “Lei do passante” e o imaginário 

indiano, que nos parece bastante pertinente para pensar o caráter norteador do poema: 

 
Além disso, como o texto em questão faz parte do livro Poemas escritos na 

Índia, sua tripartição permite supor uma referência às duas trindades hindus – 

a primeira representando as três fases do mundo, onde Brahma é o criador, 

Vishnu o conservador e Shiva o destruidor, e a segunda aludindo ao Bramam, 

que representa o ser, a consciência e a felicidade. Então se o poema for 

associado diretamente ao hinduísmo, a primeira parte pode representar a 

criação, ou o ser; a segunda a conservação, ou a consciência; e a terceira a 

destruição, ou a felicidade – que só é alcançada com a morte. Outro elemento 

que reforça tal aproximação é a palavra “lei” presente no título do poema, que 

remete ao dharma, para os hindus a lei que rege a existência – por mais que 

tente, o homem não pode fugir do seu destino – o carma (Prado, 2011, p.44). 

 

 

O fato de a palavra “lei” estar no título do poema e remeter ao dharma dos hindus, 

ilumina todo um novo sentido a este poema, mas que apenas se nos aprofundarmos um pouco 

no entendimento desse conceito tão presente para os indianos, poderemos compreender essa 

proposta de leitura ao poema. 

Dando continuidade às análises desta seção, outra proposta de aproximação que 

faremos ao poema “Lei do passante” é com o soneto de Charles Baudelaire “A uma passante”, 

publicado na segunda edição de As Flores do Mal, que vem a público em 1861. Iremos 

apresentar uma breve comparação e relação entre esses dois poemas. Baudelaire é um poeta 

importante para a poesia brasileira, desde os primeiros baudelairianos dos anos 1870 estudados 



69 
 

por Antônio Candido (1989) no célebre ensaio “Os primeiros baudelairianos”. Iremos trazer a 

seguir, o soneto de Baudelaire para ilustrar a análise: 

 
A uma passante 

 

De ensurdecer, a rua em torno a mim urrava. 

Magra, esguia, de luto, na dor majestosa, 

Uma mulher passou, e com uma mão faustosa 

A barra do vestido erguia e balançava; 

Com pernas de estátua, ágil, aristocrata. 

Crispado como um louco, eu bebia, histrião, 

Em seu olho, céu lívido onde o furacão 

Nasce, o afeto que encanta e o prazer que mata. 

 

Um raio… a noite vem! — Beleza fugidia, 

Cujo olhar de repente me fez renascer, 
É só na eternidade que eu te reveria? 

 

Bem longe daqui! tarde! jamais, pode ser! 

Não sei onde vais, nem onde vou avalias, 

Tu que eu teria amado, tu que o bem sabias! 

(Baudelaire, 2019, p. 295). 

 

“A uma passante” é um dos poemas de As flores do mal, que são uma referência 

incontornável para a compreensão da poesia moderna, tanto do ponto de vista da forma quanto 

no que se refere a sua relação com a vida moderna. A Crítica é unânime em reconhecer em 

Baudelaire o “poeta da modernidade” (Friedrich, 1999, p. 43), palavra, aliás, da lavra do próprio 

poeta, conforme observa Antoine Compagnon (2014, p. 11). Em suas diversas tentativas de 

definição da modernidade, Baudelaire ressalta a tensão entre o indivíduo e a multidão, a 

subjetividade do artista e o espaço público, que deve ser percorrido na busca pela transfiguração 

estética da realidade. 

O artista é, portanto, aquele que percorre a multidão, atravessa a metrópole, como faz 

o poeta em vários poemas das Flores do Mal e do Spleen de Paris, em busca da “modernidade”, 

espaço onde se encontram o transitório e o poético, o passageiro e eterno. O artista moderno, o 

poeta moderno, enfim, é também um passante, mas um passante que não hesita em se colocar, 

em implicar sua subjetividade criadora na tarefa de apreensão da vida moderna. É justamente 

esse poeta-passante que se manifesta no soneto “A uma passante”. Nele, a cidade, personificada, 

“urra”, a multidão, ainda que não evocada diretamente, envolve toda a cena do encontro fortuito, 

avassalador e transitório do poeta com a viúva de luto. 



70 
 

Dando continuidade à análise entre os dois poemas, veremos que a posição ocupada 

pelo poema “Lei do passante” de Cecília, no âmbito de um livro marcado pela deambulação, 

uma espécie de flânerie no espaço sociocultural da Índia, é significativa no que concerne à 

concepção de viagem (tema fundamental para Baudelaire). 

O cenário urbano, no poema de Cecília, é subentendido, mais abstrato que no soneto 

de As flores do Mal. Por outro lado, é preciso considerar que o flâneur, viajando pela Índia, está 

exposto a uma alteridade muito mais radical que o poeta baudelairiano em Paris. Acreditamos 

que isso possa explicar, em alguma medida, um certo afastamento do eu-lírico ceciliano e a 

predominância de uma linguagem mais fragmentada, etérea e imprecisa em comparação com o 

soneto de Baudelaire. 

Em relação ao poema de Baudelaire, percebe-se, de pronto, uma diferença no que se 

refere ao gênero do passante abordado. No primeiro caso, temos uma passante, feminino. No 

segundo, um passante, masculino. Por outro lado, nos dois poemas, o que está em questão é a 

abordagem fortuita de um indivíduo – que passa – no meio da multidão. Se em Baudelaire, 

entretanto, o poeta é atropelado pela visão súbita da passante e mal consegue elaborar esse 

choque, arrebatado por um encantamento tão fugaz quanto avassalador, a voz poética em “Lei 

do passante”, toma o tempo de colocar diversas questões sobre a intimidade do personagem, 

estabelecendo com ele uma relação regida por outra temporalidade. Arriscaríamos dizer que, 

em Baudelaire, o que está em jogo é o impacto da transeunte sobre a sensibilidade do poeta. Ao 

passo que, mais voltado para a figura do passante, Cecília demonstra maior capacidade de 

desacelerar a cena, de desdobrar mais longamente o instantâneo daquela aparição, propiciando 

uma reflexão mais demorada sobre a figura do errante. Esses elementos, como dissemos acima, 

também concorrem para a constituição de um projeto poético extensível para o conjunto dos 

poemas sobre a Índia, pois anunciam uma relação mais lenta e meditativa – mais oriental? – do 

poeta com o espaço urbano e cultural que percorrerá nos poemas subsequentes. 

Considerando os aspectos analisados entre os dois poemas, procuramos apreender os 

traços aproximativos, ressonâncias e contrastes entre os poemas de Baudelaire e Cecília como 

uma forma de auxiliar-nos no estudo sobre viagem e poesia, que é o recorte do presente trabalho. 

Os dois autores estão focalizados na figura do poeta errante, que atravessa a metrópole, 

deixando-se impactar pelos múltiplos estímulos da modernidade e se pondo a pensar sobre ela. 

A partir das reflexões, observamos que, apesar de serem escritos em épocas diferentes, existe a 

proximidade entre a passante observada por Baudelaire e o passante eu- lírico de Cecília, bem 

como a experiência do eu-lírico, na condição de observador arrebatado e reflexivo. O passante, 

nos dois casos, representa tanto o objeto sobre o qual recai o olhar do 



71 
 

poeta, quanto o procedimento – a lei, a lógica, o procedimento – que rege esse mesmo olhar, 

doravante exposto à multiplicidade desafiadora da vida moderna. Se Baudelaire atravessa a 

multidão parisiense, Cecília, por sua vez, experimenta um contato mais radical com a alteridade 

diante de uma realidade sociocultural híbrida, tensionada entre a tradição espiritual milenar da 

Índia e da “modernidade” ocidental imposta pela máquina colonial. Seja como for, tanto Cecília 

quanto Baudelaire extraem dessa experiência muito mais que meras descrições. Ambos 

transfiguram esteticamente a realidade e se põem a pensar sobre ela, em consonância com a 

preocupação que ambos expressam, em suas respectivas obras, com a questão do sujeito e sua 

relação com o outro, com o mundo, com a alteridade, enfim. 

O breve percurso das análises acima pode auxiliar-nos a compreender, no decorrer 

deste capítulo, sobre como a viagem é associada à poesia em Cecília, como a poesia ajuda a 

pensar a experiência da viagem. Desenvolver um diálogo com os diversos autores com suas 

análises para “Lei do passante” é para nós bastante interessante e apropriado ao nosso recorte, 

já que é perceptível o quanto a poeta nesse poema, promove uma reflexão sobre o próprio ato 

poético da viagem. Além de abrir um livro sobre poemas escritos em um país que Cecília visitou, 

o poema ressalta uma dimensão subjetiva e metapoética daquela experiência. A “lei do passante” 

conduz a poesia-viagem enquanto trajeto entre a escrita e a viagem em Cecília, representando 

um convite à busca do passante/viajante que atravessa sua trajetória pela vida. 

 

 

3.2 Baudelaire e Cecília na multidão 

 

Nesta seção iremos trazer mais poemas para breve análise e escolhemos o poema 

“Multidão”, o quarto poema de Poemas escritos na Índia. Esse poema permite interpretações e 

reflexões acerca da experiência de Cecília ao visitar a Índia, transcendendo o espaço geográfico 

através de seu olhar sobre a multidão que percorre as cidades. 

Para analisar esses poemas da multidão, nos quais o poeta se movimenta, se desloca e 

faz esse trabalho do flâneur, nós vamos empreender uma análise comparativa com dois poemas 

de Baudelaire por ser um poeta importante da modernidade, por ser também um poeta para qual 

a viagem é importante (Veras, 2013), assim como o movimento, a deambulação e a flânerie são 

também importantes. Iremos trazer para diálogo e aproximação o relevante e significativo 

poema em prosa de Baudelaire: “As multidões”. 

Mais que um cenário passivo, a cidade é lugar onde a experiência poética moderna se 

realiza. A esse espaço associa-se à multidão, tema que atravessa a poesia urbana de Baudelaire 



72 
 

e estabelece uma relação de tensão com a solidão, como já dito. O tópico da multidão é 

importante no livro de Cecília Meireles. Se ele já se insinua nitidamente em “Lei do passante”, 

ele torna-se protagonista no poema “Multidão”. Baudelaire, por sua vez, também dá esse nome 

a um importante poema em prosa, publicado pela primeira vez em 1862. Transcrevemos abaixo 

os dois poemas, para, em seguida, esboçar uma breve análise comparativa. 

 
Multidão (Cecília Meireles) 

Mais que as ondas do largo oceano 

e que as nuvens nos altos ventos, 

corre a multidão. 

Mais que o fogo em floresta sêca, 

luminosos, flutuantes, desfrisados vestidos 

resvalam sucessivos, 

entre as pregas, os laços, as pontas sôltas 

dos embaralhados turbantes. 

Aonde vão êsses passos pressurosos, Bhai? 

A que encontro? A que chamado? 

em que lugar? por que motivo? 
Bhai, nós, que parecemos parados, 
por acaso estaremos também, 
sem o sentirmos, 

correndo, correndo assim, Bhai, para tão longe, 

sem querermos, sem sabermos para onde, 

como água, nuvem, fogo? 

Bhai, quem nos espera, quem nos receberá, 

quem tem pena de nós, 
cegos, absurdos, erráticos, 

a desabarmos pelas muralhas do tempo? (Meireles, 2017, p. 18). 

 

 

 

As multidões (Charles Baudelaire) 

 

Não é dado a todos tomar um banho de multidão: gozar da multidão é uma 

arte, e somente pode fazê-lo às custas do gênero humano, uma patuscada de 

vitalidade, aquele cuja fada insuflou em seu berço o gosto pelo disfarce e pela 

máscara, o ódio pelo domicílio e a paixão pela viagem. 

Multidão, solidão: termos equivalentes e conversíveis pelo poeta ativo e 

fecundo. Quem não sabe povoar a sua solidão, tampouco sabe estar só em uma 

multidão atarefada. 

O poeta goza desse incomparável privilégio de poder, a seu bel-prazer, ser 

ele mesmo e outrem. Como essas almas errantes que procuram um corpo, ele 

entra, quando bem quiser, no personagem de cada um. Para ele somente, tudo 

está livre, e se alguns lugares lhe parecem estar fechados, é porque a seus olhos 

não valem a pena serem visitados. 

O caminhante solitário e pensativo experimenta uma singular embriaguez 

nessa comunhão universal. Aquele que desposa facilmente a multidão conhece 

os prazeres febris dos quais serão eternamente privados o egoísta, 



73 
 

trancado como um cofre, e o preguiçoso, retraído como um molusco. Ele adota 

como suas todas as profissões, todas as alegrias e todas as misérias que a 

circunstância lhe apresenta. 

Aquilo que os homens nomeiam amor é demasiado pequeno, demasiado 

restrito e demasiado fraco comparado a essa inefável orgia, a essa santa 

prostituição da alma que se entrega toda inteira, poesia e caridade, ao 

imprevisto que se mostra, ao desconhecido que passa. 

É bom ensinar algumas vezes aos felizes deste mundo – nem que seja para 

humilhar um instante o seu tolo orgulho – que existem felicidades superiores 

às suas, mais amplas e mais refinadas. Os fundadores de colônias, os pastores 

de povos, os padres missionários exilados no fim do mundo conhecem, sem 

dúvida, algo desses misteriosos êxtases; e no seio da vasta família em que seu 

gênio se fez, devem rir algumas vezes daqueles que lastimam pela sua fortuna 

tão irrequieta e pela sua vida tão casta. (Baudelaire, 2018, p. 32). 

 

 

“Multidão” é o quarto poema de Poemas escritos na Índia. Nas duas primeiras 

estrofes, o eu-lírico contempla a multidão, abrindo-se para os estímulos sensoriais que dela 

emanam. Duas imagens bastante cecilianas são empregadas para designar a multidão, as 

“ondas” e os “ventos”. Ambas apontam para a dimensão dinâmica e colossal da vida urbana. 

Também para Baudelaire, a cidade se define por suas “inumeráveis relações” (Baudelaire, 2018, 

p. 14), pelo caos e por sua dimensão oceânica. À maneira do poeta francês, Meireles concentra- 

se nos estímulos, extrai do caos urbano uma série de imagens. Como em “A uma passante”, de 

Baudelaire, a poeta encanta-se com as cores e os movimentos dos vestidos que passam na 

multidão. 

Na continuação do poema, Meireles traz a primeira referência direta a um aspecto 

próprio daquela cultura, a saber, os numerosos “turbantes” que enfeitam a multidão e compõem, 

junto com os esvoaçantes vestidos, a atmosfera ígnea – quente, luminosa, vermelha – da cena. 

O procedimento é muito próximo daquele que Baudelaire emprega na descrição da cidade, na 

qual o que está em jogo é a busca por uma espécie de “sublime urbano” (Compagnon, 2014, p. 

213). 

A partir da terceira estrofe, o poema assume uma estrutura dialógica, elegendo como 

interlocutor a figura do Bhai, palavra que significa ‘irmão’, em hindi. 

Aonde vão êsses passos pressurosos, Bhai? 

 

A partir desse momento igualmente, o poema ganha uma dimensão interpelativa, 

sendo que todos os períodos dali até o final do poema são interrogativos, lembrando bastante o 

procedimento empregado em “Lei do passante”. Em seu diálogo com Bhai, a poeta questiona- 



74 
 

se sobre o destino dos passantes e sobre seu próprio lugar de observadora. Na penúltima estrofe, 

encontramos novamente as imagens da “água” e do “fogo”, além da “nuvem”, formando um 

trio de imagens do movimento, da evanescência e da informidade, figuras centrais na visão de 

mundo e na poética de Cecília Meireles. O poema encaminha-se, por fim, para uma reflexão 

sobre o sentido da vida, suscitada pelo reconhecimento de nossa condição de 

 
cegos, absurdos, erráticos, 

 

 

descrição que lembra bastante “Os sete velhos”, de Baudelaire (2019, p. 279). 

“As multidões” é o 12º poema dos Pequenos poemas em prosa, conforme a ordem 

estabelecida na edição póstuma de 1869. Trata-se de um poema programático, considerado por 

parte da crítica como uma “ars poetica”, um “manifesto” dos Pequenos poemas em prosa 

(Compagnon, 2014, p. 222), evidenciando a lógica da relação do poeta com a multidão e o 

espaço urbano em geral, que preside a visão baudelairiana da arte moderna. Essa relação é 

descrita, já no início, a partir da metáfora do “banho”, bastante frequente nos poemas em prosa 

(Veras, 2021, p. 171). Ainda no parágrafo de abertura, destaca-se o elogio da viagem, da 

errância, da flânerie como procedimento poético ideal em oposição à paralisia do domicílio. 

Baudelaire concebe uma espécie de relação “quase mística” com a multidão, na qual mergulha 

como em um “mar humano” (Compagnon, 2014, p. 224). Por fim, cumpre ressaltar a abertura 

do poeta para o outro, para o diferente, comportando-se “como essas almas errantes que 

procuram um corpo, [que] entra, quando bem [quer], no personagem de cada um” (Baudelaire, 

2018, p. 32). 

O cotejo dos dois poemas é bastante eficaz para compreender a afinidade de Cecília 

Meireles com a experiência baudelairiana da modernidade, especialmente no que diz respeito à 

questão da errância poética na metrópole. O diálogo nos parece ainda mais instigante uma vez 

que o passeio de cada um se dá em contextos bastante diferentes: Baudelaire encontra- se “em 

casa”, ao passo que a poeta brasileira ultrapassa as fronteiras do mundo ocidental, ainda que 

percorra um espaço sociocultural bastante marcado pela colonização britânica e pelo avanço do 

capitalismo. Seria interessante aprofundar os impactos da modernidade ocidental sobre a vida 

indiana no século XX. Não sendo possível fazê-lo no espaço do presente trabalho, é importante 

ressaltar que Cecília Meireles, a exemplo de Baudelaire, está atenta às transformações que a 

modernidade impõe à cidade. 

A multidão, portanto, é um espelho para os dois autores, propiciando um duplo 

movimento de identificação e estranhamento. Naquele espaço, o poeta caminha incógnito, 



75 
 

sujeito aos choques, como em “A uma passante”, ou a um tropeço, como em “Perda de auréola” 

(Veras, 2021, p. 144). 

No âmbito do panorama aqui apresentado, acreditamos já ser perceptível, com as 

análises em torno de “Multidão”, que Cecília em seus poemas tem a imagem poética como fator 

predominante de expressão, fato que está em sintonia com a metapoesia, pois, em muitos 

momentos, seus poemas se direcionam para sua própria linguagem, sobre o ato de fazer poesia 

e de entender o papel da própria poesia. Muitos de seus poemas de viagem funcionam como 

uma conversa interior que ela transmite para o leitor, de forma lírica. A poeta traz a viagem não 

apenas como eixo condutor de seus livros de viagem, mas de seu percurso de vida. 



76 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Partindo dos poemas de Cecília Meireles, buscou-se demonstrar, ao longo desta dissertação, 

que em Poemas escritos na Índia a viagem se configura como um problema poético, conforme 

evidenciado pelas análises realizadas. O objetivo central deste trabalho foi mostrar que o movimento 

do viajante, tanto no plano físico quanto no interior, é transmutado em matéria lírica. Este estudo 

demonstra que a análise da viagem como imagem na poesia de Cecília Meireles oferece uma chave 

interpretativa para a compreensão de seu processo criativo, contribuindo de forma original para os 

estudos sobre a autora. Ao percorrer esse itinerário específico, foi possível revelar aspectos da obra 

que, embora já discutidos de maneira geral, ainda não haviam sido explorados sob essa perspectiva, 

o que confere relevância e interesse a este trabalho para pesquisadores e leitores de Cecília Meireles. 

Cecília Meireles, em seus poemas, tem a imagem poética como fator predominante de 

expressão, fato que está em sintonia com a metapoesia, pois, em muitos momentos, seus poemas 

se direcionam para sua própria linguagem, sobre o ato de fazer poesia e de entender o papel da 

própria poesia e do poeta. Muitos de seus poemas de viagem funcionam como uma conversa 

interior que ela transmite para o leitor, de forma lírica. A poeta traz a viagem não apenas como 

eixo condutor de seus livros de viagem, mas de seu percurso de vida e a poesia dá sentido nessa 

trajetória. A poesia ajuda a pensar a experiência da viagem e convida o leitor a ultrapassar as 

aparências do verso e buscar a imagem que habita cada palavra. 

Inicialmente, traçamos o perfil da autora como uma "poeta-viajante", cujas crônicas e 

livros de viagem revelam um olhar singular e meditativo, capaz de transcender a mera descrição 

para se aprofundar na história, na cultura e na condição humana. Posteriormente, focamos na 

relação de Cecília Meireles com a Índia, um destino que representava a realização de um desejo 

de menina e uma profunda afinidade com o pensamento filosófico e o misticismo oriental. Essa 

imersão não foi motivada por um olhar exótico ou sociológico, mas sim pelo ímpeto de 

renovação da escrita e de aprofundamento do eu. Nessa perspectiva, ficou evidente que, na 

escrita da poeta, nos poemas analisados, há um diálogo entre o interior e o exterior, uma viagem 

que se dá no processo de criar e na experiência da leitura. A poesia se apresenta como viagem, 

como movimento entre o mundo e a linguagem. A metapoesia, nesse contexto, funciona como 

o guia para construção da escrita. 

A análise empreendida no capítulo III, cerne deste trabalho, a partir da análise de 

poemas de Cecília Meireles, como em “Lei do Passante”, foi possível perceber como a imagem 

da viagem à Índia é associada ao próprio fazer poético em Cecília. Essa forma de olhar da autora 



77 
 

transforma a viagem à Índia em uma imagem da vida, sendo essa uma “teoria do viajar” que é 

também uma teoria poética, um movimento subjetivo em que a autora transmite o que viveu e 

sentiu na escrita. Além disso, em alguns poemas, Cecília convida o leitor a ver a poesia como 

um convite à viagem e um exame da própria poesia. 

A título de síntese, o poema “Lei do passante” funciona como um manifesto 

metapoético, estabelecendo o viajante/passante como a figura do poeta que se move, questiona 

e se desapega na sua jornada criativa. A figura do passante, quase enamorado e errante, 

representa a própria condição existencial e a lei inexorável do tempo, que só encontra 

permanência na palavra poética. O diálogo com Charles Baudelaire, notadamente na análise do 

poema “Multidão”, permitiu destacar a especificidade do olhar de Cecília. Diferentemente da 

urgência e do impacto fugaz do flâneur moderno na metrópole ocidental, a poeta brasileira 

adota um ritmo mais lento e meditativo. Essa cadência é essencialmente oriental, transformando 

a agitação da multidão indiana em um espaço de interrogação filosófica e de reflexão sobre o 

sentido da vida. A viagem, portanto, é a materialização de uma errância poética que, ao se 

deparar com o "outro" cultural (a Índia), reflete sobre a própria identidade e o ato de criar arte. 

Considerando os caminhos percorridos ao longo deste trabalho e respeitando os limites 

de uma pesquisa acadêmica, entende-se que, dentro das possibilidades e diante das limitações e 

imprevistos, realizou-se o melhor esforço possível. Assim, esta pesquisa não se propõe a 

oferecer respostas definitivas, mas a contribuir para o diálogo interpretativo em torno da obra 

de Cecília Meireles, ressaltando a potência da imagem poética como instrumento de acesso à 

vastidão do mundo e das experiências do ser humano. 

A travessia empreendida neste trabalho permitiu reconhecer a viagem não apenas como 

temática, mas como imagem essencial da escrita poética na obra Poemas escritos na Índia. A 

viagem, em Cecília Meireles, não é apenas um destino, é uma imagem poética que se escreve 

enquanto se move, interroga o mundo e a si mesma. Nesse caminho reflexivo, o gesto 

metapoético revela-se um convite ao leitor para também tornar-se “passante”, alguém que, como 

a poeta, caminha entre as palavras e sentidos, entre a imaginação e a linguagem da poesia, em que 

a escrita se faz, ela própria, viagem sem limites, infinita, repleta de beleza de cada instante do 

caminho. 



78 
 

REFERÊNCIAS 

 

 
ANDRADE, Mário de. Sobre Viagem. In:  . O empalhador de passarinho. São Paulo: 

Martins, 1972. p. 

 

 

ARAÚJO, Paola Resende Braga Garcia de. Praias de indiferença: Cecília Meireles e o 

embate temporal em verso e prosa. 2021. 277 f. Dissertação (Mestrado em Estudos Literários) 

- Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2021. 

 

 

BACHELARD, Gaston. O ar e os sonhos. Tradução Antônio de P. Danesi. São Paulo: Martins 

Fontes, 2001. 

 

BARBOSA, Kátia Beatriz Leandro; VERAS, Eduardo Horta Nassif. Duas passantes na 

multidão: Cecília Meireles e dois poemas de Baudelaire. Magma: Revista de Teoria Literária e 

Literatura Comparada, São Paulo, n 30, 2024. 

https://doi.org/10.11606/issn.2448-1769.mag.2024.223988 

 

BAUDELAIRE, Charles. Poesia e prosa. Organização Ivo Barroso. Tradução Ivan Junqueira 

et alii. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 1995. 

 

 

BAUDELAIRE, Charles. Pequenos poemas em prosa: O Spleen de Paris. Tradução e notas 

de Isadora Petry e Eduardo Veras. São Paulo: Via Leitura, 2018. 

 

 

BAUDELAIRE, Charles. As flores do mal. Tradução e organização de Júlio Castañon 

Guimarães. São Paulo: Penguin Classics e Companhia das Letras, 2019. 

 

 

BAUDELAIRE, Charles. Prosa. Tradução, organização e introdução de Júlio Castañon 

Guimarães. São Paulo: Penguin Classics e Companhia das Letras, 2023. 

 

 

BEIBEDER, Yves. Os mitos hindus nas literaturas. In: BRUNEL, Pierre (Org.). Dicionário de 

mitos literários. Rio de Janeiro: José Olympio, 2005. p. 711-720. 

 

 

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas III – Charles Baudelaire um Lírico no Auge 

do Capitalismo. Trad. José Carlos Martins Barbosa e Hemerson Alves Baptista. 
São Paulo: Brasiliense, 1989. 

https://doi.org/10.11606/issn.2448-1769.mag.2024.223988


79 
 

BENJAMIN, Walter. “Sobre alguns temas em Baudelaire”. In: Charles Baudelaire: um lírico 

no auge do capitalismo (Obras escolhidas III). Tradução de José Carlos Martins Barbosa e 

Hemerson Alves Baptista. São Paulo: Brasiliense, 1989. 

 

 

 

BESSE, Jean- Marc. Ver a terra: Seis ensaios sobre a paisagem e a geografia. Tradução 

Vladimir Bartalini. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2006. 

 

 

BHAGAVAD GITA. Trad. Humberto Rohden. São Paulo: Martin Claret, 2012. 

 

 

BLOCH, Pedro. Pedro Bloch entrevista. Rio de Janeiro: Bloch Editores S.A., 1989. 

 

 

BOSI, Alfredo. Céu, inferno: ensaios de crítica literária e ideológica. Editora 34: Livraria Duas 

Cidades. São Paulo. 2ª. Edição,2003. 

 

 

BOSI, Alfredo. “Em torno da poesia de Cecília Meireles”. In: Céu, inferno. 2ª ed. São Paulo: 

Duas Cidades /Editora 34, 2003, pp. 123-144. 

 

 

CAMPOS, Joscelito. As viagens do bárbaro liberto: indagações na prosa de R. Roldan. 2023. 

96 f. Dissertação (Mestrado em Letras) – Universidade Federal de São Paulo, Escola de 

Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Guarulhos, 2023. 

 

 

CANDIDO, Antônio. Na sala de aula. 2 Ed. São Paulo: Editora Ática S. A.,1986. 

 

 

CANDIDO, Antônio. O estudo analítico do poema. 5 Edição. São Paulo: Associação Editorial 

Humanista, 2006. 

 

 

CHAVES, Anny Costa. Viagem e criação em Poemas Italianos, de Cecília Meireles: tessituras 

a partir da pedra e da água. Orientadora: Profª. Drª. Ilca Vieira de Oliveira. 108f. Dissertação 

(Mestrado) - Universidade Estadual de Montes Claros, Programa de Pós-Graduação em Letras, 

Estudos Literários, Montes Claros, 2023. 

 

 

CHEVITARESE, L.: “O conceito de Vazio na tradição budista. Uma perspectiva ontológica?” 

In: CHEVITARESE, A.., ARGÔLO, P. & RIBEIRO, R. (orgs.): Sociedade e religião na 

antiguidade oriental. UFRJ/ LHIA. RJ: Fábrica de Livros, 2000. 

 

COELHO, Nelly Soares. Dicionário crítico de escritoras brasileiras: (1711-2011). São Paulo: 

Escrituras Editora, 2002. 



80 
 

COLLOT, Michel. Do horizonte da paisagem ao horizonte dos poetas. In: ALVES, Ida Ferreira; 

FEITOSA, Márcia Manir Miguel. (org.). Literatura e paisagem: perspectivas e diálogos. 

Niterói-RJ: Editora da Universidade Federal Fluminense, 2010. P. 205-217. 

 

 

COMPAGNON, Antoine. Baudelaire l’irréductible. Paris: Flammarion, 2014. 

https://doi.org/10.14375/NP.9782081301672 

 

 

CUNHA, Paula Cristina Ribeiro da Rocha de Morais. Apontamentos teóricos sobre Literatura 

de viagens. Caracol, v. 3, Dossiê, 2012. Disponível em: 

<https://www.revistas.usp.br/caracol/article/view/57686/60741> . Acesso em: 21 out. 2023. 

https://doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v0i3p152-173 

 

DALFARRA, Maria Lúcia. Cecília Meireles: imagens femininas. Cadernos Pagu, Campinas, 

n. 27, jul./dez., 2006. 

 

 

DIAS, Fernanda Correia. Memória e antologia poética. Opiniães: Revista de Literatura 

Brasileira, São Paulo, n. 341, p. 147, 2022. 

https://doi.org/10.11606/issn.2525-8133.opiniaes.2022.199677 

 

 

DICIONÁRIO DE SÂNSCRITO (Instituto Paulista de Sânscrito). Bhrātṛ. 

 

 

DUCATI, Cãssia. Viagem à Índia: Crônicas de Cecília Meireles. Dissertação (Mestrado); 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Instituto de Letras, Porto Alegre, 2002. 

 

FERREIRA, Agripina Encarnación Alvarez. Dicionário de imagens, símbolos, Mitos, termos 

e conceitos Bachelardianos. LONDRINA: Ed. Eduel, 2013. Livro digital. Disponível em : 

http://www.uel.br/editora/portal/ pages/livros-digitais-gratuítos.php. Acesso em: 21 out. 2023. 

 

 

GANERI, Jonardon. Indian Philosophy: A Reader. New York, Ny, United States: Routledge, 

2016. 376 p. 

 

 

GHADIALLY, Rehana. Women in Indian Society: A Reader. Los Angeles: Sage Publications 

Pvt. Ltd, 1988. 312 p. 

 

 

GOUVEIA, Leila V. B. Ensaios sobre Cecília Meireles. São Paulo: Humanistas, 2007. 

https://doi.org/10.14375/NP.9782081301672
https://www.revistas.usp.br/caracol/article/view/57686/60741%3E
https://doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v0i3p152-173
https://doi.org/10.11606/issn.2525-8133.opiniaes.2022.199677
http://www.uel.br/editora/portal/


81 
 

 

GOUVEIA, Leila. V. B. Pensamento e Lirismo Puro na poesia de Cecília Meireles. São 

Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2008. 

 

 

GUHA, Ramachandra. India After Gandhi:: the history of the world's largest democracy. New 

York: Ecco Press, 2019. 992 p. 

 

 

IANNI, Otávio. A metáfora da viagem. In: Enigmas da Modernidade – Mundo. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2000. 

 

 

JACKSON, E. John. Baudelaire sans fin: essais sur les Fleurs du Mal. Paris : José Corti, 2005. 

 

 

LOUNDO, Dilip. Cecília Meireles: Travelling and Meditating. Poems written in India and other 
poems. Tradução de Rita R. Sanyal e Dilip Loundo. New Delhi: Embassy of Brazil, 2004. 

 

 

LOUNDO, Dilip. Cecília Meireles e a Índia: viagem e meditação poética. In: GOUVÊA, L. 

V.B. Gouvêa (Org.). Ensaios sobre Cecília Meireles. São Paulo: Humanitas, 2007. p. 129- 

178. 

 

 

MAHADEVAN, T. M. P. Invitación a la filosofía de la India. México: Fondo de Cultura 

Económica, 1991. 

 

 

MARCHIORO, Camila. Cecília Meireles e o símbolo do absoluto. 2014.,124f. Dissertação 

(Literatura brasileira - Estudo e ensino) - Universidade Federal do Paraná. Setor de Ciências 

Humanas. Programa de Pós-Graduação em Letras. 

 

 

MATILAL, Bimal Krishna. Philosophy, Culture, and Religion: The Collected Essays of 

Bimal Krishna Matilal:. Usa: Oxford University Press, Usa, 2002. 

 

 

MEIRELES, Cecília. Crônicas de viagem 1. São Paulo: Ed. Global. 2016. 

MEIRELES, Cecília. Crônicas de viagem 2. São Paulo: Ed. Global. 2016. 

MEIRELES, Cecília. Crônicas de viagem 3. São Paulo: Ed. Global. 2016. 

MEIRELES, Cecília. Dispersos. São Paulo: Ed. Global. 2016. 



82 
 

MEIRELES, Cecília. Poemas escritos na Índia. São Paulo: Ed. Global. 2014. 

 

 

MEIRELES, Cecília. Poesia Completa, 2 vols. São Paulo: Ed. Global. 2017. 

MEIRELES, Cecília. O que se diz e o que se entende. RJ: Nova Fronteira, 1980. 

MEIRELES, Cecília. Romanceiro da Inconfidência. São Paulo: Ed. Global. 2015. 

MELLO DE, Ana Maria Lisboa. A arte de viajar na poesia de Cecília Meireles. Organon, Porto 

Alegre, v.17, n. 34, 2004. Disponível em: 

https://seer.ufrgs.br/index.php/organon/article/view/29983/18582. Acesso em: 30 nov. 2023. 

https://doi.org/10.22456/2238-8915.29983 

 

 

 

MELLO DE, Ana Maria Lisboa; UTÉZA, Francis. Oriente e Ocidente na poesia de Cecília 

Meireles. Porto Alegre: FAPA, 2001. 

 

 

NUSSBAUM, Martha C. Philosophical Interventions. Oxford: Oxford University Press, 

2012. 419 p. 

 

OLIVEIRA DE, Ana Maria Domingues. Estudo crítico da bibliografia sobre Cecília 

Meireles. São Paulo: Humanitas, 2001. 

 

OLIVEIRA DE, Ana Maria Domingues. Representações do feminino na prosa de Cecília 

Meireles. In: Simpósio nacional mulher e literatura, 10.; Simpósio internacional mulher e 

literatura, 1., 2003, João Pessoa. (Comunicação).. 

 

 

OLIVEIRA, Gisele. Cecília Meireles e a índia: das provisórias arquiteturas ao “êxtase longo de 

ilusão nenhuma”. Religare, [S. l.], v. 9, n. 2, p. 153–161, 2016. Disponível em: 

https://periodicos.ufpb.br/index.php/religare/article/view/15871. Acesso em: 25 set. 2023. 

 

 

PAES, José Paulo. A aventura literária. São Paulo: Companhia das Letras, 1990. 

PATANJALI. Yoga Sutras. New Delhi: Munshiram Manoharlal Publishers Pvt. Ltd., 2003. 

PAZ, José Rodrigues. Cecília Meireles a mais importante tagoreana do brasil. PGL. Galiza, 13 

março 2019. Disponível em: https://pgl.gal/cecilia-meireles-a-mais-importante-tagoreana-do- 

brasil/ 

 

PAZ, Octavio. Os filhos do barro. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1984. 

https://seer.ufrgs.br/index.php/organon/article/view/29983/18582
https://doi.org/10.22456/2238-8915.29983
https://periodicos.ufpb.br/index.php/religare/article/view/15871


83 
 

PAZ, Octavio. Signos em rotação. São Paulo: Ed. Perspectiva, 1996. 

 

PAZ, Octavio. Vislumbres da Índia: um diálogo com a condição humana. São Paulo: 

Mandarin, 1996. 

 

 

PEREIRA, Cyelle Carmem Vasconcelos. Cecília Meireles e a poética da morte: uma leitura 

hinduísta. Artigo apresentado no II Fórum Internacional de Pedagogia, Campina Grande, 2009. 

Disponível em: <https://www.recantodasletras.com.br/artigos-de-literatura/3097565>. Acesso 

em: 30 ago. 2023. 

 

 

PIRES, Márcia Elisa. “Equivalências – Melancolia e Êxtase em ‘Enivrez-vous’ de Charles 

Baudelaire e ‘Vinho’ de Cecília Meireles”. Lettres Françaises: Revista da área de língua e 

literatura francesa, Araraquara, v. 1, n. 17, p. 92, 2016. 

 

 

PRADO, Erion Marcos do. Os rastros da viagem à Índia na poética de Cecília Meireles. 

Londres: Novas Edições Acadêmicas, 2015. 

 

 

PRABHAVANANDA. Swami, MANCHESTER, Frederick. Os Upanishads: O sopro vital do 

Eterno. Trad. Cláudia Gerpe. São Paulo: Editora Pensamento, 1975. 

 

 

REIS, Ana Amélia Neubern Batista. Cecília Meireles e a Índia no modernismo brasileiro. Tese 

(Doutorado) – Universidade Federal de Minas Gerais, Faculdade de Letras (FALE), Programa de 

Pós-graduação em Estudos Literários, Belo Horizonte, 2019. 

 

 

REIS, Ana Amélia Neubern Batista dos. Cecília Meireles e Sarojini Naidu: rouxinóis do Brasil 

e da Índia. Opiniães: Revista de Literatura Brasileira, São Paulo, n. 20, p. 147, 2022. 

https://doi.org/10.11606/issn.2525-8133.opiniaes.2022.197433 

 

REIS, Gustavo Felizardo. A viagem como mergulho de autoconhecimento: um estudo sobre a 

Índia de Cecília Meireles. Dissertação (Mestrado Acadêmico) – Universidade Federal de Juiz de 

Fora, Instituto de Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião, 2019. 

102 f. 

 

 

ROHDEN, Humberto. O espírito da filosofia oriental. São Paulo: Ed. Martin Claret, 1981. 

 

 

ROMANO, Luís A. Contatori. Cecília Meireles e a Travel in Brasil (1941-1942). São Paulo: 

Intermeios, 2019. 

 

 

ROMANO, Luís A. Contatori. A Poeta-Viajante: Uma Teoria Poética da Viagem 

Contemporânea nas Crônicas de Cecília Meireles. São Paulo: Intermeios; Fapesp, 2014. 

https://www.recantodasletras.com.br/artigos-de-literatura/3097565%3E
https://doi.org/10.11606/issn.2525-8133.opiniaes.2022.197433


84 
 

ROMANO, Luís Antônio Contatori. Viagem à Índia: Cecília Meireles e Octavio Paz. Caracol, 

Dossiê, n. 3, p. 76-81, jan.-jun. 2012. Universidade de São Paulo. 

https://doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v0i3p46-81 

 

SECCHIN, Antônio Carlos. Percursos da poesia brasileira – Do século XVIII ao século 

XXI. Belo Horizonte: Autêntica Editora, ´- Editora UFMG, 2018. 

 

SEN, Armatya. The Argumentative Indian: Writings on Indian History, Culture and 

Identity. Usa: Picador Usa, 2006. 432. 

 

SIMMEL, Georg. A filosofia da paisagem. Tradução: Artur Morão. Covilhã: Ed. LusoSofia: 

Press, 2009. 

 

 

SMITH, Huston. As religiões do mundo. São Paulo: Cultrix, 1991. STODDART, William. O 

hinduísmo. São Paulo: Ibrasa, 2004. 

 

TAGORE, Rabindranath. Poesia mística (Lírica Breve). S.P.: Paulus, 1994. 

 

 

TAGORE, Rabindranath. 7 poemas de Puravi. Trad. Cecília Meireles. Rio de Janeiro: MEC, 

1961.VALLE, Gabriel. Filosofia indiana. São Paulo: Loyola, 1997. 

 

THÉLOT, Jérôme. Baudelaire: poésie et violence. Paris : Gallimard, 1993. Coll. Bibliothèque 

des idées. VERAS, Eduardo. Baudelaire e os limites da poesia. São Paulo - S.P: Corsário-Satã, 

2021. 

https://doi.org/10.14375/NP.9782070726813 

 

VERAS, Eduardo Horta Nassif. A viagem como metáfora metapoética nas Flores do Mal. 

Revista Estação Literária- vol.10C, p.55-70, 2013. 

 

 

VERAS, Eduardo Horta Nassif. Baudelaire e os limites da poesia. São Paulo - S.P: Corsário- 

Satã, 2021. 

 

 

VERAS, Eduardo Horta Nassif. Bagatelas laboriosas: ambivalências do lugar-comum na poesia 

em prosa de Baudelaire. Revista Terceira Margem, [s. l], v. 21, n. 35, p. 164-193, jun. 2017. 

Disponível em: https://revistas.ufrj.br/index.php/tm. Acesso em: 28 jul. 2023. 

 

 

YOGANANDA, Paramahansa. O Bhagavad Gita. Trad. Self Realization Fellowship, Los 

Angeles: Editora Self Realization Fellowship, 2019. 

https://doi.org/10.11606/issn.2317-9651.v0i3p46-81
https://doi.org/10.14375/NP.9782070726813
https://revistas.ufrj.br/index.php/tm


85 
 

 

ZIMMER, Heinrich. Mitos e símbolos na arte e civilização da Índia. São Paulo: Palas Athena, 

1989. Filosofias da Índia. São Paulo: Palas Athena, 1986. 


