
 Luciana Biasotti Pompeu de Moraes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Título: Espiritualidade e Mindfulness-based Cognitive Therapy (MBCT) no cuidado 

oncológico, uma revisão narrativa integrativa 

 

 

 

 

 

 

 

 

Uberlândia 

2025 



 

Luciana Biasotti Pompeu de Moraes 

 

 

 

 

 

 

Título: Espiritualidade e Mindfulness-based Cognitive Therapy (MBCT) no cuidado 

oncológico, uma revisão narrativa integrativa 

 

 

 

 

Trabalho de conclusão de curso apresentado ao Instituto 

de Psicologia da Universidade Federal de Uberlândia, 

como requisito parcial à obtenção do Título de Bacharel 

em Psicologia. Orientadora: Prof.ª Dr.ª Renata Ferrarez 

Fernandes  

 

         

 

 

                                                      Uberlândia 

2025  



Luciana Biasotti Pompeu de Moraes 

 

Título: Espiritualidade e Mindfulness-based Cognitive Therapy (MBCT) no cuidado 

oncológico, uma revisão narrativa integrativa 

 

 

Banca Examinadora 

Uberlândia, 29 de abril de 2025 

 

________________________________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Renata Ferrarez Fernandes  

 

 

________________________________________________________ 

  Ma. em Psicologia Emanuelle Oliveira Andrade 

 

 

________________________________________________________ 

Prof. Dr. Joaquim Carlos Rossini 

 

 

 

 

 

 

 

Uberlândia 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

...Mire veja: o mais importante e bonito, do mundo, é isto: que as pessoas 

não estão sempre iguais, ainda não foram terminadas – mas que elas vão 

sempre mudando. Afinam ou desafinam. Verdade maior. 

Guimarães Rosa 



 

 

RESUMO 

 

Introdução: Esta revisão narrativa tem como objetivo examinar a relação entre a 
espiritualidade e a Terapia Cognitiva Baseada em Mindfulness (Mindfulness-Based Cognitive 
Therapy – MBCT) no contexto do cuidado a pacientes oncológicos, com ênfase em seu impacto 
sobre o bem-estar emocional, psicossocial e espiritual desses indivíduos. Objetivo: Investigar 
o papel da espiritualidade e da MBCT na promoção da qualidade de vida de pacientes com 
câncer. Método: Foram realizadas buscas sistemáticas nas bases de dados Google Acadêmico, 
SciELO, BVS Saúde, PsycINFO, PubMed e Café, utilizando-se diferentes combinações dos 
descritores: “Mindfulness-Based Cognitive Therapy” AND “Spirituality” AND “Cancer” e 
“Mindfulness Interventions” AND “Cancer”. Foram incluídos estudos empíricos, tanto 
qualitativos quanto quantitativos, que abordassem simultaneamente os três descritores. 
Excluíram-se revisões bibliográficas, artigos sem acesso ao texto completo e estudos que não 
apresentassem dados originais. A análise dos dados foi conduzida por meio de síntese narrativa. 
Resultados: Foram selecionados cinco artigos que atenderam aos critérios de inclusão. De 
modo geral, os estudos apontam que intervenções baseadas em MBCT contribuem 
significativamente para a melhora do bem-estar espiritual e da qualidade de vida de pacientes 
oncológicos. A espiritualidade, embora sujeita a variações durante o tratamento quimioterápico, 
configura-se como um fator protetivo relevante frente ao sofrimento existencial decorrente da 
vivência com o câncer. Conclusão: A MBCT revela-se uma estratégia terapêutica promissora 
no contexto do cuidado multidisciplinar em oncologia, oferecendo suporte relevante para o 
manejo da dor, do sofrimento psicológico e das demandas existenciais (espirituais) associadas 
ao diagnóstico e ao tratamento do câncer. 

 

Palavras-chave: Mindfulness, espiritualidade, terapia baseada em Mindfulness, câncer. 

 

  



SUMMARY 

Introduction: This narrative review aims to examine the relationship between spirituality and 
Mindfulness-Based Cognitive Therapy (MBCT) in the context of oncology care, with a 
particular focus on its impact on the emotional, psychosocial, and spiritual well-being of cancer 
patients. Objective: To investigate the role of spirituality and MBCT in promoting the quality 
of life in individuals undergoing cancer treatment. Method: A systematic search was conducted 
across the databases Google Scholar, SciELO, BVS Saúde, PsycINFO, PubMed, and Café, 
using various combinations of the following descriptors: “Mindfulness-Based Cognitive 
Therapy” AND “Spirituality” AND “Cancer” and “Mindfulness Interventions” AND 

“Cancer”. Empirical studies—both qualitative and quantitative—that simultaneously 
addressed all three descriptors were included. Literature reviews, articles without full-text 
access, and studies lacking original data were excluded. The selected material was analyzed 
through narrative synthesis. Results: Five studies met the inclusion criteria. Overall, the 
findings indicate that MBCT-based interventions significantly improve the spiritual well-being 
and quality of life of cancer patients. While spirituality may fluctuate during chemotherapy, it 
emerges as an important protective factor against existential distress throughout and following 
cancer treatment. Conclusion: MBCT appears to be a promising therapeutic strategy within the 
framework of multidisciplinary oncology care, offering relevant support for managing pain, 
psychological suffering, and the existential (spiritual) challenges associated with the cancer 
diagnosis and treatment process. 

 
Keywords: Mindfulness, spirituality, Mindfulness-based cognitive therapy, oncology  



 

1. INTRODUÇÃO 

1.1 Mindfulness 

 

A atenção plena, ou Mindfulness, é um estado de consciência que envolve direcionar a 

atenção para o momento presente de forma intencional e sem julgamentos. Essa prática 

possibilita uma maior percepção das próprias emoções, pensamentos e sensações físicas, 

promovendo regulação emocional e bem-estar psicológico (Begereka et al.,2023; Kasemi et al., 

2022). Estudos demonstram que o Mindfulness reduz estresse, ansiedade e depressão, além de 

favorecer a aceitação da realidade e o fortalecimento emocional (Kazemi et al.,2022). 

No contexto oncológico, o Mindfulness auxilia na redução do sofrimento emocional 

associado ao medo da recorrência da doença, contribuindo para uma melhor qualidade de vida 

dos pacientes (Begereka et al., 2023). Pesquisas indicam que essa prática, estimula a resiliência 

e a aceitação do diagnóstico, além de promover o bem-estar espiritual, um fator essencial para 

o enfrentamento do câncer (Kasemi et al, 2022). Estratégias que integram Mindfulness e suporte 

espiritual são eficazes para fortalecer o senso de propósito e significado, auxiliando os pacientes 

a lidar com os desafios da doença. 

A prática de Mindfulness também facilita o manejo de emoções difíceis como angústia 

existencial, incerteza e sentimentos de vulnerabilidade. Ao reduzir a reatividade emocional e 

melhorar a regulação do estresse fisiológico, essa abordagem minimiza a percepção da dor, 

fadiga e náusea, efeitos comuns do tratamento oncológico (Begereka et al., 2023; Kazemi et al., 

2022). Além disso, promove maior tolerância ao desconforto, incentivando os pacientes a 

enfrentarem os desafios do tratamento de forma mais equilibrada (Shabbir, 2024) 

 

 



Origens filosóficas e religiosas da atenção plena 

 

O Mindfulness tem raízes profundas em tradições filosóficas e espirituais, especialmente 

no budismo, onde é conhecida como sati, um conceito que enfatiza a consciência plena no 

momento presente sem julgamentos (Shabbir, 2024). No câncer, essa prática ajuda os pacientes 

a lidarem com a incerteza da doença, ao desenvolverem uma relação mais serena com suas 

emoções e sensações físicas.  

As práticas contemplativas budistas, frequentemente incorporadas a terapias baseadas 

em Mindfulness, ensinam que o sofrimento e a impermanência são aspectos naturais da 

existência. Técnicas como a meditação da compaixão (metta bhavana) e a contemplação da 

impermanência (anicca) auxiliam na aceitação da transitoriedade da vida, promovendo um 

maior equilíbrio emocional diante da finitude (Shabbir, 2024). 

No sufismo islâmico, a prática do dhikr (recordação de Deus), que envolve a repetição 

rítmica de palavras sagradas ou nomes divinos, também pode ser considerada uma forma de 

Mindfulness, pois cultiva um estado de presença e consciência plena. No contexto oncológico, 

o dhikr pode oferecer suporte emocional e espiritual ajudando os pacientes a reduzir o estresse, 

lidar com a dor e encontrar um sentido mais profundo na experiencia da doença. 

 

   1.2 Sentido da vida 

A percepção de sentido na vida tem um impacto significativo no bem-estar psicológico 

dos pacientes oncológicos, influenciando sua resiliência e capacidade de enfrentamento. Ter um 

propósito claro está associado a menores níveis de ansiedade e depressão, além de favorecer 

uma atitude mais positiva em relação ao tratamento (Shabbir, 2024). 

Pacientes que encontram significado na jornada da doença relatam maior motivação 

para aderir às terapias e seguir recomendações médicas, o que impacta diretamente sua 



qualidade de vida. A conexão com valores pessoais e espirituais proporciona um senso de 

coerência e aceitação, reduzindo o sofrimento emocional e promovendo bem-estar durante o 

tratamento oncológico (Shabbir, 2024). 

 

1.3 Religiosidade e saúde mental no câncer: 

A religiosidade no câncer refere-se ao modo como os pacientes utilizam crenças e 

práticas religiosas para lidar com a doença, influenciando sua adaptação emocional e espiritual. 

 Essa religiosidade se manifesta em duas dimensões principais: a experiencial e a 

reverencial. A dimensão experiencial envolve as crenças individuais e ao significado pessoal 

que o paciente atribui à sua fé, impactando sua resiliência e percepção do sofrimento (Shabbir, 

2024). Já a dimensão reverencial diz respeito às práticas religiosas, como orações, meditações 

e participação em comunidades de fé, que fornecem suporte emocional e conexão social durante 

o tratamento (Shabbir, 2024). 

Pacientes que encontram significado em sua jornada relatam maior motivação para 

aderir às terapias e seguir recomendações médicas, o que impacta diretamente a qualidade de 

vida e os desfechos clínicos. Além disso, a conexão com valores pessoais e espirituais pode 

proporcionar um senso de coerência e aceitação, reduzindo o sofrimento eemocional e 

promovendo o bem-estar durante o tratamento oncológico (Shabbir, 2024). 

O sentido da vida no câncer é sustentado por três fatores essenciais: propósito, conexão 

e aceitação, os quais influenciam diretamente o bem-estar psicológico dos pacientes. O 

propósito, que envolve encontrar significado na experiencia da doença, está associado a maior 

motivação para o tratamento e melhor enfrentamento emocional (Shabbir, 2024). 

A conexão, seja com entes queridos, espiritualidade ou comunidade, fortalece o suporte 

emocional e reduz sentimentos de solidão, promovendo resiliência diante da incerteza do câncer 

(Bagereka et al., 2023). Já a aceitação, desenvolvida por meio de práticas como Mindfulness e 



espiritualidade, auxilia na redução da angústia existencial, permitindo que os pacientes lidem 

com a impermanência da vida com mais serenidade e equilíbrio emocional (Kazemi et al., 

2023). Esses fatores, combinados, contribuem para a melhoria da qualidade de vida e do bem-

estar psicossocial e espiritual durante o enfrentamento da doença. 

 

A interseção entre Atenção Plena, sentido da vida e a religiosidade 

Atenção plena, sentido da vida e religiosidade parecem estar interligados no 

enfrentamento do câncer, promovendo bem-estar psicológico e resiliência. 

A atenção plena (Mindfulness) ajuda os pacientes a aceitarem sua condição, reduz o 

estresse, melhoram o sono, aliviam as dores, reduzindo assim o sofrimento psicológico. 

Mulyono&Chen (2023) observaram um aumento gradual nos níveis de atenção plena entre os 

sobreviventes de câncer, indicando que essa habilidade pode se desenvolver naturalmente como 

uma estratégia de adaptação à doença. A religiosidade pode potencializar esse efeito, pois 

práticas espirituais como orações e meditação favorecem a consciência plena e a aceitação (Said 

& Ulyani, 2020). 

O sentido da vida também é fortalecido pela religiosidade, pois a fé ajuda os pacientes 

a encontrarem propósito no sofrimento (Pargament, 2013). Estudos indicam que a 

espiritualidade melhora a qualidade de vida ao proporcionar significado e paz interior (Canada 

et al., 2016). Mulyono e Chen (2023) destacam que sobreviventes intensificam suas práticas 

religiosas após o diagnóstico, indicando um vínculo entre espiritualidade e enfrentamento 

positivo. Assim, a religiosidade une atenção plena e sentido da vida, ajudando os pacientes a 

enfrentar o câncer com maior serenidade e propósito. 

Dessa forma, a interseção entre sentido da vida, religiosidade e atenção plena se mostra 

essencial no enfrentamento do câncer. O suporte emocional proporcionado pela fé, aliado às 

práticas de Mindfulness, fortalece a resiliência, reduz o sofrimento psicológico, promovendo 



aceitação e bem-estar. Compreender essas relações pode não apenas aprimorar abordagens 

terapêuticas, mas também oferecer novas perspectivas sobre o impacto espiritual na saúde 

mental de pacientes oncológicos, contribuindo para um tratamento mais holístico e eficaz. 

 

MBCT no cuidado oncológico 

A Terapia Cognitiva Baseada em Mindfulness tem se consolidado como uma intervenção 

eficaz no cuidado oncológico, especialmente por sua capacidade de reduzir sintomas de 

ansiedade e depressão frequentemente associados ao diagnóstico e tratamento do câncer. Ao 

cultivar uma postura de atenção plena e não julgamento em relação às expectativas internas, a 

MBCT favorece a regulação emocional e o enfrentamento adaptativo, promovendo maior 

aceitação da condição de adoecimento (Cengiz et al., 2023; Ghayour Kazemi et al., 2022).  

Ghayour Kazemi et al. (2022) identificaram que a MBCT reduziu de forma expressiva o 

sofrimento espiritual e o medo da recorrência, promovendo uma adaptação mais serena ao 

diagnóstico oncológico. Estes efeitos ocorrem em parte, porque permite que o paciente 

desenvolva uma nova relação com seus pensamentos e emoções, passando a observá-los com 

mais clareza e menos identificação, o que contribui para a diminuição da ruminação e do 

sofrimento psíquico (Mulyono & Chen, 2023).  

As intervenções baseadas em MBCT também têm demonstrado benefícios significativos 

na melhora da percepção da dor e da qualidade do sono em pacientes oncológicos. Ao incentivar 

a consciência do momento presente e a observação das sensações físicas sem julgamento, a 

MBCT permite que os pacientes desenvolvam uma nova relação com a dor, reduzindo a 

reatividade emocional e o sofrimento associado a ela (Cengiz et al., 2023). Nesse sentido, a 

prática regular do Mindfulness pode atenuar a intensidade percebida da dor, mesmo quando esta 

não é completamente eliminada, reduzindo também a reatividade emocional e o sofrimento 

associado a ela (Cengiz et al., 2023). Além disso, estudos apontam que a MBCT contribui para 



a melhoria do sono ao diminuir estados de hiperexcitação mental, como a ansiedade e os 

pensamentos intrusivos, que frequentemente interferem no início e na manutenção do sono em 

pacientes com câncer (Ghayour Kazemi et al., 2022). Esses achados evidenciam que a MBCT 

não apenas atua na saúde emocional dos pacientes, mas também contribui diretamente para o 

alívio de sintomas físicos e a promoção de um descanso mais restaurador, fatores essenciais no 

enfrentamento da doença. 

Espiritualidade e qualidade de vida em pacientes com câncer tratados com MBCT 

Estudos recentes sugerem que a espiritualidade exerce um impacto positivo sobre a 

qualidade de vida de pacientes oncológicos submetidos à Terapia Cognitiva Baseada em 

Mindfulness (MBCT). Cengiz et al. (2023) demonstraram que mulheres com câncer de mama 

que participaram de um programa estruturado de MBCT apresentaram melhorias significativas 

nos níveis de bem-estar espiritual e emocional. Práticas espirituais como a meditação, a reflexão 

e a busca de sentido revelaram-se associadas à redução da dor espiritual e da angústia 

existencial, contribuindo para uma adaptação mais saudável ao processo de adoecimento 

(Mulyono & Chen, 2022). 

Adicionalmente, estudos como o de Ghayour Kazemi et al. (2022) indicam que pacientes 

com maior envolvimento espiritual relatam menor frequência de sintomas psicológicos, tais 

como depressão, insônia e medo da recorrência da doença. Esses achados sustentam a hipótese 

de que a espiritualidade, quando integrada a intervenções psicoterapêuticas baseadas em 

mindfulness, potencializa os efeitos terapêuticos ao oferecer suporte existencial, conforto e 

sentido diante do sofrimento. 

A combinação entre MBCT e espiritualidade configura-se, portanto, como um modelo 

de cuidado complementar e eficaz para pacientes oncológicos. Enquanto a MBCT favorece a 

aceitação, a presença consciente e a regulação emocional, a dimensão espiritual contribui com 

recursos subjetivos voltados à transcendência, ao propósito de vida e ao enfrentamento da 



finitude (Puchalski et al., 2014; Mulyono & Chen, 2022). Tal integração tem se mostrado 

especialmente relevante no contexto dos cuidados paliativos, nos quais as demandas emocionais 

e existenciais tendem a ser mais intensas (Delgado-Guay et al., 2011). 

 

Justificativa da Pesquisa  

O  presente estudo tem como objetivo investigar, por meio de uma 

revisão integrativa da literatura, de que maneira a associação entre a Terapia 

Cognitiva Baseada em Mindfulness (Mindfulness-Based Cognitive Therapy – 

MBCT) e a espiritualidade pode influenciar positivamente o bem-estar 

emocional e psicossocial de indivíduos diagnosticados com câncer. A escolha 

dessa temática fundamenta-se na crescente valorização de abordagens 

terapêuticas integrativas no contexto da oncologia, que buscam promover não 

apenas o controle dos sintomas físicos, mas também a melhoria da qualidade 

de vida a partir da consideração dos aspectos subjetivos e existenciais dos 

pacientes. 

2. Método 

2.1 Delineamento Metodológico: Revisão Integrativa da Literatura 

Optou-se por realizar uma revisão integrativa da literatura, metodologia 

que se destaca pela abrangência e flexibilidade. Essa abordagem é especialmente 

adequada para a sistematização do conhecimento acumulado sobre um 

determinado fenômeno, possibilitando a identificação de avanços, lacunas, 

contradições e tendências na produção científica. 



A revisão integrativa foi conduzida com base nos critérios metodológicos 

propostos por Whittemore e Knafl (2005), que preveem as seguintes etapas: (1) 

formulação da questão de pesquisa, (2) definição dos critérios de inclusão e 

exclusão, (3) busca na literatura, (4) avaliação crítica dos estudos selecionados, 

(5) extração e categorização dos dados e (6) análise e síntese dos achados. 

2.2 Formulação da Questão de Pesquisa 

A questão norteadora deste estudo é: 

"A associação entre a Terapia Cognitiva Baseada em Mindfulness (MBCT) e a 

espiritualidade contribui para a melhora da qualidade de vida e do bem-estar 

emocional de pacientes oncológicos?" Essa questão foi elaborada a partir do 

modelo PICO (Paciente, Intervenção, Comparação, Desfecho), adaptado para 

revisões integrativas com foco exploratório. 

2.3 Estratégias de Busca e Seleção da Literatura 

A busca por estudos relevantes foi realizada de acordo com as diretrizes do 

PRISMA (Preferred Reporting Items for Systematic Reviews and Meta-

Analyses), distribuída em três fases principais ( Figura 1): 

Fase 1 – Identificação dos estudos 

  A busca sistemática foi conduzida nas bases de dados: PubMed, SciELO, 

Google Acadêmico e Comunidade Acadêmica Federada (CAFe). Para a 

definição dos descritores, utilizou-se a Terminologia Psi-Alfabética da BVS-Psi. 

Foram empregadas as seguintes combinações de palavras-chave em inglês e 

português: 



• câncer AND espiritualidade AND Terapia Cognitiva Baseada em 

Mindfulness 

• cancer AND spirituality AND Mindfulness-Based Cognitive Therapy 

• cancer AND spirituality belief AND Mindfulness-Based Cognitive 

Therapy 

• cancer AND religion faith AND Mindfulness-Based Cognitive Therapy 

• spirituality AND cancer patients AND Mindfulness 

O recorte temporal compreendeu o período de 2021 a 2025, considerando a 

atualidade e relevância dos estudos publicados nos últimos cinco anos. Como 

critérios de inclusão, foram selecionados estudos empíricos (quantitativos e 

qualitativos), publicados em português ou inglês, que abordassem 

simultaneamente as temáticas da espiritualidade e da MBCT em contextos de 

tratamento oncológico. 

Fase 2 – Triagem e elegibilidade dos estudos 

A triagem inicial foi realizada por meio da leitura dos títulos e resumos. 

Os estudos que atenderam aos critérios de inclusão foram recuperados na íntegra 

para avaliação detalhada. Foram excluídos artigos que abordaram 

exclusivamente espiritualidade, sem menção à MBCT, bem como trabalhos 

indisponíveis em texto completo ou que não apresentem rigor metodológico 

compatível com os objetivos da presente revisão. 

Fase 3 – Análise crítica e síntese dos dados 



Os estudos selecionados foram organizados em uma matriz analítica 

contendo as seguintes informações: autoria, ano de publicação, país de origem, 

objetivo do estudo, tipo de delineamento metodológico, principais achados, 

conclusões e limitações. A análise qualitativa dos dados seguiu um procedimento 

de categorização temática, permitindo a identificação de padrões, convergências, 

divergências e lacunas no corpo teórico-empírico analisado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Figura 1- Fluxograma do processo de seleção dos artigos segundo método PRISMA 

 



2 Resultados e discussão 

O sofrimento em pacientes com câncer é frequentemente composto de sentimentos de 

ansiedade, tristeza, desesperança e medo da morte. A prática de mindfulness e autocompaixão, 

segundo Neff e Germer (2013), promove uma postura mais gentil e compassiva diante da 

própria dor, contribuindo para a redução da autocrítica e da ruminação. Além disso, a 

espiritualidade pode favorecer a aceitação da condição de adoecimento e proporcionar 

conforto emocional (Delgado-Guay, et al, 2011).  Na Tabela 1 podemos observar os 5 artigos 

que resultaram dessa revisão narrativa.



TABELA 1 

Tabela onde se encontra sumariado os dados dos estudos: número de citações, tema MBCT/ Espiritualidade no Cãncer, tamanho da amostra, população alvo, 
procedimentos, Instrumentos, resultados e conclusões e presença de follow-up 

Referência 
(APA) 

Número 
de 

Citações 
Objetivo 

Tema 
MBCT/Espi
ritualidade 

Tamanho 
da 

Amostra 

População 
Alvo Procedimentos Instrument

os 

Resultados e 
Conclusões 

 

Follow-
up 

Cengiz, H. O., 
Bayir, B., Sayar, 
S., & Demirtas, 

M. (2023). 
Turquia. 

9 

Investigar o 
efeito da terapia 

baseada em 
atenção plena 
sobre o bem-

estar espiritual 
em pacientes 

com câncer de 
mama. 

Mindfulness 
e 

espiritualida
de no câncer 

de mama. 
 

70 

Mulheres 
com câncer 
de mama, 

entre 18-65 
anos. 

Estudo clínico 
randomizado 
com grupo 
intervenção 
(MBCT) e 
controle. 
Sessões 

conduzidas ao 
longo de 8 
semanas. 

FACIT-Sp 
versão 4 

(bem-estar 
espiritual), 
FACIT-G 
(qualidade 
de vida). 

A MBCT 
aumentou 

significativamen
te os níveis de 

bem-estar 
espiritual e 

qualidade de 
vida comparado 

ao grupo 
controle. 

Não 
houve 

follow-up 
formal 

relatado. 

 

Referência 
(APA) 

Número 
de 

Citações 
Objetivo 

Tema 
MBCT/Espiritu

alidade 

Tamanho 
da 

Amostra 

População 
Alvo Procedimentos Instrumentos Resultados e 

Conclusões 
Follow-

up 

Mulyono, 
W. A., & 

Chen, H. M. 
(2023). 

Indonésia e 
Taiwan. 

3 

Descrever a 
dinâmica entre 
atenção plena, 
espiritualidade, 

estresse e 
qualidade de vida 
em sobreviventes 
de câncer durante 

quimioterapia. 

Espiritualidade, 
Mindfulness e 
adaptação em 

pacientes 
oncológicos. 

274 

Sobreviven
tes de 
câncer 

submetidos 
à 

quimiotera
pia. 

Estudo 
observacional 

com três 
medições: 

início, 1 mês e 3 
meses. 

Freiburg 
Mindfulness 
Inventory, 
FACIT-Sp, 
WHOQOL-
Bref, Escala 
de Estresse 
Percebido 

(PSS). 

Houve 
variações ao 

longo do 
tempo, com 

aumento 
natural de 

Mindfulness, 
espiritualidade 
e qualidade de 
vida ao final 
de 3 meses. 

Sim, com 
três 

pontos de 
coleta de 

dados 
(baseline, 

1 e 3 
meses). 

  



Referência 
(APA) 

Número 
de 

Citações 
Objetivo 

Tema 
MBCT/Espiritu

alidade 

Tamanho 
da Amostra 

População 
Alvo 

Procedimen
tos Instrumentos 

Resultados 
e 

Conclusões 
Follow-up 

Kazemi, F. 
G., 

Shahhabizad
eh, F., 

Safara, M., 
& 

Shahidsales, 
S. (2022). 

Irã. 

Não houve 

Comparar 
os efeitos 

da MBCT e 
de uma 

intervenção 
transdiagnó

stica no 
sofrimento 
espiritual 

em 
mulheres 

com câncer 
de mama. 

Redução do 
sofrimento 

espiritual com 
MBCT e terapias 

cognitivas. 
 

41 

Mulheres 
com câncer 
de mama 

encaminhada
s a hospitais 
universitário

s. 

Quase-
experimento 

com 3 
grupos: 
MBCT, 

intervenção 
transdiagnós

tica e 
controle; 10 

sessões 
semanais. 

Escala de 
Angústia 

Espiritual de 
Ku et al. 

Ambas as 
intervenções 

reduziram 
significativa

mente o 
sofrimento 
espiritual; 
não houve 
diferença 

significativa 
entre os dois 

grupos 
experimenta

is. 

Sim, foi 
conduzido 

acompanhamen
to (follow-up). 

 

Referência 
(APA) 

Número 
de 

Citações 
Objetivo Tema 

MBCT/Espiritualidade 

Tamanho 
da 

Amostra 

População 
Alvo Procedimentos Instrumentos 

Resultados 
e 

Conclusões 
Follow-up 

Bagereka, 
P., Ameli, 
R., Sinaii, 
N., Vocci, 
M. C., & 

Berger, A. 
(2023). 
EUA. 

15 

Explorar a 
relação entre 

bem-estar 
psicossocial-

espiritual, 
atenção 
plena, 

resiliência e 
estresse em 
pacientes 

com 
doenças 
graves. 

Mindfulness, 
espiritualidade, 

resiliência e estresse em 
doenças graves. 

200 

Pacientes 
com 

doenças 
graves 
e/ou 

limitantes 
da vida. 

Estudo 
transversal com 

aplicação de 
questionários 

validados. 

NIH-HEALS, 
MAAS 

(Mindfulness), 
CD-RISC-10 
(resiliência). 

Correlação 
positiva 

entre 
atenção 
plena, 

resiliência 
e bem-estar 
espiritual. 
Relação 
negativa 

com 
estresse. 

Não aplicável 
(estudo 

transversal). 

  



Referência 
(APA) 

Número 
de 

Citações 
Objetivo 

Tema 
MBCT/Espiritu

alidade 

Tamanho 
da 

Amostra 

População 
Alvo Procedimentos Instrumentos Resultados e 

Conclusões Follow-up 

Shabbir, A. 
(2024). 

Paquistão. 

Não 
houve 

Investigar 
o impacto 

da 
atenção 
plena e 

religiosida
de no 

sentido da 
vida de 
jovens 
com 

câncer. 

Espiritualidade 
islâmica 

(Sufismo), 
religiosidade e 
Mindfulness no 

câncer. 

200 

Pacientes 
jovens com 
câncer (15 a 

40 anos). 

Estudo 
transversal com 

aplicação de 
escalas 

validadas. 

MAAS, Escala 
de Significado 

na Vida 
(MLQ), Escala 
de Orientação 

Religiosa 
Revisada. 

Mindfulness e 
religiosidade 

correlacionaram-
se positivamente 
com o sentido da 

vida. 
Religiosidade 
atuou como 
moderadora. 

Não 
aplicável 
(estudo 

transversal) 

 

 

 

 

 

 



 

Os estudos analisados na Tabela 1 revelam evidências consistentes sobre os 

efeitos positivos da Terapia Cognitiva Baseada em Mindfulness (MBCT) na promoção 

do bem-estar espiritual e psicossocial de pacientes com câncer e outras doenças graves. 

De maneira geral, os resultados indicam que a prática sistemática do mindfulness está 

associada à melhora na qualidade de vida, à elevação do bem-estar espiritual, à redução 

do sofrimento psicológico e ao fortalecimento de recursos internos, como a resiliência e 

o sentido de vida. 

Intervenções estruturadas com MBCT demonstraram ser eficazes tanto em 

estudos clínicos randomizados quanto em investigações quase-experimentais e 

observacionais, abrangendo diferentes contextos culturais — como Turquia, Irã, 

Indonésia, Taiwan, EUA e Paquistão. Os instrumentos utilizados para avaliação dos 

desfechos (como FACIT-Sp, MAAS, NIH-HEALS e escalas de estresse e 

espiritualidade) possibilitaram mensurar de forma confiável os efeitos terapêuticos das 

intervenções, reforçando a solidez dos dados obtidos. 

Destaca-se também a relevância da espiritualidade como variável mediadora ou 

moderadora nos processos de enfrentamento da doença, especialmente quando integrada 

a práticas contemplativas. Em populações mais jovens, a religiosidade teve um papel 

destacado no fortalecimento do sentido da vida, enquanto em pacientes com doenças 

graves, o mindfulness apresentou correlação positiva com a resiliência e o bem-estar 

espiritual. 

Diante disso, os achados sugerem que a MBCT, quando aliada à dimensão 

espiritual (seja religiosa ou laica), pode representar uma via terapêutica promissora para 

o cuidado integral de pacientes em contextos de sofrimento intenso. A seguir, os estudos 



serão apresentados com maior detalhamento metodológico e analítico com base nas 

temáticas. 

O ensaio clínico randomizado de Cengiz et al. (2023) investigou o impacto da Terapia 

cognitiva baseada em Mindfulness (MBCT) no bem-estar espiritual e na qualidade de vida de 

mulheres com câncer de mama. O estudo destaca um delineamento robusto com controle 

randomizado, amostra suficientemente dimensionada (N= 70), uso de instrumentos validados 

(FACIT-Sp) e análise estatística apropriada. Os resultados evidenciam melhora significativa na 

qualidade de vida, no bem-estar emocional e espiritual no grupo que recebeu a intervenção em 

relação ao grupo controle. Um ponto forte do estudo é a atenção ao rigor metodológico 

(CONSORT), bem como a avaliação ética e registro do estudo. Contudo, limitações incluem a 

restrição da amostra a um único centro hospitalar na Turquia, o que pode limitar a generalização. 

O estudo reforça a eficácia do Mindfulness como adjuvante ao tratamento clínico oncológico, 

enfatizando a espiritualidade como dimensão de cuidado essencial e promotora de resiliência. 

 

O trabalho de Mulyono & Chen (2023) é um estudo prospectivo observacional com 274 

sobreviventes de câncer submetidos à quimioterapia. Foram avaliadas atenção plena, 

espiritualidade, estresse e qualidade de vida ao longo de 3 meses. A força do estudo está na 

coleta longitudinal, permitindo observar flutuações e tendências naturais dos indicadores 

psicossociais sem intervenção direta. Os instrumentos utilizados (Freiburg Mindfulness 

Inventory, FACIT-Sp, WHOQOL-Bref, PPS) possuem validação adequada. A principal 

limitação reside no delineamento não intervencionista, o que impede inferências causais. Ainda 

assim, os resultados indicaram uma melhora natural na atenção plena e na qualidade de vida ao 

longo do tempo, com associações positivas entre espiritualidade e bem-estar. O artigo sugere 

que aspectos espirituais são importantes mediadores do enfrentamento e que a espiritualidade 

pode ser potencializada ao longo do tratamento, mesmo sem intervenção formal. 



 

O estudo de Kazemi et al. (2022) avaliou o impacto da MBCT e da intervenção 

transdiagnóstica sobre o sofrimento espiritual em mulheres com câncer de mama, usando 

desenho experimental com pré/pós teste e follow-up. O ensaio comparou dois tipos de 

intervenções psicológicas baseadas em Mindfulness e abordagem cognitiva comportamental. 

Ambos os grupos experimentais mostraram redução significativa do sofrimento espiritual em 

relação ao grupo controle. A pesquisa é metodologicamente bem estruturada, com aplicação em 

contexto clínico relevante. Um diferencial é a consideração dos estilos de apego e esquemas 

cognitivos como mediadores do sofrimento espiritual, o que enriquece a compreensão 

transdiagnóstica do sofrimento. No entanto, o pequeno tamanho da amostra e a amostragem por 

conveniência limitam a generalização. Ainda assim, o estudo amplia o repertório de 

intervenções eficazes na oncologia, com evidência da integração entre espiritualidade, cognição 

e emoções. 

 

O estudo de Begereka et al. (2023), foi realizado com 200 pacientes gravemente doentes 

e investigou a correlação entre bem-estar psicossocial-espiritual, atenção plena, resiliência e 

estresse. Os achados confirmam que tanto a resiliência quanto a atenção plena se correlacionam 

positivamente com o bem-estar psicossocial-espiritual e negativamente com o estresse. O uso 

de instrumentos validados (NIH-HEALS, CD-RISC-10, MAAS) fortalece a credibilidade dos 

dados. Apesar do delineamento transversal não permitir inferência causal, o estudo reforça a 

noção de que o cultivo da atenção plena e da resiliência pode ser um recurso terapêutico 

importante em contextos de doenças graves, inclusive oncológicos. É relevante por ampliar o 

foco para além do câncer de mama e por validar a utilidade da atenção plena como promotora 

de sentido e enfrentamento em populações diversas. 

 



O estudo transversal de Shabbir (2024), com 200 jovens pacientes com câncer no 

Paquistão examinou a influência da atenção plena e da religiosidade sobre o sentido da vida. Os 

resultados mostraram que tanto o Mindfulness quanto a religiosidade estão positivamente 

associados ao significado existencial. A abordagem é relevante por focalizar uma faixa etária 

menos representada e por explorar construtos como o sufismo e o dhikr como formas de atenção 

plena no contexto islâmico. Limitações incluem a amostragem não probabilística e o 

delineamento transversal. No entanto, o estudo contribui ao demonstrar como práticas de 

Mindfulness podem ser incorporadas como recurso psicológico legítimo no enfrentamento 

oncológico. 

 

Conclusão e Considerações Finais 

 

A combinação entre a Terapia Cognitiva Baseada em Mindfulness (MBCT) e a 

espiritualidade tem se mostrado especialmente eficaz no cuidado a pacientes 

oncológicos, promovendo não apenas a redução do sofrimento psicológico, mas também 

facilitando a adaptação ao diagnóstico e ao curso da doença. A MBCT contribui para o 

desenvolvimento de uma atitude de aceitação e atenção plena ao momento presente, o 

que reduz a reatividade emocional diante de pensamentos negativos e medos 

relacionados à progressão da enfermidade ou à morte (Cengiz et al., 2023; Ghayour 

Kazemi et al., 2022). 

Paralelamente, a espiritualidade funciona como um recurso interno significativo, 

permitindo que os pacientes ressignifiquem sua experiência de adoecimento. Essa 

dimensão oferece um senso de propósito, conexão e transcendência que pode suavizar a 

angústia existencial (Mulyono & Chen, 2023; Begereka et al., 2023). Em contextos de 

cuidados paliativos, tais aspectos tornam-se ainda mais relevantes, pois a espiritualidade, 



integrada à prática do mindfulness, está associada a uma maior aceitação da finitude, 

menor temor diante da morte e maior serenidade frente ao processo terminal (Begereka 

et al., 2023). Esses achados reforçam a importância de abordagens terapêuticas que 

considerem, de forma integrada, os domínios psicológico e espiritual no cuidado ao 

paciente com câncer. 

A análise integrativa da literatura revisada revela uma tendência consistente: 

intervenções que associam práticas de mindfulness e espiritualidade promovem 

benefícios significativos no enfrentamento do câncer, melhorando o bem-estar espiritual, 

emocional e psicossocial dos pacientes. Tais intervenções têm se mostrado eficazes em 

diferentes contextos culturais e clínicos, apontando para a relevância de um cuidado 

integral e sensível às diversidades culturais. 

Coletivamente, os estudos analisados convergem para três principais conclusões: 

1. As intervenções baseadas em mindfulness e espiritualidade são eficazes na redução 

do sofrimento espiritual e na promoção da qualidade de vida, sendo validadas em 

contextos clínicos ocidentais, orientais e islâmicos (Cengiz et al., 2023; Ghayour Kazemi 

et al., 2022). 

2. A espiritualidade atua como mediadora e moderadora no enfrentamento do câncer, 

influenciando positivamente a adaptação psicológica e emocional dos pacientes em 

diferentes fases do tratamento, por meio de práticas formais de mindfulness ou de 

vivências espirituais (Mulyono & Chen, 2023; Shabbir, 2024). 

3. O bem-estar psicossocial e espiritual está diretamente relacionado à resiliência e à 

atenção plena, devendo ser considerado um marcador relevante no planejamento de 

intervenções integrativas e humanizadas (Begereka et al., 2023). 

 

Limitações e lacunas na literatura 



Mecanismos neurobiológicos do Mindfulness e da espiritualidade 

Os mecanismos neurobiológicos subjacentes às práticas de Mindfulness e espiritualidade 

têm sido objeto de investigação, revelando alterações funcionais e estruturais em áreas cerebrais 

associadas à autorregulação emocional, percepção da dor e bem-estar subjetivo. De acordo com 

Germer, Siegel e Fulton (2006), práticas regulares de Mindfulness ativam o córtex pré-frontal 

medial e a ínsula anterior, regiões envolvidas na consciência interoceptiva e na regulação 

emocional. Simultaneamente, observa-se uma redução na ativação da amígdala, estrutura chave 

nas respostas de medo e ansiedade. Essa modulação da atividade amigdalar contribui para 

respostas mais adaptativas ao estresse, o que é especialmente relevante em contextos de 

adversidade, como o enfrentamento do câncer. 

Além disso, o córtex cingulado anterior, cuja atividade tende a aumentar durante práticas 

meditativas e experiências espirituais, está relacionado à regulação da dor emocional e à 

integração de experiências de ameaça existencial, como o medo da morte (Newberg & 

Waldman, 2009). A ativação dessa região tem sido associada a uma maior capacidade de 

aceitação e elaboração simbólica da finitude, favorecendo respostas mais compassivas e menos 

reativas diante da consciência da mortalidade. 

Esses achados sugerem que tanto o Mindfulness quanto as vivências espirituais 

influenciam circuitos neurais envolvidos na autorregulação emocional e no enfrentamento de 

situações estressoras. Tais práticas, portanto, apresentam fundamentação neurobiológica 

relevante para a promoção da saúde mental e emocional em pacientes com doenças graves. 

Contudo, esta revisão identificou uma lacuna significativa: não foram encontrados 

estudos que investiguem os efeitos de intervenções espirituais ou baseadas em Mindfulness em 

pacientes oncológicos por meio de técnicas de neuroimagem funcional, como a ressonância 

magnética funcional (fMRI). A ausência desse tipo de abordagem limita a compreensão mais 

precisa dos mecanismos cerebrais associados aos benefícios clínicos observados. Assim, 



pesquisas futuras que combinem avaliações clínicas com métodos de neuroimagem poderão 

oferecer evidências mais robustas sobre a neurobiologia das respostas terapêuticas à 

espiritualidade e à MBCT no contexto do câncer. 

Considerações finais 

Com base nas evidências apresentadas, conclui-se que a espiritualidade e a Terapia 

Cognitiva Baseada em Mindfulness (MBCT) constituem recursos valiosos no cuidado integral 

a pacientes oncológicos. Ambas as abordagens demonstram potencial significativo na promoção 

da regulação emocional, da resiliência e da qualidade de vida. A espiritualidade contribui com 

elementos fundamentais como sentido existencial, conexão interpessoal e esperança, enquanto 

o Mindfulness fortalece mecanismos de enfrentamento como a aceitação, a autorregulação e a 

redução da reatividade ao estresse. 

Além de contribuírem para a diminuição de sintomas depressivos, sofrimento espiritual 

e medo da morte, essas abordagens favorecem uma adaptação mais saudável ao diagnóstico e 

ao tratamento do câncer. No entanto, apesar dos resultados promissores, ainda há necessidade 

de estudos mais sistemáticos e aprofundados que investiguem como a espiritualidade pode ser 

incorporada de forma eficaz, ética e individualizada aos protocolos terapêuticos, favorecendo 

um modelo de cuidado verdadeiramente integral, sensível às necessidades emocionais, 

existenciais e culturais dos pacientes. 

. 

 

 

  



 

REFERÊNCIAS: 

 

Asih, D. R., Purwati, A. A., & Yuniarti, K. W. (2024). Spiritual intervention to improve 
spiritual well-being of cancer patients: A systematic review. Journal of Telenursing 
(JOTING), 6(1), 821–829. https://doi.org/10.31539/joting.v6i1.9475 

Bagereka, P., Ameli, R., Sinaii, N., Vocci, M. C., & Berger, A. (2023). Psychosocial–spiritual 
well-being is related to resilience and mindfulness in patients with serious and/or life-limiting 
medical illnesses. BMC Palliative Care, 22, 133. https://doi.org/10.1186/s12904-023-01258-6 

Canada, A. L., Murphy, P. E., Fitchett, G., & Stein, K. (2016). Reexamining the contributions 
of faith, meaning, and peace to quality of life: A report from the American Cancer Society’s 

Studies of Cancer Survivors-II (SCS-II). Annals of Behavioral Medicine, 50(1), 79–86. 
https://doi.org/10.1007/s12160-015-9735-y 

Cengiz, H. O., Bayir, B., Sayar, S., & Demirtas, M. (2023). The effect of mindfulness-based 
therapy on spiritual well-being in patients with breast cancer: A randomized controlled trial. 
Supportive Care in Cancer, 31, 438. https://doi.org/10.1007/s00520-023-07904-2 

Delgado-Guay, M. O., Hui, D., Parsons, H. A., Govan, K., De la Cruz, M., Thorney, S., & Bruera, E. 
(2011). Spirituality, religiosity, and spiritual pain in advanced cancer patients. Journal of Pain and 
Symptom Management, 41(6), 986–994. https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2010.09.017 

Germer, C. K., Siegel, R. D., & Fulton, P. R. (Eds.). (2006). Mindfulness and psychotherapy. 
Guilford Press. 

Germer, C. K., Siegel, R. D., & Fulton, P. R. (2016). Manual de mindfulness e 
autocompaixão: Um guia para profissionais de saúde mental (2ª ed.). Artmed. 

Ghayour Kazemi, F., Shahhabizadeh, F., Safara, M., & Shahidsales, S. (2022). Comparing the 
effects of transdiagnostic intervention and mindfulness-based schema therapy on spiritual 
distress in women with breast cancer: A clinical trial. Health, Spirituality and Medical Ethics, 
9(2), 63–74. https://doi.org/10.32598/hsmej.9.2.418.1 

Lopes, R. F. F., & Vasconcelos, E. M. (2022). Intervenções espirituais em saúde: efeitos 
sobre o sofrimento de pacientes oncológicos. Revista Brasileira de Enfermagem, 75(Supl. 3), 
e20210442. https://doi.org/10.1590/0034-7167-2021-0442 

Mulyono, W. A., & Chen, H. M. (2023). Mindfulness, spirituality, and quality of life among 
cancer survivors undergoing chemotherapy: Three-month observational studies. Jurnal 
Keperawatan Soedirman, 18(2), 82–90. https://doi.org/10.20884/1.jks.2023.18.2.8298 

Neff, K., & Germer, C. (2019). Manual de mindfulness e autocompaixão: Um guia para 
construir forças internas e prosperar na arte de ser seu melhor amigo (J. H. Oliveira, Trad.). 
Artmed. 

https://doi.org/10.31539/joting.v6i1.9475
https://doi.org/10.1186/s12904-023-01258-6
https://doi.org/10.1007/s12160-015-9735-y
https://doi.org/10.1007/s00520-023-07904-2
https://doi.org/10.1016/j.jpainsymman.2010.09.017
https://doi.org/10.32598/hsmej.9.2.418.1
https://doi.org/10.1590/0034-7167-2021-0442
https://doi.org/10.20884/1.jks.2023.18.2.8298


Newberg, A., & Waldman, M. R. (2009). How God changes your brain: Breakthrough 
findings from a leading neuroscientist. Ballantine Books. 

 

Pargament, K. I. (2023). From research to practice: Three waves in the evolution of the 
psychology of religion and spirituality. Spiritual Psychology and Counseling, 8(1), 1–17. 
https://doi.org/10.37898/spc.2023.8.1.189 

 

Puchalski, C. M., Blatt, B., Kogan, M., & Butler, A. (2014). Spirituality and health: The 
development of a field. Academic Medicine, 89(1), 10–16. 
https://doi.org/10.1097/ACM.0000000000000063 

Said, N. S., & Ulyani, N. (2020). Religiosity and mental health: A study among university 
students. Journal of Religion and Health, 59(3), 1234–1245. https://doi.org/10.1007/s10943-
020-01000-0 

 

Shabbir, A. (2024). Impact of mindfulness on the meaning of life among young cancer 
patients: Moderating role of religiosity. Research Journal of Social Affairs, 2(4), 39–46. 

Whittemore, R., & Knafl, K. (2005). The integrative review: updated methodology. Journal 
of Advanced Nursing, 52(5), 546–553. https://doi.org/10.1111/j.1365-2648.2005.03621.x 

 

 

  

https://doi.org/10.37898/spc.2023.8.1.189
https://doi.org/10.1097/ACM.0000000000000063
https://doi.org/10.1007/s10943-020-01000-0
https://doi.org/10.1007/s10943-020-01000-0
https://doi.org/10.1111/j.1365-2648.2005.03621.x


 


