
 

1 

PACHINKO: MUITO MAIS QUE UM JOGO DE SORTE 

Um estudo das representações de Identidade Étnica na diáspora Zainichi através da 

narrativa de Min Jin Lee1  

Thainá Cardoso de Oliveira2 

Resumo: A ocupação japonesa na península coreana (1910 - 1945) trouxe diversas mudanças 

para o extremo leste asiático, sendo uma delas a migração em massa de coreanos. Por esse 

motivo, o presente trabalho pretende analisar através das representações da 2ª e 3ª geração, Noa 

e Solomon, do livro Pachinko, como se dá a formação das identidades étnicas e os dilemas de 

pertencimento da diáspora Zainichi, um grupo étnico de coreanos no Japão. À luz da teoria pós-

colonial de Homi K. Bhabha, busca-se compreender a complexidade da formação e construção 

de identidades híbridas através da história dessas personagens e os dilemas enfrentados por essa 

comunidade. Entende-se que as personagens revelam como as experiências geracionais 

refletem de formas diferentes, tendo Noa negando sua hibridização para ser aceito pela 

sociedade japonesa e Solomon, influenciado por um mundo mais multicultural, aceitando a 

multiplicidade de sua identidade.   

 

Palavras-chaves: Formação de Identidade, Zainichi, Homi K. Bhabha, Pachinko, Hibridismo. 

 

Abstract: The Japanese occupation of the Korean Peninsula (1910–1945) brought numerous 

changes to East Asia, one of which was the mass migration of Koreans. For this reason, the 

present work aims to analyze, through the representations of the 2nd and 3rd generations, Noa 

and Solomon, from the book Pachinko, how ethnic identities are formed and the dilemmas of 

belonging within the Zainichi diaspora, an ethnic group of Koreans in Japan. In light of Homi 

K. Bhabha’s postcolonial theory, this study seeks to understand the complexities of hybrid 

identity formation and construction through the stories of these characters and the dilemmas 

faced by this community. It is understood that the characters reveal how generational 

experiences differ, with Noa denying his hybridity to be accepted by Japanese society and 

Solomon, influenced by a more multicultural world, embracing the multiplicity of his identity. 

Keywords: Identity formation, Zainichi, Homi K, Bhabha, Pachinko, Hybridity. 

 
1 Artigo Científico apresentado ao Instituto de Economia e Relações Internacionais da Universidade Federal de 

Uberlândia como Trabalho de Conclusão de Curso para obtenção do grau de Bacharel em Relações Internacionais 

pela Universidade Federal de Uberlândia, sob orientação da Prof ª. Dra. Lara Martim Rodrigues Selis. 
2 Graduanda de Relações Internacionais pela Universidade Federal de Uberlândia. 



 

2 

1. Introdução 

Encontramo-nos no momento de trânsito em que espaço e tempo se 

cruzam para produzir figuras complexas de diferença e identidade, 

passado e presente, interior e exterior, inclusão e exclusão 

(Bhabha, 2003, p. 19) 

A ocupação japonesa, iniciada oficialmente a partir de 1910, deixou cicatrizes 

incuráveis para a história da Coréia e principalmente para a população do país. Esse período foi 

o momento mais obscuro para os coreanos, sendo marcada por violências, repressões, 

discriminações, e o pior de todos, a tentativa de desaparecimento da identidade e do  

nacionalismo do país, assim como o extermínio do que eles conheciam como Coréia 

(Guilherme, 2023). Por esse motivo, o impacto da ocupação japonesa na identidade nacional 

coreana foi profunda e duradoura. Durante esse período, os japoneses impuseram uma série de 

políticas destinadas a minar a identidade cultural e nacional dos coreanos. Uma das medidas 

mais significativas foi a supressão da língua coreana e a imposição da japonesa como idioma 

oficial, resultando em escolas sendo obrigadas a ensinar em japonês e desencorajar o uso do 

coreano em público (Seth, 2023). Isso teve um impacto devastador na transmissão 

intergeracional da língua e na preservação da identidade linguística coreana.  

Além disso, os japoneses também promoveram uma política de assimilação cultural, 

tentando convencer os coreanos de que faziam parte de uma "Grande Nação japonesa". Isso 

incluiu a imposição de nomes japoneses aos coreanos, a adoção de práticas culturais japonesas 

e a promoção da ideia de que a cultura coreana era inferior (Chapman, 2008). A repressão 

política também teve um efeito profundo na identidade nacional coreana, visto que, suas 

atividades foram estritamente controladas, e qualquer forma de resistência ou expressão 

nacionalista era duramente reprimida (Guilherme, 2023). Muitos líderes patrióticos foram 

presos, torturados ou executados, contribuindo para a erosão do orgulho nacional e do senso de 

identidade, enfraquecendo o nacionalismo étnico do povo coreano e suas identidades culturais. 

 A partir desse momento, os coreanos, visando uma vida melhor, passaram a migrar de 

seu país de origem com destino final, o Japão. Chegando lá, os Zainichi, termo que os japoneses 

associaram a essa comunidade coreana, passaram a trabalhar nos campos ou em fábricas de 

siderurgia, metalurgia, mineração de carvão e de construção, mas apesar disso, suas vidas não 

foram fáceis (Tablizo, 2022). Para essas pessoas, o preconceito e a humilhação por não serem 

japoneses de sangue e virem de um país considerado inferior à Nação japonesa, era cotidiana. 



 

3 

Um lugar de trabalho muito comum para esses migrantes eram os salões de Pachinko (パチン

コ). Estes, são empreendimentos de jogos de azar muito comuns no Japão, e onde coreanos 

conseguiam encontrar emprego mais facilmente no país. As pessoas que trabalhavam em um 

Pachinko eram vistas aos olhos da sociedade japonesa como gente mau caráter, sujos e 

traiçoeiros, uma vez que, esses lugares “exalavam um forte odor de pobreza e criminalidade” 

(Lee, 2020 p. 470), se tornando então, de acordo com o que os japoneses acreditavam, o local 

ideal para os coreanos trabalharem.  

 É a partir disso que, Min Jin Lee, migrante coreana-estadunidense e autora da obra 

Pachinko, baseia sua história e cria esse universo abrangendo quatro gerações de uma família 

migrante coreana no Japão. Ambientado principalmente na Coreia do Sul e no Japão do século 

XX, entre 1910 até 1989, o livro constroi uma complexa narrativa entre identidade, 

pertencimento, discriminação e aspirações individuais em meio a um contexto de opressão e 

adversidade. Principalmente retratado nas personagens da 2ª e 3ª geração de migrantes 

coreanos, Noa e Solomon, Lee traz para seus leitores como as identidades acabam sendo 

formadas e entendidas de diferentes formas, o que por muitas vezes acaba criando um dilema 

de pertencimento e fazendo com que essas gerações migrantes fiquem sempre se questionando 

“quem eu realmente sou?” 

Por esse motivo, a principal pergunta de pesquisa que orienta este estudo é: como, a 

partir do livro Pachinko, podemos compreender as especificidades da experiência Zainichi 

considerando as identidades pós-coloniais? Em particular, como as personagens, Noa e 

Solomon, representam os signos de identidade étnicas e do pertencimento da segunda e terceira 

geração, respectivamente? 

Uma das principais teorias pós-coloniais utilizadas nas Relações Internacionais (RI) é a 

formulada por Homi K. Bhabha (2003), na qual se destaca o conceito de Hibridismo. Neste, 

quando se observado a colonização, tem-se o surgimento do “terceiro espaço”, o qual permite 

ao colonizado construir novos discursos e com isso novas identidades, sem ser apenas a 

binaridade entre o eu e o outro.  Além disso, a diáspora e o exílio desses imigrantes em um país 

estrangeiro, resultantes de guerras, faz com que essas pessoas se encontrem neste limbo de não 

pertencimento a suas terras natais e nem de onde vivem no momento.  

A marginalização e a opressão dessas diásporas por parte do colonizador, são formas de 

criar essas incertezas identitárias para o colonizado, o qual passa a se sentir inferior não apenas 

em sua própria etnicidade como também na qual ele passa a fazer parte. Parte do conceito do 

hibridismo enfatiza que o sujeito colonizado, mesmo quando busca se integrar à identidade ou 



 

4 

ao grupo do colonizador, nunca é inteiramente aceito como parte integrante dessa sociedade. 

Ele é continuamente percebido como o "outro", uma diferença que o impede de se assimilar 

completamente. Essa exclusão inerente reforça a necessidade de negociação identitária, levando 

ao processo de hibridização.  Para mais, Stuart Hall (2006) agrega nessa narrativa do 

Hibridismo de Bhabha, ao considerar que dentro desse entre-espaços, as identidades, elas 

passam a ser construídas, estando sempre em constante mudança por causa da influência e da 

interação com o mundo globalizado3. A globalização para ele é um ponto alto para esse 

entendimento, visto que, a aproximação com novas culturas influenciam para que a identidade 

possa se transformar a partir de novas visões.  

Por conseguinte, na obra de Min Jin Lee, Pachinko, conseguimos observar com bastante 

clareza nas personagens Noa, representando a segunda geração e em Solomon, representando a 

terceira geração, como o Hibridismo se dá de diferentes maneiras. Para Noa, nascido e criado 

no Japão, seu país apenas existia através das lembranças contadas por sua mãe e seu pai, Sunja 

e Isak. Por esse motivo, ele acaba se encontrando mais intimamente ligado às raízes e à cultura 

japonesa dominante, carregando consigo uma carga de conflito cultural mais intensa, lidando 

com questões de pertencimento e identidade.  

Desde muito jovem, ele mantém seu maior sonho, o de ser um japonês, escondido de 

sua família. Negando suas origens coreanas, Noa traz consigo uma luta interna para que os 

japoneses o reconheçam como um igual, e por esse motivo, ainda criança, ele se torna uma 

pessoa reclusa, dedicado aos seus estudos e à sua casa, ajudando no cuidado de seu irmão mais 

novo, Mozasu. Ele não é apenas rejeitado pelos japoneses, mas também sente que trai sua 

própria etnia coreana, ficando preso entre duas identidades étnicas que o desconsideram. Dessa 

maneira, Noa pode ser descrito como alguém que não tem permissão para ser coreano no Japão, 

assim como também, não pode ser considerado um japonês.   

Quando descoberto que seu sangue não era apenas coreano, mas também relacionado 

com a Yakuza, criminosos altamente perigosos que traziam medo para os japoneses, Noa 

acabou se considerando amaldiçoado e então decidiu fugir de sua família coreana pra tentar se 

reconstruir e se encontrar no meio dessa indecisão relacionada a sua identidade. Ao se 

estabelecer em Nagano, ele decidiu se tornar falsamente um japonês e passou a esconder de sua 

nova família as suas origens coreanas. Entretanto, Noa, ao se ver completamente imerso nessa 

falsa realidade, acabou se tornando um desconhecido para si mesmo e para as pessoas ao seu 

 
3 Para as teorias pós-positivistas de RI, a formação de todas as identidades se dá através de suas construções e elas 

sempre se encontram em constante mudança e formação, abrangendo também a  identidade do colonizador.  



 

5 

redor. Dessa maneira, esse medo relacionado a sua identidade, sobre quem ele era e ao se ver 

forçado a escolher entre dois mundos opostos não conseguindo conciliar essas diferenças, Noa 

acaba se perdendo, resultando no desfecho trágico da sua morte, como uma forma de manifestar 

a sua desilusão quanto a sua etnicidade e identidade.  

Por outro lado, Solomon, o qual cresceu no meio de uma sociedade mais multicultural, 

frequentando escolas internacionais e se rodeando no seu dia a dia de pessoas do ocidente, 

apresenta um maior conformismo com relação à sua identidade. Apesar de enfrentar menos 

conflitos culturais diretos, e ainda assim lidar com questões de aceitação e discriminação devido 

à sua origem étnica coreana, chegando a até mesmo ser prejudicado em seu trabalho, ele 

conseguiu reconhecer que é tanto japonês quanto coreano. Ou seja, ele entendeu que existe um 

terceiro espaço entre ser um ou outro e que portanto, a sua identidade era  uma escolha que só 

ele poderia fazer. Com essa percepção, Solomon passa a compreender aquilo que seu tio, Noa, 

não conseguiu, que sua identidade é hifenizada. 

Dessa maneira, faz-se de entendimento que, enquanto Noa tenta se assimilar 

completamente ao Japão para escapar da discriminação, Solomon já foi criado em um ambiente 

mais cosmopolita e plural. Ele, portanto, não vê sua identidade como uma escolha binária - 

japonês ou coreano -, mas a entende como híbrida e hifenizada. Além disso, a sua identidade 

passa a ser construída através do meio social que ele vive, adotando aspectos e visões que as 

gerações anteriores não tinham. Com isso, ele reconhece que ser tanto japonês quanto coreano 

é uma maneira de abraçar a complexidade da sua identidade. Isso não significa que ele não 

enfrente discriminação, mas ele se reconcilia com seu passado étnico de maneira mais sutil e 

menos traumática do que seu tio Noa. 

Sendo assim, a presente pesquisa é crucial para desconstruir narrativas hegemônicas e 

compreender as complexidades das relações pós-coloniais no contexto asiático. Ao analisar 

como o colonialismo marginaliza grupos étnicos dentro de seus próprios países e, ao mesmo 

tempo, explorar o Hibridismo cultural nas identidades pós-coloniais, busca-se contribuir para 

uma compreensão mais profunda das dinâmicas de formação de identidade étnicas da diáspora 

Zainichi no extremo leste asiático. Esta análise, ao focar na obra Pachinko e nas personagens 

Noa e Solomon, pretende não apenas trazer novas vertentes para a discussão acadêmica sobre 

as identidades híbridas, mas também fornecer novas perspectivas para as complexidades da 

experiência Zainichi no Japão. Dessa forma, a pesquisa se propõe a abordar uma lacuna 

significativa na literatura sobre as relações étnicas e culturais do leste asiático, oferecendo uma 

interpretação literária fundamentada na teoria pós-colonial 



 

6 

Por esse motivo, este artigo tem como objetivo, entender, através das representações da 

2ª e 3ª geração Zainichi presentes em Pachinko, como se dá a formação das identidades étnicas 

e os dilemas de pertencimento dos migrantes da diáspora coreana no Japão. Além disso, através 

de uma metodologia qualitativa e de revisão bibliográfica, basearemos em um primeiro 

momento nas perspectivas teóricas pós-coloniais e no conceito de Hibridismo proposto por 

Homi K. Bhabha. Através dessa abordagem, busca-se compreender e identificar as complexas 

interações entre identidade e etnicidade, especialmente nos contextos pós-colonialistas. 

Ademais, serão consideradas outras revisões bibliográficas além dos estudos de Bhabha, 

incorporando contribuições de outros autores teóricos para auxiliar na compreensão do tema 

em questão. 

Para mais, utilizando-se da abordagem interpretativa, exploraremos como as dinâmicas 

de Hibridismo cultural e identitário se manifestam em espaços coloniais e pós-coloniais. Com 

isso, se concentra a compreensão das identidades étnicas e do pertencimento retratadas nas 

narrativas da segunda e terceira geração apresentadas no livro Pachinko. É importante ressaltar 

que esta pesquisa realizará uma análise literária, visto que, o objeto de estudo deste artigo tem 

como base uma obra de ficção, e que, por meio desta análise aprofundada da obra, exploraremos 

como as experiências de imigração e discriminação moldam as trajetórias de vida dessas 

personagens. Além disso, procuraremos identificar os conflitos de identidade que surgem 

dentro dessas gerações migrantes, à medida que navegam entre diferentes culturas, gerações, 

expectativas e sistemas de valores. 

Sendo assim, este artigo será dividido em cinco seções, tendo início na presente 

introdução. Em seguida, tem-se uma breve contextualização histórica sobre a ocupação 

japonesa na Coreia, no período de 1910 até 1945, quando se deu o fim da Segunda Guerra 

Mundial. Além disso, nesta mesma seção, abordarei sobre a formação da diáspora Zainichi e 

alguns aspectos dessa comunidade, a fim de que possamos compreender as dificuldades 

enfrentadas por eles no Japão e como suas experiências podem influenciar na formação de suas 

identidades étnicas e culturais.  

Na terceira seção,  apresentarei os pressupostos mais importantes de Homi K. Bhabha 

sobre o Hibridismo e terceiro-espaço, com uma complementação dos ideais de Stuart Hall em 

como as identidades diaspóricas, dentro do Hibridismo, são fragmentadas e estão sempre em 

constante construção, tendo influência da globalização. Essa seção será de grande importância 

para a que virá em seguida, onde será abordado a representação das personagens Noa e Solomon 

- 2ª e 3ª geração Zainichi - visto que, será através de suas histórias que conseguiremos visualizar 

como a identidade híbrida é entendida e aceita de maneira diferente por essas personagens. Por 



 

7 

fim, apresentarei minhas considerações finais acerca dos principais pontos presentes neste 

artigo.    

2. Japão e Coreia: 1910 - 1945 

A história falhou conosco, mas não importa. 

(Lee, 2020, p. 11) 

Antes de abordarmos a ocupação japonesa na Coreia a partir de 1910, é importante 

trazermos alguns dos antecedentes que culminaram neste importante evento. No século XIX, o  

Japão passou a se empenhar em alcançar um desenvolvimento que fosse visto como equivalente 

ao das potências ocidentais, o que incluía não só o crescimento econômico, mas também o 

fortalecimento militar e a centralização do poder político do país (Ritzel, 2020). Esse período 

de transformação é conhecido como a Restauração Meiji, que começou em 1868 e é 

reconhecido como o momento em que o país implementou reformas profundas tanto políticas 

quanto sociais para se modernizar, como a industrialização e a modernização militar, além de 

adotar aspectos da cultura ocidental (Ritzel, 2020). 

Essa busca da nação japonesa por poder e reconhecimento internacional não se limitou 

a apenas reformas internas. O país também passou a adotar uma política agressiva de expansão 

territorial, ocupando e colonizando os territórios na Ásia Oriental, principalmente a península 

coreana. Esse aumento de poder territorial para a Nação japonesa era vista como um meio de 

atingir seus objetivos de modernização, mas também de fortalecer a economia do país, com a 

oportunidade de acesso a novos recursos naturais e áreas de influência estratégicas para o Japão. 

 Com a derrota da Rússia para o Estado Japonês na guerra que ficou conhecida como 

Russo-japonesa de 1904 a 1905, a península coreana acabou se tornando provisoriamente 

protetorado do país vencedor com a assinatura da convenção coreano–japonesa, ou tratado de 

Eulsa, de 1905, o que acabou dando ao Japão controle total sobre a Coreia e as suas relações 

com outros países (Kim, 1999). A partir disso, gradualmente, o governo japonês foi 

consolidando sua influência no país, fazendo com que apenas em 1910 ocorresse a anexação 

oficial da Coreia ao Japão, tornando a então península parte do governo colonial japonês (Nam, 

2018).  

 A Coreia passou por diversas mudanças tanto internas quanto externas na sua sociedade 

durante a ocupação japonesa. Dando fim à monarquia coreana governada pelo Rei Kojong 

(1897 – 1910), o Japão implementou o governo–geral da Coreia, liderado por um residente-



 

8 

geral japonês, sendo este um oficial de alta patente, geralmente um general do exército ou 

almirante da marinha japonesa, que exercia autoridade sobre todos os aspectos judiciais, 

econômicos e da administração coreana (Kim, 1999). Além disso, o governo-geral tinha 

poderes centralizados, o que possibilitou a reorganização da administração local de forma a 

garantir o controle direto japonês sob a península.  

 O imperialismo japonês na Coreia foi de grande importância para a criação de 

fundamentos institucionais na educação, no governo e na economia, incentivando o 

desenvolvimento da península (Guilherme, 2023). Para os japoneses, os coreanos eram um 

povo bastante inferior e pobre quando comparado a eles, com um “reino deteriorado, decadente 

e corrupto, que só poderia ser salvo pela intervenção divina do imperador japonês” (Ryang, 

1997a apud. Ryang; Lie, 2009, p. 5, tradução nossa) 4. Isso acabou incentivando o surgimento 

do desprezo da população japonesa, tanto dentro quanto fora da península, contra os coreanos, 

propagando a ideia da superioridade da Nação japonesa para além do seu governo, também para 

o seu povo5. 

 Desse momento em diante, os coreanos passaram a ter seus bens e direitos subjugados, 

suas terras tomadas por meio da força e a liberdade de expressão censurada pelo governo 

japonês por não estar em conformidade com os novos parâmetros impostos ao país. Era 

permitida apenas a promoção de propaganda japonesa, a qual promovia a ideia de slogans como 

Nissen Ittai - Japão e Coreia uma única entidade (Kleeman, 2000). Além disso, qualquer forma 

de resistência, seja armada ou pacífica, eram brutalmente reprimidas. Essas repressões 

alimentaram um movimento nacionalista coreano que se manifestou de várias formas, desde 

revoltas armadas e protestos até a criação de organizações clandestinas. Isso incluí o 

Movimento de 1º de março de 1919, o qual foi uma manifestação de independência coreana 

que contou com a participação de milhares de coreanos pelo país, e resultou em um fim violento 

para a população que lutou contra as tropas japonesas (Kim, 1999). 

Se, anteriormente, na primeira década, a liberdade de expressão já era algo raro, a 

partir de 1925, com a criação da Lei de Preservação de Paz no Japão, que dava mais 

autonomia aos policiais para deter qualquer cidadão cuja ação ou fala julgassem ser 

de tendências revoltosas e subversivas, ela tornou-se ainda mais restrita em paralelo 

com a ainda mais rigorosa censura, que deixou quase impossível a condução até 

mesmo de movimentos menores de pró-independência dentro do território coreano 

(Guilherme, 2023, p. 22). 

 
4 Do original: “[...] deteriorated, dwindling, and corrupt kingdom, which could be saved only by the divine 

intervention of the Japanese emperor”. 
5 O nacionalismo étnico japonês “diferenciava-se pela irracionalidade e autoritarismo, além de pensar na nação 

como uma extensão do sangue” (Fonseca, 2023, p. 21). 



 

9 

 Consequentemente, será a partir dessas mudanças e repressões, que se dará início ao 

apagamento da identidade coreana e a assimilação cultural dentro e fora do país. A educação 

moral nas escolas enfatizava a lealdade ao imperador japonês e a superioridade da cultura 

japonesa, enquanto depreciavam a cultura coreana. O Japão passou a impor na Coreia a língua 

e escrita japonesa em escolas e no dia a dia da população coreana, além de encorajar e forçar a 

adoção de nomes japoneses em 1940 (Seth, 2023). De acordo com Shreya Seth em sua obra 

Colonized State of Mind: Dismantling of the Korean Identity During the Japanese Occupation 

(2023): 

A perda da língua nativa não foi apenas um golpe no domínio afetivo do povo coreano, 

mas também retirou a base de diferenciação entre o colonizado e o colonizador. Isto 

enfraqueceu a identidade social local e solidificou uma identidade coletiva como 

sujeitos japoneses (Pak & Hwang, 2011 apud. Seth, 2023, p. 1667, tradução nossa).6 

A partir da década de 1930, especialmente após a invasão da Manchúria em 1931 e a 

expansão do militarismo japonês na Ásia, a Coreia foi usada como uma base importante para o 

esforço de guerra japonês, principalmente durante a Segunda Guerra Mundial. O Japão passou 

a explorar mais intensivamente os recursos e o trabalho dos coreanos, chegando à imposição de 

trabalho forçado. De acordo com Kim (1999, p. 8 tradução nossa), “entre 1939 e 1945, cerca 

de 1,2 milhão de coreanos foram transportados para o Japão para realizar trabalho forçado, e, 

perto do final da Segunda Guerra Mundial, os coreanos foram submetidos ao recrutamento 

militar”7. A partir dessa breve contextualização, cabe-se na subseção seguinte, o entendimento 

acerca do surgimento da diáspora Zainichi no Japão, que se deu resultante do grande fluxo 

migratório de coreanos para o país durante a ocupação, e as implicações que as experiências 

dessa comunidade têm para a formação de suas identidades.   

2.1. A diáspora Zainichi no Japão 

[Isak Baek]: Viver todos os dias na presença daqueles que se recusam 

a reconhecer sua humanidade exige muita coragem 

(Lee, 2020, p. 215)  

 Conforme apresentado anteriormente, a ocupação da península coreana trouxe várias 

mudanças para a dinâmica do Extremo Leste Asiático, incluindo a migração em massa de 

 
6 Do original: “The loss of their native language was not only a blow to the affective domain of the Korean people 

but also took away the basis on which the colonized were differentiated from the colonizer. This weakened the 

local social identity and solidified a collective identity as Japanese subjects”. 
7 Do original: “Between 1939 and 1945 some 1.2 million Koreans were transported to Japan to perform forced 

labor, and toward the end of Second World War Koreans were made subject to military conscription”. 



 

10 

coreanos para o Japão, conhecidos como Zainichi. Esses deslocamentos ocorreram tanto pela 

busca de melhores condições de vida quanto pelo trabalho forçado ao qual a população coreana 

foi submetida, devido à escassez de mão de obra provocada pela expansão colonial japonesa. 

O termo "Zainichi", que originalmente significa "residente na Coreia", foi usado pelos 

japoneses para rotular esses migrantes, destacando uma suposta superioridade japonesa sobre 

os coreanos (Lie, 2008). Com o tempo, o termo passou a abranger não apenas a questão da 

residência, mas também a identidade e a experiência cultural do povo coreano que passou a 

viver no país colonizador. 

As condições e oportunidades de trabalho para esses migrantes se deram de maneira 

bem precária. Muitos passaram a trabalhar em fábricas, mineração e construções. Além destes, 

um trabalho muito comum entre os Zainichi se dava nos salões de Pachinko, os quais, para os  

japoneses, quem trabalhava nesse lugar, não eram pessoas boas, sendo consideradas trapaceiras 

e não respeitáveis.  Com isso, a pobreza foi um grande fator que influenciou a forma como os 

coreanos viviam no Japão, agravando a má situação desses migrantes e levando muitos deles, 

especialmente os da primeira geração, a enfrentar dificuldades econômicas significativas.  

Por exemplo, os salários dos migrantes eram frequentemente muito mais baixos em 

comparação aos dos japoneses, forçando muitos coreanos a viverem em áreas menos 

desenvolvidas e com menos oportunidades econômicas, criando uma forma de segregação 

social. Como apontado por Lie (2008), "devido à pobreza e à discriminação, os migrantes se 

reuniram em guetos coreanos, que eram muitas vezes contíguos aos bairros de Burakumin e de 

Okinawa" (Sasaki 1986:211–12; Nishinarita 1997:67–69 apud Lie, 2008, p. 5, tradução nossa)8. 

Dentro desses guetos, os Zainichi desenvolveram uma identidade comunitária forte, 

baseada em laços culturais e sociais compartilhados. Essas comunidades foram essenciais para 

a preservação da identidade coreana na diáspora. “Os coreanos formaram uma economia de 

enclave — desde mercados de alimentos e restaurantes coreanos até xamãs e médicos coreanos 

— que era amplamente operada por e para co-étnicos” (Tonomura 2004:148–59, 168–71 apud. 

Lie, 2008, p. 8, tradução nossa)9. Ademais, “a língua, a alimentação e as roupas (especialmente 

para as mulheres) distinguiam prontamente a maioria dos coreanos étnicos dos japoneses 

étnicos” (Tonomura 2004:176–79 apud. Lie, 2008, p. 8, tradução nossa)10. 

 
8 Do original: “Because of poverty and discrimination, migrants congregated in Korean ghettoes, which were 

often contiguous to Burakumin and Okinawan neighborhoods”. 
9 Do original: "Koreans formed an enclave economy — from Korean food markets and restaurants to Korean 

shamans and doctors — which was largely operated by and for co-ethnics”. 
10 Do original: “Language, food, and clothing (especially for women) readily distinguished most ethnic Koreans 

from ethnic Japanese”. 



 

11 

Para além disso, um fator de grande impacto para essa comunidade diaspórica foi a Lei 

de Registros Estrangeiros de 1952, que os obrigava a possuir um cartão de registro estrangeiro, 

onde tinham suas digitais registradas e que deveria ser renovado a cada três anos (Tablizo, 

2022). Esse processo foi uma forma que o governo japonês encontrou para monitorar e 

identificar os Zainichi que estavam morando no Japão, sendo considerado bastante humilhante 

para esses migrantes (Lee, 2014). 

O Japão, fortemente influenciado por ideologias de homogeneidade étnica, 

frequentemente via os coreanos como "outros" e uma ameaça à sua identidade nacional. Por 

esse motivo, Lie (2008) aponta que, devido a essa ideologia monoétnica, é difícil saber com 

exatidão os números de Zainichi no Japão. Estipula-se que, entre 1920 e 1930, o número de 

coreanos tenha aumentado em dez vezes, passando de 419 mil para 2 milhões em 1945 (Kim 

Yondal 2003b:87–89 apud. Lie, 2008).  

Além disso, o autor ressalta que “dada a mentalidade essencialista que afirmava um 

Japão e uma Coreia homogêneos, o Hibridismo foi rejeitado” (Lie, 2008, p. 85, tradução 

nossa)11. Por esse motivo, as pessoas na diáspora se viam na posição de escolher entre se adaptar 

aos parâmetros japoneses ou manter sua identidade coreana. 

Para a maioria dos Zainichi , o sentido do eu, tal como demonstrado nos instantâneos 

iniciais e nos vários rótulos usados para descrever esta população, é caracterizado por 

numerosas noções de identidade conflituantes e contestantes. Estes são discutidos 

principalmente em termos de binários poderosos, como Coreia e Japão, Coreia do 

Norte e Coreia do Sul, colonizador e colonizado, geração mais jovem e geração mais 

velha e homens e mulheres (Chapman, 2008, p. 15, tradução nossa)12 

Entretanto, apesar desse discurso dominante no Japão não permitir essa ideia da 

identidade híbrida, o que dificultou a busca dos Zainichi por pertencimento a um lar, sua 

etnicidade coreana os colocou na posição de lutar tanto individualmente quanto coletivamente 

por reconhecimento e por uma identidade viável no contexto em que estavam inseridos. Mesmo 

enfrentando essas lutas em comum, isso não implica que os Zainichi compartilhem uma 

identidade étnica simples, estática e homogênea. Muito pelo contrário, a diversidade de 

experiências e perspectivas entre esses indivíduos na diáspora resulta em uma identidade 

complexa, moldada por uma variedade de fatores, tanto internos quanto externos.  

 
11 Do original: “Given the essentialist mind-set that asserted a homogeneous Japan and KoZainichiridity was 

dismissed”. 
12 Do original: “For most zainichi the sense of self, as demonstrated in the opening snapshots and the various 

labels used to describe this population, is characterized by numerous conflicting and contesting notions of identity. 

These are chiefly discussed in terms of powerful binaries such as Korea and Japan, North and South Korea, 

colonizer and colonized, younger generation and older generation and men and women”.  



 

12 

Desse modo, o estabelecimento definitivo da comunidade Zainichi no Japão ocorrerá 

após o fim da Guerra da Coreia, de 1950 a 1953. A divisão da península entre Norte comunista 

e Sul neoliberal através do paralelo 38, bem como o embate entre os dois Estados pela 

reivindicação da Coreia, impediu que muitos coreanos retornassem para seus lares de origem, 

consolidando-os como residentes estrangeiros no Japão (Lie, 2008). Essa divisão também 

influenciou a cisão interna dos próprios Zainichi no Japão, "...refletindo tanto a divisão artificial 

de sua terra natal quanto a guerra civil fratricida que impôs uma finalidade às lealdades 

divididas da comunidade expatriada" (Lie; Ryang, 2009, p. 8, tradução nossa)13. 

Ademais, será apenas a partir da década de 1990, em contraste com as abordagens 

anteriores mais rígidas, que o governo japonês começou a facilitar o processo de naturalização 

para coreanos, oferecendo concessões políticas e permitindo que os coreanos mantivessem seus 

nomes coreanos, sem a necessidade de adotar nomes japoneses, como era exigido anteriormente 

(Chung, 2006). Eles criam a categoria de "residentes permanentes especiais" para abranger os 

coreanos, que eram descendentes de antigos súditos coloniais. Essa mudança concedeu a esses 

residentes maior segurança residencial e acesso a uma gama mais ampla de direitos, tornando 

sua situação mais estável e favorável no Japão (Chung, 2006). 

Nesse sentido, o objetivo aqui presente, foi o de apresentar um pouco do contexto 

histórico que levou à grande migração de coreanos para o Japão, resultando na formação da 

diáspora Zainichi no país dominante. Essa introdução histórica é fundamental para 

compreendermos as condições daquele período e como tais circunstâncias contribuíram para a 

construção das identidades dos imigrantes coreanos na sociedade japonesa. A partir disso, a 

seção seguinte buscará responder, com base em embasamentos teóricos das Relações 

Internacionais, a questões essenciais, como, de que modo as teorias pós-coloniais ajudam a 

compreender as identidades em diásporas, ultrapassando o binarismo tradicional — eu e o 

outro? Como as experiências de deslocamento impactam a formação da identidade dos 

indivíduos na diáspora?. 

3. As teorias das Relações Internacionais na concepção da identidade 

A identidade era mais do que apenas sangue 

(Lee, 2020, p. 513)  

 
13 Do original: “...reflecting both the artificial partition of their homeland and the fratricidal civil war that 

impressed a finality on the expatriate community’s split loyalties”. 



 

13 

Para iniciar esta seção, é importante compreender que as diásporas podem se dar de 

maneiras diferentes. Sonya Ryang e John Lie na obra Diaspora without homeland: Being 

Korean in Japan, explicam que existem dois modelos de diásporas, o “clássico”, que destaca a 

gênese coletiva e os “estudos culturais”, ressaltando a gênese individual. Para eles, o primeiro 

modelo, 

[…] exemplificado pela diáspora judaica, é baseado na perseguição étnica original 

como causa da dispersão e perda da pátria. É acompanhado por um forte senso de 

conexão com o lar (ou pátria), cuja perda é sofrida coletivamente pela população 

dispersa. Isso pode se manifestar como memória coletiva, mito, nostalgia, desejo de 

retorno, ação organizada ou compromisso com o regresso, esforços para preservar a 

cultura original e o patrimônio mítico, insistência na diferença em relação à população 

do país anfitrião, entre outros. Assim, as diásporas clássicas geralmente assumem uma 

forma coletiva e politizada. (Lie; Ryang, 2009, p. 2, tradução nossa).14 

 Já o segundo,  

[…] está preocupado com a insegurança da vida e uma crise contínua de identidade 

que, embora geralmente associada à modernidade e ao surgimento do eu reflexivo, 

neste caso, está especificamente relacionada à perda de uma pátria original (real ou 

imaginária), que pode ser percebida tanto como parte do passado quanto da 

experiência contemporânea. Nesse modelo, a autoconsciência diaspórica de alguém e 

a autodeclaração como um sujeito sem lar, deslocado e deslocalizado são 

fundamentais para identificar uma forma de vida diaspórica. Assim, o modelo dos 

estudos culturais considera o critério mais decisivo para identificar a diáspora ser uma 

consciência ou estado de espírito diaspórico irredutível (Lie; Ryang, 2009, p. 3, 

tradução nossa).
15 

Essas duas conceituações abordadas pelos autores são cruciais para entendermos que a 

formação de identidades, principalmente em diásporas, vão muito além de percepções 

simplistas que podemos ter sobre o tema. O surgimento dessas identidades diaspóricas ocorrem 

em um processo bastante complexo e  multifacetado, englobando a interação de diferentes 

culturas, geografias e experiências tanto individuais quanto em grupos. De acordo com Oliveira 

(2015), a identidade sempre se encontrará em construção e desconstrução dentro das diferenças. 

 
14 Do original: “[...] exemplified by the Jewish Diaspora, is premised upon original ethnic persecution as the cause 

of dispersal and loss of homeland. It is accompanied by a strong sense of connection to home (or homeland), the 

loss of which is suffered collectively by the dispersed population. This may manifest as collective memory, myth, 

nostalgia, desire to return, organized action or commitment to homecoming, efforts to preserve one’s original 

culture and mythical heritage, insistence on difference from the hostland population, and so on. As such, classical 

diasporas often take a politicized, collective form”. 
15 Do original: “[...] is concerned with life’s insecurity and an ongoing crisis of identity, which, although generally 

associated with modernity and the rise of the reflexive self, in this case is specifically related to the loss of an 

original homeland (real or imaginary), which may be perceived either as part of the past or of contemporary 

experience. In this model, one’s diasporic self-consciousness and self-appointment as a homeless, displaced, and 

dislocated subject are critical in identifying a diasporic form of life. As such, the cultural-studies model takes as 

the most decisive criterion for identifying diaspora to be an irreducible diasporic consciousness or state of mind”. 



 

14 

O novo território e a cultura aos quais os migrantes passam a pertencer impõem desafios e 

expectativas sociais distintas, moldando suas experiências e identidades de forma múltipla. 

O processo de interação entre suas raízes culturais e a cultura local gera um espaço de 

negociações e adaptações, fazendo com que a identidade seja contraditória e ambivalente 

(Oliveira, 2015). Isso pode resultar tanto em conflitos quanto em formas híbridas de identidade, 

onde elementos das culturas se misturam. A geografia nesse sentido, possui um papel simbólico, 

pois não se trata apenas do novo território físico, mas da adaptação emocional e psicológica ao 

lugar desconhecido. As experiências de deslocamento e estabelecimento afetam profundamente 

a maneira como as pessoas percebem seu lugar no mundo, o que, por sua vez, molda sua 

identificação étnica. 

A identidade dos indivíduos na diáspora é moldada tanto por suas origens quanto pelas 

influências do novo ambiente. Ao migrarem, trazem consigo crenças, costumes e memórias que 

ajudam a manter viva a narrativa histórica do grupo, inclusive de lutas e resistências, reforçando 

o sentimento de pertencimento. As tensões surgem quando esses indivíduos enfrentam pressões 

de assimilação, discriminação ou exclusão social no novo território. Esse choque entre a 

preservação cultural e a necessidade de adaptação gera desafios que podem fortalecer a ligação 

com a cultura de origem como uma forma de proteção identitária, mas também resultar em 

conflitos internos quando a assimilação se torna uma estratégia de sobrevivência. 

Sendo assim, como as teorias das relações internacionais (RI) poderiam ajudar a 

explicar as experiências e identidades dos Zainichi?. Essas teorias, como por exemplo a pós-

colonial e a construtivista, oferecem diversas perspectivas sobre o surgimento das identidades, 

podendo ser compreendidas nas relações entre Estados, nações e indivíduos. Cada teoria de RI 

entende a formação de identidades de maneiras diferentes, tendo-se diferentes respostas para 

cada uma delas. Portanto, a identidade, dentro do campo das RI, é entendida não apenas como 

uma questão individual, mas também uma construção social que pode ser influenciada por 

fatores históricos, culturais e políticos. Dessa maneira, uma dessas teorias, a teoria pós-colonial, 

analisa como a colonização impactou profundamente a formação de identidades tanto nos 

colonizadores quanto nos colonizados. Uma das abordagens centrais é a de que a identidade 

dos colonizados foi moldada pelas dinâmicas de poder e dominação impostas pelos impérios 

coloniais, criando sujeitos que viviam à margem, em uma posição subalterna em relação ao 

centro imperial (Shilliam, 2021).  

A identidade, dentro dessa perspectiva, é vista como algo híbrido, fragmentado e em 

constante negociação, especialmente nos contextos coloniais e pós-coloniais. O colonizado, ao 

ser forçado a adotar a cultura, a língua e os valores do colonizador, enfrenta um processo de 



 

15 

alienação e deslocamento, onde sua identidade original é apagada ou reprimida, enquanto uma 

nova identidade é imposta (Shilliam, 2021). Esse fenômeno gera um senso de desorientação, 

uma "identidade entre mundos", como postula a teoria do Hibridismo de Homi K. Bhabha, que 

aqui será central na discussão.  

Além disso, a teoria pós-colonial desafia as narrativas hegemônicas que definem o 

"outro" como exótico, inferior ou atrasado. Ao descolonizar o estudo da política e da identidade, 

procura-se inverter essa lógica, trazendo à tona as vozes e experiências dos marginalizados e 

propondo uma reconceitualização das hierarquias identitárias criadas pelo colonialismo 

(Shilliam, 2021). Para mais, a ideia de pertencimento em sociedades coloniais também pode ser 

desafiada, uma vez que a identidade dos colonizados é marginalizada em prol de uma nova 

identidade imperial. Esse processo de marginalização, ao mesmo tempo, rompe com a 

identidade original e impõe uma nova, gerando uma sensação de deslocamento e a busca por 

pertencer a um espaço que muitas vezes os exclui. “Esse universo conflitante do sujeito em 

diáspora põe em xeque as ideias de pertencimento, mas também abre espaço para a 

compreensão de um novo sujeito que surge menos atrelado às roupagens da tradição” (Oliveira, 

2015, p. 8). 

Homi K. Bhabha, um dos principais teóricos dos estudos pós-coloniais, em sua obra O 

Local da Cultura (2003),  nos apresenta que a interação entre culturas no espaço da colonização 

não resulta em uma simples fusão ou síntese cultural, como muitas vezes é sugerido em 

narrativas tradicionais de colonização. Ao contrário, esse encontro gera sujeitos híbridos, cuja 

identidade é formada nas “fronteiras”, resultando em uma mistura ambígua e instável de 

significados. Esse espaço fronteiriço, não é apenas uma linha imaginária que separa as 

diferentes culturas, mas também é o entre-lugar onde acontecem as conexões das diferenças e 

faz com que ocorra o surgimento dos Hibridismos culturais das identidades.  

Para mais, as diferenças não devem ser vistas apenas como características fixas e 

naturais dos aspectos culturais. Em vez disso, elas são produzidas socialmente através de 

interações e negociações entre diferentes identidades que se fundem. O Hibridismo é uma 

maneira dos povos marginalizados (ou da periferia) conseguirem buscar formas de afirmar suas 

identidades e vozes.  

A articulação social da diferença, da perspectiva da minoria, é uma negociação 

complexa, em andamento, que procura conferir autoridade aos Hibridismos culturais 

que emergem em momentos de transformação histórica. O “direito” de se expressar a 

partir da periferia do poder e do privilégio autorizados não depende da persistência da 

tradição; ele é alimentado pelo poder da tradição de se reinscrever através das 

condições de contingência e contraditoriedade que presidem sobre as vidas dos que 

estão na “minoria” (Bhabha, 2003, p. 21).  



 

16 

Bhabha (2003) traz um exemplo da artista visual e escritora afro-americana Renée 

Green de como poderíamos entender a binaridade, o “entre-espaços” e o hibridismo, através da 

metáfora de um prédio de museu. Entretanto, diferentemente dela, proponho uma analogia mais 

simples e comum. Sendo assim, pensemos em um sobrado de dois andares, por ser mais comum 

e mais fácil de imaginarmos visualmente. Neste lugar, encontramos o andar de cima, a escada 

e o andar de baixo. Ambos os andares, podem ser considerados como as duas opções binárias 

fixas que conhecemos - superior e inferior, negro e branco, colonizador e colonizado, homem 

e mulher. Nesse sentido, a escada, a qual permite a interação entre um andar para o outro, seria 

o “terceiro espaço” - ou “entre-espaço” - onde se tem a interação entre as diferentes identidades 

e com isso, a formação de novas. Dessa maneira, “essa passagem intersticial entre identificações 

fixas abre a possibilidade de um Hibridismo cultural que acolhe nas diferenças sem uma 

hierarquia suposta ou imposta” (Bhabha, 2003, p. 22). 

Contudo, o sujeito híbrido não é uma combinação harmônica de culturas, mas sim um 

produto de um processo de tradução imperfeito, onde os valores, signos e símbolos de cada 

cultura são lidos de maneira equivocada ou distorcida. Esse mal-entendido cria uma identidade 

ambivalente, que carrega elementos de ambas as culturas, mas que não se resolve em uma 

síntese completa ou coerente. Essa interação cultural não consegue ser superada dialeticamente 

— ou seja, que haveria uma superação das diferenças em direção a uma unidade, visto que,  as 

culturas não podem ser completamente comparadas ou reconciliadas. 

Esse processo acaba gerando um sujeito “hifenizado”, aquele que se encontra entre 

culturas, sem pertencer inteiramente a nenhuma delas. Essa hibridização coloca em evidência 

as tensões e conflitos inerentes às relações coloniais, expondo o fato de que essas interações 

não são neutras ou igualitárias, mas marcadas por desigualdades de poder. A partir dessa 

perspectiva, o sujeito colonizado emerge não como uma vítima passiva, mas como uma figura 

ambivalente e complexa, cuja identidade é negociada e contestada continuamente no espaço 

colonial. Dessa maneira, o Hibridismo pode ser visto como uma forma de subversão das 

estruturas de poder coloniais, pois ele enfraquece a dicotomia rígida entre colonizador e 

colonizado. Em vez de culturas dominantes simplesmente imporem seus valores e práticas, essa 

mistura cultural cria novas identidades tanto dos indivíduos quanto sociais, o que acaba criando 

uma ferramenta de resistência do colonizado (Toledo; Costa, 2021).  

Assim como Bhabha, Stuart Hall em sua obra Da diáspora: Identidades, e Mediações 

Culturais (2006), argumenta que as identidades se encontram em um processo de constante 

formação, transformação e fragmentação. Segundo ele, “não se trata da forma binária de 

diferença entre o que é absolutamente o mesmo e o que é absolutamente o “Outro”. É uma 



 

17 

“onda” de similaridades e diferenças, que recusa a divisão em oposições binárias fixas” (Hall, 

2006, p. 58). Dessa maneira, o autor rejeita essa noção de uma essência imutável de identidade 

e, em vez disso, ele afirma que as identidades são sempre ‘posicionadas’ dentro de discursos 

históricos e culturais específicos (Hall, 2006).  

 Com isso, de acordo com o autor, as identidades diaspóricas serão múltiplas, formadas 

não apenas pela ligação com o país de origem, mas também pela construção de novas conexões 

tanto culturais quanto sociais. Ademais, o entendimento do termo Hibridismo para Hall é 

frequentemente mal interpretado. De acordo com o autor, o Hibridismo não se refere a apenas 

uma composição racial mista ou a uma mistura de indivíduos com características étnicas e 

culturais distintas. Em vez disso, trata-se de um processo de tradução cultural - um mecanismo 

complexo e contínuo pelo qual as culturas e comunidades são forçadas a revisitar e reinterpretar 

seus próprios sistemas de valores. Esse processo ocorre mais comumente nas diásporas 

multiculturais e nas comunidades minoritárias e subalternas pós-coloniais, que vivem em 

posições de ambivalência, estando simultaneamente dentro e fora de uma cultura dominante.  

Como sugeriu Homi Bhabha, o Hibridismo significa um momento ambíguo e ansioso 

de […] transição, que acompanha nervosamente qualquer modo de transformação 

social, sem a promessa de um fechamento celebrativo ou transcendência das 

condições complexas e até conflituosas que acompanham o processo […] [Ele] insiste 

em exibir […] as dissonâncias a serem atravessadas apesar das relações de 

proximidade, as disjunções de poder ou posição a serem contestadas; os valores 

étnicos e estéticos a serem traduzidos”, mas que não transcenderam incólumes o 

processo de transferência (Bhabha, 1997 apud. Hall, 2006, p. 71 - 72). 

Para mais, um outro ponto bastante importante abordado por Hall, será a influência da 

globalização contemporânea crescente na construção dessas identidades na diáspora dentro 

desse espaço do Hibridismo. É importante entendermos que com a modernidade, a globalização 

e o avanço das tecnologias de comunicação, as pessoas em diáspora estão mais conectadas ao 

mundo e expostas a uma variedade de culturas, idiomas e ideias. Essas novas conexões 

influenciam na construção e transformação constante das identidades, visto que, elas estão 

sempre se adaptando ao novo.  

Os indivíduos nessas diásporas mais “modernas” conseguem aceitar suas identidades 

híbridas mais facilmente, visto que, a realidade multicultural a qual passam a ser inseridas com 

a modernização do mundo, acabam influenciando a maneira como elas se veem e se definem. 

Apesar disso, ter essa clareza, não impede essas pessoas de continuarem passando por questões 

como racismo e discriminações. Até mesmo, porque, embora a globalização ofereça novas 

oportunidades para a formação de identidades híbridas, é importante reconhecer que ela 



 

18 

também pode intensificar as desigualdades sociais e econômicas, levando a um aumento da 

exclusão e do preconceito. Para o autor, 

Como resultado da globalização, em seu sentido histórico amplo, muitas delas se 

tornaram formações mais “híbridas”. A tradição funciona, em geral, menos como 

doutrina do que como repertórios de significados. Cada vez mais, os indivíduos 

recorrem a esses vínculos e estruturas nas quais se inscrevem para dar sentido ao 

mundo, sem serem rigorosamente atados a eles em cada detalhe de sua existência. 

Eles fazem parte de uma relação dialógica mais ampla com o “outro” (Hall, 2006, p. 

70) 

 Sendo assim, no contexto da pós-modernidade, a identidade do sujeito contemporâneo 

não se limita a uma única definição de si, mas assume diferentes papeis e identidades ao longo 

do tempo, muitas vezes contraditórias ou inconclusas. Esse processo de constante 

transformação faz com que a busca por uma identidade estável e coerente seja vista como uma 

ilusão, algo que não é mais possível de ser alcançado na modernidade tardia (Hall, 2014). “Isso 

significa que cada indivíduo em determinadas circunstâncias se posicionará de acordo com a 

identidade que melhor lhe convier, ou seja, aquela com que ele mais se identificar” (Pina, 2015, 

p. 214). 

Em síntese, teve-se como intuito nesta seção, o de analisar não apenas as ideias, mas 

também, como a articulação entre as premissas de Homi K. Bhabha e Stuart Hall, podem ser 

complementares uma à outra, quanto a compreensão da formação das identidades em diásporas 

e o Hibridismo. Enquanto Bhabha nos traz essa visão da complexidade do surgimento do 

terceiro espaço e do sujeito híbrido nos espaços de colonização, Hall amplia a discussão para a 

construção dessas identidades dentro dessas perspectivas do Hibridismo, assim como a 

influência da globalização passa a ter um papel crucial para a formação da identidade dos 

indivíduos.  

Portanto, tendo essas considerações teóricas como base, na seção seguinte analisaremos 

as experiências das personagens da 2ª e 3ª geração do livro Pachinko – Noa e Solomon. A obra, 

ambientada em um contexto de discriminação e preconceito, explora a busca pela identidade e 

o pertencimento dessas personagens, nascidos e criados no Japão. Através da análise de suas 

vivências, entenderemos como essas teorias discutidas anteriormente, dão sentido para 

compreendermos as especificidades da experiência Zainichi.   



 

19 

4. A formação de identidade representadas na 2ª (1933 - 1978) e 3ª (1965 - 1989) 

geração da obra de Min Jin Lee, Pachinko 

Nossa existência hoje é marcada por uma tenebrosa sensação de 

sobrevivência, de viver nas fronteiras do “presente”, para as quais não 

parece haver nome próprio [...]  

(Bhabha, 2003, p. 19) 

O livro Pachinko, escrito por Min Jin Lee, é uma obra histórica que explora a trama de 

uma família coreana (Baek) ao longo de quatro gerações. Publicado em 2017, a história é 

centrada nas lutas e dificuldades enfrentadas pelos coreanos que estavam morando no Japão 

desde a ocupação japonesa na Coreia, nos mostrando a realidade, mesmo que por meio da 

ficção, de como essas pessoas passaram a viver após perderem seus lares e sua pátria. Inspirada 

na história real de um imigrante coreano de 13 anos que morava no Japão e se suicidou após 

ser perseguido por conta de sua etnicidade, Lee tinha como intuito para o livro, dar vozes para 

os Zainichi marginalizados na nação japonesa (Tablizo, 2020). 

 Embora o foco da história recaia bastante em Sunja, a matriarca da família Baek, o 

objetivo da autora não é apenas retratar a realidade das mulheres na história Zainichi - as quais, 

segundo Lee, assumem uma visão onisciente no livro -, mas também, incorporar a história dos 

homens e dos meninos que compõem a narrativa migrante e da mesma forma, são uma minoria 

oprimida (Lee, 2017). Dessa maneira, ao longo das gerações, a autora retrata de maneira fluida 

os profundos impactos causados nas identidades desses Zainichi, provocados por momentos 

históricos importantes para o extremo leste asiático: a era de ocupação japonesa (1910 - 1945), 

a Primeira Guerra Mundial (1914 - 1918), a Segunda Guerra Mundial (1939 - 1945), a Guerra 

das Coreias (1950 - 1953) e o Japão moderno (1970 - 1989).  

Mas o que significa, de fato, “pertencer” a algum lugar quando se está entre culturas e 

identidades que, por vezes, parecem colidir? A formação da identidade das personagens dessas 

gerações é marcada pela resistência ao preconceito, pela necessidade de adaptação e, ao mesmo 

tempo, pela preservação de características fundamentais que as conecta às suas raízes étnicas. 

Na obra, cada personagem carrega seu próprio peso — os sonhos interrompidos, os medos, os 

anseios por uma vida melhor e também a coragem para continuar. A segunda geração viveu as 

tensões de um Japão que buscava apagá-los, enquanto a terceira, nascida em um Japão em 

rápida globalização, confronta uma sociedade que ainda os vê como “estrangeiros”. Assim, ao 

nos aproximarmos dessas histórias, somos levados a refletir sobre o que é ser “de um lugar” e 



 

20 

como, por vezes, a própria identidade é uma luta silenciosa para se manter intacto em meio ao 

que se espera de nós. 

 Sendo assim, esta seção irá focar sobre as histórias de Noa e Solomon, representando a 

2ª e 3ª geração no livro, abordando os seus dilemas de identidade na diáspora, assim como 

também, as entendendo à luz das teorias abordadas na seção anterior de Homi K. Bhabha e 

Stuart Hall. Aqui, é importante ressaltarmos que, a primeira geração - aqueles que saíram da 

Coreia e migraram para o Japão, como Sunja e seu marido Isak -, compreendiam suas 

identidades étnicas e culturais como coreana, independentemente de estarem vivendo no 

território colonizador japonês. Eles não tinham dúvidas sobre quem eram e de onde vieram, 

sempre tendo a esperança de retorno à sua pátria.  

 Em contrapartida, a segunda geração, nascidos e criados no Japão, não tinham essa 

mesma visão de seus pais, eles apenas tinham a ideia do que seria a Coreia através de memórias 

e histórias que lhes contavam. Por esse motivo, essa geração passou por um forte dilema de 

pertencimento e crise identitária, muitas vezes atribuindo suas raivas e frustrações com relação 

a suas identidades instáveis aos seus pais. Dessa maneira, Noa, como foco desta seção, desde 

pequeno já enfrentava preconceitos, insultos e intimidações das crianças da escola local onde 

ele estudava. Com isso, “na escola, preferia usar o nome japonês, Nobuo Boku, em vez de Noa 

Baek, embora todos em sua turma soubessem que ele era coreano por causa do sobrenome 

adaptado para o japonês (Lee, 2020, p. 197)”. Ele sempre foi um menino que se dedicou à sua 

família e principalmente aos seus estudos, sendo considerado muito inteligente,  

[...] os professores diziam que ele era um aluno ideal, muito mais inteligente do que 

todos os outros. “Um motivo de orgulho para seu país”, diziam eles, e isso agradava 

muito o marido Isak, porque ele sabia que os japoneses achavam que os coreanos não 

valiam nada e eram dignos apenas das tarefas mais sujas, perigosas e humilhantes. 

Isak dizia que Noa ia ajudar o povo coreano com a excelência de seu caráter e seu 

trabalho e ninguém poderia menosprezá-lo. Isak havia encorajado o garoto a aprender 

tudo da melhor maneira que pudesse, e Noa, um bom filho, tinha se esforçado ao 

máximo para ser o melhor (Lee, 2020, p. 340). 

Entretanto, isso não impedia que ele fosse colocado no fundo da sala por conta do forte 

cheiro que suas roupas ficavam quando sua mãe Sunja e sua tia Kyunghee trabalhavam em casa, 

fazendo Kimchi, cebola, alho e pasta de camarão (Lee, 2020). Muito pelo contrário, 

independente se sua dedicação na escola era notória ou não, ele era colocado no mesmo nível 

das crianças coreanas que as mães sobreviviam com a criação de porcos. "O cheiro de alho que 



 

21 

emana do corpo Chōsen16 simboliza a contínua discriminação e aversão japonesa contra os 

coreanos Zainichi." (Wachutka, 2019, p.161, tradução nossa)17. 

No decorrer de sua vida, Noa sempre se esforçou o dobro, em comparação às outras 

pessoas, assim como também na sua vida adulta. Ele conseguia facilmente se passar como uma 

pessoa japonesa e saber isso, o fazia esconder o maior segredo de sua vida, Noa queria muito 

ser um japonês. No livro Pachinko, Lee (2020, p. 196) ainda ressalta que, “Noa parecia uma 

criança japonesa de classe média que morava em uma parte mais rica da cidade, sem nenhuma 

semelhança com as crianças sujas do gueto do lado de fora da porta de sua casa”.  

Na visão dele, ele sempre teve que escolher entre ser coreano ou ser japonês, e por mais 

que sua família por diversas vezes o lembrava da pátria deles, ele não enxergava a Coreia como 

seu lar. Ele não entendia que podia transitar entre as duas culturas e a partir disso criar uma 

identidade nova nesse entre-espaço pelo qual ele se encontrava. Quando ele entra para a 

Universidade Waseda, ele passa a ter uma namorada japonesa, Akiko. Ela o via como uma 

“ideia fantasiosa de um estrangeiro” e que “sempre se sentiria especial por ter aceitado ficar 

com alguém que todos odiavam” (Lee, 2020, p. 338). E não era dessa forma que Noa queria ser 

visto, muito pelo contrário, sua crise identitária começou o afetar de uma forma tão forte, 

chegando ao ponto dele querer ser enxergado apenas como um ser humano.  

Além disso, ao descobrir que seu pai biológico, Koh Hansu, é um chefe da yakusa18, os 

aspectos de identidade cultural japonesa que ele instituiu durante esse período na faculdade, 

colapsam . Noa  passa a se considerar uma pessoa suja, com sangue amaldiçoado, que seus pais 

tinham arruinado quem ele era, “ - Você me tirou a minha vida. Não sou mais eu mesmo” (Lee, 

2020, p. 342). Para ele, a presença da “yakuza no sangue" simboliza o peso de uma herança da 

qual ele não consegue escapar. Por esse motivo, Noa abandona Waseda, muda-se para Nagano, 

arruma um emprego e não volta a falar mais com sua família, deixando apenas uma última carta 

os avisando que não os contactaria novamente. Ele tinha como objetivo começar uma vida nova, 

nunca mais voltando a vê-los.  

A partir disso, na nova cidade, ele passou a imitar os japoneses, fingindo ser como um 

deles, ocultando suas origens étnicas. Bhabha (2003) explica que esse mimetismo envolve a 

tentativa do colonizado de imitar o colonizador, mas de uma forma que nunca é totalmente fiel. 

 
16 “Chōsen é o antigo termo japonês para Coreia” (Lie, 2001, p. 146, tradução nossa) 
17 Do original: “The smell of garlic emanating from the Chōsen body symbolizes the ongoing Japanese 

discrimination against and distaste for Zainichi Koreans”. 
18 Yakuza é uma organização criminosa japonesa, conhecida por ter participação em atividades ilícitas, como jogos 

de azar, extorsão, tráfico de drogas, exploração sexual e violência (Hill, 2014). 



 

22 

Essa imitação é “parcial” e, portanto, produz um efeito ambíguo. Em vez de simplesmente 

reproduzir a cultura dominante, o colonizado cria uma espécie de versão distorcida e 

fragmentada dessa cultura, o que leva a uma sensação de desconforto e ameaça para o 

colonizador. O mimetismo colonial não é uma reprodução exata, mas uma representação que 

enfatiza a diferença ao invés de apagar as distinções culturais. Esse processo cria uma "visão 

dupla" (ou duplicidade) que revela e ao mesmo tempo enfraquece a autoridade colonial. Assim, 

o colonizado aparece como uma figura que é simultaneamente familiar e estranha ao 

colonizador.  

Em Nagano, em uma entrevista de emprego, quando questionado se era um estrangeiro, 

ou mais especificamente, um coreano, ele nega, e afirma ser um japonês. Noa conta que seus 

pais estavam mortos e teve de abandonar sua graduação em Waseda por falta de dinheiro. Ele 

passou então a criar a vida que ele sempre almejou. Aderiu ao nome japonês Nobuo Ban, 

encontrou uma esposa japonesa, a qual nunca contou suas origens étnica coreana, teve 4 filhos 

e manteve a mentira que seus pais tinham morrido.  

— Noa agora é japonês. Ninguém em Nagano sabe que ele é coreano. A esposa e os 

filhos não sabem. Em seu mundo, todos pensam que ele é japonês. 

— Por quê? 

— Porque ele não quer que ninguém saiba sobre seu passado (Lee, 2020, p. 415 - 416) 

Essa vontade extrema de ser reconhecido e aceito pela sociedade japonesa, fez ele se 

perder, como pontuado por Liyue Huang (2022, p. 136, tradução nossa) “[...] no extremo da 

oposição binária e realmente se tornou um estranho tanto entre coreanos quanto japoneses”19. 

O ápice do dilema de identidade e pertencimento de Noa se dá quando, após 16 anos distante, 

ele reencontra seus pais. Nesse momento, toda a identidade que Noa construiu ao longo dos 

anos em Nagano começa a ruir. Ele se vê diante de Sunja, a qual representa suas raízes e o lado 

coreano que ele evitou a todo custo. Esse encontro o obriga a confrontar a vida de aparências e 

mentiras que criou para se passar por japonês e a perceber que sua origem étnica e cultural não 

pode ser completamente apagada.  

A tentativa de reconciliação com sua mãe não ameniza seu conflito interno, mas o 

acentua, resultando em uma escolha trágica. Noa decide tirar a própria vida, incapaz de suportar 

o peso de viver entre duas identidades e de sentir que não pertence verdadeiramente a alguma 

delas. Portanto, o fato dele ter desistido da sua vida, por não conseguir enxergar sua identidade 

 
19 Do original: “[...] in the extreme of binary opposition and truly became an outsider between Koreans and 

Japanese”. 



 

23 

hibridizada, “ também pode significar que insistir em uma oposição binária em um estado de 

confusão está destinado a ser frágil, com a possibilidade de destruição a qualquer momento" 

(Huang, 2022, p. 136, tradução nossa)20. 

Por outro lado, a 3ª geração, aqui presente por Solomon, sobrinho de Noa, já retrata a 

luta para estabelecer uma identidade que seja uma interseção entre a coreana e a japonesa. Eles 

se afastam do trauma do imperialismo e vão em direção à busca da felicidade do indivíduo, 

aderindo e entendendo as suas hibridizações identitárias. Solomon, diferentemente de seu tio, 

que quando mais jovem acreditava ter um dever para com os coreanos, sendo um exemplo de 

bons modos e servindo sua comunidade, cresceu em uma situação diferente.  

Seu  pai, Mozasu, buscava garantir-lhe uma vida mais livre das expectativas e do 

estigma que os coreanos enfrentavam no Japão, chegando a investir em uma educação ocidental 

para que o filho pudesse escapar do negócio de pachinko. Essa decisão refletia o desejo de 

Mozasu de proteger o filho das limitações e preconceitos que seu irmão Noa e ele próprio, 

enfrentaram como coreanos na sociedade japonesa. 

Quando jovem, Solomon se destaca nos estudos e desenvolve uma visão mais 

cosmopolita e ocidentalizada. Na faculdade nos Estados Unidos, ele absorve valores e costumes 

americanos, que moldam seu comportamento e perspectiva. Ao retornar ao Japão já adulto, 

Solomon busca se integrar ao mercado de trabalho japonês, mas, mesmo com a educação 

ocidental, ele ainda enfrenta o preconceito por causa de sua etnicidade.  

No banco de investimento britânico que ele trabalhava, no Japão, Solomon tinha 

interação com colegas de trabalho ingleses, neozelandeses e até mesmo sul-africanos. “Como 

um coreano-japonês educado nos Estados Unidos, Solomon era ao mesmo tempo local e 

estrangeiro, com o conhecimento útil de um nativo e os privilégios financeiros de um 

expatriado” (Lee, 2020, p. 474). Quando visitou a Coreia do Sul, Solomon acreditava que o país 

seria um lugar onde ele poderia sentir que pertencia. Entretanto, para ele que no início ainda 

enfrentava desafios relacionados ao entendimento da posição de sua identidade hifenizada 

como coreano-japonês, ele via que o Japão não era totalmente o seu lar, assim como a Coreia 

do Sul não oferecia o acolhimento desejado,  

lá todos sempre os tratavam como se fossem japoneses. Não era um regresso à pátria, 

mas era bom visitar o país. Depois de um tempo, ficou mais fácil simplesmente agir 

como se fossem turistas japoneses que tinham ido até lá desfrutar um bom churrasco 

 
20 Do original: “This may also mean that insisting on binary opposition in a state of confusion is doomed to be 

fragile, with the possibility of destruction at any time”. 



 

24 

do que tentar explicar àqueles coreanos orgulhosos e hipócritas por que sua primeira 

língua era o japonês (Lee, 2020, p. 475). 

 Embora Solomon busque uma vida distinta, ele ainda está preso às expectativas 

familiares. A decisão de seu pai, Mozasu, de mantê-lo afastado do negócio de pachinko reflete 

um desejo de libertá-lo do ciclo de estigmatização, mas também acaba distanciando Solomon 

de sua herança coreana. Ele carrega consigo a carga das escolhas familiares, ao mesmo tempo 

em que busca uma independência que é, ironicamente, moldada por elas. Ao contrário de 

gerações anteriores, ele vê a possibilidade de moldar sua própria identidade, ainda que não seja 

fácil em meio às expectativas sociais impostas a ele. 

Mesmo com a educação ocidental, Solomon ainda enfrenta preconceitos no Japão. Essa 

exclusão revela uma crítica à forma como o Japão trata a população coreana-japonesa, não 

reconhecendo plenamente sua integração cultural e social. Solomon enfrenta um sistema 

corporativo que não aceita totalmente seu hifenismo identitário, ainda que ele possua as 

qualificações necessárias para ter sucesso. Em seu trabalho, ele sofre constantemente com 

racismo velado, principalmente de seu chefe. Isso o faz entender que independentemente se ele 

teve a melhor formação, a sua identidade e como a sociedade japonesa o vê, sempre será uma 

barreira na sua vida. Em uma ocasião específica do livro, Solomon é encarregado de convencer 

uma senhora coreana a vender sua propriedade, mas a situação culmina na morte dela e na 

suspensão do projeto. Como resultado, ele perde o emprego, e a discriminação se torna evidente, 

mostrando que ele continua sendo visto como apenas um estrangeiro. 

Portanto, a trajetória de Solomon destaca a luta entre a aceitação e reconciliação consigo 

mesmo. Para Huang (2022, p. 135, tradução nossa), "Já que eles já estão em um estado de 

identidade híbrida, com identidades coreana e japonesa, em vez de buscar afirmação de 

qualquer um dos lados, é melhor buscar essa afirmação internamente, dando a si mesmos um 

senso de pertencimento e formando uma nova identidade híbrida"21. Após sua demissão na 

empresa, ele passa a trabalhar no Pachinko, assumindo os negócios de seu pai. Mesmo ele 

negando essa escolha do filho, Solomon não se importava em ser menosprezado. Ele prezava 

muito mais pelo que ele queria e naquele momento, tudo que ele desejava era ficar no Japão 

com sua família e trabalhar com seu pai.  

Diante do exposto, deste momento em diante, passarei a fazer uma análise à luz da 

Teoria do Hibridismo de Bhabha, exemplificada pelas personagens de Pachinko. Como já 

 
21 Do original: “since they are already in a state of hybrid identity of Korean and Japanese identity, instead of 

seeking affirmation from either side, it is better to seek affirmation inward, giving themselves a sense of 

belonging and forming a new hybrid identity”. 



 

25 

discutido anteriormente, a Teoria do Hibridismo visa explicar como as identidades em diásporas 

não são fixas e ligadas ao binarismo do eu ou outro. A interação entre as culturas, no âmbito da 

colonização, faz com que surjam sujeitos híbridos a partir das fronteiras dos entre-lugares 

(terceiro-espaço), resultando em indivíduos múltiplos e fluidos culturalmente. Nesse terceiro-

espaço, as identidades interagem entre si e passam por um processo de negociação, criando 

novos signos de identidade. Para mais, o Hibridismo é uma ferramenta para a minoria 

colonizada de se reafirmarem identitariamente para o colonizador, simbolizando uma 

resistência ao domínio deste. Dessa maneira, a história de Pachinko é ambientada em uma 

momento histórico de mudanças, marcada por conflitos e preconceitos, onde o colonizado se 

encontra em constante opressão pelo colonizador. 

Sendo assim, primeiramente através de Noa, o Hibridismo para ele não é reconhecido e 

muito menos aceito. Ele acredita que, identitariamente, sua única opção é aceitar sua etnicidade 

coreana, ou conseguir fingir ser um japonês. Por esse motivo, para ele, esse espaço gerado pelo 

Hibridismo, acaba se tornando um espaço de conflito,  justamente por ele rejeitar sua identidade 

híbrida, focando apenas no binarismo coreano e Japonês. O pertencimento para Noa também é 

um ponto de bastante confusão, visto que, para ele, a Coreia não é a sua casa, onde, 

diferentemente de seus pais, ele não tem esperança de voltar. E o Japão, o mais próximo do que 

poderia ser seu lar, não o aceita, o fazendo a todo custo buscar aprovação das pessoas, desde 

seu bom comportamento na escola, até no seu dia-a-dia, falando um japonês exímio e se 

portanto como tal.  

 Ser aceito por uma sociedade que não o entende como igual, era muito mais importante 

do que se redescobrir, ou como Bhabha (2003, p. 21) aponta, “se reinscrever através das 

condições de contingência e contraditoriedade que presidem sobre as vidas dos que estão na 

“minoria”. Noa, em vez de ser resistente ao colonizador japonês - o principal fator para que 

surja o Hibridismo - ele quer ser como ele. O exemplo disso, é quando ele começa a viver sua 

vida como um japonês, se casando e construindo uma família “tradicional” japonesa e ocultando 

sua verdadeira identidade, a qual ela considera como inaceitável. Dessa forma, assim como 

apontado por Toledo e Costa (2021, p. 204),   

[...] a diferença cultural inaceitável é apagada, ou substituída por algo mais tolerável, 

em um movimento que ao mesmo tempo demonstra o poder que os grupos dominantes 

têm de definir o que é certo e errado, e também demonstra o medo que a diferença 

gera, sempre existindo nas margens, ameaçando a supostamente sólida identidade 

daqueles que detém o poder. 

 Para mais, essa definição entre o que é certo e errado, fica bastante evidente quando ele 

descobre que seu pai biológico - Koh Hansu - é chefe da yakusa. Se ser coreano, ou seja, 



 

26 

diferente dos japoneses, já era visto com bastante dificuldade para ele, com essa descoberta 

sobre suas origens, Noa passa a acreditar que nunca será aceito pela sociedade dominante 

japonesa, a qual ele mais do que desejava pertencer.  

Durante toda a minha vida, ouvi de japoneses que meu sangue é coreano e que os 

coreanos são agressivos, violentos, ardilosos, criminosos traiçoeiros. Suportei isso 

durante toda a minha vida. Tentei ser tão honesto e humilde quanto Baek Isak e nunca 

elevei a voz. Mas esse sangue, meu sangue é coreano, e agora descubro que tenho 

sangue da yakuza. Nunca poderei mudar isso, não importa o que faça. Teria sido 

melhor não ter nascido. Como pôde arruinar assim a minha vida? (Lee, 2020, p. 342) 

 Já com Solomon é diferente. Por ele nascer e crescer em um período onde a globalização 

se encontrava de maneira crescente, ele passou a ter conexões com pessoas do mundo todo, o 

que influenciou para que ele se encontrasse dentro do Hibridismo, e constantemente negociasse 

a sua identidade, aceitando a sua hifenização de coreano-japonês. Assim como apontado por 

Hall, Solomon passa a construir e posicionar a sua identidade dentro de momentos específicos 

de sua história, como por exemplo, quando ele viaja para a Coreia e não se importa de ter que 

explicar aos coreanos que ele era um deles, aceitando que para eles, ele seria um japonês. Assim 

como também aconteceu em seu trabalho, quando as pessoas eram preconceituosas com ele por 

ser etnicamente coreano.  

 Assim como apresentado por Bhabha (2003), Solomon pode ser visto como uma forma 

de resistência ao domínio colonial japonês, dando voz à sua identidade híbrida, e aceitando que 

dentro desse terceiro-espaço, ele pode fluir da maneira que quiser, sendo quem ele quiser 

identitariamente. Com isso, ele passa a entender que a sua identidade se tornou uma escolha 

pessoal, abraçando a sua hifenização. Isso fica ainda mais evidente quando ele recusa a proposta 

de Phoebe, sua então namorada, “`[...] de se casar por cidadania e se tornar americano, e sua 

ambivalência em relação à naturalização, apesar da praticidade de ambos, resistem à limitação 

a uma identidade fixa ou singular” (Tablizo, 2020, p. 118, tradução nossa)22. 

 Por isso, diferentemente de seu tio Noa, Solomon usa desse terceiro-espaço como um 

ambiente de negociação para sua identidade, enfraquecendo a dicotomia entre colonizador e 

colonizado, sendo uma forma de resistência às imposições identitárias impostas pelo Japão. 

Dessa maneira, ele passa a não se prender às tradições japonesas e nem coreanas, 

ressignificando a sua identidade e se posicionando da maneira que ele melhor se identificar. 

 
22 Do original: “[...] to marry for citizenship and become American, and his ambivalence toward naturalizing 

despite the practicality of both, resist confinement to a fixed or singular identity”. 

 



 

27 

5. Considerações Finais 
Para onde iria, afinal? Era verdade, o Japão não os queria, mas que 

importância isso tinha? 

(Lee, 2020, p. 376)  

As análises realizadas ao longo deste trabalho possibilitaram uma compreensão mais 

aprofundada sobre a formação de identidades diaspóricas através da experiência Zainichi, 

especialmente por meio das narrativas de Noa e Solomon, representando, respectivamente, a 

segunda e a terceira geração dessa diáspora. A partir da obra Pachinko, de Min Jin Lee, foi 

possível observar que Noa se vê diante de uma escolha identitária binária entre ser coreano ou 

japonês, fazendo com que o terceiro-espaço do Hibridismo descrito por Homi K. Bhabha, seja 

visto como um espaço de conflito e recusado por ele.  

Por outro lado, Solomon traz uma nova perspectiva para a experiência Zainichi. Ele 

entende que sua identidade não precisa se limitar aos rótulos impostos por uma sociedade que 

ainda carrega resquícios de uma visão colonial e excludente. Assim como apontado por Hall 

(2006), a identidade de Solomon passa a ser construída e transformada a partir da influência do 

meio social em que ele vive, levando-o a aceitar a hifenização de sua identidade, fato que, como 

foi abordado, não aconteceu com Noa. 

Portanto, utilizando a Teoria do Hibridismo de Bhabha, este estudo buscou explorar 

como as identidades em contextos pós-coloniais e de diáspora se manifestam de formas 

diversas, podendo ser fluidas ou conflitantes, destacando as particularidades da experiência 

Zainichi. A trajetória de Noa reflete o impacto psicológico da exclusão e discriminação, 

evidenciando o dilema entre aceitar ou rejeitar uma identidade que a sociedade japonesa não 

lhe permite reivindicar plenamente. Em contraste, Solomon representa uma nova postura, mais 

receptiva à multiplicidade cultural, refletindo uma perspectiva contemporânea e mais autônoma 

que responde com flexibilidade às restrições impostas pela sociedade japonesa. 

Dessa maneira, essa análise evidencia como as identidades pós-coloniais na diáspora 

Zainichi são híbridas e complexas. Enquanto a geração de Noa internaliza conflitos identitários 

e rejeições, a de Solomon adota uma abordagem mais receptiva quanto ao entendimento de sua 

identidade, sinalizando mudanças geracionais na experiência Zainichi. Ao longo da narrativa, 

apresenta-se as repercussões duradouras da colonização japonesa e da migração forçada, 

revelando que o impacto do passado colonial ainda está presente nas identidades Zainichi, mas 

que essas identidades são hifenizadas e estão em constante negociação e transformação. Além 



 

28 

disso, ao abordar as representações Zainichi em Pachinko, este estudo reforça a importância da 

literatura como um espaço de reflexão sobre o Hibridismo e a complexidade das identidades 

pós-coloniais, assim como também para as Relações Internacionais.  

6. Referências Bibliográfica  
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Ed. UFMG: Belo Horizonte, 2003 

CHAPMAN, David. Zainichi Korean identity and ethnicity. Routledge, 2008. 

CHUNG, Erin Aeran. The Korean Citizen in Japanese Civil Society. In: Japan’s Diversity 

Dilemmas: Ethnicity, Citizenship, and Education. LEE, Soo Im; MURPHY-

SHIGEMATSU, Stephen; BEFU, Harumi (ed.). Indiana: iUniverse Inc, 2006, pp. 126-150. 

FONSECA, Bárbara de Almeida. A colonização japonesa na Coreia: Uma análise do 

genocídio cultural e suas consequências. Trabalho de Conclusão de Curso de Relações 

Internacionais. Centro Universitário IBMR. 2023. Disponível em: 

https://repositorio.animaeducacao.com.br/items/f37db599-3242-4c83-ab89-f4c5dc99653b. 

Acessado em: 22 ago. 2024 

GUILHERME, I. R. Nacionalismo moderado: o movimento cultural na península da 

Coreia durante a ocupação japonesa (1910-1945). Monografia - Curso de Relações 

Internacionais da Faculdade de Filosofia e Ciências, da Universidade Estadual Paulista “Júlio 

de Mesquita Filho” – UNESP (Campus de Marília). 2023.    

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução: Tomaz Tadeu da 

Silva & Guaciara Lopes Louro. Rio de Janeiro: Lamparina, 2014. 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: UFMG, 

2006  

Hill, Peter. The Japanese Yakuza. In: The Oxford Handbook of Organized Crime, 

Oxford Handbooks. Letizia Paoli (ed.). Oxford Academic, 2014, p. 234 - 253.    

HUANG, Liyue. The construction of identity in "the third space" taking Mozasu and Noa in 

the novel Pachinko as an example. International Journal of Education and Humanities, v. 

5, n. 1, p. 134-136, 2022. DOI: 10.54097/ijeh.v5i1.1956. Disponível em: 

https://doi.org/10.54097/ijeh.v5i1.1956. Acesso em: 13 mar. 2024  

KIM, Kwan - Young. Japan and Korea: A Turbulent History. 1999. Disponível em: 

https://www.lehigh.edu/~rfw1/courses/1999/spring/ir163/Papers/pdf/kwk2.pdf. Acessado em: 

22 ago. 2024 

KLEEMAN, Faye Yuan. The boundaries of the Japaneseness between ’Nihon bungaku’ 

and ’ Nihongo bungaku’. In: Proceedings of the Association for Japanese Literary 

Studies, [S. l.], v. 1, 2000. 

LEE, Min Jin. Pachinko. Editora Intrínseca, 2020.  



 

29 

LEE, Soo Im. Diversity of Zainichi Koreans and their Ties to Japan and Korea. In Japan 

and a Multicultural Society. YU, Lydia N; ZULUETA, Johanna O(ed). Quezon City: 

Ateneo de Manila University Press, 2014, p.  100–125 

LIE, John. Multiethnic Japan. Cambridge: Harvard University Press, 2001. 

LIE, John. Zainichi (Koreans in Japan): Diasporic Nationalism and Postcolonial Identity. 

Global, Area, and International Archive. Berkeley: University of California Press, 2008.  

NAM, S. Y. As relações diplomáticas entre a Coreia do Sul e o Japão: o caso das 

‘Mulheres de Conforto’ da Coreia. Dissertação de Mestrado em Relações Internacionais. 

Instituto Superior de Ciências Sociais e Políticas (ISCSP). 2018. 

OLIVEIRA, E. Migração, Identidade Cultural e História oral: percurso possível de 

pesquisas. MONÇÕES Revista do Curso de História da UFMS/CPCX, v. 2, n. 2, 6 mar. 

2015.   

PINA, M.; HALL, S. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução: Tomaz Tadeu 

da Silva & Guaciara Lopes Louro. Rio de Janeiro: Lamparina, 2014. Élisée - Revista de 

Geografia da UEG, v. 4, n. 1, p. 213-218, 28 jul. 2015. 

RITZEL, Lucas Henrique Lopes. A bolha norte-coreana no Japão : uma abordagem 

construtivista da comunidade Zainichi face às interações do cenário internacional 

Trabalho de Conclusão de Curso de Relações Internacionais. Universidade de Santa Cruz do 

Sul. 2020. Disponível em: https://repositorio.unisc.br/jspui/handle/11624/2831. Acesso em: 

22 fev. 2024  

RYANG, Sonia; LIE, John (Orgs.). Diaspora without Homeland: Being Korean in Japan. 

Berkeley: University of California Press, 2009. 

SETH, S. Colonized State of Mind: Dismantling of the Korean Identity During the Japanese 

Occupation. International Journal of Research Publication and Reviews, v. 4, n. 10, p. 

1665–1670, 16 out. 2023.  

SHILLIAM, Robbie. Decolonizing Politics: An introduction. Medford, MA: Polity. 2021 

TABLIZO, N. R. Gambling in History: The Intergenerational Search for Zainichi Identity in 

Min Jin Lee’s Pachinko. Asian Studies, v. 58, 2022. 

TAU, Timothy. Interview: Min Jin Lee on Ordinary History and Pachinko. Hyphen 

Magazine, 23 out. 2017. Disponível em: 

https://hyphenmagazine.com/blog/2017/10/interview-min-jin-lee-ordinary-history-and-

pachinko. Acesso em: 15 mar. 2024. 

TOLEDO, A.; COSTA, KARLA. Hibridismo, Resistência, Povo: um diálogo entre Ernesto 

Laclau e Homi Bhabha. Revista Sul-Americana de Ciência Política, v. 6, n. 2, p. 201-218, 8 

nov. 2021. 

WACHUTKA, Jackie J. Kim. Zainichi Korean Women in Japan: Voices. Abindon: 

Routledge, 2019. 

 

 


