
UNIVERSIDADE	FEDERAL	DE	UBERLA. NDIA	

INSTITUTO	DE	ARTES	
PROGRAMA	DE	PO4 S-GRADUAÇA7O	EM	MU4 SICA	

MESTRADO	ACADE.MICO	

LORRAYNE	TOME4 	DA	SILVA	

Sonoridades	latino-americanas	na	música	popular		
do	Brasil	nos	anos	1970	

Uberlândia	2021	



LORRAYNE	TOME4 	DA	SILVA	

Sonoridades	latino-americanas	na	música	popular		
do	Brasil	nos	anos	1970	

	

Dissertação	 de	 Mestrado	 apresentada	 ao	
Programa	 de	 Pós-graduação	 em	 Música	 –	
Mestrado	Acadêmico	–	do	Instituto	de	Artes	da	
Universidade	 Federal	 de	 Uberlândia	 como	
requisito	 parcial	 para	 obtenção	 do	 tıt́ulo	 de	
Mestre	em	Música.		

Orientador:	Prof.	Dr.	Carlos	Roberto	Ferreira	de	
Menezes	Júnior		

Uberlândia	2021	



	



30/09/2021 19:59SEI/UFU - 2939010 - Ata de Defesa - Pós-Graduação

Página 1 de 2https://www.sei.ufu.br/sei/controlador.php?acao=documento_imp…b653b1622bff138e691123e945a78268eaf67a82fea3adc4561943a4c2eb

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA
Coordenação do Programa de Pós-Graduação em Música

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco 1V, Sala 5 - Bairro Santa Mônica, Uberlândia-MG, CEP 38400-902
Telefone: (34) 3239-4522 - www.ppgmu.iarte.ufu.br - ppgmus@ufu.br

  

ATA DE DEFESA - PÓS-GRADUAÇÃO

Programa de
Pós-Graduação
em:

Música

Defesa de: Dissertação de Mestrado Acadêmico - PPGMU

Data: 30 de julho de 2021 Hora de início: 14:01 Hora de
encerramento: 16:30

Matrícula do
Discente: 11922MUS001

Nome do
Discente: Lorrayne Tomé da Silva

Título do
Trabalho: Sonoridades latino-americanas na música popular do Brasil nos anos 1970

Área de
concentração: Música

Linha de
pesquisa: Processos analíticos, criativos, interpretativos e historiográficos em música.

Projeto de
Pesquisa de
vinculação:

Processos de criação em música popular: composição, arranjo, questões interpretativas e o
desenvolvimento técnico/poético no âmbito da produção fonográfica e de performances ao
vivo.

Reuniu-se via web conferência, a Banca Examinadora, designada pelo Colegiado do Programa de Pós-
graduação em Música, assim composta: Professores Doutores: André Acastro Egg 
(UNESPAR); Silvano Fernandes Baia (PPGMU/IARTE-UFU); Carlos Roberto Ferreira de Menezes
Júnior, orientador da candidata.
Iniciando os trabalhos o presidente da mesa, Dr. Carlos Roberto Ferreira de Menezes Júnior, apresentou
a Comissão Examinadora e a candidata, agradeceu a presença do público, e concedeu à Discente a
palavra para a exposição do seu trabalho. A duração da apresentação da Discente e o tempo de arguição
e resposta foram conforme as normas do Programa.
A seguir o senhor(a) presidente concedeu a palavra, pela ordem sucessivamente, aos(às)
examinadores(as), que passaram a arguir o(a) candidato(a). Ultimada a arguição, que se desenvolveu
dentro dos termos regimentais, a Banca, em sessão secreta, atribuiu o resultado final, considerando o(a)
candidato(a):

Aprovada.
 
Esta defesa faz parte dos requisitos necessários à obtenção do título de Mestre.
O competente diploma será expedido após cumprimento dos demais requisitos, conforme as normas do
Programa, a legislação pertinente e a regulamentação interna da UFU.



	 	



Agradecimentos		

Agradeço	a	 toda	minha	 famıĺia	pelas	palavras	motivadoras.	Ao	meu	pai	e	 à	minha	mãe	

por	terem	me	ensinado	esse	apreço	tão	grande	pela	música	desde	cedo.	Ao	meu	irmão	e	

às	minhas	avós	pelo	amor,	incentivo	e	apoio	incondicional.		

Ao	 Prof.	 Dr.	 Carlos	 Roberto	 Ferreira	 Menezes	 Júnior,	 pela	 orientação	 e	 disposição	 em	

ajudar.	 Ao	 Prof.	 Dr.	 Silvano	 Fernandes	 Baia	 e	 ao	 Prof.	 Dr.	 Daniel	 Menezes	 Lovisi	 pela	

presença	na	banca	de	quali[icação,	e	por	suas	valiosas	observações	que	me	ajudaram	a	

re[letir	melhor	sobre	vários	aspectos	do	trabalho.	Agradeço	também	ao	Prof.	Dr.	André	

Acastro	Egg	pela	participação	na	banca	de	defesa	dessa	dissertação.		

A\ 	Universidade	Federal	de	Uberlândia,	pela	oportunidade	de	cursar	o	mestrado	e	por	ter	

me	dado	todas	as	ferramentas	que	me	permitiram	chegar	ao	[inal	desse	ciclo	de	maneira	

satisfatória.	A	todos	os	professores	do	Programa	de	Pós-graduação	em	Música	do	IARTE-

UFU	 pela	 dedicação	 e	 por	 estarem	 dispostos	 a	 ajudar	 e	 contribuir	 para	 um	 melhor	

aprendizado.	

A\ 	FAPEMIG	(Fundação	de	Amparo	a	Pesquisa	do	Estado	de	Minas	Gerais),	pelo	apoio	e	

concessão	da	bolsa	que	utilizei	por	9	meses,	 e	que	 foi	 fundamental	para	 realização	da	

minha	pesquisa.	

Aos	meus	amigos	queridos,	Anderson	Alvarenga,	Mirian	Scarlat,	Miriane	Lovisi,	Ravena	

Sarmento	e	Hugo	Nomi,	pelas	conversas	maravilhosas	e	pelo	incentivo	e	bom	humor.	

A\ 	 todos	 que	 [izeram	 parte	 da	 minha	 formação	 direta	 ou	 indiretamente,	 meu	 muito	

obrigada.	



TOME4 ,	Lorrayne.	Sonoridades	latino-americanas	na	música	popular	do	Brasil	nos	anos	1970.		
Dissertação	(Mestrado	em	Música).	Uberlândia:	Universidade	Federal	de	Uberlândia,	2021.	

	RESUMO		

Esta	 dissertação	 apresenta	 um	 estudo	 das	 repercussões	 da	 música	 dos	 paıśes	 da	
América	 Latina	 na	 música	 popular	 do	 Brasil,	 particularmente	 na	 década	 de	 1970,	
momento	no	qual,	por	uma	conjunção	de	fatores,	as	trocas	culturais	e	musicais	na	região	
ocorreram	de	maneira	mais	expressiva.	E4 	 inicialmente	apresentado	um	breve	histórico	
das	 latinidades	 na	 música	 popular	 do	 Brasil	 e	 avaliado	 como	 as	 trocas	 culturais	
ocorreram	desde	o	[inal	do	século	XIX	e	quais	foram	os	gêneros	latino-americanos	que	
mais	 se	 fundiram	 com	 as	 músicas	 brasileiras.	 A	 seguir,	 será	 abordado	 o	 conceito	 de	
América	 Latina	 e	 se	 desenvolverá	 uma	 re[lexão	 sobre	 como	 ocorreu	 a	 construção	 da	
ideia	 de	 unidade	 cultural	 na	 região,	 que	 supostamente	 vai	 além	 do	 mero	 aspecto	
geográ[ico.	Com	o	objetivo	de	melhor	avaliar	suas	hibridações	com	a	música	brasileira,	
será	 apresentado	 um	 panorama	 dos	 gêneros	 musicais	 latino-americanos	 com	 mais	
repercussões	 na	música	 do	 Brasil	 e	 serão	 descritas	 as	 caracterıśticas	 desses	 gêneros,	
bem	 como	 quais	 são	 os	 instrumentos	 mais	 utilizados	 e	 representativos.	 No	 curso	 da	
pesquisa,	foi	identi[icada	a	presença	de	sonoridades	latino-americanas	nas	músicas	das	
regiões	de	fronteira	com	paıśes	vizinhos	–	caso	da	guarânia,	da	lambada	e	do	chamamé	–,	
no	estilo	cancional	chamado	de	“romântico”	–	no	qual	destaca-se	a	presença	do	bolero	–	
e	no	amplo	espectro	de	gêneros	considerados	como	parte	da	MPB,	que	dialogou	com	a	
Nueva	Canción	e	a	Nueva	Trova.	Foram	analisadas	canções	selecionas	nesses	repertórios,	
como	parte	da	argumentação	para	fundamentar	a	a[irmação	da	presença	de	sonoridades	
latino-americanas	na	música	popular	do	Brasil.		

Palavras-chave:	Música	popular	brasileira;	música	latino-americana;	América	Latina.		



TOME4 ,	 Lorrayne.	Sonoridades	 latino-americanas	 na	música	 popular	 do	 Brasil	 nos	 anos	 1970.	
Dissertação	(Mestrado	em	Música).	Uberlândia:	Universidade	Federal	de	Uberlândia,	2021.		

RESUMEN		

Esta	disertación	presenta	un	estudio	de	las	repercusiones	de	la	música	latinoamericana	
en	la	música	popular	de	Brasil,	particularmente	en	la	década	de	1970,	 época	en	la	que,	
por	 una	 conjunción	 de	 factores,	 los	 intercambios	 culturales	 y	 musicales	 en	 la	 región	
ocurrieron	de	manera	más	expresiva.	Inicialmente,	se	presenta	una	breve	historia	de	las	
latinidades	 en	 la	 música	 popular	 brasileña	 y	 se	 evalúa	 cómo	 se	 produjeron	 los	
intercambios	 culturales	 desde	 [inales	 del	 siglo	 XIX	 y	 qué	 géneros	 musicales	
latinoamericanos	se	fusionaron	más	con	la	música	brasileña.	A	continuación,	se	aborda	
el	 concepto	de	América	 Latina	 y	 se	desarrolla	 una	 re[lexión	 sobre	 cómo	 se	produjo	 la	
construcción	de	la	idea	de	unidad	cultural	de	la	región,	que	supuestamente	va	más	allá	
del	 mero	 aspecto	 geográ[ico.	 Para	 evaluar	 mejor	 sus	 hibridaciones	 con	 la	 música	
brasileña,	 se	 presentará	 un	 panorama	 de	 los	 géneros	musicales	 latinoamericanos	 con	
más	 repercusión	 en	 la	 música	 brasileña	 y	 se	 describirán	 las	 caracterıśticas	 de	 estos	
géneros,	 ası	́ como	 los	 instrumentos	más	 utilizados	 y	 representativos.	 A	 lo	 largo	 de	 la	
investigación,	 se	 identi[icó	 la	 presencia	 de	 sonoridades	 latinoamericanas	 en	 las	
canciones	 de	 las	 regiones	 fronterizas	 con	 los	 paıśes	 vecinos	 -	 como	 la	 guarânia,	 la	
lambada	 y	 el	 chamamé	 -,	 en	 el	 estilo	 de	 canción	 llamado	 "romántico"	 -	 en	 el	 que	 se	
destaca	la	presencia	del	bolero	-	y	en	el	amplio	espectro	de	géneros	considerados	parte	
de	la	MPB,	que	dialogó	con	la	Nueva	Canción	y	la	Nueva	Trova.	Se	analizaron	canciones	
seleccionadas	 de	 estos	 repertorios	 como	 parte	 de	 la	 argumentación	 para	 apoyar	 la	
a[irmación	 de	 la	 presencia	 de	 sonoridades	 latinoamericanas	 en	 la	 música	 popular	
brasileña.		

Palabras	clave:	Música	popular	brasileña;	Música	latinoamericana;	América	Latina.	



TOME4 ,	 Lorrayne.	 Sonoridades	 latino-americanas	 na	 música	 popular	 do	 Brasil	 nos	 anos	 1970.	
Dissertação	(Mestrado	em	Música).	Uberlândia:	Universidade	Federal	de	Uberlândia,	2021.		

ABSTRACT		

This	Master	thesis	presents	a	study	of	the	repercussions	of	Latin	American	music	in	the	
popular	 music	 of	 Brazil,	 particularly	 in	 the	 1970s,	 a	 time	 when,	 by	 a	 conjunction	 of	
factors,	 the	 cultural	 and	musical	 exchanges	 in	 the	 region	 occurred	more	 expressively.	
Initially,	 a	 brief	 history	 of	 "latinities"	 in	Brazilian	popular	music	 is	 presented	 and	 it	 is	
evaluated	 how	 cultural	 exchanges	 occurred	 since	 late	 19th	 century	 and	 which	 Latin	
American	musical	genres	merged	most	with	Brazilian	music.	Next,	the	concept	of	Latin	
America	will	be	approached	and	a	re[lection	will	be	developed	on	how	the	construction	
of	 the	 idea	 of	 the	 region's	 cultural	 unity	 occurred,	which	 supposedly	 goes	 beyond	 the	
mere	 geographical	 aspect.	 In	 order	 to	better	 evaluate	 its	 hybridizations	with	Brazilian	
music,	 a	 panorama	 of	 Latin	 American	 musical	 genres	 with	 more	 repercussions	 in	
Brazilian	 music	 will	 be	 presented	 and	 the	 characteristics	 of	 these	 genres	 will	 be	
described,	as	well	as	the	most	used	and	representative	instruments.	In	the	course	of	the	
research,	the	presence	of	Latin	American	sonorities	was	identi[ied	in	the	songs	from	the	
border	regions	with	neighbouring	countries	–	such	as	guarânia,	lambada	and	chamamé	
–,	in	the	song	style	called	"romantic"	–	in	which	the	presence	of	bolero	stands	out	–	and	
in	 the	 broad	 spectrum	of	 genres	 considered	 to	 be	 part	 of	MPB,	which	 dialogued	with	
Nueva	Canción	and	Nueva	Trova.	Selected	songs	from	these	repertoires	were	analysed	as	
part	of	the	argumentation	to	support	the	af[irmation	of	the	presence	of	Latin	American	
sonorities	in	Brazilian	popular	music.		

Keyword:	Brazilian	popular	music;	Latin	American	music;	Latin	America.		



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO	 14

1 BREVE	HISTÓRICO	DAS	LATINIDADES	NA	MÚSICA	POPULAR	DO	BRASIL 19

2 A	AMÉRICA	LATINA	ENQUANTO	REGIÃO	GEO-POLÍTICA	E	REFLEXÃO	ACERCA	
DA	SUA	UNIDADE	CULTURAL

31

2.1 GE.NESE	DO	NOME	AME4 RICA	LATINA 32

2.1.1	Diferenças	e	semelhanças:	Brasil	e	América	Latina 35

2.2 CONTEXTO	SO4 CIO-POLI4TICO	E	CULTURAL	DA	REGIA7O	NOS	ANOS	1970 39

2.3 IDENTIDADE	CULTURAL,	NACIONALISMO	E	HIBRIDISMOS	MUSICAIS	NOS	
PAI4SES	LATINO-AMERICANOS

42

3 PANORAMA	 DOS	 GÊNEROS	 MUSICAIS	 LATINO-AMERICANOS	 COM	 MAIS	
REPERCUSSÕES	NA	MÚSICA	BRASILEIRA

47

3.1 CU4 MBIA 47

3.2 GUARA. NIA	E	POLCA	PARAGUAIA	E	CHAMAME4 52

3.3 SALSA 60

3.4 BOLERO 63

3.5 CARIMBO4 65

3.6 CHACARERA 67

3.7 MILONGA 68

3.8 INSTRUMENTOS	MUSICAIS	DOS	PAI4SES	LATINO-AMERICANOS 71

3.8.1	Zampoña 71

3.8.2	Charango 73

3.8.3	Bombo	legüero 76

3.8.4	Harpa	paraguaia 78

3.8.5	Wancara 80

3.8.6	Congas 81

3.8.7	Bongô 82

4 SONORIDADES	 LATINAS	 NAS	 MÚSICAS	 DAS	 REGIÕES	 DE	 FRONTEIRA.	
GUARÂNIA,	LAMBADA	E	CHAMAMÉ	E	OUTRAS	“TROCAS”	MUSICAIS

84

4.1							I4NDIA	(CASCATINHA	E	INHANA) 86

4.2 PIQUETE	DO	CAVEIRA	(ALMO. NDEGAS) 91

4.3 PEDRO	GUARA4 	(OS	TA4 PES) 94



4.4 LAMBADA,	A	SAGA	DE	UMA	CANÇA7O:	LLORANDO	SE	FUE	–	CHORANDO	SE	
FOI	–	LAMBADA

96

4.4.1	Saya:	gênero	tradicional	boliviano 97

4.4.2	Llorando	se	fue	–	Los	Kjarkas 99

4.4.3	Llorando	se	fue	–	Cuarteto	Continental 100

4.4.4	Chorando	se	foi	–	Márcia	Ferreira	 101

4.4.5	Lambada	–	Kaoma 102

5 SONORIDADES	LATINAS	NA	MÚSICA	“ROMÂNTICA” 103

5.1 TORTURA	DE	AMOR	–	WALDICK	SORIANO 115

5.2 QUE	QUERES	TU	DE	MIM	–	ALTEMAR	DUTRA 118

5.3 INTRIGAS	E	OPNIO7 ES	–	LUIZ	AYRA7O 119

6 LATINIDADES	NA	MPB	E	GÊNEROS	AFINS 122

6.1 TARANCO4 N 131

6.2 MILTON	NASCIMENTO	E	O	CLUBE	DA	ESQUINA 133

6.2.1 Canción	por	la	unidad	latinoamericana	

6.2.1.1	Trova,	salsa	e	aspectos	musicais	na	Canción	por	la	unidad	
latinoamericana

135	

141

6.2.2 San	Vicente 145

6.2.3 Volver	a	los	17 149

6.2.4 Credo 157

6.2.5 Promessa	de	Sol 163

6.3 SANGUE	LATINO:	BANDIDO	CORAZO4 N 166

6.4 FALSO	BRILHANTE:	LOS	HERMANOS	E	GRACIA	A	LA	VIDA 168

6.5 RAPAZ	LATINO-AMERICANO:	A	PALO	SECO	E	A	VOZ	DA	AME4 RICA 171

7 CONSIDERAÇÕES	FINAIS 174

8 REFERÊNCIAS 176



LISTA	DE	FIGURAS

Figura	1 Quino	(Qué	presente	impresentable).	EID	(2012,	p.	VII) 30

Figura	2 Cúmbia:	célula	rıt́mica	 50

Figura	3 Rasqueado	de	polca	paraguaia	e	guarânia	 54

Figura	4 Registros	agudo	e	grave	no	rasqueado	de	polca	paraguaia	e	guarânia	 54

Figura	5 Rasqueado	com	abafamentos	 54

Figura	6 Clave	de	música	caribenha	 62

Figura	7 Divisão	rıt́mica	em	Boléro,	de	Ravel	(1928)	 65

Figura	8 Trecho	melódico	caracterıśtico	da	milonga	arrabalera	 70

Figura	9 Ritmo	caracterıśtico	da	milonga.	 71

Figura	10	 Zampoña. 73

Figura	11	 Charango.	 76

Figura	12	 Bombo	legüero.	 78

Figura	13	 Fábio	Kaida	sola	a	sua	harpa	paraguaia	em	apresentação	do	grupo	Trio	
Violada	no	programa	“Superstar”,	da	Rede	Globo,	1º	semestre	de	2014	

79

Figura	14	 Wancara.	 80

Figura	15	 Congas.	 82

Figura	16	 Bongo	 83

Figura	17	 Estrutura	formal	de	India,	com	letra	de	Manuel	O.	Guerreiro	e	versão	de	
José	Fortuna	

88

Figura	18	 Guarânia	c/	mm	=	80	a	104	 90

Figura	19	 Fragmento	de	I4ndia:	modelo	acéfalo.	 90

Figura	20	 Birritmia	6/8	sobreposto	ao	3/4	 92

Figura	21	 Ritmo	de	saya.	 98

Figura	22	 Marcação	do	tambor	na	saya	caporal	tradicional.	 98

Figura	23	 Melodia,	progressão	harmônica	e	forma	de	Llorando	se	fue	–	Los	Kjar-
kas.	

99

Figura	24	 Progressão	harmônica	e	forma	de	de	Llorando	se	fue	–	Los	Kjarkas.	 100

Figura	25	 Sessão	B	na	versão	de	Llorando	se	fue	–	Cuarteto	Continental	 100

Figura	26	 Rascas	 101



Figura	27	 Progressão	harmônica	e	forma	de	Chorando	se	foi	–	Márcia	Ferreira 101

Figura	28	 Acompanhamento	da	sirilla	 153

Figura	29	 Rıt́mica	do	bombo	legüero 154



14

INTRODUÇÃO	

	 E4 	 sabido	 que	 são	muitos	 os	 intercâmbios	 entre	 o	 Brasil	 e	 os	 demais	 paıśes	 da	

América	Latina,	e	essa	troca	acontece	em	diversos	setores,	seja	no	econômico	através	de	

acordos	 comerciais,	 ou	no	 cultural	 através	 do	 intercâmbio	 artıśtico.	 Porém,	 em	alguns	

perıódos	 da	 história	 do	 paıś	 essas	 trocas	 culturais	 ocorreram	 com	 uma	 regularidade	

maior.	 No	 campo	 musical	 popular	 mais	 especi[icamente,	 a	 década	 de	 1970	 foi	 um	

momento	 no	 qual,	 por	 uma	 conjunção	 de	 fatores,	 esses	 intercâmbios	 ocorreram	 de	

maneira	mais	expressiva.	Esta	dissertação	apresenta	um	estudo	dessas	trocas	no	campo	

musical	terem	sido	frequentes	e	também	discute	quais	foram	as	sonoridades	latinas	que	

mais	reverberaram	na	música	popular	do	Brasil.	Nesse	sentido,	é	importante	explicar	o	

que	neste	 trabalho	 se	 entende	por	 sonoridade,	pois	 trata-se	de	um	 termo	que	 se	 abre	

para	distintas	interpretações.	E4 	comum	relacionarmos	sonoridades	a	gêneros	musicais,	

porém	nesta	pesquisa	se	trabalhou	com	um	conceito	de	sonoridade	mais	amplo,	ou	seja,	

fontes	sonoras,	timbres	e	vocalizações	que	nos	levam	a	mergulhar	na	prática	musical	de	

uma	determinada	 tradição.	Felipe	Trotta,	 em	seu	artigo	Gêneros	musicais	 e	 sonoridade:	

construindo	uma	ferramenta	de	análise,	 faz	uma	de[inição	didática	do	termo	ao	a[irmar	

que	a	sonoridade	pode	ser	entendida	como	

[…]	 o	 resultado	 acústico	 dos	 timbres	 de	 uma	 performance,	 seja	 ela	
congelada	 em	 gravações	 (sonoras	 ou	 audiovisuais)	 ou	 executada	 "ao	
vivo”.	Trata-se,	portanto,	de	uma	combinação	de	instrumentos	(e	vozes)	
que,	 por	 sua	 recorrência	 em	 uma	 determinada	 prática	 musical,	 se	
transforma	em	elemento	identi[icador	(2008,	p.3-4).		

	 Pode-se	 depreender	 do	 trecho	 acima	 que	 as	 especi[icidades	 dos	 timbres	 e	 das	

formações	 instrumentais	 nos	 remetem	 a	 distintos	 contextos	 musicais.	 Por	 exemplo,	

quando	visualizamos	um	trio	de	guitarra,	baixo	e	bateria,	logo	pensamos	na	formação	do	

rock,	 embora	 seja	 possıv́el	 ouvir	 blues	 e	 jazz	 com	 essa	 mesma	 instrumentação.	 A	

sonoridade	 desses	 instrumentos	 individualmente	 e	 sua	 combinação	 com	 outras	

sonoridades	cria	no	ouvinte	a	expectativa	de	ouvir	um	gênero	especı[́ico,	ou	seja,	ela	 é	

um	elemento	que	nos	ajuda	a	reconhecer	determinado	estilo	musical.	Bandas	como	os	

Beatles,	 os	 Rolling	 Stones,	 o	 Pink	 Floyd	 e	 outras	 conseguiram	 sonoridades	 tão	

caracterıśticas	 que	 são	 facilmente	 reconhecıv́eis,	 mesmo	 nos	 trechos	 instrumentais,	

ainda	 se	 porventura	 não	 conhecêssemos	 a	 música.	 Da	 mesma	 forma,	 alguns	 músicos	



15

possuem	uma	sonoridade	 tão	 caracterıśtica	que	 se	 torna	uma	marca:	 ao	ouvirmos	um	

pequeno	 trecho,	 já	 identi[icamos	o	 intérprete,	 como	 é	 o	 caso	de	 instrumentistas	 como	

Santana,	B.B.	King,	Miles	Davis,	David	Gilmour	e	 João	Gilberto,	ou	cantores	como	Louis	

Armstrong,	Ella	Fitzgerald	e	Milton	Nascimento.		

	 Nas	canções	apresentadas	neste	trabalho	percebe-se	que	existe	um	mergulho	no	

universo	musical	 latino-americano,	 ou	 seja,	 há	 uma	utilização	 de	 timbres	 e	 formações	

instrumentais	 que	 se	 aproximam	 de	 gêneros	 musicais	 dos	 paıśes	 vizinhos.	 Será	

mostrado	no	decorrer	desta	dissertação	que	existe	a	utilização	de	instrumentos	como	o	

bongô 	 ,	a	conga	e	o	charango,	dentre	outros,	que	serão	abordados	no	capıt́ulo	3	desse	1

trabalho.	 Nesta	 dissertação	 foi	 abordada	 a	 música	 popular	 do	 Brasil	 em	 geral	 e	 não	

apenas	 a	 MPB	 (termo	 associado	 por	 uma	 parcela	 da	 sociedade,	 a	 classe	 média	

intelectualizada,	a	uma	música	supostamente	“de	qualidade”	e	articulador	da	tradição	do	

que	seria	a	legıt́ima	música	popular	do	paıś),	que	foi	até	recentemente	privilegiada	nos	

estudos	 acadêmicos	 sobre	 a	 música	 popular	 no	 Brasil	 (BAIA,	 2015),	 ou	 seja,	 esta	

pesquisa	 apresenta	 um	 olhar	 mais	 abrangente	 para	 a	 música	 brasileira	 popular.	 E4 	

importante	ressaltar	que	devido	o	recorte	deste	estudo,	 foram	observados	os	circuitos	

musicais	 mais	 comumente	 identi[icados	 com	 as	 sonoridades	 latinas.	 Desta	 forma,	

percebe-se	que	existem	diversas	latinidades	musicais	nas	regiões	de	fronteira,	como	por	

exemplo	a	presença	da	guarânia	nas	canções	do	Mato	Grosso	do	Sul,	do	bolero	no	estilo	

cancional	chamado	de	“romântico”,	da	música	do	Caribe	no	norte	do	paıś,	e	também	da	

chacarera	 e	 da	milonga	 nas	músicas	 do	 Rio	 Grande	 do	 Sul.	 Essas	 sonoridades	 latinas	

também	 aparecem	 de	 diversas	 maneiras	 no	 campo	 da	 MPB,	 conforme	 descrito	 no	

capıt́ulo	 6	 desta	 dissertação.	 Embora	 não	 seja	 nenhuma	 novidade	 que	 existam	 essas	

latinidades	na	música	brasileira,	principalmente	nos	anos	1970,	não	existem	pesquisas	

que	apresentem	esse	olhar	mais	panorâmico,	especialmente	na	área	de	Música.	O	objeto	

desta	pesquisa	foi	identi[icar	onde	essas	latinidades	se	encontram	e	de	que	maneira	esse	

diálogo	ocorreu.		

	 Este	trabalho	é	a	continuidade	de	uma	pesquisa	iniciada	na	graduação,	primeiro	

como	 estudo	 de	 Iniciação	 Cientı[́ica,	 e	 a	 seguir	 como	Trabalho	 de	 Conclusão	 de	 Curso	

(TCC),	 ambos	 sob	 a	 orientação	 do	 professor	 Dr.	 Daniel	 Lovisi,	 nos	 quais	 analisei	 a	

	O	bongô	surgiu	em	Cuba,	por	volta	de	1900,	para	atender	a	necessidade	de	pequenos	grupos	e	se	[irmou	1

como	um	instrumento	presente	nos	arranjos	e	orquestrações	de	diversos	gêneros	musicais	latino-ameri-
canos,	a	exemplo	da	salsa	e	do	bolero	(BLADES;	HOLLAND;	BRETT,	2013).	



16

presença	 de	 sonoridades	 latino-americanas	 na	 música	 do	 Clube	 da	 Esquina .	 Alguns	2

trechos	desses	textos	foram	aproveitadas,	especi[icamente	sobre	o	conceito	de	América	

Latina,	as	análises	das	músicas	no	tópico	em	torno	de	Milton	Nascimento,	bem	como	a	

passagem	sobre	o	grupo	Tarancón.	Não	faria	sentido	rescrever	esses	textos	e	refazer	as	

análises	musicais,	pois	 trata-se	de	material	 já	desenvolvido	e	organizado,	que	constitui	

um	componente	 importante	da	argumentação.	Esta	pesquisa	 é	bem	mais	abrangente	e	

aborda	aspectos	que	percorrem	muito	além	das	pesquisas	iniciais,	ainda	que	elementos	

do	 que	 foi	 desenvolvido	 anteriormente	 permaneçam	 válidos	 e	 sua	 utilização	 pontual	

tenha	reforçado	esta	dissertação,	que	se	empobreceria	caso	se	 tivesse	optado	pela	sua	

não	inclusão.		

	 Inicialmente	buscou-se	 localizar	 em	quais	 gêneros	na	música	popular	do	Brasil	

dos	 anos	 1970	 a	 presença	 de	 latinidades	 era	 mais	 evidente.	 Através	 de	 um	 olhar	

panorâmico	 para	 os	 gêneros	 musicais	 mais	 populares	 no	 paıś,	 da	 escuta	 atenta	 e	

imersiva	 do	 repertório,	 e	 da	 revisão	 da	 bibliogra[ia	 foram	 localizados	 em	 certos	

repertórios	elementos	musicais	que	indicavam	da	existência	da	presença	de	sonoridades	

latino-americanas	 nas	 músicas	 das	 regiões	 de	 fronteira,	 na	 canção	 “romântica”	 e	 no	

amplo	espectro	de	gêneros	considerados	como	parte	da	MPB.	Buscou-se	então	localizar	

dentro	desses	repertórios	exemplos	de	latinidades,	tanto	em	músicas	reconhecidas	e	de	

grande	 circulação,	 como	 em	 canções	 não	 tão	 representativas,	 mas	 nas	 quais	 as	

latinidades	estão	muito	evidentes.	Na	seleção	das	músicas	foi	difıćil	encontrar	critérios	

objetivos	para	mesurar	a	circulação,	até	mesmo	porque	esses	dados	não	são	facilmente	

disponıv́eis	no	Brasil,	 e	a	 sua	busca	 iria	deslocar	a	pesquisa	para	outro	 lugar.	Por	 isso,	

optou-se	por	selecionar	o	material	musical	discutido	nesta	dissertação	com	a	utilização	

dos	dois	critérios	acima	mencionados:	canções	reconhecidas	de	inegável	circulação,	que	

fazem	 parte	 do	mainstream,	 a	 exemplo	 das	 músicas	 Chorando	 se	 foi,	 Canción	 por	 la	

unidade	latino-americana,	San	Vicente,	India,	Dois	pra	lá	dois	pra	cá,	dentre	outras,	ou	são	

músicas	 que	 apresentaram	 traços	 de	 latinidades	marcantes.	 Na	 verdade,	 essa	 seleção	

poderia	 até	 ser	 diferente,	 uma	 vez	 que	 a	 escolha	 de	 outras	 músicas	 não	 mudaria	

essencialmente	 a	 argumentação,	 pois	 o	 que	 é	 discutido	 neste	 trabalho	 são	 os	 gêneros	

musicais	 nos	 quais	 as	 latinidades	 se	 manifestam	 e	 não	 determinadas	 músicas	

	Antes	desses	estudos	sobre	a	presença	de	sonoridades	latino-americanas	na	música	do	Clube	da	Esquina,	2

eu	já	havia	desenvolvido	uma	outra	pesquisa	de	Iniciação	Cientı[́ica	em	torno	do	tema	das	fricções	e	fusões	
de	sonoridades,	mais	especi[icamente	sobre	a	 in[luência	do	rock	anglo-americano	no	rock	brasileiro	dos	
anos	1960,	 sob	 a	 orientação	 do	professor	Dr.	 Silvano	Baia,	 que	de	 certa	 forma	 também	 se	 re[lete	 neste	
trabalho.	



17

especı[́icas.	 A	 seguir,	 procurou-se	 localizar	 os	 gêneros	 musicais	 latinos	 que	 mais	

reverberaram	nesses	repertórios,	com	intuito	de	veri[icar,	por	meio	de	análise	musical,	

se	 a	 presença	 de	 latinidades	 se	 con[irmava.	 As	 análises	 desenvolvidas	 nesse	 trabalho	

tiveram	por	objetivo	veri[icar	e	fundamentar	aquilo	que	estava	sendo	a[irmado,	ou	seja,	

em	alguns	casos	usou-se	abordagens	diferentes	para	olhar	o	texto	musical	mas	o	objetivo	

último	foi	localizar	na	música	os	elementos	necessários	para	argumentação.	No	que	diz	

respeito	à	análise	musical	Marcos	Napolitano	(2002)	observa	que	o	processo	deve	levar	

em	 conta	 dois	 parâmetros:	 o	 poético	 (letra)	 e	 os	 parâmetros	 propriamente	 musicais	

(música).	No	parâmetro	poético	leva-se	em	conta	o	“eu	poético”,	as	[iguras	de	linguagem,	

as	 rimas	 e	 as	 imagens	 poéticas.	 Já	 em	 relação	 ao	 texto	 musical	 deve-se	 considerar	 a	

melodia,	 ritmo,	 arranjo,	 instrumentação,	 gênero,	 ou	 seja,	 se	 utilizar	 as	 ferramentas	

analıt́icas	próprias	da	musicologia.	Da	mesma	 forma,	Philip	Tagg	 aponta	que	 a	 análise	

musical	 necessita	 de	 dois	 tipos	 de	 conhecimentos,	 que	 ele	 denomina	 “metadiscurso	

contextual”	 e	 “metadiscurso	 musical”,	 o	 primeiro	 observa	 “como	 práticas	 musicais	 se	

relacionam	 com	 a	 cultura	 e	 a	 sociedade”,	 enquanto	 o	 segundo	 compreende	 a	 teoria	

musical	 propriamente	 dita	 (TAGG,	 2011,	 p.9).	 Nas	 análises	 musicais	 incluıd́as	 nesta	

pesquisa	se	buscou	considerar	tanto	o	discurso	presente	no	texto	literário	das	canções	e	

o	 seu	 contexto,	 como	 aspectos	 propriamente	musicais,	 bem	 como	 a	 integração	 destes	

elementos	literários	e	musicais	na	formação	do	sentido.		

No	 capıt́ulo	 1	 deste	 trabalho	 será	 apresentado	 um	 breve	 histórico	 das	 latinidades	 na	

música	popular	do	Brasil,	 bem	como	alguns	 elementos	para	melhor	 situar	 o	 tema	das	

in[luências	externas	de	um	modo	geral.	Será	também	avaliado	como	as	trocas	culturais	

aconteceram	no	 campo	da	música	popular	urbana	desde	o	 [inal	 do	 século	XIX	 e	quais	

foram	os	gêneros	 latino-americanos	que	mais	 se	 fundiram	com	as	músicas	brasileiras.	

No	 capıt́ulo	 2	 será	 abordado	 o	 conceito	 de	 América	 Latina	 e	 se	 desenvolverá	 uma	

re[lexão	sobre	como	ocorreu	a	construção	da	ideia	de	unidade	cultural	nas	regiões	das	

Américas,	 que	 supostamente	 vai	 além	 do	 aspecto	 geográ[ico.	 No	 capıt́ulo	 3	 será	

apresentado	 um	 panorama	 dos	 gêneros	 musicais	 latino-americanos	 com	 mais	

repercussões	 na	música	 brasileira	 e	 serão	 descritas	 as	 caracterıśticas	 desses	 gêneros,	

bem	 como	quais	 são	 os	 instrumentos	mais	 utilizados	 e	 representativos.	No	 capıt́ulo	 4	

será	 abordada	a	presença	de	 sonoridades	 latinas	nos	gêneros	musicais	brasileiros	das	

regiões	de	fronteira,	como	a	guarânia,	a	lambada,	o	chamamé	e	outras	“trocas”	musicais,	

bem	 como	 serão	 apresentadas	 análises	 e	 aspectos	 históricos	 de	 diversas	 canções	 das	



18

regiões	fronteiriças.	No	capıt́ulo	5	serão	abordadas	as	in[luências	de	sonoridades	latino-

americanas	nos	estilos	musicais	que,	por	 falta	de	um	nome	amplamente	aceito	que	as	

identi[ique,	 são	 englobados	 um	 tanto	 impropriamente	 enquanto	 música	 “romântica”.	

Seus	detratores	as	chamavam	de	“brega”	ou	“cafona”,	denominações	muito	desfavoráveis	

e	 preconceituosas.	 Uma	 vez	 que	 estes	 termos	 têm	 uma	 conotação	 pejorativa,	 neste	

trabalho	 se	 dará	 preferência	 à	 denominação	 “música	 romântica”.	 Neste	 repertório	

destaca-se	a	in[luência	do	bolero.	No	capıt́ulo	6	será	abordada	a	presença	de	latinidades	

no	 amplo	 espectro	 de	 gêneros	 que	 convencionou-se	 chamar	 de	 MPB,	 bem	 como	

musicalidades	que,	embora	não	podendo	ser	propriamente	enquadradas	como	parte	da	

chamada	 MPB,	 compartilhavam	 do	 gosto	 do	 mesmo	 público	 universitário,	

intelectualizado	 e	 de	 classe	 média	 no	 perıódo.	 E4 	 o	 caso	 de	 formações	 musicais	 que	

re[letiram	no	Brasil	o	movimento	musical	nos	paıśes	vizinhos,	que	uniam	elementos	das	

músicas	 tradicionais	 com	 um	 discurso	 de	 esquerda	 politicamente	 engajado.	 E4 	 o	 caso	

também,	 por	 outro	 lado,	 de	 músicos	 que	 oriundos	 do	 campo	 do	 rock	 passam	 a	 ser	

percebidos	com	a[ins	à	chamada	MPB.		

	 	



19

1.	BREVE	HISTÓRICO	DAS	LATINIDADES	NA	MÚSICA	POPULAR	DO	BRASIL		

	 O	 processo	 de	 cosmopolitização	 das	 cidades	 e	 a	 migração	 e	 circulação	 de	

indivıd́uos	entre	os	paıśes	[izeram	com	que	as	pessoas	tivessem	acesso	a	outras	culturas,	

fato	 este	 que	 resultou	 em	 diversas	 trocas	 culturais.	 Segundo	 Néstor	 Garcia	 Canclini	

(2015),	 a	 expansão	 urbana	 ajudou	 a	 intensi[icar	 a	 hibridação	 cultural,	 e	 na	 América	

Latina	 esse	 processo	 caminhou	 por	 um	 longo	 trajeto.	 Esse	 fato	 tem	 relação	 com	 os	

projetos	 de	 independência	 dos	 paıśes	 da	 América	 Latina	 e	 seus	 desenvolvimentos	

nacionais	que,	segundo	o	autor,	“buscaram	compatibilizar	o	modernismo	cultural	com	a	

semi-modernização	econômica,	e	ambos	com	tradições	persistentes.	E4 	possıv́el	a[irmar	

que	esse	processo	de	hibridação	não	se	deu	apenas	nos	aspectos	polıt́icos	e	econômicos	

mas	 que	 ele	 também	ocorreu	 –	 e	 ainda	 ocorre	 –	 no	 campo	da	 cultura,	 das	 artes,	 e	 da	

linguagem.	Na	música,	os	processos	de	hibridação	são	uma	constante,	e	mesmo	gêneros	

que	são	percebidos	como	“puros”	e	aqueles	chamados	“de	raiz”	são	por	vezes	resultado	

deste	processo	de	trocas	culturais.	Segundo	Acácio	Piedade:		

[…]	 o	 gênero	 “raiz”,	 é	 na	 verdade	 um	 hıb́rido,	 produto	 da	 circulação	
transnacional	 das	 ideias	 musicais,	 as	 comunidades	 não	 poderiam	
chamar	 alguma	 música	 de	 tradicionalmente	 sua.	 O	 tradicional	 é	
transnacional	 por	 natureza.	 Na	 história	 da	 música,	 há	 o	 constante	
desenrolar	de	um	processo	de	fricção	e	fusão	de	musicalidades:	tópicas,	
estilos	e	gêneros	contrastivos	são	reunidos	e	diluıd́os	em	outros	de	sua	
espécie,	e	estes,	por	sua	vez,	avançam,	 formando	novas	tópicas,	estilos,	
gêneros,	 unidades	 com	 identidade	 própria	 que	 podem	 vir	 a	 se	 fundir	
(2011,	p.	6).	

	 No	 trecho	 acima	 o	 autor	 observa	 que	 não	 existe	 um	 gênero	 musical	 estático,	

totalmente	puro,	sempre	há	um	“contraste	diluıd́o”,	em	que	ocorre	uma	naturalização	ao	

ouvinte	 devido	 os	 processos	 “congênitos	 da	 memória	 e	 portanto	 da	 história”.	 Ainda	

segundo	 Piedade,	 há	 dois	 tipos	 de	 hibridismo,	 o	 homeostático	 e	 o	 contrastivo.	 No	

hibridismo	homeostático	acontece	uma	fusão,	ou	seja,	o	elemento	A	deixa	de	ser	A	e	o	

elemento	B	também	deixa	de	ser	B	criando	um	elemento	C,	um	hıb́rido,	um	novo	corpo	

estável.	No	hibridismo	contrastivo	não	há	estabilidade.	A	não	se	funde	totalmente	em	B	e	

são	 plenamente	 reconhecıv́eis	 no	 hıb́rido	 resultante	 do	 AB.	 Neste	 caso,	 na	 música,	

reconhecem-se	 as	 caracterıśticas	 de	 A	 e	 de	 B	 simultaneamente,	 por	motivos,	 timbres,	

padrões	 rıt́micos	 ou	 todos	 estes	 parâmetros	 combinados.	 O	 autor	 a[irma	 que	 o	

hibridismo	mais	presente	na	música	 é	 o	 contrastivo.	Porém,	 ele	observa	que	 “o	objeto	



20

música	porta	consigo	necessariamente	nexos	sócio-culturais	e	históricos	cuja	imbricação	

semântica	com	os	sons	torna	difıćil	considerá-los	exteriores”	(PIEDADE,	2011,	p.	1),	ou	

seja,	 para	 se	 entender	 uma	música	 por	 completo	 é	 necessário	 olharmos	 para	 os	 fatos	

culturais,	pois	eles	ajudam	na	construção	 tanto	dos	gêneros	musicais	quanto	dos	 sons	

propriamente	 ditos.	 Esse	 estudo	 dos	 aspectos	 sociais	 nessa	 fusão	 ou	 combinação	 de	

sonoridades	podem	revelar	questões	importantes	para	compreensão	das	músicas.	Nesse	

sentido,	 é	 importante	ressaltar	que	a	mescla	de	sonoridades	entre	o	Brasil	e	o	restante	

da	América	Latina,	se	dá	por	diversos	fatores	culturais	desde	o	perıódo	da	colonização,	

pois	as	 culturas	dos	paıśes	 latino-americanos	 são	 resultados	das	misturas	decorrentes	

do	 cruzamento	 de	 tradições	 indıǵenas,	 ibéricas	 e	 europeias	 em	 geral,	 africanas,	 dos	

processos	históricos	e	das	atuais	ações	midiáticas.	Segundo	João	Batista	Cardoso,	em	seu	

artigo	Hibridismo	cultural	na	América	Latina,	as	tradições	indıǵenas	permaneceram	mais	

fortes	na	área	andina	e,	no	caso	das	tradições	africanas,	estas	são	mais	nıt́idas	na	região	

do	Caribe	e	no	Brasil.	Quanto	às	tradições	ibéricas,	“sua	ênfase	e	permanência	em	toda	a	

América	 Latina	 ocorreu	 a	 partir	 das	 ações	 educativas	 promovidas	 pelo	

catolicismo”	(2008,	p.	85).		 	

	 Neste	 breve	 histórico	 que	 será	 apresentado	 a	 seguir	 não	 serão	 observadas	 as	

trocas	 culturais	 que	 ocorreram	no	perıódo	 colonial	 e	 ao	 longo	do	 século	XIX	 antes	 do	

surgimento	 daquilo	 que	 hoje	 entendemos	 por	 música	 popular	 urbana.	 No	 Brasil,	 o	

surgimento	dos	primeiros	gêneros	de	música	popular	 se	dá	no	 [inal	do	 século	XIX	e	 é	

partir	 desse	 momento	 que	 o	 tema	 das	 in[luências	 estrangeiras	 será	 observado	 neste	

breve	relato.	

	 O	estudo	das	 in[luências	da	música	de	outras	culturas	na	música	do	Brasil,	 seja	

ela	 chamada	 de	 tradicional,	 popular	 ou	 erudita,	 é	 uma	 constante	 na	 musicologia	

brasileira.	Isso	se	deve,	por	um	lado,	à	forte	presença	de	concepções	nacionalistas,	tanto	

na	 crıt́ica	 e	 nos	 meios	 acadêmicos,	 como	 no	 campo	 de	 produção.	 Por	 outro	 lado,	 o	

processo	de	formação	do	Brasil	contemplou,	desde	o	primeiro	momento,	a	presença	de	

distintas	culturas.	Esse	é	um	dos	temas	centrais	na	interpretação	da	música	no	Brasil.	De	

fato,	diversas	sonoridades	estrangeiras,	ao	longo	do	século	XX,	reverberaram	na	música	

popular	 do	 Brasil.	 A	 mais	 importante	 dessas	 in[luências	 foi	 a	 da	 canção	 popular	

estadunidense,	 pela	 circulação	 internacional	 dessa	 música,	 decorrente	 tanto	 do	 peso	

econômico	e	polıt́ico	dos	Estados	Unidos	da	América,	 como	 também	pela	 força	da	 sua	

cultura.	Segundo	Silvano	Baia,	



21

Pensando	na	música	brasileira	como	um	todo	ao	longo	do	século	XX,	se	
nas	 primeiras	 décadas,	 a	 questão	 da	 in[luência	 estrangeira	 estava	
relacionada	com	os	modelos	vindos	da	Europa,	especialmente	da	Itália,	
Alemanha	 e	 França,	 com	o	passar	do	 tempo,	 principalmente	 após	 a	 2ª	
Guerra	 Mundial,	 a	 grande	 in[luência	 estrangeira	 será	 da	 música	 dos	
Estados	Unidos	 e,	 depois	dos	 anos	1960,	 também	da	 Inglaterra	 (2015,	
p.34).		

							

	 De	 fato,	 ao	 longo	 do	 século	 XX	 –	 ou	 mesmo	 a	 partir	 do	 [inal	 do	 século	 XIX	 –		

diversos	elementos	musicais	oriundos	de	outros	paıśes	foram	incorporados	à	música	do	

Brasil	 sem	 que	 com	 isso	 tenha	 afetado	 a	 sua	 especi[icidade	 e	 originalidade	 enquanto	

produto	cultural.	Se	no	campo	erudito,	a	grande	referência	foi	a	música	feita	na	Europa,	

na	 música	 popular,	 as	 in[luências	 externas	 mais	 marcantes	 foram	 as	 da	 música	 do	

Estados	Unidos,	mais	especialmente	o	jazz	e	o	rock	(este	último,	também	na	sua	vertente	

britânica),	que	mais	foram	as	que	mais	despertaram	a	atenção	dos	pesquisadores	(SILVA,	

2017;	MCCANN,	2010;	SANTOS,	2006,	entre	outros).	No	começo	do	século	XX,	podemos	

localizar	a	presença	de	elementos	do	foxtrote,	das	canções	de	Tin	Pan	Alley ,	bem	como	3

de	outras	vertentes	do	jazz,	a	partir	dos	anos	1930,	nos	arranjos	orquestrais,	no	estilo	de	

performance	vocal	e	nas	 formações	 instrumentais	na	canção	popular	do	Brasil.	O	 rock	

chega	ao	paıś	no	[inal	dos	anos	1950,	ainda	que	timidamente,	de	maneira	concomitante	à	

sua	aparição	nos	Estados	Unidos	e,	 logo	a	seguir,	no	cenário	musical	 internacional.	No	

[inal	 dos	 anos	 1960	 e	 inıćio	 dos	 1970	 podemos	 localizar	 elementos	 do	 rock	 anglo-

americano	na	música	brasileira	no	movimento	chamado	de	Jovem	Guarda,	mas	também	

na	 Tropicália	 e	 no	 Clube	 da	 Esquina,	 além	 de	 rockeiros	 propriamente	 ditos	 como	 Os	

Mutantes	e	Raul	Seixas.	As	tensões	provocadas	por	essas	tendências	cosmopolitas	estão	

claramente	 evidenciadas	 nos	 discursos	 nacionalistas	 crıt́icos	 das	 apropriações	 de	

elementos	 estrangeiros	 –	 herdeiros	 e	 continuadores	 de	 Mario	 de	 Andrade,	 ainda	 que	

sem	o	mesmo	glamour	e	re[inamento	–	que	 tiveram	como	maior	expoente	 José	Ramos	

Tinhorão.	Da	mesma	forma,	essas	tensões	se	manifestaram	no	campo	de	produção,	em	

canções	 que	 tematizaram,	 ironizaram	 ou	 se	 posicionaram	 sobre	 a	 questão	 das	

in[luências	 estrangeiras	 na	música	 brasileira,	 a	 exemplo	 de	Me	 disseram	 que	 eu	 voltei	

americanizada,	 interpretada	por	Carmen	Miranda,	ou	Chiclete	com	banana,	gravada	por	

Jackson	 do	 Pandeiro.	 E	 aqui	 temos	 que	 lembrar	 que	 expoentes	 da	música	 popular	 do	

	“Tin	Pan	Alley	é	como	era	chamado	o	conjunto	dos	editores	de	partituras	de	Nova	York	que	dominaram	o	3

mercado	 da	música	 popular	 americana	 no	 [inal	 do	 século	 XIX	 e	 começo	 do	 século	 XX.	 Por	 extensão,	 a	
expressão	 passou	 a	 ser	 associada	 como	 sinônimo	 da	 emergente	 canção	 popular	 dos	 Estados	
Unidos”	(BAIA,	2015,	p.173).



22

Brasil	 como	Pixinguinha	e	Tom	Jobim,	hoje	 ıćones	da	nacionalidade	musical,	 foram,	ao	

seu	 tempo,	 criticados	 por	 supostamente	 se	 renderem	 à	 musicalidade	 e	 ao	 estilo	 de	

performance	do	jazz	estadunidense.		

	 Porém,	 a	 presença	 de	 elementos	 de	 musicalidades	 estrangeiras	 na	 música	

brasileira	não	se	restringe	ao	hemisfério	norte.	A	música	latino-americana	também	teve	

repercussões	na	música	do	Brasil	e	um	exemplo	expressivo	é	o	caso	do	bolero.	No	Brasil,	

a	 partir	 de	 1937,	 gêneros	 como	 o	 bolero,	 o	 tango	 e	 o	 foxtrote	 faziam	 grande	 sucesso	

através	da	radiodifusão	e	essa	relação	se	fez	sentir	na	mescla	entre	o	bolero	e	o	samba	

que	 podemos	 encontrar	 em	 muitas	 das	 canções	 do	 sub-gênero	 musical	 denominado	

samba-canção.	Segundo	Victor	Creti	Bruzadelli,	a	partir	de	1946	a	internacionalização	de	

diversos	gêneros	se	intensi[icou	no	Brasil,	a	exemplo	do	jazz,	gêneros	caribenhos	como	

mambo	e	conga,	e	o	bolero,	que	passou	a	dominar	os	rádios	a	partir	da	década	de	1950	

(2010,	p.8).		

	 Segundo	Raphael	Farias,	o	compositor	Pixinguinha	“eleito	representante	genuıńo	

do	 samba	 nacional”	 também	 demonstra	 em	 sua	 produção	 a	 presença	 da	 música	

hispânica,	como	é	o	caso	do	arranjo	para	piano	de	sua	autoria	para	uma	rumba	de	autor	

desconhecido	 chamada	 Cuba	 (2018,	 p.91).	 Nesse	 perıódo,	 se	 apresentavam	 no	 Brasil	

artistas	 cubanos	 e	 mexicanos,	 como	 é	 o	 caso	 de	 Agustıń	 Lara	 (artista	 mexicano)	

acompanhando	 a	 cantora	 Ana	Maria	 Gonzailez,	 no	 Rio	 de	 Janeiro,	 em	 1941.	 Segundo	

Samuel	Araújo,	 em	 seu	 artigo	The	politics	 of	 passion:	 the	 impact	 of	 bolero	 on	Brazilian	

musical	 expressions	 (1999),	 essa	 apresentação	 antecipou	 a	 visita	 de	 muitos	 outros	

cantores	de	bolero	de	destaque	no	Brasil.	Nessa	época,	variadas	rádios	brasileiras	faziam	

versões	das	radio	novelas	cubanas,	"através	do	rádio	e,	mais	tarde,	da	televisão,	além	dos	

[ilmes	melodramáticos	que	mantinham	posteriormente	suas	trilhas	sonoras	e	pastiches,	

versões	 dos	 gêneros	 musicais	 latino-americanos,	 incluindo	 o	 bolero”	 (p.44).	 O	 autor	

a[irma	que	o	termo	bolero	começa	a	aparecer	em	gravações	no	Brasil	a	partir	de	1941,	e	

que	 as	 primeiras	 canções	 classi[icadas	 como	 bolero	 eram	 reedições	 de	 matrizes	

estrangeiras	cantadas	em	espanhol,	a	exemplo	da	canção	Solamente	una	vez,	de	Agustin	

Lara.	Esse	sucesso	inicial	também	motivou	as	versões	em	português	de	letras	de	boleros	

mexicanos	 gravados	 por	 brasileiros	 “[inalmente	 evoluindo	 para	 boleros	 no	 estilo	

mexicano	 escritos	 e	 cantados	 por	 brasileiros”.	 A	 partir	 de	 1941	 a	 produção	 de	 novas	

canções	 brasileiras	 rotuladas	 como	 boleros	 cresceram	 dramaticamente	 “sugerindo	 o	

desenvolvimento	de	 formas	hıb́ridas	como:	bolero-beguine;	bolero-canção;	bolero-cha-



23

cha-chá;	 bolero-ıńdio;	 bolero-rancho;	 bolero-rock;	 bolero-satıŕico;	 fox-bolero;	 samba-

bolero;	 tango-bolero	 e	 valsa-bolero”.	 Outros	 cantores	 e	 compositores	 de	 boleros	 no	

Brasil	que	merecem	destaque	foram:	Ary	Barroso,	que	compôs	a	canção	Risque,	gravada	

em	versão	em	espanhol	com	o	tıt́ulo	de	Borra	por	Lucho	Gatica,	em	1952;	Dolores	Duran,	

autora	das	canções	A	noite	do	meu	bem	e	Que	queres	tu	de	mim,	que	ganharam	versões	

em	espanhol	com	os	tıt́ulo	de	La	noche	de	mi	amor	e	¿Qué	quieres	tu	de	mi?,	interpretadas	

por	Altemar	Dutra;	e	Raúl	Sampaio,	que	compôs	Quien	yo	quiero	no	me	quiere,	cantada	

por	Miltinho.	 Nelson	Ned	 e	 Don	Octavio	 Henrique	 também	 lançaram	 vários	 discos	 de	

boleros	e	 tangos	abolerados.	Tanto	o	bolero	quanto	outros	gêneros	 internacionais	que	

repercutiram	 no	 Brasil,	 receberam	 muitas	 crıt́icas	 em	 “defesa	 da	 música	 brasileira”.	

Mário	 de	 Andrade	 foi	 um	 dos	 autores	 que	 [izeram	 várias	 dessas	 crıt́icas	 à	 música	

supostamente	“imposta	pelas	gravadoras”.	Segundo	Samuel	Araújo,	o	bolero	também	foi	

completamente	ignorado	nas	duas	edições	da	Enciclopédia	da	música	brasileira,	pois	este	

gênero	era	considerado	 imaginativo	e	estéril	 (1999,	p.47).	Porém,	pode-se	dizer	que	o	

bolero	cubano-mexicano	e	a	rumba	experimentam	uma	enorme	expansão	para	além	da	

América	 Latina,	 principalmente	 entre	 os	 anos	 1930	 e	 1950	 “impulsionados	 pela	 fase	

áurea	do	cinema	mexicano”	(NAPOLITANO,	2002,	p.13).		

	 Essa	presença	de	 sonoridades	 latinas	na	música	do	Brasil	 não	 se	 iniciou	 com	o	

bolero,	mas	tem	um	histórico	que	remonta	ao	momento	formativo	da	música	popular	no	

paıś,	 no	 [inal	 do	 século	 XIX,	 quando	 o	 tango	 (mexicano)	 e	 a	 habanera	 (cubana) ,	4

concorreram	na	 formação	do	tango	brasileiro	e	do	maxixe,	 tal	como	a[irmam	Sandroni	

(2012)	 e	 Ferreira	 (2015).	 De	 acordo	 com	 o	 musicólogo	 Gerard	 Béhague,	 o	 tango	

brasileiro	 foi,	 a	 princıṕio,	 uma	 adaptação	 local	 da	 habanera	 cubana	 e,	 assim	 como	 o	

maxixe,	 tinha	 a	métrica	2/4	predominante.	A	habanera	 é	 um	gênero	popularizado	 em	

Cuba,	 que	deve	 seu	nome	 à	 cidade	de	La	Habana,	 sua	 capital.	 Como	 em	português	 do	

Brasil	 o	 nome	 da	 cidade	 é	 gravado	 como	 Havana,	 muitos	 autores	 preferem	 utilizar	 o	

vocábulo	 “havanera”	 ou	 mesmo	 “havaneira”.	 O	 gênero	 rapidamente	 difundiu-se	 na	

Espanha	 e	 na	 América	 Latina.	 No	 Brasil,	 no	 último	 quarto	 do	 século	 XIX,	misturou-se	

com	os	gêneros	musicais	populares	em	 formação	produzindo	variações	de	concepções	

rıt́micas	africanas,	conforme	a[irma	Sandroni	(2012,	p.33).	Aqui	é	interessante	observar	

	Silvano	Baia,	ao	resenhar	a	tese	de	doutorado	de	Paulo	Roberto	Peloso	Augusto	Os	tangos	brasileiros.	Rio	4

de	 Janeiro:	 1870-1920	 (USP,	 1996),	 apresenta	 a	 informação	 de	 que	 o	 tango	 era	 “na	 origem	 uma	 dança	
mexicana,	 que	 se	 diferenciava	da	 habanera	 apenas	pela	 variação	 no	 andamento”.	No	 [inal	 da	 década	de	
1920,	a	grande	divulgação	do	tango	argentino	no	Rio	de	Janeiro	teria	contribuıd́o	para	que	a	denominação	
tango	brasileiro	caıśse	em	desuso.	(BAIA,	2015,	p.127-128).



24

que	 não	 apenas	 a	 música	 que	 se	 formava	 no	 Brasil	 trazia	 traços	 da	 A4 frica,	 mas	 isso	

também	ocorria	na	habanera,	uma	vez	que	a	presença	da	musicalidade	africana	estava	

tanto	no	Brasil	como	em	Cuba.		

	 Também	na	música	regional	e	tradicional	podemos	encontrar	inter-relações	com	

musicalidades	de	paıśes	vizinhos,	a	exemplo	da	presença	da	guarânia,	especialmente	nas	

regiões	de	fronteira	com	o	Paraguai.	Segundo	Evandro	Higa,	a	guarânia	é	um	gênero	de	

música	 paraguaia	 que	 a	 partir	 da	 década	 de	 1930	 foi	 “introduzida	 no	 circuito	 de	

gravações	 fonográ[icas	do	Brasil,	 tanto	por	músicos	paraguaios	quanto	por	brasileiros,	

no	idioma	de	origem	ou	em	versões	para	o	português”	(2019,	p.17)	

	 	A	partir	da	década	de	1940,	além	das	guarânias	feitas	no	Brasil,	surgiram	novos	

gêneros	 musicais	 identi[icados	 com	 a	 cultura	 de	 fronteira	 com	 aspectos	 rıt́micos	 e	

tıḿbricos	 muito	 parecidos	 com	 a	 guarânia,	 como	 o	 rasqueado	 e	 a	 moda	 campera;	 a	

princıṕio,	esses	gêneros	surgiram	no	"âmbito	da	música	sertaneja,	em	um	processo	de	

apropriação	e	ressigni[icação	de	seus	componentes	estruturais	simbólicos”	(HIGA,	2019,	

p.18).	Da	mesma	forma,	encontramos	ecos	da	música	caribenha	e	centro-americana	na	

música	do	Pará,	devido	ao	fato	de	que	por	muito	tempo	era	mais	fácil	ouvir	as	rádios	de	

paıśes	vizinhos	do	que	aquelas	do	sul	do	paıś	(MORAES,	2014).	O	exemplo	clássico	 é	a	

lambada	e	“a	saga	da	canção	Chorando	se	foi”	(BAIA,	2017,	p.10),	que	será	analisada	em	

outro	 capıt́ulo	 deste	 trabalho.	 Neste	 ponto	 desta	 discussão,	 importa	 observar	 que	 o	

gênero	que	veio	a	ser	conhecido	como	lambada	surgiu	da	mistura	de	gêneros	musicais	

caribenhos	e	paraenses,	num	hibridismo	de	sonoridades	latinas	e	autóctones	brasileiras.			

	 Podemos	observar	que,	além	deste	“diálogo”	e	trocas	musicais,	desde	a	década	de	

1930	 existe	 um	diálogo	 entre	 a	musicologia	 do	Brasil	 com	a	 dos	 paıśes	 vizinhos.	 Curt	

Lange	foi	um	nome	importante	na	construção	de	um	intercâmbio	entre	os	paıśes	latino-

americanos	 ao	 fazer	 a	 divulgação	 e	 promoção	 da	 produção	 musical	 e	 intelectual	 de	

compositores,	 intérpretes	 e	 teóricos	 da	música.	 Suas	 atividades	 na	 América	 Latina	 se	

iniciam	em	1933,	em	Montevidéu,	com	o	espaço	para	investigações	musicais	do	Instituto	

de	 Estudos	 Superiores,	 que	 era	 voltado	 exclusivamente	 para	 estudos	 de	 música	

americana,	 ou	 seja,	música	 produzida	 nas	 três	 Américas	 (do	 Sul,	 Central	 e	 do	 Norte).	

Nesse	 espaço	 ocorriam	 também	 discussões	 sobre	 questões	 estéticas,	 polıt́icas	 e	

educacionais.	 A	 intenção	 não	 era	 somente	 criar	 uma	 conexão	 musical	 mas	 também	

incentivar	a	integração	em	uma	comunidade	musicológica	ampla.	Os	musicólogos	Gerard	

Behágue	 e	 Coriún	 Aharonián	 também	 dedicaram	 boa	 parte	 de	 seus	 trabalhos	



25

pesquisando	 sobre	a	música	 latino-americana	 sendo	 referências	 importantes.	Behágue	

escreveu	 diversos	 artigos	 sobre	 a	música	 latino-americana	 para	 o	Grove	 Dictionary	 of	

Music	 and	 Musicians	 –	 é	 o	 autor	 com	mais	 entradas	 sobre	 o	 Brasil	 nessa	 importante	

enciclopédia	musical	–	e	também	muitos	outros	livros,	entre	eles	Music	in	Latin	America:	

an	introduction	(1979)	e	Heitor	Villa-Lobos:	the	search	for	Brazil’s	musical	soul	(1994),	e	

foi	 reconhecido	 como	 um	 dos	 principais	 estudiosos	 em	 etnomusicologia	 latino-

americana.	 Ele	 fundou	 a	 revista	 Latin	 American	 Music	 Review,	 que	 reúne	 textos	

acadêmicos	de	todas	as	Américas	publicadas	em	três	idiomas,	e	também	treinou	vários	

etnomusicólogos	latino-americanistas	e	brasilianistas	nos	Estados	Unidos	e	na	América	

Latina.	 Coriún	 Aharonián	 foi	 um	 importante	 compositor	 e	 musicólogo	 uruguaio,	 cuja	

obra	transcendeu	as	fronteiras	do	seu	paıś.	Nascido	em	4	de	agosto	de	1940	e	falecido	

em	8	outubro	de	2017,	compôs	diversas	obras	de	câmara,	orquestrais	e	eletroacústicas,	

escreveu	diversos	artigos	e	livros,	além	de	ter	atuado	como	professor	na	Universidad	de	

la	República,	no	Uruguai,	e	outros	paıśes,	 como	Brasil,	Equador,	Colômbia	e	Argentina.	

Em	seu	livro	Hacer	música	en	América	Latina	(2012),	Coriún	apresenta	uma	narrativa	em	

defesa	 de	 uma	 identidade	 e	 unidade	 cultural	 latino-americana	 –	 e	 um	 discurso	 “anti-

imperialista”,	que	se	volta	contra	as	in[luências	europeias	e	estadunidenses.	

	 Em	 junho	de	1981	 em	Amsterdã	 foi	 fundada	 a	 International	 Association	 for	 the	

Study	 of	 Popular	Music	 (IASPM),	 que	 tratava	 de	 diversos	 temas	 relacionados	 a	música	

popular,	porém,	segundo	Baia,	aqui	na	América	Latina,	o	desenvolvimento	posterior	foi	

um	pouco	mais	lento	(2015,	p.	27).	A	Rama	América	Latina	de	la	Asociación	Internacional	

para	 el	 estudio	 de	 la	 música	 popular	 (IASPM-AL)	 foi	 fundada	 em	 1997,	 em	 congresso	

realizado	em	Santiago	do	Chile.	Segundo	o	site	da	entidade,	ela	atualmente	“conta	com	

350	membros	de	mais	de	10	paıśes	da	América	Latina	e	do	Caribe”.	(IASPM-AL)	

	 Em	relação	aos	meios	de	comunicação,	é	importante	observar	que	existia	também	

um	intercâmbio	artıśtico	entre	músicos	latino-americanos	e	que	essas	trocas	poderiam	

ter	ocorrido	através	do	rádio	e	da	venda	de	LP’s.	No	ano	de	1947	havia	um	programa	no	

Rio	de	 Janeiro	 chamado	Nas	asas	de	um	clipper,	 o	qual	 retratava	o	 cenário	musical	do	

México,	 da	 Argentina	 e	 de	 Cuba.	 Esse	 programa	 era	 transmitido	 no	 horário	 nobre,	

21h30min,	 e	 era	 realizado	 ao	 vivo	 com	 a	 Orquestra	 Típica	 Corrientes,	 associada	 ao	

maestro	 Eduardo	 Patané,	 sob	 regência	 de	 Radamés	 Gnattali.	 Durante	 seis	 semanas	 os	

paıśes	latino-americanos	foram	retratados.	Posteriormente,	entre	1978	e	1982,	a	Rádio	



26

Bandeirantes	produziu	o	programa	América	do	Sol,	que	era	dedicado	exclusivamente	ao	

repertório	popular	latino-americano.		

	 A	partir	da	segunda	metade	do	século	XX,	a	música	–	e	por	que	não	dizer	as	artes	

em	geral	–	passaram	a	ser	utilizadas	por	parcelas	da	sociedade,	especialmente	setores	da	

juventude,	 como	 ferramentas	 para	 informar,	 incitar	 e	 protestar,	 no	 caso	 da	 América	

Latina,	 contra	 os	 regimes	 militares,	 que	 nesse	 perıódo	 estavam	 ocorrendo	 em	

praticamente	toda	a	região.	Da	mesma	forma,	as	canções	foram	utilizadas	como	veıćulos	

de	 ideias	 e	 visões	 de	 mundo.	 Nesse	 momento,	 a	 ideia	 de	 unidade	 latino-americana	

ganhou	força	e	os	ritmos,	os	gêneros,	a	instrumentação	tıṕica	e	as	canções	tradicionais	

de	diferentes	regiões	da	América	Latina	passaram	a	serem	valorizadas,	com	a	intenção	

de	“se	cantar	a	coesão	e	a	união	das	nações	numa	perspectiva	continental”	(RAMALHO;	

SANTOS;	 2018,	 p.70).	 Ao	 longo	 dos	 anos	 1960,	 podemos	 localizar	 canções	 com	

referências	 latino-americanas	 no	 campo	 da	 MPB	 em	 formação.	 Estas	 referências	

encontram-se	 particularmente	 na	 Tropicália,	 a	 exemplo	 da	 música	 Soy	 loco	 por	 ti,	

América,	de	Gilberto	Gil	e	 José	Carlos	Capinan,	cantada	com	versos	em	português	e	em	

espanhol	de	modo	que	as	 lıńguas	se	 intercalavam	livremente	no	decorrer	da	canção.	A	

música	 foi	 gravada	 originalmente	 por	 Caetano	 Veloso,	 no	 disco	 homônimo	 “Caetano	

Veloso”,	 lançado	 em	 1968,	 e	 o	 texto	 apresenta	 um	 sentimento	 de	 pertencimento	 à	

América	 Latina,	 de	 compartilhamento	 entre	 nações	 que	 supostamente	 possuiriam	

caracterıśticas	e	circunstâncias	em	comum.	

“Soy	loco	por	ti,	América”	
(Gil	e	Capinan,	1968)	

Soy	loco	por	ti,	América,	yo	voy	traer	una	mujer	playera	
Que	su	nombre	sea	Martí,	que	su	nombre	sea	Martí	

Soy	loco	por	ti	de	amores,	tenga	como	colores	la	espuma	blanca	de	Latinoamérica	
Y	el	cielo	como	bandera,	y	el	cielo	como	bandera	

Soy	loco	por	ti,	América,	soy	loco	por	ti	de	amores	

Sorriso	de	quase	nuvem,	os	rios,	canções,	o	medo	
O	corpo	cheio	de	estrelas,	o	corpo	cheio	de	estrelas	

Como	se	chama	a	amante	desse	país	sem	nome,	esse	tango,	esse	rancho,	esse	povo,		
Dizei-me,	arde	o	fogo	de	conhecê-la,	o	fogo	de	conhecê-la	

Soy	loco	por	ti,	América,	soy	loco	por	ti	de	amores	

	 No	trecho	acima,	observamos	que	os	autores	escreveram	um	verso	em	espanhol	e	

outro	em	português,	com	o	refrão	sempre	em	espanhol.	A	proposta	de	apresentar	uma	



27

canção	 com	 versos	 em	 português	 e	 em	 espanhol	 rea[irma	 a	 ideia	 de	 unidade	 latino-

americana,	 pois	 sugere	 que	 a	 diferença	 linguıśtica	 não	 seria	 uma	 barreira	 para	 esta	

união,	 uma	 vez	 que	 se	 tratam	de	 lıńguas	muito	 semelhantes	 fazendo	 com	que	 o	 texto	

dessa	canção	seja	compreensıv́el	até	mesmo	para	as	pessoas	que	não	falam	português	ou	

espanhol.	 O	 nome	 de	 Martı	́ que	 aparece	 na	 segunda	 frase	 da	 canção	 pode	 ser	 uma	

menção	a	José	de	San	Martıń,	personagem	central	da	independência	da	Argentina.	

El	nombre	del	hombre	muerto	ya	no	se	puede	decirlo,	¿quién	sabe?	
Antes	que	o	dia	arrebente,	antes	que	o	dia	arrebente	

El	nombre	del	hombre	muerto	antes	que	a	deiinitiva	noite	se	espalhe	em	Latinoamérica		
El	nombre	del	hombre	es	pueblo,	el	nombre	del	hombre	es	pueblo	

Soy	loco	por	ti,	América,	soy	loco	por	ti	de	amores	

Espero	a	manhã	que	cante,	el	nombre	del	hombre	muerto	
Não	sejam	palavras	tristes,	soy	loco	por	ti	de	amores	

Um	poema	ainda	existe,	com	palmeiras,	com	trincheiras,	canções	de	guerra	
Quem	sabe	canções	do	mar,	ai,	hasta	te	comover,	ai,	hasta	te	comover	

Soy	loco	por	ti,	América,	soy	loco	por	ti	de	amores	

Estou	aqui	de	passagem,	sei	que	adiante	um	dia	vou	morrer	
De	susto,	de	bala	ou	vício,	de	susto,	de	bala	ou	vício	

Num	precipício	de	luzes,	entre	saudades,	soluços,	eu	vou	morrer	de	bruços	
Nos	braços,	nos	olhos,	nos	braços	de	uma	mulher,	nos	braços	de	uma	mulher	
Mais	apaixonado	ainda,	dentro	dos	braços	da	camponesa,	guerrilheira	

Manequim,	ai	de	mim,	nos	braços	de	quem	me	queira,	nos	braços	de	quem	me	queira	

Soy	loco	por	ti,	América,	soy	loco	por	ti	de	amores	

	 Podemos	 observar	 que,	 além	 do	 pertencimento	 e	 amor	 pela	 América	 Latina,	 o	

texto	 se	 refere	 também	a	questões	 candentes	na	 conjuntura	polıt́ica	da	 região	no	 [inal	

dos	anos	1960,	com	uma	menção	não	tão	velada	a	um	personagem	–	“el	hombre	muerto”	

–	que	supostamente	seria	o	argentino	Che	Guevara,	um	dos	lıd́eres	da	revolução	cubana,	

morto	na	Bolıv́ia.	Além	de	el	“hombre	muerto”,	cujo	“nombre	es	pueblo”	na	letra	de	Gil	e	

Capinan	encontram-se	também	as	expressões	“com	trincheiras”,	“canções	de	guerra”,	“de	

bala”,	 “guerrilheira”.	 O	 contexto	 polıt́ico	 da	 América	 Latina	 no	 perıódo	 e	 suas	

repercussões	no	campo	cultural,	especialmente	na	música,	será	objeto	de	discussão	no	

próximo	capıt́ulo.	Importante	ressaltar	que,	no	caso	desta	canção,	o	latino-americanismo	

não	se	encontra	apenas	na	letra.	O	arranjo	musical	incorpora	elementos	da	musicalidade	

de	 paıśes	 vizinhos,	 com	 um	 sabor	 rıt́mico	 centro-americano,	 resultado	 da	 “levada”	 do	

baixo,	 das	 batidas	 do	 bongô	 e	 dos	 timbales	 e	 o	 fraseado	 do	 teclado.	 Os	 breques	 e	



28

convenções	 rıt́micas	 antes	 e	 ao	 [inal	 das	 estrofes	 também	 contribuem	 em	muito	 para	

essa	percepção.		

	 O	 tropicalismo	 foi	um	movimento	 cultural	brasileiro	 concentrado	entre	os	anos	

1968	e	1969,	que	marcou	profundamente	diversas	formas	de	expressão	artıśtica,	como	a	

música,	 o	 cinema	 e	 o	 teatro	 e	 as	 artes	 visuais.	 Segundo	 Bruzadelli,	 os	 tropicalistas	

citavam	 diversos	 gêneros	 e	 elementos	 musicais	 dialogando	 com	 as	 “mais	 diversas	

tradições	musicais	brasileiras	e	estrangeiras”	(2010,	p.7).	Entre	as	sonoridades	musicais	

estrangeiras	 utilizadas	 pelos	 tropicalistas	 encontram-se	 os	 ritmos	 caribenhos	 rumba,	

conga	 e	 mambo,	 além	 de	 outros	 ritmos	 latino-americanos	 como	 o	 bolero.	 O	 autor	

também	a[irma	que	as	relações	entre	os	paıśes	 latino-americanos	–	principalmente	no	

Cone	 Sul	 –	 podem	 ser	 veri[icadas	 desde	 os	 tempos	 coloniais,	 pois	 nesse	 perıódo,	 as	

fronteiras	 ainda	 não	 eram	 bem	 estabelecidas.	 Tinhorão	 a[irma	 que	 os	 ritmos	 latinos	

puderam	 ser	 encontrados	 durante	 os	 dois	 impérios	 brasileiros	 e	 que	 se	 tornaram	

modismo	 que	 não	 cessarão	 com	 “o	 advento	 da	 república”	 (Tinhorão	 apud	 Bruzadelli,	

2010,	p.	7).		

	 Outras	 canções	 da	 tropicália	 que	 apresentam	 sonoridades	 que	 remetem	 as	

tradições	musicais	latino-americanas	se	encontram	nos	LP’s	Panis	et	Circencis	(1968)	e	

Caetano	 Veloso	 do	 mesmo	 ano:	 Três	 Caravelas	 (Las	 tres	 carabelas)	 composição	 de	 A.	

Algueró	 Jr;	 G.	Moreu	 /	 Versão	 de	 João	 de	 Barro;	 canção	 que	 apresenta	 versos	 ora	 em	

português	 outrora	 em	 espanhol,	 e	 também	 uma	 sonoridade	 que	 lembram	 as	 centro	

americanas;	 Lindonéia	 (Gilberto	 Gil/Caetano	 Veloso),	 nessa	 canção	 pode-se	 perceber	

claramente	 o	 ritmo	 do	 bolero	 e	 in[luências	 dos	 Beatles;	 Ave	 Maria	 (Caetano	 Veloso),	

apresenta	um	ritmo	que	remete	as	canções	baianas	entrecortada	com	ritmos	cubanos	e	

Batmacumba	(Gilberto	Gil/	Caetano	Veloso)	que,	segundo	Celso	Favaretto,	apresenta	um	

“misto	de	macumba	 e	 ioruba	 cubano”	 (apud	Bruzadelli	 2010,	 p.8).	 Bruzadelli	 também	

a[irma	que	existem	inúmeras	citações	de	elementos	musicais	 latinos	que	se	encontram	

mais	diluıd́as	no	interior	do	cancioneiro	tropicalista".	

	 E4 	interessante	observar	que	há	várias	canções	que	tornaram	o	continente	latino-

americano	em	conteúdo	musical,	como	Latinoamérica	e	Canción	con	todos,	de	Armando	

Tejada	Gómez	e	César	Isella;	Canción	por	la	unidad	latinoamericana,	de	Pablo	Milanés.	No	

Brasil,	além	de	Soy	 loco	por	ti,	América,	pode-se	mencionar	Canto	Americano,	de	Sérgio	

Ricardo	 e	Canto	 Latino,	 de	Milton	Nascimento	 e	 Ruy	 Guerra.	 Em	Canto	 Americano,	de	

Sergio	Ricardo,	porém,	 diferentemente	 de	Soy	 loco	 por	 ti,	 América,	a	 referência	 latino-



29

americana	encontra-se	apenas	na	utilização	do	idioma	espanhol	e	no	discurso,	mas	não	

nos	 elementos	 musicais.	 Além	 desses	 artistas,	 existem	 vários	 outros	 como	 Mercedes	

Sosa,	Victor	Jara	e	Violeta	Parra	que	se	envolveram	diretamente	com	a	expressão	latino-

americana	 (RAMALHO;	 SANTOS,	 2018,	 p.67),	 no	 caso	de	Mercedes	 Sosa,	 com	diversas	

colaborações	com	artistas	brasileiros.	Na	década	de	1970	ocorreram	alguns	fenômenos	

importantes	que	[izeram	com	que	o	Brasil	estabelecesse	vıńculo	com	a	canção	engajada	

latino-americana	além	de	divulgar	as	músicas	dos	paıśes	vizinhos	no	Brasil.		

	 Podemos	 citar	 o	 conjunto	 Tarancón	 (que	 será	 abordado	 no	 capıt́ulo	 3	 deste	

trabalho),	 que	 surgiu	 em	 1973	 com	 um	 forte	 latino-americanismo	 e	 resistência	 ao	

autoritarismo	 então	 vigente	 no	 paıś,	 fato	 este,	 que	 o	 aproximou	 diversos	 setores	 da	

esquerda.	Segundo	Tânia	Garcia,	o	conjunto	Tarancón	 inventou	uma	 identidade	sonora	

capaz	de	legitimar	o	pertencimento	do	Brasil	à	cultura	latino-americana	(2006,	p.	180).	

Outro	nome	importante	foi	o	de	Abıĺio	Manoel,	compositor,	produtor	musical	e	radialista.	

Ganhador	do	prêmio	de	melhor	composição	no	Festival	Latinoamericano	de	 la	Canción	

Universitária,	 realizada	 no	 Chile,	 em	 1967,	 com	 a	 canção	 Minha	 rua,	 à	 partir	 desse	

momento,	 desenvolveu	 uma	 carreira	 como	 "intérprete	 e	 compositor,	 fortemente	

marcada	 pela	 busca	 de	 diálogo	 com	 a	 produção	 musical	 latino-americana”	 (2006,	 p.	

180).	Em	1977,	Abıĺio	Manoel	passou	a	divulgar	a	canção	engajada	em	seu	programa	de	

rádio	 América	 do	 Sol,	 transmitido	 aos	 domingos	 pela	 Bandeirantes	 FM.	 O	 foco	 desse	

programa	 era	 divulgar	 a	 canção	 latino-americana	 das	 décadas	 de	 1960-1970.	 Esse	

programa	resultou	em	dois	discos,	lançados	pela	gravadora	Bandeirante:	América	do	Sol	

I	(1978)	e	América	do	Sol	II	(1979),	que	continham	coletâneas	de	sucessos	do	repertório	

engajado	latino-americano.		

	 	



30

	

Quino	(Qué	presente	impresentable).	EID	(2012,	p.	VII).	



31

2.	A	AMÉRICA	LATINA	ENQUANTO	REGIÃO	GEO-POLÍTICA	E	REFLEXÃO	ACERCA	DE	
SUA	UNIDADE	CULTURAL	

	 Este	 capıt́ulo	 tem	 por	 objetivo	 re[letir	 sobre	 a	 existência	 de	 uma	 identidade	 e	

unidade	cultural	latino-americana,	e	qual	seria	o	seu	alcance.	O	pertencimento	ou	não	do	

Brasil	 à	 América	 Latina,	 por	 exemplo,	 é	 uma	 questão	 que	 se	 abre	 para	 muitos	

questionamentos.	 Essa	 suposta	 identidade	 e	 a[inidade	 cultural	 ou	 unidade	 geopolıt́ica	

existiria	 de	 fato	 ou	 seria	 uma	 invenção	 que	 responderia	 a	 uma	 gama	 diversi[icada	 de	

interesses?	 A	 ideia	 de	 uma	 unidade	 latino-americana,	 tal	 como	 apresentada,	 por	

exemplo,	 na	 Canción	 por	 la	 unidad	 latinoamericana,	 do	 compositor	 cubano	 Pablo	

Milanês,	 poderia	 ser	 vista	 como	 uma	 invenção	 cultural,	 que	 iria	 ao	 encontro	 de	 um	

imaginário	de	setores	universitários	e	intelectualizados	das	classes	médias	de	esquerda	

dos	 anos	 1970.	 Ao	 analisarmos	 essa	 questão,	 é	 importante	 inicialmente	 re[letirmos	

sobre	o	signi[icado	da	palavra	América	Latina,	que	recebeu	esse	nome,	em	decorrência	

da	 maioria	 dos	 paıśes	 do	 continente	 possuir	 idiomas	 derivados	 do	 latim.	 A	 América	

Latina	 é	geralmente	compreendida	como	abrangendo	todo	o	continente	da	América	do	

Sul	 (Argentina,	 Bolıv́ia,	 Brasil,	 Chile,	 Colômbia,	 Equador,	 Guiana,	 Guiana	 Francesa	 –	

departamento	 da	 França,	 Paraguai,	 Peru,	 Suriname,	 Uruguai	 e	 Venezuela),	 além	 do	

México	e	da	América	Central	(Costa	Rica,	El	Salvador,	Guatemala,	Honduras,	Nicarágua,	

Panamá)	 e	 ilhas	 do	 Caribe	 cujos	 habitantes	 falam	 uma	 lıńgua	 românica	 (Cuba,	 Haiti,	

Porto	Rico	e	República	Dominicana).	Em	América	Latina:	a	pátria	grande	Darcy	Ribeiro	

a[irma	não	haver	dúvida	acerca	da	existência	de	uma	América	Latina,	mas	que	se	deve	

aprofundar	no	signi[icado	dessa	existência.	Para	Ribeiro,	no	plano	geográ[ico	existe	uma	

unidade	na	América	Latina	“como	fruto	de	uma	continuidade	continental”	porém,	esse	

fato	 não	 corresponde	 a	 uma	 estrutura	 sociopolıt́ica	 uni[icada	 “e	 nem	 mesmo	 uma	

coexistência	ativa	e	interatuante”.	O	autor	também	observa	que	existem	“nacionalidades	

muito	 singulares”	 e,	 nesse	 sentido,	 “a	 unidade	 geográ[ica	 jamais	 funcionou	 como	 um	

fator	 de	 uni[icação	 porque	 as	 distintas	 implantações	 coloniais	 das	 quais	 nasceram	 as	

sociedades	 latino-americanas	 coexistiram	 sem	 conviver	 ao	 longo	 dos	 séculos”	 (2017,	

p.17).	 Antes	 de	 re[letirmos	 sobre	 a	 possıv́el	 unidade	 cultural	 latino-americana,	 no	



32

próximo	item	será	apresentado	um	breve	histórico	de	como	ocorreu	a	gênese	do	nome	

América	Latina,	e	como	se	deram	os	processos	de	colonização. 	5

2.1	GE. NESE	DO	NOME	AME4 RICA	LATINA	

	 Inicialmente,	 vamos	 observar	 o	 processo	 de	 gênese	 do	 nome	 “América”	 para	 o	

continente,	 que	 prolongou-se	 por	 muito	 tempo	 –	 aproximadamente	 15	 anos	 –	 como	

descrito	 no	 artigo	 de	 Rafael	 Leporace	 Farret	 e	 Simone	 Rodrigues	 Pinto	 (2011,	 p.32).	

Colombo	 pisou	 nas	 terras	 que	 hoje	 chamamos	 de	 América,	 em	 ilhas	 do	 Caribe,	 mas	

nunca	 soube	 que	 havia	 “descoberto”	 um	 novo	 continente.	 Quando	 Américo	 Vespúcio	

chega	 a	 essas	 terras,	 percebe	 que	 era	 uma	 região	 inexistente	 nos	 mapas	 europeus	 e	

batiza-a	 de	Mundus	Novus.	 O	 termo	América	 nasce	 no	 ano	 de	 1507,	 com	 a	 publicação	

pelo	 geógrafo	 alemão	 Martin	 Waldseemüller	 de	 um	 mapa	 no	 qual	 refere-se	 ao	 novo	

mundo	como	“América”,	em	homenagem	à	Américo	Vespúcio.	

	 Posteriormente,	o	termo	Hispanoamérica	foi	bastante	utilizado	com	a	intenção	de	

se	apresentar	“à	comunidade	internacional	como	paıśes	livres	e	unidos	por	uma	série	de	

interesses	e	vıńculos	culturais”	(FARRET;	PINTO,	2011,	p.34).	Vários	outros	nomes	para	

as	 terras	 situadas	 ao	 sul	 dos	 Estados	 Unidos	 (no	 todo	 ou	 em	 parte)	 surgiram	 com	 o	

objetivo	de	a[irmação	 identitária	perante	esse	paıś,	como,	por	exemplo,	o	nome	Magna	

Colômbia,	 proposto	 no	 [inal	 do	 século	 XVIII	 pelo	 militar	 venezuelano	 Francisco	 de	

Miranda,	 considerado	um	dos	 precursores	 do	movimento	 independentista	 da	América	

Espanhola.	Ao	longo	do	século	XIX,	a	região	foi	nomeada	com	distintas	expressões	como	

América,	Hispano-América,	Ibero-América	ou	Sul-América,	em	obras	de	autores	como	José	

Victorino	 Lastarria	 (escritor	 chileno,	 1817-1888),	 Juan	 Bautista	 Alberdi	 (escritor	 e	

músico	 argentino,	 1810-1884),	 Manuel	 Bilbao	 (escritor	 chileno,	 1828-1895),	 Esteban	

Echeverria	 (escritor	 argentino,	 1805-1851),	 Juan	 Montalvo	 (ensaıśta	 e	 novelista	

equatoriano,	 1832-1889)	 e	 Justo	 Sierra	 Méndez	 (jornalista	 e	 poeta	 mexicano,	

1848-1912).	 Farret	 e	 Pinto,	 em	 seu	 artigo	 América	 Latina:	 da	 construção	 do	 nome	 à	

consolidação	 da	 ideia,	 apresentam	 a	 interpretação	 de	 Arturo	 Ardao	 presente	 no	 livro	

Génesis	de	la	idea	y	el	nombre	de	América	Latina	sobre	a	criação	do	nome	América	Latina.	

Ardao	 a[irma	 que	 o	 “processo	 de	 criação	 da	 noção	 do	 nome	 'América	 Latina'	 durou	

	O	item	a	seguir,	que	discorre	sobre	a	gênese	do	nome	América	Latina,	é	uma	versão	reelaborada	do	texto	5

originalmente	apresentado	no	meu	trabalho	de	TCC	Sonoridades	latino-americanas	na	música	popular	do	
Brasil:	latinidades	no	Clube	da	Esquina	nos	anos	1970.	(Tomé,	2019).



33

aproximadamente	 50	 anos”	 e	 situa	 o	 que	 ele	 chama	 de	 “primeira	 etapa	 da	 gestação”:	

entre	os	anos	1830	não	existia	o	conceito	de	“América	Latina”,	sendo	utilizados	na	época	

os	 termos	 América	 Meridional,	 América	 do	 Sul,	 América	 e	 Hispano-América.	 Segundo	

Ardao	 (apud	 FARRET;	 PINTO,	 2011,	 p.37),	 os	 americanos	 de	 origem	 espanhola	

residentes	 na	 Europa	 incorporaram	 a	 ideia	 de	 distinção	 do	 continente	 americano	 em	

duas	 etnias,	 uma	 latina	 e	 outra	 saxônica	 e,	 nesse	 sentido,	 utilizava-se	 o	 termo	 “latino”	

como	 referência	 à	 América	 de	 lıńgua	 espanhola,	 ou	 seja,	 os	 americanos	 de	 origem	

portuguesa,	francesa	e,	naturalmente,	inglesa	estavam	excluıd́os	desse	termo.	Um	século	

mais	tarde,	já	no	[inal	da	década	de	1950,	o	nome	América	Latina	passou	a	se	difundir	no	

continente	 latino-americano,	 e	 o	 termo	 “latino”	 já	 não	 era	 empregado	mais	 como	 um	

adjetivo	 e	 sim	 como	um	 substantivo.	 Após	 a	 Segunda	Guerra	Mundial,	 a	 denominação	

América	Latina	“ganhou	impulso	e	se	consolidou	principalmente	por	meio	da	ação	dos	

organismos	polıt́ico	multilaterais”	(FARRET;	PINTO,	2011,	p.39).	

	 Existem	 várias	 explicações	 sobre	 como	 surgiu	 o	 termo	 América	 Latina,	

havendo	 controvérsias	 em	 diversas	 literaturas.	 Alguns	 autores	 apontam	 seu	

surgimento	 por	 volta	 de	 1860,	 através	 do	 imperador	 francês	 Napoleão	 III,	 que	

buscava	aumentar	sua	in[luência	no	México,	paıś	que	estava	passando	por	con[litos	

polıt́icos	 entre	 liberais	 e	 conservadores.	 Héctor	 H.	 Bruit	 (2004,	 p.4)	 a[irma	 que	 o	

nome	América	Latina	veio	rebatizar	um	continente	e	que	se	atribui	aos	 franceses	a	

invenção	do	termo.	Porém,	a	ideia	teria	sido	originalmente	de	dois	sul-americanos,	o	

argentino	Carlos	Cavo	 e	 o	 colombiano	 José	Maria	Torres	Caicedo.	 Segundo	Bruit,	 o	

trabalho	 de	 Carlos	 Cavo	 publicado	 em	 Paris	 na	 década	 de	 1860,	 uma	 obra	 em	 20	

volumes	intitulada	Recueil	complet	dês	traités,	conventions,	capitulations,	armistices	et	

outre	actes	diplomatiques	des	tous	lês	Etats	de	l’Amérique	latine	compris	entre	lê	Golfe	

du	Mexique	et	lê	Cap	Horn	depuis	l’année	1493	jusqu’a	nos	jour,	foi	a	primeira	vez	que	

o	 termo	América	 Latina	 apareceu	 em	um	 trabalho	 acadêmico.	A	 intenção	do	 autor	

era	 tornar	o	continente	conhecido	na	França	e	em	outros	paıśes	europeus,	pois	até	

então	 a	 imagem	 que	 os	 europeus	 tinham	 da	 região	 era	 aquela	 descrita	 em	 obras	



34

como	 as	 de	 Buffon	 e	 De	 Pauw 	 no	 século	 XVIII,	 a	 de	 um	 continente	 hostil,	6

degenerado,	 sufocante	 e	 nocivo.	 Já	 o	 colombiano	 Torres	 Caicedo	 lançou	 a	 ideia	 de	

criar	 uma	 liga	 latino-americana	 e	 chegou	 a	 publicar	 um	 livro	 intitulado	 Unión	

latinoamericana.	 Segundo	 Bruit	 (2004,	 p.4),	 não	 é	 fácil	 determinar	 se	 na	 segunda	

metade	do	século	XIX	existia	alguma	divulgação	de	“América	Latina”	na	França	ou	em	

outros	paıśes	da	Europa.	Até	mesmo	nas	primeiras	décadas	do	 século	XX,	 segundo	

Bruit,	 a	 expressão	 América	 Latina	 não	 era	 muito	 utilizada	 sequer	 no	 próprio	

continente,	não	havendo	menção	a	ela	por	qualquer	um	dos	diplomatas	assistentes	

ao	congresso	Americano	de	Lima,	em	1938	(2004,	p.4).	

	 	 Em	1856,	 Francisco	Bilbao	 (ensaıśta,	 [ilósofo	 e	 polıt́ico	 chileno)	 organizou,	 em	

Bruxelas,	o	Movimento	social	dos	povos	da	América	Meridional	e	no	mesmo	ano	 fez	um	

discurso	em	Paris	no	qual	expôs	suas	re[lexões	sobre	raça	e	unidade	 latino-americana.	

Justo	Arosemena	(nome	importante	no	Panamá	do	século	XIX,	dedicou	a	sua	vida	à	luta	

pela	 autonomia	polıt́ica	de	 seu	paıś),	 foi	 representante	 liberal	 no	Estado	do	Panamá	 e	

também	 no	 Senado	 colombiano	 (nessa	 época	 o	 Panamá	 era	 parte	 da	 República	 da	

Colômbia).	 Em	 um	 dos	 seus	 discursos	 feitos	 em	 Bogotá,	 mencionou	 o	 nome	 América	

Latina	e	o	 interesse	 latino-americano;	 também	publicou	vários	artigos	como	A	questão	

latino-americana	 e	 sua	 importância,	 em	 1856	 e	 Estudos	 sobre	 ideia	 de	 uma	 liga	

americana,	publicado	em	1864.	(SOUZA,	2011)	

		 E4 	 interessante	 observar	 que	 nos	 textos	 dos	 autores	 aqui	 relacionados	 o	 Brasil	

nem	sempre	é	citado	como	parte	da	América	Latina	e,	segundo	Ailton	Souza,	a	questão	

do	pertencimento	do	Brasil	à	América	Latina	é	polêmica	e	“dividiu	opiniões	na	teoria	do	

inıćio	do	século	XIX	[...],	dado	principalmente	a	colonizações	distintas	da	América	Latina	

como	pela	Espanha	e	Portugal”	(2011,	p.32).	Como	vimos	anteriormente,	está	na	origem	

da	expressão	 “América	Latina”	a	proximidade	 linguıśtica.	 Se	esse	 termo	 fosse	utilizado	

somente	para	de[inir	paıśes	 com	o	mesmo	 tronco	 linguıśtico,	 o	Brasil	 se	 inseriria	 sem	

dúvida	 nesse	 contexto.	 Com	 o	 tempo	 a	 expressão	 foi	 ganhando	 outras	 conotações,	

geopolıt́icas	e	socioculturais,	tais	como	a	ideia	de	latino-americanismo	muito	difundida	

O	conde	Jorge	Luis	Leclerc	Buffon	(1707-1788),	foi	naturalista,	matemático	e	escritor	francês.	Conhecido	6

por	desencadear	a	chamada	“Polêmica	do	Novo	Mundo”	com	descrições	altamente	depreciativas	acerca	da	
América.	 A	 obra	 do	 conde	 Jorge	 Luis	 Leclerc	 Buffon	 (1707-1788)	 foi	 traduzida	 para	 o	 espanhol	 com	 o	
tıt́ulo	Historia	 natural	 general	 y	 particular	 (Madri,	 1783-1791).	 Foi	 depois	 republicada	 nas	 suas	Obras	
Completas	 (Madri,	 1848).	 Cornelius	 de	 Pauw	 foi	 um	 [ilósofo	 alemão,	 geógrafo	 e	 diplomata	 da	 corte	 de	
Frederick,	o	grande,	da	Prússia.



35

nos	 anos	 1960,	 especialmente	 em	 setores	 da	 esquerda	 empolgados	 com	 a	 tomada	 do	

poder	pelo	castrismo	em	Cuba.	Do	ponto	de	vista	geopolıt́ico,	não	há	dúvidas	de	que	o	

Brasil	 pertence	 à	 região	 que	 convencionou-se	 chamar-se	 de	 “América	 Latina”,	

inicialmente	 de[inida	 pelo	 aspecto	 linguıśtico	 e	 pela	 história	 da	 colonização:	 o	México	

(sul	 da	 América	 do	 Norte),	 a	 maior	 parte	 dos	 paıśes	 da	 América	 Central	 e	 Caribe	

(excluıd́os	os	de	lıńgua	inglesa)	e	a	América	do	Sul	(neste	caso,	em	geral	se	desconsidera	

o	fato	de	que	a	Guiana,	o	Suriname	e	a	Guiana	Francesa	possuem	outros	idiomas	o[iciais).	

Entretanto,	 o	 pertencimento	 ou	 não	 do	 Brasil	 à	 América	 Latina	 do	 ponto	 de	 vista	

simbólico,	 no	 plano	 da	 cultura	 e	 da	 percepção	 acerca	 da	 posição	 dos	 brasileiros	 em	

relação	ao	universo	cultural	latino-americano	(de	como	nos	vêem	e	de	como	nos	vemos	a	

nós	mesmos)	é	uma	questão	que	se	abre	para	muitos	debates.	

	 	

2.1.1	Diferenças	e	semelhanças:	Brasil	e	América	Latina	

	 Se	 olharmos	 o	 continente	 de	 perto,	 por	 vezes	 poderemos	 pensar	 que	 não	

pertencemos	 à	 América	 Latina	 e	 que	 não	 possuıḿos	 muitos	 traços	 de	 semelhanças.	

Nesse	 sentido,	 Darcy	 Ribeiro	 observa	 que	 “do	 ponto	 de	 vista	 de	 cada	 uma	 destas	

nacionalidades,	sua	própria	substância	nacional	tem	muito	mais	singularidade	e	vigor	do	

que	 o	 denominador	 comum	 que	 as	 faz	 ibero-americanas”.	 O	 autor	 acrescenta	 que	 o	

conteúdo	 luso-brasileiro	 que	 se	 concentrou	 no	 Brasil,	 contrasta	 com	 o	 conteúdo	

hispano-americano	 que	 se	 espalhou	 pelas	 demais	 regiões,	 ou	 seja,	 as	 diferenças	 entre	

esses	paıśes	são	tão	relevantes	como	“as	que	distinguem	Portugal	da	Espanha”.	Porém,	o	

autor	acredita	que	são	mais	elementos	que	nos	unem,	do	que	aqueles	que	nos	separam.	

Ele	 aponta	 que	 o	 possıv́el	 distanciamento	 existente	 entre	 o	 Brasil	 e	 os	 demais	 paıśes	

latino-americanos	 ocorreu	 devido	 à	 razões	 históricas.	 Teria	 sido	 uma	 decorrência	 dos	

desıǵnios	de	paıśes	dominadores,	para	os	quais	era	melhor	estarmos	separados	do	que	

unidos,	 pois	 quanto	 mais	 isolados,	 mais	 facilmente	 serıámos	 dominados.	 No	 item		

Semelhanças	e	diferenças	do	livro	América	Latina:	a	pátria	grande,	Darcy	Ribeiro	aponta	

que	o	preconceito	racial	ainda	está	muito	arraigado	na	América	Latina,	pois	a	sociedade	

só	admite	negros	e	 indıǵenas	como	"futuros	mestiços,	rechaçando	seu	tipo	racial	como	

ideal	 humano”	 (2017,	 p.25).	 Os	 processos	 de	 colonização	 entre	 o	 Brasil	 e	 os	 demais	

paıśes	latino-americanos	também	foram	semelhantes,	tanto	a	Espanha	quanto	Portugal	

conseguiram	subjugar	a	sociedade,	paralisar	a	cultura	original,	e	converter	a	população	



36

em	 uma	 força	 de	 trabalho	 submissa.	 Os	 colonizadores	 também	 impuseram	 as	 suas	

colônias	 uma	 uniformidade	 linguıśtica	 quase	 absoluta	 e	 atingiram	 uma	 grande	

homogeneidade	cultural.	Existem	 também	outras	 semelhanças,	 como	o	 fato	de	 sermos	

descendentes	 de	 matrizes	 indıǵenas	 e	 de	 termos	 nos	 emancipado	 em	 um	 mesmo	

movimento	de	descolonização.	Darcy	Ribeiro	observa	que	esse	 fato	 faz	 com	que	 todos	

nós	latino-americanos	tenhamos	o	desa[io	de		

amadurecer	 como	 um	 povo	 para	 si,	 consciente	 de	 seus	 interesses,	
aspirante	 à	 coparticipação	no	comando	de	seu	próprio	destino.	Dada	a	
oposição	classista,	 tratava-se	de	conquistar	estas	metas	através	da	 luta	
contra	 a	 classe	 dominante	 gerencial	 da	 velha	 ordenação	 social.	 Ainda	
hoje	 este	 é	 o	 desa[io	 principal	 com	 que	 nos	 defrontamos	 todos	 nós	
latino-americanos	(RIBEIRO,	2017,	p.25).		

	 No	 trecho	 acima,	 o	 autor	 a[irma	 mais	 uma	 vez	 a	 ideia	 central	 do	 livro:	 nos	

unirmos	como	uma	grande	nação	–	chamada	por	José	Artigas	“Pátria	Grande”,	 formada	

por	 um	mosaico	 de	 “pequenas	 pátrias”,	 ou	 seja,	 cada	 um	 dos	 paıśes	 que	 compõem	 a	

América	Latina	–	para	enfrentarmos	os	dominadores.	Coriún	Aharonián	(2012,	p.6),	por	

exemplo,	considera	que	os	povos	latino-americanos	têm	muitas	coisas	em	comum,	como	

na	música,	com	a	existência	de	padrões	rıt́micos	que	se	esparramam	por	uma	extensa	e	

variada	 região	 geográ[ica	 e,	 na	 visão	 do	 autor,	 a	 “necessidade	 de	 defender-se”	 do	

imperialismo	 e	 dos	 resquıćios	 deixados	 pela	 colonização	 exploradora.	 Ainda	 segundo	

Aharonián	 (2012,	 p.6),	 de	 fato	 existem	diferenças	 entre	 um	 camponês	mexicano	 e	 um	

trabalhador	de	Buenos	Aires,	entre	um	balconista	de	Assunção	e	um	trabalhador	do	Rio	

de	Janeiro,	entre	uma	banguala,	uma	guarânia	e	um	samba.	Porém,	buscando	defender	a	

existência	de	elementos	de	coesão	na	América	Latina,	o	autor	critica	a	 tendência	de	se	

olhar	 para	 as	 diferenças	 culturais	 somente	 entre	 os	 povos	 latino-americanos,	 e	 não	

observar,	 por	 exemplo,	 que	 há	 diferenças	 também	 entre	 os	 povos	 europeus.	 De	 fato,	

sabe-se	 que	 existem	 particularidades	 entre	 quaisquer	 culturas,	 mesmo	 aquelas	 que	

compartilham	 de	 um	 mesmo	 rótulo	 geopolıt́ico.	 Em	 suma,	 do	 ponto	 de	 vista	 de	

Aharonián,	 há	 que	 se	 considerar	 que	 as	 diferenças	 culturais	 não	 são	 apenas	 um	 traço	

particular	dos	povos	latino-americanos.	

	 No	intuito	de	buscar	subsıd́ios	teóricos	acerca	da	discussão	sobre	a	construção	de	

uma	identidade	latino-americana,	recorro	aqui	ao	trabalho	de	Daniel	Lovisi	(2017),	que	

analisa	 a	 questão	 das	 identidades	 regionais	 na	 música	 popular	 instrumental	 de	 Belo	

Horizonte.	Na	busca	de	referenciais	teóricos	para	essa	discussão,	o	autor	faz	uma	breve	



37

revisão	 da	 bibliogra[ia	 sobre	 as	 questões	 de	 identidade	 e	mesmo	 sobre	 o	 conceito	 de	

nação,	na	qual	se	destacam	os	trabalhos	de	Stuart	Hall	e	Benedict	Anderson.	No	trabalho	

de	Stuart	Hall	(2006	apud	Lovisi,	2017,	p.133-134),	o	autor	destaca	a	proposição	de	que	

“uma	 cultura	 nacional	 é	 composta	 de	 instituições,	 sıḿbolos	 e	 representações	 que	 dão	

forma	 a	 um	 discurso	 que	 constrói	 sentidos	 e	 que	 in[luencia	 nossas	 ações	 e	 a	 própria	

percepção	 que	 temos	 de	 nós	mesmos.”	 Para	Hall,	 o	 processo	 de	 naturalização	 de	 uma	

identidade	nacional	se	daria	através	da	 internalização	dos	sentidos	sobre	a	nação.	 "No	

decorrer	de	 tal	processo,	 esses	 sentidos	podem	ser	difundidos	de	vários	modos,	 entre	

eles,	 por	meio	 das	 histórias	 e	 memórias	 que	 conectam	 o	 presente	 da	 nação	 com	 seu	

passado	e	as	imagens	que	dela	são	construıd́as”	(LOVISI,	2017,	p.133-134).	 	No	caso	do	

objeto	 deste	 estudo,	 podemos	 pensar	 também	 que	 histórias	 e	 memórias	 poderiam	

conectar	 não	 apenas	 o	 presente	 com	 o	 passado	 da	 América	 Latina,	 dando	 lastro	 à	

construção	 de	 uma	 unidade	 cultural	 e	 geopolıt́ica,	 mas	 também	 com	 o	 futuro,	 na	

perspectiva	 da	 unidade	 almejada	 pela	 esquerda,	 encarnada,	 por	 exemplo,	 no	 projeto	

bolivariano,	 ideia	 que	 no	 momento	 da	 redação	 deste	 trabalho	 vem	 perdendo	 força	

consideravelmente	com	a	crise	venezuelana.	

	 A	 partir	 de	 agora,	 procurarei	 aproximar	 o	 conceito	 de	 América	 Latina	 das	

elaborações	 desenvolvidas	 para	 o	 entendimento	 do	 conceito	 de	 nação	 e	 dos	 projetos	

nacionalistas	 em	 geral.	 Benedict	 Anderson,	 em	 seu	 livro	 Comunidades	 imaginadas:	

reilexões	 sobre	 a	 origem	 e	 a	 difusão	 do	 nacionalismo,	 de[ine	 nação	 como	 “uma	

comunidade	polıt́ica	imaginada	–	e	imaginada	como	sendo	intrinsicamente	limitada	e,	ao	

mesmo	 tempo,	 soberana”.	Segundo	Anderson,	 “mesmo	os	membros	da	mais	minúscula	

das	nações	 jamais	conhecerão,	encontrarão	ou	nem	sequer	ouvirão	falar	da	maioria	de	

seus	companheiros,	embora	todos	tenham	em	mente	a	imagem	viva	da	comunhão	entre	

eles”.	 O	 autor	 cita	 Seton-Watson,	 para	 quem	 “uma	 nação	 existe	 quando	 pessoas	 em	

número	 signi[icativo	 de	 uma	 comunidade	 se	 consideram	 formando	 uma	 nação,	 ou	 se	

comportam	 como	 se	 formassem	 uma”.	 Anderson	 busca	 também	 Ernest	 Renan,	 que	

a[irma	que	“a	essência	de	uma	nação	consiste	em	que	todos	os	indivıd́uos	tenham	muitas	

coisas	em	comum,	e	também	que	todos	tenham	esquecido	muitas	coisas”	(2008,	p.32).	

	 	 Assim,	 podemos	 aplicar	 para	 a	 ideia	 de	 pertencimento	 à	 América	 Latina	 estas	

elaborações.	 Ou	 seja,	 o	 latino-americanismo	 dependeria	 da	 existência	 de	 um	 número	

signi[icativo	de	pessoas	na	região	que	se	identi[icassem	como	tal.	Sendo	assim,	pode-se	

dizer	que	a	 ideia	de	 latinidade	–	 tal	 como	a	de	nacionalidade	–	 é	 uma	construção,	um	



38

projeto	ideológico	que	mesmo	possuindo	bases	históricas,	se	sustenta	primordialmente	

através	de	uma	série	de	elementos	simbólicos,	operados,	portanto,	no	mundo	da	cultura.	

	 Esta	concepção	de	 latinidade	 foi	 incorporada	 tanto	pelos	membros	do	Clube	da	

Esquina,	quanto	pelo	próprio	Chico	Buarque,	como	se	pode	notar,	por	exemplo,	em	sua	

versão	 da	Canción	 por	 la	 unidad	 latinoamericana.	Chico	Buarque	 e	Milton	Nascimento	

intentaram	construir	 algo	que	 representasse	os	 latino-americanos	e	 [izesse	 com	que	a	

latinidade	 (que	 até	 então	 se	 encontrava	 apenas	 no	 campo	do	 imaginário)	 se	 a[lorasse	

através	 da	 música.	 Esse	 projeto	 de	 construção	 supra	 linguıśtico	 de	 unidade	 latino-

americana	disseminou	esse	 ideal	e	 fez	com	que	muitos	brasileiros	se	sentissem	latino-

americanos.			

	 Embora	a	construção	da	latinidade	deva	ser	observada	como	um	processo	que	se	

dá	 no	 seio	 da	 cultura	 com	 operações	 no	 campo	 do	 simbólico,	 deve-se	 re[letir	 sobre	 o	

peso	 que	 a	 história	 tem	 nesse	 processo.	 Assim,	 podemos	 observar	 os	 traços	 de	

semelhanças	que	carregamos,	tais	como	a	colonização	ibérica	(ainda	que	com	diferenças	

entre	 os	 modelos	 português	 e	 espanhol),	 a	 forte	 presença	 do	 catolicismo	 romano,	 o	

processo	 de	 formação	 econômica	 dos	 estados	 da	 região ,	 a	 cultura	 polıt́ica,	 o	 nıv́el	 de	7

desenvolvimento	humano 	e	a	proximidade	linguıśtica.	Talvez	o	espanhol	e	o	português	8

sejam	 as	 lıńguas	 latinas	 que	 mais	 se	 parecem:	 apresentam	 uma	 estrutura	 muito	

semelhante	 e	 possuem	 muitas	 palavras	 em	 comum,	 ainda	 que,	 por	 vezes,	 com	

	 Está	 além	 dos	 limites	 deste	 trabalho	 discutir	 o	 estágio	 de	 desenvolvimento	 econômico	 –	 ou	7

subdesenvolvimento	–	dos	estados	da	região	e	o	processo	histórico	através	do	qual	as	nações	americanas	
de	colonização	ibérica	chegaram	a	essa	condição.	O	subdesenvolvimento	latino-americano	possivelmente		
tem	na	sua	origem	o	modelo	de	colonização	exploratório	e	seus	desdobramentos.	Pode-se	especular	que	o	
[inal	do	perıódo	colonial	foi	seguido	pela	entrada	em	uma	era	de	modernização	econômica	na	qual	a	lógica	
colonial	 não	 foi	 superada	 e	 cujas	 consequências	 seguem	 determinando	 os	 papéis	 dos	 paıśes	 latino-
americanos	 no	 concerto	 mundial	 das	 nações.	 Entretanto,	 não	 se	 pode	 desconsiderar	 a	 parcela	 de	
responsabilidade	 das	 próprias	 populações	 dos	 paıśes	 latino-americanos,	 com	 suas	 escolhas	 –	 polıt́icas,	
econômicas	e	culturais	–	realizadas	ao	longo	do	tempo.

	Por	“nıv́el	de	desenvolvimento	humano”	aqui	me	re[iro	de	uma	maneira	genérica	 às	condições	de	vida	8

nos	paıśes	da	América	Latina,	que,	mesmo	com	diferenças	signi[icativas	para	melhor	ou	pior	em	diversos	
paıśes,	 na	 média,	 apresentam	 problemas	 semelhantes	 no	 que	 diz	 respeito	 à	 questões	 sociais	 como	
segurança,	 educação,	 saúde,	 saneamento	 básico,	 administração	 pública	 e	 desigualdade	 social.	 Um	
indicador	nesse	sentido	pode	ser	o	I4ndice	de	Desenvolvimento	Humano	(IDH)	compilado	pela	Organização	
das	 Nações	 Unidas	 (ONU),	 ainda	 que	 os	 critérios	 de	 sua	 elaboração	 possam	 resultar	 em	 algumas	
distorções.	Os	paıśes	 latino-americanos	 se	 situam	em	sua	maioria	 em	um	bloco	 intermediário.	Entre	os	
que	 se	 posicionam	 no	 bloco	 dos	 considerados	 de	 "muito	 alto	 desenvolvimento	 humano”	 estão	 o	 Chile	
(44º),	a	Argentina	(47º)	e	o	Uruguai	(55º).	No	bloco	dos	considerados	de	“alto	desenvolvimento	humano”	
estão,	entre	outros,	a	Costa	Rica	(63º),	o	Panamá	(66º),	Cuba	(73º),	o	México	(74º)	e	a	Venezuela	(78º).	O	
Brasil	vem	em	uma	nada	honrosa	79º	posição,	seguido	pelo	Equador	(86º),	o	Peru	(89º)	a	Colombia	(90º)	
e	 o	 Paraguai	 (110º).	 A	 Bolıv́ia	 (118º)	 encontra-se	 no	 bloco	 dos	 paıśes	 considerados	 de	 “médio	
desenvolvimento	 humano”,	 assim	 como	 El	 Salvador	 (121º),	 Nicarágua	 (124º),	 Guatemala	 (127º)	 e	
Honduras	(133º).	(UNDP,	2019).



39

signi[icados	diferentes	 (os	chamados	 falsos	cognatos).	Também	se	percebe	que	o	povo	

latino-americano	é	igualmente	miscigenado	–	ainda	que	os	componentes	e	os	resultados	

dessas	miscigenações	sejam	distintos	–	devido	às	diversas	populações	indıǵenas	nativas	

e	 à	 grande	 presença	 de	 distintas	 etnias	 e	 culturas	 africanas	 no	 continente,	 como	

decorrência	do	 longo	perıódo	escravocrata,	 além,	 é	 claro,	do	 componente	 europeu.	No	

caso	do	Brasil,	temos	um	povo	miscigenado,	mas	que	tem	caracterıśticas	próprias	dadas	

as	 especi[icidades	do	processo	histórico	e	de	 integração	das	diversas	etnias	 e	 culturas	

que	concorreram	na	formação	do	paıś.		 	

2.2	CONTEXTO	SO4 CIO-POLI4TICO	E	CULTURAL	DA	REGIA7O	NOS	ANOS	1970	

	 	
	 A	 conjuntura	 polıt́ica	 da	 América	 Latina	 nos	 anos	 1970	 esteve	 inserida	 no	

contexto	da	Guerra	Fria,	 cujos	re[lexos	se	 [izeram	sentir	 fortemente	na	região.	 “Guerra	

Fria”	 foi	uma	denominação	para	a	situação	 internacional	pós	Segunda	Guerra	Mundial,	

com	 a	 tensão	 entre	 as	 potências	 nucleares,	 Estados	 Unidos	 e	 União	 Soviética,	 e	 seus	

aliados.	O	equilıb́rio	de	forças	e	o	risco	de	uma	hecatombe	nuclear	contribuıá	para	que	

as	 tensões	 não	 caminhassem	 na	 direção	 de	 uma	 guerra	 total.	 Entretanto,	 em	 alguns	

lugares	 a	 guerra	 não	 foi	 apenas	 “fria”,	 casos	 da	 Coréia	 (que	 acabou	 dividida	 em	 dois	

paıśes),	do	Vietnã	e	outros	paıśes	da	Indochina.	Tensões	muito	fortes	em	Berlim,	dividida	

entre	os	 vencedores	da	 guerra	 (Estados	Unidos,	Reino	Unido	e	França,	 por	um	 lado,	 e		

União	 Soviética,	 por	 outro),	 levaram	 à	 construção	 de	 um	 absurdo	 muro,	 do	 lado	

soviético,	 separando	 o	 lado	 ocidental	 do	 oriental.	 A	 queda	 do	 muro	 de	 Berlim	 foi	 o	

momento	 mais	 simbólico	 do	 [inal	 da	 Guerra	 Fria	 e	 da	 mudança	 do	 cenário	 polıt́ico	

internacional.		

	 Na	América	Latina,	a	Guerra	Fria	 teve	alguns	momentos	de	muito	aquecimento.	

Os	 desdobramentos	 da	 Revolução	 Cubana	 acabaram	 por	 colocar	 o	 paıś	 na	 órbita	 de	

in[luência	da	União	Soviética,	que	chegou	a	 instalar	no	paıś	mıśseis	nucleares	voltados	

para	a	Flórida,	fato	este	que	gerou	a	chamada	“crise	dos	mıśseis”,	um	dos	momentos	de	

maior	 tensão	 da	 Guerra	 Fria	 e	 quando	 o	 mundo	 esteve	 mais	 próximo	 de	 um	

enfrentamento	 de	 proporções	 e	 consequências	 inimagináveis.	 A	 Revolução	 Cubana	

inspirou	 e	 encorajou	 setores	 da	 juventude	 universitária	 e	 secundarista,	 da	

intelectualidade,	da	Igreja	Católica	e	as	correntes	de	esquerda	a	tentarem	reproduzir	o	



40

modelo	 guerrilheiro	 vitorioso	 em	 Cuba. 	 Assim,	 em	 diversos	 paı́ses	 da	 região	9

despontaram	movimentos	 guerrilheiros	 de	 inspiração	 castrista,	 com	maior	 ou	 menor	

grau	de	 ligação	com	Cuba,	que	visavam	tomar	o	poder	pela	 força	das	armas.	Um	outro	

modelo	de	movimentos	armados	de	esquerda	era	o	que	 se	passava	na	 Indochina,	 com	

forte	 incentivo	 da	 China.	 Isso	 levou	 a	 que	 em	 alguns	 momentos	 ocorreram	 con[litos	

armado	 na	 região,	 entre	 movimentos	 guerrilheiros	 e	 as	 forças	 armadas	 de	 diversos	

paıśes,	 numa	 luta	 desproporcional.	 Ao	 longo	 dos	 anos	 1960	 e	 1970	 se	 constituıŕam	

movimentos	 revolucionários	 de	 esquerda	 no	 Brasil	 e	 em	 diversos	 paıśes	 da	 América	

Latina,	 entre	os	quais	podemos	citar:	Movimento	de	Libertação	Nacional	–	Tupamaros	

(Uruguai),	Montoneros	(Argentina),	Sendero	Luminoso,	o[icialmente	Partido	Comunista	

do	Peru	(Peru),	Forças	Armadas	Revolucionárias	da	Colômbia	–	FARC	(Colômbia),	entre	

outros.	No	Brasil,	 tivermos	 o	 Partido	 Comunista	 do	Brasil	 –	 PCdoB,	 que	 intentou	 uma	

guerrilha	 rural	 no	 Araguaia,	 além	 dos	 grupos	 urbanos	 Vanguarda	 Armada	

Revolucionária	Palmares	–	VAR-Palmares,	Ação	Libertadora	Nacional	–	ALN,	Movimento	

Revolucionário	 8	 de	 Outubro	 –	 MR8,	 Vanguarda	 Popular	 Revolucionária	 –	 VPR,	 entre	

outros.				

	 Para	os	Estados	Unidos,	que	viam	a	América	Latina	como	sua	área	de	in[luência	

(para	alguns,	o	seu	quintal),	um	novo	regime	de	esquerda	no	continente	seria	inaceitável,	

o	que	levou	a	um	apoio	–	direto	ou	indireto	–	a	golpes	militares	que	instituıŕam	regimes	

autoritários	 em	 diversos	 paıśes,	 inclusive	 o	 Brasil.	 Surgiram	 assim	 diversos	 regimes	

autoritários	na	América	Latina.	Segundo	Vitor	Amorim	de	Angelo	(2011,	p.30),	por	volta	

do	 [inal	da	década	de	1970,	dois	 terços	dos	cerca	de	400	milhões	de	habitantes	que	a	

região	 tinha	nesse	momento,	eram	governados	por	regimes	autoritários.	No	Brasil,	um	

golpe	 militar	 em	 1964	 instituiu	 um	 regime	 autoritário	 que	 duraria	 até	 1985.	 Em	

dezembro	de	1968,	 com	a	edição	do	Ato	 Institucional	nº	5,	o	 regime	se	 fecharia	ainda	

mais,	 cerceando	 as	 liberdades	 que	 ainda	 sobreviviam	 e	 inaugurando	 a	 fase	 mais	

tenebrosa	 da	 ditadura	 militar	 no	 Brasil.	 Na	 Argentina,	 um	 golpe	 de	 estado	 depôs	 o	

presidente	 Arturo	 Frondizi.	 Seu	 substituto,	 José	 Maria	 Guido,	 convocou	 eleições	 em	

	“A	Revolução	Cubana	tem	como	marco	histórico	a	data	do	dia	01	de	janeiro	de	1959,	dia	em	que	o	ditador	9

Fulgêncio	 Batista	 foi	 deposto	 do	 seu	 cargo	 e	 fugiu	 para	 os	 Estados	 Unidos.	 Porém,	 as	 ações	 dos	
guerrilheiros	contra	o	governo	de	Batista	e	seu	exército	se	deram	desde	o	ano	de	1957.	No	dia	12	de	julho	
desse	 mesmo	 ano	 foi	 assinado	 o	 Manifesto	 de	 Sierra	 Maestra,	 documento	 que	 expunha	 os	 ideais	
revolucionários	dos	 guerrilheiros.	A	Revolução	Cubana	acabou	 se	 tornando	uma	 referência	para	muitos	
setores	da	esquerda	latino-americana	e	inspirando	um	imaginário	da	juventude	da	época,	tendo	a	imagem	
de	Che	Guevarra	se	convertido	até	mesmo	num	ıćone	pop.”	(TOME4 ,	2019,	p.11)



41

1963,	na	qual	foi	sufragado	Arturo	Lllia,	que	seria	destituıd́o	por	novo	golpe	militar	em	

1966.	Novas	eleições	ocorreram	em	1973,	nas	quais	saiu	vencedor	Juan	Domingo	Perón,	

que	viria	a	falecer	com	menos	de	um	ano	de	de	governo,	assumindo	o	governo	Isabelita	

Perón	–	Maria	Estela	Martıńez	de	Perón	–,	sua	esposa	e	vice-presidente.	 Isabelita	seria	

deposta	em	1976	por	mais	um	golpe	de	estado.	Desta	vez,	os	militares	[icaram	no	poder	

até	1983,	quando	foi	eleito	Raúl	Alfonsin,	após	um	desgaste	dos	militares	que	combina	

crise	 econômica	 com	a	 derrota	 fragosa	 para	 o	Reino	Unido	na	 guerra	 das	Malvinas.	O	

golpe	 militar	 no	 Chile,	 ocorrido	 em	 11	 de	 setembro	 de	 1973,	 foi,	 segundo	 as	

historiadoras	Maria	Lıǵia	Prado	e	Gabriela	Pellegrino,	o	mais	brutal	de	todos	“nas	ações	

para	 consolidar	 o	 seu	 êxito”	 (2014,	 p.179).	 O	 palácio	 presidencial	 de	 La	 Moneda	 foi	

bombardeado	 pela	 força	 aérea	 e	 invadido	 pelo	 Exército.	 Após	 o	 bombardeio,	 muitas	

pessoas	 foram	 levadas	 ao	 antigo	 Estádio	 Nacional	 para	 “serem	 submetidas	 a	

interrogatórios,	 surra	 e	 toda	 sorte	 de	 arbitrariedade”.	 Cerca	 de	 1.000	 pessoas	 foram	

executadas,	entre	elas	o	compositor	e	cantor	Vitor	 Jara,	um	dos	mais	emblemáticos	da	

Nueva	Canción	chilena,	executado	em	16	de	setembro	de	1973.	Jara	foi	fuzilado	com	44	

balas,	 porém,	 já	 estava	 praticamente	 morto	 devido	 às	 torturas	 a	 que	 havia	 sido	

submetido.	 	Os	direitos	civis	 foram	suspensos	e	os	acuados	de	violar	as	novas	normas	

eram	levados	de	suas	casas	na	“calada	da	noite	para	nunca	mais	voltar”	(2014,	p.179).	

Na	Uruguai,	a	ditadura	se	estabeleceu	em	27	de	junho	de	1973.	O	presidente	Juan	Marıá	

Bordaberry	 (1972-1976),	 do	 partido	 Colorado,	 dissolveu	 o	 parlamento	 e	 os	 partidos	

polıt́icos,	 suspendendo	 os	 direitos	 civis.	 Após	 diversas	 crises	 polıt́icas,	 sociais	 e	

econômicas	 Bordaberry	 foi	 destituıd́o	 em	 1976,	 por	 desavenças	 com	 a	 alta	 cúpula	 do	

Exército.	A	ditadura	no	Uruguai	se	estendeu	por	doze	anos,	até	28	de	fevereiro	de	1985.	

	 A	simpatia	ou	tolerância	temporária	dos	Estados	Unidos	para	com	esses	regimes	

anticomunistas	 na	 região	 favorecia	 o	 discurso	 antiamericano	 e	 anti-imperialista	 das	

esquerdas,	 que	 impulsionavam	 a	 construção	 de	 uma	 suposta	 identidade	 e	 unidade	

cultural	 latinoamericana.	As	 ideologias	esquerdistas	ganharam	força	e,	em	torno	delas,	

se	 organizaram	 militâncias.	 Segundo	 Schwarz,	 nesse	 momento	 ocorreu	 um	

fortalecimento	 de	 uma	 cultura	 de	 esquerda	 no	 Brasil,	 especialmente	 entre	 estudantes	

universitários	e	setores	da	intelectualidade.	Teria	contribuıd́o	para	isso	o	corte	feito	pelo	

regime	 militar	 entre	 as	 pontes	 que	 ligavam	 área	 da	 cultura	 a	 amplas	 parcelas	 da	

sociedade.	 Essa	 postura	 do	 governo	militar	 teria	 facilitado	 o	 crescimento	 dos	 ideários	

esquerdistas	(Schwarz	apud	DINIZ,	2012,	p.65).		



42

2.3	 IDENTIDADE	 CULTURAL,	 NACIONALISMO	 E	 HIBRIDISMOS	 MUSICAIS	 NOS	 PAI4SES	
LATINO-AMERICANOS.	

	 A	operação	cultural	que	levou	à	formação	da	Nueva	Canción	no	Cone	Sul,	que	será	

discutida	 detalhadamente	 adiante,	 buscou	 se	 nutrir	 de	 fontes	 da	 música	 tradicional,	

pensada	como	expressão	da	cultura	do	“povo”,	para	realizar	suas	produções.	Esse	tipo	de	

projeto	 se	 assemelha	 àquele	 feito	 pelos	 nacionalistas	 e	modernistas	 no	Brasil	 a	 partir	

dos	anos	1930,	que	teve	em	Mário	de	Andrade	o	seu	mentor	intelectual	e	em	Villa-Lobos	

o	 compositor	 mais	 representativo	 dessa	 tendência,	 que	 também	 incluiu	 nomes	 como	

Luciano	Gallet,	Oscar	Lorenzo	Fernandez,	Camargo	Guarnieri	e	Francisco	Mignone.	O	que	

esses	 projetos	 nacionalistas	 na	 América	 Latina,	 tanto	 no	 campo	 “erudito”	 como	 no	

“popular”,	 apresentavam	em	 comum,	 é	 a	 percepção	 do	popular	 e	 do	 folclórico	 como	 a	

matéria	em	estado	puro.	No	caso	do	nacionalismo	musical	no	Brasil,	essa	seria	a	fonte	à	

qual	 os	 compositores	 deveriam	 recorrer	 para	 fazer	 emergir	 uma	 música	 artıśtica	

autenticamente	brasileira.	No	caso	da	Nueva	Canción,	esse	projeto	cultural	não	apontava	

diretamente	para	a	construção	de	um	nacionalismo,	mas	para	uma	ideia	de	“povo”,	uma	

espécie	de	fraternidade	dos	povos	latino-americanos.	Esses	projetos,	apesar	de	distintos,	

tiveram	 em	 comum	 a	 ideia	 de	 modernização	 e	 reinvenção	 do	 popular.	 A	 seguir,	 será	

apresentado	 um	 breve	 e	 sucinto	 panorama	 histórico	 dessas	 tendências	 musicais,	

particularmente,	no	caso	dos	nacionalismos	musicais,	das	suas	manifestações	no	Brasil	

nos	campos	da	música	erudita	e	popular.	

O	 estudo	 acerca	 dos	 nacionalismos,	 hibridismos	 e	 questões	 identitárias	 na	

música,	 tem	destaque	nos	 trabalhos	 de	 Coriún	Aharonián,	musicólogo	 cujas	 pesquisas	

sobre	a	música	latino-americana	tiveram	grande	repercussão	no	continente.	Em	seu	livro	

Hacer	 música	 en	 América	 Latina,	 o	 autor	 apresenta	 uma	 narrativa	 marcada	 por	 um	

posicionamento	 polıt́ico	 de	 esquerda,	 com	 um	 forte	 traço	 nacionalista	 –	 e	 mais	

propriamente,	 em	defesa	de	uma	 suposta	 identidade	 cultural	 latino-americana	–	 e	um	

discurso	 “anti-imperialista”,	 que	 se	 volta	 contra	 as	 in[luências	 europeias	 e	

estadunidenses.	

	 Desde	 o	 primeiro	 capıt́ulo	 do	 livro,	 Coriún	 se	 propõe	 a	 analisar	 a	 questão	 da	

identidade	musical	 latino-americana	e	o	seu	processo	de	mestiçagem.	Segundo	o	autor,	

mesmo	 com	 sua	 diversidade	 cultural,	 a	 América	 Latina	 possuiria	 muitos	 traços	 em	

comum:	certos	padrões	rıt́micos	–	como	a	polirritmia	sintetizada	na	fórmula	três	tempos	

contra	 dois	 tempos	 –,	 instrumentação,	 fenômeno	 trovadoresco,	 música	 popular,	



43

processos	de	mestiçagem	(sistemas	culturais	e	pessoas	de	várias	etnias)	e	a	exploração	

colonial.	O	autor	acrescenta	que:	

Um	 dos	 fatores	 mais	 fascinantes	 da	 unidade	 na	 diversidade	 é	 a	
onipresença,	na	América,	produto	da	miscigenação	cultural,	daquilo	que	
poderıámos	de[inir	 como	o	 sentido	de	antecipação	ou	atraso	 (no	 [luxo	
musical)	dos	apoios	rıt́micos	(2012,	p.18). 	10

	 Nesse	 texto,	 Coriún	 a[irma	 que	 a	 América	 Latina	 possui	 um	 ritmo	 diferente	

denominado	 “erroneamente”	 pelos	 europeus	 como	 sıńcope.	 Ele	 explica	 que	 os	 latinos	

acrescentam	subdivisões	aos	pulsos,	o	que	os	diferencia	da	tradição	cultural	europeia,	e	

isso	 faz	 com	 que	 os	 latinos	 sintam	 a	música	 de	maneira	 diferente.	 Esse	 acréscimo	 de	

subdivisões	 pode	 ser	 percebido	 na	 sobreposição	 de	 uma	 unidade	 métrica	 ternária	

oposta	 a	 uma	 mesma	 unidade	 métrica	 binária,	 ou	 seja,	 um	 3x4	 contra	 um	 6x8,	 por	

exemplo.	Esses	ritmos	se	encontrariam	fundamentalmente	na	costa	do	Pacı[́ico	(a	cueca	

chilena,	a	marinera	peruana	e	o	son	mexicano),	na	Argentina	(a	zamba	e	a	chacarera),	na	

Colômbia	e	Venezuela	(o	bambuco).	

	 Outro	 elemento	 caracterıśtico	 em	 paıśes	 latino-americanos	 é	 um	 agrupamento	

especı[́ico	de	subdivisões	que	gera	uma	rıt́mica	peculiar.	Segundo	Sandroni,	trata-se	do	

esquema	rıt́mico	3+3+2,	realizado	sobre	um	ciclo	de	oito	pulsações	(2001,	p.28).	O	autor	

se	utiliza	da	denominação	tresillo	para	esse	ritmo,	bastante	presente	em	todas	as	regiões	

da	América	do	Sul	nas	quais	houve	a	presença	de	escravos	de	origem	africana.	Podemos	

encontrá-lo	 na	 milonga,	 em	 diversos	 gêneros	 populares	 brasileiros	 (maxixe	 e	 tango	

brasileiro,	no	[inal	do	século	XIX	e	inıćio	do	XX,	ou	no	baião,	mais	contemporâneos)	e	em	

vários	ritmos	caribenhos.	Esses	padrões	rıt́micos	se	diferenciam	da	métrica	tradicional	

ocidental,	pois	possuem	o	que	Sandroni	(2001)	chama	de	contrametricidade,	neste	caso	

caracterizada	pela	presença	de	uma	acentuação	da	quarta	semicolcheia.	

	 Coriún	 segue	 discorrendo	 sobre	 aspectos	 musicais	 que	 nos	 diferenciariam	 da	

Europa	 e	 dos	 Estados	 Unidos,	 e	 a[irma	 que	 na	 América	 Latina,	 desde	 o	 inıćio	 da	

conquista	 pelos	 europeus,	 a	 música	 mestiça	 teve	 que	 enfrentar	 os	 padrões	 de	

composições	 “impostos”	 pelos	 colonizadores,	 sem	 diálogo	 possıv́el.	 Ele	 a[irma	 que	 “a	

música	popular	da	América	Latina	 resiste	por	mais	um	 século	 à	 ação	de	penetração	 e	

Tradução	livre	da	autora.	No	original:	“Uno	de	los	más	fascinantes	factores	de	unidad	en	la	diversidad	lo	10

constituye	 la	omnipresencia,	en	 la	América	producto	del	mestizaje	cultural,	de	 lo	que	podrıámos	de[inir	
como	el	sentido	de	antelación	o	retardo	(en	el	[lujo	musical)	de	los	apoyos	rıt́micos”	(2012,	p.18).



44

dominação	dos	sucessivos	inimigos	que	logram	depredar	e	despedaçar	a	América	Latina	

em	outras	áreas”	(2012,	p.20) .	11

O	autor	 também	apresenta	discussões	sobre	a	 forma	como	a	América	Latina	 foi	

colonizada	e	como	teria	se	dado	o	domıńio	“violento	e	selvagem”	dos	europeus	sobre	os	

continentes	conquistados.	O	perıódo	colonial	na	América	Latina	–	compreendido	entre	o	

inıćio	do	século	XVI	e	as	primeiras	décadas	do	século	XIX	–,	para	Coriún,	 foi	aquele	no	

qual	a	região	 teria	se	rendido	aos	colonizadores	e	começado	a	reproduzir	a	música	do	

“velho	continente”.	Teria	sido	ao	longo	desse	perıódo,	que	a	Europa	se	a[irmou	sobre	a	

América	 Latina.	 Com	 a	 independência	 dos	 paıśes	 latino-americanos	 em	 relação	 à	

Espanha	e	Portugal,	a	maioria	deles	nas	décadas	de	1810	e	1820 ,	se	 intensi[icam,	no	12

decorrer	 do	 século	 XIX,	 os	 debates	 e	 as	 iniciativas	 no	 sentido	 de	 construção	 de	 suas	

respectivas	 identidades	nacionais,	não	apenas	no	contexto	polıt́ico-social,	mas	também	

no	contexto	cultural	e,	particularmente,	musical.			

No	Brasil,	no	plano	da	música	erudita,	ao	longo	do	século	XIX,	se	enfrentavam	os	

mesmos	problemas	que	se	apresentavam	para	o	conjunto	dos	paıśes	latino-americanos,	

ou	seja,	os	brasileiros	escreviam	suas	músicas	baseadas	fundamentalmente	no	estilo	de	

produção	da	Europa,	 e	 a	maioria	das	músicas	 vocais	não	 eram	escritas	 em	português.	

Mas	no	[inal	do	século	XIX	surgiram	no	Brasil	vertentes	nacionalistas	tanto	no	campo	da	

música	 de	 concerto,	 com	 nomes	 como	 Alberto	 Nepomuceno	 e	 Alexandre	 Levy,	 entre	

outros,	 como	 no	 campo	 da	 produção	 popular	 “letrada”,	 com	 expoentes	 como	 Ernesto	

Nazareth,	Chiquinha	Gonzaga,	Anacleto	de	Medeiros	e	Patápio	Silva,	e	também	no	campo	

da	música	popular	“não	letrada”,	com	aquela	produção	musical	que	iria	se	bene[iciar	da	

chegada	 da	 gravação	 mecânica	 no	 Brasil	 no	 inıćio	 do	 século	 XX.	 (BAIA,	 2017b) 	13

Importante	observar	que	essa	busca	por	uma	linguagem	nacional	não	surgiu	apenas	no	

Brasil.	 Ideais	 nacionalistas	 emergiram	 em	 vários	 paıśes	 da	 América	 Latina,	 todos	 em	

Tradução	livre	da	autora.	No	original:	Las	músicas	populares	de	Latinoamérica	resisten	otro	siglo	más	la	11

acción	de	penetración	y	dominación	de	los	sucesivos	enemigos	que	se	logran	depredar	y	despedazar	esa	
Latinoamérica	en	otros	ámbitos”	(2012,	p.20).

Datas	 da	 independência	 de	 paıśes	 sul-americanos:	 Argentina	 (09	 de	 julho	 de	 1816),	 Bolıv́ia	 (06	 de	12

agosto	de	1825),	Brasil	(07	de	setembro	de	1822),	Chile	(02	de	fevereiro	de	1818),	Colômbia	(10	de	julho	
de	1810),	Equador	(24	de	março	de	1822,	em	relação	a	Espanha	e	13	de	maio	de	1830	em	relação	a	Grã-
Colômbia),	Paraguai	(14	de	maio	de	1811),	Peru	(28	de	julho	de	1821),	Uruguai	(27	de	agosto	de	1828),	
Venezuela	 (05	 de	 julho	 de	 1811,	 em	 relação	 a	 Espanha	 e	 13	 de	 janeiro	 de	 1830	 em	 relação	 a	 Grã-
Colômbia).	A	independência	do	México	se	deu	em	16	de	setembro	de	1810.

	A	situação	da	música	no	Brasil	no	[inal	do	século	XIX	e	inıćio	do	XX	está	descrita	no	artigo	de	Silvano	13

Baia	“Professor,	você	não	tem	orgulho	de	ser	brasileiro?”:	a	música	do	Brasil	no	iim	do	século	XIX	e	início	do	
século	XX,	do	qual	foram	retiradas	as	expressões	“popular	letrado”	e	“popular	não	letrado”.



45

busca	de	suas	respectivas	identidades,	tanto	no	universo	da	música	“culta”	quanto	no	da	

música	dita	“popular”.	

A	 Semana	 da	 Arte	 Moderna	 de	 São	 Paulo,	 de	 1922,	 foi	 um	 grande	 marco	 na	

cultura	nacional.	Nela	se	revelou	para	o	paıś	o	compositor	Heitor	Villa-Lobos,	uma	[igura	

de	 peso	 que	 fez	 com	 que	 sua	 música	 “culta”	 e	 nacionalista	 atingisse	 repercussão	

internacional.	Aqui	 também	podemos	encontrar	paralelos	 com	processos	 similares	em	

outros	paıśes	da	 região.	 Segundo	Coriún,	Carlos	Chávez	 (México)	 e	Villa-Lobos	 tinham	

habilidade	 de	 chamar	 a	 atenção	 da	 Europa	 e	 do	 consumo	 “burguês”	 e,	 além	 disso,	

divulgavam	a	música	culta	nas	grandes	cidades.	Esses	compositores	desenvolveram	um	

tipo	 de	 ditadura	 nacionalista	 refratária	 às	 tendências	 vanguardistas	 que	 surgiam,	 a	

exemplo	de	Koellreutter 	no	Brasil,	que	teria	sido	exilado	dentro	da	ditadura	de	Villa-14

Lobos	num	processo	que	 rea[irmava	o	 seu	poder	 (2012,	 p.49).	No	 inıćio	 do	 século	XX	

surgiu	em	toda	a	América	Latina	uma	forte	concepção	nacionalista,	que,	no	Brasil,	tinha	

Mário	 de	 Andrade	 como	 principal	 referência.	 Essas	 tendências	 nacionalistas	 levaram	

grandes	 compositores	 a	 procurarem	 na	música	 tradicional	 de	 seus	 respectivos	 paıśes	

elementos	que	a[irmassem	a	sua	musicalidade	nacional.	

	E4 	 interessante	observar	que	já	nos	anos	1930	a	música	brasileira	recebia	fortes	

in[luências	estrangeiras,	de	gêneros	como	o	foxtrote	estadunidense,	o	tango	argentino	e	

o	 fado	 português,	 estilos	 esses	 que	 foram	 criticados	 por	 compositores	 nacionalistas	

avessos	 à	 entrada	 dos	 gêneros	 internacionais	 no	 paıś.	 Sabe-se	 que	 a	 presença	 desses	

estilos	 na	música	 brasileira	 é	 recorrente,	 e	 nesse	 sentido,	 podemos	 observar	 que	 por	

mais	que	o	samba	carioca	representasse	o	retrato	da	brasilidade,	esse	fato	não	impediu	

que	 nos	 anos	 1940	 vertentes	 como,	 o	 samba	 abolerado	 e	 o	 samba	 canção	 tivessem	

grande	repercussão	na	música	brasileira.	Esses	estilos	 traziam	consigo	a	 inspiração	na	

balada	estadunidense	e	no	bolero	cubano.	

Essas	in[luências	estrangeiras	eram	bastante	criticadas	na	época	por	pessoas	que	

possuıám	 forte	 concepção	 nacionalista	 como	 locutores	 de	 rádio	 que	 chegaram	 a	

defender	a	 ideia	de	cobrar	 imposto	sobre	a	música	estrangeira.	Mesmo	com	a	crıt́ica	e	

com	a	intenção	de	querer	que	os	brasileiros	voltassem	a	sua	escuta	para	as	músicas	de	

	 Hans-Joachim	 Koellreutter	 (1915-2005),	 foi	 um	 músico	 alemão	 naturalizado	 no	 Brasil.	 Ele	 foi	14

considerado	um	dos	mais	“destacados	personagens	da	história	da	música	e	da	educação	musical	brasileira	
do	 século	 XX”.	 Ele	 foi	 responsável	 “por	 um	 conjunto	 de	 iniciativas	 que	marcaram	 nossa	 vida	musical	 e	
cultura	por	mais	de	meio	século”.		
Disponıv́el	 em:	 <http://koellreutter.ufsj.edu.br/modules/wfchannel/index.php?pagenum=8>	 Acesso	 em	
28	de	Jun	2019.



46

“raiz”,	ou	seja,	tradicionais,	as	canções	internacionais	faziam	muito	sucesso	no	paıś.	Nos	

anos	1960,	o	Brasil	passou	por	uma	fase	marcada	pela	 forte	presença	do	rock	and	roll,	

que	foi	inicialmente	difundido	no	paıś	através	do	cinema,	com	o	lançamento	do	[ilme	Ao	

balanço	das	horas	(Rock	around	the	clock),	que	apresentava	Bill	Haley	and	his	cometes,	da	

mesma	forma	que	 foram	importantes	nesse	sentido	os	 [ilmes	de	Elvis	Presley.	No	 [inal	

dos	anos	1950	já	existiam	grupos	nacionais	de	rock	and	roll	como	Betinho	e	seu	conjunto,	

porém,	 as	 primeiras	 gravações	 do	 gênero	 foram	 feitas	 por	 cantores	 de	 outros	 estilos	

como,	 Nora	 Ney	 e	 Cauby	 Peixoto.	 Na	 metade	 da	 década	 de	 1960	 a	 Jovem	 Guarda	 –	

movimento	musical	e	cultural	inspirado	no	rock	anglo-americano	–	atraiu	grande	parte	

da	 juventude	de	classe	média.	O	programa	era	comandado	por	Roberto	Carlos,	Erasmo	

Carlos	e	Wanderleia	e	todos	eles	atingiram	grande	popularidade.	Essa	manifestação	no	

Brasil	 [icou	 conhecida	 como	 iê-iê-iê,	 a	 partir	 do	 refrão	 yeah-yeah-yeah,	 da	música	 dos	

Beatles,	She	 loves	 you.	 Também	surgiram	outras	manifestações	musicais	que	possuıám	

in[luências	do	rock	como	a	Tropicália.	Em	diversos	momentos	os	tropicalistas	incluıŕam,	

“grupos	de	 rock	em	suas	performances,	 sendo	emblemáticas	nesse	 sentido	as	músicas	

Alegria,	 Alegria,	 de	 Caetano	 Veloso,	 com	 a	 participação	 dos	 Beat	 Boys	 e	 Domingo	 no	

Parque,	de	Gilberto	Gil,	com	Os	Mutantes,	no	III	Festival	da	Música	Popular	Brasileira	da	

TV	Record,	em	1967”	(Tomé,	2017,	p.6).	A	música	É	proibido	proibir,	com	a	participação	

de	Os	Mutantes	e	Caetano	Veloso,	obteve	grande	repercussão	no	III	Festival	Internacional	

da	Canção,	em	1968.	A4 lbuns	como	Tropicália	e	Panis	et	Circenses,	de	1968,	apresentava	

Os	Mutantes	em	diversas	faixas	e	in[luências	do	rock	inglês	na	sonoridade	tropicalista.							

	 	 	



47

3	 PANORAMA	 DOS	 GÊNEROS	 MUSICAIS	 LATINO-AMERICANOS	 COM	 MAIS	

REPERCUSSÕES	NA	MÚSICA	BRASILEIRA	

	 Neste	 capıt́ulo	 será	 apresentado	 um	 panorama	 dos	 gêneros	 musicais	 latino-

americanos	 que	 repercutiram	na	música	 popular	 do	Brasil	 nos	 anos	 1970.	 Logo	 após,	

serão	 demonstrados	 alguns	 instrumentos	 musicais	 comumente	 presentes	 nesses	

gêneros	 latino-americanos	 dentre	 os	 que	 foram	utilizados	 (e	 até	mesmo	 apropriados)	

em	 diversas	 canções	 brasileiras.	 A	 seleção	 dos	 gêneros	 que	 aqui	 serão	 abordados	 foi	

decorrente	das	sonoridades	latino-americanas	na	música	brasileira	localizadas	no	curso	

desta	pesquisa,	 que	 serão	objeto	dos	próximos	 três	 capıt́ulos.	Entretanto,	para	melhor	

situar	 o	 leitor,	 pareceu	 mais	 adequado	 apresentar,	 situar	 e	 discutir	 estes	 gêneros	

musicais	latino-americanos	antes,	uma	vez	que	eles	serão	frequentemente	mencionados	

nos	próximos	capıt́ulos.		

3.1	CU4 MBIA	

	 A	Cúmbia 	 é	 um	gênero	musical,	 ritmo	 e	 dança	 folclórica	 originada	nas	 costas	15

caribenhas	entre	a	Colômbia	e	o	Panamá.	Segundo	Edwin	Pitre	Vásquez,	

(…)	 Cúmbia	 é	 uma	música	 que	 é	 tocada	 em	 um	 baile,	 própria	 para	 se	
dançar,	 tradicional	 ou	 popular,	 nascida	 do	 ıńdio	 e	 do	 negro,	 criada	 no	
território	colombo-panamenho	 é	cantada	em	espanhol.	E4 	mais	ainda:	 é	
uma	identidade	de	quem	vive	na	América”	(2008,	p.7).		

	 	

	 Vásquez	também	apresenta	uma	discussão	sobre	as	origens	da	cúmbia	e	a[irma	

que	 o	 gênero	 é	 tão	 colombiano	 quanto	 panamenho,	 uma	 vez	 que,	 os	 bailes	 possuem	

origens	 em	 um	 estilo	 primitivo	 colombiano	 chamado	 de	 bunde.	 Esse	 gênero	 era	

encontrado	em	todo	o	território	da	Grã-Colômbia,	da	qual	o	Panamá	foi	desmembrado.	O	

Panamá	foi	um	departamento	da	Colômbia	por	mais	de	70	anos,	sendo	assim,	toda	sua	

cultura,	território	e	população	foram	in[luenciados	pela	cultura	colombiana.	Surgida	no	

vale	 do	 Rio	 Magdalena 	 a	 cúmbia	 se	 espalhou	 tornando-se	 um	 fenômeno	 musical	16

	 	A	palavra	cúmbia	é	acentuada	em	português,	mas	não	em	espanhol.	Assim,	neste	trabalho	se	utilizará	15

preferencialmente	a	ortogra[ia	em	português,	 à	exceção	de	quando	estiver	no	contexto	de	citação	ou	fala	
de	autores	hispânicos,	quando	virá	sem	acento	e	em	itálico,	por	se	tratar	de	palavra	estrangeira.	

	 O	 Rio	Magdalena	 é	 o	 rio	 principal	 da	 Colômbia.	 Ele	 nasce	 no	 sudoeste	 do	 paıś	 atravessando	 todo	 o	16

território	até	chegar	ao	mar	do	Caribe.	



48

transnacional.	No	 [inal	do	 século	XX	e	 inıćio	do	 século	XXI,	 o	 gênero	passou	a	 receber	

uma	 forte	 atenção	 internacional,	 con[igurando-se	 como	 a	 música	 colombiana	 mais	

popular	 internacionalmente,	 e	 foi	 objeto	 de	 diversas	 adaptações	 musicais	 em	 toda	

América	 Latina.	 Na	música	 tradicional	 da	 região	 da	 costa	 do	 Caribe	 encontra-se	 uma	

mistura	 de	 identidades	 de	 culturas	 tradicionais	 amerıńdias,	 espanholas	 e	 diversos	

elementos	da	música	africana,	as	quais	são	predominantes	no	gênero	cúmbia.		

	 Leonardo	 D’Amico,	 em	 Cumbia	music	 in	 Colombia:	 origins,	 transformations,	 and	

evolution	 of	 a	 coastal	 music	 genre,	 argumenta	 que	 na	 cumbia	 existe	 um	 conjunto	 de	

instrumentos	produto	de	um	processo	de	hibridização	cultural.	Ele	cita	a	gaita	([lauta	de	

duto	vertical)	e	a	maraca	como	os	instrumentos	utilizados	de	origem	indıǵena;	o	tambor	

alegre	e	o	 llamador	e	diversos	tambores	com	diferentes	tipos	de	tamanho,	a	tambora	a	

caña	 de	millo	 (cana	 de	 painço),	 a	marímbula	 e	 a	marimba	 de	 napa	 e	 instrumentos	 de	

origem	 européia	 como	 o	 acordeon	 e	 os	 instrumentos	 de	 sopro	 das	 bandas	 de	metais.	

D’Amico	a[irma	que	os	gêneros	musicais	dançantes	são	comumente	chamados	de	ritmos	

na	 região	 costeira	 atlântica	 da	 Colômbia.	 Esses	 ritmos	 são	 chamados	 de	 tal	 como,	

tambora,	bullerengue,	chandé,	mapalé,	cumbia,	porro,	puya	e	 fandango	(D’AMICO,	2013,	

p.30).	Nesse	 artigo,	 o	 autor	 explica	que	 a	 in[luência	 africana	 também	 é	 encontrada	na	

estrutura	das	canções,	seja	no	fraseado	fora	do	ritmo,	ou	na	sobreposição	de	padrões	de	

pergunta	 e	 respostas,	 e	 também	ocorrem	usos	 especı[́icos	da	hemiola	 e	 o	 emprego	de	

ciclos	disjuntos	e	irregulares.		

	 A	 cúmbia	 é	 o	 gênero	 tradicional	 mais	 representativo	 da	 costa	 do	 Caribe	

produzido	 por	 trabalhadores	 rurais	 e	 artesãos.	 O	 termo	 cúmbia	 possui	 diferentes	

conotações,	 ele	 se	 refere	 tanto	 ao	 gênero	musical,	 como	 ao	 ritmo	 e	 a	 dança.	 D’Amico	

descreve	 a	 discussão	 existente	 sobre	 as	 origens	 do	 termo	 cúmbia.	 Segundo	 ele,	 o	

antropólogo	 cubano	 Fernando	 Ortiz	 explica	 que	 a	 Kumba	 é	 um	 “toponıḿico	 muito	

popular	e	denominação	tribal	na	A4 frica,	do	norte	da	Guiné	ao	Congo”.	Essa	mesma	raiz	

seria	 evidente	 entre	 os	 Kalabari,	 pois	 eles	 utilizam	 o	 termo	 ekombi	 para	 uma	 dança	

tradicionalmente	 executada	 pelas	mulheres	 da	 tribo,	 essa	 que	 também	 é	 chamada	 de	

tukhube	(D’AMICO,	2013,	p.31).	Existem	outros	historiadores	que	sugerem	que	o	termo	

cumbancha	 é	 derivado	 da	 palavra	 nkumba	 que	 signi[ica	 umbigo,	 ou	 que	 cumbia	 e	

cumbiamba	 provavelmente	 são	 derivadas	 de	 kikongo,	 ngoma	 e	 nkumbi,	 termos	 que	

signi[icam	tambores.	Em	alguns	paıśes,	como	Venezuela	e	México	durante	o	século	XVIII	

e	XIX,	existiram	algumas	cidades	que	 foram	fundadas	por	escravos	 fugitivos,	nas	quais	



49

receberam	o	nome	de	cumbé.	Segundo	D’Amico,	a	cúmbia	não	é	um	gênero	muito	antigo,	

uma	 vez	 que,	 sua	 origem	 remonta	 à	 era	 republicana.	 Os	 primeiros	 comentários	 sobre	

esse	gênero	em	Cartagena	das	I4ndias	datam	do	[inal	do	século	XIX.	Existe	uma	hipótese	

que	nas	suas	origens	a	cúmbia	era	considerada	como	um	ritual	de	iniciação	de	diversos	

paıśes	da	Africa	Central.	Ainda	segundo	D’Amico,	essas	danças	possuem	nomenclaturas	

com	signi[icado	etimológico	muito	parecidas,	por	exemplo,	a	cerimônia	de	 iniciação	da	

região	de	Zaire	chamada	de	kikumbi	é	muito	parecida	com	o	batuque	do	Congo	aqui	no	

Brasil	 (2013,	 p.32).	 E4 	 interessante	 observar	 que	 assim	 como	 a	 Colômbia	 recebeu	

diversas	in[luências	da	música	africana	o	Brasil	também	recebeu	essas	in[luências	e	esse	

fato	 faz	com	que	ocorra	um	processo	de	múltiplos	hibridismos	ou	seja,	aconteceu	uma	

mistura	de	ritmos	musicais	entre	o	Brasil	e	a	A4 frica	assim	como	também	ocorreu	entre	o	

Brasil	e	a	Colômbia	sendo	que	ambos	os	paıśes	foram	in[luenciados	pela	cultura	africana	

com	suas	etnias	especi[icas	porém	com	suas	semelhanças	também.	

	 Juan	 Sebastián	 Ochoa,	 em	 seu	 artigo	 La	 cumbia	 en	 Colombia:	 invención	 de	 una	

tradición,	observa	que	a	palavra	cumbia	possui	várias	denotações,	que	podem	signi[icar	

dança,	 práticas	 sociais,	 gênero	musical	 (na	 verdade,	 um	 complexo	 de	 gêneros	 com	 ar	

caribenho-colombiano	em	subdivisão	binária)	e	também	uma	categoria	de	mercado	para	

músicas	 colombianas	 com	 sabor	 do	 Caribe.	 Ochoa	 observa	 que	 o	 termo	 cumbia	 é	

polêmico	e	pode	abrir	margem	para	discursos	problemáticos	e	usos	polıt́icos	sobre	a	sua	

origem,	evolução	e	signi[icado	simbólico.	O	autor	argumenta	que	muitas	vezes	o	termo	

cumbia	 é	 utilizado	 para	 “explicar	 uma	 categoria	 de	 mercado	 ou	 para	 criar	 um	 mito	

fundacional	de	origem	e	evolução	das	músicas	da	região	do	Caribe	colombiano”	(2016,	

p.35).	Ochoa	observa	que	não	existem	vários	estilos	dentro	do	gênero	cumbia,	mas	que	

cada	 um	 corresponde	 a	 um	 gênero	 especı[́ico,	 ou	 seja,	 segundo	 o	 autor,	 a	 cumbia	

tradicional	 é	 bem	diferente	 da	 cumbia	 que	 está	 no	mainstream,	 pois	 com	 o	 passar	 do	

tempo,	por	questões	mercadológicas	ela	se	modi[icou	e	se	espalhou	por	toda	a	América	

Latina.	O	autor	questiona	se	a	cumbia	tal	qual	como	conhecemos	não	seria	uma	invenção	

de	 identidade	 colombiana,	 pois	 ela	 passou	 por	 diversas	 transformações	 que,	 segundo	

Ochoa,	se	tornaram	gêneros	distintos	da	cumbia,	e	não	subgêneros	inseridos	no	gênero	

cumbia.	Na	série	documental	Yo	soy	la	cumbia	(YO	SOY),	gravado	em	diversos	paıśes	da	

América	 Latina,	 muitos	 entrevistados	 a[irmam	 que	 esse	 é	 o	 gênero	 musical	 mais	

difundido	 na	 região.	 Cada	 músico	 entrevistado	 descreve	 como	 é	 difundido	 o	 gênero	

cúmbia	em	seu	respectivo	paıś.	No	Peru,	por	exemplo,	 existem	 três	 tipos	de	cúmbia:	a	



50

costenha,	 a	 andina	e	 a	 amazônica,	 que	possui	uma	 sonoridade	 similar	 à	 guitarrada	do	

Pará.	A	cúmbia	se	converteu	em	um	elemento	uni[icante	da	cultura	popular	em	diversos	

paıśes	 da	 América	 Latina	 e,	 segundo	 o	 músico	 Pablo	 Antico,	 talvez	 ela	 exprima	 um	

sentimento	 utópico	 de	 união	 latino-americana.	 O	 músico	 Cuti	 Aste,	 apresentador	 da	

série	chilena	Passos	de	Cumbia,	explica	que	há	vários	tipos	de	cúmbia	–	cúmbia-reggae,	

cúmbia-samba,	 cúmbia-rock	 –	 e	 que	 em	 cada	paıś	 ela	 adquire	 caracterıśticas	 distintas	

tornando-se	 outro	 gênero.	 Porém,	 por	 mais	 que	 as	 canções	 se	 tornem	 hıb́ridas	 e	 os	

elementos	 caracterıśticos	 da	 cúmbia	 [iquem	 diluıd́os,	 de	 acordo	 com	 depoimentos	

apresentados	 no	 documentário	Yo	 soy	 la	 cumbia,	 há	 uma	 célula	 rıt́mica	 que	 não	 sofre	

alterações,	e	se	encontra	presente	em	todas	as	canções,	como	no	exemplo	abaixo:	

	

Figura	2:	Cúmbia:	célula	rıt́mica	
	Fonte:	MASSONE	e	FILIPPIS	(2016,	p.31)		

	 Porém	é	importante	observar	que	o	ritmo	recebe	variações	em	diversos	paıśes	da	

América	Latina.	A	cúmbia	é	um	ritmo	que	convida	o	ouvinte	a	dançar,	pois	se	trata	de	um	

estilo	 muito	 agradável	 e	 democrático,	 e	 por	 esta	 razão,	 pode	 ser	 a	 causa	 de	 sua	

adaptabilidade	em	diferentes	contextos.	A	cúmbia	é	um	ritmo	madre	de	diversos	outros	

gêneros	 que	 se	 depreendem	 da	 matriz	 tradicional,	 mas	 mantém	 elementos	 da	

instrumentação	ou	do	ritmo	caracterıśtico	da	cúmbia.	

	 No	 Brasil,	 a	 cúmbia	 se	 encontra	 diluıd́a	 em	 um	 gênero	 paraense	 chamado	 de	

guitarrada.	 Segundo	Darian	 Lamen,	 durante	 os	 anos	 1960	 e	 1970	 o	 epicentro	 da	 vida	

noturna	de	Belém	estava	 localizado	nos	bairros	Condor	e	Guamá,	 onde	 se	 localizavam	

pequenas	ga[ieiras	e	cabarés,	nos	quais	se	ouvia	predominantemente	ritmos	dançantes	

caribenhos.	 Dos	 ritmos	 caribenhos	 os	 que	 mais	 se	 destacavam	 eram	 os	 merengues	

dominicanos,	as	cúmbias	colombianas	e	os	Kadans.	A	guitarrada	possui	uma	sonoridade	

muito	parecida	com	a	sonoridade	da	cúmbia	amazônica,	e	segundo	Lamen,	os	músicos	

paraenses	procuravam	se	aproximar	dos	estilos	estrangeiros	 "sem	tirar	plágio"	do	que	

vinha	 de	 fora	 (2011,	 p.154).	 Ainda	 nesse	 artigo,	 Lamen	 observa	 que	 muitos	 músicos	

entrevistados	por	ele	no	Pará,	revelaram	que	a	versatilidade	e	a	facilidade	de	“incorporar	

e	assimilar	outras	musicalidades	 é	 resultado	da	proximidade	entre	Belém	e	o	Caribe	e	



51

também	da	convivência	do	paraense	com	uma	variedade	de	ritmos	estrangeiros”	(2011,	

p.154).	Em	um	primeiro	momento,	os	ritmos	populares	 foram	naturalizados	dentro	da	

concepção	musical	associada	ou	gênero	que	[icou	conhecido	como	“lambada”,	nome	que	

remete	 à	 noção	 transnacional	de	 latinidade.	Nesse	 sentido,	 Lamen	 cita	uma	entrevista	

dada	 pelo	 escritor	 Salomão	 Larêdo	 que	 remete	 a	 essa	 consciência	 de	 ser	 latino-

americano:	

O	 Caribe,	 a	 consciência	 de	 ser	 latino-americano,	 a	 consciência	 de	 uma	
luta	social	grande	que	nós	deverıámos…	travar	como	cidadãos	em	defesa	
da	 nossa	 cultura…	 lá	 vejo	 subjacente	 nesse	 perıódo.	Nós	 fazemos	 com	
que	 [a	música	 caribenha]	 se	 introjete,	 ela	 faça	 parte	 sem	 que	 a	 gente	
discuta	 ‘vem	 do	 Caribe’…	 E4 	 inerente	 e	 imanente	 à	 minha	 condição	 de	
estar	aqui...	de	amazônida...	Isso	ainda	não	irrompeu	de	tal	maneira	que	
as	pessoas	possam	perceber	o	diferente	–	não	exótico	–	mas	o	diferente	
que	é,	a	diferenciação	do	que	é	representar	a	Amazônia”	(apud	LAMEN,	
2011,	p.154).	

	 No	texto	acima,	podemos	perceber	o	sentimento	de	unidade	latino-americana;	as	

canções	 dos	 paıśes	 vizinhos	 também	 seriam	 inerentes	 a	 nós,	 uma	 vez	 que,	 também	

fazemos	parte	da	América	Latina.	E4 	importante	ressaltar	que	a	música	do	Pará	também	

apresenta	uma	mistura	de	gêneros	nacionais	como	o	carimbó,	o	brega	(gênero	dançante	

paraense),	lundu,	samba,	baião	e	choro.	No	ano	1978,	o	músico	conhecido	como	Mestre	

Vieira	lançou	seu	primeiro	e	emblemático	álbum	intitulado	Lambadas	das	Quebradas	Vol.	

I,	que	foi	o	primeiro	disco	voltado	totalmente	para	o	gênero	musical	lambada,	conhecido	

hoje	 em	 dia	 como	 guitarrada.	 A	 lambada	 [icou	 bastante	 conhecida	 na	 região	 Norte	 e	

Nordeste,	principalmente	depois	do	lançamento	do	álbum	Lambadas	das	Quebradas	Vol.	

2,	 que	vendeu	aproximadamente	300	mil	 cópias	em	 todo	Brasil.	Nos	anos	1980,	 surge	

outro	 nome	 importante	 no	 cenário	 da	 música	 paraense,	 o	 músico	 Mário	 Gonçalves,	

pioneiro	 por	 utilizar	 a	 guitarra	 no	 gênero	 carimbó.	 Na	 década	 de	 1990,	 a	 lambada	

ganhou	 força	 devido	 o	 impulsionamento	 dos	 programas	 televisivos,	 nos	 quais	 se	

destacaram	os	artistas	Beto	Barbosa,	Banda	Kaoma,	e	à	partir	de	1999,	a	Banda	Calipso,	

com	um	estilo	musical	que	apresenta	diversas	misturas	de	gêneros	como	a	 lambada,	o	

reggae,	o	merengue,	a	cúmbia,	o	samba,	a	salsa,	o	carimbó	e	o	forró.	A	música	Chorando	

se	 foi,	 a	 de	maior	 repercussão	 do	 gênero	 lambada,	 será	 analisada	mais	 adiante	 neste	

trabalho.		



52

3.2	GUARA. NIA,	POLCA	PARAGUAIA	E	CHAMAME4 	

	 A	 guarânia	 e	 o	 chamamé,	 derivações	 da	 polca	 paraguaia,	 são	 gêneros	musicais	

que	representam	importantes	aspectos	da	identidade	cultural	do	Paraguai,	do	norte	da	

Argentina	 e	 na	 região	 centro-sul	 do	 estado	 de	Mato	 Grosso	 do	 Sul.	 A	 polca	 paraguaia	

surgiu	 na	 "zona	 rural,	 a	 partir	 das	 heranças	 musicais	 remanescentes	 do	 perıódo	 das	

reduções	 jesuıt́icas	 e	 da	 música	 tradicional	 espanhola	 com	 as	 danças	 de	 salão	

importadas	 da	 Europa	 no	 século	 XIX”	 (HIGA,	 2006,	 p.143).	 O	 gênero	 conhecido	 como	

guarânia	 originou-se	 da	 polca	 paraguaia	 e	 sua	 criação	 é	 geralmente	 atribuıd́a	 ao	

compositor	 paraguaio	 José	 Asunción	 Flores,	 na	 década	 de	 1920.	 O	 chamamé	 também	

surgiu	nesse	mesmo	perıódo,	mas	sua	denominação	foi	criada	na	década	de	1930.	Essa	

nomenclatura	foi	utilizada	para	designar	um	gênero	originado	da	polca	paraguaia	“que	

ao	 ‘acordeonizar-se’	 na	 região	 de	 Corrientes	 no	 norte	 da	 Argentina	 teria	 sido	

‘ligeiramente	regionalizado’”	 (Boettner	apud	HIGA,	2006,	p.143).	Sendo	assim,	pode-se	

dizer	 que	 o	 chamamé	 integra	 a	 guarânia	 e	 a	 polca	 paraguaia,	 apresentando	 apenas	 a	

sonoridade	 do	 bandoneón	 como	 diferencial.	 O	 chamamé	 era	 resultado	 do	 sincretismo	

das	 culturas	 guarani,	 espanhola	 e	 européia,	 uma	 vez	 que	 suas	 caracterıśticas	 abarcam	

essas	 três	 culturas.	 Embora	 compartilhe	 de	 uma	 matriz	 rıt́mica	 com	 seus	 parentes	

latino-americanos	como	a	polca	paraguaia	e	a	guarânia,	a	sua	formação	instrumental	o	

distingue	como	gênero.	O	ritmo	do	chamamé	consiste	no	uso	da	polirritmia	3/4	-	6/8,	e	

sua	 melodia	 é	 geralmente	 executada	 em	 6/8	 juntamente	 com	 o	 acompanhamento	 da	

guitarra,	mas	o	acento	do	baixo	geralmente	marca	um	3/4	constante	com	um	movimento	

sobre	o	arpejo	do	acorde	que	acompanha	a	melodia.	

	 	Na	música	da	região	“pantaneira”	os	principais	gêneros	musicais	presentes	são	a	

polca	paraguaia,	a	guarânia,	e	o	chamamé,	porém	Rossini	Xavier	observa	que	a	tupiana,	o	

rasqueado	 e	 a	 moda	 campera	 também	 formam	 a	 base	 do	 repertório	 “que	 se	 tornou	

popular	identitário	nessa	região”	(XAVIER,	2020,	p.56).	O	gênero	musical	tupiana	surgiu	

na	tentativa	de	contrapor	o	sucesso	das	guarânias	paraguaias.	A	canção	Alvorada	Tupi	é	

um	 exemplo	 desse	 gênero	 que	 apresenta	 letra	 com	 discurso	 nacionalista	 e	

tradicionalista.	 Essa	 canção	 não	 possui	 uma	 sonoridade	 latino-americana	 tão	 evidente	

como	 outros	 gêneros	 analisados	 neste	 trabalho,	 contudo,	 não	 se	 pode	 a[irmar	 que	 a	

tupiana	 não	 possua	 canções	 contendo	 essas	 trocas	 musicais.	 Mesmo	 a	 canção	 não	

contendo	 uma	 instrumentação	 ou	 ritmo	 tão	 caracterı́stico	 dos	 gêneros	 latino-



53

americanos,	 podemos	 perceber	 que	 também	 nesse	 caso	 ocorreu	 um	 intercâmbio	 de	

ideias,	uma	vez	que	o	objetivo	era	tentar	produzir	algo	que	apresentasse	 familiaridade	

com	a	guarânia.	

		 E4 	 interessante	 ressaltar	 que	 hibridação	musical	 da	 polca	 paraguaia	 ocorreu	 na	

Argentina	 especi[icamente	na	 cidade	Corrientes,	 por	 ser	 uma	 região	 fronteiriça	 com	o	

Paraguai.	 A	 sonoridade	 desse	 estilo	musical	 é	 semelhante	 a	 da	 polca	 paraguaia	 e	 dos	

outros	gêneros	fronteiriços	como	o	rasqueado	sul-mato-grossense	e	a	guarânia.	A	polca	

paraguaia	 é	uma	dança	bastante	conhecida	e	cultivada	na	região,	possui	um	compasso	

binário	 composto	 (6/8)	 e	 apresenta	 uma	 condução	 rıt́mica	 animada	 com	 melodias	

acompanhadas	por	duos	cantando	intervalos	de	terças	ou	sextas.	O	ritmo	3	contra	o	2	é	

muito	 caracterıśtico	 desse	 gênero	 que	 geralmente	 apresenta	 o	 acompanhamento	 em	

métrica	 ternária	e	a	melodia	binária,	 formando	o	que	o	musicólogo	 Juan	Max	Boettner	

(2008)	de[iniu	como	sincopado	paraguaio.	No	Brasil,	a	polca	paraguaia	foi	popularizada	

através	 das	 canções	 Galopeira,	 vá	 pro	 inferno	 com	 seu	 amor	 e	Do	mundo	 nada	 se	 leva,	

gravadas	 primeiramente	 pelas	 duplas	 Chitãozinho	 e	 Xororó,	 Milionário	 e	 José	 Rico	 e	

Belmonte	 e	 Amaraı.́	 Segundo	 Juan	 Falú,	 a	 guarânia	 também	 possui	 essa	 birritmia	 que	

muitas	vezes	consiste	em	uma	melodia	6/8	com	a	base	rıt́mica	3/4	(FALU4 ,	2011,	p.23).	

Porém,	existem	autores	como	Florentıń	Giménez	que	propõe	a	compreensão	desses	dois	

gêneros	a	partir	do	compasso	6/8,	que	seria	o	ritmo	fundamental	do	gênero.		

	 A	 progressão	 harmônica	 I,	 IV	 e	 V	 é	 bastante	 utilizada	 nesses	 gêneros.	 Outro	

gênero	musical	bastante	difundido	no	Paraguai	foi	o	rasqueado	duplo,	que	consiste	em	

um	ritmo	que	provém	da	habanera,	com	harmonia	de	caráter	tonal	com	linhas	melódicas	

acompanhadas	 por	 segundas,	 terças	 e	 sextas.	 O	 nome	 rasqueado	 se	 deve	 ao	 tipo	 de	

trabalho	 da	 mão	 direita	 do	 acompanhamento	 ao	 violão,	 sendo	 o	 “duplo”	 devido	 ao	

número	de	toques	que	se	executa	a	cada	dois	compassos.	Segundo	Giménez,	o	rasqueado	

do	violão	na	guarânia	é	semelhante	ao	rasqueado	da	polca	paraguaia,	em	ambos	casos	se	

tocam	 as	 seis	 cordas	 com	 a	 mão	 direita	 sobre	 a	 base	 de	 seis	 colcheias	 no	 compasso	

(GIME4NEZ,	 1997,	 p.63).	 Segue	 abaixo	 exemplo	 de	 células	 rıt́micas	 do	 rasqueado	 na	

guarânia	e	na	polca	paraguaia,	



54

																																																					Figura	3:	Rasqueado	de	polca	paraguaia	e	guarânia		
																																																																																					Fonte:	PINO	(2017,	p.37)		

Figura	4:	Registros	agudo	e	grave	no	rasqueado	de	polca	paraguaia	e	guarânia		
Fonte:	PINO	(2017,	p.37)		

																																																													

	 Porém	 o	 rasqueado	 da	 guarânia	 é	 um	 pouco	 diferente	 do	 rasqueado	 da	 polca	

paraguaia,	pois	o	o	encaixe	do	som	[ica	nos	golpes	agudos:	

	

																																														

								Figura	5:	Rasqueado	com	abafamentos	
	Fonte:	PINO	(2017,	p.37)		

	 A	 guarânia	 é	 um	 gênero	 urbano	 que	 possui	 caracterıśticas	 como	 andamento	

lento,	 melodias	 elaboradas	 e	 uma	 maior	 variedade	 harmônica	 comparada	 à	 polca	

paraguaia	(HIGA,	2010).	No	aspecto	de	desenvolvimento	harmônico	a	guarânia	recebeu	

in[luências	 da	 bossa	 nova	 e	 do	 bolero.	 Apesar	 desse	 gênero	musical	 possuir	melodias	

parecidas	 com	 a	 polca	 paraguaia,	 o	 andamento	 lento	 da	 guarânia	 permite	 frases	mais	

longas	 e	 diversas	 variações	 melódicas.	 Segundo	 Szarán,	 a	 guarânia	 teria	 surgido	 da	

execução,	em	andamento	mais	lento,	da	polca	paraguaia.	Nessa	narrativa,	José	Asunción	



55

Flores	 estaria	 ensaiando	 com	 a	 Banda	 da	 Polícia	 de	 la	 Capital,	 que	 teria	 proposto	

interpretar	 a	 polca	Maerapa	 reikuaase,	 de	 Rogelio	 Recalde,	 em	 um	 tempo	mais	 lento,	

para	facilitar	sua	leitura	(SZARA4 N,	2007).	Esse	fato	teria	despertado	Flores	para	buscar	

novos	 caminhos	 de	 expressão	 e	 ele	 teria	 a	 partir	 disso	 composto	 três	 canções	 com	

andamento	 lento	–	 Jejuí,	Kerasy	e	Arribeño	resay	–,	nas	quais	o	compositor	manteve	os	

elementos	 musicais	 caracterıśticos	 do	 sincopado	 da	 polca	 paraguaia	 (HIGA,	 2010).	 O	

ritmo	da	guarânia	está	baseado	nesse	sincopado.	Segundo	Evandro	Higa:	

A	con[iguração	rıt́mica	básica	da	guarânia	vem	da	polca	paraguaia	e	se	
constitui	 na	 superposição	 de	 um	 compasso	 binário	 composto	 pelas	
linhas	do	canto	e	do	rasguido	do	violão	em	uma	base	ternária	con[iada	
ao	contrabaixo	(quando	este	é	utilizado	na	instrumentação)	.	Ao	mesmo	
tempo,	 o	 verso	 da	 música,	 além	 de	 conter	 hemıólos	 que	 às	 vezes	
constituem	 um	 eventual	 compasso	 ternário,	 contém	 sıńcopes	 que	
deslocam	 e	 avançam	 as	 batidas	 fortes	 iniciais	 dos	 compassos.	 (HIGA,	
2010,	p.341)	

	 No	trecho	acima,	Evandro	Higa	descreve	como	funciona	a	con[iguração	rıt́mica	da	

guarânia	 apoiada	 na	 polca	 paraguaia.	 José	 Asunción	 Flores	 também	 foi	 um	dos	 porta-

vozes	 da	 esquerda	 paraguaia	 e	 Higa	 a[irma	 que,	 em	 função	 disso,	 a	 guarânia	 foi	

"legitimada	como	representação	de	um	sentimento	revolucionário	indispensável	para	a	

reconstrução	 do	 paıś	 e	 para	 a	 construção	 da	 identidade	 nacional”	 (2010,	 p.58).	 Na	

década	de	1930,	no	Paraguai	e	na	Argentina,	instituições	como	a	Asociación	Paraguaya	e	

a	 Agrupación	 Folklórica	 organizaram	 uma	 rede	 de	 solidariedade	 e	 resistência,	

promovendo	publicações	e	criando	concertos	que	foram	importantes	para	construção	de	

uma	 identidade	 paraguaia	 na	 qual	 “as	 guarânias	 compostas	 por	 Flores	 eram	 uma	

bandeira	de	luta	polıt́ica".		(2010,	p.58)	

	 Buenos	Aires	foi	o	principal	destino	dos	músicos	exilados	paraguaios	e	o	próprio	

compositor	José	Asunción	foi	para	lá	no	ano	de	1933.	Dentre	suas	composições,	as	que	

[icaram	mais	conhecidas	nesse	perıódo	foram	Buenos	Aires,	salud!,	Índia,	Panambí	verá	e	

Kerasý.	 Segundo	 Evandro	 Higa,	 dois	 anos	 depois,	 em	 1935/36,	 foram	 lançadas	 pelo	

músico	 Agustin	 Cáceres	 as	 primeiras	 gravações	 de	 guarânias	 e	 polcas	 paraguaias	 no	

Brasil.	O	autor	ainda	observa	que	grande	parte	dos	artistas	e	intelectuais	paraguaios	se	

exilavam	 em	 Buenos	 Aires,	 enquanto	 os	 trabalhadores	 anônimos	 atravessavam	 as	

fronteiras	para	 trabalhar	nos	ervais	e	nos	campos	de	criação	de	gado	no	Mato	Grosso,	

que	 na	 época	 era	 um	 estado	 único,	 na	 região	 que	 hoje	 é	 o	 estado	 do	Mato	 Grosso	 do	



56

Sul .	Agustin	Cáceres	e	Amado	Smendel	gravaram	as	primeiras	polcas	e	guarânias	em	17

São	 Paulo,	 e	 esse	 fato	 fez	 com	 que	 eles	 contribuıśsem	 para	 a	 “con[iguração	 de	 uma	

cultura	 guarani-paraguaia	 na	 fronteira	 do	 Brasil.	 Nas	 regiões	 de	 fronteira	 entre	 os	

estados	do	Mato	Grosso	do	Sul	e	do	Paraná	com	o	Paraguai	o	gênero	musical	guarânia	

era	 uma	 unanimidade,	 e	 agradava	 mais	 os	 ouvidos	 do	 público	 do	 que	 até	 mesmo	 as	

modas	 de	 viola.	 Devido	 à	 grande	 repercussão	 da	 música	 paraguaia,	 os	 músicos	

sertanejos	passaram	a	incluir	guarânias	e	polcas	em	seus	repertórios.	Esses	gêneros	se	

popularizaram	no	Brasil,	principalmente	nos	estados	do	sul,	sudeste	e	centro-oeste,	e	a	

música	 tradicional	 sertaneja	 brasileira	 teria	 consequentemente	 recebido	 grande	

in[luência	 da	 guarânia.	 Segundo	 Rossini	 Xavier,	 o	 repertório	 brasileiro	 possui	 uma	

in[inidade	 de	 rasqueados	 “fato	 este	 que	 possivelmente	 se	 deve	 a	 que	 muitos	

compositores	sertanejos,	a	partir	do	momento	que	foi	 introduzida	a	guarânia	e	a	polca	

paraguaia,	 começaram	 a	 compôr	 guarânias	 (com	 letras	 brasileiras)”	 (2018,	 p.63).	 A	

canção	Chalana,	de	Mário	Zan	e	Arlindo	Pinto,	e	Saudade	da	minha	terra,	de	Belmonte	e	

Goiá,	são	alguns	dos	exemplos	mais	conhecidos	de	canções	que	foram	compostas	dentro	

desse	gênero	musical.	Outro	gênero	musical	que	[icou	conhecido	na	mesma	época	foi	a	

moda	campera	que,	segundo	Higa,	é	um	rasqueado	mal	executado;	o	nome	campera	tem	

origem	nas	 letras	 das	 canções	 que	 em	 sua	maioria,	 tratam	 de	 temas	 voltados	 para	 as	

rotinas	campestres	e	rurais.	E4 	 importante	ressaltar	que	a	guarânia	 é	uma	das	matrizes	

do	gênero	sertanejo	no	Brasil.	Os	músicos	Raul	Torres	e	Nhô	Pai	estiveram	no	Paraguai	

no	 [inal	 de	 década	 de	 1930,	 e	 então	 conheceram	 a	 guarânia	 originalmente	 executada	

com	 o	 acompanhamento	 da	 harpa	 paraguaia	 e	 do	 violão.	 Porém,	 pode-se	 dizer	 que	 o	

sertanejo	também	possui	misturas	entre	a	música	caipira,	a	“romântica”	(“brega”) 	e	o	18

pop	 internacional.	Além	de	 trazer	o	 ritmo	da	guarânia	para	o	Brasil,	 eles	adaptaram	o	

uso	da	harpa	paraguaia	para	a	viola,	de	uso	 corrente	na	 região,	 explorando	uma	certa	

semelhança	 sonora	 entre	 esses	 dois	 instrumentos	 cordófonos.	 Diversos	 intérpretes	 e	

compositores	importantes	da	música	sertaneja	levaram	adiante	a	in[luência	da	guarânia,	

a	exemplo	das	Irmãs	Galvão,	Nhô	Pai	e	Nhô	Fio	e	os	criadores	do	pagode	de	viola,	Tião	

Carreiro	e	Pardinho.	Porém,	Safuan	a[irma	que	a	guarânia	foi	divulgada	no	paıś	graças	à	

presença	 constante	de	 conjuntos	paraguaios	na	década	de	1930	e	1940	no	Brasil	 e	 se	

	O	antigo	estado	do	Mato	Grosso	foi	desmembrado	em	1977,	com	a	criação	do	estado	do	Mato	Grosso	do	17

Sul,	[icando	a	região	norte	com	o	nome	de	estado	do	Mato	Grosso.	

	Essas	denominações	serão	discutidas	mais	adiante.18



57

intensi[icou	no	anos	1950	e	1960.	Ainda	segundo	Safuan,	a	polca	paraguaia	possui	um	

ritmo	mais	acelerado	por	ter	prioritariamente	compasso	6/8,	“sendo	bem	interpretado	

só	pelos	artistas	paraguaios”	(apud	HIGA,	2010,	p.114).	A	polca	paraguaia	 foi	o	motivo	

de	 inspiração	 para	 a	 posterior	 aparição	 do	 rasqueado	 brasileiro,	 por	 se	 tratar	 de	 um	

ritmo	 mais	 pausado	 situado	 “entre	 a	 guarânia	 lenta	 e	 a	 polca	 rápida”	 (HIGA,	 2010,	

p.114).	Evandro	Higa	observa	que	a	perspectiva	de	Safuan	se	dá	a	partir	de	um	ponto	de	

vista	 de	 um	 músico	 e	 produtor	 musical	 que	 está	 inserido	 na	 industria	 fonográ[ica	

localizada	em	São	Paulo.	

E4 	 determinante	 sua	 constatação	 das	 di[iculdades	 técnicas	 dos	músicos	
sertanejos	 paulistas	 em	 lidar	 com	 as	 con[igurações	 rıt́micas	 da	 veloz	
polca	paraguaia,	bem	como	em	realizar	o	sincopado	paraguayo,	 fatores	
que	 justi[icariam	 sua	 ressigni[icação	 na	 criação	 do	 rasqueado	 (e	
posteriormente	da	moda	campera).	(HIGA,	2010,	p.114).	

	 Porém,	 é	 importante	destacar	que	 essa	di[iculdade	 rıt́mica	 se	dá	mais	na	 região	

sudeste,	pois	nas	regiões	fronteiriças	do	Mato	Grosso	do	Sul	com	o	Paraguai,	os	músicos	

tendem	 a	 incorporar	 esses	 ritmos	 de	 uma	maneira	mais	 orgânica.	 Higa	 apresenta	 um	

depoimento	 da	 cantora	 Delinha,	 da	 dupla	 Délio	 e	 Delinha,	 que	 explica	 não	 gravar	

guarânia	 e	 sim	 rasqueado,	 pois	 segundo	 a	 cantora,	 de	maneira	 geral	 o	 rasqueado	 faz	

parte	 do	 folclore	 em	 Campo	 Grande	 e	 no	 Mato	 Grosso	 do	 Sul.	 Porém,	 por	 mais	 que	

tenham	ocorrido	hibridizações,	os	traços	originais	sempre	permaneceram.	O	rasqueado	

é	 um	 gêneros	 hıb́rido	 brasileiro	 que	 surgiu	 da	 fusão	 de	 gêneros	 como	 a	 guarânia	 e	 a	

polca	paraguaia.	

	 Na	década	de	1940	houve	uma	grande	imigração	de	trabalhadores	rurais	para	São	

Paulo,	 cidade	 que	 era	 o	 centro	 da	 industrialização	 do	 paıś.	 Esses	 trabalhadores	

imigrantes	 compunham	a	 "paisagem	sonora	paulistana”	 formada	por	uma	polifonia	de	

referências	diversas.	Mesmo	que	esses	imigrantes	mudassem	de	status	sócio-econômico,	

ainda	 assim,	 o	 gosto	 estético	 não	mudaria,	 ou	 seria	 uma	mudança	 super[icial	 apenas,	

uma	 vez	 que,	 é	 muito	 difıćil	 para	 o	 indivıd́uo	 se	 desprender	 de	 suas	 raıźes	 culturais.	

Nesse	 sentido,	 a	música	 sertaneja	 começou	 a	 ganhar	 popularidade,	 pois	 havia	muitos	

imigrantes	 de	 cidades	 do	 interior	 e	 também	da	 zona	 rural.	 Cada	 imigrante,	 para	 criar	

memórias	de	sua	terra	natal,	levava	a	sua	música,	cultura,	comida,	contribuindo	assim,	à	

sua	maneira,	para	o	caráter	cosmopolita	da	cidade.	Segundo	Evandro	Higa,	o	crescimento	

da	música	sertaneja	no	Brasil	



58

[…]	 foi	 sendo	 alimentado	 por	 um	mercado	 de	 bens	 simbólicos	 que	 se	
expandia,	 conectando	músicos	 e	 compositores	 com	um	público	 que	 se	
identi[icava	com	a	ruralidade	impregnada	em	suas	práticas	cotidianas	e	
em	suas	histórias	de	vida,	constituindo	um	habitus	do	qual	não	podiam	
se	desvencilhar,	mesmo	pressionados	pela	realidade	modernizante	com	
a	qual	eram	obrigados	a	negociar.		(2010,	p.61)	

	 A	presença	do	gênero	sertanejo,	então	chamado	com	uma	certa	carga	pejorativa	

de	 “caipira”,	 se	dava	na	 cidade	de	São	Paulo	desde	as	primeiras	gravações	de	Cornélio	

Pires	a	partir	de	1929,	que	ecoavam	nas	rádios	e	eram	consumidas	por	essa	parcela	de	

migrantes.	 O	 gênero	 foi	 aos	 poucos	 foi	 ganhando	 força	 através	 desse	 nicho	 especı[́ico,	

que	se	conectava	com	esse	estilo	musical.	Ao	longo	do	tempo,	esse	público	cresceu	nas	

grandes	 cidades,	 especialmente	 São	 Paulo.	 Não	 demorou	 muito	 tempo	 para	 as	

gravadoras	perceberem	que	havia	um	grande	mercado	para	esse	gênero	musical	e	elas	

resolveram	 investir,	 tanto	 em	 gravações	 de	 álbuns	 e	 lançamentos	 de	 duplas	 como	nos	

meios	 de	 comunicação	massiva.	Mesmo	 aquele	 público	 que	 não	 se	 identi[icava	 com	 o	

discurso	 das	 canções,	 de	 tanto	 ouvir	 essas	 músicas	 passaram	 a	 sentir	 simpatia	 pelo	

gênero	musical.	Porém,	o	gênero	sofreu	bastante	preconceito,	e	esse	fato	fez	com	que	o	

seu	 consumo	 se	 desse	 em	 parte	 às	 escondidas.	 Entre	 os	 anos	 1934	 e	 1935,	 existiam	

algumas	 rádios	 em	 São	 Paulo	 que	 apresentavam	 em	 sua	 programação	 músicas	

estrangeiras	 de	 paıśes	 como	Argentina,	 Portugal	 e	 Alemanha.	 Segundo	Higa,	 na	 Rádio	

Record	 havia	 um	 programa	 com	 duração	 de	 30	minutos	 que	 difundia	 apenas	 canções	

paraguaias.	Em	1940,	a	dupla	Nhô	Nardo	e	Cunha	Jr.	“gravou	discretamente	o	primeiro	

rasqueado	 intitulado	 Paraguayta,	 de	 autoria	 de	 Nhô	 Nardo”	 (2010,	 p.71).	 No	 ano	 de	

1941,	Nhá	Zefa	(Maria	di	Léo)	e	Nhô	Pai	(João	Alves	dos	Santos)	gravaram	pela	Odeon	a	

primeira	guarânia	brasileira	Morena	murtinhense.	Porém,	o	gênero	[icou	mais	conhecido	

apenas	a	partir	do	ano	de	1952,	quando	a	dupla	Cascatinha	e	 Inhana	 lançou	a	 canção	

Índia	e	Meu	primeiro	amor	pela	gravadora	Todaamérica.	Em	meados	da	década	de	1950,	

São	Paulo	era	o	centro	da	produção	e	difusão	da	música	sertaneja,	e	era	também	o	seu	

principal	 mercado	 consumidor.	 Em	 1956,	 a	 dupla	 Palmera	 e	 Biá	 gravou	 um	 bolero	

chamado	Boneca	cobiçada,	que	mesclava	elementos	tıṕicos	da	musicalidade	que	então	se	

chamava	 de	 “caipira”,	 com	 o	 ajuste	 e	 as	 harmonias	 vocais.	 A	 canção	 teve	 grande	

repercussão,	 fato	 esse	 que	 intensi[icou	 a	 produção	 de	 gêneros	 latinos	 no	 Brasil,	

“principalmente	o	bolero	 e	o	 corrido	mexicano”	no	 campo	da	música	 sertaneja	 (HIGA,	

2010,	p.76).		



59

	 A	partir	do	ano	de	1952,	as	gravações	de	gêneros	latinos	se	tornaram	ainda	mais	

numerosas	e	reconhecidas.	A	dupla	Pedro	Bento	e	Zé	da	Estrada	revelou	que	no	ano	de	

1958	 a	 gravadora	 solicitou	 a	 eles	 que	 gravassem	 estilos	 como	 bolero,	 rancheira,	

guarânia,	maxixe,	tango	e	corrido,	pois	esses	gêneros	estavam	fazendo	grande	sucesso	na	

época,	 e	 a	 partir	 de	 então	 a	 dupla	 passou	 a	 gravar	música	 rancheira	 e	 se	 apresentar	

vestidos	de	mariachis.	A	dupla	Tibagi	 e	Miltinho	 também	 [icaram	bastante	 conhecidos	

por	 produzir	música	 sertaneja	 com	muitos	 elementos	 do	bolero.	Além	da	 apropriação	

dos	 gêneros	 latinos	 na	 música	 sertaneja,	 houve	 também	 a	 inclusão	 de	 elementos	

oriundos	 do	 gênero	 country	 estadunidense,	 fato	 este	 que	 foi	 duramente	 criticado	 nos	

trabalhos	de	Waldenyr	Caldas	e	Rosa	Nepomuceno.	A	 inclusão	de	gêneros	musicais	de	

outros	paıśes	não	descon[igura	necessariamente	os	nossos	gêneros,	por	exemplo,	hoje	

em	 dia	 pode-se	 perceber	 que	 a	 guarânia	 foi	 adaptada	 ao	 estilo	 de	 cantar	 e	 tocar	

brasileiro.	Ou	 seja,	pode	 ser	entendida	 como	um	ganho,	um	acréscimo,	 sem	que	 tenha	

que	haver	necessariamente	substituição	ou	subtração.	José	Hamilton	Ribeiro	a[irma	que	

hoje	 a	 guarânia	 é	 composta	no	Brasil	 com	naturalidade	 “como	 se	não	 fosse	um	artigo	

estrangeiro”	(apud	HIGA,	2010,	p.78).	Estaria,	portanto,	“nacionalizada”.	

	 Sendo	assim,	pode-se	dizer	que	muitas	das	práticas	musicais	regionais	no	Brasil,	

embora	 estejam	 completamente	 naturalizadas	 e	 obtenham	 algumas	 modi[icações,	

possuem	forte	ligação	com	a	cultura	latino-americana.	E4 	importante	olhar	para	o	fato	de	

que	 esses	 gêneros	musicais	 só	 estão	 naturalizados	 no	 paıś,	 devido	 o	 intercâmbio	 que	

ocorreu	entre	o	Paraguai	e	o	Mato	Grosso	do	Sul.	Nesse	sentido,	percebe-se	que	muitas	

culturas	regionais	estão	fortemente	conectadas	com	as	culturas	do	restante	da	América	

Latina.		

	 Rodrigo	Teixeira	Gonçalves	(2014)	observa	que	além	dos	gêneros	musicais,	polca,	

guarânia	 e	 chamamé,	 e	 dos	 instrumentos	 musicais	 como	 violão,	 harpa,	 requinto,	

acordeon	e	contrabaixo,	e	idiomas	(espanhol	e	português),	existe	outro	item	que	ajuda	a	

caracteriza	 a	 música	 tradicional	 paraguaia:	 o	 traje.	 A	 roupa	 tradicional	 consiste	 na	

utilização	 de	 uma	 faixa	 na	 cintura,	 a	 camisa	 e	 a	 calça.	 A	 camisa	 se	 chama	 aopo’í	 ,	 é	

bordada	à	mão	e	é	usada	em	diversos	eventos	folclóricos.	Essa	vestimenta	possui	ligação	

com	 a	 história	 do	 Paraguai.	 Até	 os	 dias	 atuais,	 quando	 os	músicos	 tocam	utilizando	 a	

harpa	paraguaia	eles	usam	o	traje	tradicional.	

	 A	partir	da	década	de	1970	a	música	sul-mato-grossense	passou	a	ter	uma	forte	

presença	no	cenário	da	música	popular	paulista,	por	intermédio	de	artistas	como	Almir	



60

Sater	e	Tetê	Espıńdola.	O	cantor	e	compositor	campo-grandense	Almir	Sater	apresenta	

em	suas	canções	uma	forte	inspiração	regionalista,	uma	vez	que	retrata	o	contexto	social	

em	que	vive	e	também	as	esperanças	de	um	peão	boiadeiro	pantaneiro.	No	ano	de	1984,	

ele	formou	a	Comitiva	da	Esperança	que	percorreu	a	região	do	Pantanal	pesquisando	os	

costumes	e	a	música	do	povo	sul-mato-grossense,	e	como	resultado	desse	trabalho,	no	

ano	de	1985,	ele	lançou	um	curta-metragem	chamado	Comitiva	Esperança.	Suas	canções	

recebem	uma	grande	mistura	de	gêneros	regionais	como,	curucus,	maxixes,	chamamés,	

arrasta-pés,	 e	 também	 a	 guarânia	 e	 a	 polca	 paraguaia	 (que	 são	 entendidas	 no	 Brasil	

como	rasqueado).	No	ano	de	2010,	Michel	Teló,	que	passou	grande	parte	da	sua	vida	e	

formação	em	Campo	Grande,	integrou	em	seu	repertório	muitos	clássicos	do	repertório	

canônico	 da	 região.	 Esse	 intercâmbio	 musical	 proporcionou	 trocas	 positivas	 como:	 a	

vinda	dos	paraguaios	para	o	Brasil,	a	criação	de	gêneros	que	[icaram	conhecidos	como	

rasqueado	 e	 moda	 campera,	 e	 a	 inserção	 de	 alguns	 músicos	 –	 que	 anteriormente	

executavam	 repertórios	 da	 música	 tradicional	 do	 Paraguai	 –,	 no	 universo	 da	 música	

sertaneja	através	da	ressigni[icação	de	alguns	estilos.	

3.3	SALSA	

	 Salsa	é	o	nome	dado	para	descrever	uma	prática	musical	especı[́ica	associada	com	

os	 povos	 hispânicos	 do	 Caribe,	 de	 Porto-Rico	 e	 da	 cidade	 de	 Nova	 York,	 surgida	 nos	

Estados	 Unidos	 no	 começo	 dos	 anos	 1970,	 e	 que	mais	 tarde	 se	 tornou	 também	 uma	

prática	de	paıśes	sul-americanos	como	a	Venezuela	e	a	Colômbia.	Posteriormente	a	salsa	

[icou	 conhecida	 em	 vários	 paıśes	 do	 mundo	 como	 Grã-Bretanha,	 França,	 Alemanha,	

Holanda,	 Irlanda,	 Japão,	Noruega,	Espanha	e	Suıḉa.	 Segundo	o	artigo	de	Lise	Waxer	no	

Grove	Music	Online,	a	salsa	é	um	gênero	musical	baseado	nas	danças	cubanas,	no	jazz	e	

no	 rock.	 O	 termo	 salsa	 em	 espanhol	 signi[ica	 molho,	 e	 se	 constitui	 assim	 como	 uma	

metáfora	 culinária	 de	 uma	 mistura	 picante	 que	 re[lete	 as	 origens	 hıb́ridas	 e	 o	 apelo	

contagiante	 da	 música.	 A	 salsa	 se	 parece	 muito	 com	 seus	 antecedentes	 cubanos,	 que	

fundiram	 ritmos	 e	 melodias	 da	 Africa	 Ocidental	 com	 estruturas	 harmônicas	 ibéricas.	

Ainda	 segundo	 o	 Grove	 Music	 Online	 a	 maioria	 das	 composições	 de	 salsa	 derivam	 de	

Cuba	e	de	“formas	relacionadas	como	a	alegre	guaracha”	(WAXER).	As	músicas	possuem	

uma	estrutura	de	duas	partes	contendo	pergunta	e	resposta,	ou	seja,	o	vocalista	canta	os	

versos	 como	 se	 estivesse	 fazendo	 uma	 pergunta	 e	 são	 sucedidos	 por	 uma	 resposta	



61

conhecida	como	montuno.	Essa	seção	apresenta	ritmos	condutores,	improvisação	solo	e	

refrões	 conhecidos	 como	mambos.	 O	 conjunto	 de	 salsa	 inclui	 vocais,	 percussão	 tıṕica	

cubana,	 piano,	 baixo,	 trompetes,	 trombones	 e	 saxofones.	 Waxer	 descreve	 que	 a	

instrumentação	mais	utilizada	são,	os	bongôs	de	duas	cabeças	e	as	 longas	 tumbadoras	

cilıńdricas	de	uma	 só	 cabeça,	mais	 comumente	 conhecidas	 fora	de	Cuba	 como	 congas.	

Outros	 instrumentos	 de	 percussão	 importantes	 incluem	 timbales	 (um	 par	 de	 tons	

montados	em	um	suporte	com	pratos),	campanas	(cowbell),	claves,	maracás	(chocalhos)	

e	güiro	(um	raspador	entalhado	de	origem	amerıńdia).	O	ritmo	caracterıśtico	da	salsa	é	

conhecido	como	“clave”	e	segue	o	padrão	de	3	+	2	ou	2	+	3,	e	cada	ritmo	instrumental	

tem	sua	nomenclatura	 especı[́ica	por	 exemplo,	 o	 tumbao	 na	bateria	de	 conga;	martillo	

nos	 bôngos;	 cascará	 nos	 timbales	 e	montuno	 no	 piano.	 A	 linha	 do	 baixo	 é	 conhecida	

como	“baixo	antecipado”,	o	piano	é	geralmente	duplicado	ou	invertido	na	oitava	da	mão	

esquerda,	 e	 a	 progressão	 harmônica	 é	 simples	 de	 quatro	 ou	 oito	 compassos,	 por	

exemplo,	 I-V-V-I	 ou	 I-IV-V-I	 ou	 VI-II-V-I .	 A	 salsa	 de	 Porto	 Rico	 e	 de	 Nova	 York	 são	19

diferentes	em	diversos	aspectos	da	prática	cubana;	por	exemplo,	o	estilo	mais	estridente	

de	 tocar,	 o	 uso	 de	 tambores	 e	 dos	 ritmos	 afro-porto-riquenhos	 como	 a	 bomba.	 O	

instrumento	 chamado	 cuatro	 porto-riquenho	 também	 é	 usualmente	 incorporado	 ao	

conjunto,	 o	 uso	 de	 harmonias	 de	 jazz	 e	 improvisação	 solo	 e	 letras	 com	 referências	 à	

Porto	Rico	e	às	duras	experiências	do	bairro	latino	em	Nova	York.		Angel	Quintero	Rivera,	

em	 sua	 tese	 La	 danza	 de	 la	 insurrección:	 para	 uma	 sociología	 de	 la	 música	

latinoamericana,	argumenta	que	a	música	porto-riquenha	possui	um	ritmo	caracterıśtico	

decorrente	 da	 mescla	 do	 binário	 com	 ternário,	 geralmente	 transcrito	 nas	 notações	

musicais	 em	 compasso	 2/4.	 Como	 se	 trata	 de	 um	 estilo	 herdado	da	música	 de	matriz	

africana,	 o	 tratamento	 rıt́mico	 é	 baseado	 nas	 pulsações	 temporais	 heterogêneas	

conhecido	como	“claves”.	Segundo	Rivera,	a	clave	que	de[ine	a	métrica	da	maior	parte	da	

música	caribenha	seria	como	demonstrado	na	[igura	abaixo.	

	 	 	 	

	Na	representação	tradicional	os	graus	das	progressões	harmônicas	são	indicados	através	de	algarismos	19

romanos	 caracterizando	 tônica,	 subdominante,	 dominante	 e	 assim	 por	 diante.	 Exemplo:	 o	 algarismo	 I	
signi[ica	o	1º	grau	do	campo	harmônico	(a	tônica),	II	2º	grau,	V	5º	grau	(dominante),	IV	4º	subdominante.	
Para	mais	 informações	 sobre	 a	 escrita	 por	 graus	 para	 representar	 as	 progressões	 harmônicas	 veri[icar	
KOSTKA,	Stefan	e	PAYNE,	Dorothy.	Harmonia	Tonal.	Traduzido	a	partir	da	Sexta	Edição,	de	2008	por	Hugo	
L.	Ribeiro,	Jamary	Oliveira	e	Ricardo	Bordini.	U4 ltima	atualização:	19	março	2020.



62

Figura	6:	Clave	de	música	caribenha.		
				Fonte:	RIVERA,	2020,	p.130		 	

	 A	 clave	 3-2	 é	 muito	 utilizada	 em	 diversos	 gêneros	 musicais,	 como	 nas	

"combinações	 	 polirıt́micas	 da	 salsa”	 (RIVERA,	 2020,	 p.130),	 também	 podendo	 ser	

estilos	festivos	ou	melancólicos.	

	 A	 salsa	 é	 um	 dos	 estilos	 musicais	 mais	 representativos	 dos	 processos	 de	

hibridação	musical	na	América	Latina	e	no	Caribe.	Músicos	brasileiros	como	a	pianista	e	

cantora	 Tânia	 Maria,	 o	 percussionista	 Airton	 Moreira	 e	 a	 cantora	 Flora	 Purim	 faziam	

intercâmbio	 entre	 Cuba,	 Porto	Rico	 e	 Estados	Unidos,	 e	 esse	 trânsito	 proporcionava	 o	

retorno	 para	 o	 paıś	 com	 diversas	 novas	 concepções	 musicais.	 Processos	 de	 trocas	

culturais	 desse	 tipo	 contribuıŕam	 para	 o	 surgimento	 de	 novos	 gêneros	 musicais	 no	

Brasil,	 como	 o	 samba-reggae	 e	 o	 axé.	 Nas	 décadas	 de	 1940	 e	 1950,	 os	 ritmos	 latino-

americanos	 [izeram	 sucesso	 no	 Brasil,	 principalmente	 através	 das	 tournées	 realizadas	

por	músicos	cubanos	no	paıś.	Esse	trânsito	de	músicos	rendeu	frutos	como	Ruy	Rey	e	sua	

Orquestra,	 fundada	 em	 1948,	 porém	 a	 que	 [icou	 mais	 conhecida	 foi	 a	 orquestra	 do	

músico	Waldir	Calmon,	chamada	de	Românticos	de	Cuba.	Segundo	Julio	Moracen	Naranjo	

(2013),	o	repertório	latino-americano	teve	grande	repercussão	no	paıś,	principalmente	

após	os	anos	1950.	Segundo	o	autor,	Tom	Jobim	e	Vinıćius	de	Morais	lançaram	a	música	

Só	 danço	 samba	 como	 crıt́ica	 à	 hegemonia	 do	 calypso	 e	 do	 cha-cha-cha.	 Na	 década	 de	

1970,	 a	 música	 caribenha	 foi	 lembrada,	 entre	 outros,	 por	 Ney	 Matogrosso	 em	 suas	

músicas	Kubanacan	(1975)	e	Paranpanpan	(1976).		 		 	

	 No	 Brasil,	 nos	 anos	 1990	 a	 salsa	 contribuiu	 para	 expansão	 da	 música	 latino-

caribenha	 e	 para	 o	 trânsito	 musical	 com	 o	 Caribe.	 Nesse	 perıódo,	 surgiu	 no	 Brasil	 o	

grupo	 Rumbahiana	 (1982)	 –	 fundado	 pelo	 chileno	 Keko	 Villarroel,	 o	 italiano	 Gino	

Zambelli,	 o	 alemão	 Claus	 Jake	 e	 o	 baiano	 Gum	 –,	 que	 reuniu	 os	melhores	músicos	 de	

Salvador	para	tocar	ritmos	caribenhos	agrupados	no	fenômeno	salsa.	A	musica	do	grupo		

Rumbahiana	 colaborou	 com	 a	 emergência	 da	 axé	 music,	 e	 in[luenciou	 cantoras	 como	

Daniela	 Mercury,	 Ivete	 Sangalo	 e	 Margareth	 Menezes.	 Nesse	 perıódo,	 a	 presença	 da	

cantora	Célia	Cruz	e	do	grupo	porto-riquenho	El	Canário	em	São	Paulo	[izeram	com	que	

o	 gênero	 salsa	 tivesse	 grande	 repercussão	 no	 paıś.	 O	 gênero	 também	 foi	 bastante	



63

divulgado	 na	 televisão	 através	 do	 documentário	 musical	 Brasil	 Caribe	 (1997),	

apresentado	pelo	cantor	Gilberto	Gil	na	TV	Cultura,	e	da	novela	Salsa	e	Merengue,	exibida	

no	ano	1996	pela	TV	Globo.	No	[inal	da	década	de	1990,	em	cidades	como	São	Paulo	e	

Rio	 de	 Janeiro,	 as	 danças	 de	 salão	 estavam	 no	 auge,	 houve	 grande	 proliferação	 de	

cantores	 e	 grupos	 musicais	 com	 repertório	 de	 salsa,	 bolero,	 son,	 merengue	 e	 pop.	

Segundo	 Naranjo	 (2013),	 esses	 gêneros	 musicais	 foram	 evidenciados	 com	 a	 cantora	

Nana	 Caymmi,	 o	 cantor	 Fagner,	 o	 compositor	 e	 cantor	 Roberto	 Patino,	 os	 grupos	

Mambolada,	Edwin	Pitre	e	sua	Banda,	Pedro	la	Colina	e	sua	Banda,	Banda	Kaduna,	Guga	

Stroeter	 &	 Heartbreaker,	 Habana	 Brasil,	 Banda	 Sabor	 a	 Cuba,	 Banda	 Essência	 Latina,	

Sonora	 Caribe,	 Perfume	 de	 Gardênias,	 entre	 outros.	 Também	marca	 presença	 na	 cena	

musical	 paulista	 do	 cantor	 cubano	 Isaac	 Delgado,	 do	 grupo	 Havana	 Ensemble,	 dos	

pianistas	Gonzalo	Rubalcaba	e	Ernàn	Lopez	Nussa,	junto	ao	percussionista	Tata	Guines;	

no	Rio	de	Janeiro	os	grupos	NG	la	Banda	e	Sıńteses	e	a	participação	de	percussionistas	

cubanos	no	Festival	 Internacional	de	Percussão	 (PERCPAN)	em	Salvador,	Bahia.	 (2013,	

p.9).	

3.4	BOLERO	

	 O	bolero	é	uma	dança	ou	música	popular	de	origem	espanhola	que	se	aclimatou	

na	 América	 Latina.	 Seus	 dançarinos	 são	 chamados	 de	 boleros	 ou	 boleras.	 Existe	 um	

consenso	 entre	 os	musicólogos	 de	 que	 o	 gênero	 derivou-se	 da	 seguidilla,	 com	 ritmo	 e	

acompanhamentos	 modi[icados.	 O	 bolero	 geralmente	 possui	 andamento	 moderado	 e	

métrica	 ternária,	 porém,	 o	 bolero	 cubano	 exibe	 uma	métrica	 binária	 que	 se	 aproxima	

mais	aos	estilos	musicais	 como	a	habanera	e	afro-cubano	do	que	com	sua	contraparte	

espanhola.	Essa	forma	de	canção	binária	se	desenvolveu	a	partir	de	formas	do	século	XIX	

como	 a	 conga,	 danzón	 e	 contradanza.	 Os	 compassos	 do	 bolero	 são	 frequentemente	

sentimentais	e	com	melodias	longas	e	[luidas.	O	ritmo	é	caracteristicamente	complexo	e	

inclui	 o	 uso	 do	 cinquillo	 e	 do	 tresillo	 na	 melodia,	 bem	 como	 na	 percussão,	 em	 geral	

composta	por	bongô,	tambor	de	conga	e	claves.	Os	boleros	também	foram	incluıd́os	em	

muitas	tonadillas	e	zarzuelas	dos	séculos	XVIII	e	XIX.	O	gênero	rapidamente	encontrou	

preferência	 além	 das	 fronteiras	 da	 Espanha.	 Ele	 se	 tornou	 extremamente	 popular	 em	

Paris	e	fez	parte	do	repertório	do	cantor-compositor	Manuel	Garcıá	em	suas	turnês	pela	

Europa,	Estados	Unidos	e	México.		



64

	 O	bolero	se	tornou	uma	das	danças	mais	populares	da	América	Latina	durante	o	

perıódo	 colonial,	 juntamente	 com	 o	 fandango,	 mais	 antigo,	 a	 seguidilla	 e	 a	 tirana.	 O	

bolero,	originário	da	Espanha,	 foi	para	Cuba,	paıś	no	qual	o	gênero	se	miscigenou	com	

elementos	da	música	africana,	fato	este	que	fez	com	que	o	bolero	se	tornasse	dançante	e	

ritmado.	Com	o	tempo,	o	bolero	cubano	superou	o	espanhol	na	América	Latina,	entrando	

no	repertório	de	bandas	de	marimba	da	América	Central	e	do	México	durante	o	século	

XIX.	De	Cuba,	o	bolero	migrou	também	para	as	cidades	e	paıśes	próximos,	e	através	da	

penıńsula	de	Yucatan	foi	para	o	México.	Kahl	e	Katz	a[irmam	existir	dois	tipos	de	bolero	

no	México,	 o	 romântico	 e	 o	 dançante,	 sendo	 o	 romântico	mais	 suave	 e	 intimista,	 com	

letras	 que	 remetiam	 a	 desilusões	 amorosas	 e	 amores	 impossıv́eis.	 O	 dançante	 possui	

uma	 instrumentação	na	qual	o	 trompete	 se	destaca	por	possuir	um	som	que	pode	ser	

ouvido	com	mais	facilidade	nas	gravações	de	baixa	qualidade	das	rádios	e	dos	[ilmes.	O	

ritmo	 apresentado	 pelas	 congas	 no	 bolero	 dançante,	 é	 um	 pouco	 mais	 acelerado	 e	

lembra	a	música	centro-americana.	O	bolero	mexicano	geralmente	 é	acompanhado	por	

mariachis	em	ritmos	estilizados	que	[icaram	conhecidos	 internacionalmente	através	de	

cantoras	 e	 compositoras	 como,	 Consuelo	 Velásquez	 (que	 compôs	 o	 grande	 sucesso	

conhecido	internacionalmente	Bésame	mucho),	Marıá	Grever,	Marıá	Luisa	Basurto	Rıós,	

Emma	Elena	Valdemar,	 e	 também	de	compositores	 como	Agustıń	Lara,	Gonzalo	Curiel,	

Guty	Cárdenas,	Vicente	Garrido	 e	Pedro	Vargas.	 E4 	 importante	 ressaltar	que	os	boleros	

mexicanos	tiveram	grande	repercussão	no	Brasil	a	partir	dos	anos	1940,	tendo	chegado	

ao	paıś	pela	região	norte,	devido	a	sua	proximidade	com	a	América	Central.	A	chegada	do	

cinema	 mexicano	 no	 paıś	 também	 contribuiu	 para	 a	 difusão	 do	 gênero.	 Esse	 fato	

in[luenciou,	 além	 das	 temáticas	 romantizadas	 das	 canções,	 elementos	 visuais	 como	 a	

indumentária	e	a	 formação	 instrumental.	O	bolero	mexicano	se	equiparava	ao	cubano,	

pois	 ambos	 paı́ses	 possuı́am	 grandes	 músicos	 intérpretes	 e	 compositores	 que	

repercutiram	em	toda	América	Latina	e	ambos	boleros	deram	bastante	frutos	no	Brasil.	

Na	Colômbia	e	na	Venezuela,	os	boleros	fazem	parte	do	repertório	de	canções	populares.	

Nas	 décadas	 de	 1940	 e	 1950	 no	 Brasil,	 artistas	 como	 Dalva	 de	 Oliveira,	 Nelson	

Gonçalves,	 A. ngela	 Maria	 e	 Anisio	 Silva	 obtiveram	 grande	 repercussão	 no	 paıś	 e	 suas	

gravações	 entraram	 para	 a	 lista	 das	 mais	 vendidas.	 Esses	 artistas	 se	 inspiraram	 em	

cantores	renomados	internacionalmente	na	época	como	Gregório	Barrios,	Pedro	Vargas	

e	 Lucho	 Gatica.	 O	 canto	 apresentado	 por	 esses	 artistas	 possuıá	 prioritariamente	 a	

utilização	 da	 voz	 impostada	 como	no	bel	 canto	 (canto	 lıŕico),	 o	 que	 acrescentava	uma	



65

maior	 dramaticidade	 ao	 estilo.	 No	 Brasil,	 o	 gênero	 musical	 que	 nasceu	 inspirado	 no	

bolero	é	chamado	de	samba-canção,	porém	o	bolero	está	bastante	presente	nas	canções	

românticas	 dos	 anos	 1970,	 que	 serão	 abordadas	 no	 capıt́ulo	 V.	 No	 Brasil,	 o	 bolero	

emerge	 como	 gênero	 contemporâneo	 à	 bossa-nova,	 nos	 anos	 1950	 e	 1960,	 e	 foi	

difundido	 na	 música	 popular	 brasileira	 através	 da	 regravação	 de	 alguns	 clássicos	 e	

também	de	composições	novas	que	utilizaram	o	mesmo	ritmo	melódico	e	poético.	

	 	Na	música	de	concerto	também	pode-se	veri[icar	a	presença	do	bolero	como	é	o	

caso	da	 ária	Kommt	ein	 schlanker	Bursch	gegangen,	da	 ópera	Der	Freischütz	 (1820)	de	

Carl	Maria	 von	Weber.	 Outros	 exemplos	 são	 encontrados	 nas	 obras	 de	 E4 tienne	Méhul	

(Les	 deux	 aveugles	 de	 Tolède,	 1806),	 Daniel	 Auber	 (La	 muette	 de	 Portici,	 1828);	 Le	

domino	 noir,	 1837),	Hector	 Berlioz	 (Benvenuto	 Cellini,	 1838),	 Joaquıń	 Gaztambide	 (El	

estreno	 de	 un	 artista,	 1852),	 Giuseppe	 Verdi	 (Les	 vêpres	 siciliennes,	 1855).	 Moritz	

Moszkowski	 também	 compôs	boleros	para	 violino	 e	piano	 (op.16,	 nº2)	 e	 para	 solo	de	

piano	(op.12,	nº5).	Mas	a	composição	do	campo	erudito	associada	ao	gênero	bolero	(no	

caso,	o	bolero	espanhol)	que	[icou	mais	conhecida	é	a	que	leva	o	seu	nome,	Boléro,	M.81	

(1928),	do	compositor	Maurice	Ravel.	Segundo	Kahl	e	Katz,	o	andamento	do	bolero	de	

Ravel	 é	moderado	 e	uniforme,	 tanto	 em	 seu	 ritmo	 (conforme	demostrado	no	 exemplo	

abaixo),	 quanto	 em	 sua	 harmônia	 e	melodia,	 fato	 este	 “que	 sugere	 uma	 relação	 fugaz	

com	a	dança	tradicional”.		

	
	 	 	 	 Figura	7:	Divisão	rıt́mica	em	Boléro,	de	Ravel	(1928).		
																																																																																												Fonte:	KAHL;	KATZ.		

3.5	CARIMBO4 	

	 O	carimbó	 é	um	gênero	musical	 folclórico	tıṕico	da	região	amazônica	no	Estado	

do	Pará	que	surgiu	a	partir	de	danças	e	costumes	indıǵenas.	O	nome	carimbó	é	derivado	

do	 instrumento	 de	 percussão	 indıǵena	 chamado	 curimbó	 que	 signi[ica	 na	 lıńgua	 tupi,	

pau	oco	 “curi"	 (pau	oco)	e	 “m'bo”(furado),	 traduzido	para	o	português	 [icaria	pau	que	

produz	o	 som.	O	 curimbó	 é	um	 instrumento	 feito	 com	 tronco	de	 árvore	escavada	com	

extremidades	cobertas	com	couro	de	boi,	veado	ou	outro	animal.	O	carimbó	geralmente	

é	acompanhado	por	dois	instrumentos	de	percussão	(curimbós	ou	carimbós),	um	deles	é	



66

utilizado	 para	 improvisos	 e	 outro	 para	 sustentação	 rıt́mica.	 Outros	 instrumentos	

musicais	 que	 fazem	 parte	 do	 gênero	 são	 as	 maracas,	 milheiro,	 banjo	 (para	 a	 base	

harmônica),	e	a	partir	do	século	XX	os	instrumentos	de	sopro	como	[lauta,	clarinete	ou	

saxofone	foram	ganhando	espaço	nas	apresentações	dos	grupos	folclóricos.	Os	músicos	

que	 tocam	o	curimbó	são	chamados	de	batedores,	eles	geralmente	sentam-se	sobre	os	

tambores	para	tocar	lançando	um	som	grave	que	conduz	o	ritmo	e	a	dança.	Esse	gênero	

musical	 possui	 in[luências	 culturais	 e	 sonoras	 indıǵenas,	 africanas	 e	 portuguesas.	 O	

carimbó	 foi	 transmitido	 tradicionalmente	 pela	 oralidade,	 ou	 seja,	 o	 canto,	 a	música,	 a	

dança	e	toda	formação	instrumental	foi	ensinado	de	geração	para	geração.			

	 Segundo	Antônio	Carlos	Fausto	da	Silva	Júnior	(2015),	o	carimbó	também	ganhou	

bastante	visibilidade	no	campo	da	música	de	concerto	por	volta	dos	anos	1920	e	1930,	

perıódo	no	qual	vigorou	o	modernismo	no	Pará.	Esse	destaque	ocorreu	principalmente	

graças	 às	 pesquisas	 dos	 maestros	 Waldemar	 Henrique	 e	 Gentil	 Puget.	 Os	 estudos	

realizados	por	esses	compositores	alinhados	a	proposta	modernista,	contribuıŕam	com	a	

divulgação	de	uma	identidade	paraense	e	amazônica	que	nessa	época	não	era	conhecida	

por	alguns	setores	da	sociedade.	As	composições	de	Waldemar	Henrique	por	exemplo,	

encontram-se	diversos	gêneros	de	músicas	que	transitam	entre	o	“erudito”	e	o	“popular”.	

Porém,	no	geral	a	obra	de	Waldemar	Henrique	é	mais	voltada	para	o	canto	lıŕico	e	feita	

para	recitais.	

		 As	regiões	do	nordeste	do	Pará	conhecidas	como	região	do	Salgado,	Marapanim,	

Ilha	do	Marajó	 e	 estuário	do	 rio	Tocantins	possuem	uma	 forte	presença	do	 carimbó	 e	

também	concentram	a	maior	parte	dos	grupos	de	carimbós	do	estado.	Desde	o	ano	de	

2004	acontece	o	festival	de	carimbó	no	municıṕio	de	Maraparim,	que	reúne	cerca	de	40	

grupos	de	carimbó	de	todo	o	estado,	grupos	estes	que	se	dividem	em	duas	regiões	a	do	

Salgado,	e	da	A4 gua	Doce,	em	referência	aos	rios	que	atravessam	as	comunidades.	A	dança	

do	 carimbó	 geralmente	 é	 feita	 em	 roda	 com	 passos	 bem	 pequenos	 que	 remetem	 à	

tradição	indıǵena;	o	rebolado	sensual	lembra	as	danças	africanas,	assim	como	o	batuque	

acelerado	 e	 o	 som	 do	 banjo	 são	 heranças	 da	 cultura	 africana	 dentro	 desse	 gênero	

musical.	Os	 instrumentos	de	sopro	como	o	saxofone,	clarinete	ou	[lauta	são	 in[luências	

da	cultura	européia,	e	os	rodopios	e	a	 formação	de	casais	vem	da	tradição	portuguesa.	

Ainda	que	a	dança	seja	executada	entre	pares	ela	também	é	uma	dança	solta	na	qual	os	

casais	 [icam	mais	distantes	uns	dos	outros.	Até	por	volta	dos	anos	1950	o	carimbó	era	

visto	 como	 uma	 manifestação	 do	 folclore	 regional	 e	 boa	 parte	 dos	 compositores	 de	



67

carimbó	se	concentravam	nas	cidades	do	interior.	Nos	anos	1960	houve	uma	mobilização	

para	 apresentar	 o	 carimbó	 ao	 público	 da	 cidade,	 porém	 não	 obtiveram	 grandes	

resultados,	 pois	 naquela	 época	 o	 carimbó	 era	 considerado	 "música	 de	 bêbado,	 do	

pessoal	da	cana,	da	roça,	do	barraco	e	de	mulheres	da	vida”.	(COSTA,	2010.).	Costa	a[irma	

que	até	os	anos	1970	o	carimbó	foi	visto	como	uma	música	marginal,	porém	passou	por	

uma	 fase	de	 rápida	 aceitação	 em	ambiente	urbano	a	partir	de	1971	e	 se	 tornou	 “uma	

verdadeira	febre	em	Belém	e	até	mesmo	em	outros	estados	do	Brasil.	A	partir	da	década	

de	1970,	o	carimbó	 foi	 fragmentado	pelo	cantador	paraense	Aurino	Quirino	Gonçalves	

(Pinduca)	em	duas	modalidades,	“pau	de	corda”	e	“moderno”.	Ele	introduziu	a	guitarra,	

baixo	 e	 bateria	 no	 gênero	 e	 também	 sonoridades	 caribenhas,	 no	 estilo	 que	 [icou	

conhecido	 como	 “moderno”.	 Já	 o	 carimbó	 “pau	 de	 corda”	 é	 aquele	 mais	 tradicional,	

oposto	ao	“moderno”.	

3.6	CHACARERA	

			

	 Alguns	autores,	como	Alberto	Abecasis	em	seu	livro	La	chacarera	bien	mensurada			

(2004),	 referem-se	 à	 chacarera	 como	 uma	 dança,	 fato	 este	 que	 estimula	 um	

questionamento	sobre	o	que	surgiu	primeiro,	o	movimento	ou	a	música.	E4 	 importante	

ressaltar	 que	muitos	 outros	 gêneros	 possuem	uma	dança	 tradicional,	 porém	não	 cabe	

dentro	dos	limites	deste	trabalho	explorar	a	distinção	entre	a	dança	e	a	música.	O	termo	

chacarera	 é	 derivado	 de	 Chacra	 que	 signi[ica	 fazenda,	 e	 na	 lıńgua	 Quechua	 o	 termo	

chacra	signi[ica	milharal.	A	chacarera	é	uma	música	e	dança	popular	que	se	originou	no	

sul	da	Bolıv́ia	e	norte	da	Argentina.	Segundo	Carolina	Robertson	e	Gerard	Béhague	esse	

gênero	musical	foi	criado	pelos	fazendeiros	dos	pampas	argentinos.	O	ritmo	da	hemiola	

(alternado	 6/8	 e	 3/4)	 são	 muito	 evidentes	 dentro	 desse	 gênero	 musical.	 Durante	 o	

século	 XVIII,	 a	 chacarera	 já	 era	 executada	 nas	 fazendas	 da	 região	 do	 Chaco,	 região	

localizada	a	oeste	do	rio	Paraguai	e	leste	da	Cordilheira	dos	Andes	compartilhada	entre	

Paraguai,	 Bolıv́ia	 e	 Argentina.	 Fabiano	 Bacchieri	 a[irma	 que	 o	 nome	 chacarera	 foi	

encontrado	por	Izabel	Aretz	em	um	documento	que	continham	“memórias”	de	Florêncio	

Sal	 da	 chacarera	 executada	 na	 provıńcia	 de	 Tucumán	 por	 volta	 de	 1850	 (BACCHIERI,	

2012,	p.2).			 	

	 Alberto	Abecasis	(2012)	observa	que	existem	dois	tipos	de	chacarera,	a	simple	e	a	

doble,	que	se	diferenciam	através	dos	números	de	compassos,	sendo	que	a	simple	varia	



68

entre	42	ou	48	compassos	e	a	doble	 entre	66	ou	72	compassos.	 Segundo	o	autor,	 essa	

variação	depende	do	número	de	compassos	utilizados	na	introdução.	Essa	estrutura	se	

dá	pelo	 fato	da	música	estar	vinculada	a	uma	dança	com	coreogra[ia	especı[́ica.	Existe	

outro	tipo	de	chacarera,	chamada	trunca,	que	pode	ser	utilizada	tanto	na	simple	quanto	

na	doble,	 e	se	caracteriza	pela	sua	presença	 já	no	primeiro	 tempo	do	compasso,	sem	a	

presença	de	anacruse	ou	acéfalo.	O	[inal	dessa	chacarera	acontece	sempre	no	3º	tempo	

do	 último	 compasso.	 Bacchieri	 em	 seu	 artigo	 também	 apresenta	 um	 outro	 tipo	 de	

chacarera	bastante	executada	no	Rio	Grande	do	Sul,	o	aire	de	chacarera;	a	palavra	aire	

antepondo-se	a	chacarera	indica	a	mesma	manifestação	rıt́mica,	porém	sem	se	[ixar	nas	

variantes	simple	ou	doble,	ou	seja,	quando	os	músicos	tocam	sobre	uma	base	rıt́mica	de	

chacarera	 sem	 respeitar	 a	 forma	 tradicional.	 Ainda	 segundo	Bacchieri,	 existem	muitas	

gravações	de	aire	de	chacarera	na	Argentina,	por	exemplo,	Como	los	Pajaros,	de	Linares	

Cardozo,	 no	 LP	De	 entre	 rios	 al	 país,	 dos	Hermanos	 Cuestas,	 de	 1973.	Na	 chacarera	 o	

padrão	 rıt́mico	de	acompanhamento	 é	um	 traço	determinante	em	sua	de[inição,	 assim	

como	 a	 maneira	 como	 o	 ritmo	 e	 a	 textura	 são	 distribuıd́os	 na	 canção.	 E4 	 importante	

ressaltar	que	em	todos	esses	tipos	de	chacarera	o	padrão	rıt́mico	irá	ser	articulado	tanto	

em	 compasso	 6/8	 quando	 em	 3/4.	 Na	 chacarera	 geralmente	 os	 compassos	 6/8	 são	

executados	 por	 instrumentos	 com	 registros	mais	 agudos	 como	 a	 borda	 do	 bombo	 ou	

certas	regiões	do	violão.	Já	os	registros	graves	são	representados	pela	pele	do	bombo	e	

pelos	timbres	graves	do	violão.	O	acompanhamento	desse	gênero	geralmente	é	feito	por	

um	 violão	 rasqueado	 que	 se	 ajusta	 ao	 padrão	 rıt́mico	 caracterıśtico	 executado	

repetitivamente,	e	também	por	um	acompanhamento	de	percussão	(bombo	legüero),	que	

possui	 mais	 liberdade	 em	 sua	 execução	 e	 por	 este	 motivo	 não	 é	 repetitivo.	 No	 curso	

desta	 pesquisa	 veri[icamos	 que	 a	 chacarera	 é	 a	 sonoridade	 latino-americana	 mais	

utilizada	 por	 Milton	 Nascimento	 e	 pelo	 Clube	 da	 Esquina,	 mas	 o	 gênero	 também	 é	

bastante	executado	no	Rio	Grande	do	Sul,	em	algumas	regiões	de	fronteira.	

3.7	MILONGA	

	 A	palavra	milonga	é	originária	da	lıńgua	bunda-congolense	que	signi[ica	“palavra”	

ou	 “palavreado”.	 Se	 trata	 de	 um	 gênero	 musical	 de	 origem	 platina	 com	 procedência	

lusitana	e	africana	que	possui	estrutura	métrica	binária	(ou	quaternária)	contrastando	

com	 o	 acompanhamento	 do	 violão	 em	 6/8.	 Javier	 Albornoz	 observa	 que	 milonga	



69

signi[ica	palavreado	por	possuir	o	acompanhamento	do	violão	ora	com	ritmo	de	tresillo	e	

outrora	–	em	alguns	momentos	–	com	o	ritmo	de	habanera	“sobre	o	qual	o	cantor	entoa	

uma	 espécie	 de	 recitativo	 improvisado,	 geralmente	 de	 caráter	 triste”	 (2016,	 p.05).	 O	

violão,	 o	 acordeon	 (conhecido	na	 região	 do	Rio	Grande	do	 Sul	 como	gaita)	 e	 o	bombo	

legüero	 são	 os	 principais	 instrumentos	 do	 gênero,	 que	 surgiu	 no	 [inal	 do	 século	 XIX,		

sendo	na	 época	 considerado	 vulgar.	Mais	 precisamente,	 a	milonga	 teria	 aparecido	 por	

volta	 de	 1860,	 em	 Buenos	 Aires,	 mas	 já	 se	 tratava	 de	 um	 gênero	 existente	 ou	 em	

processo	de	formação,	e	teria	sido	levada	pelos	gaúchos	para	o	campo	dando	origem	ao	

nome	 milonga	 campera	 ou	 pampeana.	 Esse	 gênero	 musical	 está	 fundamentalmente	

associado	à	[igura	do	gaúcho	–	tipo	de	vaqueiro	que	surgiu	no	século	XVIII	na	provıńcia	

de	Buenos	Aires,	nordeste	argentino,	Uruguai	e	sul	do	Brasil	–,	que	é	conhecido	por	ser	

trabalhador	do	campo	e	“hábil	ginete”	(2016,	p.5).	No	Uruguai,	a	milonga	teria	surgido	

por	volta	do	ano	de	1870.	E4 	possıv́el	dizer	que	a	milonga	se	desenvolveu	nos	arrabaldes	

(arrabales),	 e	 que	 por	 esse	motivo,	 surgiu	 a	milonga	 arrabalera.	 Existem	 variações	 de	

milonga	 que	 surgiram	 em	 outros	 perıódos	 e	 outros	 lugares	 como:	 milonga	 corralera,	

milonga	fogoneira,	milongón	e	milonga	canção.	Segundo	Mauricio	Marques:	

A	milonga	é	um	ritmo	pertencente	à	cultura	gaúcha,	ou	seja,	encontra-se	
nos	 paıśes	 onde	 existe	 essa	 cultura:	 Argentina,	 Uruguai	 e	 Brasil.	 No	
Brasil,	 a	Milonga	 está	 especi[icamente	 no	Rio	Grande	 do	 Sul,	mas	 está	
em	 fase	 de	 aculturação	 no	 Paraná	 e	 em	 Santa	 Catarina,	 bem	 como	 no	
Mato	Grosso	do	Sul	(MARQUES,	2006,	p.	49-51).	

	 O	originalmente,	as	milongas	eram	canções	com	poesias	rimadas	acompanhadas	

por	violões.	Era	uma	música	silábica,	ou	seja,	se	fazia	uma	sıĺaba	por	nota,	e	se	destacava	

pelas	suas	rimas.	No	Brasil,	a	milonga	se	constituiu	em	meio	a	região	de	fronteira	indo	de	

Itaqui	(divisa	com	a	Argentina)	até	Jaguarão	(divisa	com	o	Uruguai).	Segundo	Carraro	e	

Trombetta,	

A	 milonga	 representa	 em	 grande	 parte	 a	 própria	 identidade	 do	
fronteiriço	sendo	um	gênero	musical	com	efervescência	no	pampa,	que	
mescla	elementos	originalmente	ibéricos,	africanos	e	nativos.	A	milonga	
transporta	 as	 particularidades	 dos	 indivıd́uos	 da	 fronteira	 sendo	
pautada	 sob	 o	 imaginário	 campesino	 e	 também	 urbano,	 portanto,	
transformando-se	 em	 uma	 narrativa	 peculiar	 da	 região	 de	 fronteira	
(2010,	p.520).	

	 	



70

	 Ao	 longo	 do	 tempo,	 a	 milonga	 assumiu	 algumas	 especi[icidades	 nos	 paıśes	

fronteiriços,	 como	 a	 utilização	 de	 uma	 instrumentação	 mais	 diversi[icada	 como	 a	

presença	 do	 violão,	 gaita	 (acordeon),	 piano,	 bombo	 legüero	 e	 contrabaixo	 acústico.	

Existem	 também	 diversos	 compositores	 e	 arranjadores	 que	 mesclam	 as	 sonoridades	

tradicionais	da	milonga	com	gêneros	como	o	rock	and	roll	e	até	mesmo	com	a	música	de	

câmara.	Segundo	Carraro	e	Trombetta,	essa	sonoridade	fronteiriça	“contribuiu	para	uma	

ideia	de	 fronteira	musical	 ampliada	e	descentralizada,	que	 constrói	diálogos	e	 fricções	

constantes,	incorporando	novas	in[luências,	trocando	partıćulas	sem	se	desvincular	das	

raıźes	 tıṕicas	 do	 gênero”	 (2010,	 p.521).	 Existem	 diferenças	 entre	milonga	 arrabalera,	

que	é	um	estilo	mais	vivaz,	urbano	e	dançante;	a	milonga	campeira,	também	chamada	de	

pampeana	 ou	 sureña	 que	 é	 mais	 lenta,	 tıṕica	 de	 payadas 	 e	 histórias	 cantadas,	 e	 a	20

milonga	 rio-grandense,	 que	 anima	 bailes	 e	 intercala	 com	polca	 e	marcha	 e	 com	 ritmo	

binário.	Segundo	Carraro	e	Trombetta,	a	milonga	arrabalera	seria	considerada	a	mãe	do	

tango	e	a	milonga	campera	seria	a	sua	avó.	Segue	abaixo	o	trecho	melódico	caracterıśtico	

da	milonga	arrabalera:	

Figura	8:	Trecho	melódico	caracterıśtico	da	milonga	arrabalera	.																																																												
FONTE:	CARRARO	e	TROMBETTA	(2020)	

	 	

	 Porém,	 Albornoz	 apresenta	 o	 fato	 de	 que	 a	 milonga	 estava	 cronologicamente	

entre	 o	 velho	 tango	 e	 a	 habanera,	 esse	 fato	 fez	 com	que	os	payadores,	 que	 já	 estavam	

familiarizados	com	os	ritmos	anteriores,	acrescentassem	em	seus	acompanhamentos	a	

[iguração	 de	 6	 colcheias	 6/8.	 O	 tango	 utilizou	 a	 métrica	 2/4	 e	 o	 ritmo	 da	 habanera	

também	in[luenciou	a	milonga,	que	adaptou	sua	música	ao	compasso	binário	simples	ou	

	Payada	é	uma	forma	de	poesia	improvisada	bastante	comum	na	Argentina,	no	Uruguai,	no	sul	do	Brasil	20

e	no	Chile.	Se	trata	de	um	repente	com	estrofes	de	10	versos	de	redondilha	maior	e	rima	ABBAACCDDC,	
geralmente	acompanhados	por	violões.	Os	payas	ou	payadas	são	duelos	vocais.



71

quaternário	ao	invés	de	binário	composto;	porém,	na	milonga	muitas	vezes	ocorre	uma	

alternância	desses	sons,	ou	seja,	o	primeiro	violão	toca	o	ritmo	6/8	e	o	segundo	violão	

toca	a	clássica	fórmula	da	habanera	(2016,	p.	17).	

	 Geralmente	 o	 acompanhamento	 da	 milonga	 consiste	 em	 um	 grupo	 rıt́mico	

formado	pelas	 [iguras	musicais	colcheia	pontuada	+	semicolcheia	+	colcheia	+	colcheia	

apresentados	 normalmente	 pela	 percussão,	 contrabaixo	 e	 violão.	 As	 progressões	

harmônicas	 são	 alteradas	 e	 envolvem	 acordes	 de	 primeiro	 grau	menor	 e	 quinto	 grau	

maior.	 A	milonga	 possui	 grande	 vigor	 rıt́mico	 e	 variedades	 de	 sıńcopes,	 aspectos	 que	

também	contribuıŕam	para	a	estrutura	rıt́mica	do	tango.	A	milonga	possui	semelhanças	

com	a	habanera	sendo	o	seu	ritmo	caracterıśtico:	

	

Figura	9:	Ritmo	caracterıśtico	da	milonga.		
Fonte:	CANO;	ZUAZU,	2014,	p.6		

	 A	 milonga	 também	 exerceu	 grande	 in[luência	 no	 tango	 rioplatense	 e	 alguns	

autores	 como	 Carlos	 Vega,	 por	 exemplo,	 a[irmam	 que	 a	milonga	 teria	 continuado	 sua	

vida	no	tango	e	que	se	fundiu	com	esse	gênero	musical.		

3.8	INSTRUMENTOS	MUSICAIS	DOS	PAI4SES	LATINO-AMERICANOS	

	 Neste	 item	 será	 apresentada	 uma	 visão	 panorâmica	 dos	 instrumentos	musicais	

latino-americanos	 mais	 utilizados	 tanto	 nos	 gêneros	 musicais	 demostrados	 no	 item	

acima,	quanto	em	sua	tradição	musical	de	um	modo	geral.	

3.8.1	Zampoña	

	 A	zampoña	é	um	dos	maiores	instrumentos	aerófonos	andinos	existentes	desde	o	

inıćio	da	 civilização	 andina	até	 os	dias	 atuais.	O	 instrumento	 é	 composto	por	diversos	

tubos	 abertos	 em	 uma	 extremidade	 e	 fechados	 na	 outra,	 dispostos	 verticalmente	 em	

uma	ou	duas	[ilas,	todas	de	comprimentos	e	diâmetros	diferentes.	As	versões	de	[lautas	



72

andinas	 coletivas 	 são	as	mais	 simbólicas	do	mundo	andino.	Esse	 instrumento	possui		21

origens	 na	 cultura	 Quechua	 e	 Aimara.	 Segundo	 Juan	 Rodriguéz	 e	 Alberto	 Araya,	 a	

expressão	latina	zampoña	se	refere	a	[lautas	pastorais	das	campinas	gregas	associadas	à	

mitologia	 do	 deus	 Pan	 ([lautas	 de	 Pan)	 conhecidas	 também	 como	 siringa	 (do	 grego	

síringos,	syrinx).	Essa	denominação	também	foi	utilizada	para	os	instrumentos	de	sopro	

de	[ilo	andinos	que	constituıŕam	as	lacas,	sikus,	antaras	e	outros	instrumentos.	O	termo	

zampoña	 foi	 introduzido	 pelos	 colonizadores	 espanhóis	 na	 região	 dos	 Andes.	 Ele	 foi	

associado	aos	instrumentos	nativos	feitos	de	bambu.	Esse	termo	se	refere	à	expressões	

andinas	que	contêm	diversos	contextos	e	signi[icados	culturais	(2011,	p.	01).	No	norte	

do	Chile	 esse	 instrumento	 também	e	 chamado	de	 laca,	 palavra	de	origem	aymara	 que	

signi[ica	boca.	Esse	nome	se	deve	 à	relação	técnica,	ou	seja,	a	embocadura	que	se	deve	

empregar	para	sair	o	som	no	instrumento	e	é	o	nome	mais	utilizado	no	extremo	norte	do	

Chile.		

	 No	 Peru,	 o	 termo	 mais	 utilizado	 e	 difundido	 é	 o	 de	 antara,	 que	 é	 um	 tipo	 de	

zampoña	 com	um	sopro	mais	 áspero	ou	rachado;	a	diferença	dessa	 [lauta	com	a	 [lauta	

chilena	 está	 na	 fabricação	 do	 instrumento.	 A	 zampoña	 que	 se	 conhece	 hoje	 no	 Chile	

possui	 raıźes	na	zona	andina,	que	compreende	paıśes	 como	o	Equador,	Peru	e	Bolivia,	

noroeste	 argentino	 e	 norte	 do	 Chile.	 Em	 todas	 as	 culturas	 andinas	 pré-colombinas	 a	

zampoña	teve	uma	grande	importância	além	da	estética.	Para	alguns	povos	dos	Andes	a	

zampoña	 era	 utilizada	 em	 cerimônias	 religiosas.	 Na	 década	 de	 1970	 a	 zampoña	 se	

popularizou	e	com	isso	houve	uma	adaptação	do	instrumento	em	vários	aspectos	como	a	

a[inação	em	mi	menor	para	combinar	com	os	instrumentos	cordófonos	como	o	charango	

e	a	guitarra.	Seu	âmbito	também	se	estendeu	a	três	oitavas	para	tocar	registros	distintos.	

No	 Brasil,	 esse	 instrumento	 foi	 bastante	 utilizado	 em	 algumas	 canções	 conforme	

mencionados	em	diversos	capıt́ulos	desse	trabalho.	

	As	 [lautas	coletivas	consistem	em	várias	pessoas	tocando	[lautas	simultaneamente.	As	 [lautas	tocadas	21

em	forma	coletiva	são	de	raıźes	indıǵenas	dos	Andes.	Nessa	prática,	normalmente	executada	por	grupos	de	
quatro	pessoas,	existe	um	jogo	de	perguntas	e	respostas.	Todas	as	[lautas	são	similares,	o	que	enfatiza	a	
homogeneidade	do	grupo.



73

	

Figura	10:	Zampoña.		
Fonte:	Wikipédia.	Verbete:	Zampoña		

3.8.2	Charango	

	 O	charango	 é	um	 instrumento	musical	que	resultou	do	processo	de	aculturação	

no	 encontro	 entre	 as	 tradições	 ibéricas	 e	 andinas.	 Segundo	 Baumann,	 no	 artigo	 The	

charango	as	transcultural	icon	of	Andean	music,	o	processo	de	encontro	intercultural,	que	

contrasta	 com	os	processos	de	 globalização	 atuais	devido	 à	 velocidade	da	 informação,		

ocorreu	 “cara	 a	 cara”,	 de	 forma	 lenta	 ao	 longo	 do	 tempo,	 e	 esse	 processo	 foi	 descrito	

como	 aculturação	 (2004,	 s/n).	 O	 charango	 é	 um	 instrumento	 clássico	 de	 aculturação	

musical;	 ele	 [icou	 conhecido	 no	 mundo	 inteiro	 se	 tornando	 um	 verdadeiro	 ıćone	 da	

música	 sul-americana	 desde	 os	 anos	 1980.	 Baumann	 argumenta	 que	 o	 charango	 foi	

adotado	 pelos	 paıśes	 andinos	 em	 uma	 época	 em	 que	 com	 exceção	 do	 arco	 musical,	

nenhum	 instrumento	 de	 cordas	 era	 conhecido	 anteriormente.	 O	 charango	 é	 um	

instrumento	pequeno	de	cordas	da	famıĺia	do	alaúde,	ele	era	feito	tradicionalmente	com	

a	 carapaça	 das	 costas	 do	 tatu	 (felizmente	 hoje	 em	dia	 o	 instrumento	 não	 é	mais	 feito	

dessa	maneira)	e	também	eram	utilizadas	cascas	de	abóbora	ou	pele	de	touro.	A	palavra	

charango	é	derivada	do	quechua	cha’ajwanku,	que	signi[ica	gritar	ou	fazer	barulho.	Esse	

instrumento	deriva	 indiretamente	 das	 vihuelas,	 instrumentos	 aristocráticos	 da	música	

artıśtica	espanhola	do	século	XVI	e	XVII,	e	também	possuıá	um	signi[icado	semelhante	ao	

do	alaúde	na	Alemanha	e	na	França.	Na	Espanha	do	[inal	do	século	XVII,	o	violão	era	o	

instrumento	popular	mais	recente,	e	chamava	atenção	por	(diferentemente	da	vihuela),	



74

poder	ser	dedilhado	em	acordes.	No	[inal	do	século	XVI	e	inıćio	do	século	XVII,	a	guitarra	

espanhola	ainda	tinha	quatro	ou	cinco	cordas	duplas.		

	 Assim,	 correspondia	 ao	 cuatro	 ou	 triplo	 venezuelano	 e	 colombiano	 e	 à	 jurana	

mexicana,	 bem	 como	 à	 guitarrilha	 andina,	 também	 conhecida	 como	 charango	 médio.	

Segundo	 Baumann,	 tanto	 a	 vihuela	 quanto	 o	 violão	 espanhol,	 foram	 trazidos	 para	 a	

América	 do	 Sul	 pelos	 espanhóis,	 junto	 com	 o	 violino	 e	 a	 harpa.	 Um	 grande	 centro	 de	

distribuição	era	certamente	a	cidade	mineira	de	Potosı,́	localizada	na	Bolıv́ia,	que	era	um	

local	 onde	 se	 concentravam	 mais	 pessoas.	 Só	 na	 montanha	 de	 Cerro	 Rico	 (parte	 da	

cordilheira	dos	Andes,	em	Potosı)́,	viviam	no	ano	de	1610	mais	de	160.000	pessoas.	Na	

fachada	da	Igreja	de	San	Lorenzo,	em	Potosı	́(construıd́a	entre	1728-1744),	encontram-

se	duas	sereias	esculpidas	em	pedra,	cada	uma	tocando	uma	vihuela	ou	charango.	Sobre	

o	portal	da	Igreja	de	Salinas	de	Yocalla	(1747),	que	[ica	a	poucos	quilômetros	de	Potosı,́	

também	se	encontra	uma	sereia	que	toca	charango.	Um	relevo	adicional	com	este	motivo	

também	foi	instalado	na	porta	de	entrada	da	catedral	de	Puno,	concluıd́a	em	1755.	Com	

base	 nessas	 e	 nas	 evidências	 adicionais,	 é	 geralmente	 assumido	 que	 Potosı,́	 como	 um	

rico	centro	comercial	de	prata	e	ouro,	 foi	o	 local	de	nascimento	do	charango.	Tanto	as	

vihuelas	 como	 as	 guitarras	 tiveram	grande	 importância	 no	 vida	 urbana	das	 cidades,	 e	

esses	 instrumentos	 recém	 chegados	 foram	 copiados	 em	 toda	 América	 do	 Sul.	 O	

instrumento	se	espalhou	rapidamente	por	diversas	classes	sociais.	Assim,	o	charango	de	

hoje	 deriva	 indiretamente	 da	 vihuela	 ou	 guitarra	 espanhola,	 porém	 existe	 também	 a	

a[irmação	 que	 o	 mandolino	 (instrumento	 originalmente	 italiano,	 com	 variações	 de	

formato	 chamado	 de	 mandolin,	 em	 inglês,	 e	 bandolim,	 em	 português)	 serviu	 de	

inspiração	na	construção	do	charango.	Os	camponeses	de	hoje	ainda	tocam	o	charango	

como	o	 instrumento	musical	preferido	em	seu	próprio	entretenimento,	principalmente	

em	 longas	 caminhadas	 pelas	 cordilheiras	 no	 Altiplano.	 Porém,	 existe	 uma	 discussão	

sobre	 o	 instrumento	 que	 inspirou	 a	 confecção	 do	 charango.	 O	 charanguista	 boliviano	

Ariel	Villazón	a[irma	que	o	charango	é	proveniente	das	Ilhas	Canárias,	local	onde	surgiu	

um	 instrumento	 chamado	 timple,	 Ariel	 a[irma	 que	 o	 charango	 é	 um	 timple	 canário	

modi[icado.	Segundo	ele,	a	semelhança	timbrıśtica	entre	o	charango	e	o	timple	 é	maior	

do	 que	 a	 vihuela	 ou	 o	 mandolino.	 Existem	 muitas	 semelhanças	 entre	 os	 dois	

instrumentos	como	o	tamanho	e	a	a[inação.	O	termo	charango	pode	ser	proveniente	das	

charangas	(fanfarras)	espanholas,	e	possivelmente	os	emigrantes	canários	participavam	

de	suas	charangas	acompanhados	por	timples.		



75

	 O	charango	chegou	na	Europa	na	década	de	1950,	e	foi	usado	como	instrumento	

de	 acompanhamento	 por	 vários	 folcloristas,	 porém	 nenhum	 desses	 instrumentistas	

eram	 de	 paıśes	 andinos.	 Na	 década	 de	 1960	 na	 Bolıv́ia	 surgiu	 uma	 geração	 de	

instrumentistas	nativos	que	utilizavam	o	charango	em	suas	canções,	e	esse	fato	fez	com	

que	o	instrumento	ganhasse	popularidade.	No	Chile,	o	charango	foi	introduzido	também	

na	década	de	1960	pela	cantora	e	compositora	Violeta	Parra,	que	após	o	golpe	de	1973,	

passou	a	utilizá-lo	predominantemente	para	acompanhar	canções	de	protesto.	Hoje	em	

dia,	o	charango	(juntamente	com	os	violões	e	as	[lautas)	é	o	instrumento	mais	utilizado	

para	 acompanhar	 a	 maioria	 dos	 grupos	 folclóricos	 dos	 paıśes	 andinos.	 Baumann	

argumenta	que,	

Grupos	 famosos	 fomentaram	 uma	 espécie	 de	 estilo	 pan-andino,	
apresentando	 o	 charango	 junto	 com	 outros	 instrumentos	 folclóricos	
tıṕicos	dos	Andes.	Grupos	conhecidos	 incluem	os	chilenos	Inti-Illimani,	
Illapu	 e	 Quilapayun,	 os	 bolivianos	 Los	 Rhupay,	 Los	 Kjarkas	 e	 Savia	
Andina,	 Los	Masis	 e	 os	 conjuntos	 peruanos	 Los	 Amigos	 del	 Ande,	 Los	
Chasquis	de	Cajamarca,	Conjunto	Los	Reales	del	Cuzco,	além	de	muitos	
mais	(2004,	s/n) .	22

	 Nos	 anos	 1970	 o	 charango	 passou	 a	 fazer	 parte	 da	 folclorização	 da	 música	

indıǵena,	mestiça	e	criolla.	O	charango	foi	bastante	popularizado,	passou-se	a	fabricar	o	

instrumento	e	a	ensinar	a	tocar	nos	conservatórios	regionais.	O	charango	é	uma	famıĺia	

grande	 de	 instrumentos:	 chango,	 walaycho,	 chillador,	 ronroco,	 sonko	 charango,	

khonkhota,	 charango	 mediano	 ou	 mediana,	 charango	 ayacuchano,	 charango	 chillador,	

charango	de	moquenga,	charango	bajo,	hatun	charango,	changolina,	charango	cusqueño,	

charango	puneño,	 charango	 virreinal	peruano,	 charango	 criollo.	 Eles	 possuem	a[inação	

variável	dependendo	do	executante	e	da	região.		

	 Tradução	 livre	 da	 autora:	 Famous	 groups	 have	 fostered	 a	 kind	 of	 pan-Andean-style,	 introducing	 the	22

charango	together	with	other	typical	folklore	instruments	of	the	Andes.	Well-known	groups	have	included	
Chile’s	 Inti-Illimani,	 Illapu	 and	Quilapayun,	 the	Bolivian	Los	Rhupay,	 Los	Kjarkas	 and	 Savia	Andina,	 Los	
Masis,	and	the	Peruvian	Conjunto	Los	Amigos	del	Ande,	Los	Chasquis	de	Cajamarca,	Conjunto	Los	Reales	
del	Cuzco,	in	addition	to	many	more.



76

	

Figura	11:	Charango.		
																																																						FONTE:	https://www.charangomall.com/pt/charango-faqs.html	

	 E4 	 importante	 ressaltar	que	o	charango	 é	um	 instrumento	bastante	utilizado	em	

músicas	brasileiras	que	buscam	uma	sonoridade	próxima	dos	paıśes	vizinhos.	

3.8.3	Bombo	legüero	

	 O	 bombo	 leguero	 é	 um	 instrumento	 folclórico	 que	 se	 originou	 na	 provıńcia	 de	

Santiago	del	Estero	com	a	chegada	dos	escravos	como	mão	de	obra	para	construção	da	

cidade.	Através	da	observação	dos	instrumentos	utilizados	pelos	povos	pré-hispânicos,	e	

ao	 olhar	 para	 o	 entorno	 procurando	 materiais	 para	 construção	 do	 instrumento,	 os	

africanos	 construıŕam	 um	 bombo	 fabricado	 com	 couro	 de	 cabra.	 Esse	 instrumento	

também	era	utilizado	para	se	comunicar	a	longas	distâncias,	seja	para	compartilhar	uma	

refeição,	alguma	expedição,	para	fazer	um	convite	de	festa	ou	mesmo	velório.	O	bombo	

foi	chamado	de	 legüero	 remetendo	a	 léguas,	ou	seja,	a	distância,	pois	se	 tratava	de	um	

instrumento	que	podia	ser	ouvido	a	muitas	léguas	de	distância.	Posteriormente,	ocorreu	

a	 inclusão	 dos	 aros	 e	 dos	 tensores	 inspirados	 nos	 tambores	militares	 utilizados	 pelos	

colonizadores.	Hoje	em	dia	o	bombo	leguero	é	um	instrumento	reconhecido	e	valorizado	

como	um	patrimônio	cultural	do	paıś.	Segundo	Ramıŕez	

[…]	 Em	 relação	 à	 percussão	 deste	 circuito,	 em	 particular	 do	 bombo	
leguero,	 pode-se	 dizer	 que	 existem	 duas	 teorias,	 uma	 fala	 do	 bombo	
como	património	 ibérico	e	a	outra	 fala	do	bombo	como	patrimônio	de	
percussão	africana.	No	entanto,	é	importante	observar	que	esses	ritmos	



77

foram	 transmitidos	 principalmente	 pelos	 toques	 dos	 instrumentos	 de	
cordas.	A	música	da	costa	peruana	era	acompanhada	com	cajones	e	não	
com	 instrumentos	 semelhantes	 ao	 bombo,	 provavelmente	 devido	 à	
proibição	 da	 bateria	 pelos	 espanhóis.	 Os	 escravos	 certamente	
carregavam	consigo	ritmos	e	a	memória	dos	instrumentos	de	percussão,	
que	poderiam	construir	em	outras	regiões,	longe	do	litoral.	Por	exemplo,	
tambores	de	diferentes	tamanhos	são	encontrados	na	região	de	Yungas	
da	Bolıv́ia,	uma	região	com	uma	população	afro	onde	se	tocam	músicas	
como	 o	 caporal,	 uma	 população	 que	 provavelmente	 estava	 conectada	
aos	corredores	de	trânsito	que	comunicavam	o	vice-reino	do	Peru	com	a	
Argentina	 e	 o	 sul	 do	 continente.	 Na	 região	 das	 Yungas,	 também	 se	
observa	a	presença	de	elementos	de	culturas	indıǵenas,	a	esse	respeito,	
sabe-se	 que	 na	 música	 andina	 existiam	 instrumentos	 de	 percussão,	
semelhantes	ao	contrabaixo,	principalmente	na	música	de	tropa.	Nestes	
processos	 a	 in[luência	 dos	 conquistadores	 também	 teve	 a	 sua	
intervenção,	 visto	 que	 os	 tambores	 de	 guerra	 possuıám	 o	 sistema	 de	
tientos	 (a[inação)	 que	o	bombo	 leguero	possui	 atualmente,	 além	disso	
estes	 tambores	eram	tocados	na	música	 tradicional	 ibérica,	daı	́a	outra	
teoria.	 Certamente	 o	 exagero	 do	 leguero	 e	 seus	 ritmos	 tiveram	
in[luências	africanas,	indıǵenas	e	espanholas	(ou	ibéricas).	Pode-se	dizer	
que	os	ritmos	que	vieram	do	Peru	foram	transferidos	através	do	toque	
dos	violões	e	que	foram	adaptados	aos	 instrumentos	de	percussão	que	
estavam	à	mão.	O	uso	do	bombo	leguero	se	desenvolveu	particularmente		
no	noroeste	argentino	e	 teve	um	processo	 único	em	cada	gênero	desta	
região.	(RAMI4REZ,	2015,	p.	38-39) 	23

	 	

	 No	trecho	acima	pode-se	veri[icar	que	possivelmente	o	bombo	leguero	é	produto	

de	 uma	 forte	 in[luência	 africana	 na	 região	 do	 noroeste	 argentino.	 Esse	 instrumento	 é	

bastante	presente	em	gêneros	como	a	chacarera	(gênero	já	abordado	no	capıt́ulo	acima),	

zambas,	 gatos,	 escondidos,	 cuecas,	 bailecitos	 e	 vidalas.	 Segundo	 Ramıŕez,	 todos	 esses	

gêneros	musicais	possuem	forte	ligação	com	as	regiões	de	Santiago	del	Estero,	Tucumán	

	[...]	En	cuanto	a	la	percusión	de	este	circuito,	al	bombo	leguero	en	particular,	se	podrıá	decir	que	existen	23
dos	teorıás,	un	habla	del	bombo	como	herencia	ibérica	y	otra	habla	del	bombo	como	herencia	de	la	percu-
sión	africana.	Sin	embargo,	es	importante	ver	que	estos	ritmos	se	trasladaron	principalmente	a	través	de	
los	toques	de	los	instrumentos	de	cuerda.	Las	músicas	de	la	costa	peruana,	se	tocaban	con	cajones	y	no	con	
instrumentos	similares	al	bombo,	probablemente	debido	a	la	prohibición	de	los	tambores,	por	parte	de	los	
españoles.	Con	seguridad	los	esclavos	llevaban	consigo	ritmos	y	el	recuerdo	de	instrumentos	de	percusión,	
que	pudieron	construir	en	otras	regiones,	apartadas	de	 la	costa.	Por	ejemplo,	 se	encuentran	bombos	de	
distintos	tamaños	en	la	región	de	los	yungas	en	Bolivia,	región	de	población	afro	donde	se	interpretan	mú-
sicas	 como	 el	 caporal,	 población	 que	probablemente	 estuvo	 conectada	 a	 los	 corredores	 de	 tránsito	 que	
comunicaban	el	virreinato	del	Perú	con	Argentina	y	el	 sur	del	continente.	En	 la	región	de	 los	Yungas	se	
observa	también	la	presencia	de	elementos	de	culturas	indıǵenas,	en	cuanto	a	esto	se	sabe	que	en	las	mú-
sicas	de	 los	Andes	existıán	 instrumentos	de	percusión,	similares	a	 los	bombos,	en	 las	músicas	de	tropas	
principalmente.	En	estos	procesos	la	in[luencia	de	los	conquistadores	también	tuvo	su	intervención,	pues	
los	bombos	de	guerra	tenıán	el	sistema	de	tientos	(de	a[inación)	que	actualmente	tiene	el	bombo	leguero,	
además	 estos	bombos	 se	 tocaban	en	 la	música	 tradicional	 ibérica,	 de	 allı	́ la	 otra	 teorıá.	 Seguramente	 el	
bombo	leguero	y	sus	ritmos	tuvieron	in[luencias	de	lo	africano,	lo	indıǵena	y	lo	español	(o	ibérico).	Se	pu-
ede	decir	que	los	ritmos	que	bajaron	del	Perú	se	trasladaron	a	través	del	toque	de	las	guitarras	y	que	fue-
ron	adaptándose	a	los	instrumentos	de	percusión	que	estaban	a	la	mano.	El	uso	del	bombo	leguero	se	de-
sarrolló	particularmente	en	el	noroeste	argentino	y	tuvo	un	proceso	singular	en	cada	género	de	esta	regi-
ón.	(RAMI4REZ,	2015,	p.38-39)	



78

e	Salta,	e	suas	músicas	são	heranças	da	zamacueca. 	O	circuito	da	área	conhecida	como	24

grande	andino	(inclui	paıśes	como	Peru,	Chile,	Equador,	Bolıv́ia,	Colômbia	e	uma	parte	da	

Argentina)	 abarca	 diversas	 regiões	 que	 misturam	 gêneros	 musicais	 tornado-os	 um	

pouco	 complexos,	 por	 exemplo	 o	bailecito	 tem	 ritmo	 de	 chacarera	mas	 sua	 sequência	

harmônica	 provém	 diretamente	 do	 huayno.	 O	 bombo	 leguero	 também	 é	 bastante	

utilizado	pelos	gaúchos	argentinos,	uruguaios	e	brasileiros.	O	bombo	leguero	aparece	em	

diversos	gêneros	musicais	mencionados	nesse	trabalho	como	é	o	caso	da	chacarera,	da	

tonada	chilena	e	da	milonga.		

Figura	12:	Bombo	legüero.		
Fonte:	http:/www.mariopazbombos.com.ar/catalogo.html		

3.8.4	Harpa	paraguaia	

	 Segundo	o	 artigo	de	Alfredo	Colman	no	Grove	music	 online	 (COLMAN),	 a	Harpa	

paraguaia	 é	 um	 instrumento	 derivado	 das	 harpas	 trazidas	 pelos	missionários	 jesuıt́as	

europeus	 no	 século	 XVII.	 A	 função	 primária	 da	 harpa	 paraguaia	 são	 as	 passagens	

melódicas	em	3º	ou	6º	paralelas	podem	interagir	com	as	linhas	vocais	por	imitação	ou	

justaposição.	 Geralmente	 quando	 a	 harpa	 é	 o	 instrumento	 solista,	 ela	 pode	 ser	

acompanhada	por	violões.	As	partes	do	instrumento	são:	cabeça	ou	consola	(local	onde	

as	cravelhas	são	colocadas);	a	tapa	harmônica	ou	mesa	sonora	(ligada	a	caixa	acústica);	

coluna,	 cabo	 e	 braço.	 O	 braço	 pode	 ser	 ornamentado	 com	 entalhes	 de	 folhas	 ou	 de	

silhueta	de	uma	mulher	guarani.	No	centro	da	tapa	tem	um	pedaço	longo	e	[ino	de	cedro	

	Dança	que	se	originou	no	vice-reino	do	Peru,	tendo	suas	raıźes	nos	ritmos	espanhóis	e	andinos.	24



79

chamado	de	escala,	que	serve	para	ancorar	a	extremidade	 inferior	das	cordas;	que	são	

enrolados	em	torno	de	pequenos	parafusos	de	metal	inseridos	em	orifıćios	ao	longo	do	

topo	 da	 escala.	 As	 cordas	 são	 puxadas	 para	 cima	 através	 do	 centro	 oco	 das	 cabeças	 e	

presas	a	pinos	escalonados	em	lados	alternados	ao	longo	da	borda	superior	da	cabeça.	

Hoje	 em	 dia	 as	 cordas	 são	 feitas	 de	 nylon	 ou	 copolıḿero	 de	 linha	 de	 pesca	 de	 várias	

cores.	 As	 notas	 dominantes	 possuem	 cordas	 com	 a	 coloração	 azul	 ou	 preta,	 a	 tônica	

coloração	 vermelha,	 e	 as	 cordas	 claras	 são	 para	 cordas	 que	 exercem	 outras	 funções.	

Antes	de	meados	do	século	XX	as	cordas	eram	feitas	com	tripa,	couro	de	cavalo	ou	[ios	

elétricos	 encontrados	 em	 estações	 ferroviárias.	 As	 harpas	 paraguaias	 modernas	 têm	

entre	36	a	38	cordas.	No	ano	de	1949	o	instrumento	sofreu	modi[icações,	pois	recebeu	

quatro	cordas	a	mais	em	seu	registro	inferior	expandindo	a	con[iguração	tradicional	de	

32	cordas	e	colocaram	orifıćios	ao	longo	da	parte	inferior	do	console,	através	dos	quais	

as	 cordas	 são	 en[iadas,	 puxadas	 pelo	 centro	 oco	 do	 console	 e	 presas	 a	 pinos	 na	 parte	

superior.	Essa	modi[icação	equilibra	a	tensão,	garante	distâncias	precisas	entre	as	cordas	

e	 produz	 timbres	 distintos	 nos	 diferentes	 registros.	 Essas	 caracterıśticas	 particulares	

tornam	a	harpa	paraguaia	única	em	sua	construção,	 leveza	e	aparência.	Hoje	em	dia	as	

harpas	paraguaias	são	 trabalhadas	 individualmente	em	o[icinas	artesanais.	No	 [inal	da	

década	de	1970,	o	harpista	Mariano	González	aplicou	alavancas	 à	harpa	diatônica	para	

tocar	meios	tons	e	assim	ampliar	o	repertório	existente.	

Figura	13:	Fábio	Kaida	sola	a	sua	harpa	paraguaia	em	apresentação	do	grupo	Trio	Violada	no	programa	
“Superstar”,	da	Rede	Globo,	1º	semestre	de	2014.		Fonte:	Divulgação:	Rede	Globo		



80

	 A	 Harpa	 paraguaia	 é	 bastante	 utilizada	 tanto	 na	 região	 do	 Paraguai	 quanto	 no	

Mato	Grosso	do	Sul	até	os	dias	de	hoje.	

3.8.5	Wancara	

	 E4 	um	tambor	tıṕico	da	região	do	altiplano	boliviano,	que	tem	cerca	de	50	cm	de	

diâmetro	 e	 cerca	 de	 15	 cm	 de	 profundidade.	 Ele	 é	 revestido	 com	 couro	 de	 cabra	 ou	

ovelha	entrelaçados	de	forma	v.	Ele	também	tem	uma	armadilha	na	cabeça	inferior	feita	

de	 intestinos	 de	 animais	 aos	 quais	 há	 espinhos	 de	 cactos	 [ixados	 para	 ampli[icar	 a	

ressonância.	Geralmente	esse	instrumento	é	tocado	com	uma	baqueta	de	cerca	de	30	cm		

de	comprimento	com	uma	ponta	de	uma	bola	de	couro	de	7	cm.	Geralmente	o	tambor	é	

utilizado	para	acompanhar	os	conjuntos	quéchuas	de	pinkillos	([lautas	de	duto),	sikuris	

([lautas	de	pan),	lakitas	([lautas	de	pan),	ou	paceños	([lautas	entalhadas	de	sopro	[inal).	

A	bateria	é	tocada	em	grupos	de	sete	nos	conjuntos	de	sikuri.	Os	ıńdios	e	mestiços	usam	

esses	 tambores	 em	 danças	 chamadas	 de	 tundiquis	 de	 La	 Paz,	 para	 imitar	 padrões	

rıt́micos	trazidos	por	escravos	negros	para	a	Bolıv́ia.	Existem	outros	tambores	da	famıĺia	

da	 wancara	 como	 a	 wancarita	 e	 a	 pfutu-wancara,	 são	 tambores	 parecidos,	 e	 suas	

principais	 diferenças	 se	 encontram	 no	 tamanho	 do	 instrumento	 resultando	 em	 um	

timbre	um	pouco	diferente.	

	

Figura	14:	Wancara.	
Fonte:	https://sites.google.com/site/instrumentosmusicalesnativos/1-historia-

de-los-instrumentos-nativos-de-bolivia/	1-2-5-el-pututu		



81

3.8.6	Congas	

	 A	 conga	 é	 um	 tambor	 afro-cubano	que	possui	 uma	 concha	 cônica	 em	 forma	de	

barril	 de	 até	 90	 cm	 de	 altura,	 e	 uma	 única	 cabeça	 de	 25	 a	 30	 cm	 de	 diâmetro.	 Ela	 é	

semelhante	ao	atabaque	(instrumento	de	percussão	afro-brasileiro).	No	 jazz,	a	conga	 é	

tocada	com	os	dedos	e	a	palma	da	mão	oca	e	geralmente	é	usada	sozinha	ou	em	pares,	

quando	 mais	 de	 um	 tambor	 é	 usado	 os	 instrumentos	 apresentam	 tons	 diferentes.	

Algumas	 alterações	 no	 tom	 podem	 ser	 obtidas	 em	 um	 instrumento	 variando	 a	

quantidade	 de	 pressão	 e	 o	 ponto	 em	 que	 a	 pressão	 é	 aplicada	 à	 pele	 do	 tambor.	 Um	

polegar	umedecido	arrastado	pela	pele	do	 tambor	produz	um	som	evocativo	e	 rápido.	

Em	Cuba	(local	onde	esses	tambores	foram	desenvolvidos),	a	palavra	conga	é	geralmente	

utilizada	para	se	referir	somente	a	um	tambor	e	a	um	ritmo	tocado	durante	o	carnaval.	O	

instrumento	que	conhecemos	como	conga	aqui	no	Brasil,	para	os	 falantes	de	espanhol	

tem	o	nome	de	 tumbadora,	pois	para	eles,	 esse	 termo	 é	mais	preciso,	 e	nesse	 sentido,	

pode	ser	utilizado	com	um	signi[icado	mais	 tradicional.	Esse	 termo	não	 é	aplicado	aos	

tambores	 tocados	 no	 carnaval,	 mas	 para	 aqueles	 tocados	 na	 maioria	 da	 música	

tradicional	 e	 comercial	 cubana.	 Como	 esses	 nomes	 historicamente	 passaram	 a	 ser	

confundidos	(e	essencialmente	intercambiáveis)	é	uma	questão	difıćil.	Infelizmente,	uma	

vez	 que	 essa	 confusão	 começou	 perto	 do	 inıćio	 do	 século	 XX,	 e	 como	 o	 útil	 estudo	

acadêmico	 da	música	 afro-cubana	 não	 apareceu	 até	 cerca	 de	 30	 anos	 depois,	 é	 difıćil	

falar	 com	 autoridade	 sobre	 a	 história	 das	 duas	 palavras.	 A	 palavra	 tumbadora,	

considerada	 mais	 precisa	 entre	 os	 cubanos	 e	 a[icionados,	 vem	 do	 estilo	 folclórico	

chamado	rumba.	A	palavra	tumbadora	é	utilizada	em	oposição	a	conga,	pois	esse	termo	é	

mais	comercial.		

	 A	partir	dos	anos	1950	as	 tumbadoras	e	a	música	da	América	Latina	ganharam	

popularidade	generalizada	durante	a	década	de	1950.	Tanto	a	Rumba	quanto	o	Cha-Cha-

Cha	tiveram	grande	repercussão	nos	Estados	Unidos.	No	ano	de	1952	a	partir	do	sucesso	

da	canção	Los	Muñequitos,	 gravada	pelo	grupo	 folclórico	Guaguanco,	as	 tumbadoras	se	

tornaram	 um	 instrumento	 musical	 bastante	 conhecido	 e	 utilizado	 por	 músicos	 de	

diversos	 paıśes.	 No	 inıćio	 dos	 anos	 50,	 os	 poetas	 "beatnik"	 nova-iorquinos	 do	 bebop	

estereotipadamente	 pegavam	 um	 bongô	 ou	 tumbadora	 para	 acompanhar	 suas	 obras,	

mas	 a	 integração	 vai	 além.	 A	 música	 rock	 começou	 a	 aplicar	 as	 tumbadoras	 com	

frequência	 durante	 os	 anos	 60,	 proporcionando	 um	 reconhecimento	 nacional	 mais	



82

amplo	da	bateria.	As	 tumbadoras	eram	usadas	por	várias	bandas	no	Woodstock	 (mais	

notavelmente	no	Santana)	e	eram	comumente	vistas	em	apresentações	na	televisão.	No	

entanto,	 os	 estilos	 musicais	 populares	 não	 foram	 os	 únicos	 a	 adicionar	 os	 sons	 das	

tumbadoras	 em	 sua	 música,	 as	 bandas	 orquestrais	 também	 passaram	 a	 utilizar	 a	

tumbadora	 em	 suas	 canções.	 A	 conga	 é	 utilizada	 em	diversos	 gêneros	musicais	 até	 os	

dias	 atuais.	 Ela	 é	 utilizada	 principalmente	 nos	 estilos	 musicais	 afro-latinos	 como,	

guacango,	merengue,	mozambique,	salsa	e	conga	de	comparsa;	a	base	rıt́mica	utilizada	

varia	entre	quiálteras,	fusas,	semifusas,	fraseados	rıt́micos	livres	e	[lans.		

	

Figura	15:	Congas.		
Fonte:	Wikipédia.	Verbete:	Congas		

3.8.7	Bongô	

	 O	 bongô	 é	 um	 par	 de	 tambores	 afro-cubanos	 de	 cabeça	 única	 com	 conchas	

cônicas	 ou	 cilıńdricas	 de	 madeira	 nobre,	 unidas	 horizontalmente	 seu	 formato	 se	

assemelha	a	um	barril.	As	conchas	são	da	mesma	altura,	mas	de	diâmetros	diferentes;	as	

peles	 (membrana	 animal	 ou	 plástico)	 são	 geralmente	 tensionadas	 com	 parafusos	 e	

ajustáveis,	 geralmente	 ajustadas	 para	 tons	 altos	 com	 pelo	 menos	 um	 intervalo	 de	 4ª	

distância.	 Os	 bongôs	 geralmente	 são	 tocados	 com	 as	mãos	 nuas,	 os	 dedos	 batendo	na	

cabeça	como	baquetas.	Criados	em	Cuba	por	volta	de	1900	para	atender	às	necessidades	

de	pequenos	grupos,	os	bongôs	continuam	sendo	instrumentos	essenciais	em	bandas	de	

dança	latino-americanas,	bandas	de	rumba	e	bandas	de	jazz	e	pop.	Os	instrumentistas	de	



83

bongô	geralmente	posicionam	o	grande	tambor	à	direita,	uma	prática	comum	na	história	

da	percussão.	Grande	virtuosismo	da	técnica	de	execução	é	possıv́el,	os	músicos	obtendo	

tons	sutis	de	timbre,	bem	como	efeitos	de	glissando,	variando	a	quantidade	de	pressão	

aplicada	pelas	pontas	dos	dedos,	dedos	planos	e	palma	da	mão.	

	

Figura	16:	Bongô		
Fonte:	Wikipédia.	Verbete:	Bongô		

	 Embora	os	bongôs	 tenham	desempenhado	um	papel	menos	 importante	no	 jazz	

do	 que	 a	 conga,	 à	 qual	 estão	 relacionados,	 houve	 alguns	 instrumentistas	 de	 bongô	

proeminentes	 no	 jazz	 afro-cubano.	 Muitos	 compositores	 incluıŕam	 bongôs	 em	 suas	

partituras,	incluindo	Edgard	Varèse,	Ionisation	(1929-1931);	Carl	Orff,	Astutuli	(1953);	e	

Pierre	Boulez,	Le	marteau	sans	maître	 (1953–5,	 rev.	1957).	A	parte	1	de	Drumming	de	

Steve	Reich	(1971)	é	composta	por	quatro	conjuntos	de	bongôs	precisamente	ajustados	

montados	 em	 suportes	 e	 tocados	 com	 paus	 de	 timbale.	 Os	 bongôs	 são	 utilizados	

principalmente	na	música	do	Caribe,	na	rumba,	na	salsa	e	no	merengue	juntamente	com	

a	conga.	



84

4.	SONORIDADES	LATINAS	NAS	MÚSICAS	DAS	REGIÕES	DE	FRONTEIRA.	GUARÂNIA,	
LAMBADA	E	CHAMAMÉ	E	OUTRAS	“TROCAS”	MUSICAIS	

	 	
	 Neste	capıt́ulo	serão	abordadas	as	principais	sonoridades	existentes	nas	regiões	

de	fronteira.	Antes	de	começarmos	é	importante	entender	os	conceitos	de	fusão	e	fricção	

de	 sonoridades.	 Segundo	 Acácio	 Piedade,	 o	 termo	 fricção	 é	 inspirado	 na	 teoria	

interétnica	do	etnólogo	Roberto	Cardoso	desenvolvida	a	partir	da	década	de	1960.	Essa	

teoria	surgiu	para	explicar	a	relação	entre	sociedades	 indıǵenas	e	sociedade	brasileira,	

que	segundo	o	autor	era	“con[lituosa”.	Ainda	segundo	o	autor,	

A	 metáfora	 mecânica	 da	 fricção	 implica	 que	 os	 objetos	 postos	 em	
contato	se	 tocam	e	esfregam	suas	superfıćies,	podendo	chegar	a	 trocar	
partıćulas,	mas	 os	 núcleos	 duros	 das	 substâncias	 tendem	 a	 se	manter	
intactos.	 Pensando	 no	 campo	 da	 música,	 a	 idéia	 de	 fricção	 de	
musicalidades	 remete	 a	 essa	 impermeabilidade	 mútua	 das	
musicalidades.	(PIEDADE,	2013,	p.4).		

	 Porém	 a	 fricção	 de	musicalidade	 surge	 quando	 as	musicalidades	 dialogam	mas	

não	 se	misturam,	 ou	 seja,	 “as	 fronteiras	musical-simbólicas	não	 são	 atravessadas,	mas	

são	objetos	de	uma	manipulação	que	rea[irma	as	diferenças”.	Já	a	fusão	segundo	Acácio	

Piedade,	acontece	em	decorrência	de	um	contraste	inicial,	“a	fricção,	mas	é	sobretudo	o	

tempo	 histórico	 que	 a	 torna	 possıv́el:	 ela	 resulta	 do	 esquecimento”	 (p.6).	 Na	 visão	 do	

autor	 ocorre	 a	 fusão	 quando	 elementos	 exógenos	 de	 natureza	 hıb́rida	 caem	 no	

esquecimento	e	passam	a	ser	entendido	como	algo	tradicional	e	interno.	Piedade	a[irma	

que	 esse	 movimento	 de	 fusão	 está	 nas	 bases	 da	 invenção	 das	 tradições,	 sendo	

permanente	 na	 história	 da	 música.	 Piedade	 reforça	 a	 ideia	 de	 que	 a	 deformação	

inconsciente	 do	 passado	 faz	 com	 que	 o	 “hibridismo	 originário	 que	 é	 inerente	 ao	

tradicional,	as	comunidades	não	poderiam	chamar	alguma	música	de	tradicionalmente	

sua”	(p.06).	O	processo	de	fusão	e	fricção	de	musicalidades	são	constantes	na	história	da	

música,	 as	 tópicas,	 gêneros,	 estilos	 são	 diversas	 vezes	 reunidos	 e	 diluıd́os	 em	 outros	

gêneros	 “com	 identidade	 própria	 que	 podem	 se	 fundir	 novamente”,	 e	 esse	 processo	

ocorre	continuamente.	Através	desse	conceito	de	Acacio	Piedade,	pode-se	dizer	que	nas	

músicas	das	regiões	de	fronteira	(entre	o	Brasil	os	demais	paıśes	da	América	do	Sul	e	o	

do	 Caribe),	 ocorreu	 tanto	 esse	 processo	 de	 fusão	 quanto	 o	 de	 fricção.	 A	 lambada	 por	

exemplo,	 é	 produto	 da	 fusão	 de	 gêneros	 musicais	 como	 a	 cúmbia,	 o	 merengue	 e	 o	

carimbó.	 A	 guarânia	 e	 a	 polca	 paraguaia	 são	 gêneros	 originalmente	 paraguaios	 que	



85

foram	e	ainda	são	executados	aqui	no	Brasil.	Esses	ritmos	dialogam	com	musicalidades	

presentes	em	outros	gêneros	musicais	como	o	sertanejo	e	o	rasqueado	do	Mato	Grosso	

do	Sul.		

	 Conforme	 já	mencionado	neste	 trabalho,	 a	música	popular	passou	por	diversos	

processos	 de	 hibridização,	 ou	 seja,	 o	 hıb́rido	 de	 diversas	 tradições	musicais,	 estilos	 e	

in[luências	 pode	 caracterizar	 a	 música	 popular.	 Os	 cruzamentos	 musicais	 também	

ocorreram	 nas	 músicas	 de	 concerto	 como	 é	 o	 caso	 da	 Suite	 Francesa	 e	 do	 Concerto	

Italiano	de	Bach,	que	contribuıŕam	para	hibridação	e	proliferação	do	Barroco	e	Clássico.	

Esses	cruzamentos	 também	ocorreram	entre	a	música	popular	e	a	música	de	concerto	

como	a	canção	Creation	du	Monde,	de	Milhaud,	que	apresenta	caracterıśticas	do	jazz	e	da	

música	 de	 vanguarda.	 Entre	 o	 rock	 e	 o	 jazz	 também	 ocorreram	 diversos	 diálogos	 por	

volta	da	década	de	1960	com	a	banda	Soft	Machine	e	Miles	Davis	na	música	Bitches	Brew	

(1970),	nessa	canção	há	atuação	de	músicos	com	formação	erudita,	e	músicos	advindos	

do	rock	e	do	jazz.	Sobre	esse	processo	de	hibridização	Canclini	observa	que:	

Algo	frequente	como	a	fusão	de	melodias	étnicas	com	a	música	clássica	e	
contemporânea	ou	com	o	jazz	e	a	salsa	pode	ocorrer	em	fenômenos	tão	
diversos	 quanto	 a	 chicha,	 mistura	 de	 ritmos	 andinos	 e	 caribenhos;	 a	
reinterpretação	 jazzıśtica	 de	Mozart,	 realizada	 pelo	 grupo	 afro-cubano	
Irakere;	as	reelaborações	de	melodias	inglesas	e	hindus	efetuadas	pelos	
Beatles,	Peter	Gabriel	e	outros	músicos	(CANCLINI,	2011).		

	 Este	 trânsito	musical	 é	discutido	por	Burke	(2003),	que	chama	esse	movimento	

de	 “circularidade	 cultural”.	 Ele	 observa	 que	 alguns	músicos	 do	 Congo	 se	 inspiram	 em	

colegas	 de	Cuba,	 e	 que	 alguns	músicos	 de	 Lagos	 se	 inspiram	em	 colegas	 do	Brasil,	 ou	

seja,	“em	outras	palavras	a	A4 frica	imita	a	A4 frica	por	intermédio	da	América,	perfazendo	

um	trajeto	circular	que,	no	entanto,	não	termina	no	mesmo	local	onde	começou,	já	que	a	

imitação	 é	 também	uma	adaptação”	 (BURKE,	 2003,	 p.32).	No	Brasil,	 pode-se	perceber	

uma	 pluralidade	 musical	 decorrente	 de	 tradições	 culturais	 que	 passaram	 a	 ser	

resigni[icadas	no	paıś	denotando	processos	interculturais.	E4 	possıv́el	localizar	exemplos	

de	hibridações	estruturais	entre	as	músicas	de	Roberto	Carlos	e	o	mexicano	José	José	e	

também	entre	Caetano	Veloso	e	outros	cancionistas	latino-americanos.	A	música	popular	

brasileira	 é	 multifacetada	 em	 diversas	 manifestações	 regionais,	 étnicas,	 locais	 e	

nacionais,	 ela	 possui	 um	 caráter	 hı́brido	 decorrente	 de	 trocas,	 empréstimos	 e	

apropriações	musicais.	E4 	importante	ressaltar	que	o	processo	de	hibridação	não	ocorre	



86

somente	 no	 campo	 da	música	mas	 também	 acontece	 na	 literatura,	 gastronomia,	 artes	

visuais,	cinema	dentre	outros	campos.	Canclini	aponta	que	existem	ciclos	de	hibridação,	

ou	 seja,	 “passamos	 de	 formas	 mais	 heterogêneas,	 sem	 que	 nenhuma	 seja	 ‘pura'	 ou	

plenamente	homogênea”	(CANCLINI,	2011).	Nesse	sentido	o	processo	de	hibridação	se	

trata	de	um	movimento	contıńuo.	Como	já	foi	dito	anteriormente,	a	globalização	também	

contribuiu	para	que	os	processos	de	hibridação	ocorressem.	Assim	como	a	distribuição	

mundial	de	bens	de	consumo	a	exemplo	dos	LP’s,	CD’s,	e	nos	dias	atuais,	plataformas	de	

streaming	 e	 o	 YouTube	que	 facilitam	o	 acesso	 e	 apropriação	 de	músicos	 de	 diferentes	

localidades	a	diversos	gêneros	musicais	pois	nesse	caso,	basta	apenas	“tirar	a	música	de	

ouvido”	e	executar	a	canção	de	acordo	com	sua	escuta	e	experiência	de	vida	e	musical.	

	 A	 seguir,	 serão	 apresentados	 quatro	 exemplos	 desses	 hibridismos	 e	 trocas	

culturais	 nas	 regiões	 de	 fronteira:	 a	 guarânia	 Índia,	 popularizada	 no	 Brasil	 na	

interpretação	da	dupla	Cascatinha	e	Inhana;	as	canções	Piquete	do	caveira	e	Pedro	Guará,	

dos	grupos	gaúchos	Almôndegas	e	Os	Tápes,	respectivamente;	e	por	último,	será	dedicada	

especial	 atenção	 ao	 caso	 da	 canção	 Chorando	 se	 foi,	 dada	 a	 sua	 grande	 repercussão	

internacional	e	o	fato	de	se	tratar	de	um	exemplo	marcante	de	hibridação	e	apropriação	

nacional	e	internacional	de	um	tema	latino-americano.		

4.1	I4NDIA	(CASCATINHA	E	INHANA)	

	 A	 dupla	 Cascatinha	 (Francisco	 dos	 Santos)	 e	 Inhana	 (Ana	 Eufrosina	 da	 Silva)	

surgiu	no	 inıćio	dos	anos	1940,	na	 cidade	de	Araras,	 interior	de	São	Paulo.	No	ano	de	

1950,	 a	dupla	 foi	 contratada	pela	Rádio	Record,	na	qual	 atuaram	por	doze	 anos,	 e	 em	

1951	eles	estrearam	um	disco	pela	gravadora	Todamérica	com	canções	como	La	paloma,	

de	 Iradier	 e	 Pedro	 Almeida,	 e	 a	 toada	 brejeira	 Fronteiriça,	 de	 José	 Fortuna.	 No	 ano	

seguinte	eles	gravaram	os	seus	dois	maiores	sucessos,	a	canção	Meu	primeiro	amor,	de	

Herminio	Giménez	com	versão	de	José	Fortuna,	e	a	guarânia	Índia,	que	vendeu	mais	de	

300	mil	 cópias	em	seu	primeiro	ano	de	 lançamento,	 e	até	 a	 segunda	metade	dos	anos	

1990	vendeu	mais	de	três	milhões	de	discos.	No	ano	de	1953,	eles	continuaram	em	sua	

trajetória	 de	 sucesso	 lançando	 guarânias	 como	 Asunción,	 de	 José	 Fortuna	 e	 Federico	

Riera,	e	Flor	serrana,	de	Daniel	Salinas	e	José	Fortuna.	A	partir	dessa	época	seus	nomes	

[icaram	 ligados	 à	música	paraguaia.	Ao	 longo	de	 toda	 carreira	do	 casal,	 eles	 gravaram	

diversas	 versões	 do	 cancioneiro	 popular	 latino-americano,	 principalmente	 guarânias,	



87

como	é	o	caso	das	canções	mencionadas.	A	dupla	também	ajudou	a	formatar	um	modelo	

que	mais	 tarde	 foi	 seguido	 por	 diversas	 duplas	 sertanejas	 como	 Pedro	 Bento	 e	 Zé	 da	

Estrada	e	Belmonte	e	Amaraı.́	No	mês	de	março	de	1978,	eles	gravaram	o	LP	Cascatinha	e	

Inhana	ao	vivo	durante	o	espetáculo	Índia	no	teatro	Alfredo	Mesquita,	em	São	Paulo.	Esse	

álbum	contém	guarânias	 como	 Índia,	Meu	primeiro	amor	 e	Guarânia	da	 lua	nova	 (Luiz	

Vieira).	Na	época	que	essas	canções	foram	lançadas	em	português	–	o	começo	da	década	

de	 1950	 –	 elas	 foram	 consideradas	 como	 um	 elemento	 que	 "viria	 macular	 a	 música	

popular	do	Brasil”	(HIGA,	2013,	p.19).	

	 Segundo	 Evandro	 Higa,	 a	 canção	 Índia,	 na	 versão	 de	 José	 Fortuna,	 passou	 por	

algumas	 modi[icações	 como	 a	 supressão	 da	 longa	 introdução	 instrumental	 da	

composição	original	e	a	transposição	da	letra	do	universo	guarani	para	o	universo	tupi.	A	

canção	Índia,	juntamente	com	as	polcas	paraguaias	Campamento	Cerro	Leon	e	Cerro	Corá	

foram	 identi[icadas	 pelo	 governo	 paraguaio	 como	 “A”	 canción	 popular	 nacional	 (HIGA,	

2013,	 p.121).	 A	 canção	 Índia	 foi	 composta	 por	 José	 Asunción	 Flores,	 como	 dito	

anteriormente,	 com	 letra	de	Manuel	Ortıź	Guerrero,	embora	houvesse	outro	poema	de	

Rigoberto	Fontao	Meza	escrito	anos	antes	para	a	música	de	Asunción	Flores.	De	acordo	

com	 Evandro	 Higa,	 a	 canção	 Índia	 ao	 lado	 de	 outras	 guarânias	 como	 Anahi,	 estão	

conectadas	 a	 uma	 narrativa	 que	 con[igura	 o	 nacionalismo	 paraguaio,	 fato	 este	

evidenciado	 pelo	 discurso	 nacionalista	 reivindicando	 sua	 identidade	 indıǵena.	 Para	 o	

Paraguai	a	canção	Índia	está	carregada	de	simbolismos	que	mantém	o	senso	identitário	

nacional.	 Essa	 canção	 foi	 considerada	 um	dos	 expoentes	 da	 "guarânia	 no	 paıś,	 gênero	

bem	determinado	no	folclore	nacional	representando	uma	forma	de	evolução	de	nossa	

música	 vernácula	 e	 é,	 ao	 mesmo	 tempo,	 a	 primeira	 composição	 desse	 gênero	

musical”	(Szaran	apud	HIGA,	2013,	p.201).		

	 A	canção	original	apresenta	versos	ora	em	espanhol	ora	em	guarani,	reforçando	

assim	a	cultura	indıǵena	guarani.	A	versão	em	português	dessa	canção	realizada	por	José	

Fortuna,	 em	 1952,	 não	 apreendeu	 esse	 simbolismo	 em	 sua	 realização.	 Segue	 abaixo	

exempli[icação	de	como	a	versão	em	português	é	diferente	da	original:	

												



88

Figura	17:	Estrutura	formal	de	India,	com	letra	de	Manuel	O.	Guerreiro	e	versão	de	José	Fortuna.		
Fonte:	CHERNAVSKY,	2017,	p.3.		

	 Pode-se	 perceber	 que	 o	 guarani	 foi	 substituıd́o	 pelo	 tupi,	 e	 que	 os	 versos	 em	

espanhol	que	continham	uma	carregada	simbologia	indıǵena	passaram	a	possuir	versos	

que	 articulavam	 a	 "expressão	 da	 nacionalidade"	 e	 o	 "romantismo	 tardio”	 (p.202).	

Evandro	Higa	 cita	 Santos	 Júnior	 que	 associa	 esse	 personagem	de	 José	 Fortuna	 a	 ıńdia	

“Iracema”	 personagem	 famosa	 na	 literatura	 de	 José	 de	 Alencar.	 Ainda	 segundo	 Santos	

Júnior,		

Estes	 versos,	 do	 compositor	 José	 Fortuna,	 traduzem	 a	 expressão	 da	
nacionalidade,	 aliada	 ao	 romantismo	 tardio,	 presente	 em	 signi[icativa	
parcela	 das	 modas	 caipiras	 e	 das	 guarânias,	 na	 forma	 de	
sentimentalismo.	 (..)	 Dentro	 desta	 perspectiva,	 que	 envolve	 na	 canção	
elementos	 poéticos	 ligados	 à	 paixão,	 à	 terra,	 à	 origem	 e	 ao	 coração,	
haveremos	de	encontrar	ainda	a	procurada	explicação	para	a	perenidade	
desta	I4ndia.	O	romantismo,	tardio,	pode	até	ter	se	descaracterizado	nas	
camadas	intelectualmente	estimuladas	mas,	de[initivamente,	não	acabou	
nas	camadas	populares	(apud	HIGA,	p.	202).	



89

	 No	 trecho	acima	podemos	perceber	que	a	 letra	de	 José	Fortuna	 é	 sentimental	e	

não	há	metáforas	para	uma	narrativa	nacionalista.	Outro	fato	interessante	sobre	a	letra	

dessa	canção,	é	a	preocupação	do	poeta	em	"a[irmar	o	vıńculo	da	música	com	o	Paraguai	

no	último	verso	([lor	do	meu	Paraguai)”.	Segundo	Higa	nesse	trecho	pode-se	fazer	uma	

leitura	metafórica	que	"associa	a	personagem	a	um	passado	idıĺico,	arcaico	e	fronteiriço”.	

(p.	203).	A	gravação	da	canção	 I4ndia	no	Brasil	 somente	do	perıódo	entre	1942	a	1952	

contabilizou	 um	 total	 de	 vinte	 e	 duas	 gravações	 diferentes.	 Muitos	 desses	 artistas	

alteraram	 o	 ritmo	 da	 guarânia	 e	 as	 transformou	 em	 bolero,	 baião,	 bolero-mambo	 e	

samba.	Essa	canção	obteve	imensa	receptividade	não	somente	por	parte	do	público,	mas	

também	por	parte	dos	 intérpretes.	Higa	observa	que	o	ano	de	1952	“con[igurou	talvez	

um	ponto	culminante	na	escalada	da	penetração	da	guarânia	paraguaia	no	paıś”	(p.	208).	

Essa	canção	foi	regravada	por	diversos	anos	consecutivos	e	continua	reverberando	até	os	

dias	de	hoje.	Nos	anos	1970	a	cantora	Gal	Costa	gravou	e	representou	a	guarânia	India	

trazendo	canção	ao	ambiente	do	gosto	popular	brasileiro.	

	 	Em	meados	de	1930	surgiram	as	primeiras	gravações	de	guarânias	em	São	Paulo	

por	 Agustin	 Cáceres	 e	 dezessete	 anos	 depois	 em	 1952	 a	 guarânia	 I4ndia	 atingiu	 um	

sucesso	surpreendente	que	atingiu	produtores	crıt́icos	e	comunicadores.	Evandro	Higa	

observa	 que	 após	 esse	 boom	 a	 guarânia	 no	 Brasil	 foi	 paulatinamente	 apropriada	

principalmente	por	intérpretes	não	sertanejos	que	se	enquadraram	no	rótulo	de	música	

romântica	 “dissociando-se	 em	 parte,	 de	 sua	 identi[icação	 com	 o	 campo	 da	 música	

sertaneja	no	paıś”	(p.	209).	A	versão	mais	conhecida	dessa	canção	foi	a	de	José	Fortuna	

que	realizou	algumas	adaptações	poéticas	no	texto.	Porém	é	importante	ressaltar	que	o	

compositor	Taiguara	fez	uma	adaptação	dessa	canção	para	o	português	mais	literal	em	

relação	 ao	 texto	 original.	 A	 canção	 interpretada	 por	 Cascatinha	 e	 Inhana 	 está	 na	25

tonalidade	de	Mib	menor,	e	as	vozes	em	diversos	momentos	da	canção	apresentam	uma	

diferença	 intervalar	 de	 décima,	 eles	 estão	 cantando	 na	 região	 médio	 aguda.	 No	

acompanhamento	instrumental	podemos	notar	a	presença	do	violão,	baixo	e	acordeão.	A	

canção	possui	uma	forma	AB	sendo	que	a	parte	A	da	canção	está	em	tonalidade	menor	e	

sua	 melodia	 se	 desenvolve	 em	 graus	 conjuntos	 com	 poucos	 saltos	 e	 em	 sentindo	

ascendente.	Dessa	forma,	percebe-se	que	a	canção	se	inicia	na	região	grave	até	chegar	na	

região	mais	aguda.	A	harmonia	é	bem	simples	mantendo	a	sequência	I-V-	IV.	Nas	últimas	

frases	da	canção	pode-se	perceber	um	desenho	sincopado	e	a	repetição	da	última	nota.	

	https://www.youtube.com/watch?v=WYlHyzjct1g25



90

Há	uma	pequena	ponte	que	leva	a	parte	B	que	está	em	modo	maior	e	encadeamento	I–V–

IV–III	 com	notas	 longas	em	região	de	 tessitura	média	e	 com	 [iguras	 rıt́micas	 repetidas	

formulando	pergunta	e	resposta.	O	andamento	dessa	versão	é	um	pouco	mais	rápida	se	

comparado	a	canção	original.	Nessa	canção,	o	violonista	executa	a	levada	tradicional	do	

gênero	guarânia	(conforme	exemplo	abaixo)	o	ritmo	e	andamento	são	constantes		

																																																			

Figura	18:	Guarânia	c/	mm	=	80	a	104	
	Fonte:	SA4,	2002,	p.59.		

	 Nessa	 versão,	 o	 ictus	 inicial	 da	 canção	 é	 uma	 anacruse.	 Segundo	 Giménez	 é	

comum	na	guarânia	e	na	polca	paraguaia	a	primeira	parte	das	canções	estarem	em	modo	

menor	e	a	segunda	parte	em	modo	maior.	Alguns	compositores	utilizam	um	interlúdio	

ou	 uma	 ponte	 entre	 o	 A	 ou	 B	 para	 conectar	 as	 partes	 da	 canção,	 como	 ocorre	 nessa	

canção	 India.	 Na	 versão	 original	 pode-se	 perceber	 algumas	 diferenças	 com	 relação	 ao	

Ictus	inicial	e	a	instrumentação,	nessa	canção	a	música	começa	com	um	modelo	acéfalo,	

conforme	exemplo	abaixo:	

				Figura	19:	Fragmento	de	India:	modelo	acéfalo.		
Fonte:	GIME4NEZ,	1997.		

	 	
	 Pode-se	 perceber	 a	 utilização	 da	 harpa	 paraguaia,	 contrabaixo,	 violão,	 [lauta	 e	

acordeon.	



91

4.2	PIQUETE	DO	CAVEIRA	(ALMO. NDEGAS)	

	 A	 canção	 Piquete	 do	 caveira,	 do	 grupo	 gaúcho	 Almôndegas,	 é	 um	 interessante	

exemplo	 de	 utilização	 de	 elementos	 da	 chacarera	 numa	 canção	 que	 mescla	 também	

elementos	musicais	regionais	e	nacionais	do	Brasil	e	gêneros	internacionais.	Elementos	

da	 chacarera	 encontra-se	 também	 presentes	 em	 músicas	 do	 campo	 da	 MPB,	 como	

veremos	 no	 Capıt́ulo	 6,	 mas	 no	 caso	 em	 questão,	 trata-se	 de	 uma	 região	 que	 tem	

proximidade	 cultural	 com	 os	 paıśes	 vizinhos.	 O	 hibridismo	 presente	 nessa	 canção	 foi	

analisado,	do	ponto	de	vista	musicológico,	no	artigo	Piquete	do	caveira:	análise	musical	e	

hibridismo	na	música	popular	do	Rio	Grande	do	Sul,	de	Daniel	Ribeiro	Medeiros	e	Danilo	

Kuhn	da	Silva	(2016).		

	 A	canção	Piquete	do	caveira	se	encontra	na	faixa	12	do	disco	Alhos	com	bugalhos,	

lançado	em	1977	pelo	grupo	Almôndegas,	 formado	no	Rio	Grande	do	Sul	no	 inıćio	dos	

anos	 1970.	 Até	 o	 ano	 de	 1979	 o	 grupo	 contou	 com	 a	 participação	 de	 músicos	 como	

Kleiton	e	Kledir,	Ramil,	Quico	Castro	Neves,	Gilnei,	Peri	Souza,	 João	Batista	e	Zé	Flávio.	

Eles	gravaram	quatro	LP’s:	Almôndegas,	1975;	Aqui,	 1975;	Alhos	 com	bugalhos,	 1977	e	

Circo	 de	 marionetes,	 1978.	 A	 proposta	 estética	 do	 grupo	 era	 produzir	 música	

contemporânea	a	partir	de	valores	regionais,	unindo	elementos	do	folclore	gaúcho	com	a	

música	moderna	 que	 estava	 sendo	 difundida	 naquela	 época.	 O	 grupo	 Almôndegas	 fez	

parte	de	um	perıódo	 importante	da	música	gaúcha	popular	que	na	 época	priorizava	o	

diálogo	 entre	 valores	 culturais	 regionais,	 nacionais	 e	 estrangeiros.	 Segundo	 Daniel	

Ribeiro	Medeiros	e	Danilo	Kuhn	da	Silva,	o	grupo	Almôndegas	buscava	uma	sıńtese	entre	

a	cultura	pop,	a	música	do	Brasil	e	as	tradições	da	música	regional	do	Rio	Grande	do	Sul	

(e	 dos	 paıśes	 do	 Prata) .	 O	 grupo	 “misturou	 pampa,	 Tropicália,	 Beatles,	 folk,	 rock	 e	26

Lupicıńio	Rodrigues”	(Silva	apud	MEDEIROS;	SILVA,	2016,	p.140).		

	 A	 sonoridade	 latino-americana	 que	 mais	 se	 manifesta	 na	 canção	 Piquete	 do	

caveira	 é	 a	 do	 gênero	 chacarera.	 Essa	 canção	 possui	 alguns	 elementos	 marcantes	 da	

chacarera	 como	a	articulação	entre	a	 sincopação	e	a	birritmia	executadas	no	violão.	A	

sıńcope	ocorre	porque	geralmente	há	um	prolongamento	do	acento	dos	2º	e	3º	tempos	

em	 um	 compasso	 3/4	 com	 ligaduras	 que	 ocasionam	deslocamentos,	 resultando	 assim	

num	ritmo	sincopado.	Como	já	citado	anteriormente,	a	sıńcope	da	chacarera	e	de	outros	

	América	Platina	 é	uma	região	da	América	do	Sul	 formada	pelos	paıśes	Argentina,	Paraguai	e	Uruguai,	26

que	fazem	fronteira	com	o	Rio	Grande	do	Sul,	estado	que	é	banhado	pelos	rios	Uruguai	e	Paraguai.	Esses	
rios,	por	sua	vez,	são	banhados	por	rios	formadores	da	Bacia	do	Rio	da	Prata.



92

gêneros,	a	exemplo	do	chamamé,	apresentam	melodias	que	geralmente	se	articulam	em	

6/8,	enquanto	a	percussão	e	o	rasqueado	fazem	o	ritmo	3/4.	Abaixo,	um	exemplo	dessa	

relação	polirritmia	3:2.		

																														

			Figura	20:	Birritmia	6/8	sobreposto	ao	3/4	

	Fonte:	MEDEIROS;	SILVA,	2016,	p.142.		

	 Na	 análise	 apresentada	 no	 artigo	 de	 Medeiros	 e	 Silva	 (2016)	 [ica	 patente	 a	

presença	desses	elementos	–	a	sincopação	e	a	birritimia		–	na	canção	Piquete	do	caveira,	

do	grupo	gaúcho	Almôndegas,	mas	essas	caracterıśticas	latinas	e	hibridismos	podem	ser	

notados	diretamente	numa	escuta	atenta.	Ressalte-se	a	presença	do	bombo	legüero	e	das	

“levadas”	 dos	 instrumentos	 de	 corda	 (violão	 de	 aço	 e	 nylon),	 e	 também	 do	 bongô.	 O	

ritmo	 da	 chacarera	 encontra-se	 mais	 claramente	 de[inido	 a	 partir	 do	 minuto	 0:55.	 A	

partir	desse	trecho,	pode-se	perceber	as	sincopações	na	linha	melódica,	porém	segundo	

Medeiros	 e	 Silva,	 nesse	 caso	 a	 "acentuação	 no	 segundo	 tempo	 do	 binário	 composto	 é	

menos	 sentida,	 uma	 vez	 que	 a	 própria	 acentuação	 das	 sıĺabas	 tônicas	 da	 letra/poesia	

recaem	com	maior	ênfase	no	compasso”.	Os	autores	também	ressaltam	que	

A	partir	da	escuta	sem	a	mediação	da	partitura	e	através	de	uma	“visão	
panorâmica”	acerca	das	sincopações,	 cabe	ressaltar	que	esse	 “sotaque”	
aponta	 para	 o	 compartilhamento	 –	 entre	 gêneros	 como	 chacarera,	
dentre	 outros,	 com	 Piquete	 do	 Caveira	 –	 de	 uma	 sensação	 de	 que	 a	
melodia	 “[lutua”	 de	 forma	 “deslocada”	 por	 sobre	 uma	 base	 3/4.	
Caracterıśtica	essa	que	também	possui	bases	na	gramática	birrıt́mica	de	
razão	3:2	(MEDEIROS;	SILVA,	2016,	p.148).	

	 A	 birritmia	 e	 a	 sıńcope	 não	 caracterizam	 necessariamente	 gêneros	 musicais	

especı[́icos,	 uma	 vez	 que	 essa	 estrutura	 rıt́mica	 está	 presente	 em	 diversos	 outros	

gêneros	musicais	na	América	Latina,	como	por	exemplo,	o	chamamé,	o	gato,	e	a	zamba.	

Conforme	foi	citado	anteriormente	nesse	trabalho,	uma	caracterıśtica	muito	comum	da	

chacarera	é	o	golpe	do	2º	tempo	em	um	compasso	6/8	ser	agudo	(geralmente	executado	

no	violão	ou	na	parte	aguda	do	bombo	leguero)	e	o	golpe	do	3º	tempo	em	um	compasso	



93

3/4	 ser	 grave	 (geralmente	na	pele	do	bombo	e	nas	notas	 graves	do	violão).	Um	outro	

aspecto	 interessante	 dessa	 canção	 é	 que	 em	 alguns	 momentos	 existe	 uma	

preponderância	da	métrica	ternária,	e	em	outros	a	métrica	binária,	as	vezes	ocorre	que	

um	 maior	 número	 de	 instrumentos	 a	 mesma	 métrica	 e	 um	 menor	 número	 de	

instrumentos	 articulando	outra	métrica.	Nesse	 sentido,	Medeiros	 e	 Silva	descrevem	as	

seguintes	ocorrências	no	segmento	1:	

Primeiro	compasso:	uma	ênfase	na	razão	2	(3+3);	
Segundo	compasso:	prepondera	o	3	(2+2+2)	na	relação	entre	violão	
nylon,	baixo	bongô	e	ganzá,	enquanto	o	violão	aço	(solista)	articula	o	
2	(3+3);	
Terceiro	compasso:	volta	a	ênfase	no	2	(3+3);	
Quarto	 compasso:	 de	 forma	 quase	 semelhante	 ao	 segundo	
compasso,	 prepondera	 o	 3	 (2+2+2),	 variando	 a	 relação	 entre	
instrumentos	(2016,	p.154).	

	 No	 trecho	 acima	 veri[icamos	 as	 mudanças	 métricas	 ocorrente	 nesse	 trecho	 da	

canção,	porém	é	importante	ressaltar	que	essas	ocorrências	delineiam	a	canção	em	um	

todo.	A	chacarera	apresentada	nessa	canção	está	de	certa	forma	estilizada,	pois	Piquete	

do	Caveira	 apresenta	uma	 instrumentação	que	não	seria	a	mais	puramente	 tradicional	

argentina,	mas	que	a	sonoridade	–	timbre,	instrumentação	(violão	e	bombo)	–,	remetem	

bastante	esse	gênero	tradicional.		

	 E4 	 importante	 considerar	 que	 essa	 canção	 fez	 parte	 do	 5º	 Califórnia	 da	 Canção	

Nativa	do	RS	no	ano	de	1975.	Trata-se	de	um	evento	que	se	iniciou	no	ano	de	1971	na	

cidade	de	Uruguaiana/RS,	 e	 foi	 idealizado	pelo	 compositor	 e	 poeta	Colmar	Duarte	 e	 é	

considerado	 patrimônio	 cultural	 do	 Estado.	 A	 palavra	 Califórnia	 vem	 do	 grego	 que	

signi[ica	 conjunto	 de	 coisas	 belas,	 mas	 que	 também	 passou	 a	 ter	 o	 signi[icado	 de	

competições	entre	vários	concorrentes	em	busca	de	grandes	prêmios.	Por	esse	motivo,	o	

nome	do	evento	passou	a	ser	chamado	de	Califórnia.	Esse	movimento	tem	por	objetivo	a	

revalorização	das	referências	e	das	tradições	musicais	do	Rio	Grande	do	Sul.	O	nativismo	

é	 um	 movimento	 artıśtico-musical	 urbano,	 que	 apresenta	 a	 proposta	 de	 apresentar	

temas	sociais	unindo	a	música	tradicional	com	a	música	moderna.	Esse	evento	teve	sua	

42º	 edição	 transmitida	 em	 2020	 através	 de	 uma	 live	 da	 prefeitura	 de	 Uruguaiana	 no	

YouTube.	 O	 “gauchismo”	 não	 é	 algo	 pertencente	 somente	 aos	 povos	 da	 região	 Sul	 do	

Brasil,	 a	 denominação	 “gaúcho”	 é	 dada	 para	 os	 povos	 que	 vivem	 em	 região	 onde	 há	

ocorrência	de	campos	naturais	e	do	bioma	denominado	pampa.	A	música	gaúcha	surgiu	



94

no	Cone	Sul,	ou	seja,	Argentina,	Uruguai,	parte	do	Paraguai	e	no	Sul	do	Brasil,	portanto,	

pode-se	 dizer	 que	 além	 do	 trânsito	 musical	 existente,	 há	 também	 diversas	 trocas	

culturais.	Em	1975,	na	5º	edição	da	Califórnia	da	Canção	Nativa,	o	cantor,	compositor	e	

poeta	 Leopoldo	 Rassier,	 apresentou	 a	 canção	Tema	 de	marcação	 (Luiz	 Coronel/Marco	

Aurélio	Vasconcellos).	O	arranjo	da	canção,	apresenta	diversos	elementos	de	latinidades	

tais	como	o	uso	da	 [lauta	remetendo	 à	 sonoridade	da	zampoña	 (instrumento	 tıṕico	da	

música	andina),	o	bombo	leguero,	e	um	tratamento	da	mão	direita	do	violão	que	lembra	o	

ritmo	 de	 chacarera.	 Nessa	 canção	 –	 e	 também	 na	 canção	Veterano	 lançada	 no	 ano	 de	

1980	pelo	mesmo	cantor	–,	ocorrem	diversas	misturas	de	gêneros	como	o	chamamé	e	a	

milonga,	fato	este,	presente	na	música	popular	do	Rio	Grande	do	Sul,	ou	seja,	trata-se	de	

uma	música	gaúcha	que	incorpora	elementos	do	“guachismo"dos	paıśes	vizinhos.	

4.3	PEDRO	GUARA4 	(OS	TA4 PES)	

	 A	canção	Pedro	Guará	(Waldir	Garcia	e	José	Claúdio	Machado),	foi	apresentada	no	

ano	de	1972	na	2º	Califórnia	da	Canção	Nativa	pelo	grupo	Os	Tápes,	sendo	vencedora	do	

prêmio	máximo	do	 festival	 a	 “Calhandra	de	Ouro”.	O	grupo	Os	Tápes	 surgiu	no	ano	de	

1971	na	 cidade	 de	Tape,	 Rio	Grande	do	 Sul,	 eles	 se	 apresentavam	 com	 frequência	 em	

universidades	do	estado	e	do	paıś,	sendo	a	maior	parte	do	seu	público	universitários	e	

pessoas	 interessadas	 em	 temas	 culturais.	 O	 nome	 da	 banda	 surgiu	 inspirado	 em	 uma	

mistura	 de	 referências	 como	 o	 nome	 da	 cidade	 natal	 dos	 integrantes	 da	 banda,	 dos	

ıńdios	Tapes,	da	Serra	dos	Tapes,	e	de	um	barco	chamado	de	"Tapes"	que	pertencia	ao	

Coronel	Patrıćio	Vieira	Rodrigues,	 charqueador,	que	possuıá	 terras	onde	 se	encontra	a	

cidade	de	Tapes.	O	grupo	participou	dos	festivais	dos	anos	de	1971	até	1974	nos	quais	

foram	 premiados	 em	 quase	 todos	 os	 festivais.	 Eles	 criaram	 diversos	 espetáculos	 que	

abordavam	temas	que	apresentavam	canções	sem	fronteiras	de	 tempo	e	de	 lıńgua.	Em	

1972	apresentaram	o	espetáculo	o	Canto	da	gente,	que	contava	com	canções	que	tiveram	

grande	repercussão	como	Pedro	Guará	e	Gauchê.	Os	Tápes	defendiam	a	permanência	de	

músicas	 populares	 sem	 in[luência	 de	 culturas	 industrializadas	 ou	 estrangeiras,	 e	 por	

esse	 motivo,	 em	 suas	 canções	 eram	 abordados	 temas	 de	 inspiração	 rural,	 indıǵena	 e	

gaúcha.	 Nos	 anos	 de	 1975	 e	 1976	 o	 grupo	 apresentou	 o	 espetáculo	 Americanto,	 que	

retratava	 o	 ıńdio	 americano	 que	 foi	 chacinado	 pelos	 portugueses	 e	 também	 pelos	

espanhóis	no	século	XVIII.	Nesse	disco,	o	grupo	gravou	as	canções	de	domıńio	público	El	



95

condor	pasa	(Canção	de	domıńio	popular	andina)	e	Virgenes	del	sol	(canção	de	domıńio	

popular	andina),	nesse	espetáculo	o	grupo	transmitiu	toda	a	ideia	do	ıńdio	dominado	e	

descaracterizado	 à	 força.	 O	 fato	 do	 grupo	 haver	 apresentado	 essas	 duas	 composições	

peruanas	 tradicionais	 também	 indicam	 a	 identi[icação	 com	 as	 demais	 culturas	 latino-

americanas.	No	ano	de	1976	o	grupo	apresentou	o	espetáculo	Temas	de	América	Andina	

e	Pampeana,	juntamente	com	os	músicos	argentinos	Miguel	Angel	Aquilano	e	Estela,	que	

[izeram	 amizade	 com	 o	 grupo.	 Essa	 parceria	 rendeu	 diversos	 aprendizados	 para	 Os	

Tápes	 como	 a	 incursão	 pelo	 cancioneiro	 sul-americano,	 aulas	 de	 percussão	 e	 de	

harmonia,	e	também	diversas	discussões	e	estudos	sobre	as	músicas	de	seus	respectivos	

paıśes.	O	espetáculo	foi	divido	em	duas	partes:	na	primeira	eram	apresentados	músicas	

de	 inspiração	 rural	 e	 gaúcha	 e	 a	 segunda	 era	 apresentadas	 músicas	 do	 cancioneiro	

latino-americano	 como	Soneto	93	de	Pablo	Neruda,	Virgenes	del	 sol	 (folclore	 incaico),	

Caminito	 del	 ı́ndio	 (Atahualpa	 Yupanqui),	 Cholas	 e	 cholitos	 (do	 Carnaval	 de	

Cochabamba)	e	Nendivei	(Sosa	Cordero).	Em	1977	Os	Tápes	apresentaram	o	espetáculo	

Não	 tá	 morto	 quem	 peleia,	 no	 qual	 o	 grupo	 apresenta	 ritmos	 de	 diversas	 cidades	 do	

estado	como	a	trova,	o	bugio,	a	vanera,	o	serrote	a	rancheira,	a	milonga,	a	mazurca	e	o	

xote	 inglês.	 Os	 ritmos	 foram	 coletados	 das	 regiões:	 Barra	 do	 Ribeiro,	 Tapes,	 Barão	 do	

Triunfo,	Camaquã	e	Osório,	no	espetáculo,	as	imagens	dos	locais	onde	as	músicas	foram	

coletadas	 foram	 projetadas	 no	 telão.	 No	 ano	 de	 1978	 o	 grupo	 apresentou	 um	 novo	

espetáculo	 Chão,	 Estrada,	 Canção,	 no	 qual	 aborda	 temas	 relacionados	 ao	 êxodo	 rural.	

Dentre	as	 canções	apresentadas	a	que	 [icou	mais	 conhecida	 foi	a	 Janaíta	que	 retrata	a	

prostituição	 rural,	 devido	 as	más	 condições	 de	 trabalho	 para	 o	 trabalhador	 rural	 que	

tinha	que	andar	de	mão	em	mão	para	conseguir	sobreviver.	E	no	ano	de	1979	o	grupo	

apresentou	um	espetáculo	com	26	canções	que	comemoravam	oito	anos	de	existência	do	

grupo	 revisitando	 as	 principais	 canções	 do	 grupo.	 E4 	 interessante	 observar	 que	 esse	

grupo	dedicou	seu	repertório	para	renovação	e	difusão	da	canção	nativa	gauchesca,	no	

decorrer	 da	 carreira	 do	 grupo,	 ele	 permaneceu	 identi[icado	 com	 o	 folclore	 do	 Grande	

Pampa.	A	canção	Pedro	Guará	trata-se	de	uma	milonga,	gênero	abordado	no	capıt́ulo	5	

desse	trabalho.	A	canção	narra	a	história	do	homem	do	campo	(no	caso,	Pedro	Guará),	e	

do	ciclo	vital	tanto	das	plantações	representado	nos	versos	mateava	na	espera	do	tempo	

chegar	como	de	sua	própria	vida	Pedro	Guará	partiu	sem	rastro/	fruto	maduro	na	volta	

pra	terra.	A	presença	do	bombo	remetendo	o	som	do	bombo	leguero	e	o	ritmo	marcado	

pelo	violão	apresenta	claramente	o	ritmo	caracterıśtico	da	milonga.	



96

4.4	 LAMBADA,	 A	 SAGA	DE	UMA	CANÇA7O:	 LLORANDO	 SE	 FUE	 –	 CHORANDO	 SE	 FOI	 –	
LAMBADA	

	 O	gênero	que	será	abordado	nesta	seção,	a	lambada,	passou	por	esse	processo	de	

hibridação	pois	trata-se	de	uma	mistura	de	vários	gêneros	como	o	merengue,	a	salsa	e	a	

cumbia.	Observaremos	o	 gênero	 lambada	a	partir	da	 saga 	da	 canção	Chorando	 se	 foi	27

(Lambada),	 a	 música	 mais	 emblemática	 e	 representativa	 do	 gênero	 lambada,	 que	 o	

alavancou	 e	 se	 transformou	 em	 um	 fenômeno	 internacional.	 Essa	 canção,	 cujo	 tıt́ulo	

original	 é	 Llorando	 se	 fue,	 foi	 composta	 pelos	 irmãos	 Ulisses	 Hermosa	 e	 Gonzalo	

Hermosa	 e	 gravada	 pela	 primeira	 vez	 pelo	 grupo	 de	música	 tradicional	 boliviano	 Los	

Kjarkas,	 em	 1981,	 do	 qual	 os	 compositores	 eram	 componentes.	 Obviamente,	 a	 letra	

original	 estava	 em	 espanhol,	 a	 música	 era	 uma	 Saya,	 gênero	 musical	 tradicional	

boliviano,	 e	 a	 instrumentação	 totalmente	 acústica,	 com	 a	 melodia	 na	 zampoña,	 a	

harmonia	em	cordófonos	e	diversos	 instrumentos	percussivos,	uma	formação	tıṕica	da	

música	tradicional	boliviana.	Em	1984,	como	parte	de	uma	onda	de	cúmbia	colombiana	

no	Perú,	a	canção	Llorando	se	fue,	assim	como	diversas	outras,	foi	regravada	em	ritmo	de	

cúmbia	pelo	grupo	Cuarteto	Continental.	Nessa	versão,	que	apresenta	algumas	alterações	

no	 texto	 literário	 original,	 a	 instrumentação	 inclui	 guitarra	 e	 baixo	 elétricos,	 o	 tema	

passa	para	o	acordeon	e	a	seção	de	percussão	é	modi[icada,	com	a	presença	de	conga	e	

timbales,	e	o	bombo	é	retirado.	No	mesmo	ano	a	canção	foi	gravada	também	por	outro	

agrupamento	 peruano,	 o	 Sexteto	 Internacional,	 formado	 a	 partir	 da	 deserção	 de	 dois	

componentes	do	Cuarteto	Continental.				

	 No	ano	de	1986,	no	LP	intitulado	Chorando	se	foi,	Márcia	Ferreira	gravou	a	canção	

sua	primeira	versão	em	português,	versão	autorizada	pelos	compositores.	Essa	gravação	

apresentava	novas	estrofes	e	estava	inspirada	pela	versão	do	Cuarteto	Continental	(a	do	

Sexteto	Internacional	era	bem	parecida).	O	acordeon	foi	substituıd́o	por	um	sintetizador	

e	 o	 ritmo	 de	 cúmbia	 adaptado	 para	 o	 gênero	 paraense	 que	 se	 denominou	 lambada,	

fortemente	 in[luenciado	por	 ritmos	 caribenhos,	 entre	 os	 quais	 a	 cúmbia.	A	música	 fez	

grande	sucesso	no	Brasil.	Porém,	a	canção	só	teve	repercussão	internacional	quando	foi	

regravada	em	1989	pelo	grupo	 franco-brasileiro	chamado	Kaoma.	O	grupo	 foi	 fundado	

pelo	 produtor	 francês	 Olivier	 Lorsac	 que,	 num	 ato	 de	 pirataria	 musical,	 após	 ouvir	 a	

versão	de	Márcia	Ferreira,	registrou	a	canção	na	França	como	se	fosse	sua.	A	versão	do	

	Esta	expressão	é	utilizada	por	Silvano	Baia	em	seu	artigo	The	Music	of	Brazil	in	the	Eyes	of	Anglo-Ameri27 -
can	Academic	Literature	(2017).



97

grupo	 Kaoma,	 que	 fez	 imenso	 sucesso	 internacional	 é	 clonada	 da	 versão	 de	 Márcia	

Ferreira.	O	grupo	foi	processado	pelos	compositores,	que	ganharam	a	causa,	mas	nunca	

revelaram	 o	 seu	 valor.	 E4 	 sempre	 muito	 difıćil	 e	 requer	 a	 mobilização	 de	 diversos	

elementos	 multidisciplinares	 discutir	 as	 razões	 de	 um	 sucesso	 tão	 grande	 de	 uma	

canção.	Mas	pode-se	dizer	que	a	melodia	dessa	canção	possui	uma	caracterıśtica	alegre	e	

envolvente,	 fato	este,	que	contribuiu	para	que	ela	fosse	regravada	em	diversos	paıśes	e	

em	 variadas	 lıńguas.	 Os	 compositores	 autorizaram	 a	 tradução	 dessa	 canção	 para	 42	

lıńguas,	entre	elas	o	hindi	e	o	japonês. 	Existem	também	muitas	regravações	brasileiras	28

por	 intérpretes	de	diferentes	gêneros	 como,	 Ivete	Sangalo,	Fafá	de	Belém,	Nando	Reis,	

Calcinha	Preta,		entre	outros.	

4.4.1	Saya:	gênero	tradicional	boliviano	

		 O	 tema	 desta	 canção	 originalmente	 se	 baseou	 em	 um	 gênero	 afro-boliviano	

denominado	 de	 Saya.	 Este	 estilo	musical	 possui	 elementos	 rıt́micos	 tanto	 da	 tradição	

africana	 quanto	 da	 tradição	 andina.	 Esse	 gênero	 possui	 diversas	 especi[icidades	

conforme	 descrito	 no	 artigo	 O	 binário	 na	 Saya	 afro-boliviana:	 aspectos	 históricos	 e	

formais,	 de	 Christian	 Quenta	 Herrera	 e	 José	 Augusto	Mannis.	 Nesse	 artigo,	 os	 autores	

descrevem	 o	 per[il	 musical	 da	 Saya	 tal	 qual	 apresentado	 nos	 trabalhos	

etnomusicológicos.	 Segundo	 Jonatan	 Hernández,	 existem	 dois	 tipos	 de	 Saya,	 a	 afro-

boliviana	e	a	andina	ou	caporal.	O	que	nos	 interessa	neste	 trabalho	 serão	as	variantes	

binárias	 de	 origem	 indıǵena.	 Segundo	 Herrera	 e	 Mannis,	 a	 Saya	 afro-boliviana	 não	

apresenta	nenhuma	ligação	com	o	cancioneiro	ternário	colonial” .	Carlos	Vega		29

	A	seguir,	algumas	destas	regravações:	https://www.youtube.com/watch?v=t4H_Zoh7G5A	(On	The	Floor	28

–	 Jennifer	 Lopes);	 https://www.youtube.com/watch?v=lRWqYR3e7xE	 	 (Taboo	 –	 Don	 Omar);	 https://
www.youtube.com/watch?v=zj8qAoDFG7Q	 (Akemi	 Ishii);	 https://www.youtube.com/watch?v=EeOeoq-
VF3zY	 (Sunny	Deol	&	Meenakshi	Seshadri);	https://www.youtube.com/watch?v=PpFXkPRor3s	 (Joel	De-
nis).

	 Se	 trata	 de	 um	 ritmo	 trazido	 pelos	 espanhóis	 no	 perıódo	 da	 colonização,	 que	 apresenta	 forte	29

caracterıśtica	 ternária.	 Este	 fato	 pode	 ser	 comprovado	 em	 diversos	 gêneros	 musicais	 de	 paıśes	 como	
Argentina,	Chile	e	Peru	(cueca,	chacarera,	chacarera	boliviana,	vidala,	baguala,	zamba	e	a	sirillha).

https://www.youtube.com/watch?v=t4H_Zoh7G5A
https://www.youtube.com/watch?v=lRWqYR3e7xE
https://www.youtube.com/watch?v=zj8qAoDFG7Q
https://www.youtube.com/watch?v=zj8qAoDFG7Q
https://www.youtube.com/watch?v=EeOeoqVF3zY
https://www.youtube.com/watch?v=EeOeoqVF3zY
https://www.youtube.com/watch?v=PpFXkPRor3s


98

denominou	 a	 Saya	 como	 parte	 de	 um	 “cancioneiro	 pentatônico”; 	 segundo	 ele,	 a	30

musicologia	 interpretou	 os	 ritmos	 andinos	 que	 acentuam	 enfaticamente	 a	 subdivisão	

binária	em	duas	colcheias	(ou	variantes)	e	a	marcação	do	tempo	forte,	como	no	exemplo	

abaixo:	

Figura	21.	Ritmo	de	saya.	Fonte:	HERRERA	E	MANNIS,	2017	

	 Figura	22:	Marcação	do	tambor	na	saya	caporal	tradicional.	Fonte:	HERNA4 NDEZ,	2018.		

	 Segundo	 Carlos	 Vega,	 o	 cancioneiro	 pentatônico	 está	 intimamente	 ligado	 às	

estruturas	rıt́micas	das	culturas	indıǵenas	andinas,	o	que	podem	ter	in[luenciado	a	Saya	

(HUSEBY,	 2002/2003).	 Para	 Jonatan	 Hernández	 (2018,	 p.	 28),	 a	 saya	 caporal	 em	 sua	

forma	 tradicional,	 é	 acompanhada	 principalmente	 por	 tambores,	 que	 fazem	 a	

acentuação	forte	dos	dois	primeiros	tempos	do	compasso,	e	meio	forte	nos	dois	últimos	

tempos	do	compasso.	 	

	 No	caso	da	canção	Llorando	se	fue,	esses	dois	últimos	tempos	meio	fortes	não	são	

tocados,	 porém,	 pode-se	 perceber	 claramente	 um	 tipo	 de	 virada	 quando	 a	 frase	 da	

melodia	acaba.	

	 O	 uso	 do	 cancioneiro	 pentatônico	 pode	 ser	 notado	 em	 todo	 continente	 latino-americano,	 e	 pode	30

aparecer	 juntamente	 a	 outras	 escalas	 em	 um	 mesmo	 grupo	 cultural.	 Carlos	 Vega	 denominou	 de	
cancioneiro	 pentatônico	 o	 sistema	 tonal	 básico	 que	 os	 descendentes	 dos	 Incas	 constituıŕam,	 que	
costumam	 ser	 acompanhados	 por	 um	 ritmo	 particular	 que	 Vega	 denominou	 como	 Cancioneiro	
pentatônico	Telma	Pinto	(HUSEBY,	2002/2003)	.



99

4.4.2	Llorando	se	fue	–	Los	Kjarkas 	31

	 A	 versão	 original	 da	 canção,	 conforme	 já	 mencionado,	 tinha	 instrumentação	

acústica	em	ritmo	de	Saya	boliviana.	A	gravação	principia	apenas	com	os	instrumentos	

de	percussão,	em	compasso	binário.	A	caracterıśtica	composta	desse	compasso	binário	

se	estabelece	mais	claramente	quanto	entram	os	demais	instrumentos.	Se	pensarmos	em	

6/8,	 o	 bombo	 toca	 nas	 duas	 primeiras	 colcheias.	 A	 “levada”	 do	 charango	 e	 do	 violão,	

caracterizam	 a	 divisão	 ternária	 dos	 tempos.	 Porém,	 a	 melodia,	 que	 é	 apresentada	 na	

zampoña	 preparando	 a	 entrada	 do	 vocal,	 seria	 melhor	 transcrita	 em	 4/4.	 A	 música	

apresenta	 duas	 frases	melódico-harmônicas,	 primeira	 delas	 (A)	 com	 3	 compassos	 e	 a	

segunda	 (B)	 com	 4	 compassos.	 Importante	 observar,	 do	 ponto	 de	 vista	 da	 estrutura	

rıt́mica,	que	o	terceiro	compasso	da	segunda	frase	é	um	compasso	de	três	tempos.		Entre	

os	chorus	é	introduzido	um	compasso	binário.		

	

	 	 Figura	23.	Melodia,	progressão	harmônica	e	forma	de	Llorando	se	fue	–	Los	Kjarkas.		

	 A	música	apresenta	os	acordes	compartilhados	pelos	campos	harmônicos	de	Eb	

menor	natural	(modo	eólio)	e	Gb	maior,	que	são	relativos.	Em	nenhum	momento	há	uma	

progressão	 dominante-tônica	 menor	 (V7	 -	 Im)	 que	 con[irmaria	 a	 tonalidade	 menor	

dentro	dos	parâmetros	da	harmonia	tradicional.	Ao	contrário,	no	[inal	da	primeira	frase	

melódico-harmônica	há	a	progressão	Db7-Gb	que	poderia	ser	pensada	como	um	V-I.		Por	

outro	 lado,	a	 cadência	mais	 forte	 é	uma	progressão	 tıṕica	do	modo	eólio	bVI-bVII	 -Im.	

Observando	 a	 relação	 melódico-harmônica	 em	 seu	 conjunto,	 o	 fato	 de	 que	 a	 música	

começa	em	Ebm	e	que	as	duas	frases	terminam	e	repousam	em	Ebm,	a	“sensação”	de	um	

modo	menor	e	até	mesmo	o	próprio	texto	literário	em	fricção	com	a	melodia,	nos	leva	a	

a[irmar	que	a	canção	está	no	modo	eólio	em	Eb.	

	https://www.youtube.com/watch?v=iRLGjje9JDw31



100

A	–	4/4				││:				Im					│	bVI			bVII7	│						bIII					:││	

B	–	4/4				││:			IVm			│									bVI							│3/4		bVII	│	4/4	Im	:││	

				 	 Figura	24.	Melodia,	progressão	harmônica	e	forma	de	Llorando	se	fue	–	Los	Kjarkas.		

	 	

Como	citado	anteriormente,	o	grupo	utiliza	somente	instrumentos	acústicos,	fato	

este	que	rea[irma	a	sonoridade	tradicional	da	música	tradicional	boliviana,	neste	caso,	a	

saya	caporal.	Os	instrumentos	utilizados	nessa	canção	são:	bombo-wancara	(possui	uma	

corda	 tensa	 que	 faz	 com	 que	 o	 som	 ecoe),	 zamponã	 (conhecida	 como	 [lauta	 de	 pan),	

charango	(inicialmente	feito	com	o	casco	de	tatu),	violão	e	o	güiro	(no	Brasil	conhecemos	

como	reco-reco).	

4.4.3	Llorando	se	fue	–	Cuarteto	Continental	

	 A	 versão	 do	 Cuarteto	 Continental,	 em	 ritmo	 de	 cúmbia	 colombiana	 e	 com	

instrumentação	mais	 adaptada	 a	 esse	 gênero,	mantém	 a	mesma	 estrutura	 harmônica,	

porém	na	tonalidade	de	B	menor.	Observe-se	que	a	subdivisão	ternária	dos	tempos	não	

se	apresenta	nesta	versão,	que	pode	ser	pensada	como	binária	ou	quaternária	simples.		

Embora	 a	 instrumentação	 parece	 estar	 em	 dois	 tempos,	 a	 melodia	 tem	 um	 sentido	

quaternário.	Neste	caso,	por	se	tratar	de	um	gênero	claramente	voltado	para	a	dança,	a	

irregularidade	do	terceiro	compasso	da	segunda	frase	melódico-harmônica	é	“corrigida”	

com	adição	de	mais	um	tempo.	

B	–	4/4				││:			Em			│			Gm			│				A				│				A			:││	
Figura	25.	Sessão	B	na	versão	de	Llorando	se	fue	–	Cuarteto	Continental	

	 	

	 Neste	 arranjo	 tem	 grande	 destaque	 a	 condução	 do	 contra-baixo	 elétrico	 bem	

como	 o	 tratamento	 rıt́mico	 caribenho,	 como	 as	 congas,	 os	 timbales	 e	 o	 instrumento		

chamado	de	rascas.	Na	sessão	A	o	vocal	 é	dobrado	para	apresentar	um	resultado	mais	

encorpado,	enquanto	no	B	apenas	o	solista	canta.	



101

	
Figura	26:	Rascas.	Fonte:	Wikipedia.	Verbete:	Güira.		

4.4.4	Chorando	se	foi	–	Márcia	Ferreira		

	 A	 versão	 de	Márcia	 Ferreira,	 referenciada	 na	 gravação	 do	Cuarteto	 Continental,	

lançou	 um	 gênero	 que	 foi	 denominado	 como	 “lambada”.	 O	 ritmo	 parece	 ser	 uma	

apropriação	brasileira	da	cúmbia.	A	dança	que	acompanhava	esse	ritmo	era	uma	criação	

paraense	com	referências	no	carimbó ,	mas	também	inspirada	na	dança	da	cúmbia	e	no	32

merengue.	 Nessa	 versão,	 o	 contrabaixo,	 que	 arpeja	 os	 acordes	 em	 ostinato,	 vai	 ainda	

mais	 para	 a	 frente	 no	 papel	 da	 condução	 rıt́mico-harmônica.	 Um	 teclado	 sintetizador	

assume	o	papel	desempenhado	pelo	acordeon	no	arranjo	do	Cuarteto	Continental,	com	

frases	 retiradas	 deste	 arranjo	 no	 diálogo	 com	 a	 linha	 da	 voz,	 mais	 presente	 e	

contribuindo	no	tratamento	rıt́mico.	

	 A	versão	está	em	D	menor,	meio	tom	abaixo	do	original.	Em	relação	à	progressão	

harmônica	há	uma	simpli[icação	na	frase	B,	uma	vez	que	a	música	permanece	no	IVm	no	

segundo	compasso:	

A	–	4/4				││:			Dm		│	Bb			C7	│					F						:││	

B	–	││:				Gm	│					Gm				│					C							│	Dm	:││	
Figura	27.	Progressão	harmônica	e	forma	de	Chorando	se	foi	–	Márcia	Ferreira.	

	 O	 Carimbó	 é	 um	 ritmo	 musical	 tıṕico	 do	 estado	 do	 Pará	 criado	 no	 século	 XVII,	 considerado	 como	32

patrimônio	imaterial	brasileiro.	O	ritmo	recebe	in[luências	indıǵenas	facilmente	percebidas	na	coreogra[ia	
da	dança,	uma	vez	que,	geralmente	dançam	imitando	animais	nativos	como,	peru,	bagre,	galo	e	gambá.	Os	
versos	 das	 canções	 apresentam	 dizeres	 tıṕicos	 e	 ambientações	 da	 natureza;	 e	 a	 música	 possui	 uma	
melodia	 ás	 vezes	 mais	 horizontalizada,	 com	 ritmo	 marcado	 em	 unıśsono	 e	 também	 possui	 uma	 forte	
in[luência	Ibérica	no	bailado	e	instrumental.	O	ritmo	também	possui	in[luência	africana	pois	proveio	das	
relações	entre	negros,	povos	da	Amazônia,	ıńdios	e	caboclos	somando	com	danças	portuguesas.



102

4.4.5	Lambada	–	Kaoma	

	 A	 versão	 do	 grupo	Kaoma	 é	 um	plágio	 descarado	 e	 deslavado.	 E4 	 uma	 cópia	 da	

versão	autorizada	de	Márcia	Ferreira	(a	responsabilidade	por	este	plágio	recai	sobre	os	

produtores,	que	registraram	a	versão	com	se	fosse	da	sua	autoria;	os	músicos	do	grupo	

eram	 seus	 contratados).	 Se	 encontra	 também	 na	 tonalidade	 de	 Dm,	 apresenta	 os	

mesmos	acordes,	a	mesma	condução	de	contra-baixo	elétrico,	é	ritmicamente	idêntica,	e	

tem	 instrumentação	 similar.	 A	 única	 diferença	 signi[icativa	 na	 instrumentação	 é	 a	

utilização	 do	 acordeon,	 instrumento	 popular	 na	 França,	 no	 tema	 principal	 e	

contracantos;	 também	apresenta	maracas,	que	não	estão	na	versão	de	Márcia	Ferreira.	

Por	 esta	 razão,	 não	há	 aqui	 o	que	dizer	 em	 termos	de	 análise	musical,	 uma	vez	que	 a	

versão	é	um	clone	da	gravação	de	Márcia	Ferreira	anteriormente	comentada.			

	 Para	encerrar	esta	seção,	um	breve	resumo	da	“saga”	da	canção	Llorando	se	fue.	A	

versão	original	da	 canção	LLorando	 se	 fue,	gravação	do	grupo	 Los	Kjarkas	 pertence	ao	

gênero	 saya	 boliviana,	 com	 um	 tratamento	 rıt́mico	 em	 compasso	 binário	 composto,	

combinado	 com	 uma	 linha	 melódica	 em	 quaternário.	 Tem	 duas	 frases	 melódico-

harmônicas,	 a	 primeira	 com	 três	 compassos	 e	 a	 segunda	 com	 quatro,	 sendo	 que	 o	

terceiro	compasso	desta	frase	tem	3	tempos.	Um	compasso	binário	é	interposto	entre	os	

chorus.	 As	 duas	 frases	 apresentam	 acordes	 pertencentes	 ao	 campo	 harmônico	 da	

tonalidade	de	Eb	menor.	A	instrumentação	é	toda	acústica	e	tıṕica	da	música	tradicional	

boliviana.	 Nas	 versões	 posteriores	 a	 música	 foi	 se	 modi[icando.	 Os	 grupos	 peruanos	

Cuarteto	 Continental	 e	 Sexteto	 Internacional	 gravaram	 a	 canção	 em	 ritmo	 de	 cumbia	

colombiana,	eliminando	as	irregularidades	métricas	e	estabelecendo	mais	claramente	o	

compasso	 quaternário.	 Também	 a	 instrumentação	 é	 alterada	 com	 a	 introdução	 de	

instrumentos	elétricos.	A	 tonalidade	 é	outra,	mas	a	estrutura	harmônica	se	mantém.	A	

versão	da	cantora	Marcia	Ferreira	em	português	 é	 inspirada	na	versão	dos	peruanos,	 é	

uma	adaptação	da	cúmbia	à	uma	musicalidade	brasileira,	com	elementos	do	carimbó.	A	

linha	do	 contrabaixo	 é	muito	pronunciada	 e	um	sintetizador	bem	presente	 substitui	 o	

acordeon	 (que	 na	 versão	 dos	 grupos	 peruanos	 substituiu	 a	 zampoña	 do	 original).	 A	

música	está	na	 tonalidade	de	Dm,	com	a	mesma	estrutura	harmônica,	mas	na	segunda	

frase	 melódico-harmônica	 há	 uma	 simpli[icação,	 com	 o	 acorde	 IVm	 se	 mantendo	 no	

segundo	compasso.	A	versão	do	grupo	Kaoma	é	um	plágio	descarado	dessa	versão.				



103

5.		SONORIDADES	LATINAS	NA	MÚSICA	“ROMÂNTICA”	

	 Há	um	consenso	generalizado	no	meio	acadêmico	de	que	a	sigla	MPB,	apesar	de	

ser	 um	 acrônimo	 de	 “música	 popular	 brasileira”	 é	 apenas	 um	 termo	 guarda-chuva	

surgido	 nos	 anos	 1960	para	 um	 leque	 de	 sub-gêneros,	 especialmente	 aqueles	 de	 uma	

linhagem	da	música	carioca,	acrescida	de	outras	músicas	que	compartilhavam	uma	certa	

estética	e	posicionamento	ideológico,	consumidas	por	uma	classe	média	intelectualizada	

e	percebidas	como	“música	de	qualidade”	e	de	alcance	nacional.	Se	essa	música	 teve	a	

preferência	e	foi	amplamente	consumida	por	essa	parcela	da	sociedade,	não	era	a	MPB	o	

gênero	musical	mais	consumido	no	Brasil	nos	anos	1970	(BAIA,	2015).	Em	The	music	of	

Brazil	 in	 the	 eyes	 of	 Anglo-American	 academic	 literature,	 Silvano	 Baia	 apresenta	 uma	

resenha	do	livro	Music	in	Brazil,	de	John	Murphy,	no	qual	o	autor,	para	efeitos	de	análise,	

divide	a	música	brasileira	em	três	temas	fundamentais:	

1)	músicas	e	eventos	musicais	que	expressem	a	unidade	cultural	do	paıś	
ao	focar	na	identidade	nacional.	Nesse	grupo,	Murphy	listou	o	samba	e	
seu	papel	no	carnaval,	o	choro,	a	bossa	nova,	a	tropicália	e	a	MPB,	bem	
como	 aquele	 objeto	 de	 difıćil	 de[inição	 por	 vezes	 chamado	 de	música	
romântica	 ou	 música	 brega,	 com	 destaque	 para	 Roberto	 Carlos;	 2)	
músicas	que	expressem	identidade	regional	–	esse	item	arrola	a	música	
na	 capoeira,	 a	música	 indıǵena,	 gêneros	 do	Nordeste	 (cavalo-marinho,	
bumba-meu-boi,	 maracatu	 e	 baião),	 a	 música	 caipira	 e	 sertaneja	 e	 a	
música	 gaúcha;	 3)	 músicas	 (e	 públicos)	 que	 demonstram	
cosmopolitismo,	em	gêneros	que	podem	ser	considerados	globais	como	
o	rock,	o	rap	e	a	música	eletrônica	–	nesse	tópico,	que	pretende	observar	
como	 músicos	 brasileiros	 se	 utilizam	 de	 linguagens	 internacionais,	 o	
foco	está	na	cena	musical	do	Recife,	Pernambuco.	(BAIA,	2017) 	33

	 	

	 Segundo	 Baia,	 “trata-se	 de	 uma	 divisão	 esquemática,	 para	 apresentar	 a	

diversidade	musical	do	paıś,	 e	 o	 autor	 tem	consciência	das	 limitações	do	 seu	modelo”.	

Cada	gênero	poderia	ser	pensado	em	relação	a	esses	três	eixos	e,	desde	que	o	 livro	foi	

publicado,	 em	 	2006,	alguns	deslocamentos	 já	 ocorreram;	 talvez	o	gênero	sertanejo	 já	

pudesse	ser	incluıd́o	entre	aqueles	que	adquiriam	um	caráter	nacional.	Mas	ainda	assim,	

	No	original:	“1)	music	and	musical	events	that	express	the	cultural	unity	of	the	country	by	focusing	on	33

national	 identity.	 In	 this	 group,	 Murphy	 listed	 samba	 and	 its	 role	 in	 the	 carnival,	 choro,	 bossa	 nova,	
tropicália	and	MPB,	as	well	as	a	dif[icult	branch	to	de[ine,	sometimes	called	“música	romântica”	(romantic	
music)	 or	 “brega”,	 especially	 Roberto	 Carlos;	 2)	 songs	 that	 express	 regional	 identity	 –	 this	 item	
encompasses	 music	 in	 capoeira,	 indigenous	 music,	 northeast	 genres	 (cavalo	 marinho,	 bumba-meu-boi,	
maracatu,	 baião),	 country	 music	 and	 music	 from	 the	 south;	 3)	 music	 (and	 audiences)	 showing	
cosmopolitanism	in	genres	that	can	be	considered	global	such	as	rock,	rap	and	electronic	music.	This	topic,	
which	 intends	 to	 examine	how	Brazilian	musicians	make	use	of	 international	 languages,	 focuses	on	 the	
music	scene	from	Recife	(Pernambuco).”



104

apresenta	um	olhar	interessante	para	olhar	a	música	popular	do	Brasil.	De	fato,	alguns	

gêneros	parecem	ter	a	pretensão	de	ser	nacionais.	Outros	são	declaradamente	regionais.	 	

Entre	os	gêneros	de	música	popular	no	Brasil	que	circulavam	por	todo	o	paıś	nos	anos	

1970,	 podemos	 pensar	 no	 samba,	 no	 choro,	 na	 bossa	 nova,	 na	 tropicália	 e	 na	MPB.	 E4 	

geralmente	nesses	gêneros	que	se	pensa	quando	se	fala	em	“música	popular	brasileira”	

nos	 anos	 1970.	 Mas	 existiam	 outras	 músicas	 que	 tinham	 uma	 enorme	 aceitação	 de	

público,	que	também	possuıám	um	caráter	nacional,	e	para	as	quais	falta	um	nome	que	

as	 identi[ique.	Na	verdade,	para	seus	detratores,	eram	chamados	de	“brega”	e	 “cafona”,	

denominações	muito	desfavoráveis	e	preconceituosas.	Ainda	que	“brega”	tenha	até	sido	

assumido	por	uma	parcela	desses	artistas,	tem	uma	conotação	pejorativa,	especialmente	

se	 pensarmos	 que	 havia	 um	 outro	 conjunto	 de	 gêneros	 que	 se	 denominava	 MPB,	

acrônimo	 de	 “música	 popular	 brasileira”.	 E4 	 como	 se	 MPB	 fosse	 A	 “música	 popular	

brasileira”	e	essa	outra,	a	música	das	pessoas	desclassi[icadas	e	de	mau	gosto.	E	era	essa	

música	que	a	maioria	das	pessoas	ouvia.	Essa	produção	também	é	chamada	de	“música	

romântica”.	Essa	expressão,	em	grande	parte	centrada	no	conteúdo	do	texto	literário	das	

canções,	se	presta	a	muitas	imprecisões,	a	começar	pela	de[inição	de	“romantismo”.	Mas	

ainda	que	não	seja	uma	denominação	totalmente	adequada,	uma	vez	que	nem	todas	as	

músicas	 desse	 campo	 têm	 temática	 relacionada	 ao	 amor	 romântico,	 bem	 como	 esse	

assunto	encontra-se	em	músicas	de	outros	gêneros,	essa	expressão	é	preferıv́el	à	“brega”	

e	 será	 adotada	neste	 trabalho.	E4 	 interessante	esclarecer	que	em	boa	parte	da	América	

Latina	 essas	 polêmicas	 em	 volta	 das	 canções	 românticas	 se	 faziam	presentes,	 ou	 seja,	

essa	 questão	 não	 é	 uma	 exclusividade	 do	 Brasil.	 No	 México	 por	 exemplo,	 a	 balada	

romântica	dos	anos	1970	e	1980	era	vista	por	uma	parcela	da	população	como	“tontas	

canciones	 de	 amor”.	 Essas	 músicas	 também	 apresentavam	 uma	 interpretação	 com	

caráter	polıt́ico	performativo,	fazendo	com	que	seus	ouvintes	negociassem	os	"sentidos	e	

discursos	hegemônicos	de	classe	e	de	gênero”	(PEREIRA;	ULHO. A,	2016,	p.20).	Segundo	

Ulhôa,	 as	 canções	 românticas	 "acionam	 sensibilidades	 cosmopolitas	 para	 além	 de	

barreiras	 socioculturais”	 (2016,	 p.20).	 A	 autora	 também	 observa	 que	 o	 estudo	 dessas	

canções	 é	 importante	 pois	 elas	 podem	 dizer	 “muito	 mais	 que	 imaginamos	

principalmente	porque,	 como	chegamos	a	 concluir,	 há	 sempre	apropriações	históricas,	

culturais	 e	 polıt́icas	 que	 emergem	nas	 várias	maneiras	 de	 interpretar	 os	 sentidos	 que	

tomam	as	 canções	 que	 falam	de	 amor	 e	 intimidade	 cotidianos”	 (2016,	 p.19).	No	Chile	

também	 haviam	 canções	 que	 eram	 intituladas	 "músicas	 para	 planchar”	 que	 signi[ica	



105

“músicas	para	passar	roupa”	ou	“músicas	de	empregadas	domésticas”	como	o	exemplo	

da	 canção	 Maldita	 primavera	 gravada	 originalmente	 pela	 cantora	 mexicana	 Yuridia	

Valenzuela	 Canseco,	 conhecida	 como	 Yuri,	 lançada	 em	 1981	 no	 LP	 Llena	 de	 dulzura.	

Porém,	 essa	 canção	 [icou	 conhecida	 no	 Chile	 através	 do	 grupo	 chileno	 Javiera	 y	 los	

Imposibles.	 Para	 a	 classe	média	 essa	 canção	 era	 apolıt́ica	 e	 nesse	 sentido	 foi	 recebida	

com	ambiguidade	pela	geração	que	vivenciou	os	anos	de	ditadura	militar	de	Pinochet	no	

Chile.	Com	certeza	o	gênero	musical	romântico	guarda	suas	“diferenças	e	especi[icidades	

nas	diferentes	latitudes	da	América	Latina”	(p.33),	mas	também	reúne	algumas	matrizes	

em	comum	como	sentimentos	e	afetos.		

	 Esses	 juıźos	 de	 valor	 não	 são	 exclusividade	 do	 Brasil,	 uma	 vez	 que	 são	

compartilhados	pelos	demais	paıśes	da	América	Latina,	e	 talvez	esse	 tipo	de	valoração	

seja	inerente	ao	ser	humano.	A	ideia	de	uma	música	dita	como	“brega"	está	diretamente	

associada	 a	 um	 tipo	 de	musicalidade	 difundida	 na	 América	 Latina,	 justamente	 aquela	

provavelmente	 consumida	pela	maioria	das	pessoas.	 Costa	de	Oliveira	 observou	que	 a	

denominação	 de	 “brega"	 ou	 “cafona"	 tornou-se	 sinônimo	 daquilo	 que	 antigamente	 se	

chamou	de	kitsch	 ou	masscult,	 termos	que	designavam	coisas	 feitas	para	a	 “cultura	de	

massas”,	de	mal	gosto	artıśtico	ou	inferior.	Nesse	sentido,	Caldas	observa	que	“qualquer	

produto	cultural,	que	venha	a	ser	socializado,	que	passe	a	ser	absorvido	pela	‘populaça'	é	

imediatamente	colocado	no	rol	dos	de	mau	gosto”	(apud	Costa	de	Oliveira,	2014,	p.303).	

O	 autor	 aponta	 que	 essas	 canções	 são	 “modernamente	 rotuladas	 de	 bregas”	 portanto,	

"nessa	 condição,	 'vive-se	 bregamente’ 	 pois	 conforme	 descrito	 nessa	 canção	 o	 ‘brega’	34

passou	a	fazer	parte	da	vida	diária,	ele	pode	ser	encontrado	nas	cúmbias,	salsas,	bolero,	

lambadas,	 na	 melancolia,	 na	 malı́cia,	 na	 ginga	 e	 na	 atual	 sofrência	 musical	

urbana”	(2014,	p.303).	

					 Paulo	Murilo	 Guerreiro	 do	Amaral	 apresenta	 algumas	 re[lexões	 sobre	 o	 uso	 do	

termo	 “brega”,	 e	 a[irma	 que	 existem	 contextos	 e	 associações	 que	 sugerem	um	 teor	 de	

subjetividade	na	de[inição	da	música	chamada	de	“brega”	e	também	da	noção	de	"brega"	

no	meio	 artıśtico-musical.	 O	 autor	 também	 apresenta	 a	 informação	 de	 que	 o	 cantor	 e	

compositor	Caetano	Veloso,	juntamente	com	Gal	Costa	e	Paulo	Ricardo,	foram	citados	em	

um	 volume	 da	 revista	 de	 Antônio	 Carlos	 Cabrera	Almanaque	 da	música	 brega	 (2007),	

totalmente	 dedicado	 à	 música	 dita	 “brega”.	 Caetano	 Veloso	 transita	 dentro	 desse	

	Segundo	Costa	de	Oliveira	essa	expressão	faz	referência	a	uma	canção	bastante	conhecida	no	Maranhão.	34

“Viva	bregamente”	é	interpretada	pela	cantora	Rose	Maranhão,	de	São	Luıś,	em	seu	CD	lançado	em	2000	
Nasci	para	brilhar.	



106

universo	por	haver	 lançado	duas	 canções	que	 foram	consideradas	por	uma	parcela	da	

população	 como	 “brega”,	 como	 é	 o	 caso	 das	músicas	 Sonhos	 e	 Sozinho,	do	 compositor	

Peninha,	e	também	da	canção	Você	não	me	ensinou	a	te	esquecer,	de	Fernando	Mendes.	

Porém,	parece	existir	um	entendimento	de	que	ainda	assim	Caetano	Veloso	não	deve	ser	

considerado	um	artista	“brega”	e	que	certamente	sua	“aura	de	intelectualidade	e	ousadia	

o	exime	de	qualquer	clichê”,	conforme	a[irma	Cabrera	num	arroubo	de	 louvação	(apud	

GUERREIRO	 DO	 AMARAL,	 2009,	 p.26).	 Cabe	 aqui	 lembrara	 que	 com	 Sozinho	 Caetano	

Veloso	atingiu	um	público	maior	de	que	com	suas	cultuadas	obras	anteriores.	Guerreiro	

do	 Amaral	 aponta	 que	 nesse	 caso	 a	 autocon[iança	 de	 Caetano	 de	 não	 se	 considerar	

“brega"	 mesmo	 havendo	 elementos	 dessa	 música	 em	 seu	 repertório,	 o	 faz	 não	 ser	

rotulado	 como	 “brega”.	 A	 cantora	 Sula	 Miranda,	 por	 exemplo,	 fez	 faculdade	 de	 Belas-

Artes	 além	 de	 haver	 estudado	 piano	 e	 violão,	 porém	 sua	 canção	 não	 foi	 considerada	

“intelectualizada”.	 Talvez	 isso	 ocorra	 devido	 aos	 hábitos	 e	 costumes	 “que	 constituem	

maneiras	 de	 viver	 baseadas	 em	 distinções	 socioculturais,	 atuam	 sob	 a	 égide	 de	

dicotomias	 exemplares	 como	 riqueza-pobreza,	 elite-povo,	 breguice-elegância,	 centro-

periferia,	 cultura-ignorância,	 entre	 outras”	 (2009,	 p.26).	 Ainda	 sobre	 o	 signi[icado	 do	

termo	 “brega”,	 Samuel	 Araújo	 comenta,	 num	 olhar	 sociológico,	 que	 as	 canções	

enquadradas	 nesse	 registro	 estavam	 relacionadas	 à	 vida	 de	 pessoas	 de	 baixa	 renda	 e	

também	à	coisas	consideradas	vulgar	e	cafona	pertencentes	ao	universo	das	empregadas	

domésticas	 (1987,	 p.20-21).	 No	 que	 diz	 respeito	 à	 caracterização	 do	 gênero	 sonoro,	

Frenette	argumenta	que	o	brega	poderia	fazer	parte	de	um	tipo	musical	trágico	dos	anos	

1930	 a	 partir	 das	 canções-opereta	 de	 Vicente	 Celestino.	 O	 autor	 acrescenta	 que	mais	

tarde,	“à	estética	de	vale	de	lágrimas	se	somariam	os	elementos	do	samba-canção	e	do	

bolero”	 assim	 como	 in[luências	 das	 letras	 e	 arranjos	 da	 Jovem	Guarda	 (Frenette	 apud	

GUERREIRO	DO	AMARAL,	2009,	p.27).	

	 Alguns	 artistas	 que	 começaram	 sua	 carreira	 fazendo	 sucesso	 no	 movimento	

musical	 e	 cultural	 inspirado	 no	 rock	 anglo-americano	 chamado	 de	 jovem	 guarda	 nos	

anos	 1960,	 foram	 aos	 poucos	migrando	 para	 esse	 estilo	 musical	 que	 [icou	 conhecido	

como	música	 romântica.	Dentre	 esses	 artistas	 podemos	 citar	 Paulo	 Sérgio,	Odair	 José,	

Evaldo	Braga,	e	Agnaldo	Timóteo.	O	gênero	romântico	não	possui	uma	de[inição	exata	e	

precisa	que	estabeleça	uma	caracterıśtica	 rıǵida	a	essa	estética	musical	 (SOUZA,	2009,	

p.3).	 Nesse	 sentido,	 surgiram	muitas	 polêmicas	 relacionadas	 à	 de[inição	 desse	 gênero	

musical,	 e	 também	 a	 classi[icação	 dos	 artistas	 pertencentes	 ou	 não	 a	 essa	 tendência	



107

estilıśtica.	A	música	 romântica	abarca	gêneros	musicais	 como	o	bolero,	a	balada	pop	 e	

algumas	 vertentes	 do	 samba.	 E4 	 importante	 destacar	 que	 a	 constituição	 da	 música	

romântica	 tem	 a	 ver	 com	 as	 transformações	 estéticas	 desde	 a	 Era	 do	 Rádio	

(especialmente	após	1940),	perıódo	no	qual	a	música	brasileira	passou	a	ser	difundida	

em	 larga	 escala.	 A	 grande	mistura	 de	 gêneros	 e	 estilos	 nacionais	 e	 internacionais	 e	 a	

instrumentação	 eletrônica	 contribuıŕa,	 para	 o	 surgimento	 de	 novas	músicas.	 O	 gênero	

musical	 romântico	 está	 fortemente	 fundamentado	 em	 estilos	 musicais	 dançantes	 do	

Caribe	 e	 dos	 outros	 paıśes	 da	 América	 Latina	 como	 o	 bolero	 e	 o	 calipso	 que	 [icaram	

conhecidos	no	Pará	através	de	algumas	rádios	situadas	na	região	das	Antilhas.	Segundo	

Guerreiro	do	Amaral,	a	canção	romântica	possui	a	mistura	de	dois	gêneros	musicais,	o	

bolero	 e	 o	 calipso.	 Ele	 explica	 que	 existe	 uma	 diferença	 entre	 a	 música	 chamada	 de	

“cafona"e	“brega”	,	sendo	que	“cafona"	seria	um	estilo	mais	voltado	para	o	bolero,	por	ser	

um	gênero	romântico	com	um	métrica	lenta	e	com	temáticas	amorosas,	e	“brega"	estaria	

mais	 ligado	ao	calipso,	que	possui	maior	movimentação	 sonora	com	andamentos	mais	

acelerados	 e	 feição	 humorıśtica	 bastante	 explorada.	 Guerreiro	 do	 Amaral,	 explica	

também	que	existem	constrastes	sonoros	do	gênero	“brega"	em	cada	região	do	Brasil,	ele	

cita	o	exemplo	de	Belém	do	Pará,	cidade	na	qual	surgiu	o	“tecnobrega”	também	chamado	

de	 “tecnomelody”	gênero	musical	 que	ganhou	 força	nos	 anos	1990	 após	 o	 declıńio	 da	

radiodifusão	 da	 canção	 romântica.	 O	 tecnomelody	 mistura	 elementos	 da	 música	 pop	

internacional	 música	 eletrônica,	 com	 gêneros	 nacionais	 paraenses	 como	 o	 calypso	 e	

forró	eletrônico	O	merengue	também	foi	importante	na	conformação	do	gênero	musical	

romântico,	que	juntamente	com	o	bolero,	fazia	grande	sucesso	nas	festas	de	ga[ieira	em	

Belém	nos	anos	1950	e	1960.	Segundo	Antonio	Maurıćio	Dias	da	Costa,	

O	fato	é	que	mesmo	antes	do	brega	surgir	como	um	movimento	musical	
paraense,	 o	 modelo	 de	 festa	 ao	 qual	 ele	 se	 adequou	 já	 existia.	 As	
aparelhagens	 de	 válvula	 e	 “boca-de-ferro”	 faziam	 festas	 nas	 antigas	
“sedes”	(salões	de	festas	das	sedes	de	clubes,	associações	pro[issionais,	
sindicatos)	e	cabarés/ga[ieiras	da	cidade	em	que	se	tocavam	merengue,	
bolero	 e	 versões	mais	 abrasileiradas	 do	 bolero,	 lançadas	 por	 cantores	
como	Valdick	Soriano,	Altemar	Dutra,	Nelson	Gonçalves,	Roberto	Miller,	
dentre	 outros.	 A	 feição	 popular	 deste	 tipo	 de	 festas	 permanece,	 da	
mesma	 forma	 como	 permaneceram	 em	 algumas	 destas	 casas	 de	 festa,	
agora	completamente	ambientadas	ao	brega	(...)	(2009,	p.33).	

	 No	trecho	acima	o	autor	con[irma	o	fato	do	bolero	e	o	merengue	protagonizarem	

as	 festas	de	ga[ieira	em	Belém	do	Pará	até	os	dias	de	hoje.	Ele	 também	observa	que	o	



108

gênero	 romântico	 ao	 longo	 do	 tempo	 ganhou	 forma	 e	 estruturou	 de	 tal	 forma	 que	

algumas	 dessas	 casas	 de	 festa	 estão	 completamente	 familiarizadas	 e	 ambientadas	 ao	

gênero	romântico.	E4 	possıv́el	dizer	que	esse	gênero	musical	não	surgiu	apenas	com	as	

trocas	musicais	afro-latina-caribenha,	mas	também	surgiu	através	do	hibridismo	com	as	

baladas	 pop/rock	 da	 Jovem	 Guarda.	 Vale	 lembrar	 que	 personagens	 como	 Reginaldo	

Rossi,	considerado	“brega”	e	Sérgio	Reis,	que	enveredou	pelo	gênero	sertanejo,	surgiram	

como	cantores	da	Jovem	Guarda.		

	 Já	os	cantores	Waldik	Soriano,	Nelson	Ned,	Lindomar	Castilho	e	Claudia	Barroso	

seguiram	 a	 tradição	 da	 in[luência	 hispânica	 presente	 no	Brasil	 desde	 os	 anos	 1940.	 E	

artistas	 como	 Benito	 di	 Paula,	 Luiz	 Ayrão	 e	 Wando	 seguiram	 a	 vertente	 do	 samba,	

embora	este	último	tenha	também	enveredado	pelo	estilo	de	baladas	românticas.	Mas	os	

artistas	 que	mais	 se	 expressaram	 dentro	 do	 gênero	 balada	 foram	 Paulo	 Sérgio,	 Odair	

José,	Evaldo	Braga,	Agnaldo	Timóteo,	Trio	Irakitan	e,	o	mais	renomado,	Roberto	Carlos,	

dentre	outros.	Paulo	César	Araújo,	em	Eu	não	sou	cachorro,	não	(2002),	observa	que	essa	

geração	 de	 artistas	 chamados	 de	 “cafonas"	 se	 expressava	 através	 de	 três	 gêneros	

musicais	(bolero,	balada	pop	e	sertanejo)	“bastante	testados	e	consolidados	no	gosto	do	

público	ouvinte	de	rádio	e	de	discos”.	Ao	longo	dos	anos	1970	a	expressão	mais	utilizada	

para	esse	gênero	musical	era	“cafona”,	palavra	de	origem	italiana	–	cafóne	–	que	signi[ica	

indivıd́uo	 humilde,	 vilão,	 tolo	 (ARAU4 JO,	 2002,	 p.16).	 Hoje	 em	 dia,	 para	 de[inir	 esse	

gênero	musical,	a	palavra	“cafona”	 foi	substituıd́a	(também	com	enorme	carga	de	 juıźo	

de	valor	e	preconceitos)	por	“brega”.		

	 Segundo	Paulo	César	Araújo,	nos	anos	1970	o	Brasil	apresentava	um	quadro	de	

grande	desigualdade	social ,	existia	um	grande	abismo	que	separava	a	 "grande	massa	35

de	 brasileiros	 empobrecidos	 da	 minoria	 extremamente	 rica”.	 Essa	 separação	 também	

[icava	 evidente	 no	 campo	 da	 música	 popular,	 no	 qual	 artistas	 como	 Chico	 Buarque	 e	

Milton	Nascimento	eram	ouvidos	com	maior	intensidade	por	uma	parcela	da	sociedade	

que	 pertencia	 a	 setores	 privilegiados.	 Ainda	 segundo	 Araújo,	 os	 artistas	 românticos,	

"eram	ouvidos	e	admirados	pela	imensa	maioria	da	população”.	O	autor	apresenta	uma	

re[lexão	 acerca	 de	 como	 essa	 música	 aqui	 chamada	 de	 “romântica”	 por	 vezes	 não	 é	

mencionada	nos	livros	e	artigos	sobre	a	história	da	música	popular	brasileira.	E4 	como	se	

	 De	 fato,	 existia	 nos	 anos	 1970	 essa	 desigualdade	 de	 que	 fala	 Araújo,	 mas	 o	 problema	 é	 anterior	 e	35

persiste	até	os	nossos	dias.	Trata-se	de	um	problema	histórico	do	Brasil.	A	pandemia	de	covid-19	lançou	
luz	 sobre	a	enorme	desigualdade	 social	no	paıś,	 bem	como	sobre	outros	problemas	estruturais,	 como	a	
falta	de	saneamento	básico	e	o	desemprego,	questões	antigas	que	se	evidenciaram	na	crise.	



109

tivesse	ocorrido	um	hiato	ou	espaço	em	branco	que	deve	ser	interrogado,	pois,	esse	ato	

de	 “esquecer”	 pode	 ser	 “resultado	 de	 manipulação	 exercida	 por	 grupos	 dominantes	

sobre	 dominados	 ou	 de	 vencedores	 frente	 a	 vencidos”	 (2002,	 p.20).	 Porém,	 o	 autor	

também	argumenta	que	

Em	 contraponto	 a	 uma	 longa	 tradição	 do	 estudo	 da	 História,	 cujo	
enfoque	incidia,	fundamentalmente,	na	valorização	dos	falos	relativos	às	
classes	dominantes,	 tem	se	acentuado	nos	 últimos	anos	uma	tendência	
em	 dar	 lugar	 às	manifestações	 das	 pessoas	 comuns,	 o	 que	 representa	
uma	democratização	do	objeto	histórico.	(2002,	p.20).	

	 No	 trecho	 acima,	 o	 autor	 argumenta	 que	 recentemente	 ocorreu	 uma	 abertura	

para	 estudos	 históricos	 direcionados	 a	 outros	 objetos	 que	 não	 fossem	 apenas	 aqueles	

relacionados	 as	 classes	dominantes.	O	 cantor	 e	 compositor	Roberto	Carlos	 a	partir	 do	

lançamento	do	LP	O	inimitável,	de	1968,	apresentou	um	repertório	mais	maduro,	e	esse	

fato	fez	com	que	ele	alcançasse	um	segmento	de	público	mais	adulto	e	diversi[icado,	no	

estilo	 daquilo	 que	 conhecemos	 hoje	 como	 balada	 romântica.	 Araújo	 argumenta	 que	

creditou-se	diretamente	a	Roberto	Carlos	a	existência	de	artistas	românticos,	porém,	o	

autor	 ressalta	 que	 o	 cantor	 Paulo	 Sérgio	 –	 contemporâneo	 de	 Roberto	 Carlos	

considerado	“imitador	do	rei”	até	o	 último	dia	de	sua	vida	–	 lançou	diversos	 álbuns	de	

sucessos	 e	 manteve-se	 [iel	 ao	 estilo	 balada	 romântica.	 Ele	 retrabalhou	 a	 fórmula	 da	

balada	romântica	e	abriu	portas	no	mercado	discográ[ico	para	nova	geração	de	cantores	

populares.	 Nesse	 sentido,	 pode-se	 a[irmar	 que	 Paulo	 Sérgio	 encontra-se	 entre	 os	

precursores	 do	 estilo	 musical	 que	 mais	 tarde	 seria	 conhecido	 através	 da	 expressão	

carregada	 de	 sentido	 pejorativo	 “brega”.	 Esse	 termo	 foi	 utilizado	 por	 uma	 parcela	 da	

sociedade	que	a[irmava	ser	uma	música	de	má	qualidade,	baratas	e	alusivas	a	temáticas	

banais.	Paulo	Sérgio	in[luenciou	uma	leva	grande	de	cantores	e	compositores	românticos	

populares	 que	 surgiram	a	 partir	 do	 ano	de	 1968,	 como	Odair	 José,	 Fernando	Mendes,	

Luiz	Geraldo,	Jean	Marcel,	Gilberto	Reis,	Fredson,	dentre	outros.		

	 Araújo	também	apresenta	respostas	de	diversos	cantores	românticos	da	época	à	

pergunta	sobre	qual	a	lembrança	dos	artistas	sobre	os	fatos	polıt́icos	que	ocorreram	no	

Brasil	no	ano	de	1968	com	o	decreto	do	AI-5.	A	maioria	dos	cantores	responderam	que	

estavam	muito	ocupados	tentando	ajudar	a	famıĺia	mandando	dinheiro	para	casa.	Alguns	

artistas	 românticos	 nem	 eram	 muito	 politizados	 na	 época,	 muitas	 vezes	 por	 falta	 de	

acesso	a	informação,	tendo	em	vista	que,	no	ano	de	1968	o	acesso	a	informação	era	um	



110

pouco	mais	difıćil	que	nos	dias	atuais.	Nesse	sentido,	o	sociólogo	francês	Michael	Pollak	

apresenta	 uma	 a[irmação	 importante	 sobre	 como	 a	 história	 pode	 ser	 plural	 e	

diferenciada	até	mesmo	sob	aspecto	da	cronologia,	e	que	isso	ocorre	em	“função	de	uma	

vivência	 diferenciada	 das	 realidades”.	 Embora	 esses	 artistas	 românticos	 estivessem	

“desligados”	 da	 questão	 polıt́ica,	 a	 produção	 musical	 de	 muitos	 desses	 artistas	

denunciavam	 o	 autoritarismo	 vivenciados	 pelo	 povo.	 Nesse	 sentido,	 Marilena	 Chauı	́

argumenta	que	por	mais	que	os	traços	de	autoritarismo	tenham	sido	reforçados	com	o	

golpe	de	1964	e	com	o	AI-5,	o	“autoritarismo	no	Brasil	não	é	exceção,	nem	mero	regime	

governamental,	 mas	 a	 regra	 e	 expressão	 das	 relações	 sociais”	 (apud	 ARAU4 JO,	 2002,	

p.44).	
Pois	 é	 justamente	 este	 autoritarismo	 latente	 na	 sociedade	 brasileira	 o	
que	 será	 denunciado	 em	 diversos	 textos	 do	 repertório	 "cafona”.	
Autoritarismo	 que	 se	 expressa	 através	 do	 preconceito	 aos	 pobres,	 aos	
negros,	 aos	 homossexuais,	 às	 prostitutas,	 às	 empregadas	 domésticas,	
aos	analfabetos,	aos	de[icientes	fıśicos	e	aos	imigrantes	nordestinos.	E	–
importante	destacar	–	autoritarismo	que	é	vivenciado	no	cotidiano	pelo	
público	ouvinte	desta	música	e	pelos	próprios	compositores	ao	longo	de	
suas	trajetórias	de	vida	(ARAU4 JO,	2002,	p.45).	

	 Para	 Araújo,	 por	 mais	 que	 esses	 artistas	 não	 fossem	 “politizados”,	 eles	 muitas	

vezes	expressavam	em	suas	canções	o	descontentamento	do	povo,	apenas	pelo	simples	

fato	 de	 serem	 brasileiros	 e	 estarem	 vivenciando	 esse	 momento	 anti-democrático	 e	

autoritário.	 Esses	 artistas,	 em	muitas	 de	 suas	 músicas,	 apresentaram	 uma	 crıt́ica	 das	

relações	do	cotidiano,	das	relações	sociais	e	familiares,	muitas	vezes	violando	a	“moral	e	

os	 bons	 costumes”,	 e	 isso	 fez	 com	 que	 suas	 canções	 possuıśsem	 elementos	 de	

contraposição	ao	conservadorismo	que	se	estabeleceu	após	o	golpe	de	1964.	Assim,	uma	

parcela	 das	 canções	 românticas	 seguiu	 na	 contramão	 dos	 valores	 que	 os	 setores	

conservadores	da	sociedade	ambicionavam	impor	ao	restante	da	população.	E	algumas	

delas	inclusive,	a	exemplo	de	Treze	anos,	ou	o	divórcio,	de	Luiz	Ayrão,	apresentavam	uma	

crıt́ica	 diretamente	 polıt́ica	 que	 não	 foi	 percebida	 com	 a	 mesma	 intensidade	 e	 não	

tiveram	 a	mesma	 receptividade	 nos	 setores	 que	 se	 opunham	 ao	 governo	 que	 aquelas	

produzidas	no	campo	da	MPB,	que	serão	observadas	no	próximo	sub-item.	Esses	artistas	

não	foram	incorporados	ao	campo	da	MPB,	que	gozava	de	uma	posição	privilegiada	na	

hierarquia	 de	 bens	 simbólicos,	 e	 apesar	 de	 algumas	 de	 suas	 produções	 apresentarem	

elementos	 de	 crıt́ica	 polıt́ico-social,	 foram	 de	 conjunto	 vistos	 como	 despolitizados	 e	

atrasados	 no	 aspecto	 sócio-cultural.	 Talvez	 não	 apenas	 a	 sua	música,	 e	 a	 temática	 de	



111

muitas	das	canções,	que	exageravam	os	dramas	amorosos,	mas	também	o	aspecto	visual	

–	 indumentária,	 corte	 de	 cabelo	 e	 barba,	 capa	 dos	 discos	 –	 e	 a	 posição	 social	 do	 seu	

público	 consumidor,	 contribuıŕam	 para	 esse	 preconceito.	 O	 fato	 de	 que	 alguns	 desses	

artistas	tenham	tido	uma	aproximação,	por	vezes	ingênua	(caso	de	Don	e	Ravel),	com	o	

regime	 militar	 ou	 tido	 uma	 postura	 de	 distanciamento,	 reforçou	 essa	 percepção	

desfavorável	nos	setores	de	classe	média,	no	meio	universitário	e	na	intelectualidade	de	

esquerda.				

	 Em	 relação	 à	 estética	musical	propriamente	dita	dessa	produção	quali[icada	de	

“cafona”	e	 “brega”,	a	aproximação	de	uma	parcela	desses	músicos	com	a	vertente	mais	

tradicional	 do	 bolero	mexicano	 pode	 ser	 pensada	 como	 um	 elemento	 adicional	 nessa	

percepção.	 Como	 veremos	 no	 próximo	 sub-item,	 elementos	 do	 bolero	 podem	 ser	

localizados	também	nas	músicas	do	campo	da	MPB.	Nesse	caso,	o	diferencial	parece	ser	

a	escolha	do	repertório,	os	arranjos	e	a	interpretação.		

	 Os	elementos	de	 latinidades	mais	 recorrentes	nas	canções	 românticas	dos	anos	

1970,	 foram	 aqueles	 presentes	 no	 bolero.	 Provavelmente,	 foi	 por	 essa	 via	 que	 a	

musicalidade	latina	atingiu	um	público	mais	amplo,	ao	menos	nesse	perıódo.	Conforme	

dito	 anteriormente,	 desde	 os	 anos	 1940	 o	 bolero	 esteve	 presente	 no	 paıś,	 seja	 nas	

versões	originais,	em	regravação,	ou	incorporada	ao	samba-canção	e	outros	gêneros.	Nos	

anos	 1970,	 no	 Brasil,	 diversos	 artistas	 realizaram	 regravações	 de	 boleros	 mexicanos	

tradicionais,	no	original	ou	em	versões	em	português,	a	exemplo	das	canções:	Solamente	

una	vez,	do	cantor	e	compositor	Agustıń	Lara,	gravada	por	Roberto	Carlos	e	por	Altemar	

Dutra;	Esta	tarde	vi	llover,	gravada	por	Roberto	Carlos	em	1979,	Yo	te	recuerdo	gravada	

por	Roberto	Carlos	em	1974	e	Besame	Mucho	(que	foi	traduzida	e	gravada	em	mais	de	20	

idiomas	 e	 tem	 inclusive	 uma	 versão	 com	 os	 Beatles,	 que	 porém	 só	 foi	 lançada	

posteriormente,	 no	 álbum	 Anthology	 1),	 regravada	 por	 diversos	 cantores	 populares	

brasileiros	 entre	 eles,	 Teixeirinha,	 Raul	 Gil	 e	 João	 Gilberto.	 Além	 disso,	 inúmeros	

intérpretes	apresentaram	versões	de	boleros	em	português	e	no	original	em	espanhol.	

Na	verdade,	essa	prática	permanece,	a	exemplo	do	show	Boleros,	de	Alcione,	lançado	em	

CD	homônimo	gravado	ao	vivo,	em	2017.	 	

	 O	 Trio	 Irakitan	 foi	 um	 conjunto	 instrumental	 e	 vocal	 que	 surgiu	 na	 cidade	 em	

Natal/RN	 e	 que	 foi	 criado	 em	1950	 pelos	músicos,	 Valdomiro	 Sobrinho	 "Valdó”,	 Paulo	

Gilvan	e	por	João	Manoel	de	Araújo,	porém	o	trio	passou	uma	fase	de	desentendimentos,	

que	contribuiu	para	saıd́a	de	Valdó.	No	ano	de	1965	o	músico	Antônio	Santos	Cunha	foi	



112

convidado	 para	 ingressar	 no	 trio	 e	 dois	 anos	 depois	 (em	 1967),	 eles	 lançam	 um	 LP	

chamado	A	 volta.	 Neste	 disco,	 foram	 gravadas	 diversas	 versões	 de	 boleros	 adaptados	

para	o	português	 como	 é	 o	 caso	do	 grande	 clássico	mexicano,	 a	 canção	La	Malagueña	

(Elpidio	Ramírez/Pedro	Galindo	Galarza) .		36

	 Existe	uma	grande	polêmica	sobre	a	autoria	de	La	Malagueña	e	em	qual	ano	ela	

foi	escrita.	Segundo	Ramiro	Hernández	Romero,	no	artigo	El	jazz	en	México	a	mediados	

del	siglo	XX,	essa	canção	era	inicialmente	um	son	huasteco 	(ou	huapango),	escrita	por		37

Elpidio	 Ramıŕez	 (Veracruz)	 e	 Pedro	 Galindo	 Galarza	 (Ciudad	 de	 México)	 em	 1947	 e	

popularizada	através	da	gravação	de	Miguel	Aceves	Mejia.	Porém,	a	polêmica	se	encontra	

no	 fato	da	 canção	 ter	 sido	gravada	um	ano	antes,	 1946,	pelo	 trio	Los	Calaveras.	Nesse	

mesmo	 ano,	 ela	 fez	 parte	 da	 trilha	 sonora	 do	 [ilme	 Enamorada	 (Emilio	 Fernández).	

Existe	ainda	a	lenda	que	a	canção	pertence	ao	domıńio	público	e	que	foi	escrita	na	prisão	

de	San	Juan	de	Ulna	(localizado	na	cidade	de	Veracruz,	México)	por	um	preso	na	parede	

de	 sua	 cela.	La	Malagueña	 fez	parte	da	 trilha	 sonora	de	 [ilmes	 como	Kill	Bill	 (Quentin	

Tarantino),	Jack	e	a	Mecânica	do	coração	(Mathias	Malzieu,	Stéphane	Beria),	Sexy	and	the	

City	 (Michael	 Patrick	 King),	 Los	 amantes	 passageiros	 (Pedro	 Almodóvar).	 A	 canção	

também	 foi	 regravada	 por	 diversos	 músicos	 em	 muitos	 paıśes	 da	 América	 Latina.	 A	

canção	original	é	uma	ranchera,	nome	atribuıd́o	a	um	gênero	autenticamente	mexicano	

frequentemente	executado	pelos	moradores	da	zona	rural	e	pelos	mariachis .	Porém,	é	38

importante	 lembrar	 que	malagueña,	 é	 um	 adjetivo	 para	 o	 que	 é	 originário	 de	Málaga,	

provıńcia	 da	 Espanha,	 e	 pode	 também	 referir-se	 a	 um	 gênero	 de	 canção	 ou	 dança	 no	

estilo	 [lamenco,	 evoluıd́a	 nessa	 região	 a	 partir	 do	 fandango.	 A	 música	 La	 malagueña	

executada	 pelo	 trio	 Las	 Calaveras	 apresenta	 apenas	 as	 vozes,	 as	 quais	 em	 alguns	

momentos	se	dividem	com	diferentes	intervalos,	e	os	violões,	em	um	ritmo	ternário,	com	

 LP	A	volta	(trio	Irakitan	1967)	https://www.youtube.com/watch?v=y84TcUTgT-E36

	 Estilo	 mexicano	 originado	 da	 região	 Huasteca	 durante	 o	 século	 XIX,	 que	 apresenta	 traços	 musicais	37

espanhóis,	indıǵenas	e	africanos.

	O	nome	mariachi	se	refere	à	música	tradicional	originária	do	oeste	do	México,	e	também	à	uma	tradição	38

de	 música	 e	 dança	 da	 zona	 rural,	 identi[icada	 especi[icamente	 com	 os	 estados	 de	 Jalisco,	 Colima	 e	
Michoacán	e	com	seus	vizinhos	Aguascalientes,	Guerrero	e	Zacatecas.	O	conjunto	mariachi	conta	em	sua	
formação	com	trompete,	violino,	vihuela,	violão	e	guitarrón.	Os	músicos	usam	traje	de	charro	(considerado	
como	emblema	personi[icado	do	México)	ou	terno	de	cowboy	mexicano,	associado	a	região	rural	oeste.



113

alguns	momentos	em	que	a	levada	é	rasqueada .	Já	na	interpretação	de	Miguel	Aceves	39

Mejia,	 a	 canção	 apresenta	 instrumentação	diversi[icada	 –	 violinos,	 [lautas,	 contrabaixo	

acústico,	violão	e	metais	–	e	a	letra	da	canção	também	é	um	pouco	maior	se	comparada	à	

letra	dos	Los	Calaveras.	O	ritmo	também	é	em	compasso	ternário,	com	alguns	momentos	

em	 que	 a	 levada	 é	 rasqueada.	 Na	 gravação	 do	 Trio	 Irakitan,	 versão	 em	 português	

realizada	 por	 Costa	 Netto,	 a	 canção	 se	 torna	 uma	mistura	 de	 ritmo	 centro-americano	

com	balada	pop.	A	instrumentação	é	parecida	com	a	versão	de	Miguel	Aceves	Mejia	pois	

também	 conta	 com	 violinos,	 [lautas,	 contrabaixo	 acústico,	 violão	 e	 metais;	 porém,	

apresenta	 também	 o	 uso	 das	 congas,	 o	 que	 a	 aproxima	 do	 tipo	 de	 instrumentação	 e	

tratamento	rıt́mico	mais	utilizado	na	música	centro-americana.	O	LP	Sempre	bolero,	do	

Trio	Irakitan,	de	1970,	apresenta	somente	versões	em	português	de	boleros	mexicanos,	

cubanos,	argentinos	e	até	mesmo	italiano.	Em	1972,	o	trio	lançou	outro	LP	apresentando	

algumas	versões	de	boleros	famosos	com	a	canção	Periidia	(Alberto	Dominguez,	versão	

de	Lamartine	Babo),	Aquellos	ojos	verdes	(Nilo	Menendez	/	Adolfo	Utrera,	versão	de	João	

de	Barro),	La	barca	 (Roberto	Cantoral),	Prisionero	del	mar	 (L.	Aracaraz/E.	Cortazar/D.	

Varcotte/	versão	de	Galvez	Morales),	Amor	(Gabriel	Ruiz/Ricardo	Lopes	Mendez/	versão	

de	Haroldo	Barbosa),	Santa	 (Agustıń	 Lara/	 versão	 de	Haroldo	Barbosa).	 Já	 o	 disco	 do	

anos	 de	 1974,	Carimbó	 –	 o	 balanço	 da	 selva,	 chama	 atenção	 por	 possuir	 uma	 estética	

mais	 diversi[icada	 comparado	 aos	 outros	 LPs	 supracitados.	 E4 	 possıv́el	 perceber	 que	 a	

linguagem	musical	utilizada	pelo	Trio	Irakitan	foi	mudando	ao	longo	do	tempo,	pois	ele	

começou	 gravando	 boleros,	 originais	 e	 versões,	 uns	 mais	 estilizados	 e	 outros	 mais	

tradicionais,	bem	como	regravaram	sambas,	músicas	pertencentes	à	MPB,	baladas	pop	e	

músicas	 centro-americanas.	 Nesse	 disco	 o	 trio	 apresenta	 somente	 músicas	 que	 se	

enquadram	no	gênero	musical	carimbó,	mas	é	importante	ressaltar	que	as	canções	desse	

disco	 se	 situam	 dentro	 do	 carimbó	 “moderno”	 pois,	 conforme	 citado	 no	 item	 3	 deste	

trabalho,	esse	tipo	de	carimbó	possui	som	de	baixo,	guitarra,	bateria,	bem	como,	no	caso	

desse	disco,	instrumentação	que	remete	à	música	caribenha.	Cabe	aqui	observar	que	as	

tradições	 musicais	 latino-americanas	 se	 formaram	 –	 e	 ainda	 se	 formam	 –,	 com	 um	

caráter	marcadamente	hıb́rido,	e	as	fronteiras	entre	os	gêneros	musicais	não	são	rıǵidas.	

	A	palavra	“raqueado”	por	vezes	provoca	dúvidas	acerca	de	qual	seria	a	sua	ortogra[ia	correta.	A	gra[ia	39

“rasgueado”	 é	da	 lıńgua	espanhola,	e	a	que	está	presente	no	Diccionario	de	 la	 língua	española	de	 la	Real	
Academia	Española.	Já	no	Vocabulário	Ortográiico	da	Língua	Portuguesa	da	Academia	Brasileira	de	Letras,	a	
gra[ia	 é	 “rasqueado”.	 Porém,	 como	 trata-se	 de	 uma	 técnica	 violonıśtica	 originária	 do	mundo	 hispânico,	
creio	que	ambas	gra[ias	são	aceitáveis.		



114

Nesta	 dissertação	 foi	 feita	 uma	 divisão	 um	 tanto	 esquemática	 do	 repertório,	 para	

facilitar	 a	 apresentação	 do	material.	 Esses	modelos	 facilitam	 o	 entendimento	 de	 uma	

realidade	que	em	geral	 é	mais	complexa.	Assim,	embora	o	bolero	seja	o	gênero	 latino-

americano	predominante	na	canção	romântica,	elementos	do	 tango,	do	merengue	e	do	

carimbó,	além	de	outros	gêneros,	também	podem	estar	presentes	nas	canções,	às	vezes	

com	traços	de	sutilezas	e	outras	vezes	aparecendo	pontualmente	em	alguns	trechos	das	

canções.	 E	 também	 podem	 aparecer	 misturados	 com	 balada	 pop,	 como	 é	 o	 caso	 da	

canção	Você	vai	me	perder	(Vera	Lemos),	interpretada	Fernando	Mendes	em	seu	álbum	A	

desconhecida,	lançado	no	ano	de	1973.	Nessa	canção,	pode-se	notar	a	forte	presença	das	

congas	e	das	claves	marcando	um	ritmo	que	lembra	os	gêneros	centro-americanos	como	

o	son	e	a	rumba	e	a	salsa.	

	 A	região	do	Caribe	tem	um	papel	importante	nesse	processo	de	trocas	musicais,	

talvez	 devido	 à	 sua	 singularidade	 geográ[ica	 que	 facilitava	 os	 [luxos	 migratórios.	 As	

sonoridades	 caribenhas	descritas	neste	 trabalho	 estão	 relacionadas	 à	 diversos	 fatores,		

tais	 como	um	tipo	de	 instrumentação	caracterıśtica	presente	em	gêneros	caribenhos	a	

exemplo	do	merengue	 (incorporado	no	Brasil	 tendo	Belém	 como	principal	 abrigo),	 da	

cúmbia,	da	rumba,	da	salsa	dentre	outros,	gêneros	estes	já	anteriormente	abordados.	O	

ritmo	sincopado	e	dançante,	com	polirritmia	e	andamento	acelerado	são	caracterıśticas	

marcantes	da	música	do	Caribe.		

	 O	 Cha-Cha-Cha	 por	 exemplo,	 é	 um	 gênero	 musical	 e	 uma	 dança	 originária	 da	

região	 caribenha	 (Cuba	mais	especi[icamente)	que	possui	diversas	 semelhanças	com	a	

salsa.	 Esse	 gênero	 musical,	 assim	 como	 a	 salsa,	 o	 mambo	 e	 a	 rumba,	 foi	 utilizado	 e	

gravado	 por	 diversos	 artistas	 tais	 como	 a	 brasileira	 Gretchen	 em	 seu	 primeiro	 LP	

intitulado	My	name	is	Gretchen,	de	1979.	Lançado	em	diversos	paıśes	da	América	Latina,	

esse	disco	foi	o	mais	exitoso	da	carreira	de	Gretchen.	A	canção	Me	gusta	el	cha-cha-cha	

além	de	possuir	letra	totalmente	em	espanhol,	apresenta	um	ritmo	caracterıśtico	do	cha-

cha-cha.	 No	 ano	 de	 1981	 a	 artista	 lançou	 a	 música	 Conga,	 conga,	 conga,	 que	 atingiu	

grande	 sucesso.	 Essas	 duas	 canções	 apresentam	 diálogos	 com	 a	 canção	 dos	 demais	

paıśes	 da	 América	 Latina.	 Nesse	 sentido,	 é	 possıv́el	 dizer	 que	 o	 Brasil	 estava	 mais	

conectado	com	os	demais	paıśes	 latino-americanos,	e	que	gravar	músicas	em	espanhol	

utilizando-se	de	gêneros	musicais	de	in[luências	latinas	tinham	grande	abertura	no	paıś	

e	 chamavam	 a	 atenção	 de	 grande	 parcela	 da	 população.	 O	 estilo	musical	 apresentado	

pela	artista,	embora	contendo	muitos	elementos	do	pop,	foi	percebido	por	uma	parcela	



115

do	 público	 como	 “brega”,	 provavelmente	 muito	 em	 virtude	 da	 estética	 visual	 da	

performance.				

	 	 A	 seguir,	 serão	 apresentadas	 como	 exemplos,	 três	 canções	 que	 incorporam	

sonoridades	 latino-americanas:	 Tortura	 de	 amor	 (Waldick	 Soriano),	 Que	 queres	 tu	 de	

mim	(Altemar	Dutra)	e	Intrigas	e	opniões	(Luiz	Ayrão).	

	 	

5.1	TORTURA	DE	AMOR	–	WALDICK	SORIANO		

	 Waldick	 Soriano	 foi	 um	 cantor	 e	 compositor	 nascido	 em	 Caetité,	 municıṕio	 do	

estado	da	Bahia.	No	[inal	dos	anos	1950	ele	se	mudou	para	São	Paulo	para	tentar	a	vida.	

Nesse	 ıńterim,	 fez	vários	bicos	 como	servente	de	pedreiro	e	engraxate.	 Segundo	Paulo	

César	Araújo,	a		imagem	de	Waldick	e	o	som	de	seus	boleros	marcaram	o	cenário	cultural	

brasileiro	 por	 mais	 de	 quatro	 décadas	 (2010,	 p.187).	 O	 visual	 do	 cantor	 parece	 ter	

referência	no	mocinho	de	[ilmes	americanos	Durango	Kid	e	o	seu	estilo	de	cantar	teria	

sido	inspirado	em	intérpretes	como	o	cantor	de	boleros	Bienvenido	Granda.	No	ano	de	

1959,	 ele	 gravou	 seu	 primeiro	 disco,	 um	 compacto	 simples	 com	 os	 boleros	 de	

composição	 própria	Quem	 és	 tu?	 e	 Só	 você.	 Inicialmente,	 seu	 sucesso	 [icou	 restrito	 ao	

Norte	e	Nordeste,	porém,	no	[inal	dos	anos	1960	suas	músicas	[icaram	mais	conhecidas	

no	 eixo	 Rio-São	 Paulo.	 No	 Brasil,	 a	 industria	 fonográ[ica	 passou	 por	 um	 perıódo	 de	

grande	efervescência	entre	os	anos	1970	e	1976	e	alcançou	o	quinto	lugar	no	mundo	no	

mercado	de	discos.	Nesse	sentido,	Araújo	observa	que	nunca	“tantos	brasileiros	tinham	

gravado	 e	 ouvido	 tantas	 canções,	 especialmente	 sambas,	 baladas	 e	 boleros”.	 Ainda	

segundo	o	autor,	Waldick	Soriano	se	 [irmou	como	artista	nesse	perıódo	sendo	“a	rigor	

intérprete	 do	 gênero	 bolero,	mas	 em	um	 estilo	 chamado	 de	 ‘brega’.	 O	mesmo	 caso	 de	

Benito	de	Paula	que	faz	samba	romântico	com	estilo	e	‘sonoridade	brega’”	(2010,	p.189).		

	 A	canção	Tortura	de	Amor	 foi	 lançada	em	1962	–	e	arranjada	por	César	Guerra-

Peixe	 –,	 porém,	 em	 um	 primeiro	 momento,	 não	 alcançou	 o	 sucesso	 imediato	 que	 o	

compositor/intérprete	 esperava.	 Essa	 canção	 foi	 aos	 poucos	 sendo	 incorporada	 por	

artistas	 no	 Brasil	 e	 fora	 do	 paıś	 e	 com	 o	 tempo	 se	 tornou	 a	música	mais	 gravada	 de	

Waldick	Soriano.	Em	1974,	o	cantor	decidiu	regravar	com	um	novo	arranjo	em	um	disco	

de	coletâneas,	uma	edição	comemorativa.	Esse	bolero	teve	sua	radiodifusão	vetada	pela	

censura	 então	 existente,	 pois	 a	 palavra	 tortura	 “tocava	 em	 uma	 ferida	 que	 o	 regime	

militar	não	queria	ver	exposta	pela	lente	ampliadora	da	música	popular”	(2010,	p.190).	



116

Tempos	 obscuros	 esses,	 em	 que	 os	 donos	 do	 poder	 entendiam	 que	 podia-se	 torturar,	

mas	essa	palavra	não	podia	ser	utilizada,	nem	mesmo	se	fosse	“tortura	de	amor”.	Não	há	

dúvidas	de	que	essa	canção	pertence	inteiramente	ao	gênero	bolero,	considerado	como	

“sıḿbolo	canônico	da	estética	e	da	identidade	latino-americana”	(Ulhôa	e	Pereira,	2016,	

p.	96).	Lembrando	que	como	foi	dito	anteriormente	neste	trabalho,	a	popularização	do	

bolero	no	Brasil	provém	do	repertório	mexicano,	devido	sua	difusão	através	do	cinema.	

Segundo	Edwin	Pitre:	

(…)	 o	 bolero	 forma	 parte	 do	 capital	 simbólico	 da	 América	 Latina.	
Nascido	na	Espanha,	criado	em	Cuba	e	mundializado	desde	México,	 foi	
acolhido	em	todo	o	continente	como	também	–	no	Brasil	–,	na	forma	de	
canção,	 onde	 as	 textualidades	 poéticas	 e	 musicais	 combinaram-se.	
(PITRE-VA4 SQUEZ,	2009)	

		 Porém,	 Edwin	 Pitre-Vásquez	 observa	 que	 existem	 algumas	 diferenças	 entre	 o	

bolero	espanhol	e	português:		

O	bolero	a	rigor	relata	uma	realidade	masculina.	
“Possui	 uma	 ambigüidade	 sexual	 intrıńseca”.	 (ZAVALA,	 2000:16).	 E4 	 o	
caso	 de	 “Tu	 me	 acostumbraste”	 de	 Frank	 Dominguez.	 O	 bolero	 é	
ambguo,	ambivalente	e	andrógino,	que	segundo	Aristóteles,	este	terceiro	
sexo	e	o	que	participa	do	masculino	e	do	feminino.	
O	bolerista	possui	uma	voz	andrógina	e	o	caso	de	Felipe	Pirela,	Antonio	
Machıń,	Bola	de	Nieve,	Trio	Los	Panchos	classi[icadas	como	voz	castrati.	
A	mulher	não	 é	 somente	 inspiração	no	bolero,	 ela	 também	 canta,	 com	
uma	voz	de	contralto	considerada	como	Donna	in	gambá,	como	é	o	caso	
da	Olga	Guillot,	La	Lupe,	Maria	Teresa	Vera	terem	uma	voz	andrógina.	
O	 andamento	 oscila	 entre	 Lento,	 Andante,	 Andantino,	 Allegretto	 e	
Moderato.	E	palavras	de	caráter	musical	como:	Affetuoso	ou	con	anima.	
Em	algumas	[inalizações	se	utiliza	uma	diminuição	de	velocidade	como	
o	rallentando	(rall.)	Ou	em	alguns	casos	uma	cadência	instrumental	para	
[inalizar	com	a	voz.	
Uma	linha	melódica	sobre	um	acompanhamento	homofônico.	
Originalmente	concebido	para	escutar,	devido	ao	texto.	
E	 como	 consequência	 para	 dançar,	 pela	 ambientação	 romântica	 que	
promove,	a	partir	do	andamento.	
As	metáforas	propostas	pelo	bolero	estabelecem	um	universo	simbólico	
urbano	do	latino-americano.	
O	bolero	em	espanhol	possui	uma	carga	dramática	e	uma	aproximação	
com	a	fossa	brasileira	(2003,	p.7).	

	 No	caso	da	canção	Tortura	de	amor,	não	se	pode	a[irmar	que	ela	não	se	enquadre	

em	muitos	desses	aspectos	supracitados.	Alguns	itens	supramencionados	se	enquadram	



117

perfeitamente	 nesse	 bolero.	 Por	 exemplo,	 o	 acompanhamento	 dessa	 canção	 é	

homofônico,	 e	 o	 foco	 dessa	 canção	 está	 presente	 no	 texto.	 Ela	 também	 promove	 uma	

ambientação	 romântica	 que	 convida	 o	 ouvinte	 a	 dançar.	 A	 letra	 da	 canção	 possui	 um	

discurso	com	uma	certa	carga	dramática	que	remete	ao	que	se	pode	chamar	nas	músicas	

de	hoje	em	dia	como	“sofrência”	conforme	descrita	abaixo:	

Hoje	que	a	noite	está	calma	
E	que	minh'alma	esperava	por	ti	

Apareceste	aiinal	
Torturando	este	ser	que	te	adora	

Volta	iica	comigo	
Só	mais	uma	noite	
Quero	viver	junto	a	ti	
Volta	meu	amor	

Fica	comigo	não	me	desprezes	
A	noite	é	nossa	

E	o	meu	amor	pertence	a	ti	
Hoje	eu	quero	paz	

Quero	ternura	em	nossas	vidas	
Quero	viver	por	toda	vida	

Pensando	em	ti	

	 A	dramaticidade	e	o	romantismo	da	canção	estão	presentes	até	mesmo	no	ajuste	

vocal	apresentado	pelo	cantor.	A	voz	impostada	e	a	utilização	do	creack	voice	no	inıćio	de	

algumas	frases	enfatizam	esse	drama	romântico	desesperado.	Quando	a	instrumentação,	

o	uso	das	congas	nos	 leva	direto	para	o	universo	da	sonoridade	 latino-americana,	uma	

vez	 que,	 o	 bolero	 chegou	 primeiramente	 em	 Cuba-	 paıś	 no	 qual	 o	 instrumento	 se	

originou-,	e	posteriormente	se	espalhou	para	o	México	e	o	restante	da	América	Latina.	

Sendo	 assim,	 pode-se	 a[irmar	 que	 o	 gênero	 bolero	 se	 misturou	 com	 as	 sonoridades	

cubanas.	Já	a	utilização	dos	metais	muito	presentes	nessa	canção,	nos	remete	ao	som	da	

música	ranchera	produzida	pelos	mariachis	no	México.	Segundo	Ulhôa	e	Pereira,	existem	

algumas	caracterıśticas	que	são	recorrentes	nos	boleros	românticos,	 como	a	 tendência	

para	 um	 andamento	 mais	 lento,	 o	 uso	 de	 timbres	 vocais	 e	 instrumentais	 suaves,	

incluindo	violinos,	a	balada	e	o	bolero	como	ritmos/textura	predominantes,	e	a	temática	

amorosa.	Como	já	citado	anteriormente,	o	bolero	provém	da	mescla	de	ritmos	espanhóis,	

africanos	 e	 ritmos	 autóctones	 de	 cada	 paıś.	 Nesse	 sentido,	 A	 canção	Tortura	 de	 amor	

possui	um	tipo	de	bolero	mais	utilizado	no	rock,	pop,	baladas	e	rancheiras,	que	por	sua	

vez,	apresentam	na	maioria	dos	casos	uma	métrica	2/4	ou	4/4.	Na	dança	esse	 tipo	de	

bolero	permite	maior	liberdade	nos	movimentos,	e	incluı	́a	possibilidade	de	dançar	em	



118

trios.	 A	 forma	 dessa	música	 é	 um	AB	 com	um	 interlúdio.	 Dos	 instrumentos	 utilizados	

podemos	destacar	as	congas	e	os	metais	que	aparecem	no	 interlúdio	da	canção.	Outra	

canção	de	Waldick	Soriano	que	fez	bastante	sucesso	foi	Eu	não	sou	cachorro,	não,	lançada	

em	outubro	de	1972.	Essa	música	também	é	um	bolero,	e	possui	uma	temática	que	em	

um	primeiro	momento,	parece	se	referir	a	uma	“dor	de	cotovelo”,	mas	se	olharmos	para	

o	 refrão	 da	 canção	 poderıámos	depreender	 que	 existe	 um	 forte	 apelo	 popular	 através	

das	 frases:	eu	não	sou	cachorro,	não	/	para	viver	 tão	humilhado	/	eu	não	 sou	cachorro,	

não	 /	 para	 viver	 tão	 desprezado.	 Segundo	 Araújo,	 essas	 frases	 poderiam	 estar	 sendo	

direcionadas	aos	patrões,	patroas,	gerentes,	policiais,	e	aos	“representantes	imediatos	da	

opressão	 vivida	 pelo	 público	 ouvinte	 dessa	 música”	 (2010,	 p.	 193).	 O	 autor	 também	

observa	que	isso	ocorreu	principalmente	devido	ao	ditador	Emilio	Médici	a[irmar	que	se	

a	economia	ia	bem,	o	povo	ia	mal.	Sendo	assim,	o	bolero	Eu	não	sou	cachorro,	não	expõe	

esse	contexto	autoritário	e	excludente	da	nossa	sociedade,	como	se	fosse	um	“um	grito	

de	milhões	contra	a	opressão	e	o	tratamento	humano	degradante”	(p.	193).	Essa	canção	

possui	uma	instrumentação	parecida	com	a	da	música	anteriormente	analisada,	ou	seja,	

há	uma	presença	forte	dos	metais	que	lembra	a	sonoridade	das	canções	mexicanas,	bem	

como	 a	 canção	 possui	 congas,	 mas	 dessa	 vez	 elas	 não	 sobressaem	 tanto	 quanto	 em	

Tortura	 de	 amor.	Da	 mesma	 forma,	 o	 arranjo	 conta	 com	 instrumentos	 de	 corda,	 que	

remetem	à	música	ranchera	mexicana,	ou	mesmo	à	uma	sonoridade	paraguaia.	

5.2	QUE	QUERES	TU	DE	MIM	–	ALTEMAR	DUTRA	

	 O	cantor	Altemar	Dutra	nasceu	em	1940,	na	cidade	Aimorés-MG,	e	se	mudou	para	

o	Rio	de	Janeiro	no	ano	de	1957,	aos	dezessete	anos	de	idade.	Antes	de	ir	para	o	Rio,	o	

cantor	 participou	 do	 programa	 de	 calouros	 da	 rádio	 Difusora	 de	 Colatina,	 na	 qual	

ganhou	diversas	vezes.	O	cantor	foi	para	o	Rio	de	Janeiro	com	uma	carta	de	apresentação	

do	diretor	da	rádio	Difusora	de	Colatina	para	o	compositor	Jair	Amorim.	Ele	gravou	pela	

primeira	 vez	 um	 compacto	 de	 78	 rpm	 na	 gravadora	 Tiger.	 No	 ano	 de	 1963	 ele	 foi	

apresentado	pelo	Joãozinho	do	Trio	Irakitan	para	a	gravadora	Odeon,	na	qual	gravou	seu	

primeiro	 LP	 intitulado	A	 grande	 revelação	 no	 qual	 emplacou	 alguns	 sucessos	 como	 a	

versão	 de	Oswaldo	 Santiago	 da	 canção	Creio	 em	 ti.	No	 ano	 de	 1964	 ele	 gravou	 vários	

boleros	de	sucesso	como	a	canção	Que	queres	tu	de	mim,	O	trovado,	Sentimental	demais	e	

Somos	iguais	(todas	de	Evaldo	Gouveia	e	Jair	Amorim).	Altemar	Dutra	gravou	no	[inal	da	



119

década	 de	 1960	 o	 disco	El	 bolero	 se	 canta	 así	 ao	 lado	 do	 chileno	 Lucho	 Gatica,	 nome	

bastante	conhecido	dentro	desse	estilo	musical.	Em	1969,	Altemar	Dutra	gravou	o	LP	O	

trovador	 das	 Américas,	 álbum	 contendo	 várias	 versões	 de	 boleros	 em	 espanhol	 para	

alcançar	o	público	de	toda	América	Latina	e	também	da	comunidade	latina	dos	Estados	

Unidos.	Altemar	Dutra	juntamente	com	Waldick	Soriano,	Agnaldo	Timóteo,	Nelson	Ned	e	

Lindomar	 Castilho	 são	 grandes	 intérpretes	 de	 boleros	 brasileiros.	 A	 maior	 parte	 do	

repertório	 desses	 cantores	 são	 dedicados	 ao	 gênero	 bolero,	 fato	 este,	 que	 ajudou	 a	

difundir	 cada	vez	mais	 esse	 gênero	no	Brasil.	A	 canção	Que	queres	 tu	 de	mim	está	 em	

métrica	4/4	e	conta	com	uma	 instrumentação	parecida	da	canção	Tortura	de	amor,	ou	

seja,	a	presença	da	conga	é	marcante	nessa	canção,	porém,	ela	não	apresenta	o	som	dos	

metais	 como	 na	 canção	 de	Waldick	 Soriano.	 Essa	 canção	 também	 se	 faz	 presente	 no	

disco	 O	 trovador	 das	 Américas	 com	 o	 tıt́ulo	 ¿Qué	 quieres	 tú	 de	 mí?.	 Segundo	 Araújo,	

Altemar	 Dutra	 não	 conseguiu	 opinião	 favorável	 da	 crıt́ica,	 e	 ainda	 não	 obteve	 na	

“produção	 historiográ[ica	 um	 reconhecimento	 à	 altura	 do	 talento	 que	 milhões	 de	

brasileiros	 lhe	 atribuem,	 porque	 ele	 ganhou	 destaque	 como	 intérprete	 de	 bolero,	

“gênero	que	no	Brasil	não	é	identi[icado	nem	com	a	‘tradição'	nem	com	a	‘modernidade’”	

(p.358).	

5.3	INTRIGAS	E	OPNIO7 ES	–	LUIZ	AYRA7O	

	 Luiz	Ayrão	nasceu	no	Rio	de	Janeiro	no	ano	de	1942,	ele	é	[ilho	do	músico	Darcy	

Ayrão,	e	por	esse	motivo,	cresceu	em	um	ambiente	musical	e	desenvolveu	o	gosto	pela	

música.	No	ano	de	1962	ele	teve	sua	primeira	canção	gravada	por	Roberto	Carlos	Só	por	

amor;	 e	 no	 ano	 de	 1968	 gravou	 seu	 primeiro	 compacto	 com	 as	 canções	 Liberdade!	

Liberdade!	e	Canta	menina.	Luiz	Ayrão	teve	diversas	canções	censuradas	como	Meu	caro	

amigo	 Chico,	 Treze	 anos,	 Liberdade!	 Liberdade!,	 dentre	 outras,	 e	 foi	 a	 partir	 desse	

momento	 que	 o	 cantor	 e	 compositor	 passou	 a	 utilizar	 pseudônimos	 para	 driblar	 a	

censura.	Luiz	Ayrão	pertenceu	ao	grupo	de	compositores	da	Portela,	e	no	ano	de	1971	

gravou	 um	 compacto	 juntamente	 com	 o	 compositor	 Picolino	 da	 Portela,	 no	 qual	

apresentam	duas	canções:	Puxa!	Que	luxo	(Luiz	Ayrão)	e	O	amor	e	a	despedida	(Picolino	

da	Portela).	O	estilo	apresentado	pelo	cantor	Luiz	Ayrão	desde	o	 inıćio	de	sua	carreira	

sempre	 foi	 o	 samba.	 Na	 época	 esse	 tipo	 de	 samba	 era	 chamado	 pejorativamente	 de	

samba-joia	ou	sambão,	pois	era	um	estilo	romântico	que	se	aproximava	do	bolero.	Esse	



120

samba	era	interpretado	com	guitarra,	bateria	e	piano	já	a	percussão	que	é	o	coração	do	

samba	 [icava	 um	 pouco	 em	 segundo	 plano.	 Existe	 uma	 curiosidade	 que	 o	 cantor	 e	

compositor	 Paulinho	 da	 viola	 teria	 composto	 a	 canção	 Argumento	 no	 ano	 de	 1975	

pensando	nesse	tipo	de	samba	que	também	inclui	o	samba-canção	e	a	bossa-nova.	Pois	a	

letra	da	canção	diz:	

Eu	aceito	o	argumento	
Mas	não	me	altere	o	samba	tanto	assim	
Olha	que	a	rapaziada	está	sentindo	a	falta	

De	um	cavaco,	de	um	pandeiro	
Ou	de	um	tamborim	

	 Havia	 uma	 rejeição	 estética,	mas	 também	 polıt́ica,	 pois	 no	 inicio	 da	 década	 de	

1970	o	Brasil	estava	passando	pelo	momento	mais	violento	da	ditadura	militar.	Muitos	

artistas	 protestavam	 contra	 e	 regime,	 e	 esses	 artistas	 que	 estavam	 começando	 a	 se	

destacar	 na	 visão	 de	 uma	 parcela	 da	 sociedade,	 “não	 estavam	 preocupadas	 com	 a	

situação	do	paıś”.	Porém	no	caso	de	Luiz	Ayrão	(como	já	foi	citado	anteriormente),	além	

da	canção	O	Divórcio,	ele	também	gravou	composições	de	Chico	Buarque.	E4 	 importante	

citar	 que	 o	 cantor	 Benito	 de	 Paula	 e	 o	 cantor	 Agepê	 também	 se	 enquadravam	 como	

cantores	de	sambão.	A	versão	de	Benito	de	Paula	da	canção	Apesar	de	você	foi	censurada.	

Samba-joia	 foi	 utilizado	 pois	 joia	 era	 uma	 gıŕia	 da	 época	 para	 dizer	 que	 está	 tudo	

tranquilo	e	o	nome	sambão	porque	segundo	uma	parte	da	população,	se	tratava	de	uma	

música	relaxada	para	todo	mundo	cantar	alto	sem	“se	esquentar	demais”.	E4 	interessante	

observar	que	muitas	músicas	de	Luiz	Ayrão	apontavam	aspectos	da	tradição	do	samba	

como	 é	 o	 caso	 da	 canção	 Porta	 Aberta,	 que	 ele	 compôs	 para	 sua	 escola	 de	 samba	 A	

Portela.	Hoje	em	dia,	o	 samba	 joia	 se	difundiu	com	o	pagode	 romântico	e	 faz	bastante	

sucesso.	A	 subjetividade	 existente	no	 gosto	musical	 é	 indiscutıv́el,	 porém,	 hoje	 em	dia	

quando	ouvimos	essas	canções,	percebemos	que	elas	não	são	“bregas"ou	“cafonas”,	e	que	

muitas	dessas	músicas	possuem	letras	com	carácter	re[lexivo,	bem	diferente	de	algumas	

canções	que	fazem	sucesso	no	perıódo	contemporâneo.	

	 A	canção	intrigas	e	opniões	gravado	pela	Odeon	no	LP	do	ano	de	1974,	está	mais	

enquadrada	 no	 gênero	 dito	 como	 samba	 joia,	 o	 que	 na	 verdade,	 por	 se	 tratar	 de	 um	

samba	canção	romântico,	recebeu	esse	termo	pejorativo	“samba	joia	ou	sambão”.	Marcos	

Napolitano	 observa	 que	 o	 samba	 canção	 é	 um	 gênero	 musical	 que	 ganhou	 muito	



121

destaque	 no	 Brasil	 a	 partir	 dos	 anos	 1940,	 desde	 então,	 ele	 nunca	 parou	 de	 ser	

comercializado	até	os	dias	de	hoje.	A	canção	 intrigas	e	opniões	apresenta	uma	linha	de	

baixo	muito	caracterıśtica	do	samba,	e	também	uma	levada	de	violão,	porém	apresenta	o	

som	dos	violinos	muito	caracterıśtico	do	bolero	e	também	o	som	dos	metais	em	diversos	

momentos	da	 canção.	A	 colocação	vocal	 com	um	certo	vibrato	 lembra	um	pouco	o	bel	

canto,	pois	se	trata	de	um	canto	mais	impostado	e	nem	tanto	falado	como	é	no	caso	da	

bossa-nova.		

	 No	inıćio	deste	capıt́ulo	foi	citado	que	os	três	gêneros	mais	utilizados	nas	canções	

românticas	são,	o	bolero,	o	samba	e	a	balada	pop;	e	que	a	sonoridade	latino-americana	

mais	utilizada	nessas	canções	é	o	bolero.	Nesse	sentido,	também	será	apresentado	aqui	

nesse	trabalho	uma	balada	pop	abolerada	de	Paulo	Sérgio,	chamada	U4 ltima	Canção.	Essa	

música	se	encontra	no	primeiro	compacto	que	ele	gravou	no	ano	de	1968.	Esse	disco	fez	

muito	sucesso	no	brasil	e	vendeu	mais	de	60	mil	cópias.	Como	 foi	dito	no	 inicio	desse	

capıt́ulo,	 Paulo	 Sérgio	 foi	 acusado	 de	 imitador	 de	 Roberto	 Carlos,	 porém	 o	 cantor	 se	

defendia	dizendo	que	era	uma	mera	coincidência	o	seu	timbre	de	voz	ser	parecido	com	

de	Roberto	Carlos.	O	cantor	Paulo	Sérgio	também	gravou	um	compacto	pela	gravadora	

mexicana	Raff,	contendo	duas	versões	de	suas	canções	em	espanhol,	La	última	canción	e	

El	 día	 que	 partí,	 no	 ano	 de	 1973.	 Esse	 fato	 fez	 com	 que	 o	 cantor	 obtesse	 um	 alcance	

maior	de	público.	Nessa	canção,	a	presença	marcante	dos	violinos	 lembra	um	estilo	de	

balada	abolerada.	

	 	



122

6.	LATINIDADES	NA	MPB	E	GÊNEROS	AFINS.	

	 	

	 Neste	 tópico	 será	 abordada	 a	 presença	 de	 latinidades	 no	 amplo	 espectro	 de	

gêneros	 que	 convencionou-se	 chamar	 de	 MPB.	 Estarão	 aqui	 incluı́das	 também	

musicalidades	 que,	 embora	 não	 podendo	 ser	 totalmente	 enquadradas	 como	 parte	 da	

MPB,	 compartilhavam	 do	 gosto	 do	mesmo	 público	 universitário,	 intelectualizado	 e	 de	

classe	média	nos	anos	1970	e	1980.	E4 	o	caso	de	 formações	musicais	que	re[letiram	no	

Brasil	 o	 movimento	 musical	 nos	 paıśes	 vizinhos,	 que	 uniam	 elementos	 das	 músicas	

tradicionais	com	um	discurso	de	esquerda	politicamente	engajado.	E4 	o	caso	também,	por	

outro	 lado,	de	músicos	que	oriundos	do	campo	do	rock	passam	a	ser	percebidos	como	

a[ins	à	chamada	MPB.			

	 A	 sigla	 MPB,	 acrônimo	 de	 “música	 popular	 brasileira”,	 escrita	 com	 maiúsculas	

como	se	fosse	um	gênero	musical,	mas	ao	mesmo	tempo	com	a	pretensão	de	sintetizar	a	

tradição	musical	popular	do	paıś,	 surge	por	volta	de	1965.	Num	primeiro	momento,	o	

acrônimo	 denominava	 a	 música	 nacionalista	 e	 engajada	 dos	 festivais	 televisivos	 da	

canção,	 de	 grande	 repercussão	 na	 época.	 A	 seguir,	 serão	 incorporados	 os	 artistas	 da	

tropicália,	que	propunham	uma	renovação	estética	da	música	popular	no	Brasil	e	crıt́icos	

da	 tendência	 “nacional-popular”	 então	 associada	 à	 MPB.	 E	 com	 o	 tempo,	 serão	

incorporados	 também	 os	 compositores	 e	 intérpretes	 da	 Bossa	 Nova	 e	 novos	 artistas.	

Segundo	Marcos	Napolitano,	“a	MPB	será	um	elemento	cultural	e	ideológico	importante	

na	 revisão	 da	 tradição	 e	 da	 memória,	 estabelecendo	 novas	 bases	 de	 seletividade,	

julgamento	 e	 consumo	 musical,	 sobretudo	 para	 os	 segmentos	 mais	 jovens	 e	

intelectualizados	da	 classe	média”	 (2002,	 p.64).	 Segundo	Napolitano,	 a	MPB	estava	no	

topo	 da	 hierarquia	 musical	 da	 época	 “tida	 como	 uma	 música	 ‘culta’,	 aberta	 a	 várias	

tendências,	 desde	 que	 chanceladas	 pelo	 ‘bom	 gosto’	 dos	 setores	 intelectualizados	 ou	

pelas	‘ousadias’	das	vanguardas	jovens”.	O	autor	acrescenta	que,	“com	o	surgimento	das	

‘tendências’	 mineira	 e	 nordestina,	 sobretudo	 após	 1972,	 o	 quadro	 se	 torna	 mais	

diversi[icado,	 incorporando	 outros	 materiais	 musicais	 (regionais)	 e	 tradições	

poéticas”	 	 (2002,	p.71).	Assim,	 irá	 também	açambarcar	outras	 inovações	estéticas,	que	

incluıám	 roqueiros	 mais	 assumidos	 como	 Rita	 Lee,	 Raul	 Seixas	 e	 o	 grupo	 Secos	 e	

Molhados,	cujo	cantor	era	Ney	Matogrosso.	Desta	forma,	vai	se	transformar	num	guarda-



123

chuva,	um	complexo	de	gêneros	mais	do	que	um	gênero	especı[́ico,	que	organizava	um	

público	e	uma	relação	com	o	mercado. 		40

Apesar	da	existência	de	um	eixo	principal	dado	pela	tradição	da	música	
urbana	carioca,	dando	uma	 impressão	de	continuidade	histórica	 linear	
da	 tradição	do	samba,	o	 conceito	de	MPB	consolidado	nos	anos	70,	na	
medida	 em	 que	 suas	 bases	 eram	 mais	 socioculturais	 do	 que	
estritamente	 estéticas,	 passou	 a	 di[icultar	 seu	próprio	 reconhecimento	
como	gênero	musical.	A	rigor,	quase	tudo	poderia	ser	considerado	MPB.	
Todos	 os	 gêneros	 e	 estilos,	 todas	 as	 tradições	 musicais,	 todas	 as	
posturas,	 conservadoras	 ou	 radicais,	 poderiam	 ter	 seu	 lugar	 no	 clube,	
desde	que	prestigiados	pelo	gosto	da	audiência	que	de[inia	a	hierarquia	
musical.	 Basicamente,	 ela	 era	 composta	 pelo	 jovem	 ou	 adulto	
intelectualizado	 e	 cosmopolita	 de	 classe	média,	 habitante	 dos	 grandes	
centros	urbanos	brasileiros.	A	“de[inição”	da	MPB	passava	por	critérios	
muito	 mais	 de	 tipo	 sociocultural,	 implicando	 em	 tipos	 de	 audiência,	
reconhecimento	valorativo	e	circuitos	sociais	da	cultura.	(NAPOLITANO,	
2002,	p.73)	

	 E4 	 devido	 a	 essa	 percepção	 subjetiva	 por	 parte	 do	 público	 da	 MPB	 de	 que	 se	

tratava	de	uma	música	culta,	de	qualidade	e	vinculada	 às	boas	causas,	e	pelas	 ligações	

que	 os	 músicos	 da	 MPB	 estabeleceram	 com	 músicos	 latino-americano	 com	 os	 quais	

compartilhavam	 concepções	 polıt́icas	 e	 estéticas,	 que	 iremos	 incluir	 neste	 tópico	 a	

produção	 de	 músicos	 brasileiros	 identi[icados	 com	 movimentos	 a[ins	 no	 continente.	

Entretanto,	 salta	 aos	 olhos	 que,	 apesar	 do	 caráter	 amplo	 e	 ausência	 de	 fronteiras	

de[inidas	no	conceito	de	MPB,	as	canções,	os	compositores	e	os	intérpretes	discutidos	no	

item	anterior	não	 foram	percebidos	como	pertencendo	 à	essa	categoria.	E	 isso	 é	 tanto	

mais	 signi[icativo	 quando	 se	 trata	 de	 músicos	 cuja	 produção	 estava	 ligada	 ao	 samba,		

	Existem	muitas	re[lexões	no	campo	dos	estudos	acadêmicos	da	Música	popular	acerca	do	signi[icado	e	40

do	alcance	da	denominação	MPB,	e	uma	vasta	literatura	sobre	o	assunto,	como	pode-se	ver	no	estudo	da	
historiogra[ia	da	música	popular	no	Brasil	realizado	por	Silvano	Baia	(2015).	Uma	boa	sıńtese	da	formação	
da	MPB,	sua	composição,	papel	social	e	relações	com	o	mercado	de	bens	culturais	encontra-se	em	História	
&	Música,	de	Marcos	Napolitano	(2002,	p.	62-76).



124

portanto,	 dentro	 da	 “tradição	 da	música	 urbana	 carioca”,	 como	 é	 o	 caso	 de	 Benito	 de	

Paula	e	Luiz	Ayrão. 			41

	 A	 partir	 dos	 anos	 1970,	 os	 elementos	 de	 latinidades	 nas	 canções	 da	 MPB	 se	

intensi[icaram	devido	 às	diversas	 trocas	 culturais	 e	musicais	que	ocorreram	na	 época.	

Uma	 referência	 interessante	 nesse	 sentido	 é	 o	 depoimento	 de	 Chico	 Buarque	 de	

Hollanda,	 em	 entrevista	 realizada	 no	 Canal	 Brasil,	 na	 qual	 o	 cantor	 e	 compositor	

descreve	como	se	inicia	sua	relação	com	os	paıśes	latino-americanos	e	sua	aproximação	

com	Cuba.	O	músico	a[irma	que	sua	primeira	ligação	afetiva	com	a	América	Latina	se	deu	

através	 da	 música.	 Ele	 ouvia	 muito	 rádio	 na	 juventude	 e	 a	 programação	 na	 época	

contemplava	 músicas	 latino-americanas,	 entre	 outras,	 especialmente	 boleros	 e	 um	

pouco	 de	 tango.	 Segundo	 Chico	 Buarque,	 a	 partir	 dos	 anos	 1970,	 a	 ligação	 entre	 os	

regimes	militares	da	região	suscita	uma	aproximação	entre	os	artistas	desses	paıśes	que	

eram	 adversários	 desses	 regimes.	 Ele	 explica	 que	 no	 perıódo	 da	 ditadura	 militar	 no	

Brasil	 se	 intensi[icou	 o	 trânsito	 de	 brasileiros	 nos	 paıśes	 da	 América	 do	 Sul,	 num	

primeiro	momento,	na	Argentina,	que	“era	uma	espécie	de	refúgio	para	os	brasileiros”.	

Após	 a	 queda	 da	 democracia	 na	 Argentina	 com	 o	 golpe	militar,	 “o	 ponto	 de	 encontro	

seguinte	 [icou	 sendo	 Cuba”	 (CHICO).	 Chico	 Buarque	 foi	 pela	 primeira	 vez	 à	 Cuba	 em	

1978	 e	 lá	 encontrou	 diverso	 artistas,	 escritores,	 dramaturgos,	 músicos,	 cineastas,	 de	

toda	a	América	Latina.			

	E4 	interessante	observar	essa	distinção	uma	vez	que	muitos	artistas	que	estavam	fora	do	circuito	da	MPB	41

apresentavam	 canções	 que	 se	 enquadravam	 em	 gêneros	 musicais	 inscritos	 na	 MPB,	 mas	 não	 eram	
socialmente	 considerados	 parte	 dela.	 Fica	 patente	 que	 não	 se	 trata	 de	 uma	 questão	 puramente	
musicológica,	 de	 diferenças	 perceptıv́eis	 de	 estruturação	musical,	 mas	 de	 aspectos	 socioculturais.	 Essa	
discussão	 pode	 ser	 feita	 também	 no	 caso	 das	 denominações	 música	 “romântica”	 e	 “brega”,	 sendo	 a	
primeira	 muito	 mais	 favorável.	 Por	 que	 Paulo	 Sérgio	 foi	 considerado	 cantor	 “brega”	 e	 Roberto	 Carlos	
cantor	 “romântico”	sendo	que	ambos	cantavam	o	mesmo	estilo	musical?	Porque	Luiz	Ayrão	e	Benito	de	
Paula	 não	 foram	 considerados	MPB	 e	Paulinho	da	Viola	 ou	Chico	Buarque	 foram,	 sendo	que	 todos	 eles	
cantavam	 samba?	 Alguns	 artistas	 pareciam	 [icar	 numa	 linha	 tênue	 entre	 serem	 incorporados	 ou	 não	 à	
MPB,	 como	 era	 caso	 dos	 nordestinos	 Zé	 Ramalho,	 Amelinha,	 Alceu	 Valença,	 Elba	 Ramalho	 e	 Raimundo	
Fagner,	 ou	 as	 cantoras	 Simone	 e	 Fafá	 de	 Belém.	 Posteriormente,	 outros	 artistas	 foram	 considerados	
estarem	dentro	do	que	 seria	 uma	 “nova	MPB”	 como	Carlinhos	Brown,	Maria	Rita,	Ana	Carolina,	Marisa	
Monte,	 Arnaldo	 Antunes	 e	 outros.	 Assim,	 a	 MPB	 ainda	 continuava	 a	 operar	 como	 uma	 instância	 de	
consagração.	 Como	 escreveu	 Silvano	 Baia,	 é	 possıv́el	 que	 “venha	 ocorrendo	 com	 o	 tempo	 uma	 diluição	
desta	carga	semântica	da	sigla	MPB,	um	alargamento	de	suas	fronteiras	estéticas	com	a	incorporação	de	
gêneros	 antes	 marginalizados	 e	 o	 esvanecimento	 de	 seu	 aspecto	 ideológico	 em	 função	 das	 grandes	
mudanças	do	contexto	polıt́ico-social	do	paıś.	Talvez	para	o	senso	comum	hoje	seu	sentido	 inicial	esteja	
bem	enfraquecido,	embora	ainda	não	se	possa	colocar	um	sinal	de	igual	a	‘música	popular	feita	no	Brasil’.	
Ainda	há	uma	certa	expectativa	do	que	se	vai	ouvir	quando	se	é	informado	que	num	determinado	lugar	‘vai	
tocar	MPB’”.	(201O,	p.142)	



125

E	eu	comecei	a	ir	com	muita	frequência	(…)	minha	ligação	passou	a	ser	
essa,	em	Cuba	e	depois	na	também	na	Nicarágua,	durante	algum	tempo,	
e	 depois	 pronto,	 depois	 acabou.	 As	 ditaduras	 foram	 se	 acabando,	 a	
circulação	 [icou	mais	 livre	 e	 eu	 já	 não	 canto	 tanto,	 já	 não	 viajo,	 claro,	
para	 cantar,	 e	 tenho	 e	 preservo	 algumas	 amizades	 desde	 esse	 tempo.	
(CHICO)	

	 Segundo	ele,	viajar	para	Cuba	tinha	um	"gosto	especial"	para	os	brasileiros,	uma	

vez	 que,	 era	 considerado	 uma	 transgressão	 ir	 para	 lá	 e,	 nesse	 sentido,	 a	 atitude	 de	

realizar	 essa	 viagem	 já	 era	 considerada	 como	 um	 protesto	 contra	 o	 regime	 daquela	

época.			

	 O	que	essa	entrevista	expõe	com	clareza	e	transparência,	é	uma	postura	que	não	

era	só	dele,	mas	de	um	setor	dos	músicos	populares	brasileiros,	aquele	identi[icado	com	

a	 MPB,	 e	 também	 de	 parcelas	 da	 intelectualidade	 latino-americana	 em	 geral	 e	 dos	

músicos	 em	 particular.	 No	 caso	 especı[́ico	 da	 música,	 essa	 ligação	 se	 expressa	 na	

aproximação	 desses	 músicos	 brasileiros	 com	 os	 movimentos	 que	 [icaram	 conhecidos	

como	Nueva	Canción	e	Nueva	Trova.	

	 Os	eventos	que	estavam	ocorrendo	no	mundo	naquele	perıódo	como	a	Revolução	

Cubana,	a	descolonização	de	paıśes	africanos	e	asiáticos,	a	Guerra	do	Vietnã	e	a	rebelião	

antirracista	mobilizaram	mudanças	 que	 exigiam	 “energia	 revolucionária”,	 e	 esse	 papel	

foi	assumido	por	diversos	artistas	da	época.	Nesse	perıódo	havia	um	discurso	de	repúdio	

ao	 imperialismo,	 a	 defesa	 da	 soberania	 e	 a	 emancipação	 dos	 chamados	 paıśes	 do	

“Terceiro	Mundo”	e	a	“Revolução	social”.	Nesse	movimento	de	simbiose	entre	a	música	e	

a	polıt́ica	surgiram	esses	movimentos	citados	acima.	

	 	 A	Nueva	 Canción	 foi	movimento	musical	 que	 incorporou	 elementos	 da	música	

folclórica	latino-americana,	especialmente	do	Cone	Sul,	ao	campo	de	produção	da	canção	

popular	 voltada	 para	 uma	 circulação	 mais	 ampla	 no	 mercado	 de	 bens	 culturais.	 As	

canções	identi[icadas	com	o	que	se	chamou	de	Nueva	Canción	possuıám	temáticas	que	se	

opunha	 ao	 regime	 militar	 da	 época,	 ao	 passo	 que,	 a	 utilização	 da	 música	 folclórica	

expressava	também	uma	determinada	visão	da	sociedade,	coerente	com	o	texto	literário.	

Para	 Israel	 Aquino	 e	 Vanessa	 Voltaire,	 o	 movimento	 da	 Nueva	 Canción	 teria	 sido	

impulsionado	 por	 três	 objetivos:	 a	 resistência	 ao	 imperialismo,	 a	 busca	 pela	 unidade	

latino-americana	e	o	resgate	e	valorização	do	folclore	e	da	cultura	popular	(2017,	p.	2).	 	

	 Segundo	 Tânia	 da	 Costa	 Garcia,	 as	 canções	 da	 Nueva	 Canción	 apresentavam	

caracterıśticas	 em	comum,	 ainda	que	 se	 conservassem	diferenças	 regionais,	 em	paıśes	



126

como	o	Chile,	 a	Argentina	 e	 o	Uruguai.	 Entre	 essas	 caracterıśticas	Garcia	menciona	 “o	

forte	 vıńculo	 com	 a	 canção	 folclórica	 local,	 menos	 comercial;	 os	 cantautores	 Violeta	

Parra	e	Atahualpa	Yupanqui	como	referência	dos	movimentos	e	o	repertório	engajado,	

identi[icado	 com	 as	 ideologias	 de	 esquerda”	 (2015,	 p.	 71).	 A	 autora	 cita	 também	 a	

proposição	de	uma	unidade,	uma	identidade	comum,	latino-americana,	que	poderia	ser	

identi[icada,	 por	 exemplo,	 na	 maneira	 como	 uma	 parcela	 dos	 músicos	 brasileiros	 se	

relacionaram	com	o	movimento:	

No	 Brasil,	 a	 Nova	 Canção	 teve	 uma	 trajetória	 muito	 particular.	 As	
primeiras	apresentações	deste	repertório	ocorreram	somente	na	década	
de	 70,	 em	plena	 ditadura	militar,	 quando	 a	 censura	 tentava	 excluir	 do	
circuito	musical	 canções	 brasileiras	 que,	 de	 alguma	maneira,	 faziam	 a	
crıt́ica	ao	cenário	polıt́ico	nacional.		
Nomes	 importantes	 como	 Milton	 Nascimento,	 Elis	 Regina	 e	 Chico	
Buarque	 trouxeram	 para	 os	 seus	 álbuns	 canções	 de	 Violeta	 Parra,	
Atahualpa	 Yupanqui,	 [izeram	 parcerias	 com	 intérpretes	 do	 porte	 de	
Mercedes	Sosa,	produzindo	discos	e	shows,	e	até	compuseram	canções	
inspiradas	 na	 tradição	 musical	 dos	 paıśes	 vizinhos.	 (Garcia,	 2015,	
p.82-83).	

	 No	 trecho	 acima	percebe-se	que	o	movimento	Nueva	Canción	 não	 foi	 difundido	

apenas	nos	paıśes	do	Cone	Sul,	mas	que	se	expandiu	também	para	o	Brasil.	Nessa	época,	

ocorreram	 vários	 intercâmbios	 entre	 artistas	 brasileiros	 e	 artistas	 envolvidos	 com	 o	

movimento	 da	Nueva	 Canción.	 Milton	 Nascimento	 fez	 várias	 parcerias	 com	 Mercedes	

Sosa 	e	 com	o	Grupo	A4 gua,	 e	 conforme	descrito	na	 citação	 acima,	Elis	Regina	 e	Chico	42

Buarque	gravaram	músicas	de	Violeta	Parra	e	Atahualpa	Yupanqui.	A	partir	das	décadas	

de	1940	e	1950	paıśes	como	Argentina,	Chile	e	Uruguai	passaram	por	intenso	processo	

de	divulgação	e	crescimento	da	circulação	de	suas	canções	folclóricas,	o	que	levou	a	um	

fortalecimento	da	cultura	em	torno	delas.		

	 Esse	 fato	 fez	 com	que	 a	partir	 dos	 anos	1960	essa	 canção	 tradicional	 ganhasse	

força	 e	 inspirasse	 compositores	 contemporâneos	 a	 produzirem	 nessa	 linha	 cancional,	

com	temáticas	de	cunho	social.	Esse	movimento	e	o	cancioneiro	dele	decorrente	passou	

a	 ser	 chamado	 de	 Nueva	 Canción	 latino-americana.	 No	 ano	 de	 1963	 acontecem	 dois	

marcos	 fundamentais	 para	 construção	 do	 movimento	 Nueva	 canción:	 o	 lançamento	

	Mercedes	Sosa	(1935-2009),	nome	importante	da	Nueva	Canción,	gravou	muitas	músicas	baseadas	no	42

folclore	 argentino	 e	 era	 conhecida	 como	 a	 voz	 dos	 sem	voz.	 Segundo	Giménez	 (2016),	 o	 repertório	 e	 a	
performance	de	Mercedes	Sosa	integraram	as	lutas	pela	rede[inição	das	representações	do	nacional	e	do	
popular	nas	décadas	de	1960	e	1970.	Ela	foi	defensora	da	integração	dos	povos	da	América	Latina.



127

o[icial	do	movimento	do	nuevo	cancioneiro	argentino,	a	partir	da	divulgação	do	Manifesto	

del	Nuevo	Cancionero	e	a	edição	do	primeiro	disco	do	cantautor	uruguaio	Daniel	Viglietti	

Canciones	 folklóricas	 y	 seis	 impresiones	 para	 canto	 y	 guitarra.	 O	Manifesto	 del	 Nuevo	

Cancionero	 foi	 escrito	 em	 1962,	 por	 Armando	 Tejada	 Gómez,	 com	 a	 colaboração	 de	

Mercedes	 Sosa,	 Oscar	 Matus,	 Tito	 Francia	 e	 Eduardo	 Aragón	 (cantores,	 intérpretes,	

poetas	 e	 intelectuais).	 O	 contexto	 no	 qual	 esse	 texto	 foi	 escrito	 era	 o	 do	 golpe	militar	

instaurado	 em	 1962,	 que	 depôs	 o	 então	 presidente	 Arturo	 Frondizi	 e	 inaugurou	 um	

perıódo	de	instabilidade	polıt́ica	na	Argentina	que	iria	culminar	com	o	golpe	militar	de	

1976	que	instaurou	uma	ditadura	de	longa	duração.	O	movimento	do	nuevo	cancioneiro	

argentino	 foi	 lançado	 o[icialmente	 com	 um	 concerto	 realizado	 em	 11	 de	 fevereiro	 de	

1963	 no	 Círculo	 de	 Periodistas	 de	 Mendoza.	 Segundo	 Aquino	 e	 Voltaire,	 o	 movimento	

possuıá	o	interesse	de	buscar	um	novo	tipo	de	identidade	popular,	indo	ao	encontro	das	

concepções	 tradicionalistas,	 e	 “em	 especial	 a	 indústria	 cultural”	 (2017,	 p.08).	 Esse	

manifesto	 foi	 assinado	 por	 diversos	 artistas	 como,	 Ito	 Francia,	 O4 scar	Matus,	 Armando	

Tejada	 Gómez,	 Mercedes	 Sosa,	 Vıćtor	 Gabriel	 Nieto,	 Martin	 Ochoa,	 David	 Caballero,	

Horacio	Tusoli,	Perla	Barta,	Chango	Leal,	Graciela	Lucero,	Clide	Villegas,	Emilio	Crosetti	e	

Eduardo	Aragón;	 teve	muitas	 adesões	 em	 toda	a	Argentina,	 incluindo	artistas	de	 rock.	

Segundo	 Caio	 Gomes,	 esse	 documento	 abarcava	 todos	 os	 princıṕios	 defendidos	 pelo	

movimento	 “a	 partir	 da	 discussão	 sobre	 o	 panorama	 da	música	 popular	 argentina	 de	

então”	 (2013,	 p.31).	 As	 ideias	 apresentadas	 nesse	 manifesto	 in[luenciaram	 os	 outros	

movimentos	surgidos	posteriormente	na	América	Latina,	especialmente	no	Cone	Sul,	e	a	

partir	desse	documento	se	compreende	o	desenvolvimento	da	Nueva	Canción	em	paıśes	

como	 o	 Chile	 e	 o	 Uruguai.	 Nesse	 manifesto	 se	 encontra	 a	 proposta	 de	 se	 criar	 "uma	

música	que	expressasse	ao	mesmo	tempo	o	popular	e	o	nacional,	agregando	a	variedade	

de	 gêneros,	 ritmos,	 formas	 que	 a	 canção	 encontrava	 em	 cada	 região”	 (GOMES,	 2012,	

p.32).	 Artistas	 como	Buenaventura	 Luna	 e	Atahualpa	 Yupanqui	 buscaram	 inovação	 do	

folclore	em	suas	canções	apresentando	a	canção	tradicional	de	um	jeito	novo.			

	 Em	1963,	o	movimento	se	espalhou	por	toda	a	Argentina	e,	a	seguir,	 	repercutiu	

em	vários	outros	paıśes	da	América	Latina.	No	Uruguai,	pode-se	mencionar	nomes	como	

os	de	Alfredo	Zitarrosa,	Daniel	Viglietti	 e	 Los	Olimareños.	Viglieti	 lançou	 seu	primeiro	

disco	em	1963.	Gravou	canções	de	Atahualpa	Yupanqui	e	um	poema	cubano	de	Nicolás	

Guillén,	tornou-se	um	dos	nomes	de	referência	da	canção	engajada	latino-americana.	Na	

Venezuela,	surgiram	os	artistas	Allı	́Primera	e	Soledad	Bravo;	no	México,	Oscar	Chaves	e	



128

Amparo	Ochoa;	na	Nicaragua,	os	irmãos	Carlos	e	Luiz	Enrique	e	Mejıá	Godoy.	McSherry	

observa	que	esse	ressurgimento	das	músicas	tradicionais	ou	folclóricas	também	ocorreu	

nos	 Estados	 Unidos	 (2017,	 p.27).	 De	 fato,	 é	 possıv́el	 fazer	 um	 paralelo	 entre	 estes	

movimentos	 sul-americanos	e	o	Folk	Revival	 estadunidense	na	década	de	1960,	 com	a	

valorização	das	músicas	tradicionais	e	temáticas	de	esquerda,	tendo	como	uma	das	suas	

referências	as	canções	politizadas	de	Woody	Guthrie	e	como	seus	expoentes	Pete	Seeger,	

Joan	 Baez	 e	 o	 jovem	 Bob	 Dylan.	 Para	 Eduardo	 Carrasco,	 compositor	 e	 poeta	 chileno,	

fundador	do	grupo	musical	Quilapayún,	a	Nueva	Canción	 foi	um	fenômeno	continental.	

No	 trecho	 abaixo,	 Carrasco	 explicita	 o	 quanto	 o	 movimento	 da	 Nueva	 Canción	 se	

expandiu	 não	 só	 pela	 América	 Latina,	 mas	 também	 teve	 repercussões	 na	 América	 do	

Norte.	

O	que	aconteceu	no	Chile	foi	o	que	trouxe	mais	força	e	maior	in[luência,	
mas	aconteceu	em	todos	os	paıśes.	Aconteceu	no	Brasil,	muito	forte;	na	
Argentina	 também;	 no	 Equador	 houve	 um	 movimento	 muito	
importante;	na	Nicarágua,	 em	Cuba,	 em	 todos	os	 lugares.	 Se	você	 [izer	
um	 raio	 X	 do	 que	 aconteceu	 naquela	 época	 na	 América	 Latina,	 o	 que	
aconteceu	foi	apenas	um	movimento	continental	de	música	de	protesto,	
polıt́ica	 ou	 denúncia.	 Foi	 um	 movimento	 continental	 e	 talvez	 eu	 até	
pudesse	 lhe	 dizer	 que	 era	 um	 fenômeno	mundial,	 porque	 nos	 Estados	
Unidos	há	todos	aqueles	cantores	com	os	quais	também	temos	vıńculo,	
como	 o	 Pete	 Seeger.	 O	mesmo	 aconteceu	 na	 Itália,	 na	 Alemanha	 e	 em	
todos	 os	 lugares.	 Esse	 foi	 um	movimento	 cultural	muito	poderoso	que	
surgiu	 na	 América	 Latina,	 com	 uma	 direção	 americanista	 por	 muitos	
lados,	foi	na	revista	Casa	de	las	Américas,	que	os	literatos	se	juntaram,	"o	
boom	 latino-americano"	 se	 formou	 com	 os	 grandes	 escritores	 que	
saıŕam	 do	 localismo,	 para	 o	 realismo	 mágico...	 Todos	 os	 grandes	
escritores	 da	 época	 foram	 lidos	 nesse	 sentido,	 Julio	 Cortazar,	 Mario	
Vargas	 Llosa,	 Gabriel	 Garcıá	 Márquez,	 foram	 lidos	 da	 América	 Latina	
para	 a	 América	 Latina	 como	 uma	 coisa	 nova.	 Eu	 acredito	 que	 o	 que	
começou	 a	 acontecer	 com	 a	música	 foi	 um	 pouco	 o	mesmo;	 isto	 é,	 os	
diferentes	 paıśes	 começaram	 a	 apropriar-se	 de	 valores,	 sem	 nenhum	
problema	de	limite	geográ[ico.	(apud	McSherry,	2017,	p.34) 	43

	Tradução	livre	da	autora.	No	original:	“Lo	que	pasó	en	Chile	fue	lo	que	adquirió	mayor	fuerza	y	mayor	43

in[luencia,	pero	pasó	en	 todos	 los	paıśes.	Pasó	en	Brasil,	muy	 fuerte;	en	Argentina	 también;	en	Ecuador	
hubo	un	movimiento	muy	importante;	en	Nicaragua,	en	Cuba,	en	todas	partes.	Si	tu	haces	la	radiografıá	de	
lo	 que	 pasaba	 en	 ese	 momento	 en	 América	 Latina,	 lo	 que	 pasaba	 era	 justamente	 un	 movimiento	
continental	de	música	protesta,	o	polıt́ica,	o	de	denuncia.	Era	un	movimiento	continental	y	quizá	hasta	te	
podrıá	decir	que	fue	un	fenómeno	mundial,	porque	en	Estados	Unidos	están	todos	esos	cantantes	con	los	
cuales	 nosotros	 tuvimos	 vıńculos	 también,	 como	 por	 ejemplo	 Pete	 Seeger.	 Lo	 mismo	 pasaba	 en	 Italia,	
Alemania,	y	todas	partes.	Ese	era	un	movimiento	cultural	muy	poderoso	que	surgió	en	América	Latina	con	
una	dirección	 americanista	por	muchos	 lados,	 estaba	 la	 revista	Casa	de	 las	Américas,	 que	 se	unıá	 a	 los	
literatos,	se	llamó	"el	boom	latinoamericano",	con	los	grandes	escritores	que	salieron	del	localismo,	que	se	
ha	 convertido	 en	 el	 realismo	mágico	 ...	 Todos	 los	 grandes	 escritores	 de	 esa	 época	 fueron	 leıd́os	 en	 ese	
sentido,	Julio	Cortázar,	Mario	Vargas	Llosa,	Gabriel	Garcıá	Márquez,	se	leyeron	desde	América	Latina	para	
América	Latina	 como	una	cosa	nueva.	 yo	 creo	que	 lo	que	empezó	 a	pasar	 con	 la	música	 fue	un	poco	 lo	
mismo;	 es	 decir	 que	 los	 distintos	 paıśes	 comenzaron	 a	 apropiarse	 de	 valores,	 sin,	 ningún	 problema	 de	
lıḿite	geográ[ico”



129

	 No	[inal	dos	anos	1960	e	inıćio	dos	anos	1970	surgiu	no	Brasil	o	grupo	Tarancón.	

Segundo	 Tânia	 Garcia,	 o	 movimento	 Nueva	 Canción	 que	 ocorreu	 no	 paıś	 posterior	 à	

década	de	1970,	surgiu	“graças	ao	trabalho	do	Tarancón”	(2006,	p.181)	seguido	alguns	

anos	depois	pelo	grupo	Raıćes	de	América,	e	por	músicos	como	Milton	Nascimento	e	Elis	

Regina.	A	música	 latino-americana	 se	difundiu	no	paıś,	 fato	que	contribuiu	em	1978	e	

1982	 para	 o	 surgimento	 de	 um	 programa	 de	 rádio	 na	 Bandeirantes	 FM	 dedicado	

exclusivamente	 a	Nueva	 Canción,	 chamado	 América	 do	 sol,	 citado	 no	 capıt́ulo	 1	 deste	

trabalho.	

	 A	 Nueva	 Canción	 chilena	 surgiu	 em	 meados	 dos	 anos	 1960,	 perıódo	 no	 qual	

ocorreram	 muitas	 transformações	 polıt́icas,	 sociais	 e	 econômicas	 no	 paıś.	 Muitos	

estudantes	 e	 músicos	 jovens	 começaram	 a	 compor	 músicas	 com	 discurso	 polıt́ico	 e	

social.	 Segundo	 J.	 Patrice	 McSherry,	 as	 músicas	 possuıám	 “raıźes	 que	 estavam	 nas	

tradições	 folclóricas	 latino-americanas,	 e	 que	 falavam	 das	 lutas	 e	 das	 aspirações	 da	

época”	 (2017,	 p.27).	 Ainda	 segundo	 McSherry,	 a	 intenção	 desses	 jovens	 era	 compor	

músicas	 inspiradas	 em	 “marcos	 musicais	 e	 poéticas	 antigas	 chilenas	 ou	 latino-

americanas,	fato	que	fez	nascer	uma	nueva	canción,	mais	atual	e	mais	moderna	em	seus	

elementos,	mas	mantendo	a	essência”.	Segundo	o	autor	 “esses	músicos	reinventaram	e	

modernizaram	 a	 música	 folclórica	 latino-americana,	 criando	 gêneros	 musicais	

novos”	 (2017,	 p.28).	 O	 argentino	 Atahualpa	 Yupanqui	 e	 a	 chilena	 Violeta	 Parra	 foram	

músicos	que	buscaram	suas	raıźes	entre	os	povos	do	Chile	e	da	América	Latina,	e	pode-

se	perceber	esses	elementos	em	várias	de	suas	músicas,	que	re[letiam	muito	das	culturas	

populares,	tanto	na	instrumentação	como	nas	letras	das	canções.	

	 En	 Cuba,	 a	 Nueva	 Trova	 surge	 em	 1968.	 Nesse	 ano,	 o	 Centro	 de	 la	 Canción	

Protesta	 da	 Casa	 de	 las	 Américas	 uniu	 vários	 jovens	 cantautores	 que	 [izeram	 grandes	

contribuições	para	a	formação	de	uma	nova	canção	cubana	no	Encuentro	de	la	Canción	

Protesta.	Foi	através	dessa	reunião	que	surgiu	o	agrupamento	chamado	de	Nueva	Trova,	

que	 foi	 um	 movimento	 musical	 cubano	 com	 repercussão	 internacional	 no	 âmbito	 da	

música	 popular.	 Seus	 principais	 representantes	 eram:	 Silvio	 Rodriguez,	 Pablo	Milanés,	

Carlos	Pueba,	Vicente	Feliú,	Leo	Brouwer	e	Noel	Nicola.	Segundo	Mariana	Villaça	(2001,	

p.250),	 o	 tipo	 de	 canção	 propagada	 pelo	 movimento	 transitava	 entre	 os	 gêneros	 da	

música	tradicional	cubana,	fundido	a	estilos	variados	como	a	canção	de	protesto	latino-

americana,	 a	 música	 pop,	 arranjos	 orquestrais	 dos	 Beatles	 e	 os	 experimentalismos	

sonoros	do	grupo	Música	Nova	(a	música	das	vanguardas	eruditas	paulistas	da	época).	A	



130

“velha	 trova”	 apresentava	uma	multiplicidade	de	 sons	 como,	bolero,	guaracha,	 cancón,	

guajira,	criolla,	bambuco,	e	uma	melodia	a	duas	vozes	com	acompanhamento	de	violão.	

Como	 a	 canção	 tradicional,	 a	Nueva	 Trova	 abarca	 uma	 ampla	 variedade	 de	 estruturas	

temas	 e	 estilos,	 integrando	 assim,	 diversas	 tendências	 sonoras.	 Naquele	 perıódo,	 os	

trovadores	eram	vistos	pelo	público	estrangeiro	como	representantes	da	revolução.		

	 Musicalmente,	ainda	que	heterogênea,	de	um	modo	geral	a	Nueva	Trova	cubana	é	

uma	atualização	e	modernização	da	antiga	trova,	com	letras	politizadas.	Segundo	Robin	

Moore	(Béhague;	Moore,	2013),	em	artigo	sobre	a	música	cubana	no	Grove	Music	Online,	

o	termo	trova	deriva	de	trovador,	nome	que	se	dava	a	violonistas	compositores,	no	inıćio	

do	 século	 XX,	 em	 Cuba,	 que	 evidentemente	 deriva	 de	 “trovador”	 (troubadour),	 como	

eram	chamados	os	cantautores	medievais.	Vejamos	como	Moore	de[ine	a	“antiga”	trova	e	

outros	gêneros	cancionais	cubanos	da	primeira	metade	do	século	XX:	

Como	 é	 o	 caso	 da	 maioria	 dos	 outros	 paıśes	 latino-americanos,	 uma	
quantidade	signi[icativa	de	música	popular	em	Cuba	 tendeu	a	 ser	uma	
música	 sentimental	 lenta	 em	 vez	 de	 música	 de	 dança.	 Os	 gêneros	
sentimentais	incluem	a	canción,	o	bolero	e	a	trova	tradicional	(também	
conhecido	 como	 vieja	 trova).	 Eles	 são	 caracterizados	 por	 harmonias	
cromáticas	 estendidas,	 compasso	 binário	 moderado,	 in[luências	
estilıśticas	 do	 lied	 alemão	 ou	 da	 ópera	 italiana	 ligeira	 e	 letras	 que	
aludem	ao	amor	ou	à	relações	pessoais.	Várias	composições	de	habanera	
da	 virada	 do	 século	 também	 são	 essencialmente	 canções	 de	 amor,	
embora	 o	 gênero	 tenha	 derivado	 da	 contradanza	 e	 tenha	 sido	
inicialmente	destinada	 a	dançar.	A	 tradição	da	 vieja	 trova	 cubana	 é	 de	
particular	 interesse,	 pois	 envolvia	 principalmente	 artistas	 negros	 e	
mulatos	 de	 classe	 média	 baixa	 em	 Santiago	 de	 Cuba,	 sem	 nenhum	
treinamento	formal	que,	no	entanto,	demonstravam	fortes	in[luências	da	
música	 artıśtica	 em	 suas	 composições.	 Este	 é	 o	 repertório	 no	 qual	 o	
bolero	 latino-americano	 apareceu	 pela	 primeira	 vez,	 e	 se	 difundiu	
posteriormente	 pelo	 México	 e	 por	 toda	 a	 região.	 (Béhague;	 Moore,	
2001) .	44

	 Ainda	 segundo	Moore,	 a	Nueva	Trova	 “é	 uma	 forma	de	música	de	protesto	que	

incorpora	 in[luências	 estilıśticas	de	 gêneros	 tradicionais	 e	populares	 cubanos,	 do	 jazz,	

	 Tradução	 livre	 da	 autora.	 No	 original:	 "As	 is	 the	 case	 in	 most	 other	 Latin	 American	 countries,	 a	44

signi[icant	amount	of	popular	music	 in	Cuba	has	 tended	 to	be	slow	sentimental	 song	rather	 than	dance	
music.	 Sentimental	 genres	 include	 the	 canción,	 the	 bolero,	 and	 trova	 tradicional	 (also	 known	 as	 vieja	
trova).	 They	 are	 characterized	 by	 extended	 chromatic	 harmonies,	 moderate	 duple	 metre,	 stylistic	
in[luences	from	German	Lieder	or	Italian	light	opera,	and	lyrics	alluding	to	love	or	personal	relationships.	
A	 number	 of	 turn-of-the-century	 habanera	 compositions	 are	 also	 essentially	 love	 songs,	 although	 the	
genre	derived	from	the	contradanza	and	was	initially	intended	for	dancing.	Cuba’s	vieja	trova	tradition	is	
of	particular	interest,	as	it	involved	primarily	black	and	mulatto	working-class	performers	in	Santiago	de	
Cuba	with	no	formal	training	who	nevertheless	demonstrated	strong	art	music	in[luences	in	their	compo-
sitions.	This	is	the	repertoire	in	which	the	Latin	American	bolero	[irst	appeared,	later	spreading	to	Mexico	
and	throughout	the	region."



131

do	rock,	da	música	clássica	européia	e	de	outras	fontes”	(Béhague;	Moore,	2013) .	Ainda	45

que	 tenha	 surgido	 como	 movimento	 no	 [inal	 da	 década	 de	 1960	 seus	 antecedentes	

podem	ser	localizados	em	trovadores	tradicionais.	

	 As	letras	das	canções	eram	voltadas	para	questões	sociais	e	ideológicas.	No	Brasil	

muitas	 dessas	 músicas	 tornaram-se	 conhecidas	 pelo	 público	 através	 de	 versões	 e	

gravações	de	músicos	brasileiros,	particularmente,	Milton	Nascimento	e	Chico	Buarque.	

Cuba	 encontrava-se	 em	uma	 fase	de	 várias	 transformações	 culturais	 e	 em	decorrência	

desse	 fato	 foram	 inauguradas	 diversas	 instituições	 que	 visavam	 promover	 a	

concentração	e	o	corporativismo	no	meio	artıśtico.		

6.1	TARANCO4 N	

	 O	 Tarancón	 era	 uma	 banda	 alternativa,	 que	 fazia	 seus	 discos	 de	 maneira	

autônoma,	ou	seja,	 longe	do	establishment	das	grandes	gravadoras.	Eles	vendiam	seus	

discos	 em	 shows	 e	 em	 distribuidoras	 independentes.	 Segundo	 Garcia,	 “ser	 alternativo	

signi[icava	 viver	 ‘quase’	 marginalmente:	 criticar	 o	 ‘sistema’,	 ser	 anti-sociedade	 de	

consumo,	 não	 se	 submeter	 às	 convenções	 da	 ‘sociedade	 burguesa’”	 (2006,	 p.179).	

Seguindo	 essa	 tendência,	 os	músicos	 do	 Tarancón	 se	 vestiam	 como	 hippies	 e	 usavam	

cabelos	 longos.	 O	 grupo	 não	 possuıá	 ideologia	 polıt́ica	 de[inida,	 não	 eram	 [iliados	 a	

nenhum	partido	e	não	se	comprometiam	com	“militância	associada	à	doutrina	ou	a	um	

partido”	 (2006,	 p.180).	 O	 repertório	 da	 banda	 era	 engajado,	 o	 que	 atraıá	 setores	 da	

esquerda,	e	em	suas	composições	havia	uma	mescla	de	músicas	do	cancioneiro	popular	

brasileiro	e	latino-americano.		

	 Ressalte-se	que	a	proposta	do	grupo	Tarancón	era	de	legitimar	o	pertencimento	

do	 Brasil	 à	 cultura	 latino-americana.	 Desde	 os	 anos	 1960	 houve	 na	 América	 Latina	 –	

principalmente	nos	paıśes	do	Cone	Sul	–	uma	 ideia	associada	ao	movimento	 “terceiro-

mundista”,	a	identidade	latino-americana	era	mais	uma	vez	uma	“bandeira	de	luta”	e	as	

concepções	nacionalistas	e	regionalistas	formaram	movimentos	como	a	Nueva	canción	e	

Nuevo	 Cine,	 dentre	 outros.	 No	 Brasil	 surgiram	 vários	 músicos	 que	 cantavam	 ou	

compunham	 canções	 “reportando-se”	 à	 unidade	 latino-americana,	mas	 segundo	Tânia,	

ninguém	havia	abraçado	essa	causa	 tão	 integralmente	quanto	o	grupo	Tarancón.	Parte	

	 Tradução	 livre	 da	 autora.	 No	 original:	 Nueva	 trova	 is	 a	 form	 of	 protest	music	 incorporating	 stylistic	45

in[luences	 from	 Cuban	 traditional	 and	 popular	 genres,	 jazz,	 rock,	 European	 classical	 music	 and	 other	
sources.



132

da	cultura	de	vários	paıśes	da	América	Latina	foi	trazida	para	o	Brasil	com	a	intenção	de	

“unir	os	povos,	quebrar	fronteiras,	já	que	a	pobreza	era	igual,	a	exploração	era	igual	e	as	

soluções	 eram	 iguais”	 tendo	 em	 vista	 que	 enfrentávamos	 problemas	 sociopolıt́icos	 e	

econômicos	 similares.	Na	 década	 de	 1970	 a	 ditadura	militar	 que	 ocorreu	 em	diversos	

paıśes	da	América	Latina,	fez	com	que	os	“laços	de	identidade”	se	reacendessem.	Como	o	

grupo	Tarancón	não	era	vinculado	aos	principais	meios	de	comunicação,	raramente	foi	

“interpelado”	 pelos	 órgãos	 repressores.	 Outro	 fator	 que	 pode	 ter	 desviado	 o	 olhar	 da	

censura,	 é	 o	 fato	 de	 suas	 músicas	 fazerem	 parte	 do	 cancioneiro	 popular	 latino-

americano.	 E4 	 possıv́el	 que	 os	 órgãos	 repressores	 achassem	 que	 a	 lıńgua	 seria	 um	

empecilho	 para	 o	 grande	 público,	 e	 assim	 as	 suas	 canções	 não	 seriam	 capazes	 de	

disseminar	 ideias	 julgadas	 ameaçadoras	 ao	 sistema	 polıt́ico	 vigente.	 As	 músicas	 do	

grupo	 Tarancón	 eram	 uma	 alternativa	 para	 as	 pessoas	 poderem	 manifestar	

publicamente	sua	repulsa	ao	sistema	polıt́ico	repressor	da	época,	fato	que	encorajava	a	

resistência.	

	 O	grupo	Tarancón	se	lançou	no	mercado	em	1976	com	o	disco	Gracias	por	la	vida	

em	1978	com	Lo	único	que	tengo.	Ambos	continham	um	repertório	formado	por	músicas	

da	Nueva	Canción	chilena	e	por	outras	canções	folclóricas	de	diferentes	paıśes	da	região.	

Os	 compositores	 comuns	 aos	 dois	 LP’s	 eram	 Violeta	 Parra,	 Vitor	 Jarra	 e	 Atahualpa	

Yupanqui.	A	banda	utilizava	 instrumentos	 tıṕicos	de	paıśes	da	América	Latina	 como	o	

charango,	 o	 quena,	 a	 zampoña	 e	 o	 bombo	 legüero.	 As	 capas	 dos	 discos	 também	

colaboravam	para	“evidenciar	essa	estreita	relação	com	a	cultura	dos	povos	vizinhos;	a	

[igura	 de	 um	mestiço	 com	 as	mãos	 estendidas,	 faz	 uma	 alusão	 à	 letra	 da	 canção	 “las	

manos	son	lo	único	que	tengo”,	de	Vitor	Jara,	que	teve	as	mãos	quebradas	ao	ser	torturado	

e	 assassinado	 pela	 ditadura	 chilena	 em	 1973.	 Eles	 lançaram	 vários	 outros	 LP’s	 com	

músicas	que	remetiam	ao	folclore	do	Peru	e	da	Bolivia,	utilizando	instrumentação	tıṕica	

mesclando	 a	 identidade	 brasileira	 com	 a	 dos	 demais	 paıśes	 latino-americanos.	 As	

canções	 do	 Tarancón	 também	 possuı́am	 uma	 temática	 que	 reivindicava	 o	 seu	

pertencimento	 à	 Nueva	 Canción,	 sendo	 polıt́icas	 e	 amorosas	 ao	 mesmo	 tempo.	 O	

Tarancón	exerceu	in[luência	sobre	a	chamada	“arte	engajada”	dos	anos	1970	e	1980	no	

Brasil.	Eles	se	 inspiraram	na	Nueva	Canción	 e	se	aproximaram	dos	movimentos	 latino-

americanos	de	esquerda.	O	Clube	da	Esquina	e	Milton	Nascimento,	ainda	que	sem	uma	

postura	 tão	 engajada	 quanto	 a	 do	 Tarancón,	 da	 mesma	 forma	 tinha	 a	 intenção	 de	

divulgar	 as	 trocas	 culturais	 que	 ocorriam	 entre	 o	 Brasil	 e	 os	 demais	 paıśes	 latino-



133

americanos,	não	somente	para	difundir	o	movimento	Nueva	Canción,	mas	para	propagar	

a	 ideia	 de	 união	 entre	 os	 povos	 da	 América	 Latina.	 A	música	 foi	 um	 grande	meio	 de	

difusão	da	cultura	latino-americana	no	paıś,	uma	vez	que,	naquela	época,	anos	(1960	e	

1970),	as	pessoas	não	tinham	acesso	aos	meios	de	comunicação	que	temos	hoje,	ou	seja,	

a	 informação	 não	 se	 espalhava	 com	 tanta	 velocidade	 como	 acontece	 nos	 dias	 atuais.	

Segundo	Aquino	e	Voltaire	(2017,	p.2),	os	movimentos	da	Nueva	Canción	apresentaram	

desdobramentos	na	cena	artıśtica	latino-americana	nos	anos	1980,	com	o	surgimento	do	

grupo	 Los	 prisioneros,	 na	 cidade	 de	 São	 Miguel	 (Chile)	 “cujas	 as	 (sic)	 canções	 se	

tornaram	 referência	 para	 militantes	 de	 movimentos	 antiditatoriais”.	 Nos	 anos	 1990	

também	surgiram	vários	artistas	que	carregam	em	suas	músicas	muito	das	canções	do	

movimento	como,	Charly	Garcia	(Argentina),	Juan	Luiz	Guerra	(República	Dominicana),	

Jorge	Drexler	(Uruguai),	Fito	Paez	(Argentina),	dentre	outros.	

6.2	MILTON	NASCIMENTO	E	O	CLUBE	DA	ESQUINA. 		46

	 O	Clube	da	Esquina	foi	uma	formação	cultural	constituıd́a	por	um	grupo	de	jovens	

músicos	que	se	encontraram	na	cena	musical	da	cidade	de	Belo	Horizonte	em	meados	da	

década	 de	 1960.	 Inicialmente	 o	 agrupamento	 era	 composto	 por	 Milton	 Nascimento	

(apelidado	 de	 Bituca	 e	 tido	 como	 uma	 espécie	 de	 lıd́er	 da	 turma),	 Fernando	 Brant,	

Márcio	 Borges,	 Ronaldo	 Bastos,	Wagner	 Tiso,	 Toninho	Horta,	 Lô	 Borges,	 Beto	 Guedes,	

Novelli,	Nivaldo	Ornelas,	Tavinho	Moura,	entre	outros.	A	história	desse	agrupamento,	do	

ponto	de	vista	de	um	de	seus	participantes,	está	descrita	no	 livro	de	Márcio	Borges	Os	

sonhos	 não	 envelhecem	 (1996).	 O	 agrupamento	 apresentava	 uma	 nova	 perspectiva	

musical,	desde	a	utilização	de	compassos	quinários	e	de	polirritmia,	até	a	 invenção	de	

uma	sonoridade	própria	para	a	harmonização	de	 suas	músicas,	 conforme	descrito	por	

Carlos	 Roberto	 Ferreira	 Menezes	 Junior	 em	 Os	 elementos	 composicionais	 do	 Clube	 da	

Esquina	 como	 alimentadores	 de	 processos	 criativos	 de	 arranjos	 vocais	 de	 canções	

populares	brasileiras	(2016).		

	A	percepção	do	Clube	da	Esquina	como	uma	formação	cultural	foi	utilizada	por	

Menezes	Junior,	a	partir	da	de[inição	de	Raymond	Willians:	“agrupamentos	identi[icáveis	

como	 movimentos	 e	 tendências	 conscientes	 (literários,	 artı́sticos,	 [ilosó[icos	 e	

	Este	item	é	uma	versão	reelaborada	do	texto	originalmente	desenvolvido	para	o	meu	trabalho	de	TCC	46

Sonoridades	latino-americanas	na	música	popular	do	Brasil:	latinidades	no	Clube	da	Esquina	nos	anos	1970.	
(TOME4 ,	2019).



134

cientı[́icos)	 que	 em	 geral	 podem	 ser	 percebidos	 com	 facilidade,	 de	 acordo	 com	 suas	

produções	 formativas”	 (p.83).	 Também	 foi	 utilizada	 por	 Luiz	 Garcia	 em	 Coisas	 que	

iicaram	muito	tempo	por	dizes:	o	Clube	da	Esquina	como	formação	cultural	(2000).	Parece	

pertinente	 identi[icá-lo	dentro	do	conceito	de	 formação	cultural,	pois	além	de	estarem	

desenvolvendo	 uma	 linguagem	musical,	 utilizavam-se	 de	 diversas	 tendências	musicais	

presentes	nos	anos	em	que	a	gravação	dos	seus	LP’s	ocorreram.	E4 	importante	ressaltar	a	

ideia	 de	 unidade	 que	 o	 Clube	 da	 Esquina	 transmitia,	 pois	 existia	 uma	 grande	

cumplicidade	 entre	 seus	 membros.	 As	 caracterıśticas	 individuais	 de	 cada	 membro	

mesclavam-se	 “dando	 origem	 a	 resultados	 sonoros	 coletivos”	 (NUNES,	 2005,	 p.12)	 e	

originais.	 O	 Clube	 da	 Esquina	 possuıá	 uma	 caracterıśtica	 singular,	 a	 de	 transitar	 sem	

di[iculdades	 por	 vários	 estilos	 musicais,	 fato	 que	 dava	 às	 suas	 músicas	 um	 carácter	

hıb́rido,	uma	sensação	de	diálogo	musical	com	outros	paıśes.	As	músicas	produzidas	por	

seus	integrantes	recebiam	in[luências	de	diversos	gêneros	como	a	bossa	nova,	o	jazz,	e	o	

rock	 and	 roll	 (sendo	 os	 Beatles	 a	 principal	 referência)	 e	 também	 das	músicas	 latino-

americanas	(especialmente	chilena,	argentina	e	cubana),	isso	sem	falar	da	variedade	de	

estilos	brasileiros	presentes	em	suas	músicas.	Havia	uma	certa	espontaneidade	no	agir	e	

não	 necessariamente	 um	 planejamento	 estético	 para	 se	 criar	 uma	 linguagem	musical	

nova.	 Entretanto,	 essa	 linguagem	 foi	 criada	 na	 prática,	 ao	 longo	 do	 tempo,	 e	 o	

agrupamento	 foi	 colocado	 em	 uma	 condição	 de	 “movimento”	 que	 ele	 não	 teria	

originalmente.	

	Também	existia	uma	preocupação	do	Clube	em	produzir	uma	música	que	fosse	

“universal	e	ao	mesmo	tempo	particular	e	local”	(NUNES,	2005,	p.14),	como	anunciado	

na	canção	Para	Lennon	e	McCartney	(Lô	Borges,	Márcio	Borges	e	Fernando	Brant)	do	LP	

Milton	 (1970).	 Segundo	 Luiz	 Garcia,	 essa	 canção	 é	 emblemática	 pois	 anuncia	 essa	

conexão	entre	o	local	e	o	global.	A	letra	dessa	música	[ixa	essas	posições	exprimidas	nos	

versos	“Não	precisam	mais	temer	/	Não	precisam	da	solidão	/	(…)	/	Eu	sou	da	América	do	

Sul	/	Eu	sei	vocês	não	vão	saber	/	Mas	agora	sou	cowboy	/	Sou	do	ouro	eu	sou	vocês	/	sou	

do	mundo,	eu	sou	Minas	Gerais”.	E4 	essa	mistura	entre	o	local	e	o	global	que	dá	o	caráter	

hıb́rido	do	grupo.	Outro	aspecto	importante	dessa	canção	é	a	referência,	na	melodia	da	

primeira	 frase	da	 canção,	 (	Por	 que	 vocês	 não	 sabem	do	 lixo	 ocidental?)	 à	melodia	que	

inicia	a	seção	B	da	música	dos	Beatles,	 I	 should	have	known	better.	Outra	 in[luência	da	

música	dos	Beatles	nessa	canção	 é	o	riff	de	baixo	no	refrão	e	a	 instrumentação	de	um	

modo	 geral	 (sonoridade	 da	 guitarra,	 pandeiro	 meia-lua,	 linhas	 melódicas	 de	 órgão	 e	



135

baixo).	 E4 	 interessante	 observar,	 a	 partir	 do	 exposto	 acima,	 que	 o	 fato	 do	 Clube	 da	

Esquina	ter	feito	uma	referência	direta	à	canção	dos	Beatles,	é	mais	uma	prova	do	peso	

do	 elemento	 globalizante	 nas	 músicas	 do	 Clube	 da	 Esquina,	 ou	 seja,	 é	 mais	 uma	

evidência	 da	 dialética	 entre	 o	 local	 (Clube	 da	 Esquina)	 e	 o	 global	 (Beatles)	 em	 suas	

músicas,	que	se	expressa	na	frase	“sou	do	mundo	eu	sou	Minas	Gerais”.	

	 	
6.2.1	Canción	por	la	unidad	latinoamericana	

	 Neste	sub-item	será	analisada	a	Canción	por	la	unidad	latinoamericana,	composta	

originalmente	por	Pablo	Milanés 	e	presente	no	álbum	Clube	da	Esquina	2,	de	1978,	em	47

versão	de	Chico	Buarque	de	Hollanda,	que	participa	da	gravação.		Essa	canção,	pelo	texto	

e	contexto,	é	um	dos	exemplos	mais	emblemáticos	do	tema	em	discussão	nesta	pesquisa,	

especialmente	neste	item	dedicado	à	MPB.	Ela	favorece	a	re[lexão	sobre	o	caráter	hıb́rido	

do	 Clube	 da	 Esquina,	 com	 a	mistura	 do	 local	 e	 do	 global.	 No	 caso	 dessa	 canção,	 essa	

mistura	se	dá	através	do	apelo	à	unidade	latino-americana,	já	presente	no	tıt́ulo	e	que	é	

rea[irmado	tanto	pelo	texto	literário,	como	pelo	texto	musical,	particularmente	na	versão	

presente	no	LP	Clube	da	Esquina	2.	

	Assim	como	Chico	Buarque	e	Milton	Nascimento,	Pablo	Milanés	estava	inserido	

no	 contexto	polıt́ico-ideológico	da	América	 Latina	daquele	 perıódo,	 no	qual	 a	 ideia	 de	

unidade	latino-americana	tinha	se	amalgamado	com	a	polıt́ica	das	correntes	de	esquerda	

em	diversos	 paıśes,	 inspiradas	 pela	 vitória	 castrista	 em	Cuba.	O	 impacto	 da	 revolução	

cubana	 aparece,	 por	 exemplo,	 no	 louvor	 apologético	 à	 personalidade	 de	 Fidel	 Castro	

presente	na	canção	de	Milanés,	na	qual	se	ouve	um	coro	de	fundo	que	remete	a	uma	aura	

de	religiosidade.	A	combinação	de	coro	com	órgão	tem	suas	origens	na	música	de	caráter	

	Pablo	Milanés	nasceu	em	Bayamo	(Cuba),	em	1943,	estudou	música	no	conservatório	municipal	de	La	47

Habana	 e	 desde	 pequeno	 sua	 mãe,	 grande	 incentivadora,	 o	 levava	 a	 todos	 os	 concursos	 da	 cidade,	
programas	de	rádio	e	de	televisão.	Em	1960,	Pablo	começou	sua	carreira	pro[issional	atuando	em	grupos	
como	o	 trio	Los	Armónicos,	o	conjunto	Sensación	e	o	Cuarteto	del	Rey	 (grupo	de	negro	spiritual,	no	qual	
Pablo	cantava	na	voz	principal).	Em	1963,	ele	compôs	sua	primeira	canção	chamada	Tú,	mi	desengano	e,	
desde	então,	começou	a	cantar	em	diversos	clubes	da	cidade,	até	que	em	1964	passa	a	fazer	parte	de	um	
grupo	chamado	Los	bucaneros.	Pablo	Milanés	compôs	sua	primeira	música	voltada	a	temática	social,	Mis	
veintidós	años,	em	1965,	ano	em	que	o	compositor	completou	seus	22	anos.	O	próprio	compositor	declara	
que	essa	música	retrata	a	sua	busca	pelas	raıźes	cubanas,	com	uma	letra	revolucionária	que	rompia	com	a	
tradição	 das	 canções	 românticas.	 Segundo	 Pérez,	 além	 das	 mudanças	 relacionadas	 às	 temáticas	 das	
canções,	 essa	música	 representava	 um	 certo	 rompimento	 com	 as	 tradições	 que	muitas	 vezes	 tendem	 a	
engessar	a	criatividade	musical.	Nessa	 época,	Pablo	cantava	apenas	com	o	acompanhamento	do	violão	o	
que	remetia	 à	 imagem	de	trovador	solitário	como	a	do	cantor	e	compositor	Bob	Dylan.	Além	da	ruptura	
com	a	tradição	que	essa	canção	representou,	Pablo	propôs	uma	relação	de	contrastes	musicais	misturando	
ritmos	como	guarira-son	e	iilin.	(Pérez,	2001,	p.47)



136

religioso.	A	opção	pelo	coro	(e	a	própria	sonoridade	do	coro)	e	órgão	no	arranjo	da	parte	

[inal,	 justamente	 aquela	 que	 faz	 a	 louvação	 da	 revolução	 cubana	 e	 seu	 lıd́er	 como	um	

farol	para	as	Américas,	empresta	um	aspecto	encomiástico	à	canção.	

	Nessa	época,	estavam	ocorrendo	muitos	intercâmbios	artıśticos	e	parcerias	entre	

cantores	 e	 compositores	 brasileiros	 e	 músicos	 de	 paıśes	 da	 América	 Latina	 e	 Caribe.	

Essas	 parcerias	 permitiram	 muitas	 trocas	 musicais	 e	 poéticas	 que	 enriqueciam	 o	

repertório	 desses	 músicos	 e	 aproximavam	 cada	 vez	 mais	 o	 Brasil	 dos	 demais	 paıśes	

latino-americanos,	ao	menos	no	plano	da	música	consumida	por	uma	parcela	da	classe	

média.	 Esse	processo	de	hibridação	 cultural,	 além	de	um	evidente	 impulso	 ideológico,	

também	se	apoiava	no	fato	de	o	Brasil	 ter	muitas	coisas	em	comum	com	seus	vizinhos	

latino-americanos,	 e,	 particularmente	 entre	 o	 [inal	 dos	 anos	 1960	 e	 1980,	 apresentar	

uma	 conjuntura	 polıt́ica	 fortemente	 direcionada	 pelos	 efeitos	 da	 Guerra	 Fria	 no	

continente.	Ao	longo	desse	perıódo,	quase	todos	os	paıśes	da	América	do	Sul	viveram	a	

experiência	 de	 regimes	 autoritários	 anticomunistas	 ou	 guerrilhas	 rurais	 e	 urbanas	 de	

esquerda.	Nesse	 contexto,	 a	Canción	por	 la	 unidad	 latinoamericana	 se	 apresenta	 como	

uma	 espécie	 de	 manifesto	 de	 propaganda	 da	 ideia	 de	 unidade	 dos	 povos	 latino-

americanos.	Nela,	o	compositor	Pablo	Milanés	exibe	sua	inconformidade	diante	de	todos	

os	 con[litos	 históricos	 que,	 na	 sua	 concepção,	 separaram	 os	 povos	 latino-americanos,	

narrativa	esta	abraçada	por	Chico	e	Milton.	Na	versão	de	Milanés,	gravada	em	1976,	essa	

narrativa	se	encontra,	por	exemplo,	na	segunda,	terceira	e	quarta	estrofes,	reproduzidas	

abaixo:	

Sin	embargo	parecía	
que	todo	se	iba	acabar	
con	la	distancia	mortal	
que	separó	nuestras	vidas	

Realizaron	la	labor	
de	desunir	nuestras	manos	
y	a	pesar	de	ser	hermanos	
nos	miramos	con	temor	

Cuando	se	pasaron	los	años	
se	acumularon	rencores,	
se	olvidaron	los	amores,	
parecíamos	extraños	

	 E4 	 importante	observar	que,	na	narrativa	do	autor,	a	proposta	de	unidade	latino-

americana	está	vinculada	a	um	determinado	projeto	polıt́ico,	qual	 seja,	o	da	 revolução	

socialista.	 Na	 sétima	 e	 na	 oitava	 estrofes,	 Milanês	 expõe	 a	 ideia	 de	 que	 a	 revolução	



137

cubana	 seria	 um	 caminho	 de	 libertação	 que	 não	 teria	 sido	 seguido	 por	 outros	 paıśes,	

uma	vez	que	teria	ocorrido	um	novo	trabalho	de	separação,	bloqueando	a	assimilação	da	

experiência	cubana.	

Explotando	esta	misión	
de	verlo	todo	tan	claro	
un	día	se	vio	liberado	
por	esta	revolución	

	
Esto	no	fue	un	buen	ejemplo	
para	otros	por	liberar,	
La	nueva	labor	fue	aislar	

bloqueando	toda	experiencia	

	 Na	 passagem	 acima,	 o	 autor	 apresenta	 a	 ideia	 de	 que	 a	 revolução	 cubana,	 que	

teria	 sido	 uma	 libertação	 para	 os	 cubanos,	 não	 serviu	 de	 exemplo	 para	 outros	 paıśes	

porque	um	novo	trabalho	de	isolamento	(la	nueva	labor	fue	aislar)	teria	sido	realizado.	

Aqui	 o	 autor	 faz	 uma	menção	 ao	 bloqueio	 econômico	 à	 Cuba	 realizado	 pelos	 Estados	

Unidos	 a	 partir	 de	 outubro	 de	 1960,	 como	 retaliação	 do	 governo	 estadunidense	 às	

expropriações	 das	 companhias	 americanas	 e	 das	 propriedades	 de	 cidadãos	

estadunidenses	em	Cuba.	

	 Milanés	 apresenta	 uma	 visão	 da	 História	 muito	 a[inada	 com	 a	 do	 marxismo	

clássico,	 aquela	de	que	a	história	 teria	uma	direcionalidade,	 com	a	qual	a	narrativa	da	

canção	estaria	a[inada.	Entende	que	a	História	passaria	por	cima	de	quem	queira	negar	

esse	destino,	qual	seja,	a	unidade	latino-americana	que	teria	Cuba	como	farol.	E	conclui,	

na	 última	estrofe	com	a	apologia	dos	 libertadores	Simón	Bolivar	e	 José	da	San	Martin,	

bem	como	de	Fidel	Castro.	

Lo	pagará	la	unidad	
de	los	pueblos	en	cuestión,	
Y	al	que	niegue	esta	razón	
la	historia	condenará	

La	historia	lleva	su	carro	
	y	a	muchos	nos	montará,	

por	encima	pasará	
de	aquel	que	quiera	negarlo	
Bolívar	lanzó	una	estrella	
que	junto	a	Martí	brilló.	

Fidel	la	digniiicó	
para	andar	por	estas	tierras.	



138

	 No	 trecho	acima,	parece	que	a	história	 tem	uma	 ideia,	uma	razão,	 alguma	 força	

motriz	que	a	impulsiona	em	uma	direção	inevitável	e	irresistıv́el.	O	autor	acredita	que	os	

fatos	passarão	por	cima	de	todo	aquele	que	niegue	esta	razón.	

	 Pode-se	 inferir	que	o	 compositor	enfatiza	os	paıśes	que	 foram	colonizados	pela	

Espanha,	 a	 “América	 espanhola”,	 uma	 vez	 que	 ele	 faz	 menção	 aos	 nomes	 de	 Simón	

Bolıv́ar	 e	 José	 de	 San	 Martıń,	 lıd́eres	 de	 processos	 de	 independência	 de	 paıśes	 da	

América	do	Sul.	Bolıv́ar	atuou	em	diversos	paıśes,	particularmente	Venezuela,	Colômbia	

e	Equador,	“a	Grã-Colômbia” .	San	Martıń	garantiu	a	independência	da	Argentina,	e	teve	48

atuação	 decisiva	 também	 no	 Chile	 e	 no	 Peru.	 Ainda	 que	 esteja	 fora	 dos	 limites	 desta	

pesquisa	 estudar	 esse	 assunto,	 vê-se	 que	 a	 memória	 dos	 lıd́eres	 dos	 movimentos	

independentistas	foi	apropriada	por	vertentes	polıt́icas	de	esquerda	nas	Américas	até	a	

contemporaneidade,	a	exemplo	do	“bolivarianismo” 	de	Hugo	Chaves	e	Nicolás	Maduro.	49

Além	 do	 texto,	 naturalmente	 em	 espanhol,	 não	 há	menção	 a	 nenhum	herói	 libertador	

brasileiro	 ou	 algum	 evento	 polıt́ico	 destas	 terras.	 Talvez	 faltassem	 argumentos	 para	

incluir	o	Brasil	nessa	narrativa,	uma	vez	que	os	personagens	da	independência	no	paıś,	

como	D.	Pedro	I,	não	se	encaixam	bem	nesse	 [igurino.	A	exceção	seriam	os	 lıd́eres	não	

conectados	 com	 as	 estruturas	 do	 poder	 colonial,	 dos	 quais	 o	 maior	 expoente	 foi	

Tiradentes.	 Porém,	 este	 não	 foi	 um	 libertador	 vitorioso	 e	 seu	 projeto	 era	 de	

independência	regional	e	não	comportava	a	unidade	latino-americana.	

	 Na	 última	 estrofe,	Milanés	 expõe	 o	 seu	 posicionamento	 polıt́ico	 ideológico	 e	 os	

rumos	que	deveria	tomar	essa	unidade	latino-americana	com	uma	menção	panegıŕica	à	

Fidel	Castro,	que	governou	Cuba	por	32	anos,	sendo	sucedido	por	seu	irmão.	

	 A	 inserção	 do	 Brasil	 nesse	 discurso	 cancional	 de	 unidade	 latino-americana	 se	

daria	com	o	concurso	de	brasileiros.	Chico	Buarque	de	Holanda	conheceu	Pablo	Milanés	

em	fevereiro	de	1978,	na	sua	primeira	viagem	a	Cuba,	enquanto	participava	como	júri	de	

teatro	 do	 prêmio	 Casa	 de	 las	 Américas,	 onde	 também	 conheceu	 o	 compositor	 Sıĺvio	

Rodriguez	e	outros	artistas	da	Nueva	Trova	Cubana.	Chico	Buarque	se	tornou	parceiro	de	

Grã-Colômbia	foi	um	paıś	da	América	do	Sul	que	reuniu	alguns	paıśes	como:	Venezuela	e	Nova	Granada	48

(Panamá,	Colômbia	e	Equador)	entre	1819	e	1831.	Esta	uni[icação	remontava	ao	sonho	de	Simón	Bolıv́ar	
de	uni[icar	as	colônias	da	América	Espanhola	em	uma	única	federação.	Entre	o	[inal	dos	anos	1920	e	inıćio	
dos	 1930	 o	 paıś	 se	 dissolveu	 devido	 às	 diferenças	 polıt́icas	 e	 partidárias	 entre	 os	 povos	 que	 criaram	 a	
república.	 Disponıv́el	 em:	 <https://pt.wikipedia.org/wiki/Gr%C3%A3-Col%C3%B4mbia>	 .	 Acesso	 em:	
30/03/2019.	

O	 termo	“bolivarianismo”	 foi	amplamente	utilizado	pelo	coronel	Hugo	Chaves,	que,	mudou	o	nome	do	49

paıś	 para	 República	 Bolivariana	 da	 Venezuela	 e	 incluiu	 a	 expressão	 “bolivariano”	 nas	 instituições	 do	
estado,	a	exemplo	de	Universidad	Bolivariana	da	Venezuela	e	Guardia	Nacional	Bolivariana.	



139

Milanés	 e	 fez	 versões	 em	 português	 de	 suas	 canções	 como,	 Yolanda,	 Como	 se	 fosse	 a	

primavera	(De	que	calada	manera,),	Yo	pisaré	las	calles	nuevamente,	La	vida	no	vale	nada	

e	Homenje.	 Pablo	Milanés	 também	 gravou	músicas	 de	 Chico	 Buarque	 como	Pedaço	 de	

mim	e	O	que	será	(À	ilor	da	pele).				

	 Na	releitura	da	Canción	por	la	unidad	lationoamericana	feita	por	Chico	percebe-se	

que	Chico	Buarque	 faz	uma	releitura	da	música	 com	versos	ora	em	português,	ora	em	

espanhol,	a	 [im	de	promover	uma	relação	de	 interdiscursividade	e	 também,	de	alguma	

forma,	 mostrar	 a	 semelhança	 existente	 nas	 duas	 lıńguas.	 Segundo	 Marcelo	 Ferraz	 de	

Paula:		

O	primeiro	ponto	que	chama	atenção	é	que	agora	a	própria	composição	
da	música	é	dividida	entre	autores	de	paıśes	diferentes.	O	cubano	Pablo	
Milanés	 e	 o	 brasileiro	 Chico	 Buarque	 dividem	 a	 autoria	 e,	 na	 letra,	
parecem	conversar	um	com	ou	outro,	de[inindo	um	espaço	que	já	não	é	
o	do	brasileiro	olhando	para	a	América	Latina	por	uma	janela	e	com	um	
desejo	 erótico	 e	 festivo	 de	 reunir	 os	 ritmos	 e	 sons	 do	 continente,	mas	
sim	 um	 diálogo	 grave	 e	 cerimonioso	 entre	 latino-americanos,	 unidos	
pela	 fraternidade	 comunitária,	 olhando	 para	 o	 seu	 próprio	 continente	
(2011,	p10).	 	

Podemos	depreender	do	 texto	acima	que,	para	o	 autor,	 a	Canción	por	 la	unidad	

latino-americana	 além	 de	 fomentar	 a	 ideia	 de	 trocas	 culturais	 interlatinoamericanas,	

evidencia	os	aspectos	que	uniriam	o	Brasil	à	América	Latina,	a	começar	pelo	fato	de	que	

vivemos	 no	 mesmo	 continente,	 mas	 considerando	 também	 a	 necessidade	 de	 se	 criar	

laços,	 maneiras	 de	 unir	 os	 povos	 fraternalmente	 para	 enfrentar	 os	 regimes	 polıt́icos	

autoritários	sob	os	quais	estavam	vivendo.	

A	 busca	 pela	 unidade	 latino-americana	 é	 também	 fortemente	 identi[icada	 nos	

versos	 dessa	 versão	 da	 canção.	 As	 duas	 primeiras	 estrofes	 são	 mantidas	 como	 no	

original.	 Pode-se	 dizer	 que	 esta	 versão	 atenta	 para	 a	 inclusão	 do	Brasil	 no	 projeto	 de	

unidade	latino-americana.	E4 	interessante	observar	que	a	transição	entre	o	espanhol	e	o	

português	 ocorre	 naturalmente,	 como	 em	 um	 diálogo	 feito	 em	 uma	 mesma	 lıńgua.	

Assim,	 na	 terceira,	 quarta	 e	 quinta	 estrofes,	 os	 versos	 originais	 estão	 reescritos	 com	

partes	em	português,	o	que	dá	uma	certa	sensação	de	“portuñol”.	



140

As	frases	que	enfatizam	a	desunião,	que	na	visão	do	autor	teria	sido	promovida	

como	um	projeto	polıt́ico	das	nações	dominantes,	são	cantadas	em	português.	Segundo	

Paula,	esta	condição	brasileira	de	estar	inserido	na	América	Latina	é	revivida	na	canção,	

“com	os	opostos	se	tocando	amorosamente:	o	português	e	o	espanhol	(2011,	p.11)”.	Para	

promover	 a	 unidade	 linguıśtica	 e	 a	 inserção	 brasileira	 na	América	 Latina,	 nota-se	 que	

também	 existe	 uma	 escolha	 criteriosa	 de	 se	 utilizar	 palavras	 como	 mirassem	 mais	

comum	ao	espanhol.	

	 A	 partir	 daı,́	 ocorre	 uma	mudança	 na	 estrutura	 da	 canção	 em	 relação	 à	 versão	

original.	A	sexta	estrofe	do	texto	de	Milanés	é	suprimida	em	favor	de	material	novo,	que	

começa	 a	 elaborar	 a	 concepção	 da	História	 já	 observada	 no	 texto	 original,	 que	 aqui	 é	

mais	 desenvolvida	 e	 enfatizada.	 A	 sétima	 estrofe	 é	 uma	 reelaboração	 da	 penúltima	

estrofe	de	Milanês,	em	uma	versão	mais	festiva,	na	qual	a	História	seria	“um	carro	alegre	

cheio	de	um	povo	contente”,	que	poderia	ser	 lida	como	uma	visão	de	senso	comum	da	

brasilidade,	ou	seja,	uma	visão	estereotipada	do	Brasil	e	do	povo	brasileiro.	

A	 oitava	 estrofe,	 assim	 como	 a	 décima	 e	 décima-primeira,	 também	 apresentam	

material	 totalmente	 novo.	 Todas	 essas	 estrofes	 estão	 em	 português.	 A	 última	 estrofe,	

também	 em	 lıńgua	 portuguesa,	 não	 apresenta	 nenhuma	 narrativa	 com	 louvores	

apologéticos	a	personalidades,	tal	como	se	vê	na	canção	de	Milanés.	Ainda	que	a	ideia	da	

revolução	 esteja	 presente,	 o	 compositor	 [inaliza	 a	 canção	 com	 uma	mensagem	muito	

mais	sutil:	

Versão	Original	

Realizaron	la	labor	
de	desunir	nuestras	manos	
y	a	pesar	de	ser	hermanos	
nos	miramos	con	temor !

Cuando	se	pasaron	los	años	
se	acumularon	rencores,	
se	olvidaron	los	amores,	
parecíamos	extraños	

Qué	distancia	tan	sufrida	
Qué	mundo	tan	separado	

Jamás	se	hubiera	encontrado	
Sin	aportar	nuevas	vidas

Versão	de	Chico	Buarque	

Realizavam	la	labor	
De	desunir	nossas	mãos	
E	fazer	com	que	os	irmãos	
Se	mirassem	com	temor	

Cuando	pasaron	los	años	
Se	acumularam	rancores	
Se	olvidaram	os	amores	
Parecıámos	extraños	

Que	distância	tão	sofrida	
Que	mundo	tão	separado	

Jamás	se	hubiera	encontrado	
Sin	aportar	nuevas	vidas



141

Já	foi	lançada	uma	estrela	
Pra	quem	souber	enxergar	
Pra	quem	quiser	alcançar	
E	andar	abraçado	nela	

		

Pode-se	dizer	que	a	versão	de	Chico	Buarque,	presente	no	LP	Clube	da	Esquina	2,	

como	o	original	de	Milanés,	apresenta	um	forte	viés	ideológico,	porém	de	uma	maneira	

mais	 indireta.	Além	da	 ideia	da	unidade	 latino-americana,	o	 texto	de	Milanés	remete	 à	

história	da	revolução	cubana,	que	seria	um	exemplo	para	os	demais	paıśes	da	América	

Latina.	Milanés	 também	faz	referência	ao	desagrado	que	a	revolução	 teria	causado	aos	

Estados	 Unidos,	 especialmente	 se	 tivermos	 em	 conta	 o	 contexto	 da	 Guerra	 Fria,	 que	

acabou	 isolando	 a	 ilha.	 Porém,	 na	 sua	 adaptação,	 Chico	Buarque	 estava	 apresentando,	

“traduzindo”,	a	ideia	de	unidade	latino-americana	ao	público	brasileiro	e	referências	tão	

explıćitas	 e	diretas	 a	Cuba	poderiam	comprometer	 esse	objetivo.	Assim,	 ele	optou	por	

algo	mais	 re[lexivo,	apresentando	suas	 ideias	do	que	seria	o	movimento	da	História.	A	

versão	 de	 Chico	 Buarque	 também	 possui	 um	 clima	 mais	 festivo	 e	 de	 esperança,	

especialmente	nos	versos	novos	escritos	em	português.	

Segundo	 Marcelo	 Ferraz	 de	 Paula,	 essa	 música	 foi	 composta	 por	 duas	 vozes	

distintas	 que	 remetem	 às	 diversas	 culturas	 latino-americanas	 dentro	 do	 projeto	 de	

unidade	descrito	pela	 canção:	 “um	mesmo	canto,	um	mesmo	continente”	 (2011,	p.11).	

Ainda	segundo	o	autor,	“ao	[inal,	passado	o	primeiro	momento,	de	consciência	da	cisão	

identitária,	 o	 desfecho	 recupera	 a	 utopia	 da	 união	 como	 um	 horizonte	 a	 se	

percorrer”	(2011,	p.11).	

6.2.1.1	Trova,	salsa	e	aspectos	musicais	na	Canción	por	la	unidad	latinoamericana	

Musicalmente,	ainda	que	heterogênea,	de	um	modo	geral	a	Nueva	Trova	cubana	é	

uma	atualização	e	modernização	da	antiga	trova,	com	letras	politizadas.	Segundo	Robin	

Moore	 (Béhague;	Moore,	 2013),	 em	 seu	 artigo	 sobre	 a	música	 cubana	 no	Grove	Music	

Online,	o	termo	trova	deriva	de	trovador,	nome	que	se	dava	a	violonistas	compositores,	

no	inıćio	do	século	XX,	em	Cuba,	que	evidentemente	deriva	de	“trovador”	(troubadour),	

como	eram	chamados	os	cantautores	medievais.	Vejamos	como	Moore	de[ine	a	“antiga”	

trova	e	outros	gêneros	cancionais	cubanos	da	primeira	metade	do	século	XX:	



142

Como	 é	 o	 caso	 da	 maioria	 dos	 outros	 paıśes	 latino-americanos,	 uma	
quantidade	signi[icativa	de	música	popular	em	Cuba	 tendeu	a	 ser	uma	
música	 sentimental	 lenta	 em	 vez	 de	 música	 de	 dança.	 Os	 gêneros	
sentimentais	 incluem	a	canción,	o	bolero	e	a	trova	tradicional	 (também	
conhecido	 como	 vieja	 trova).	 Eles	 são	 caracterizados	 por	 harmonias	
cromáticas	 estendidas,	 compasso	 binário	 moderado,	 in[luências	
estilıśticas	 do	 lied	 alemão	 ou	 da	 ópera	 italiana	 ligeira	 e	 letras	 que	
aludem	ao	amor	ou	à	relações	pessoais.	Várias	composições	de	habanera	
da	 virada	 do	 século	 também	 são	 essencialmente	 canções	 de	 amor,	
embora	 o	 gênero	 tenha	 derivado	 da	 contradanza	 e	 tenha	 sido	
inicialmente	 destinada	 a	 dançar.	 A	 tradição	 da	vieja	 trova	 cubana	 é	 de	
particular	 interesse,	 pois	 envolvia	 principalmente	 artistas	 negros	 e	
mulatos	 de	 classe	 média	 baixa	 em	 Santiago	 de	 Cuba,	 sem	 nenhum	
treinamento	formal	que,	no	entanto,	demonstravam	fortes	in[luências	da	
música	 artıśtica	 em	 suas	 composições.	 Este	 é	 o	 repertório	 no	 qual	 o	
bolero	 latino-americano	 apareceu	 pela	 primeira	 vez,	 e	 se	 difundiu	
posteriormente	 pelo	 México	 e	 por	 toda	 a	 região.	 (Béhague;	 Moore,	
2001) 	50

Ainda	 segundo	Moore,	 a	Nueva	 trova	 “é	 uma	 forma	 de	música	 de	 protesto	 que	

incorpora	 in[luências	 estilıśticas	de	 gêneros	 tradicionais	 e	populares	 cubanos,	 do	 jazz,	

do	 rock,	 da	 música	 clássica	 européia	 e	 de	 outras	 fontes”	 (Béhague;	 Moore,	 2013). 		51

Ainda	que	tenha	surgido	como	movimento	no	[inal	da	década	de	1960	seus	antecedentes	

podem	ser	localizados	em	trovadores	tradicionais.	

A	 Canción	 por	 la	 unidad	 latino-americana	 se	 insere	 em	 um	 gênero	 cancional	 e	

trovadoresco	(no	sentido	da	importância	da	mensagem	do	texto),	e	não	é	uma	música	de	

dança.	O	objetivo	dessa	canção	é	transmitir	a	mensagem	do	texto	literário.	E4 	uma	canção	

romântica	(não	no	sentido	da	estética	musical	do	século	XIX,	mas	na	concepção	polıt́ica	e	

[ilosó[ica	do	romantismo).	O	andamento	é	confortável	para	o	lirismo	da	linha	melódica	

da	voz,	e	a	 forma	 facilita	a	apresentação	do	 texto	cantado.	Existem	duas	seções	que	se	

alternam,	seguindo	a	forma	do	seguinte	esquema:	[	intro	A	A	B	B	A	interlúdio	A	B	B	A	B	B	

B	B	B	coda].	A	seção	A	 é	mais	 lıŕica,	com	partes	que	se	aproximam	da	fala,	nas	quais	o	

Tradução	livre	da	autora.	No	original:	"As	is	the	case	in	most	other	Latin	American	countries,	a	signi[icant	50

amount	 of	 popular	 music	 in	 Cuba	 has	 tended	 to	 be	 slow	 sentimental	 song	 rather	 than	 dance	 music.	
Sentimental	genres	include	the	canción,	the	bolero,	and	trova	tradicional	(also	known	as	vieja	trova).	They	
are	 characterized	 by	 extended	 chromatic	 harmonies,	 moderate	 duple	 metre,	 stylistic	 in[luences	 from	
German	Lieder	or	 Italian	 light	 opera,	 and	 lyrics	 alluding	 to	 love	or	personal	 relationships.	A	number	of	
turn-of-the-century	 habanera	 compositions	 are	 also	 essentially	 love	 songs,	 although	 the	 genre	 derived	
from	the	contradanza	and	was	 initially	 intended	 for	dancing.	Cuba’s	vieja	 trova	 tradition	 is	of	particular	
interest,	as	it	involved	primarily	black	and	mulatto	working-class	performers	in	Santiago	de	Cuba	with	no	
formal	training	who	nevertheless	demonstrated	strong	art	music	in[luences	in	their	compositions.	This	is	
the	 repertoire	 in	 which	 the	 Latin	 American	 bolero	 [irst	 appeared,	 later	 spreading	 to	 Mexico	 and	
throughout	the	region."

Tradução	 livre	 da	 autora.	 No	 original:	 Nueva	 trova	 is	 a	 form	 of	 protest	 music	 incorporating	 stylistic	51

in[luences	 from	 Cuban	 traditional	 and	 popular	 genres,	 jazz,	 rock,	 European	 classical	 music	 and	 other	
sources.



143

problema	(da	separação	dos	povos	latino-americanos)	é	apresentado;	a	seção	B,	cantada	

numa	região	mais	aguda,	possui	caracterıśticas	de	um	hino,	sendo	nela	encontradas	as	

partes	 de	 maior	 intensidade	 no	 louvor	 ao	 projeto	 de	 unidade	 e	 à	 revolução	 cubana.	

Interessante	 notar	 que	 o	 interlúdio	 apresenta	 um	 solo	 de	 órgão,	 e	 quando	 a	 música	

cresce	 para	 as	 estrofes	 [inais,	 que	 se	 sucedem	 na	 seção	 B,	 há	 um	 coro	 de	 fundo	 que	

transmite	 uma	 aura	 de	 religiosidade	 que	 se	 coaduna	 com	 a	 mensagem	 do	 texto	 (ver	

p.24).	

A	 música	 original	 apresenta	 elementos	 de	 salsa	 (descrito	 no	 capıt́ulo	 3	 deste	

trabalho),	por	exemplo,	na	linha	do	contrabaixo.	De	acordo	com	Waxer	(2011),	a	salsa	é	

um	

Gênero	de	dança	popular	urbana	desenvolvido	em	Nova	York	e	em	Porto	
Rico	durante	os	anos	1960	e	1970,	baseado	em	estilos	de	dança	cubana	
e	 incorporando	 elementos	 porto-riquenhos	 e	 in[luências	 do	 jazz	 e	 do	
rock.	 O	 termo	 "salsa"	 signi[ica	 literalmente	 "molho",	 uma	 metáfora	
culinária	de	uma	mistura	condimentada	que	re[lete	as	origens	hıb́ridas	e	
o	apelo	contagiante	da	música.	

Em	 termos	 estilı́sticos	 gerais,	 a	 salsa	 se	 assemelha	 aos	 seus	
antecedentes	cubanos,	fundindo	princıṕios	rıt́micos	e	texturas	da	A4 frica	
Ocidental	 com	 estruturas	 melódicas	 e	 harmônicas	 ibéricas.	 A	 maioria	
das	composições	de	salsa	derivam	do	son	cubano	e	formas	relacionadas,	
como	a	anacrusica	guaracha.	(Waxer,	2001) 	52

Uma	 vez	 que	 se	 trata	 de	 uma	 canción	 ou	 trova,	 nela	 não	 se	 encontram	muito	

evidenciados	os	ritmos	que	em	geral	associamos	à	música	centro-americana,	tal	como	a	

salsa.	Estes	elementos	estão	presentes,	mas	com	maior	sutileza,	por	exemplo,	na	contra-

metricidade	da	linha	do	baixo	ou	na	levada	do	bongô.	

A	versão	de	Chico	Buarque	presente	no	LP	Clube	da	Esquina	2	segue,	em	 linhas	

gerais,	 os	 aspectos	 musicais	 originais.	 Assim,	 a	 estrutura	 formal	 se	 mantém,	 com	 a	

organização	das	estrofes	e	o	interlúdio	de	órgão,	a	instrumentação	semelhante	e	o	coro.	

Da	mesma	 forma,	 mantém	 a	 estrutura	 de	 rimas	 nas	 traduções	 e	 mesmo	 nas	 estrofes	

novas	em	português,	respeitando	a	ideia	do	original,	fazendo	com	que	a	passagem	de	um	

Tradução	 livre	 da	 autora.	 No	 original:	 Urban	 popular	 dance	 genre	 developed	 in	 New	 York	 City	 and	52

Puerto	 Rico	 during	 the	 1960s	 and	 70s,	 based	 on	 Cuban	 dance	 styles	 and	 incorporating	 Puerto	 Rican	
elements	and	in[luences	from	jazz	and	rock.	The	term	‘salsa’	literally	means	‘sauce’,	the	culinary	metaphor	
of	a	spicy	concoction	mirroring	the	music's	hybrid	origins	and	infectious	appeal.	In	general	stylistic	terms,	
salsa	closely	resembles	its	Cuban	antecedents,	fusing	West	African	rhythmic	and	textural	principles	with	
Iberian	melodic	and	harmonic	structures.	Most	salsa	compositions	derive	from	the	Cuban	son	and	related	
forms	such	as	the	upbeat	guaracha.



144

idioma	para	outro	se	mantenha	“suave”,	 sem	rupturas.	 Isso	 faz	sentido,	uma	vez	que	o	

objetivo	 fundamental	 da	 versão	 presente	 no	 LP	 Clube	 da	 Esquina	 está	 em	 perfeita	

sintonia	 com	o	da	 canção	original	de	Pablo	Milanés,	 no	que	diz	 respeito	 à	 difusão	das	

ideias	que	a	canção	propaga,	com	a	ressalva	de	que	Chico	Buarque	tem	especial	atenção	

em	 sua	 versão	 com	 a	 inclusão	 do	 Brasil	 no	 projeto	 de	 unidade	 latino-americana,	

conforme	 já	mencionado.	Porém,	 talvez	até	 por	 isso,	 a	 versão	do	Clube	da	Esquina	2	 é	

mais	 festiva,	 alegre,	 e	 ainda	 que	 os	 elementos	 musicais	 cubanos	 estejam	 presentes,	

também	 há	 algumas	 adaptações	 à	 sonoridade	 do	 Clube	 da	 Esquina.	 A	 gravação	 de	

Milanés	se	 inicia	com	uma	breve	 introdução	de	violão	dedilhado,	entrando	o	piano	e	o	

baixo	na	primeira	estrofe	(A).	A	percussão	(bongô)	aparece	na	segunda	estrofe.	A	bateria	

surge	apenas	na	repetição	da	sessão	A,	em	dinâmica	crescente.	Já	na	versão	do	Clube	da	

Esquina	2,	 essa	 instrumentação	está	 toda	presente	na	 introdução.	A	bateria,	um	pouco	

mais	 à	 frente	do	que	na	versão	de	Milanés .	Ainda	assim,	com	a	presença	do	bongô,	o	53

ritmo	 latino	 se	 mantém,	 mesmo	 que	 um	 pouco	 diluıd́o,	 o	 que	 faz	 sentido	 com	 os	

objetivos	da	versão:	para	incluir	o	Brasil,	não	poderia	ser	puramente	cubana.	Na	seção	B,	

o	acompanhamento	do	piano	apresenta	uma	[iguração	de	semicolcheias	(na	escrita	em	

compasso	 4/4)	 que	 se	 alterna	 com	 as	 linhas	 melódicas	 que	 o	 piano	 faz	 na	 versão	

original,	 e	 remete	 às	 in[luências	do	 rock	no	Clube	da	Esquina.	 Esse	piano	 “martelado"	

não	existe	na	versão	de	Milanés,	na	qual	o	piano	acompanha	a	seção	B	apenas	com	linhas	

melódicas	em	contraponto	com	a	melodia	principal,	[icando	o	preenchimento	harmônico	

para	 o	 violão.	 Mesmo	 com	 estes	 detalhes,	 as	 duas	 versões	 são	muito	 semelhantes	 no	

essencial.	

Chico	Buarque	e	Pablo	Milanés	estavam	vivendo	a	efervescência	de	um	perıódo	

no	 qual	 a	 concepção	 de	 “arte	 engajada”	 teve	 grande	 repercussão	 entre	 os	músicos	 da	

época.	 Pablo	 Milanés	 era	 um	 dos	 principais	 nomes	 da	 Nueva	 Trova	 cubana	 e	 Chico	

Buarque	era	um	dos	representantes	mais	reconhecidos	de	um	estilo	musical	que	estava	

nascendo,	a	MPB,	que	surgiu	e	se	consolidou	na	chamada	“era	dos	festivais”	ao	longo	do	

regime	 militar,	 sendo	 identi[icada	 como	 oposição,	 em	 virtude	 de	 muitas	 canções	 de	

protesto,	 que	por	vezes	não	passavam	no	 crivo	da	 censura.	Esses	 artistas	 trabalharam	

em	parceria	com	Milton	Nascimento,	que	por	sua	vez	também	apresentava	uma	música	

Interessante	 observar	 que	 na	 versão	 presente	 no	 disco	 Pablo	 Milanés	 ao	 vivo	 no	 Brasil,	 de	 1984,	53

podemos	notar	uma	batida	na	caixa	nos	tempos	2	e	4,	tıṕica	da	música	estadunidense,	incorporada	no	pop	
internacional.		



145

engajada,	 com	muitas	misturas	de	sons	e	poéticas	que	recebiam	 in[luências	diversas	–	

como	do	rock,	do	jazz,	da	bossa	e	da	música	da	América	Latina.	

6.2.2.		San	Vicente	

	 San	Vicente,	música	composta	por	Milton	Nascimento	e	Fernando	Brant,	é	a	faixa	

número	 nove	 do	 disco	 intitulado	Clube	 da	 Esquina,	 de	 1972.	 Segundo	 Cauana	Oliveira	

(2013),	o	Clube	da	Esquina	apresenta	um	conceito	que	pode	ser	enquadrado	naquilo	que	

viria	a	ser	chamado	de	World	Music,	pois	se	trata	de	uma	sonoridade	hıb́rida	que	“criou	

uma	 sıńtese	 de	 vertentes”	 com	 base	 em	 diversos	 estilos:	 rock,	 jazz,	 música	 africana	

(especialmente	do	congado),	espanhola,	latino-americana,	e	também,	é	claro,	da	música	

popular	 do	 Brasil.	 Para	 Amaral,	 o	 LP	 Clube	 da	 Esquina	 “assumiu,	 mesmo	 sem	 ter	 tal	

pretensão,	uma	relevância	na	música	brasileira,	re[letindo,	por	meio	de	suas	letras	e	de	

suas	 harmonias	 elaboradas,	 o	 momento	 histórico	 da	 ditadura	 militar”	 (Amaral	 apud	

Oliveira,	 2013,	 p.64).	 Assim,	 diversas	 canções	 do	 Clube	 da	 Esquina	 apontam	 para	

aspectos	 sócio-polı́ticos	 da	 época,	 fazendo	 referência	 à	 sentimentos	 que	 eram	

despertados	 na	 população	 em	 decorrência	 do	 regime	 militar	 como,	 incerteza,	

preocupação	e	angústia.	A	canção	San	Vicente	foi	composta	dentro	desse	cenário	incerto	

e	polarizado,	no	qual,	nos	debates	intelectualizados,	estavam	em	voga	diversos	temas	e	

questões	 como,	 ufanismo,	 exıĺio,	 comunismo,	 identidade	 nacional,	 música	 popular	

brasileira,	americanização,	rock,	entre	outras	discussões.	

	 Paıśes	 como	 Chile,	 Argentina	 e	 Uruguai	 viviam	 situações	 semelhantes	 a	 esta,	 o	

que	fez	com	que	diversos	artistas	conduzissem	o	foco	do	seu	trabalho	para	ideias	mais	

amplas	que	envolvessem	toda	a	América	Latina,	 	movimento	este	que	esteve	na	raiz	do	

surgimento	 da	 Nueva	 Canción	 no	 Chile,	 na	 Argentina	 e	 no	 Uruguai,	 conforme	 foi	

anteriormente	apresentado.	Segundo	Leandro	Aguiar,	a	música	San	Vicente	representa	a	

“carta	de	intenções	de	Milton	Nascimento	para	ingressar	no	movimento”	(2015).	Milton	

se	 aproxima	 desse	 movimento 	 e	 traz	 para	 suas	 músicas	 muitos	 elementos	 das	54

musicalidades	 latino-americanas.	 San	 Vicente	 é	 uma	 música	 que	 apresenta	 alguns	

elementos	 especı[́icos	 das	 sonoridades	 latino-americanas,	 como	 a	 mistura	 entre	 um	

compasso	binário	composto	(6/8)	e	um	ternário	simples	(3/4),	sendo	uma	construção	

E4 	 importante	 observar	 uma	 vez	 mais	 que	 a	 Nueva	 Canción,	 como	 movimento	 cultural,	 não	 tinha	54

nenhuma	organicidade.	Tratava-se	apenas	de	uma	corrente	de	músicos,	no	Cone	Sul,	que	compartilhavam	
de	concepções	estéticas	e	ideário	polıt́ico.		



146

polirrıt́mica,	assim	como	ocorre	na	chacarera	argentina.	Milton	utilizou	percussões	que	

lembram	 o	 som	 do	 bombo	 legüero,	 (instrumento	 originário	 da	 Argentina),	 fato	 que	

evidencia	sua	intenção	de	incorporar	a	sonoridade	da	chacarera	nesta	canção.	Porém,	o	

arranjo	apresenta	sutileza	na	forma	com	que	as	percussões	emulam	sonoridades	latino-

americanas	 e	 fazem	 referência	 ao	 bombo	 legüero.	 Um	 papel	 semelhante	 ao	 do	 bombo	

poderia	ser	localizado	nas	congas.	Ou	seja,	o	parentesco	com	o	bombo	legüero	neste	caso	

não	se	daria	pelo	timbre,	mas	pela	marcação	dos	tempos	2	e	3,	especialmente	na	sessão	

[inal	da	música.	Outro	elemento	a	ser	destacado	é	a	levada	claramente	ternária	feita	pelo	

contrabaixo	 a	 partir	 dos	 2’15”,	 levada	 essa	 que	 é	 também	 bastante	 caracterıśtica	 nas	

músicas	cuja	matriz	rıt́mica	é	baseada	na	mistura	6/8	com	3/4.	

	 No	 inıćio	 da	 canção,	 o	 violão	 faz	 um	 acompanhamento	 dedilhado,	 enquanto	

Milton	Nascimento	canta	utilizando	o	 falsete	como	um	recurso	vocal,	que,	em	algumas	

circunstâncias	 e	 em	 articulação	 com	 o	 texto,	 pode	 levar	 o	 ouvinte	 a	 sentir	 comoção	 e	

dramaticidade	 na	 música.	 O	 acentuado	 efeito	 de	 reverb	 na	 voz	 apresentado	 desde	 o	

inıćio	da	música,	da	mesma	forma,	contribui	para	deixar	o	ouvinte	com	um	sentimento	

paradoxal	entre	a	delicadeza	da	vida	e	a	tristeza	exprimida	nos	versos	“Um	gosto	vidro	e	

corte”,	“No	corpo	e	na	cidade”	e	“Um	sabor	de	vida	e	morte”.		

Coração	americano	
Acordei	de	um	sonho	estranho	

Um	gosto,	vidro	e	corte	
Um	sabor	de	chocolate	
No	corpo	e	na	cidade	

Um	sabor	de	vida	e	morte	
Coração	americano	

Um	sabor	de	vidro	e	corte	

	 A	tristeza	expressa	nessa	estrofe	da	canção	pode	ser	relacionada	a	uma	ideia	de	

tristeza	 que	 Milton	 Nascimento	 chama	 de	 “tristeza	 espanhola”,	 que	 ele	 compara	 com	

uma	certa	tristeza	na	cidade	de	Três	Pontas,	em	Minas	Gerais.	Em	uma	entrevista	a	Eric	

Nepomuceno,	o	cantor	diz	ao	jornalista	que	existem	muitos	ecos	da	Espanha	em	Minas	

Gerais,	como	as	festividades	religiosas	e	as	igrejas	católicas.	Milton	Nascimento	também	

apresenta	 sua	 ideia	 acerca	 da	 "tristeza	 espanhola",	 e	 faz	 uma	 conexão	 com	 a	América	

Latina:	



147

A	 tristeza	 espanhola?	 E4 	 como	 a	 tristeza	 das	 Gerais.	 Ela	 existe	 do	 jeito	
dela.	Um	jeito	diferente	das	outras	tristezas,	que	são	talvez	mais	novas,	e	
além	disso	a	gente	sabe	 tão	pouco	dessas	coisas...	não	sei	 se	a	sede	de	
Espanha	acaba	 levando	para	um	som	hispano-americano.	Mas	deve	ter	
algo	em	comum	(apud	Pacheco,	2014,	p.136).	

	 Na	verdade,	as	 festas	religiosas	e	as	 igrejas	em	Minas	Gerais	têm	muito	mais	a	

ver	com	a	colonização	portuguesa,	embora	saibamos	que	há	muita	proximidade	cultural	

na	penıńsula	ibérica.	Talvez	essa	“sede	de	Espanha”	e	de	América	Latina	estivesse	mais	

em	Milton	Nascimento	do	que	entre	os	mineiros	de	um	modo	geral	naquele	momento	

histórico.		

	 Pode-se	supor	que	a	manifestação	dessa	tristeza	poderia	estar	ligada	ao	perıódo	

autoritário	e	ditatorial	que	ocorreu	em	grande	parte	da	América	Latina	nas	décadas	de	

1960	a	1980.	Isso	está	explicitado	na	fala	de	Fernando	Brant,	que	em	uma	entrevista	ao	

jornal	Correio	Braziliense	a[irma	que	San	Vicente	

Expressa	o	que	estava	vivendo	e	o	que	estava	acontecendo	na	década	de	
1970	em	toda	a	América	Latina.	O	Bituca	tinha	feito	a	música	para	a	peça	
Os	cavaleiros,	de	José	Vicente,	interpretada	por	Norma	Bengell.	A	cidade	
da	peça	era	San	Vicente.	Mas	acabou	que	não	teve	letra	e	resolvi	usar	o	
nome.	 San	 Vicente	 serve	 para	 todos	 os	 paıśes	 da	 América	 Latina	 que	
viviam	 em	 situação	 de	 sufoco	 polıt́ico	 provocado	 pelas	 ditaduras	
militares	bravas.	Por	isso,	falo	no	sabor	de	vidro	e	corte	(Pacheco,	2014,	
p.136).	

	 De	 fato,	 percebe-se	 que	 o	 compositor	 explora	 na	 letra	 da	 música	 o	 momento	

difıćil	 pelo	 qual	 passava	 grande	 parte	 da	 América	 Latina.	 Há	 uma	 pequena	 pausa	 da	

primeira	 estrofe	 para	 a	 segunda	 estrofe,	 e	 a	 música	 recomeça	 em	 um	 andamento	

diferente,	que	soa	um	pouco	mais	 festiva.	Pode-se	dizer	que	existe	um	paradoxo	nessa	

música,	 que	 é	 melancólica	 e	 radiante	 ao	 mesmo	 tempo,	 como	 se	 quisesse	 passar	 a	

mensagem	de	que,	por	mais	que	houvesse	opressão,	também	existia	alegria	e	esperança	

na	 região.	 Os	 primeiros	 quatro	 versos	 da	 primeira	 estrofe	 exprimem	 exatamente	 isso.	

Parece	 que	 o	 compositor	 quer	 dizer	 que	 ser	 latino-americano	 (ter	 o	 "coração	

americano")	 implica	 ao	 mesmo	 tempo	 em	 sentir	 “um	 sabor	 de	 chocolate”	 e	 um	 “um	

gosto	de	vidro	e	corte”,	especialmente	se	tivermos	em	conta	o	contexto	no	qual	a	canção	

foi	escrita.	A	levada	do	violão	muda	para	uma	sonoridade	mais	hispânica,	com	o	uso	do	

rasqueado,	o	que	evoca	a	música	espanhola	através	de	uma	técnica	largamente	utilizada	

na	 escola	 do	 violão	 [lamenco,	 acrescendo-se	 a	 isso	 as	 percussões	 de	Robertinho	 Silva,	

Luiz	Alves,	Nelson	A. ngelo	e	Paulinho	Braga	



148

A	espera	na	[ila	imensa	
E	o	corpo	negro	se	esqueceu	
Estava	em	San	Vicente	
A	cidade	e	suas	luzes	
Estava	em	San	Vicente	
As	mulheres	e	os	homens	
Coração	americano	

Um	sabor	de	vidro	e	corte	

		

	 Nessa	 estrofe	 Milton	 Nascimento	 canta	 fazendo	 alguns	 ornamentos	 (como	

trinados	 e	 apogiaturas)	 e	 no	 momento	 em	 que	 ele	 canta	 “estava	 em	 San	 Vicente	 as	

mulheres	e	os	homens”	surge	um	vocal	no	fundo	que	soa	como	um	tipo	de	lamentação	e	

remete	 aos	 coros	 das	 igrejas,	 juntamente	 com	 os	 badalos	 dos	 sinos	 que	 aparecem	 no	

[inal.	 Já	 na	 terceira	 estrofe,	 que	 traz	 à	 memória	 paisagens	 das	 cidades	 do	 interior,	 os	

sinos	 são	 mensageiros	 de	 boas	 e	 más	 notıćias.	 Nas	 palavras	 de	 Andrade,	 “derramam	

alegria	e	tristeza,	apreensão	e	saudosismo,	compondo	a	atmosfera	lúgubre	que	sombreia	

as	 tardes.	 Sinos	 que	 despejam	 melodias	 pela	 América	 Latina	 afora,	 por	 onde	 o	

catolicismo	se	alastrou”	(2014,	p.137).	

	 	Segundo	o	Gerard	Béhague,	San	Vicente	é	uma	canção	um	tanto	remanescente	do	

estilo	da	tonada	chilena	(2001).	A	tonada	chilena 	faz	parte	do	acervo	folclórico	musical	55

do	 Chile	 com	 uma	 grande	 riqueza	 rıt́mica	 devido	 a	 alternância	 e	 sobreposição	 de	

métrica,	 por	 exemplo	6/8	 e	3/4	 (também	 se	 trata	de	um	 ritmo	muito	parecido	 com	a	

cueca	 chilena ).	Essa	música	 também	possui	uma	sonoridade	especı[́ica	que	 lembra	a	56

chacarera	 truca ,	 principalmente	 a	 parte	 da	 percussão,	 quando	 o	 bombo	 legüero	 (ou	57

mesmo	a	conga	que	desempenha	o	mesmo	papel	do	bombo	legüero	a	partir	dos	2’	15”)	

acentua	os	tempos	2	e	3.	Aqui	aparece,	mais	uma	vez,	a	ligação	com	a	Espanha,	posto	que	

A	 tonada	 chilena	 é	 uma	 canção	 folclórica,	 cantada	 por	 uma	 ou	 duas	 vozes	 com	 acompanhamento	 de	55

violão	 ou	 harpa.	 Este	 estilo	 musical	 apresenta	 diversas	 caracterıśticas	 como,	 temática	 melancólica,	
alternância	 e	 sobreposição	 métrica	 6/8	 e	 3/4	 similar	 a	 Cueca	 chilena.	 Ao	 longo	 do	 tempo,	 a	 tonada	
cumpriu	diversas	funções	sociais	utilizada	em	serenatas,	casamentos,	celebrações	religiosas	e	canções	com	
temáticas	polıt́icas	como	é	o	caso	da	Nueva	Canción.	

A	 cueca	 chilena	 é	 um	 gênero	musical	 de	 origem	 ibérica	 cuja	 genealogia	 não	 está	 totalmente	 de[inida,	56

existindo	distintas	interpretações.	Para	o	musicólogo	argentino	Carlos	Vega,	a	cueca	teria	tido	inspiração	
na	zamacueca,	uma	dança	aristocrática	importada	da	Europa,	por	volta	de	1800.	Disponıv́el	em:	<https://
es.wikipedia.org/wiki/Cueca#La_cueca_chilena>.	Acesso	em:	30/03/2019.

Chacarera	 é	 uma	 dança	 popular	 que	 se	 originou	 no	 nordeste	 da	 Argentina,	 sua	 instrumentação	 é	57

formada	 basicamente	 de	 violão,	 violino,	 acordeon	 e	 bombo	 legüero.	 Esta	 dança	 apresenta	 ritmo	 ágil	 e	
caracter	 bastante	 festivo.	 A	 chacarera	 truca	 possui	 geralmente	 melodia	 em	 compasso	 6/8,	 com	
acompanhamento	de	baixo	e	bombo	legüero	em	3/4	(FOLKLORE).	



149

são	musicalidades	de	paıśes	colonizados	pelos	espanhóis.	Parece	que	há	uma	certa	busca	

de	 Milton	 por	 esses	 elementos	 “espanholados”,	 que	 encontram-se	 diluıd́os	 nas	 novas	

músicas	surgidas	na	América	Espanhola.	

	 A	música	San	Vicente,	segundo	seu	co-autor	Fernando	Brant,	teria	dado	a	Milton	

Nascimento	 grande	 visibilidade	 na	 América	 Latina	 e	 provocado	 uma	 identi[icação	 por	

parte	de	artistas	latino-americanos	(apud	Diniz,	2012,	p.104).	Foi	uma	das	duas	canções	

de	Milton	 Nascimento	 que	Mercedes	 Sosa	 gravou	 no	 ano	 de	 1977	 (a	 outra	 foi	 Cio	 da	

terra,	 parceria	 com	 Chico	 Buarque)	 e	 desde	 então	 passou	 a	 ter	 o	 hábito	 de	 incluir	

canções	 brasileiras	 em	 seu	 repertório,	 algumas	 das	 quais	 obtiveram	 bastante	

repercussão	 como	 Maria	 Maria	 (Milton	 Nascimento	 e	 Fernando	 Brant),	 lançada	 na	

Argentina	 em	 1982.	 Ela	 também	 realizou	 diversas	 parcerias	 com	 artistas	 brasileiros	

além	de	Milton	Nascimento	 e	Chico	Buarque,	 como	Gal	Costa,	Daniela	Mercury	 e	Beth	

Carvalho.			

6.2.3.	Volver		a	los	17	

	 A	música	Volver	a	los	17	está	no	álbum	Geraes	de	Milton	Nascimento,	lançado	em	

1976,	 com	 a	 participação	 especial	 da	 cantora	 argentina	 Mercedes	 Sosa.	 A	 canção	 foi	

também	apresentada	no	programa	Chico	&	Caetano,	exibido	pela	Rede	Globo	em	14	de	

março	 de	 1987,	 com	 a	 interpretação	 de	 Mercedes	 Sosa,	 acompanhada	 por	 Milton	

Nascimento,	Chico	Buarque,	Gal	Costa	e	Caetano	Veloso.	Volver	a	los	17	foi	composta	pela	

cantautora	chilena	Violeta	Parra	(1917-1967) 	em	1962,	e	está	 inserida	no	 álbum	Las	58

últimas	 composiciones	 (1966).	 Segundo	 A4 lvaro	 Menanteau,	 durante	 a	 ditadura	 de	

Pinochet	(1973-1990),	interpretar	as	canções	de	Violeta	Parra,	entre	elas	Volver	a	los	17	

e	Gracias	a	la	vida,	era	considerado	suspeito	pelas	autoridades	do	regime	militar	(2008).	

Violeta	 Parra	 era	 [ilha	 de	 campesinos	 pobres.	 Seu	 pai	 era	 professor	 de	música	 e	 também	 trabalhava	58

como	 inspetor	 e	 vigilante	de	um	presıd́io.	 Sua	mãe	 era	dona	de	 casa	 e	 costureira.	 Ela	nasceu	 e	 cresceu	
juntamente	com	seus	dez	irmãos.	A	partir	de	1949,	começou	a	viajar	por	todo	o	Chile	para	aprender	novos	
ritmos,	danças	e	canções	populares	chilenas.	Segundo	o	verbete	“Violeta	Parra”	da	Enciclopédia	Britânica	
sua	“música	serviu	de	inspiração	para	a	Nueva	Canción,	e	seu	trabalho	começou	a	sintetizar	as	tradições	
folclóricas	 chilenas	 e	 sua	 crescente	 preocupação	 com	 as	 condições	 sociais”	 (tradução	 livre	 da	 autora).	
Disponıv́el	 em:	 <https://www.britannica.com/biography/Violeta-Parra#>	 Acesso	 em	 02/05/2019.	
Segundo	Gladir	da	Silva	Cabral	e	Maria	de	Lourdes	Souza	Farias,	Violeta	Parra	“teceu	um	per[il	diverso	e	
rico	 da	 identidade	 cultural	 do	 povo	 chileno	 que	 vivia	 nas	 regiões	 altas	 dos	 Andes,	 tornando-se	 uma	
estudiosa	 e	 divulgadora	 da	 cultura	 raiz	 do	 povo	 campesino	 do	 Chile”	 (2016,	 p.03).	 Ela	 in[luenciou	 a	
geração	 emergente	que	 estava	 trabalhando	naquilo	que	 viria	 a	 ser	 a	Nueva	Canción.	Segundo	o	 verbete	
“Violeta	 Parra”	 no	 Grove	 Music	 Online,	 a	 cantora	 é	 considerada	 uma	 das	 principais	 folcloristas	 latino-
americanas	do	século	XX.



150

Porém,	 existem	 várias	 interpretações	 acerca	 do	 caráter	 dessa	 música.	 Osvaldo	

Rodriguez,	por	exemplo,	em	seu	artigo	Violeta	Parra:	dos	poemas	de	amor	destinados	al	

canto,	a[irma	que	essa	canção	é	“poética	e	romântica”,	e	que	nela	a	compositora	trata	de	

assuntos	 relacionados	 ao	 amor	 puro,	 fazendo-a	 sentir	 como	 se	 estivesse	 voltado	 aos	

dezessete	 anos	de	 idade	 (1999,	p.1146).	De	 fato,	 nessa	música	 a	 compositora	 trata	de	

sentimentos	subjetivos	que	remetem	às	suas	próprias	experiências	de	vida.	Pelo	texto	da	

canção,	 pode-se	 imaginar	 que	 a	 compositora	 considerava-se	 ingênua	 e	 pura	 quando	

tinha	 a	 idade	 de	 dezessete	 anos.	 Ainda	 segundo	 Rodriguez,	 a	música	 trata	 “do	 poder	

transformador	 do	 amor”	 que	 a	 princıṕio,	 Violeta	 Parra	 constata	 nela	 mesma,	 e	 que	

poderia	 se	 estender	 para	 os	 demais	 ouvintes,	 espalhando	 valores	 como	 a	 pureza,	 a	

inocência	 e	 a	 sinceridade	 (p.1146).	 A	 canção	 possui	 um	 caráter	 re[lexivo	 sobre	 o	

“destino,	o	pensamento	e	a	maldade	humana”	(1999,	p.1146),	como	se	 fosse	um	apelo	

para	 que	 as	 pessoas	 resgatassem	 o	 sentimento	 de	 fraternidade	 e	 solidariedade,	 como	

uma	criança,	ou	até	mesmo	um	jovem	que	não	vê	maldade	no	mundo.	

	 No	artigo	Resistências	e	devires:	um	“bom	encontro”	a	partir	da	literatura	menor	de	

Violeta	em	“Volver	a	los	17",	Lima,	Silva	e	Tótora	apontam	não	somente	para	os	aspectos	

da	vida	de	Violeta	Parra,	historicamente	conhecida	pelo	seu	“trovadorismo”	e	militância	

polıt́ica,	mas	descrevem	um	pouco	de	suas	 sensações	 subjetivas	como	“se	ela	quisesse	

voltar	ao	passado,	 à	 inocência,	 a	 ser	de	novo	criança”.	Os	autores	mencionam	que	 "los	

17”	 também	pode	 se	 referir	 “à	 idade	dos	 dezessete	 anos	 e	 todas	 as	 peculiaridades	 da	

juventude,	sua	força	e	potência”.	Além	de	ser	uma	fase	na	qual	se	de[ine	muito	“do	que	

somos	ou	do	que	seremos	enquanto	sujeitos	no	mundo”.	(2018,	p.177)	

	 Ainda	 no	 artigo	 supramencionado,	 Violeta	 Parra	 é	 apresentada	 como	 uma	

“gritadora”,	ou	seja,	aquela	que	apresenta	canções	que	soam	como	a	“voz	da	resistência”	

que	posteriormente,	se	tornaram	o	“grito	da	resistência”.	Parra	dedicou	boa	parte	de	sua	

vida	 ao	 folclore	 e	 à	 cultura	 popular,	 ou	 seja,	 ela	 sempre	 esteve	 às	margens	 da	 cultura	

dominante,	 o	 que	 levou	 Lima,	 Silva	 e	 Tótora	 a	 inserirem	 no	 tıt́ulo	 de	 seu	 artigo	 a	

expressão	“literatura	menor”,	termo	que	remete	a	uma	literatura	que	estaria	às	margens	

da	 literatura	 canônica.	 Esse	 aspecto	 é	 importante	 pois	 mostra	 que	 sua	 trajetória	 no	

campo	 da	 música	 não	 poderia	 ser	 outra	 que	 não	 uma	 forma	 de	 resistência	 e	

desestabilização	 do	 sistema,	 desenvolvendo	 um	 trabalho	 que	 possui,	 portanto,	 uma	

implicação	 diretamente	 polıt́ica.	 Conforme	 dizem	 os	 autores,	 Violeta	 promove	 “um	

escavamento	 das	 narrativas	 ‘menores’,	 uma	 reescrita	 das	 memórias	 coletivas	 e	



151

individuais	 marginalizadas	 pelos	 discursos	 dominantes”	 (p.179).	 Por	 isso,	 ela	

incomodaria	o	poder	instituıd́o,	pois	em	seu	tempo,	cantava	a	partir	de	um	lugar	social	

dos	 subalternos.	Milton	 Nascimento,	Mercedes	 Sosa,	 Chico	 Buarque,	 Caetano	 Veloso	 e	

Gal	 Costa	 se	 uniram,	 no	 ano	 de	 1987,	 tanto	 para	 prestar	 uma	 homenagem	 a	 Violeta	

Parra,	 ıćone	 e	 precursora	 do	 movimento	 Nueva	 Canción,	 quanto	 para	 promover	 um	

encontro	 de	 músicos	 que	 Lima,	 Silva	 e	 Tótora	 chamam	 de	 “cantores-gritadores”,	 que	

compartilhava	inquietações	polıt́ico-sociais	(p.177).	Esses	artistas	se	uniram	com	tudo	o	

que	eles	representam	na	história	da	música	popular	brasileira	e	argentina,	não	só	para	

dar	 voz	 e	 ênfase	 ao	 movimento	 da	Nueva	 Canción,	 mas	 também	 para	 apresentar	 seu	

ideário	em	comum,	e	reforçar	a	ideia	de	união	latino-americana.	

	 Os	 álbuns	 de	 Milton	 Nascimento	 inseridos	 dentro	 do	 recorte	 temporal	 (anos	

1970)	expressam	o	espıŕito	da	formação	cultural	que	é	o	Clube	da	Esquina.	Grande	parte	

dos	 artistas	 que	 participaram	 das	 gravações	 e	 dos	 arranjos	 dos	 discos	 do	 Clube	 da	

Esquina	colaboraram	na	 instrumentação	dos	 álbuns	de	Milton	 lançados	nessa	 época,	a	

exemplo	 de	Minas	 (1975)	 e	 Geraes	 (1976).	 Neste	 último,	 Milton	 Nascimento	 gravou	

apenas	 três	 canções	próprias	das	doze	 faixas	do	LP,	 abrindo	espaço	para	 composições	

dos	outros	companheiros.	Todos	esses	discos	possuem	uma	grande	representatividade	

na	carreira	de	Milton	Nascimento,	que,	por	sua	vez,	era	o	 lıd́er	desse	agrupamento.	Os	

artistas	 do	 Clube	 da	 Esquina	 [icaram	 juntos	 por	 quase	 uma	 década,	 por	 amizade,	

questões	ideológicas	e	também	pelo	contexto	histórico	no	qual	o	Brasil	se	encontrava.	Os	

sentimentos	 anti-americanos	 e	 de	 resistência	 à	 ditadura	 militar	 estavam	 muito	 vivos	

nessa	 época,	 sendo	 assim,	 os	 artistas	 do	 Clube	 de	 Esquina	 se	 uniram	 a	 vários	 outros	

artistas	do	cenário	da	MPB	e	do	movimento	Nueva	Canción	para	disseminar	em	grande	

parte	da	América	Latina	o	sentimento	de	unidade	e	fraternidade	latino-americana.	

	 	Os	estilos	musicais	do	LP	Geraes	são	variados	e	o	compositor	faz	várias	incursões	

por	diversas	 territorialidades	do	Brasil	 e	dos	demais	paıśes	da	América	Latina.	Milton	

Nascimento	insere	três	canções	em	seu	álbum	que	além	de	enfatizar	as	trocas	culturais	

com	o	universo	hispano-americano	recorrentes	em	seus	discos,	evidencia	o	convite	aos	

brasileiros	para	 entrarem	em	contato	 com	as	 culturas	dos	paıśes	 vizinhos.	As	 canções	

que	Milton	 inclui	 em	 seu	 LP	 são:	Caldera	 (Nelson	Arraya),	Promessas	 de	 Sol	 (Milton	 e	

Fernando	Brant)	e	Volver	a	los	17	(Violeta	Parra).	Os	instrumentos	utilizados	na	gravação	

destas	músicas,	 como	 os	 charangos	 (que	 também	 aparecem	 em	 outras	 faixas),	 [lautas	

andinas	 e	 bombo	 legüero,	 além	 da	 participação	 de	 Mercedes	 Sosa,	 do	 grupo	 chileno	



152

Grupo	Água	e	do	violonista	peruano	Luiz	Gonzalez	Carpena	(Lucho),	reforçam	o	caráter	

latino-americano	 do	 trabalho.	 Milton	 Nascimento	 chama	 esses	 artistas	 latino-

americanos	 para	 compor	 seu	 álbum	 com	 a	 intenção	 de	 dar	 destaque	 e	 peso	 para	 a	

sonoridade	dos	paıśes	vizinhos	representados	em	seu	LP.	

	 A	 versão	 do	 Clube	 da	 Esquina	 da	 Canción	 por	 la	 unidad	 latino-americana,	 não	

apresentou	 grandes	 mudanças	 em	 seu	 arranjo	 comparado	 ao	 fonograma	 original	 do	

compositor	cubano	Pablo	Milanés,	sendo	talvez	uma	tentativa	de	manter	essa	gravação	

mais	próxima	do	ambiente	musical	de	origem.	Como	também	vimos	anteriormente	em	

San	Vicente,	o	compositor	mescla	gêneros	como	a	Chacarera	argentina	(música	popular	

originária	 do	noroeste	 da	 argentina)	 e	 a	Tonada	 chilena	 (canção	 folclórica	 geralmente	

acompanhada	 por	 violão	 ou	 harpa).	 Além	 dos	 timbres	 e	 instrumentos,	 as	 letras	 das	

canções	 eram	 carregadas	 de	 sentimentos	 e	 discursos	 ideológicos	 compartilhados	 por	

parcelas	da	população	do	Brasil	e	dos	demais	paıśes	latino-americanos.	

	 A	canção	Volver	a	los	17,	de	Violeta	Parra,	“é	um	clássico	do	cancioneiro	popular	

latino-americano”	 (Barros,	 2016	 p.09).	 Para	 gravar	 essa	 canção,	 Milton	 Nascimento	

convidou	a	cantora	argentina	Mercedes	Sosa,	descrita	por	Barros	como	a	“embaixadora	

da	 cultura	 latino-americana,	 por	 interpretar	 canções	 de	 brasileiros	 e	 outros	

compositores	 latino-americanos,”	 (2016,	 p.09)	 e	 seu	 violonista	 acompanhador	 Luiz	

Gonsalez	Carpena	 (Lucho).	Havia	uma	 tendência	 de	Milton	Nascimento	 em	 incorporar	

não	 só	 os	 elementos	 da	 música	 latino-americana	 em	 suas	 canções,	 mas	 por	 vezes	

convidar	 instrumentistas	 e	 cantores	 oriundos	 de	 paıśes	 da	 América	 Latina,	 como	

acontece	 na	 música	 Volver	 a	 los	 17,	 e,	 com	 essa	 atitude,	 propagar	 a	 cultura	 latino-

americana	no	Brasil	e	disseminar	a	mensagem	de	união	do	paıś	com	os	paıśes	vizinhos.	

	 Essa	 canção,	 na	 versão	 original	 de	 Violeta	 Parra,	 possui	 uma	 sonoridade	 que	

recupera	 um	 gênero	 folclórico	 chileno,	 a	 Sirilla	 canción,	 antiga	 dança	 geralmente	

executada	por	casais,	originária	do	arquipélago	de	Chiloé,	localizado	ao	sul	do	Chile.	De	

origem	 espanhola,	 a	 Sirilla	 canción	 é	 um	 gênero	musical	 descendente	 das	 Seguidillas,	

estilo	 a	 partir	 do	 qual	 formou-se	 uma	 famıĺia	 de	 danças:	 Sirilla,	 Segrilla,	 e	 a	 Siguirilla	

(Rodrıǵuez	 e	 Kaliski,	 1998,	 p.106).	 A	 canção	 original 	 da	 cantautora	 Violeta	 Parra,	59

presente	 no	 LP	 Las	 últimas	 composiciones	 de	 Violeta	 Parra,	 de	 1966,	 apresenta	 uma	

Link	para	gravação:	https://www.youtube.com/watch?v=Oe1o13CItv459



153

instrumentação	formada	por	guitarrilla 	e	bombo	legüero,	instrumentos	utilizados	para	60

acompanhar	danças	e	canções	populares	tais	como	a	Sirilla.	Na	gravação	de	Parra	existe	

uma	clara	preocupação	da	compositora	em	resgatar	essa	dança	tradicional	chilena	que	

se	manteve	em	uso	até	a	década	de	1920.	Nessa	versão,	parece	que	há	um	“convite	para	a	

dança”,	com	o	bombo	legüero	e	a	guitarrilla	fazendo	a	condução	rıt́mica	em	uma	divisão	

métrica	6/8,	assim	como	era	feito	nas	Sirillas	tradicionais.	

																									 		Figura	28:	Acompanhamento	da	sirilla	
																													 				Fonte:	RODRIGUES;	KALISKI,	1998.		

	 O	exemplo	acima,	retirado	do	Método	de	guitarra	chilena,	de	Kaliski	e	Rodrigues	

(1998,	p.106),	nos	mostra	exatamente	como	é	a	levada	caracterıśtica	do	violão	dentro	do	

gênero	Sirilla. 	61

	 O	rasqueado	apagado	na	cabeça	de	cada	tempo	do	binário	composto	(primeira	e	

quarta	colcheia)	dá	a	sensação	de	deslocamento	das	segunda	e	quinta	colcheias,	como	se	

houvessem	 as	 [iguras	 colcheia	 pontuada	 e	 semicolcheia;	 um	 efeito	 sutil,	 percebido	 no	

	 Segundo	 o	 Grove	 Music	 Online,	 o	 termo	 guitarrilla	 é	 encontrado	 na	 Bolivia,	 Guatemala	 e	 Peru.	 Nos	60

últimos	dois	se	refere	a	um	pequeno	 instrumento	de	quatro	cordas	usado	para	acompanhar	canções	ou	
dança.	(TURNBULL,	Harvey;	SPARKS,	Paul.	(ii)	Iberia,	Latin	America	and	the	Paci[ic,	In:	Guitar.	Grove	Music	
Online.	 Disponı́vel	 em:	 <https://www.oxfordmusiconline.com/grovemusic/view/10.1093/gmo/
9781561592630.001.0001/omo-9781561592630-e-0000043006>.	Acesso	em:	19	Maio	2019

O	Método	de	guitarra	chilena	é	um	método	de	iniciação	ao	violão	que,	em	sua	primeira	parte,	Estudio	de	61

la	guitarra	por	música,	se	assemelha	aos	métodos	tradicionais	de	violão	erudito,	com	estudos,	preparados	
pelos	autores,	inspirados	na	música	tradicional	chilena.	A	segunda	parte,	Acompañamiento	de	canciones,	é	
dedicada	ao	acompanhamento	de	canções	de	gêneros	tradicionais	do	Chile.	Na	representação	utilizada,	a	
[lecha	 indica	a	direção	do	movimento	(para	baixo	ou	para	cima)	no	ataque	 às	cordas.	M	indica	o	ataque	
com	os	dedos	indicador,	médio	e	anular.	P	 indica	o	ataque	com	o	polegar.	O	sıḿbolo	at	com	o	cıŕculo	no	
meio	 da	 [lecha	 indica	 o	 rasqueado	 apagado,	 que	 consiste	 em	 deslizar	 rapidamente	 os	 dedos	 (sem	 o	
polegar)	concluindo	o	movimento	com	a	palma	da	mão	sobre	as	cordas	(Kaliski;	Rodrigues,	1998).		



154

processo	de	análise	do	 fonograma.	Ao	 fazermos	uma	escuta	atenta	percebe-se	que	em	

alguns	momentos	da	canção,	o	bombo	legüero	marca	o	tempo	forte;	em	outros,	o	bombo	

não	 ataca	 no	 primeiro	 tempo,	 criando	 variações,	 ou	 distintas	 in[lexões	 na	 condução	

rıt́mica.	 Segue	 abaixo	 exempli[icação	 da	 linha	 do	 bombo	 legüero	 conforme	 explicado	

acima.	

	
Figura	29:	Ritmica	do	bombo	legüero.		

	 Philip	Tagg	(musicólogo,	professor	e	escritor	inglês),	desenvolveu	um	modelo	de	

análise	 que	 consiste	 em	 identi[icar	 uma	 unidade	 mıńima	 de	 expressão	 ou	 unidade	

mıńima	 de	 signi[icação,	 à	 qual	 o	 autor	 denomina	 musema.	 Os	 pequenos	 elementos	

musicais	ou	"a	unidade	mıńima	do	discurso	musical”	(Tagg	apud	Trotta,	2008,	p.4)	são	

princıṕios	 que,	 de	 acordo	 com	o	 autor,	 dão	 signi[icação	 ao	 discurso,	 que	 permitem	 ao	

ouvinte	reunir	chaves	de	leitura	da	obra.	Através	dos	musemas	o	ouvinte	pode	fazer	uma	

associação	 com	 experiências	 musicais	 anteriores	 e	 se	 sentir	 totalmente	 familiarizado	

com	o	discurso	musical	retratado.	Nesse	sentido,	pode-se	inferir	que	o	padrão	rıt́mico	da	

guitarrilla	unido	à	marcação	do	bombo	legüero	são	elementos	que	caracterizam	a	sirilla,	

ambos	instrumentos	estão	seguindo	um	padrão	rıt́mico	regular	e	[ixo	ou	seja,	o	ouvinte	

poderá	 fazer	 associações	 “paramusicais”	 que	 provocam	 a	 “visualização	 de	 ambientes,	

épocas,	 e	 até	 mesmo	 de	 comportamento”	 (Frigeri,	 2009,	 p.304).	 A	 presença	 do	 ritmo	

irregular	caracterizado	pelo	bombo	legüero	e	pela	guitarrilla,	a	alternância	entre	seções	

lentas	 e	 rápidas,	 fazem	 com	 que	 o	 ouvinte	 seja	 transportado	 ao	 universo	 da	 música	

folclórica	chilena.	

	 Na	versão	de	Milton	Nascimento 	pode-se	perceber	que	o	andamento	da	música	62

diminui	e	que	a	instrumentação	também	muda,	passando	a	ser	formada	por	dois	violões	

–	 um	 deles	 tocado	 pelo	 músico	 argentino	 acompanhador	 de	 Mercedes	 Sosa,	 Luiz	

Gonsalez	 Carpena	 (Lucho)	 –	 e	 um	 baixo	 acústico.	 Perde-se	 a	 intenção	 dançante	 mais	

forte,	embora	a	métrica	continue	sendo	6/8	com	variação	no	refrão	para	3/4.	O	baixo	foi	

arranjado	de	forma	a	realizar	uma	linha	de	condução,	e	surge	a	partir	da	segunda	estrofe	

para	 substituir	 a	 percussão	 presente	 na	 versão	 original.	 Note-se	 que	 nas	 estrofes	

Link	para	gravação:	https://www.youtube.com/watch?v=phMFds6FtM4	62



155

aparecem	 apenas	 um	 violão	 dedilhado,	 mantendo	 a	 pulsação	 ternária	 e	 com	 isso	

atribuindo	leveza	ao	acompanhamento	e	à	voz.	Esses	dois	elementos	(violão	dedilhado	e	

voz)	fazem	com	que	as	estrofes	apresentem	uma	caracterıśtica	declamatória,	ou	seja,	a	

repetição	 das	 notas	 remete	 aos	 versos	 da	 canção,	 um	 caráter	 de	 “fala”	 enfatizando	 o	

texto	de	Violeta	Parra.	Já	o	ritmo	do	refrão	apresentado	nessa	versão	evoca	a	chacarera,	

o	 que	 faz	 muito	 sentido,	 uma	 vez	 que	 é	 um	 gênero	 tıṕico	 da	 Argentina,	 paıś	 onde	

Mercedes	Sosa	nasceu.	A	mudança	de	 instrumentação	que	ocorreu	nessa	versão,	abriu	

novas	possibilidades	de	arranjo,	como	por	exemplo,	uma	pequena	frase	melódica	ao	[inal	

de	todas	as	estrofes,	executada	simultaneamente	pelo	violão	e	baixo	marcando	a	chegada	

do	 refrão.	 E4 	 importante	 ressaltar	 que	 este	 tipo	 de	 arranjo	 se	 tornou	 possıv́el	 pela	

presença	maior	 de	 instrumentos	 na	 gravação	 de	Milton	 Nascimento	 e	Mercedes	 Sosa.	

Esse	ritmo	remete	a	chacarera	argentina	(Para	mais	 informações	sobre	esse	ritmo,	ver	

nota	de	rodapé	no	capıt́ulo	9).	

	 O	nome	chacarera	segundo	o	Grove	music	online	é	derivado	do	termo	charca,	que	

signi[ica	 fazenda,	 sendo	 assim,	 se	 trata	 de	 um	 gênero	 possivelmente	 criado	 por	

fazendeiros	 da	 região	 dos	 “pampas,	 as	 planıćies	 da	 provıńcia	 de	 Buenos	 Aires”.	 Ainda	

segundo	esse	verbete	a	ancestralidade	espanhola	 é	bastante	evidenciada	com	o	uso	da	

hemiola	que	alterna	a	métrica	entre	6/8	e	3/4.	Isso	faz	com	que	a	música	[ique	um	pouco	

mais	dançante	no	refrão.	E4 	 interessante	observar	os	 intervalos	melódicos	que	Milton	e	

Mercedes	 fazem	 a	 partir	 da	 terceira	 estrofe:	 eles	 cantam	 juntos	 a	 quarta	 e	 a	 sexta	

estrofes	 e	 o	 terceiro,	 quarto	 e	 quinto	 refrãos,	 utilizando	 intervalos	 de	 terças	menores,	

quartas	justas	e	segunda	maiores.	No	momento	em	que	Milton	Nascimento	e	Mercedes	

Sosa	cantam	juntos	nas	estrofes,	a	música	ganha	um	carácter	diferente,	a	ênfase	textual	

passa	a	ser	muito	maior,	e	os	 intervalos	melódicos	ao	mesmo	tempo	em	que	atribuem	

um	 certo	 peso	 e	 destaque	 para	 letra	 da	 canção,	 conferem	 uma	 certa	 leveza	 à	música.	

Acrescente-se	a	isso	as	caracterıśticas	vocais	de	ambos	como,	a	voz	limpa	sem	vibrato,	os	

portamentos	e	as	apogiaturas	utilizadas	nessa	canção.	O	fato	de	cantarem	juntos	sem	se	

preocuparem	 com	 as	 barreiras	 linguıśticas,	 faz	 com	 que	 o	 apelo	 à	 unidade	 latino-

americana	ganhe	mais	força	no	Brasil.	

	 	 Segundo	 Mateus	 de	 Andrade	 Pacheco,	 “as	 distâncias	 entre	 os	 paıśes	 latino-

americanos	se	erguiam	fıśica	e	simbolicamente”,	pois	nos	anos	1970	pouco	se	sabia	do	

que	 se	passava	do	 “lado	de	 lá”	das	 fronteiras,	 e	nesse	 sentido,	 a	música	 tentava	minar	

essa	 separação.	 Ainda	 segundo	 o	 autor,	 a	 versão	 da	 canção	Volver	 a	 los	 17	 de	 Violeta	



156

Parra	interpretada	por	Milton	e	Mercedes,	remete	a	esse	sentimento	e	essa	vontade	de	

minar	as	fronteiras	que	nos	separavam.	(2014,	p.52)	

Se	va	enredando,	enredando	
Como	en	el	muro	la	hiedra	
Y	va	brotando,	brotando	

Como	el	musguito	en	la	piedra	
Como	el	musguito	en	la	piedra,	ay	si,	si,	si	

Na	 interpretação	 que	 Mateus	 Andrade	 faz	 deste	 trecho	 da	 canção,	 “os	 relatos	

musicais	brotavam	como	‘el	musguito	em	la	piedra’,	se	alastrando	e	varando	divisas”,	com	

a	intenção	de	mobilizar	o	povo	para	a	“comunhão	de	bens	culturais	e	de	sentimentos	de	

sufoco	 com	 a	 situação	 polıt́ica”	 (2014,	 p.152).	 Nesta	 visão,	 por	 meio	 da	 música	 se	

construıá	 uma	 grande	 América	 Latina.	 Nessa	 época	 (os	 anos	 1970	 e	 1980),	 Milton	

Nascimento	 se	 tornou	 um	 “sıḿbolo	 da	 latinidade”.	 De	 fato,	 o	músico	 estava	 envolvido	

com	esse	projeto,	chegando	a	a[irmações	como	a	que	segue:	

A	maioria	das	 coisas	 feitas	 em	Minas,	 em	 termos	de	música,	 assim,	de	
teoria	musical	mesmo,	 são	 feitas	 no	 compasso	 que	 é	 usado	 em	 toda	 a	
América	Latina,	todos	os	paıśes	da	América	Latina,	que	é	o	3	por	4	ou	6	
por	8.	Então	a	gente	sente	uma	coisa	que	vem	lá	dos	Andes	ou	sei	lá	de	
onde,	desde	a	harmonia,	do	compasso,	de	tudo	...a	coisa	cai	aqui	dentro	
[aponta	para	o	peito],	então	chega,	bate,	 [ica,	 [iltra	e	sai.	 (Entrevista	de	
Milton	 Nascimento	 no	 programa	 Milton	 Nascimento	 Especial,	
apresentado	em	1981	na	Rede	Globo.	Andrade,	2014,	p.140).	

	 E4 	 preciso	 relativizar	 e	 contextualizar	 essa	 declaração	 de	Milton	Nascimento.	 As	

premissas	de	que	os	compassos	ternários	ou	binários	compostos	seriam	aqueles	usados	

em	toda	a	América	Latina	e	de	que	esses	compassos	seriam	também	aqueles	da	maioria	

das	“coisas	feitas	em	Minas”	precisariam	ser	submetidas	a	uma	análise	crıt́ica	que	está	

fora	 do	 alcance	 deste	 trabalho.	 Porém,	 sabemos	 que	 na	 Argentina	 temos	 uma	 forte	

presença	do	rock,	gênero	que	privilegia	o	compasso	quaternário.	Mas	mesmo	o	tango	e	a	

milonga,	gêneros	mais	associados	a	uma	identidade	nacional	argentina	possuem	em	sua	

maioria	compassos	binários	ou	quaternários.	Também	na	música	centro-americana,	com	

destaque	para	a	música	cubana,	os	gêneros	mais	representativos,	com	o	son	e	salsa,	estão	

em	 compassos	 binários.	 Da	 mesma	 forma,	 a	 cumbia,	 em	 suas	 versões	 colombiana	 e	

peruana,	 favorece	 o	 compasso	 quaternário.	 Por	 outro	 lado,	 quando	 Milton	 fala	 que	 a	

maioria	 das	 coisas	 feitas	 em	 Minas	 estariam	 em	 sintonia	 com	 esse	 suposto	 aspecto	



157

ternário	ou	binário	composto	da	música	latino-americana,	parece	não	ter	atentado	para	

a	existência	de	repertórios	relevantes	no	estado	que	não	acompanham	essa	vertente,	a	

exemplo	da	música	sertaneja,	de	forte	presença	no	Triângulo	Mineiro.	

	 O	que	se	depreende	da	declaração	de	Milton,	mais	do	que	a	posição	musicológica	

com	a	qual	ele	pretendeu	 fundamentar	a	sua	assertiva,	 é	o	envolvimento	que	ele	 tinha	

naquele	 momento	 com	 uma	 certa	 sonoridade	 latino-americana.	 Quando	 ele	 diz,	

apontando	para	o	próprio	peito,	que	“a	coisa	cai	aqui	dentro,	então	chega,	bate,	[ica,	[iltra	

e	sai”,	embora	pretendesse	generalizar	para	Minas	Gerais,	ele	estava	na	verdade	falando	

de	 si	 mesmo.	 Ainda	 que	 inconsciente,	 o	 gesto	 de	 apontar	 para	 o	 próprio	 peito	 acaba	

sendo	 emblemático:	 era	 no	 seu	 peito	 de	 fato	 que	 batia	 forte	 essa	 sonoridade	 latino-

americana	e	todo	o	contexto	que	a	envolvia.	Podemos	especular	que	talvez	ele	sentisse	a	

sua	música	e	a	de	seus	colegas	do	Clube	da	Esquina	como	a	musicalidade	representativa	

de	 Minas	 Gerais.	 Não	 por	 acaso,	 nesta	 fase	 Milton	 Nascimento	 lançou	 dois	 discos	

importantes	em	sua	discogra[ia,	denominados	signi[icativamente	de	Minas	e	Geraes.	

	 Ao	 longo	 dos	 anos	 1970	 e	 1980,	 não	 era	 apenas	 Milton	 Nascimento	 que	

demostrava	interesse	por	essa	parcela	da	produção	musical	da	América	Latina	associada	

ao	 ideário	 de	 unidade	 latino-americana.	 Vários	 outros	 artistas	 incorporaram	 o	

sentimento	 de	 construir	 uma	 América	 Latina	 uni[icada	 através	 da	 música.	 Conforme	

anteriormente	mencionado,	 Chico	Buarque,	 Caetano	Veloso,	 Gal	 Costa,	 além	 de	Milton	

Nascimento,	se	uniram	a	Mercedes	Sosa	no	programa	Chico	&	Caetano	da	Rede	Globo,	no	

ano	de	1987,	para	exteriorizar	“na	plateia	a	ilusão	de	que	as	fronteiras	do	continente	se	

diluıám	em	amplexos	melodiosos”	(Paula,	2011,	p.15).	Neste	dia,	eles	entoaram	a	canção	

Volver	a	los	17	fazendo	um	coro	unıśsono	no	refrão.	Segundo	Araújo,	Garcia	e	Públio,	os	

coros	 “que	 nas	 óperas	 e	 tragédias	 têm	 a	 função	 de	 trazer	 o	 ponto	 de	 vista	 do	 povo,	

servem	 literalmente	 como	representação	 sonora	do	mesmo”	 (2018,	p.5),	dando	 ênfase	

naquilo	que	está	sendo	falado.	No	caso	do	Clube	da	Esquina,	os	coros	também	trazem	a	

ideia	 de	 unidade,	 é	 como	 se	 eles	 quisessem	dizer	 que	 estão	 unidos	 não	 somente	 pela	

música,	mas	que	estão	engajados	na	luta	pela	liberdade	e	pelos	direitos	civis.				

6.2.4.	Credo	

	 A	música	Credo,	composta	por	Milton	Nascimento	e	Fernando	Brant,	está	inserida	

no	 LP	 Clube	 da	 Esquina	 2,	 de	 1978.	 Essa	 música	 também	 conta	 com	 a	 participação	



158

especial	 do	 grupo	 Tacuabé 	 que	 traz	 a	 instrumentação	 tıṕica	 de	 músicas	 da	 cultura	63

popular	sul-americana,	como	o	charango,	a	zampoña	e	o	bombo	legüero.	A	música	inicia-

se	 com	 um	 coro	 cantando	 um	 trecho	 da	 canção	 San	 Vicente	 (Milton	 Nascimento/

Fernando	Brant,	LP	Clube	da	Esquina.	EMI/Odeon,	1972)	em	fade	in	e	fade	out	ao	inıćio	e	

ao	[inal	da	gravação.	E4 	interessante	observar	que	tanto	o	fade	in	quanto	o	fade	out	estão	

sendo	 entoados	 por	 um	 coro	 a	 cappella,	 que	 nos	 remete	 a	 uma	 grande	 procissão	 e	

rea[irma	o	fato	desta	música	ter	se	tornado	uma	espécie	de	hino.	Há	uma	certa	aura	de	

religiosidade	nessa	passagem,	que	se	faz	presente	também	em	outros	momentos	da	obra	

de	Milton	Nascimento,	conforme	observado	na	análise	da	Canción	por	 la	unidad	 latino-

americana.	Na	verdade,	essa	ambiguidade	ou	sincretismo	entre	uma	proposta	polıt́ica	e	

uma	 fé	 religiosa	 já	 está	 presente	 no	 próprio	 nome	 da	 música.	 Credo	 é	 a	 oração	 que	

apresenta	 a	 pro[issão	 de	 fé	 de	 diversas	 con[issões	 cristãs,	 entre	 elas	 o	 catolicismo	

romano,	 o	 luteranismo	e	 o	 anglicanismo.	No	 tratamento	do	 texto	poético	da	 canção,	 o	

autor	 não	 utiliza	 a	 palavra	 “credo”	 do	 tıt́ulo,	 mas	 sim	 a	 expressão	 “tenha	 fé”,	 que	

compartilha	 o	 sentido	 de	 “acreditar”.	 Por	 outro	 lado,	 utliza	 também	 a	 palavra	

“esperança”	 e	 os	 verbos	 “caminhar"	 e	 “semear”,	 o	 que	 indica	uma	 fé	 em	algo	que	 será	

realizado.				

	 San	 Vicente	 foi	 composta	 em	 um	momento	 de	 recrudescência	 da	 ditadura,	 sua	

letra	 re[letia	 o	 sentimento	 de	 tristeza	 e	 apreensão	 de	 parcelas	 da	 sociedade	 –	

especialmente	 estudantes,	 artistas	 e	 a	 intelectualidade	 de	 classe	 média	 –	 perante	 o	

regime	militar.	Segundo	Milton	Nascimento,	

Essa	música	(“San	Vicente”)	se	tornou	uma	espécie	de	hino.	E	o	“Credo”	
também	 tem	 a	mesma	 ideia	 –	 que	 é	 “vamos	 pra	 frente,	 todo	mundo”.	
Nesse	caso,	usei	o	“San	Vicente”,	dando	a	ideia	do	povo,	cruzado	com	o	
“Credo”...	 No	 fundo,	 é	 como	 se	 eu	 estivesse	 fazendo	 um	 ilashback,	
jogando	o	passado	para	o	presente	e	para	o	que	vem	(apud	Garcia,	2018,	
p.65).	

	 No	trecho	acima,	Milton	demonstra	que	tanto	San	Vicente	quanto	Credo	possuem	

caracterıśticas	 de	 “hino”,	 compostos	 em	 perıódos	 diferentes	 da	 ditadura	 militar.	 San	

Vicente	foi	gravada	no	ano	de	1972,	época	em	que	o	Brasil	estava	sendo	governado	pelo	

	Tacuabé	é	um	conjunto	uruguaio	composto	pelos	músicos,	Pipo	Spero	(vocal,	charango,	violão,	zampoña,	63

cuatro	 e	 [lauta),	 Pato	 Rovés	 (vocal,	 charango	 e	 violão)	 e	 Eduardo	 Marques	 (contrabaixo).	 O	 nome	 do	
conjunto	 foi	 dado	 em	 homenagem	 a	 um	 ıńdio	 sul-americano	 que	 possuıá	 esse	 nome.	 Tacuabé	 foi	
aprisionado	 por	 europeus	 e	 levado	 para	 ser	 exposto	 na	 França	 no	 século	 XVI.	 Millarch	 Aramis,	 Grupo	
Tacuabé.	Disponıv́el	em:	<http://www.millarch.org/artigo/grupo-tacuabe>.	Acesso	em:	03	jun	2019.



159

general	 Emıĺio	 Médici.	 O	 governo	 Médici,	 o	 perıódo	 mais	 duro	 do	 regime	 militar,	 foi	

também	marcado	pela	utilização	de	slogans	como	“Brasil,	ame-o	ou	deixe-o”,	a	conquista	

do	 tricampeonato	 mundial	 da	 FIFA	 pela	 seleção	 brasileira	 de	 futebol	 em	 1970,	 e	 o	

aproveitamento	de	canções	de	apelo	cıv́ico,	a	exemplo	das	marchas	Eu	te	amo	meu	Brasil	

e	 Este	 é	 um	 país	 que	 vai	 pra	 frente.	 Nesse	 perıódo,	 se	 intensi[icaram	 as	 torturas,	

perseguições	polıt́icas	e	mortes	de	vários	opositores	do	regime.	Segundo	Garcia	et	all,	a	

fase	da	ditadura	em	que	o	LP	Clube	da	Esquina	foi	lançado	é	a	mais	violenta	(2018,	p.5).	

A	música	San	Vicente	retratava	essa	 época.	Credo	foi	 lançada	no	LP	Clube	da	Esquina	2,	

em	 1978,	momento	 em	 que	 se	 iniciava	 um	 processo	 de	 organização	 e	mobilização	 da	

sociedade	 que	 iria	 se	 traduzir	 em	 grandes	 manifestações	 de	 massa	 na	 luta	 pela	

redemocratização	 do	 paıś.	 De	 certa	 forma,	 o	 ambiente	 polıt́ico	 estava	 mudando,	 a	

possibilidade	de	enfrentar	o	regime	estava	amadurecendo	e	isso	podia	ser	pressentido.	A	

música	Credo	 re[letia	 essa	esperança	de	mudança,	que	 seria	 conquistada	por	um	povo	

que	 “resiste”,	 que	 “insiste”,	 que	 “acorda”	 e	 que	 “assusta”.	 Segundo	 Sheyla	 Castro	Diniz,	

Milton	Nascimento	e	Fernando	Brant	recuperam	os	versos	da	canção	San	Vicente	com	a	

intenção	 de	 “conhecer	 o	 que	 foi	 feito	 para	melhor	 prosseguir”	 (2012,	 p.153),	 ou	 seja,	

lembrar-se	 da	 realidade	 latino-americana	 de	 ditaduras	 e	 opressão,	 mas	 também,	

celebrar	a	“força	do	povo”,	chamando-o	para	a	luta,	“para	reorganização	de	movimentos	

estudantis	e	operários”	(2012,	p.135).		

	 E4 	interessante	observar	que	não	é	a	primeira	vez	que	Milton	Nascimento	faz	uma	

sobreposição	 de	 músicas.	 Isso	 acontece	 também	 no	 álbum	 Minas	 (1975),	 em	 sua	

primeira	 faixa	 Minas	 (Instr.).	 Nela	 há	 uma	 colagem	 da	 música	 Paula	 e	 Bebeto	 deste	

mesmo	LP.	Pode-se	perceber	também	que	há	uma	conexão	existente	entre	o	álbum	Clube	

da	Esquina,	de	1972,	e	o	de	1978,	pois	neles	existem	sequências	de	transformações,	com	

citações	 e	 articulações	de	 trechos	de	uma	música	 em	outra,	 bem	como	a	utilização	de	

timbres	 e	 instrumentação	 semelhantes	 nos	 dois	 álbuns.	 E4 	 possıv́el	 notar	 eventos	

musicais	que	se	interligam,	ainda	que	apresentados	em	canções	com	temáticas	distintas.	

Nesse	 sentido,	 nota-se	 que	 esses	 álbuns	 foram	 criados	 com	 a	 concepção	 de	 produto	

artıśtico	 em	 si.	 Estes	 álbuns	 apresentam	 uma	 ideia	 de	 unidade,	 e	 não	 são	 apenas	 um	

amalgama	de	canções,	reverberando	uma	concepção	que	já	vinha	do	[inal	dos	anos	1960,	

da	construção	do	álbum	como	um	todo,	cujo	exemplo	mais	emblemático	é	o	álbum	dos	

Beatles	Sargent	Pepper	Lonely	Hearts	Club	Band.	Além	disso,	no	caso	dos	álbuns	Clube	da	



160

Esquina	 1	 e	 2,	 parece	 haver	 uma	 continuidade	 entre	 eles,	 que	 também	 é	 possıv́el	

localizar	nos	álbuns	Minas	e	Geraes.	

	 A	música	Credo	foi	vetada	pelos	órgãos	de	censura	em	09	de	junho	de	1978	por	

haver	um	convite	ao	povo	“incitando-o	contra	o	regime”.	Em	13	de	junho	do	mesmo	ano	

essa	música	foi	submetida	a	um	novo	exame,	e	recebeu	um	parecer	positivo	dizendo	que	

se	 trata	 de	 um	 hino	 de	 fé	 “para	 caminhar	melhor,	 de	maneira	 forte,	 alegre	 e	 decisiva,	

semeando	sonhos	e	esperanças	na	passagem”.	(Apud	Diniz	2012,	p.136)	Segundo	Diniz,	a	

música	 Credo	 provocou	 distintas	 interpretações	 “à	 direta	 e	 à	 esquerda	 do	 regime	

militar”.	 Alguns	 órgãos	 censores	 acreditavam	 que	 a	 música	 colaborava	 na	 imagem	

positiva	da	ditadura	militar	e	que	a	sua	letra	era	“condescendente	a	ordem”.	Diniz	em	sua	

tese,	observa	que	se	a	censura	soubesse	que	a	canção	Credo	iria	se	iniciar	com	trechos	de	

San	Vicente	ela	certamente	iria	suspeitar	da	intenção	da	canção,	e	acrescenta:	

Independente	dessa	cogitação,	o	recurso	de	unir	uma	canção	à	outra	se	
revelou	 bem	 interessante,	 pois	 demonstrava	 que	 seus	 compositores	
mantinham	acesa	a	memória	da	época	de	intensa	repressão,	o	que	aliás,	
pode	ter	impulsionado	Milton	Nascimento	e	Fernando	Brant	a	aderirem,	
posteriormente	pela	“Nova	República”.(2012,	p.137).	

		 No	 trecho	 acima	 a	 autora	 con[irma	 aquilo	 que	 já	 havia	 sido	 mencionado	

anteriormente	 sobre	 a	 intenção	de	Milton	Nascimento	 em	motivar	o	povo	a	 lutar	pela	

“Nova	República”	(perıódo	posterior	ao	Regime	Militar).	E4 	 interessante	observar	o	 fato	

de	o	compositor	ter	escolhido	para	essa	música	sonoridades	da	música	sul-americana.	E4 	

como	se	Milton	Nascimento	e	Fernando	Brant	quisessem	convidar	não	só	os	brasileiros	

para	 caminhar	 “de	 mãos	 dadas	 com	 a	 alma	 nova”,	 mas	 todos	 os	 demais	 latino-

americanos.	Nessa	música	Milton	Nascimento	dá	ênfase	ao	seu	latino-americanismo,	ou	

seja,	 ele	 está	 tão	 imerso	 nesse	 universo	 que	 compõe	 uma	 música	 utilizando	

instrumentos	tıṕicos	do	Chile	e	da	Argentina,	como	se	quisesse	demonstrar	 às	pessoas	

que	essa	sonoridade	está	totalmente	incorporada	e	orgânica.	Para	trazer	uma	atmosfera	

ainda	 mais	 latino-americana,	 ele	 convida	 músicos	 como	 Giusepe	 Spera	 Bellanca	

(uruguaio)	no	charango	e	zampoña	e	o	grupo	Tacuabé	(uruguaio).		

	 A	música	apresenta	um	compasso	ternário	simples	3/4,	tıṕico	da	chacarera,	que	

também	pode	ser	representada	através	da	métrica	6/8.	A	chacarera	tem	sua	origem	na	

Espanha	 e	 foi	 antecedida	 por	 danças	 como,	 galharda,	 corrente,	 canario,	 sarabanda,	

fandango	dentre	outras.	Seu	nome	passou	a	se	consolidar	a	partir	do	século	XIX	em	todo	



161

o	noroeste	da	Argentina	e	na	provıńcia	de	Buenos	Aires.	Segundo	Alberto	Abecasis	em	

seu	livro	La	chacarera	bien	mensurada	(2004,	p.19),	"a	chacarera	é	um	dos	poucos	bailes	

criollos	da	 geração	mais	 antiga	 que	 possuem	 plena	 vigência	 na	 atualidade” .	 O	 autor	64

ainda	 acrescenta	 que	 ela	 ocupa	um	 lugar	 de	 preferência	 entre	 os	 argentinos,	 uma	 vez	

que	 se	 trata	 de	 uma	 das	 danças	 folclóricas	mais	 solicitadas	 nos	 bailes	 tradicionais	 de	

distintas	regiões	da	Argentina.	Pode-se	a[irmar	que	Milton	Nascimento	escolheu	utilizar	

esse	gênero	sul-americano	novamente	para	dar	a	noção	de	continuidade	uma	vez	que	a	

música	San	Vicente	 está	 no	 ritmo	da	chacarera.	Carlos	Menezes	 Júnior	 em	sua	 tese	de	

doutorado,	faz	um	mapeamento	dos	elementos	composicionais	em	22	discos	do	Clube	da	

Esquina	do	ano	de	1967	até	 1979.	No	LP	Clube	da	Esquina	2	 ele	 aponta	que	a	música	

Credo	possui	os	seguintes	elementos:	modalismo	misto,	o	uso	do	acorde	Vm7,	acordes	de	

mesma	estrutura	com	distância	de	 terças,	presença	das	notas	de	 tensão	na	construção	

melódica	e/ou	harmônica	e	acorde	com	a	sétima	no	baixo.	A	seguir	Menezes	explica	cada	

item	 citado	 acima,	mostrando	 exemplos	 nas	músicas	 do	 Clube	 da	 Esquina.	 Segundo	 o	

autor,	 o	 modalismo	 misto	 é	 “um	 procedimento	 composicional	 em	 que	 as	 bases	 de	

estruturação	 são	 essencialmente	 modais,	 porém	 com	 os	 modos	 misturados	 tanto	 na	

constituição	 melódica	 quanto	 na	 harmônica”	 (2016,	 p.170).	 Menezes	 observa	 que	 o	

termo	modalismo	 misto	 é	 utilizado	 apenas	 para	 descrever	 progressões	 harmônicas	 e	

melódicas	inseridas	dentro	do	sistema	modal;	se	a	música	apresentar	caracterıśticas	de	

um	hibridismo	tonal/modal,	e	possuir	uma	“seção	modal”	com	mais	de	um	modo,	ela	se	

enquadra	dentro	da	de[inição	de	modalismo	misto.	Sobre	o	uso	do	acorde	Vm7,	o	autor	

explica	que	há	duas	vertentes	que	de[inem	a	função	desse	acorde.	A	primeira	diz	que	o	

acorde	 de	 Vm7	 está	 no	 dentro	 do	 contexto	 modal	 (com	 uso	 “vinculado	 aos	 campos	

harmônicos	modais).	A	segunda	vertente	está	 âmbito	do	tonalismo,	no	qual	o	acorde	 é	

considerado	um	“dominante	menor”	que	segundo	o	autor	 é	 “fonte	de	ampla	discussão	

acerca	da	problemática	funcional	que	o	envolve	no	interior	do	tonalismo”	(2016,	p.183).	

O	 autor	 apresenta	 a	 interpretação	 de	 vários	 autores	 sobre	 esse	 tema,	 até	 chegar	 a	

interpretação	de	Freitas	que	descreve	que	o	acorde	Vm7	tem	sim	a	função	de	dominante,	

porém	 seu	 uso	 é	 “peculiar,	 desviante,	 uma	 dominante-contraventora	 que	 assimila	 a	

condição	de	exclusão	e,	sem	deixar	de	contravir,	quer	ser	aceita”	(Apud	Menezes,	2016,	

p.184).		

	Tradução	livre	da	autora.	No	original:	“La	chacarera	es	uno	de	los	poços	bailes	criollos	de	la	generación	64

más	antigua	que	tienen	plena	vigencia	en	la	actualidade”.



162

	 	 Menezes	 a[irma	 que	 essa	 é	 a	 de[inição	 que	 melhor	 se	 encaixa	 em	 algumas	

músicas	 do	 Clube	 da	 Esquina,	 por	 se	 tratar	 de	 uma	 formação	 que	 apresentava	 “uma	

con[luência	 de	 várias	 culturas	 musicais,	 localizava-se	 no	 eixo	 da	 contracultura,	 da	

contestação,	do	engajamento	pela	renovação”	(2016,	p.184).	Porém,	o	autor	a[irma	que	

as	duas	vertentes	sobre	o	acorde	Vm7	(tonal	e	modal)	se	“apresentam	de	forma	conjunta	

e	 não	 excludentes”	 (p.185).	 Sobre	 os	 acordes	 de	 mesma	 estrutura	 com	 distâncias	 de	

terças,	 Menezes	 aponta	 para	 o	 fato	 de	 que	 o	 uso	 dos	 acordes	 “com	 estruturas	

semelhantes	ou	muitas	vezes	idênticas,	separados	a	uma	distância	de	uma	terça	menor”	

é	 recorrente	 nas	 músicas	 do	 Clube	 da	 Esquina.	 As	 terças	 maiores	 também	 aparecem	

“separando	 acordes	 de	 mesma	 estrutura”	 (p.215),	 mas	 as	 terças	 menores	 são	 mais	

comumente	utilizadas.	Os	usos	dessas	progressões	“integram-se	ao	conjunto	de	opções	

que	 visam	 buscar	 caminhos	 harmônicos	 menos	 óbvios”,	 e	 ampliar	 as	 possibilidades	

musicais;	 “algumas	 transformações	 cromáticas	 advindas	 da	 exploração	 desse	 recurso	

possibilitam	a	ampliação	do	repertório	de	efeitos	contrastantes	e	de	‘surpresas’	(p.215).	

A	 presença	 das	 notas	 de	 tensão	 (nonas,	 décimas	 primeiras,	 décimas	 terceiras)	 na	

construção	harmônica	e/ou	melódica	é	bastante	utilizada	pelo	Clube	da	Esquina,	porém	

segundo	o	autor,	como	uma	particularidade:	“a	ênfase	nas	notas	de	tensão	se	dá	não	pelo	

acúmulo	delas	e	sim	pela	omissão	das	outras”,	o	que	faz	com	que	a	resultante	sonora	do	

acorde	 seja	 menos	 “saturada”,	 além	 de	 expandir	 “a	 gama	 de	 sonoridades	 e	 efeitos,	

aumentando	 o	 leque	 de	 combinações	 texturais”	 (p.220).	 Os	 acordes	 com	 a	 sétima	

(terceira	 inversão)	 no	 baixo	 são	 frequentemente	 utilizados	 nas	 músicas	 do	 Clube	 da	

Esquina.	 Segundo	 o	 autor,	 essa	 inversão	 pode	 parecer	 “como	 resultado	 do	 desenho	

melódico	 do	 baixo,	 outras	 como	 consequência	 do	 uso	 do	 baixo	 pedal	 outras	 de	 saltos	

‘bruscos’	sem	a	preocupação	de	preparar	ou	resolver	a	sétima	que	está	no	baixo”.	Esse	

acorde	resulta	em	“uma	sonoridade	mais	rica	em	tensões	intervalares	e,	por	isso	mesmo,	

mais	‘instável’”	(p.	227).	Todos	esses	elementos	citados	acima	foram	encontrados	apenas	

na	 canção	 Credo,	 fato	 este	 que	 demonstra	 a	 peculiaridade,	 das	 músicas	 do	 Clube	 da	

Esquina.	Vê-se	que	existe	um	certo	cuidado	de	Milton	Nascimento	e	dos	demais	músicos	

em	 experimentar	 sonoridades	 diversi[icadas	 e	 em	 deixar	 evidente	 as	 suas	 propostas	

estéticas.	 No	 caso	 de	Credo,	 os	 timbres	 dos	 instrumentos	 evocam	 um	 universo	 étnico	

explicitando	 o	 fato	 da	 música	 estar	 ligada	 a	 um	 povo	 (neste	 caso,	 aos	 povos	 sul-

americanos).		



163

	 E4 	 interessante	 observar	 as	 diferenças	 existentes	nos	 vocais	 de	San	Vicente	 e	 de	

Credo:	no	primeiro,	Milton	Nascimento	canta	utilizando	o	recurso	do	falsete,	que	deixa	a	

música	 com	 um	 ar	 mais	 melancólico;	 já	 em	 Credo,	 Milton	 canta	 de	 um	 jeito	 mais	

vigoroso,	até	mesmo	por	estar	cantando	em	uma	região	de	conforto	vocal,	dando	ênfase	

as	palavras:		

	 										
Tenha	fé	no	povo	que	ele	resiste		

Tenha	fé	no	nosso	povo	que	ele	insiste	
Tenha	fé	no	nosso	povo	que	ele	acorda	
Tenha	fé	no	nosso	povo	que	ele	assusta	

	 Neste	 caso,	 parece	 que	 a	 música	 está	 sublinhando	 o	 texto,	 através	 da	 suas	

in[lexões	e	pausas.	Um	exemplo	disso	é	o	breque	após	a	frase	“Tenha	fé	no	povo	que	ele	

resiste”,	que	tem	o	efeito	de	colocar	o	texto	em	destaque.	E4 	interessante	observar	que	na	

canção	San	Vicente,	depois	da	segunda	estrofe,	o	baixo	e	o	piano	fazem	a	mesma	linha	de	

condução	utilizada	em	Credo	no	refrão	(tenha	fé	no	nosso	povo	que	ele	acorda).		

	 No	ano	de	1979,	Milton	Nascimento	gravou	o	LP	Journey	to	Dawn	com	a	intenção	

de	difundir	seu	trabalho	pelos	Estados	Unidos.	Nesse	disco,	percebe-se	que	Milton	utiliza	

uma	 formação	 instrumental	 que	 o	 aproxima	 da	World	 Music,	 deixando	 evidente	 seu	

propósito	 em	 atingir	 outro	 público.	 Embora	 a	 versão	 de	 Credo	 presente	 nesse	 LP	

também	 esteja	 em	 compasso	 ternário,	 perdeu	 o	 caráter	 étnico	 da	 versão	 anterior	 e	

apresenta	 uma	 sonoridade	mais	 aproximadas	 daquela	mundialmente	 percebida	 como	

brasileira.	

6.2.5.	Promessas	do	sol	

	 	 A	 música	 Promessas	 do	 sol	 foi	 gravada	 no	 LP	 Geraes	 de	 1976,	 composta	 por	

Milton	Nascimento	 e	 Fernando	Brant.	 Ela	 conta	 com	a	 participação	 especial	 do	Grupo	

A4 gua	 (conjunto	 chileno,	 que	 gravou	 várias	 faixas	 desse	 LP)	 utilizando	 instrumentos	

tıṕicos	 da	 Argentina	 como	 o	 charango,	 do	 Chile	 como	 a	 zampoña	 e	 também	 atuando	

como	 parte	 do	 coro.	 Pode-se	 perceber	 que	 essa	música	 apresenta	 elementos	 andinos,	

especialmente	na	introdução	e	no	[inal,	com	as	[lautas	tıṕicas,	o	charango	e	a	percussão,	

ao	longo	da	música.	Essa	canção	é	a	faixa	8	do	disco,	e	vem	logo	após	a	música	Caldera,	

fato	que	evidencia	o	contraste	entre	as	duas	canções.	Caldera	possui	um	tom	celebrativo,	



164

com	muitos	elementos	da	musicalidade	andina.	Já	a	canção	Promessas	do	sol	possui	uma	

atmosfera	mais	densa	e	monótona,	que	também	traz	elementos	andinos,	porém,	com	um	

lamento,	no	texto	literário,	que	pode	ser	entendido	como	sendo	sobre	o	cenário	em	que	

os	povos	nativos	se	encontravam.	 Isso	pode	ser	deduzido	das	 frases,	 “eu	não	sou	 forte	

mais”,	 “sou	o	 [im	da	raça”,	 “chamo	pela	 lua	de	prata	para	me	salvar”,	 “me	 levaram	tudo	

que	um	homem	podia	ter”:	

Você	me	quer	forte	
E	eu	não	sou	forte	mais	

Sou	o	[im	da	raça,	o	velho	que	se	foi	
Chamo	pela	lua	de	prata	pra	me	salvar	
Rezo	pelos	deuses	da	mata	pra	me	matar	

Você	me	quer	belo	
E	eu	não	sou	belo	mais	

Me	levaram	tudo	que	um	homem	podia	ter	
Me	cortaram	o	corpo	à	faca	sem	terminar	
Me	deixaram	vivo,	sem	sangue,	apodrecer	

	 Segundo	 Diniz,	 a	 música	 Promessas	 do	 sol	 é	 “uma	 das	 poucas	 composições	 de	

Brant	 em	 que	 nenhuma	 solução	 parece	 ser	 possıv́el	 para	 o	 momento	 vivido”	 (2012,	

p.123).	Esse	fato	pode	ser	percebido	através	dos	seguintes	versos:	

Você	me	quer	justo	
E	eu	não	sou	justo	mais	

Promessas	de	sol	já	não	queimam	meu	coração	
Que	tragédia	é	essa	que	cai	sobre	todos	nós?	
Que	tragédia	é	essa	que	cai	sobre	todos	nós?	

	 Nessa	estrofe	acima	pode-se	perceber	que	existe	um	certo	pessimismo,	é	como	se	

o	 indıǵena	 não	 con[iasse	 mais	 no	 homem	 branco	 e	 não	 tivesse	 mais	 esperança	 de	

mudanças	que	os	pudessem	motivar	a	serem	“justos”,	uma	vez	que	os	homens	brancos	

levaram	deles	“tudo	que	um	homem	precisa	ter”.	Segundo	Diniz,	o	compositor	Fernando	

Brant	faz	uma	a[irmação	“descabida”	sobre	essa	canção,	dizendo	que	escreveu	a	letra	da	

canção	 em	1977	 sob	o	 impacto	do	 “pacote	de	 abril”	 do	presidente	Geisel,	 “que	 foi	 um	

retrocesso	institucional”.	Brant	a[irmou	que	“estava	realmente	indignado”	(apud	DINIZ,	

2012,	p.105).	Segundo	a	autora,	essa	a[irmação	é	descabida	pois	a	música	Promessas	do	

sol	 foi	 gravada	 em	 1976	 no	 LP	 Geraes,	 e	 as	 medidas	 conservadoras	 instituıd́as	 pelo	

governo	 Geisel	 se	 deram	 em	 1977.	 Esse	 fato	 não	 exclui	 o	 caráter	 polıt́ico	 da	 letra	 da	



165

canção,	embora,	segundo	Diniz	“pelas	evidências,	este	não	possa	ser	direcionado	para	o	

sentido	que	o	autor	atribuiu”	(DINIZ,	2012,	p.105).		

	 Essa	música	demostra	a	 realidade	dos	 indıǵenas,	não	apenas	os	brasileiros	mas	

também	aqueles	dos	demais	paıśes	 latino-americanos.	A	mistura	da	sonoridade	 latino-

americana	com	os	sons	que	remetem	a	musicalidade	das	canções	indıǵenas,	re[letem	o	

compartilhamento	 e	 a	 identi[icação	 com	 os	 problemas	 enfrentados	 pelos	 povos	

originários	do	continente.	O	verso	“Você	me	quer	forte	e	eu	não	sou	forte	mais,	sou	o	iim	

da	 raça,	 o	 velho,	 o	 que	 já	 foi”	 exprime	 a	 insatisfação	 do	 indıǵena	 com	 a	 sociedade	

brasileira.	E4 	como	se	eles	próprios	se	de[inissem	como	o	que	já	foi.	Segundo	descrito	no	

artigo	 da	 Revista	 Ensaios	 Quando	 o	 olhar	 sociológico	 busca	 um	 povo	 invisibilizado:	 a	

questão	 indígena	 e	 a	 produção	 musical	 de	 Milton	 Nascimento,	 parece	 que	 existe	 uma	

cobrança	 para	 que	 o	 indıǵena	 seja	 heroico,	 assim	 como	 era	 descrito	 nos	 romances	

“alencarianos”,	 por	 vezes	 querem	 que	 eles	 sejam	 fortes,	 belos	 e	 justos	 (2011,	 p.47).	

Milton	Nascimento	e	Fernando	Brant	fazem	uma	crıt́ica	à	situação	dos	ıńdios	brasileiros,	

que	sofrem	impactos	devido	aos	“males	do	desenvolvimento	econômico	no	Brasil,	e	que	

lutam	 para	 continuar	 existindo	 em	 uma	 sociedade	 na	 qual	 há	 muito	 tempo	 não	 são	

percebidos	 de	 fato”	 (2011,	 p.47).	 No	 Brasil	 existe	 uma	 polıt́ica,	 econômica,	 social,	

cultural	e	territorial,	nas	quais	os	ıńdios	disputam	contra	a	“invisibilidade	e	segregação”	

que	 são	 impostas	a	eles	ao	 longo	de	muitos	 séculos.	Milton	Nascimento	 faz	eco	a	essa	

disputa	“possibilitando	o	trânsito	desta	inclusive	para	o	campo	artıśtico”	(2011,	p.47).			

	 Nas	tabelas	apresentadas	por	Menezes	Júnior	para	o	mapeamento	das	músicas	do	

Clube	da	Esquina,	na	canção	Promessas	do	sol	ele	marca	a	opção	“aberturas	vocais	a	duas	

ou	mais	 vozes	 e/ou	 presença	 de	 contracanto	 instrumental”	 (2016,	 p.149).	 Através	 da	

escuta	 do	 fonograma	 podemos	 perceber	 que	 Promessas	 do	 sol	 apresenta	 ambas	

caracterıśticas.	 	O	autor	explica	que	esses	são	recursos	bastante	explorados	pelo	Clube	

da	 Esquina	 que	 os	 “contracantos	 instrumentais	 utilizados	 nos	 arranjos	 apresentam	

caráter	 tanto	 passivo	 quanto	 ativo,	 sendo	 que	 o	 segundo	 aparece	 com	 maior	

frequência”	(2016,	p.245).	Os	timbres	são	variados	e	não	mostram	um	padrão	especı[́ico	

de	combinação	instrumental.	Milton	Nascimento	explora	bastante	os	recursos	vocais	de	

sua	 voz,	 utilizando	 tanto	 efeitos	 de	 reverb	 e	 delay	 quanto	 a	 espacialização	

“proporcionada	 pelo	 sistema	 estereofônico	 para	 criar	 texturas	 a	 duas	 ou	 mais	 vozes	

muito	 peculiares”.	 Segundo	Menezes	 Junior,	Milton	 se	 vale	 do	 timbre	 caracterıśtico	 de	



166

seu	 falsete	 para	 fazer	 “cruzamentos	 melódicos	 e	 interações	 rıt́micas	 complexas”,	

utilizando	também	fonemas	variados	(2016,	p.245).	

6.3	SANGUE	LATINO:	BANDIDO	CORAZO4 N	

	 Ney	 Matogrosso	 irrompeu	 no	 cenário	 musical	 como	 cantor	 do	 trio	 Secos	 e	

Molhados,	 que	 atingiu	 rápido	 e	 estrondoso	 sucesso	 com	 o	 seu	 primeiro	 álbum	

homônimo	Secos	e	Molhados,	de	1973.	O	grupo	era	uma	novidade	um	tanto	difıćil	de	ser	

classi[icada:	 misturava	 elementos	 do	 pop,	 do	 rock	 e	 da	 canção	 brasileira,	 com	 uma	

apresentação	 cênica	 teatral	 surpreendente.	 Ney	Matogrosso	 permaneceu	 no	 grupo	 no	

seu	 segundo	 álbum,	 seguindo	depois	 uma	 exitosa	 carreira	 solo,	 [irmando-se	 como	um	

dos	mais	originais	cantores	da	MPB.	Gravou	diversas	canções	que	possuıám	o	texto	em	

espanhol	 e	 que	 também	 remetiam	 a	musicalidades	 latino-americanas,	 o	 que	 pode	 ser	

observado	em	diversos	discos	do	cantor/compositor	lançados	nos	anos	1970.	No	álbum	

do	 grupo	 Secos	 e	Molhados	 de	 1973	 podemos	 veri[icar	 a	 canção	 Sangue	 Latino,	 e	 no	

disco	do	mesmo	grupo	 lançado	no	ano	de	1974	se	destacam	as	 canções	Tercer	Mundo	

(música	 de	 João	 Ricardo	 sobre	 texto	 do	 escritor	 argentino	 Julio	 Cortázar)	 e	 a	 canção	

Toada&Rock&Mambo&Tango&etc	(João	Ricardo,	Luli),	música	que,	apesar	de	não	possuir	

o	uso	das	tradições	musicais	da	América	hispânica,	faz	menção	a	alguns	gêneros	em	seu	

tıt́ulo.	No	seu	primeiro	álbum	solo,	Água	do	Céu-Pássaro,	de	1975,	ele	apresenta	a	canção	

América	do	Sul	com	uma	letra	que	remete	a	um	certo	louvor	a	América	do	Sul	e	Central,	

além	da	canção	Coubanakan,	 com	texto	em	espanhol	e	 rıt́mica	cubana,	a	 começar	pelo	

solo	inicial	do	bongô.	No	LP	solo	Bandido,	lançado	no	ano	de	1976,	encontramos	quatro	

faixas	 com	 caracterıśticas	 que	 aludem	 à	 música	 de	 paıśes	 latino-americanos:	Bandido	

Corazón	 (Rita	 Lee),	Pa-Ran-Pan-Pan	 (De	 Carlo),	Airecillos	 (Marlui	Miranda)	 e	Ponta	 do	

Lápis	(Clodomir	Souza	Ferreira	/	Rodger	Franco	De	Rogerio).		

	 Sangue	 Latino,	 canção	 composta	 por	 João	 Ricardo	 e	 Paulinho	 Mendonça,	 foi	

lançada	em	1973	pelo	grupo	Secos	e	Molhados	no	álbum	homônimo	Secos	e	Molhados.	A	

letra	 da	 canção,	 a	 começar	 pelo	 tıt́ulo,	 expressa	 as	 circunstâncias	 do	 indivıd́uo	 latino-

americano,	seus	con[litos	e	sua	busca	pela	 liberdade.	A	 letra	desta	canção	 tem	que	ser	

pensada	 em	 relação	 àquele	 perıódo	 histórico,	 repleto	 de	 ditaduras	 militares.	 Pode-se	

dizer	que	essa	música	remete	a	um	certo	espıŕito	da	época	que	reforça	tanto	o	apelo	de	

união	 latino-americana,	quanto	 à	 identidade	 latina.	Essa	 canção,	por	um	 lado,	 expõe	o	

processo	doloroso	da	dominação	colonial	imperialista	vivida	por	todos	os	povos	latino-



167

americanos:	 “os	 ventos	 do	 norte	 não	 movem	 moinhos	 /	 e	 o	 que	 me	 resta	 é	 só	 um	

gemido	/	minha	vida,	meus	mortos,	meus	caminhos	tortos	/	meu	sangue	latino	/minha	

alma	cativa”.	Por	outro	lado,	ressalta	a	resistência	a	essa	dominação	através	dos	versos:	

“rompi	 tratados,	 traı	́ os	 ritos	 /	 quebrei	 a	 lança,	 lancei	 no	 espaço	 /	 um	 grito,	 um	

desabafo	 /	 e	 o	 que	 me	 importa	 é	 não	 estar	 vencido.	 E4 	 como	 se	 os	 compositores	

quisessem	levar	as	pessoas	a	compreenderem	a	grandeza	que	é	sermos	latinos	e	que	a	

união	dos	povos	faria	de	nós	mais	fortes	contra	as	dominações	imperialistas.	Entretanto,	

a	 latinidade	 nesta	 música	 está	 apenas	 no	 texto	 literário.	 Na	 parte	 musical	 podemos	

perceber	um	riff	de	baixo	na	introdução,	e	uma	meia	lua	marcando	o	ritmo	4/4,	o	violão	

de	12	cordas	também	aparece	preparando	a	entrada	do	canto.	Pode-se	dizer	que	se	trata	

de	uma	canção	pop	com	uma	melodia	simples,	porém	com	fortes	conotações	polıt́icas	e	

sociais.		

	 A	 canção	Tercer	mundo	 é	 um	poema	de	 Julio	Cortázar	para	o	qual	 João	Ricardo	

compôs	uma	melodia	a	partir	de	elementos	tradicionais	da	música	[lamenca.	O	texto	de	

Cortázar	 não	 é	 uma	 poesia	marcada	 com	 rimas,	mas	 sim,	 uma	 frase	 retirada	 do	 livro	

Prosa	del	observatorio	publicado	em	1972.	José	Roberto	Zan,	no	artigo	Secos	e	Molhados:	

metáfora,	 ambivalência	 e	 performance,	 descreve	 o	 fato	 do	 texto	 ter	 sido	 concebido	 a	

partir	das	 impressões	do	autor	sobre	as	ruıńas	edi[icadas	por	um	Sultão	decadente	na	

India	nos	observatórios	astronômicos	das	cidades	de	Jaipur	e	Delhi.	O	escritor	argentino	

apresenta	um	universo	mıt́ico	que	serve	como	base	para	uma	re[lexão	 sobre	o	mundo	

atual.	Zan	a[irma	que	essa	canção	possui	algumas		metáforas	que	incitam	a	revolução:	

Certamente,	 não	 uma	 revolução	 nos	 padrões	 tradicionais	 concebidos	
pela	 ciência	polıt́ica,	mas	um	profundo	movimento	 transformador	cujo	
sujeito	é	o	homem	que	“não	 	se	aceita	cotidiano”,	que	é	capaz	de	fazer	a	
“sua	verdadeira	revolução	de	dentro	para	fora	e	de	fora	para	dentro”.	A	
frase	 retirada	 dessa	 obra	 pelo	 Secos	 &	 Molhados	 e	 transformada	 em	
canção	 traduz,	 de	 certo	 modo,	 essa	 ideia.	 “Ahi,	 no	 lejos,/las	 anguilas		
laten/su	inmenso	pulso,/su	planetário	giro,/todo	espera	el	ingresso/en	
una	danza/que	ninguna	Isadora	danzó/nunca	de	este	lado	del	mundo,/
tercer	mundo	 global/del	 hombre	 sin	 orillas,/chapoteador	 de	 história,/
vıśpera	de	si	mismo”.	(ZAN,	2013,	p.	22)	

	 O	“terceiro	mundo”	a	que	o	texto	da	canção	faz	menção	a	começar	pelo	tıt́ulo,	era	

uma	 forma	 comum	 na	 época	 de	 ser	 referir	 ao	 conjunto	 composto	 pelos	 paıśes	



168

subdesenvolvidos	da	América	Latina ,	A4 frica	e	A4 sia.	Segundo	Zan,	Julio	Cortázar	possuıá	65

esperanças	do	"potencial	libertador	e	dos	movimentos	que	ocorriam	nesses	continentes	

como	 os	 con[litos	 do	 sudeste	 da	 Africa	 e	 a	 Revolução	 Cubana”	 (p.	 21).	 Zan	 segue	 seu	

artigo	 apresentando	 uma	 análise	 sobre	 o	 texto	 da	 canção	 Tercer	 mundo,	 que	 é	 um	

fragmento	da	obra	Prosa	do	observatório.	Ele	observa	que	a	melodia	apresenta	acordes	

que	 remetem	 à	 chamada	 cadência	 Andaluza	 na	 tonalidade	 de	 Em	 (Em/D/C/B),	 “com	

padrões	 estilizados	 da	 música	 [lamenca.	 O	 arranjo	 para	 três	 violões,	 as	 castanholas,	

“acentua	 aspectos,	mobilizando	 elementos	do	 imaginário	 construıd́o	 e	 reproduzido	no	

âmbito	 da	 cultura	 de	massa,	 que	 atribui	 à	 latinidade,	 em	 especial	 a	 cultura	 hispânica,	

certas	qualidades	como	exotismo,	sensualidade	e	passionalidade”.			

	 Bandido	Corazón,	canção	que	apresenta	elementos	 latinos	no	 texto	e	no	arranjo	

musical,	 foi	 composta	 por	 Rita	 Lee,	 que	 já	 havia	 [lertado	 com	 musicalidades	 latinas	

quando	 era	 cantora	 da	 banda	Os	Mutantes,	 conforme	dito	 anteriormente.	 Essa	 canção	

possui	 uma	 sonoridade	 que	 lembra	 elementos	 da	 canção	 centro-americana,	

principalmente	 da	 salsa,	 constituindo-se	 em	 uma	 mistura	 de	 elementos	 do	 pop	 com	

musicalidades	 centro-americanas.	 Porém,	 no	 próprio	 site	 do	 cantor,	 ele	 faz	 uma	

declaração	 que	 descreve	 essa	 canção	 como	 sendo	 um	 bolero.	 Instrumentos	 como	

timbales	 e	bongô	 são	ouvidos	 em	diversas	partes	da	 canção.	Na	 capa	do	disco,	 que	 se	

chama	 apenas	Bandido,	 Ney	Matogrosso	 apresenta	 uma	 indumentária	 que	 lembra	 um	

cigano	ou	um	aventureiro	latino-americano.		

6.4	FALSO	BRILHANTE:	LOS	HERMANOS	E	GRACIAS	A	LA	VIDA	

	 A	 trajetória	 artıśtica	 de	 Elis	 Regina,	 intérprete	 que	 se	 tornou	 uma	 das	 mais	

celebradas	cantoras	da	MPB,	está	estudada	no	trabalho	de	Rafaela	Lunardi	Em	busca	do	

“Falso	 Brilhante”:	 performance	 e	 projeto	 autoral	 na	 trajetória	 de	 Elis	 Regina	 (Brasil,	

1965-1976).	 Elis	 surgiu	 na	 cena	 musical	 nacional	 no	 1º	 Festival	 da	 Música	 Popular	

	 Sobre	 este	 tema,	 escrevi	 uma	nota	 em	meu	 trabalho	de	TCC	que	 reproduzo	 a	 seguir:	 “Está	 além	dos	65

limites	deste	 trabalho	discutir	o	estágio	de	desenvolvimento	econômico	–	ou	subdesenvolvimento	–	dos	
estados	 da	 região	 e	 o	 processo	 histórico	 através	 do	 qual	 as	 nações	 americanas	 de	 colonização	 ibérica	
chegaram	a	essa	condição.	O	subdesenvolvimento	latino-americano	certamente	tem	origens	no	modelo	de	
colonização	 exploratório	 e	 seus	 desdobramentos.	 Pode-se	 especular	 que	 o	 [inal	 do	 perıódo	 colonial	 foi	
seguido	pela	entrada	em	uma	era	de	modernização	econômica	na	qual	a	lógica	colonial	não	foi	superada	e	
cujas	consequências	seguem	determinando	os	papéis	dos	paıśes	 latino-americanos	no	concerto	mundial	
das	nações.	Entretanto,	não	se	pode	desconsiderar	a	parcela	de	responsabilidade	das	próprias	populações	
dos	paıśes	latino-americanos,	com	suas	escolhas	–	polıt́icas,	econômicas	e	culturais	–	realizadas	ao	longo	
do	tempo.”	(TOME4 ,	2019,	p.19)



169

Brasileira	 da	 TV	 Excelsior,	 em	 1965,	 interpretando	 a	 canção	Arrastão,	 de	 Edu	 Lobo	 e	

Vinicius	de	Moraes,	que	obteve	o	1º	 lugar,	 em	uma	apresentação	um	 tanto	histriônica,	

com	 exagerados	movimentos	 de	 braços,	 que	 recebeu	 aplausos	 da	 platéia	 e	 crıt́icas	 de	

setores	 tributários	 da	 Bossa	 Nova.	 Entre	 1965	 e	 1967	 apresentou	 junto	 com	 Jair	

Rodrigues	o	programa	televisivo	“O	Fino	da	Bossa”,	da	TV	Record.	Em	1968,	Elis	venceu	a	

“I	Bienal	do	Samba”	da	TV	Record,	que	era	um	evento	voltado	para	o	público	“nacional-

popular”,	 em	 contraponto	 com	 as	 ideias	 inovadoras	 e	 cosmopolitas	 do	 tropicalismo.	

Segundo	Lunardi,	apenas	“a	partir	do	[inal	dos	anos	1960,	a	cantora	passou	a	promover	

signi[icativas	modi[icações	em	seu	repertório,	 impulsionado	uma	a[irmação	 “moderna”	

frente	às	crıt́icas	recebidas”.	A	autora	justi[ica	a	periodização	até	1976,	pois	este	foi	o	ano	

do	“sucesso	de	 ‘Falso	Brilhante’,	show	business	de	grande	aceitação	de	público	e	crıt́ica,	

no	qual	Elis	 interpretou	e	dançou	 canções	de	novos	 compositores	 como	Belchior,	 João	

Bosco,	 Aldir	 Blanc	 e	 cantores	 célebres	 da	 ‘Nueva	 Canción’	 latino-americana,	 como	 a	

chilena	Violeta	Parra	e	o	argentino	Atahualpa	Yupanqui”.	(2001,	p.27)	

	 O	show	virou	um	disco,	de	estúdio,	com	o	mesmo	nome,	Falso	Brilhante,	extraıd́o	

da	 letra	do	bolero	Dois	pra	 lá,	dois	pra	cá,	de	autoria	de	João	Bosco	e	Aldir	Blanc.	Esse	

álbum,	um	dos	mais	marcantes	da	carreira	de	Elis	Regina,	apresenta	a	integração	latino-

americana	 através	 das	 canções	 Los	 Hermanos,	 do	 argentino	 Atuhualpa	 Yupanqui,	 e	

Gracias	a	la	vida,	de	Violeta	Parra.	O	disco	foi	proibido	na	Argentina	por	possuir	a	canção	

Gracias	 a	 la	 vida,	 considerada	 subversiva	 na	 época	 para	 os	 padrões	 do	 regime	militar	

argentino.	

	 O	 bolero	 Dois	 pra	 lá,	 dois	 pra	 cá,	 de	 cuja	 letra	 foi	 retirada	 a	 expressão	 “falso	

brilhante”,	 não	 consta	 no	 álbum	 Falso	 Brilhante;	 havia	 sido	 gravado	 anteriormente	 e	

lançado	no	álbum	Elis,	de	1974.	A	canção	começa	com	quatro	compassos	(quaternários)	

de	percussão	–	com	um	bongô,	que	entra	em	anacruse,	e	marcação	de	um	idiofone	que	

parece	 ser	um	ganzá	 –	 seguidos	de	mais	quatro	 compassos	 com	a	 “cozinha”	 completa,	

com	 baixo,	 teclado	 e	 guitarra.	 Nessa	 introdução	 o	 ritmo	 do	 bolero	 [ica	 claramente	

estabelecido.	 A	 melodia	 está	 organizada	 em	 frases	 de	 oito	 compassos.	 Ao	 [inal	 da	

introdução	 o	 acompanhamento	 instrumental	 faz	 um	 breque	 na	 cabeça	 do	 nono	

compasso,	para	entrada	de	Elis	Regina,	que	canta	o	primeiro	compasso	da	frase	de	oito	a	

capella,	 esquema	 rıt́mico	 que	 se	 repete	 nos	 quatro	 primeiros	 versos	 e	 que,	 com	 as	

chamadas	 do	 bongô	 em	 anacruse	 para	 a	 volta	 do	 acompanhamento	 instrumental,	

contribui	 para	 a	 caracterização	 de	 uma	música	 latina	 dançante.	 A	 letra	 de	Aldir	Blanc	



170

remete	a	memórias	de	uma	paixão	antiga	a	partir	de	danças	num	ambiente	de	cabaré.	A	

dança	está	enunciada	no	primeiro	verso,	e	o	bongô	e	as	maracas,	no	segundo:	

Sentindo	frio	em	minha	alma	
Te	convidei	pra	dançar	
A	tua	voz	me	acalmava	

São	dois	pra	lá,	dois	pra	cá	

Meu	coração	traiçoeiro	
Batia	mais	que	o	bongô	

Tremia	mais	que	as	maracas	
Descompassado	de	amor	

	 Na	quarta	estrofe,	o	acompanhamento	 é	acrescido	de	harmonias	vocais,	e	não	 é	

feito	o	beque	para	a	quinta	estrofe,	que	começa	com	a	frase	/	no	dedo	um	falso	brilhante	/	

e	contém	também	a	expressão	“um	torturante	Band-aid	no	calcanhar”,	muito	valorizada	

na	 interpretação	 de	Elis.	As	harmonias	 vocais	 param	no	quarta	 estrofe	 e	 retornam	na	

sexta;	cumprem	o	papel	convencionalmente	destinado	às	cordas	nos	boleros	mexicanos,	

até	então	no	arranjo	em	questão	exercido	apenas	no	teclado.	O	tratamento	instrumental	

e	vocal	no	arranjo	confere	um	aspecto	de	modernidade	à	gravação,	em	relação	à	como	o	

gênero	 era	 abordado	 nos	 anos	 1950	 e	 1960.	 O	 coro	 faz	 inclusive	 o	 interlúdio	 de	 oito	

compassos,	 antes	 da	 repetição	 das	 quinta	 e	 sextas	 estrofes.	 A	 canção	 termina	 com	 os	

versos	 retirados	 do	 clássico	 bolero	 La	 Puerta,	 do	 cantor	 e	 compositor	 mexicano	 Luis	

Demetrio.			

Dejaste	abandonada	la	ilusión	
Que	había	en	mi	corazón	por	ti	

	 	

	 Na	gravação	original	do	bolero	La	Puerta,	de	1958,	a	percussão	 é	mais	discreta,	

com	 o	 ganzá	 sobressaindo	 em	 relação	 ao	 bongô	 (ou	 conga),	 bem	 mais	 para	 trás.	 A	

orquestra	 está	mais	 à	 frente,	 com	predomıńio	 de	 cordas,	mas	 também	 com	 frases	nas	

madeiras	 e	 “camas”	 de	 metais.	 O	 solo	 no	 interlúdio	 é	 feito	 pelo	 trompete,	 bem	

caracterıśtico	 do	 gênero.	 A	 canção	 recebeu	 diversas	 regravações,	 sendo	 a	 de	 maior	

repercussão	 a	 do	 cantor	 mexicano	 nascido	 em	 Porto	 Rico,	 Luis	 Miguel,	 presente	 no	

álbum	Romance,	de	1991.	Nessa	versão,	na	qual	a	percussão	está	mais	 à	 frente,	 temos	

também	 a	 presença	 das	 cordas	 e	 teclados,	 bem	 como	 o	 estilo	 interpretativo	 de	 Luis	

Miguel,	um	cantor	originalmente	do	universo	do	pop,	está	mais	dentro	dos	cânones	do	



171

gênero.	Assim,	o	bolero	Dois	pra	lá,	dois	pra	cá	na	interpretação	de	Elis,	ainda	que	bem	

de[inido	dentro	do	gênero,	no	arranjo	e	na	interpretação	vocal	dialoga	com	o	pop	e	tem	

ares	de	modernidade.	João	Bosco	gravou	a	composição	no	álbum	Caça	à	Raposa,	de	1975.		

O	arranjo	dessa	versão	é	ainda	mais	cool	do	que	a	de	Elis,	com	andamento	ligeiramente	

mais	 lento,	 contra-baixo,	 piano	 e	 violão	 acústicos,	 além	 da	 percussão	 e	 um	 discreto	

teclado,	 bem	 como	 uma	 interpretação	 vocal	 mais	 suave	 e	 contida	 conferem	 à	 versão.	

João	 Bosco	 já	 havia	 contribuıd́o	 anteriormente	 com	 latinidades	 no	 repertório	 de	 Elis	

Regina	 com	 o	 tango	 Cabaré,	 presente	 no	 álbum	 Elis,	 de	 1973.	 Nessa	 gravação	

encontramos	 a	 presença	 do	 bandoneón,	 do	 piano,	 da	 bateria	 e	 do	 contrabaixo,	 que	

conferem	à	gravação	ares	do	novo	tango	que	se	fazia	então	em	Buenos	Aires	e	que	teve	

em	Astor	Piazzolla	o	seu	maior	expoente.		

6.5	RAPAZ	LATINO-AMERICANO:	A	PALO	SECO	E	A	VOZ	DA	AME4 RICA	

	 O	 compositor	 e	 cantor	 Belchior	 (Antônio	 Carlos	 Gomes	 Belchior	 1946-2017)	

nasceu	 em	 Sobral,	 no	 Ceará,	 e	 fez	 parte	 junto	 com	 Raimundo	 Fagner,	 Amelinha	 e	

Eduardo,	de	uma	geração	de	compositores	cearenses	que	alcançou	repercussão	nacional	

junto	ao	público	da	MPB,	e	[icou	conhecida	como	“Pessoal	do	Ceará”.	Belchior	transitou	

entre	a	música	nordestina,	a	MPB	e	gêneros	mais	cosmopolitas	como	o	rock,	o	pop	e	o	

folk.	 Encontra-se	 entre	 os	 músicos	 que	 se	 ocuparam	 de	 temas	 vinculados	 à	 América	

Latina	e	à	condição	de	latino-americano,	embora	essas	“latinidades”	em	Belchior	tenham	

se	 manifestado	 mais	 propriamente	 no	 texto	 literário	 do	 que	 nas	 formas	 musicais.	

Exemplo	nesse	sentido	são	as	canções	A	palo	seco,	que	se	encontrava	no	 álbum	Mote	e	

Glosa,	de	1974,	e	Apenas	um	rapaz	latino-americano,	que	está	no	LP	Alucinação,	de	1976.	

Em	1979,	Belchior	lançou	o	LP	Era	uma	vez	um	homem	e	seu	tempo,	e	nele	está	inserida	a	

canção	Voz	da	América.		

	 O	termo	“a	palo	seco”	signi[ica	sem	acompanhamento,	porém,	a	canção	que	tem	

por	 tıt́ulo	 essa	 expressão	 possui	 diversos	 acompanhamentos.	 O	 que	 chama	 bastante	

atenção	nessa	canção	são	as	frases:	/	sei	que	assim	falando	pensas/	que	esse	desespero	é	

moda	em	73/.	Esses	versos	parecem	expressar	o	perıódo	de	feridas	profundas	causadas	

nas	 pessoas	 devido	 à	 ditadura	militar	 no	 Chile	 e	 no	 Uruguai,	 e	 o	 enorme	 número	 de	

desaparecidos	no	Cone	 Sul.	 Belchior	 acreditava	que	 a	 atuação	de	um	artista	não	pode	

mudar	uma	situação,	mas	pode	 contribuir	para	 criar	 condições	para	que	as	mudanças	

ocorram.	A	seguir,	outro	verso	que	merece	atenção:	



172

Tenho	vinte	e	cinco	anos	
De	sonho	e	de	sangue	
E	de	América	do	Sul	
Por	força	deste	destino	
Um	tango	argentino	

Me	vai	bem	melhor	que	um	blues	

	 	

	 As	palavras	sonho	e	sangue	nessa	canção	apresentam	a	dicotomia	enfrentada	por	

muitos	daqueles	que	estavam	passando	por	esse	perıódo	de	opressões,	ou	seja,	ser	um	

latino-americano	com	diversos	sonhos,	porém,	não	poder	realizá-los	naquele	momento	

devido	às	condições	polıt́icas,	fato	este	que	faz	a	pessoa	“sangrar”.	Ou	seja,	sangue	aqui	

poderia	ser	entendido	no	sentido	literal	ou	[igurado.	A	menção	à	preferência	pelo	tango	

pode	vir	das	concepções	de	valorização	do	que	seria	realmente	“nosso”,	aqui	da	América	

Latina.	Entretanto,	causa	espécie	o	fato	de	que	a	canção	que	veicula	essa	letra	seja	uma	

balada	 pop,	 nada	 tendo	 a	 ver	 com	 nenhuma	 musicalidade	 especi[icamente	 latino-

americana.	 Ou	 seja,	 em	 Belchior	 a	 latinidade	 estava	 apenas	 no	 texto	 literário,	 não	

passando	para	o	plano	musical.				

	 Na	canção	Sou	apenas	um	rapaz	latino-americano,	da	mesma	forma,	a	 latinidade	

está	 no	 texto	 literário,	 neste	 caso	no	próprio	 tıt́ulo.	 A	menção	 à	 América	 Latina	nessa	

canção	 se	 resume	a	 essa	 frase	que	 inicia	 e	dá	 nome	 à	 canção,	 que	 foi	muito	marcante	

mencionada.	 A	 letra	 da	 música	 inclui	 a	 crıt́ica	 e	 a	 polêmica	 que	 Belchior	 gostava	 de	

alimentar	 com	 o	 Tropicalismo,	 como	 uma	 das	marcas	 de	 sua	 a[irmação	 pessoal	 como	

novidade	no	campo	da	música	popular	naquele	momento.	 	Já	na	canção	Voz	da	América	

outras	referências	se	fazem	presentes	no	texto	literário.	A	frase	inicial	“E4 l	condor	passa	

sobre	 os	 Andes	 e	 abre	 as	 asas	 sobre	 nós”	 faz	 menção	 tanto	 à	 clássica	 e	

internacionalmente	 conhecida	 canção	 peruana	 Él	 condor	 pasa ,	 de	 autoria	 de	 Daniel	66

Alomıá	 Robles,	 como	 ao	 refrão	 do	 Hino	 da	 Proclamação	 da	 República	 Federativa	 do	

Brasil,	 letra	 de	 Medeiros	 e	 Albuquerque	 e	 música	 de	 Leopoldo	 Miguez	 (Liberdade!	 /	

Liberdade!	 /	 Abre	 as	 asas	 sobre	 nós/).	 A	 junção	 dessas	 duas	 músicas,	 uma	 muito	

importante	na	tradição	andina,	a	canção	peruana	de	maior	repercussão	internacional	e	

considerada	como	um	segundo	hino	do	Peru,	 e	a	outra,	um	hino	pátrio	brasileiro	 com	

	 Él	 condor	 pasa	 é	 o	 nome	 de	 uma	 zarzuela	 de	 Daniel	 Alomıá	 Robles	 (1871-1942),	 compositor	 e	66

etnomusicólogo	 peruano,	 que	 estreou	 em	 1913	 no	 Teatro	 Mazzi,	 em	 Lima.	 O	 tema	 musical	 que	 [icou	
conhecido	 com	 o	 nome	 da	 peça	 teve	 diversas	 versões	 e	 letras,	 mas	 certamente	 atingiu	 repercussão	
internacional	após	a	versão	do	duo	Paul	Simon	e	Art	Garfunkel	presente	no	 álbum	Bridge	over	 troubled	
water	(1970).	



173

uma	frase	muito	marcante	e	conhecida,	parecem	colocar	o	Brasil	no	contexto	da	América	

Latina,	de	uma	maneira	poética.	Outra	menção	ao	 latino-americanismo	está	no	verso	/

Tentar	o	canto	exato	e	novo	/	E	que	a	vida	que	nos	deram	nos	ensina	/	Pra	ser	cantado	

pelo	povo	/	Na	América	Latina	/.	E	a	letra	conclui:	/E	deixa	que	o	Sol	apareça	/	Sobre	a	

América	/	Sobre	a	América	/	Sobre	a	América	do	Sul/.	Porém,	apesar	dessas	menções	

abundantes	 à	 latinidade	 no	 texto	 literário	 da	 canção,	 elas	 não	 se	 expressam	 no	 plano	

musical,	 a	não	ser	de	maneira	 tıḿida,	na	 introdução	estilizada	que	 lembra	uma	 levada	

em	 6/8	 tıṕica	 de	 muitos	 ritmos	 latinos.	 A	 música	 é	 uma	 balada	 pop	 em	 quaternário	

composto,	 com	 instrumentação	 de	 uma	 banda	 de	 rock,	 com	 violões,	 guitarra,	 baixo,	

piano,	 teclados	 e	 bateria.	 Belchior	 ainda	 gravaria,	 a	 partir	 dos	 anos	 1990,	 dois	 álbuns	

majoritariamente	cantados	em	castelhano,	mas	com	músicas	também	em	português,	em	

colaboração	com	o	duo	uruguaio	Labanois-Carrero:	Eldorado	e	La	vida	es	sueño.	Nestes	

álbuns,	já	fora	da	periodização	desta	pesquisa,	encontramos	instrumentação,	arranjos		e	

concepção	 musical	 que	 remetem	 claramente	 à	 música	 da	 América	 Latina,	 dada	 a	

proposta	desses	 álbuns	e	a	presença	de	músicos	uruguaios	na	gravação,	além	do	canto	

no	idioma	espanhol.		

	 Artistas	 como	 Raimundo	 Fagner,	 Rita	 Lee	 também	 possuem	 em	 suas	 canções	

músicas	que	contenham	elementos	de	latinidade	como	é	o	caso	da	canção	Baila	comigo	

(Rita	 Lee)	 lançada	 no	 ano	 de	 1980	 no	 álbum	Rita	 Lee.	 A	 sonoridade	 das	 tumbadoras	

(congas),	 em	 toda	 a	 canção	 remete	 as	 músicas	 centro-americanas.	 Também	 podemos	

perceber	o	uso	da	palavra	baila	que	é	mais	utilizada	na	lıńgua	espanhola	para	se	referir	a	

dança.	 No	 [inal	 da	 canção	 a	 cantora	 Rita	 Lee	 articula	 diversas	 palavras	 em	 espanhol	

como,	 te-lo	 juro,	Ai	 corazón,	 baila,	 vamos	 a	 bailar,	 quiero	 un	 becito	 de	Nelson,	ao	 dizer	

essas	palavras	em	espanhol	a	cantora	demostra	esse	diálogo	entre	o	Brasil	e	os	demais	

paıśes	 latino-americanos.	 Raimundo	 Fagner	 também	 se	 apresenta	 juntamente	 com	 a	

cantora	Mercedes	Sosa	no	programa	“Grandes	nomes”	da	rede	Globo	no	ano	de	1981,	a	

canção	años	de	Pablo	Milanés	com	versos	ora	em	português	ora	em	espanhol	que	além	

de	 dialogar	 com	 a	 Nueva	 Canción,	 demostra	 que	 essas	 colaborações	 se	 expandiram	

também	para	diversos	artistas.		



174

7	CONSIDERAÇÕES	FINAIS	

	 Pelo	exposto	nesta	dissertação	parece	su[icientemente	fundamentada	a	presença	

de	 diversos	 e	 distintos	 elementos	 musicais	 originários	 dos	 paıśes	 vizinhos	 em	 vários	

gêneros	cancionais	populares	do	Brasil	ao	longo	dos	anos	1970.	A	partir	dos	resultados	

desta	pesquisa,	 é	possıv́el	concordar	com	a	a[irmação	de	Tânia	da	Costa	Garcia,	de	que	

existiu	uma	ola	(onda)	de	latino-americanismos	na	música	brasileira	do	perıódo.	E4 	como	

se	o	 tıt́ulo	da	canção	Soy	 loco	por	 ti,	América,	composta	Gilberto	Gil	e	Capinan	no	 [inal	

dos	 anos	 1960,	 prenuncia-se	 a	 ola	 que	 ocorreria	 ao	 longo	 dos	 anos	 1970,	 com	

reverberações	 no	 perıódo	 seguinte.	 Na	 verdade,	 trocas	 culturais	 e	 musicais	 no	

continente	 já	 podem	 ser	 localizadas	 desde	 o	 [inal	 do	 século	 XIX,	 ou	 até	mesmo	 antes,	

com	 o	 fandango	 ou	 se	 pensarmos	 que	 as	 fronteiras	 com	 nossos	 vizinhos	 de	 lıńgua	

espanhola	ainda	não	estavam	de[inidas	como	são	hoje.	Mas	no	[inal	do	século	XIX,	temos	

o	 intercâmbio	 com	 gêneros	musicais	 latino-americanos,	 como	 a	 habanera	 cubana	 e	 o	

tango	mexicano,	que	circulavam	em	centros	urbanos	do	Brasil	da	época,	especialmente	

na	 cidade	 do	 Rio	 de	 Janeiro,	 num	 momento	 de	 formação	 dos	 primeiros	 gêneros	 de	

música	 popular	 urbana	 no	 paıś.	 Esses	 gêneros,	 tanto	 os	 originários	 de	 outros	 paıśes	

latino-americanos,	como	os	que	surgiam	no	Brasil,	eram	fortemente	 in[luenciados	pela	

polca	e	repercutiram	tanto	na	música	popular	como	erudita.	E	a	partir	dos	anos	1930,	

pode-se	veri[icar	a	 forte	presença	do	bolero,	que	se	estendeu	pelas	décadas	 seguintes.	

Esse	diálogo	musical	 latino-americano	intensi[icou-se	no	Brasil	na	década	de	1970,	em	

grande	 parte	 em	 virtude	 do	 contexto	 histórico	 da	 maioria	 dos	 paıśes	 do	 continente.	

Assim,	além	das	latinidades	que	já	se	veri[icavam	anteriormente	na	música	do	Brasil,	se	

somaram	 aquelas	 decorrentes	 das	 circunstâncias	 sócio-polıt́icas	 e	 culturais	 desse	

momento	 histórico,	 que	 geraram	 um	 sentimento	 de	 latino-americanismo	 em	 parcelas	

das	 populações	 dos	 paıśes	 da	 América	 Latina.	 Nos	 anos	 1970,	 um	 setor	 da	 música	

popular	 do	 Brasil,	 especialmente	 aquele	 identi[icado	 com	 a	 MPB,	 se	 utilizou	 de	 suas	

canções	se	manifestar	contra	o	regime	militar.	A	maioria	desses	cantores	e	compositores	

se	uniram	a	artistas	dos	paıśes	vizinhos	que	estavam	vinculados	com	a	Nueva	Canción	e	

com	 a	 Nueva	 Trova,	 pois	 havia	 um	 ideal	 semelhante:	 mobilizar	 os	 povos	 latino-

americanos	para	união	do	continente,	que	dessa	forma,	poderia	lutar	como	uma	grande	

170	região	contra	o	imperialismo	estadunidense	(que	por	sua	vez	apoiavam	os	regimes	

militares)	e	também	contra	as	ditaduras	militares.	Segundo	Tânia	da	Costa	Garcia,	esse	



175

foi	o	perıódo	no	qual	os	brasileiros	de	sentiram	mais	latino-americanos,	porém,	como	foi	

observado	 nesta	 pesquisa,	 as	 trocas	 culturas	 sempre	 ocorreram	 entre	 o	 Brasil	 e	 os	

demais	paıśes	da	América	Latina.	Essa	fusão	e	fricção	de	sonoridades	não	parou	com	a	

abertura	democrática,	ou	seja,	ela	perdura	até	os	dias	atuais.	Segundo	Paloma	Bahamón	

Serrano,	em	seu	artigo	Discursos	sobre	la	unidad	latinoamericana	en	la	canción	popular	

Latinoamérica	 de	 Calle	 13	 (2014),	 as	 composições	musicais	 engajadas	 nos	 anos	 1970	

também	poderiam	ser	encontradas	na	salsa,	e,	na	década	de	1980,	no	rock	espanhol;	já	

nos	anos	1990	e	começo	de	2000	surgiram	skas	e	o	hip-hops	com	discursos	voltados	 à	

unidade	 latino-americana.	 Paloma	 Bahamón	 também	 a[irma	 que	 nos	 anos	 seguintes	

houve	poucas	canções	com	temáticas	alusivas	ao	tema	da	unidade	latino-americana,	mas	

que	no	ano	de	2010	surgiu	um	grupo	chamado	de	Calle	13	(grupo	porto-riquenho)	que	

integrou	 a	 temática	 da	Nueva	 canción	 em	 suas	 músicas.	 Em	 2011	 o	 grupo	 recebeu	 o	

Grammy	 Latino	 com	 a	 canção	 apresentada	 em	 parceria	 com	 Toto	 la	 Monposina	

(colombiana),	Maria	Rita	(brasileira)	e	Susana	Baca	(peruana);	a	letra	da	canção	possui	

uma	mistura	 de	 "ufanismo	 com	 protesto	 e	 denúncia”	 e	 o	 clipe	 apresenta	 imagens	 do	

cotidiano	 da	 América	 Latina.	 Segundo	 Ramalho	 e	 Santos,	 o	 clipe	 destacou	 a	 "crıt́ica	

social,	 os	 traços	 identitários,	 os	 [luxos	 transnacionais,	 tudo	 isso	 ainda	 compõe	 o	

imaginário	 dessa	 região,	 disseminando-se	 como	 um	 tipo	 de	 discurso	 sobre	

pertencimento	 e	 coletividade	 em	 âmbito	 continental	 que	 é	 herdeiro	 do	 que	 tem	 sido	

produzido	musicalmente	desde	meados	do	século	XX	nessa	parte	do	mundo”.	(2018,	p.	

67).		

	 No	decorrer	dessa	pesquisa	surgiu	a	curiosidade	de	 investigar	se	a	presença	de	

latinidades	na	música	brasileira	dos	anos	1970	era	algo	exclusivo	do	universo	da	MPB,	

ou	 se	 existiam	 outros	 tipos	 de	 trocas	musicais	 com	 os	 paıśes	 vizinhos.	 Nesse	 sentido,	

concluiu-se	 que	 o	 intercâmbio	 musical	 ocorreu	 em	 diversos	 gêneros	 cancionais	 e	 de	

diversas	 maneiras	 que	 não	 tiveram	 necessariamente	 a	 motivação	 ideológica.	 Essa	

abrangência	 panorâmica	 contribuiu	 para	 uma	 visão	 mais	 ampla	 dos	 processos	 de	

hibridização	que	muito	enriquecem	a	música	brasileira.		



176

8	REFERÊNCIAS	

ABECASIS,	 Alberto.	 La	 Chacarera	 Bien	 Mensurada.	 Universidad	 Nacional	 de	 Rıó	
Cuatro.	Argentina,	2004.	

AHARONIA4 N,	Coriún.	Hacer	música	en	América	Latina.	Montevidéu:	Ediciones	
Tacuabé,	2012.	

ALBORNOZ,	 Javier.	A	interpretação	na	milonga	sureña	de	Juan	José	Ramos:	entre	o	
popular	e	o	erudito.	2016.	Artigo	para	obtenção	do	tıt́ulo	de	Mestre	em	Música.	UFRGS,	
Porto	Alegre,	2016.	

AGUIAR,	Leandro.	Coração	americano:	apropriações	pop	no	disco	Clube	da	Esquina.	In:	
Anais	do	11º	Interprogramas	de	Mestrado	da	Faculdade	Cásper	Libero.	São	Paulo,	2015.		

ANDERSON,	Benedict.	Comunidades	imaginadas:	re[lexões	sobre	a	origem	e	a	difusão	do	
nacionalismo.	São	Paulo:	Companhia	das	Letras,	2008.		

ANGELO,	Vitor	Amorim	de.	Ditadura	militar,	esquerda	armada	e	memória	social	no		
Brasil.	Tese	(Doutorado	em	Ciências	Sociais),	UFSCar.	São	Carlos,	2011.	

AQUINO,	Israel;	VOLTAIRE,	Vanessa.	Canções	de	texto	e	contexto	na	“Nueva	Canción”	
latino-americana.	Boletim	Historiar,	Sergipe,	n.19,	abr/jun	2017,	p.50-65.	

ARAU4 JO	Marcos,	GARCIA	Luiz,	PU4 BLIO	Hudson.	Mesmo	assim	não	custa	inventar	uma	nova	
canção:	o	Clube	da	Esquina	e	a	redemocratização	no	Brasil	(1978-1985).	Música	Popular	
em	Revista:	Campinas,	v.2,	p.	61-87,	jan-jul	2018.	https://doi.org/10.20396/
muspop.v5i2.13136	

ARAU4 JO,	Paulo	César	de.	Eu	não	sou	cachorro,	não:	música	popular	cafona	e	ditadura	
militar.	4ªed.	Rio	de	Janeiro:	Editora	Record,	2002.		

ARAU4 JO,	Samuel.	The	politics	of	passion:	the	impact	of	bolero	on	Brazilian	musical	
expressions.	Yearbook	for	Traditional	Music,	Cambridge	University	Press,	v.31,	
p.42-55,	1999.	https://doi.org/10.2307/767972	

______.	Brega:	Music	and	Con[lict	in	Urban	Brazil.	Tese	de	mestrado	(M.M),	Universidade	de	
Illinois,	1987.		

ARAYA,	Alberto	Dıáz;	RODRI4GUEZ,	Juan	Chacama.	Cañutos	y	soplidos	Tiempo	y	cultura	en	las	
zampoñas	de	las	sociedades	precolombinas	de	Arica.	Revista	Musical	Chilena,	Año	LXV,	
Julio-Diciembre,	2011,	N°	216,	p.	34-57.	https://doi.org/10.4067/
S0716-27902011000200003	

BACCHIERI,	Fabiano.	A	Chacarera	entre	Argentina	e	Brasil:	aportes	e	apropriações.	Anais	
do	XXII	Congresso	da	ANPPOM	-	João	Pessoa/PB,	2012.		

BAIA,	Silvano	Fernandes.	The	Music	of	Brazil	in	the	Eyes	of	Anglo-American	Academic	
Literature.	Per	Musi.	Belo	Horizonte:	UFMG,	p.1-18,	2017a.	https://doi.org/
10.35699/2317-6377.2018.5181	

https://doi.org/10.20396/muspop.v5i2.13136
https://doi.org/10.20396/muspop.v5i2.13136
https://doi.org/10.2307/767972
https://doi.org/10.4067/S0716-27902011000200003
https://doi.org/10.4067/S0716-27902011000200003
https://doi.org/10.35699/2317-6377.2018.5181
https://doi.org/10.35699/2317-6377.2018.5181


177

______.	“Professor,	você	não	tem	orgulho	de	ser	brasileiro?”:	a	música	do	Brasil	no	[im	
do	século	XIX	e	inıćio	do	século	XX.	ouvirOUver,	Uberlândia,	2017b.	v.13,	n.1,	p.202-214.	
https://doi.org/10.14393/OUV20-v13n1a2017-15	

______.	A	historiogra|ia	da	música	popular	no	Brasil:	análise	crıt́ica	dos	estudos	
acadêmicos	até	o	[inal	do	século	XX.	Uberlândia:	EDUFU,	2015.	

______.	A	historiogra|ia	da	música	popular	no	Brasil	(1971-1999).	Tese	(Doutorado	
em	História).	São	Paulo,	FFLCH/USP,	2010.	

BARROS,	Laan	Mendes	de.	Contracantos	latino-americanos:	identidades	e	alteridades	em	
quatro	canções.	In:	Anais	do	XXXIX	Intercom	(Congresso	Brasileiro	de	Ciências	da	
Comunicação),	São	Paulo,	2016.	Disponıv́el	em:	<http://portalintercom.org.br/anais/	
nacional2016/resumos/R11-3022-1.pdf>.	Acesso	em:	20	fev.	2021.		

BAUMANN,	Max	Peter.	The	charango	as	 transcultural	 icon	of	Andean	music.	Barcelona:	
Sociedad	de	Etnomusicologia,	España.	Trans.	Revista	Transcultural	de	Música	nº8,	2004,	
s/n.	

BE4 HAGUE,	Gerard.	Milton	Nascimento.	In:	Grove	Music	Online	(site	de	acesso	restrito	da	
internet),	2001.	https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.44185		

______.	Heitor	Villa-Lobos:	the	search	for	Brazil’s	musical	soul.	Austin:	University	of	
Texas	Press,	1994.	

______.	Music	in	Latin	America:	an	introduction.	New	Jersey:	Prentice-Hall,	1979.	

BE4 HAGUE,	Gerard;	MOORE,	Roger.	Cuba,	Repubic	of	(Sp.	República	de	Cuba).	In:	Grove	
Music	Online.	https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.06926	

BLADES,	James;	HOLLAND,	James;	BRETT,	Thomas.	Bongos.	In:	Grove	Music	Online	(site	de	
acesso	restrito	da	internet),	2013.	https://doi.org/10.1093/gmo/
9781561592630.article.A2240260		

BOETTER,	M.	Música	y	músicos	del	Paraguay.	Asunción.	4º	ed.	2008.	

BORGES,	Marcio.	Os	sonhos	não	envelhecem:	histórias	do	Clube	da	Esquina.	São	Paulo:	
Geração	Editorial,1996.	

BURKE,	Peter.	Hibridismo	cultural.	São	Leopoldo:	Editora	Unisinos,	2003.	

BRUIT,	Hector	H.	A	invenção	da	América	Latina.	In:	Anais	Eletrônicos	do	V	
Encontro	da	ANPHLAC.	Belo	Horizonte,	2000.	ISBN	85-903587-1-2.		

BRUZADELLI,	Victor	Creti.	Soy	loco	por	ti,	América:	a	retomada	da	tradição	musical	
latina	no	Brasil	pela	Tropicália.	Anais:	IX	Encontro	Internacional	da	ANPHLAC,	2010.		

CANCLINI,	Néstor	Garcia.	Culturas	híbridas:	estratégia	para	entrar	e	sair	da	
modernidade.	Trad.	Ana	Regina	Lessa	e	Heloıśa	Pezza	Cintrão.	São	Paulo:	Edusp,	2015.	

https://doi.org/10.14393/OUV20-v13n1a2017-15
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.44185
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.06926
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.A2240260
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.A2240260
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.A2240260


178

CANO,	Rubén	López;	ZUAZU,	Marıá	Edurne.	Las	músicas	de	Betty,	la	fea.	Latin	American	
Music	Review.	University	of	Texas	Press,	2014,	Vol.	35,	Nº1,	p.	1-24.	https://doi.org/
10.7560/LAMR35101		

CARDOSO,	João	Batista.	Hibridismo	cultural	na	América	Latina.	Itinerários.	Araraquara:	
UNESP,	n.	27,	p.79-90,	jul./dez.	2008	

CARRARO,	Gadhyego;	TROMBETTA,	Gerson	Luıś.	Sonoridades	fronteiriças	no	sul	da	
América:	O	caso	da	milonga.	Revista	História	e	Cultura,	V.9,	Nº	2,	Franca,	SP,	2020.	https://
doi.org/10.18223/hiscult.v9i2.3053	

CHERNAVSKY,	 Analıá.	Uma	 aproximação	 à	 identidade	 vocal	 do	 gênero	 guarânia	 a	
partir	de	seis	interpretações	de	Índia,	de	José	Asunción	Flores.	XXVII	Congresso	da	
Associação	Nacional	de	Pesquisa	e	Pós-Graduação	em	Música	–	Campinas	-	2017.	

CHICO	Buarque	/	Sangue	Latino.	Vıd́eo	do	Youtube.	Entrevista	com	Chico	Buarque	de	
Hollanda	no	programa	Sangue	Latino.	Publicado	pelo	Canal	Brasil	(24min).	Disponıv́el	
em:		<www.youtube.com/watch?v=TlYparcz7KM&t=791s>.	Acesso	em:	7	jan	2021.	

COLMAN,	Alfredo.	Arpa	paraguaya.	Grove	Music	Online	(GMO).	Oxford	Music	Online.	Oxford	
University	Press,	2001.	https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.L2267865	

COSTA,	Antonio	Maurıćio	Dias	da.	Festa	na	cidade:	o	circuito	bregueiro	de	Belém	do	
Pará.	2.	ed.	Belém:	Uepa,	2009.	

COSTA,	Tony	Leão	da.	Música,	literatura	e	identidade	amazônica	no	século	XX:	o	caso	do	
carimbó	no	Pará.	ArtCultura.	Uberlândia,	v.	12,	n.	20,	p.	61-81,	jan,-jun.	2020.	Disponıv́el	
em:	<http://www.seer.ufu.br/index.php/artcultura/article/view/11306/6745>.	Acesso	
em:	10	jun	2021.	

OLIVEIRA,	Paulo	Rogério	Costa	de.	Latinidade	ou	apropriação:	o	que	tem	de	Caribe	no	
brega	do	meio-norte	brasileiro.	Anais:	XI	Congresso	da	IASPM-AL	Salvador,	2014.		

D’AMICO,	Leonardo.	Cumbia	music	in	Colombia:	origins,	transformations,	and	
evolution	of	a	coastal	music	genre.	In:	L”HOESTE,	Héctor	F.;	VILA,	Pablo.	Cumbia!	Scenes	
of	a	Migrant	Latin	American	Music	Genre.	Durham,	NC,	USA.	Duke	University	Press,	
2013,	p.	29-48.	https://doi.org/10.1215/9780822391920-002	

DINIZ,	Sheyla	Castro.	“Nuvem	cigana":	a	trajetória	do	Clube	da	Esquina	no	campo	da	
MPB.	Dissertação	(Mestrado	em	Sociologia),	IFCH/UNICAMP.	Campinas,	2012.	

EID,	Ceneviva	Félix.	Música	e	identidade	na	América	Latina:	o	caso	de	Agustıń	Barrios	
“Mangoré”.	Dissertação	(Mestrado	em	Música),	UNESP.	São	Paulo,	2012.	

FALU4 ,	J.	Cajita	de	Música.	Buenos	Aires:	Ministerio	de	Educación	de	la	Nación.	2011	

FARIAS,	Rafael	Fernandes	Lopes.	Bolero,	samba-canção	e	sambolero:	matrizes,	
nomadismo	e	hibridismo	de	gêneros	musicais	latino-americanos	no	Brasil,	anos	1940	e	
1950.	Revista	Brasileira	do	Caribe:	São	Luis,	Maranhão,	v.19,	n.36,	jan-jun,	2018.	

https://doi.org/10.7560/LAMR35101
https://doi.org/10.7560/LAMR35101
https://doi.org/10.18223/hiscult.v9i2.3053
https://doi.org/10.18223/hiscult.v9i2.3053
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.L2267865
http://www.seer.ufu
https://doi.org/10.1215/9780822391920-002


179

FARRET,	Rafael	Leporace;	PINTO,	Simone	Rodrigues,	América	Latina:	da	construção	do	
nome	a	consolidação	da	ideia.	TOPOI,	v.	12,	n.23,	jul-dez.	2011,	p.30-42.	https://doi.org/
10.1590/2237-101X012023002	

FERREIRA,	Thiago	de	Souza.		Estudo	da	in|luência	da	habanera	na	música	popular	
do	Brasil	entre	a	segunda	metade	do	século	XIX	e	início	do	XX.	Monogra[ia	(Iniciação	
Cientı[́ica),	UFU.	Uberlândia,	2015.	

FOLKLORE	del	Norte.	Site	da	internet.	Disponıv́el	em:	<www.folkloredelnorte.com.ar>.	
Acesso	em:	20	abr	2021.		

GARCIA,	Luiz	Henrique	Assis.	Coisas	que	|icaram	muito	tempo	por	dizer.	O	Clube	da	
Esquina	como	formação	cultural.	Dissertação	(Mestrado	em	História),	FAFICH,	Universidade	
Federal	de	Minas	Gerais.	Belo	Horizonte,	2000.		

GARCIA,	Tânia	da	Costa.	Abıĺio	Manoel	e	a	ola	latinoamericana	no	Brasil	dos	anos	de	
1970.	Música	Popular	em	Revista,	Campinas,	ano	4,	v.	1,	p.	68-84,	jul-dez.	2015.	https://
doi.org/10.20396/muspop.v4i1.13018	

______.	Tarancón:	invenção	sonora	de	um	Brasil	latino-americano.	Revista	ArtCultura,	
Uberlândia,	v.	8,	n.	13,	jul-dez.	2006.	

GARZO4 N.	Maria	Alejandra	Ramirez.	Aportes	interpretativos	del	bajista	Willy	González	a	
la	música	popular	del	noroeste	argentino:	vidala,	zamba	y	chacarera.	Bogotá:	Universidad	
Francisco	José	de	Caldas,	2015.	Disponıv́el	em:	<https://	repository.udistrital.edu.co/
handle/11349/3519>.	Acesso	em:	15	fev	2021.		

GIMENEZ,	Andreia	Beatriz	Wozniak.	Renovação	poético-musical,	engajamento	e	
performance	artística	em	Mercedes	Sosa	e	Elis	Regina	(1960-1970).	Tese	
(Doutorado	em	História).	Faculdade	de	Ciências	Humanas	e	Sociais	–	UNESP/Franca,	
2016.	

GIMENEZ,	Florentıń.	La	Música	Paraguaya.	Asunción:	Editorial	El	Lector,	1997.	

GOMES,	Caio.	"Quando	um	muro	separa,	uma	ponte	une":	conexões	transnacionais	na	
canção	engajada	na	América	Latina	(anos	1960/70).	Dissertação	(Mestrado	em	
História).	FFLCH-USP,	2013.	

GONÇALVES,	Rodrigo	Teixeira.	O	lugar	da	música	tradicional	paraguaia	no	cenário	
cultural	de	Campo	Grande	(MS).	Dissertação	(Mestrado	em	Comunicação).	
Universidade	Federal	do	Mato	Grosso	do	Sul,	Campo	Grande,	2014.	

GUERREIRO	DO	AMARAL,	Paulo	Murilo.	Estigma	e	cosmopolitismo	na	constituição	de	
uma	música	popular	urbana	de	periferia:	etnogra[ia	da	produção	do	tecnobrega	em	
Belém	do	Pará.	Tese	(Doutorado	em	Música).	Porto	Alegre:	UFRGS,	2009.	Disponıv́el	em:	
<	http://www.lume.ufrgs.br/handle/10183/17305?locale=pt_BR>.	Acesso	em:	25	dez.	
2013.	

https://doi.org/10.1590/2237-101X012023002
https://doi.org/10.1590/2237-101X012023002
https://doi.org/10.20396/muspop.v4i1.13018
https://doi.org/10.20396/muspop.v4i1.13018


180

HERNA4 NDEZ,	Jonatan	Jair	Navarrete.	Adaptación	de	los	ritmos	de	música	andina	
Huayno,	San	Juanito	Ecuatoriano,	Saya	Caporal	y	Tinku	al	set	de	batería.	
Universidad	de	Cundinamarca,	Zipaquirá,	2018.	

HERRERA,	Quenta	Christian;	MANNIS,	Augusto	José.	O	binário	na	Saya	afro-boliviana:	
aspectos	históricos	e	formais.	In:	Anais	da	ANPPOM.	Campinas,	2017.	

HIGA,	Evandro.	“Para	fazer	chorar	as	pedras”:	guarânias	e	rasqueados	em	um	Brasil	
fronteiriço.	Campo	Grande	:	Editora	da	UFMS,	2019.	

HUSEBY,	V.	Gerardo.	Algunas	consideraciones	sobre	los	sistemas	tonales	en	los	
cancioneros	de	Carlos	Vega,	a	45	años	de	la	publicación	del	Panorama	de	la	música	
popular	argentina.	Revista	Argentina	de	Musicologia.	Argentina,	2002/2003.	

IASPM-AL.	Rama	América	Latina	de	la	Asociación	Internacional	para	el	estudio	de	la	
música	popular.	Site	da	internet.	Disponıv́el	em	<iaspmal.com>.	Acesso	em:	08	jan	2021.	

KAHL,	W.,	&	KATZ,	I.		Bolero.	Grove	Music	Online.	https://doi.org/10.1093/gmo/
9781561592630.article.03444	

LAMEN,	Darian.	Claiming	Caribbeanness	in	the	Brazilian	Amazon:	Lambada,	Critical	
Cosmopolitanism,	and	the	Creation	of	an	Alternative	Amazon.	Latin	American	Music	
Review,	v.	34,	nº	2,		2013,	p.131-161.	https://doi.org/10.7560/LAMR34201		

LIMA,	Antonio	H.	M.;	SILVA,	Raul	G.	da;	TOTORA,	Silvana.	Resistências	e	devires:	um	“bom	
encontro”	a	partir	da	literatura	menor	de	Violeta	em	“Volver	a	los	17”.	Latitude	Revista	do	PPG	
em	Sociologia/UFAL,	v.	12,	n.1,	2018.		

LOVISI,	Daniel	Menezes.	A	construção	do	“violão	mineiro”:	singularidades,	estilos	e	
identidades	regionais	na	música	popular	instrumental	de	Belo	Horizonte.	Tese	
(Doutorado	em	Música),	UFMG.	Belo	Horizonte,	2017.		

LUNARDI,	Raphaela.	Em	busca	do	“Falso	Brilhante”.	Performance	e	projeto	autoral	na	
trajetória	de	Elis	Regina	(Brasil,	1865-1976).	Dissertação	(Mestrado	em	História).	FFLCH-
USP,	São	Paulo,	2011.		

MASSONE,	Manuel;	FILIPPIS,	Mariano	de.	“Las	palmas	de	todos	los	negros	arriba…”	
Origen,	in[luencias	y	análisis	musical	de	la	cumbia	villera.	Instituto	Universitario	Nacional	
del	Arte.	ALED	6	(2),	2006,	pp.	21-44.	https://doi.org/10.35956/v.6.n2.2006.p.21-44		

MARQUES,	Maurıćio.	Violão	PRO.	São	Paulo,	no	3,	2006.	P.	49-51.		

MCCANN,	Brian.	A	Bossa	Nova	e	a	in[luência	do	Blues:	1955-1964.	Tempo	[online].	v.14,	
n.28,	2010,	p.101-112.	http://dx.doi.org/10.1590/S1413-77042010000100005	

McSHERRY,	Joan	Patrice.	La	Nueva	Canción	chilena:	El	poder	polıt́ico	de	la	música,	
1960-1973.	Santiago,	LOM	ediciones,	2017.		

http://iaspmal.com
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.03444
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.03444
https://doi.org/10.7560/LAMR34201
https://doi.org/10.35956/v.6.n2.2006.p.21-44
http://dx.doi.org/10.1590/S1413-77042010000100005


181

MEDEIROS,	Daniel	Ribeiro;	SILVA,	Danilo	Kuhn	da.	Piquete	do	caveira:	análise	musical	
e	hibridismo	na	música	popular	do	Rio	Grande	do	Sul.	Revista	Música	em	
perspectiva,	v.9	n.1,	junho	2016,	p.121-165.	https://doi.org/10.5380/mp.v9i1.46009	

MENEZES	JUNIOR,	Carlos	Roberto	Ferreira.	Os	elementos	composicionais	do	Clube	da	
Esquina	como	alimentadores	de	processos	criativos	de	arranjos	vocais	de	canções	
populares	brasileiras.	Tese	(Doutorado	em	Música),	ECA/USP.	São	Paulo,	2016.	

MORAES,	Cleodir	da	Conceição.	O	norte	da	canção:	música	engajada	em	Belém	nos	anos	
1960	e	1970.	Tese	(Doutorado	em	História),	UFU.	Uberlândia,	2014	

NAPOLITANO,	Marcos.	História	&	música:	história	cultural	da	música	popular.	Belo	
Horizonte:	Autêntica,	2002.	

NARANJO,	Julio	Moracen.	Para	comer	e	para	levar,	para	cantar	e	para	bailar:	Estudo	
da	música	salsa	como	patrimônio	imaterial	musical	da	diáspora	afro-latina-caribenha.	9º	
encontro	internacional	de	música	e	mıd́ia.	São	Paulo,		2013.	

NUNES,	Thais	dos	Guimarães	Alvim.	A	sonoridade	especí|ica	do	Clube	da	Esquina.	
Dissertação	(Mestrado	em	Música),	IA/UNICAMP.	Campinas,	2005.	

OCHOA,	Juan	Sebastian.	La	cumbia	en	Colombia:	invención	de	una	tradición.	Revista	
Musical	Chilena,	nº	226,	2016,	p.31-52.	https://doi.org/10.4067/
S0716-27902016000200002	

OLIVEIRA,	Rodrigo	Francisco	de.	Miltons	de	Minas:	Milton	Nascimento	e	o	Clube	da	
Esquina:	cultura,	resistência	e	mineiridade	na	música	popular	brasileira.	Dissertação	
(Mestrado	em	História),	UFU.	Uberlândia,	2006.		

OXFORD	MUSIC	ONLINE.	Oxford	University	Press.	Site	de	acesso	restrito.	Acesso	via	
CAFe	(Comunidade	Acadêmica	Federada)	no	site	da	CAPES:	<http://www-oup-
com.ez34.periodicos.capes.gov.br>.	

PACHECO,	Mateus	de	Andrade.	Milton	Nascimento:	num	canto	do	mundo,	o	conto	do	Brasil.	
Tese	(Doutorado	em	História),	Universidade	de	Brasıĺia,	2014.		

PAULA,	Marcelo	Ferraz	de.	A	América	Latina	na	Música	Popular	Brasileira:	dois	idiomas	e	um	
coro-canção.	In:	Darandina	revisteletrônica.	PPG	em	Letras-UFJF,	2011,	v.4,	nº1.		

PELLEGRINO,	Gabriela;	PRADO,	Maria	Lıǵia.	História	da	América	Latina.	São	Paulo:	
Editora	Contexto,	2014.	

PEREIRA,	Simone	Luci;	ULHO.	A,	Martha	Tupinambá	de.	Canção	romântica:	intimidade,	
mediação	e	identidade	na	América	Latina.	Folio	Digital:	Rio	de	Janeiro,	2016.		

PE4 REZ,	Clara	Dıáz,	Pablo	Milanés:	Con	luz	propia.	Tafalla:	Txalaparta,	2001.	

PIEDADE,	Acácio.	A	teoria	das	tópicas	e	a	musicalidade	brasileira:	re[lexões	sobre	a	
retoricidade	na	música.	El	Oído	Pensante,	v.1,	2013,	p.1-23.		

https://doi.org/10.5380/mp.v9i1.46009
https://doi.org/10.4067/S0716-27902016000200002
https://doi.org/10.4067/S0716-27902016000200002


182

______.	Perseguindo	|ios	da	meada:	pensamentos	sobre	hibridismo,	musicalidades	e	tópicas.	
Belo	Horizonte:	Per	Musi,	nº	23,	2011,	p.103-112.	https://doi.org/10.1590/
S1517-75992011000100012		

PINO,	 Pedro	 Daniel	 Martı́nez.	 La	 Guarania:	 Sistematización	 de	 los	 elementos	
estructurales	presentes	en	la	práctica	musical.	Monogra[ia,	UNILA.	Foz	do	Iguazú,	2017.	

PITRE-VA4 SQUEZ,	Edwin	Ricardo.	Veredas	Sonoras	da	Cúmbia	Panamenha:	Estilos	e	
Mudança	de	Paradigma.	Tese	(Doutorado	em	Musicologia).	Escola	de	Comunicações	e	Artes	
da	Universidade	de	São	Paulo.	Universidade	de	São	Paulo,	2008.		

RAMALHO,	Christina;	SANTOS,	E4 verton.	”Soy	loco	por	ti,	América”:	tropicalismo,	música	
e	identidade	latino-americana.	Revista	de	estudos	de	cultura:	São	Cristóvão,	SE,	v.4,	
n,1,	p.65-78,	2018.	https://doi.org/10.32748/revec.v4i1.9499	

RIBEIRO,	Darcy.	América	Latina:	a	pátria	grande	3ed.	São	Paulo:	Global	Editora,	2017.	
		
RIVERA,	Angel	Quintero.	La	danza	de	la	insurrección:	para	uma	sociologıá	de	la	música	
latinoamericana.	Texto	 reunidos.	 Buenos	 Aires:	 CLACSO,	 2020.	 https://doi.org/10.2307/
j.ctv1gm01t7	

RODRIGUES;	KALISKI.	Método	de	guitarra	chilena.	Santiago	do	Chile:	Editorial	
Universitária,	1998.		

RODRIGUEZ,	Osvaldo.	Violeta	Parra:	dos	poemas	de	amor	destinados	al	canto.	In:	Ana-les	
de	Literatura	Hispanoamericana.	1999,	28,	p.1141-l150.	ISSN:	0210-4547.		

ROMERO,	Ramiro	Hernández.	El	jazz	en	México	a	mediados	del	siglo	XX.	Revista	Musical	
Chilena,	v.74,	nº233,	2020,	p.28-48.	https://doi.org/10.4067/S0716-27902020000100028	

SA4 ,	 Renato	 de.	 211	 levadas	 rıt́micas	 para	 violão,	 piano	 e	 outros	 instrumentos	 de	
acompanhamento.	Irmãos	Vitale.	São	Paulo,	2002.	

SANDRONI,	Carlos.	Feitiço	decente:	transformações	no	samba	no	Rio	de	Janeiro	(1917-
1933).	Rio	de	Janeiro:	Zahar,	2012.	

SANTOS,	Fábio	Saito	dos.	Estamos	aí:	um	estudo	sobre	as	in[luências	do	Jazz	na	Bossa	
Nova.	Dissertação	(Mestrado	em	Música)	–	Universidade	Estadual	de	Campinas,	2006.		

SERRANO,	Paloma	Bahamón.	Discursos	sobre	la	unidad	latinoamericana	en	la	canción	
popular	Latinoamérica	de	Calle	13.		In:	CALDERO4 N,	Dora	Inês;	CASTILLO,	Sandra	Soler.	
Panorama	de	los	estudios	del	Discurso	en	Colombia.	Universidade	Distrital	Francisco	
José	de	Caldas,	2014.	Disponıv́el	em:	<http://die.udistrital.edu.co/publicaciones/
panorama_estudios_del_discurso_en_colombia>.	Acesso	em:	23	jan	2021.		

SILVA	JU4 NIOR.	Antônio	Carlos	Fausto	da.	Canção	para	inglês	ver:	gêneros,	identidades	e	
relações	 de	 poder	 no	 carimbó	 e	 no	 brega.	 Dissertação	 (Mestrado	 em	 comunicação)-
Universidade	Federal	do	Pará,	2015.	

https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000100012
https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000100012
https://doi.org/10.32748/revec.v4i1.9499
https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm01t7
https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm01t7
https://doi.org/10.4067/S0716-27902020000100028


183

SILVA,	Rafael	Mariano	Camilo	da.	Desa|inado:	dissonâncias	nos	discursos	acerca	da		
in[luência	do	Jazz	na	Bossa	Nova.	Dissertação	(Mestrado	em	Música)	–	Universidade	
Federal	de	Uberlândia,	2017.	

SOUZA,	Ailton.	América	Latina,	conceito	e	identidade:	algumas	re[lexões	da	história.	
PRACS:	Revista	de	Humanidades	do	Curso	de	Ciências	Sociais.	Macapá:	UNIFAP	n.4,	p.29-39,	
dez.	2011.		

SZARA4 N,	Luis.	Diccionario	de	la	música	en	el	Paraguay.	Nürnberg:	Jesuitenmission,	2007.	

TAGG,	Philip.	Análise	musical	para	"não-musos":	a	percepção	popular	como	base	para	a	
compreensão	de	estruturas	e	signi[icados.	Belo	Horizonte:	Per	Musi,	n.23,	2011.	https://
doi.org/10.1590/S1517-75992011000100002	

TOME4 ,	Lorrayne.	Sonoridades	latino-americanas	na	música	popular	do	Brasil:	
latinidades	no	Clube	da	Esquina	nos	anos	1970.	Trabalho	de	Conclusão	de	Curso	
(Música).	Universidade	Federal	de	Uberlândia,	2019.	

TOVAR,	Evangelina	Tapia.	Música	e	identidad	latinoamericana:	el	caso	del	bolero.	
Anais:		XXVI	Congreso	de	la	Asociación	Latinoamericana	de	Sociologıá.	Guadalajara,	
2007.	 	

TROTTA,	Felipe.	Gêneros	musicais	e	sonoridade:	construindo	uma	ferramenta	de	análise.	
I4cone	–	Revista	do	PPG	em	Comunicação	da	UFPE,	v.10,	n.2,	2008.	https://doi.org/
10.34176/icone.v10i2.230128		

VILLAÇA,	Mariana	Martins.	Música	Cubana	com	sotaque	brasileiro:	entrecruzamentos	
culturais	nos	anos	sessenta.	História:	Questões	&	Debates.	Curitiba:	Editora	da	UFPR.	
n.35,,	2001,	p.249-274.	https://doi.org/10.5380/his.v35i0.2682	

WAXER,	Lise.	Salsa.	Grove	Music	Online	(GMO).	Oxford	Music	Online.	Oxford	University	
Press,	2001.	https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.24410	

XAVIER,	Rossini	Antônio	da	Silva.	As	escolas	acordeonísticas	a	partir	do	
documentário	“O	milagre	de	Santa	Luzia”.	Dissertação	(Mestrado	em	Música).	
Universidade	Federal	de	Uberlândia,	2018.		

YO	SOY	la	cumbia.	Produção:	Cumbia,	Poder	&	Porro.	Documentário	a	partir	da	série	
homônima,	[ilmado	em	5	paıśes	do	continente	americano.	Duração:	65min.	2017.	

ZAN,	José	Roberto.	Secos	e	Molhados:	metáfora,	ambivalência	e	performance.	
ArtCultura:	Uberlândia,	v.15,	n.27,	p.7-27,	jul-dez,	2013.	

https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000100002
https://doi.org/10.1590/S1517-75992011000100002
https://doi.org/10.34176/icone.v10i2.230128
https://doi.org/10.34176/icone.v10i2.230128
https://doi.org/10.5380/his.v35i0.2682
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.24410

