
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTES CÊNICAS/MESTRADO 

 

 

 

 

 

  

 

Corpovoz-brincante: uma experiência cênica com o Caboclo de Pena do Bumba meu Boi 

do Maranhão. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

Uberlândia- MG 

2021 



 
 

Brenda Oliveira da Costa 

 

 

 

 

 

 

Corpovoz-brincante: uma experiência cênica com o Caboclo de Pena do Bumba meu Boi 

do Maranhão. 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Artes Cênicas da Universidade 

Federal de Uberlândia, para obtenção do título de 

mestra em Artes Cênicas. 

Linha de pesquisa: Estudos em Artes Cênicas: 

poéticas e linguagens da cena. 

Orientadora: Prof.ª. Dr.ª Dirce Helena Benevides de 

Carvalho. 

 

 

 

 

 

Uberlândia- MG 

2021 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha Catalográfica Online do Sistema de Bibliotecas da UFU 

com dados informados pelo(a) próprio(a) autor(a). 

 
 

Bibliotecários responsáveis pela estrutura de acordo com o AACR2: 

Gizele Cristine Nunes do Couto - CRB6/2091 

  

C837 Costa, Brenda Oliveira da, 1992- 

2021      Corpovoz-brincante [recurso eletrônico] : uma 

experiência cênica com o Caboclo de Pena do Bumba meu 

Boi do Maranhão / Brenda Oliveira da Costa. - 2021. 
 

Orientadora: Dirce Helena Benevides de Carvalho. 

Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal de 

Uberlândia, Pós-graduação em Artes Cênicas. 

Modo de acesso: Internet. 

Disponível em: http://doi.org/10.14393/ufu.di.2021.367 

 Inclui bibliografia. 

Inclui ilustrações. 

 

1. Teatro. I. Carvalho, Dirce Helena Benevides de, 

1959-, (Orient.). II. Universidade Federal de 

Uberlândia. Pós-graduação em Artes Cênicas. III. Título. 
 

 

CDU: 792 

http://doi.org/10.14393/ufu.di.2021.367


25/07/2021 SEI/UFU - 2859697 - Ata de Defesa - Pós-Graduação 

 
 
 

https://www.sei.ufu.br/sei/controlador.php?acao=documento_imprimir_web&acao_origem=arvore_visualizar&id_documento=3216983&infra_siste… 2/2 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

Coordenação do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas 

Av. João Naves de Ávila, 2121, Bloco 1V - Bairro Santa Mônica, Uberlândia-MG, CEP 38400-
902 Telefone: (34) 3239-4522 - ppgac@iarte.ufu.br - www.iarte.ufu.br  

   

ATA DE DEFESA - PÓS-GRADUAÇÃO 

 

Reuniu-se virtualmente, através da plataforma Jitsi Meet, a Banca Examinadora, designada pelo Colegiado 
do Programa de Pós-graduação em Artes Cênicas, assim composta: Professores Doutores: Sulian Vieira 
Pacheco (UNB), Jarbas Siqueira Ramos (UFU), Dirce Helena Benevides de Carvalho (UFU), orientadora da 
candidata. 

Iniciando os trabalhos a presidente da mesa, Dra. Dirce Helena Benevides de Carvalho, apresentou a 
Comissão Examinadora e a candidata, agradeceu a presença do público, e concedeu a Discente a palavra 
para a exposição do seu trabalho. A duração da apresentação do Discente e o tempo de arguição e 
resposta foram conforme as normas do Programa. 

A seguir o senhor(a) presidente concedeu a palavra, pela ordem sucessivamente, aos(às) 
examinadores(as), que passaram a arguir o(a) candidato(a). Ultimada a arguição, que se desenvolveu 
dentro dos termos regimentais, a Banca, em sessão secreta, atribuiu o resultado final, considerando o(a) 
candidato(a): 

Aprovada. 

  

Esta defesa faz parte dos requisitos necessários à obtenção do titulo de Mestre. 

O competente diploma será expedido após cumprimento dos demais requisitos, conforme as normas do 
Programa, a legislação pertinente e a regulamentação interna da UFU. 

Nada mais havendo a tratar foram encerrados os trabalhos. Foi lavrada a presente ata que após lida e 
achada conforme foi assinada pela Banca Examinadora. 

Programa de 
Pós-Graduação 
em: 

Artes Cênicas 

Defesa de: Produto Final de Mestrado  

Data: 25  de junho de  2021 Hora de início: 19 h20m. 
Hora de 
encerramento: 

21 h45m. 

Matrícula do 
Discente: 

11912 ARC 002 

Nome do 
Discente: 

Brenda Oliveira da Costa 

Título do 
Trabalho: 

Corpovoz-brincante: uma experiência cênica com o Caboclo de Pena do Bumba Meu Boi do 
Maranhão. 

Área de 
concentração: 

Artes Cênicas 

Linha de 
pesquisa: 

Estudos em Artes Cênicas: poéticas e linguagens da cena  

Projeto de 
Pesquisa de 
vinculação: 

Cena Contemporânea: Corpo-Voz e Pedagogias Teatrais na Contemporaneidade 



25/07/2021 SEI/UFU - 2859697 - Ata de Defesa - Pós-Graduação 

 
 
 

https://www.sei.ufu.br/sei/controlador.php?acao=documento_imprimir_web&acao_origem=arvore_visualizar&id_documento=3216983&infra_siste… 2/2 

Documento assinado eletronicamente por Dirce Helena Benevides de Carvalho, Membro de 
Comissão, em 25/06/2021, às 21:44, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, 
§ 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 

 

Documento assinado eletronicamente por Jarbas Siqueira Ramos, Professor(a) do Magistério 
Superior, em 25/06/2021, às 21:44, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, 
§ 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 

Documento assinado eletronicamente por Sulian Vieira Pacheco, Usuário Externo, em 02/07/2021, 
às 16:04, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, 
de 8 de outubro de 2015. 

 

 

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site 
https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php? 
acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0, informando o código verificador 2859697 e 
o código CRC C93FB178. 

 

 

Referência: Processo nº 23117.040763/2021-14 SEI nº 2859697 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0
https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0


 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cuando sentiste el impulso y dijiste en tu casa que tenías que dedicarte al teatro, 

¿pensaste acaso que un deseo tan grande podría ser satisfecho en forma tan repentina? 

¿Es suficiente el mínimo esfuerzo para mantenerte contento? El deseo se convierte 

entonces en una cosa de nada, si una búsqueda de solamente cinco años puede ser 

suficiente para parodiarlo. No. Toda una vida no es bastantemente larga como para 

llegar a una meta, ya que sólo al final, un pequeño átomo de lo que tanto has deseado 

llegará a ti. Y gracias a ello, serás siempre joven, aún cuando entonces te encuentres 

cargado de años. 

Edward Gordon Craig  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.espanholito.com/2013/03/signo-de-exclamacion-signo-de.html
https://www.espanholito.com/2013/03/signo-de-exclamacion-signo-de.html


 
 

 

Agradecimentos 

 

A Deus, em primeiríssimo lugar, pois Ele quem me deu o dom da vida e que me proporcionou 

o encontro com todas as pessoas que me auxiliaram durante o processo desta pesquisa. 

Agradeço aos meus pais Maria de Fatima e Erivaldo Plínio, por sempre me apoiarem e 

acreditarem no meu fazer teatral, e também ao meu irmão Erivaldo Junior, que sempre esteve 

ao meu lado dando apoio e força para continuar. 

À minha orientadora prof.ª Dr.ª Dirce Helena por sua condução, apoio, amizade e sabedoria, 

sou imensamente feliz em ter tido essa grande mulher que és ao meu lado, durante todo este 

percurso, me apoiando, entendendo meus silêncios quando eu precisei e acreditando nesta 

pesquisa, levando-me a confiar ainda mais nela. 

A Fundação de Amparo à Pesquisa e ao Desenvolvimento Científico e Tecnológico do 

Maranhão- FAPEMA, onde fui bolsista contemplada pelo Edital Nº 004- 2019, por todo o 

incentivo provido para o desenvolvimento desta pesquisa. 

Ao professor prof. Dr. Narciso Telles, que sempre me incentivou a fazer o mestrado. Obrigada 

pela sua insistência, apoio e parcerias. 

À minha amiga Hellen Souza, que dividiu comigo as aventuras de cursar um mestrado, tendo 

sido ela a responsável, através da sua disponibilidade, em matricular-me no programa de pós-

graduação. Sem o seu auxílio eu não teria chegado até aqui. 

Ao prof. Dr. Tácito Borralho, pelas contribuições para esta pesquisa, durante a defesa da 

qualificação. 

Ao prof. Dr. Jarbas Siqueira, por todas as contribuições para esta pesquisa durante a 

qualificação e durante as disciplinas que cursei no primeiro ano do mestrado, 2019, que 

serviram de inspiração e local de experimentações. 

À prof.ª Dr.ª Sulian Vieira, pela disponibilidade e interesse em contribuir com esta pesquisa. 

Aos meus amigos, Suanny Gomes e Flávio Mouran pelo apoio, incentivo e registros em vídeo 

e fotos. 



 
 

 

A todos os fotógrafos: Rayssa Serra, Bal Almeida, Nelson Magela, Paula Alcoforado, Ezequias 

Costa, Márcio Carvalho, Jamesson Jota, Leandro Paulo, Djalma Raposo e Centro Cultural Vale 

Maranhão por darem mais cor e brilho a esta pesquisa, com registros da energia que emana da 

manifestação popular do Bumba Boi do Maranhão. 

A todas as manifestações populares do Bumba meu Boi, pois sem elas, especialmente as 

pertencentes ao sotaque da Ilha (matraca), esta pesquisa não existiria, pois o meu objeto de 

estudo, o Caboclo de Pena, também não existiria. 

A todos os brincantes do Bumba Boi do Maranhão, por suas lutas, resistências e encantos 

compartilhados através da música e bailado, por suas histórias que são transmitidas de geração 

em geração. 

A Zé Pereira, pelo interesse por minha pesquisa e apoio, sendo sempre muito prestativo e 

colaborador quanto aos meus pedidos de uso da Casa de Arte Barrica, bem como da 

indumentária do Caboclo de Pena. 

À “tia” Joelma, que sempre solícita me auxiliou durante as minhas visitas/ensaios na Casa de 

Arte Barrica, seu cuidado em ajudar-me, principalmente, quanto à indumentária, foi essencial. 

Ao Instituto de Artes da Universidade Federal de Uberlândia, por possibilitar a todos os alunos 

espaços específicos para as práticas. 

A todos aqueles que direta ou indiretamente me deram suporte emocional e pitacos, para melhor 

pensar e continuar meus trabalhos e registros. Não foi um período fácil para ninguém. Emoções 

a flor da pele, mas com o apoio de todos os citados e não-mencionados pude chegar ao fim de 

mais um ciclo. Muito obrigada. 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

RESUMO 

 

OLIVEIRA, da Costa Brenda. Corpovoz-brincante: uma experiência cênica com o Caboclo 

de Pena do Bumba meu Boi do Maranhão. Dissertação (mestrado). Instituto de Artes- 

IARTE. Universidade Federal de Uberlândia. Uberlândia. 2021. 

 

Desenvolver uma pesquisa com o Bumba meu Boi do Maranhão, estudando especificamente as 

movimentações de uma figura cênica em especial, o Caboclo de Pena, para a elaboração da 

estruturação do corpovoz-brincante, termo cunhado nesta pesquisa, é um desafio singular que 

possibilita dar contribuições para atuantes das artes cênicas quanto as suas possibilidades de 

criações e práticas. No decorrer desta pesquisa analisamos brevemente o conceito de cultura e 

a história de lutas e resistências do Bumba-meu-Boi do Maranhão. Desenvolvemos um trabalho 

pautado na etnografia e autoetnografia por trazer no corpo da investigação relatos e histórias 

vivenciadas pela autora. A experiência é o que nos move enquanto seres humanos e artistas, por 

isso relatar as motivações e o despertar pela busca da unidade corpóreo-vocal é de suma 

importância para o desenvolvimento deste trabalho. Após o contato e explanação sobre o 

corpovoz-brincante e sua base de sustentação que é estabelecida no brincante, na brincadeira, e 

no brincar, apresentamos as práticas realizadas e os resultados desta pesquisa que se desenvolve 

a partir da prática e na prática do corpovoz-brincante. Além disso, os resultados apresentados 

em áudios e vídeos nesta dissertação demonstram as práticas estruturadas nesta pesquisa, de 

modo que com sua extensão possam contribuir ainda mais para a comunidade, de modo que 

sejam possíveis desdobramentos de pesquisas futuras, em continuidade, do trabalho para uma 

estruturação ainda mais didática e artística. 

 

Palavras-chave: Bumba meu Boi, Maranhão, Caboclo de Pena, Corpovoz-brincante. 

  



 
 

 

RESUMEN 

 

OLIVEIRA, da Costa Brenda. Cuerpovoz-juguetón: una experiencia escénica con el 

Caboclo de Pena del Bumba meu Boi de Maranhão. Disertación (maestria). Instituto de 

Artes- IARTE. Universidad Federal de Uberlândia. Uberlândia. 2021. 

 

Desarollar una investigación con el Bumba meu Boi de Maranhão, estudiando específicamente 

las movimentaciones de una figura escénica en especial, el Caboclo de Pena, para la elaboración 

de la estructuración del cuerpovoz-juguetón (corpovoz-brincante), término acuñado en esta 

investigación, es un desafío singular que posibilita dar instrucciones para actuantes de las artes 

escénicas cuanto a sus posibilidades de creaciones y prácticas. En la ruta de esta investigación 

hicimos análisis puntuales sobre el concepto de cultura y la historia de luchas y resistencias del 

Bumba meu Boi de Maranhão. Desarollamos una obra basada en la etnografía y autoetnografía 

por traer en el cuerpo del texto de esta disertación relatos y histórias vividas por la autora. La 

experiencia es lo que nos mueve, mientras seres humanos y artistas, por eso traer relatos de 

motivaciones y el despertar por la búsqueda de la unidade corpóreo-vocal es de gran valor para 

el desarollo de este trabajo. Después del contacto y explicación sobre el cuerpovoz-juguetón y 

su base de apoyo que es establecida en el juguetón, en la broma y en el jugar que presentamos 

las practicas hechas y los resultados de esta investigación que se desarrolla apartir de la practica 

y en la practica del cuerpovoz-juguetón. Además, los resultados presentados en audios y videos 

en esta disertación demostran las practicas estructuradas en este trabajo, de modo que con su 

extención pueda contribuir aún más para la comunidad en general y los artistas de la escena de 

modo que sea posible desarrollos para investigaciones futuras, en continuación, del trabajo para 

una estructuración aún más didactica y artistica. 

 

Palabras-clave: Bumba meu Boi, Maranhão, Caboclo de Pena, Cuerpovoz-juguetón. 

 

 

 

 

 



 
 

 

Índice de Figuras 

 

Figura 1- Espetáculo Encantos Juninos, 2017, Companhia Encantar. Indumentária utilizada na 

dança: “Divino Espírito Santo”. Fotografia: Jamesson Jota.......................................................30 

Figura 2- Espetáculo Encantos Juninos, 2017, Companhia Encantar. Indumentária: Para todas 

as demais danças representadas no espetáculo (Coco, Boi. Fotografia: Jamesson 

Jota............................................................................................................................................30 

Figura 3- Espetáculo Maranhão de Festejos, Estreado em Companhia Barrica. Indumentária: 

Divino Espírito Santo. Fotografia: Barrica………………………………………..........…......32 

Figura 4- Espetáculo Estrelas Amantes, 2017, Companhia Barrica. Indumentária: para todas as 

danças representadas pela cia. (coco, Boi- todos os 5 sotaques-, dança portuguesa, quadrilha, 

cacuriá, etc.). Fotografia: Paula Alcoforado..............................................................................32 

Figura 5- Espetáculo Maranhão de Festejos, Estreado em     Companhia Barrica. Indumentária: 

Releitura das Índias do Bumba meu Boi sotaque de zabumba. Fotografia: 

Barrica.......................................................................................................................................32 

Figura 6- Espetáculo 2018, Companhia Barrica. Indumentária: para todas as danças 

representadas pela cia. (coco, Boi- todos os 5 sotaques-, dança portuguesa, quadrilha cacuriá, 

etc.). Fotografia: Marcio Carvalho............................................................................................32 

Figura 7- Rajado. Boi de Santa Fé. Indumentária tradicional. Fotografia: acervo do Centro 

Cultural Vale Maranhão……………………………......................……………………..........36 

Figura 8- Índia. Boi de Santa Fé. Indumentária tradicional. Fotografia: Centro Cultural Vale 

Maranhão………………………………………………………………………….…….........36 

Figura 9- Índios. Boi de Santa Fé. Indumentária tradicional. Fotografia: Djalma Raposo.........36 

Figura 10- Cazumba. Boi de Santa Fé. Indumentária tradicional. Fotografia: Centro Cultural 

Vale Maranhão………………………………………………………………………..............37 

Figura 11- Homem de Burrinha. Boi de Pindaré. Indumentária Tradicional. Fotografia: acervo 

do Boi de Pindaré…………………………………………………….....................…..............37 

Figura 12- Meninos/rapazes/vaqueiros. Boi de Leonardo. Indumentária Tradicional. Fotografia: 

Nelson Magela…………………………………………………………………………….......38 

Figura 13- Tapuia. Boi de Leonardo. Indumentária Tradicional. Fotografia: Nelson 

Magela………………………………………………………………………………...……....38 

Figura 14- Chapéus de fita. Bumba Boi do Rama Santa. Indumentária Tradicional. Fotografia: 

acervo do Bumba Boi do Rama Santa..................…………………………………………….39 



 
 

 

Figura 15- Índia. Bumba Boi do Rama Santa. Indumentária Tradicional. Fotografia: acervo do 

Bumba Boi do Rama Santa……………………………................................……………...….39 

Figura 16- Chapéu de fita. Boi de Axixá. Indumentária Tradicional. Fotografia: Clica São 

João……………………………………………………………………………………....…...40 

Figura 17- Índia. Boi de Axixá. Indumentária Tradicional. Fotografia: Clica São 

João…………...……………………………………………………………………….……...40 

Figura 18- Boi e Pai Francisco. Boi da Maioba. Indumentária Tradicional. Fotografia: Clica 

São João………..…………………………………………………………………….………..41 

Figura 19- Vaqueiro de fita. Boi da Maioba. Indumentária Tradicional. Fotografia: Boi da 

Maioba Oficial…………………………………………………………….….…..........……...41 

Figura 20- Pai Francisco e Catirina. Boi da Maioba. Indumentária Tradicional. Fotografia: 

Leandro Paulo…………………………………………………..................……...……….......41 

Figura 21- Burrinha. Boi da Maioba. Indumentária Tradicional. Fotografia: acervo Boi da 

Maioba Oficial……………………………………………………………………...............…41 

Figura 22 e 23- Caboclo de Pena. Boi da Maioba. Indumentária Tradicional. Fotografia: Nelson 

Magela………………………………………………………………......................……….....43 

Figura 24- Caboclo de Pena. Boi da Maioba. Indumentária Tradicional. Fotografia: Nelson 

Magela…………...…………………………………………....................................................43 

Figura 25- Três B’s: composição do corpovoz-brincante..........................................................52 

Figura 26- Fluxo para a poética do corpóreo-vocal.......…………....…………………………58 

Figura 27 e 28- Contação de histórias. Fotografia: Rayssa Serra. Acervo da 

autora…………………………………………………………....…....……………….……....61 

Figura 29- Dinâmica do corpovoz-brincante.…………….……..........................................….64 

Figura 30- Boi (miolo). Boi de Ribamar. Fotografia: Nelson Magela. Acervo: Clica São 

João...........................................................................................................................................88 

Figura 31- Boi (miolo). Bumba-meu-Boi Rosa de Saron. Fotografia e acervo: Centro Cultural 

Vale Maranhão……................................................………………………………………......88 

Figuras 32 a 40- Experimento da performance text/lamento I. Fotografia: Suanny Gomes. 

Acervo da autora..................................................................................................................89- 91 

Figuras 41 e 42- Experimento performance text/lamento II. Fotografia: Suanny Gomes. Acervo: 

autora.........................................................................................................................................92 

Figura 43- Caboclo de Pena/Brenda Oliveira I. Foto: Rayssa Serra. Acervo: autora..................92 



 
 

 

Figuras 44 a 46- Experimento performance text/lamento III. Foto: Suanny Gomes. Acervo: 

autora.........................................................................................................................................93 

Figuras 47 e 48- Caboclo de Pena/Brenda Oliveira II. Foto: Rayssa Serra. Acervo: autora......94 

Figuras 49 e 50- Experimento performance text/lamento IV. Foto: Suanny Gomes. Acervo: 

autora.........................................................................................................................................94 

Figuras 51 a 53- Caboclo de Pena/Brenda Oliveira III. Foto: Rayssa Serra. Acervo: 

autora.........................................................................................................................................95 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO 

Preparando o terreiro...............................................................................................................15 

CAPÍTULO I - A cultura popular: uma história da vida real. 

Chegança..................................................................................................................................22 

1.1 O reconhecimento das manifestações da cultura: saberes identitários.......................................24 

1.2 Bumba meu Boi: o folguedo......................................................................................................26 

1.3 Brincando com o Bumba meu Boi do Maranhão......................................................................29 

1.4 Caboclo de Pena: uma seleção natural para a experimentação...................................................42 

CAPÍTULO II- Corpovoz-brincante. 

Equiô.........................................................................................................................................49 

2.1 O surgimento do corpovoz-brincante………............................................................................50 

2.2 Brincante, Brincadeira, Brincar: estruturação do corpovoz-brincante.......................................51 

2.3 Múltiplas vozes: corpovoz-brincate...........................................................................................54 

2.4 Corpovoz-brincante em: soltura-energia-dilatação...................................................................65 

CAPÍTULO III- As experimentações do corpovoz-brincante com o Caboclo de Pena: 

materialidades corpóreo-vocais. 

Guarnicer..................................................................................................................................72 

3.1 O corpovoz-brincante e seus escritos cênicos...........................................................................72 

3.2 Trilhas da experiência do corpovoz-brincante com o Caboclo de Pena......................................74 

3.3 Trilhas da experiência: performance text/lamento e texto..........................................................77 

3.4 Trilhas da experiência: imagem e cena......................................................................................91 

 

Despedida..................................................................................................................................97 

CONSIDERAÇÕES FINAIS.................................................................................................98 

REFERÊNCIAS....................................................................................................................100



 
 

 
15 

INTRODUÇÃO 

 Preparando o terreiro 

Desde meus primeiros passos, a arte e cultura sempre foram alicerces na formação da 

minha identidade enquanto artista maranhense, enquanto brasileira. O teatro, com o seu mundo 

efêmero, lúdico, de entretenimento, mas também de denúncias e revelações, me prendeu desde 

a infância, sendo na adolescência o girar da chave, no despertar do meu encontro com a 

necessidade de viver, estudar e ser do teatro. Igualmente, sempre estive envolta em 

efervescências das danças brasileiras características do Maranhão, seja como espectadora ou 

como brincante do Bumba meu Boi, do Cacuriá, sendo estas umas das danças de maior 

expressividade do Maranhão.  

Durante minhas andanças pelo mundo acadêmico, ouso dizer que quase me perco no 

deslumbre por direcionar meu olhar para aquilo que estava externo a mim, do meu fazer teatral, 

mas em uma experiência de mobilidade acadêmica no Centro Universitário de Teatro, da 

Universidade Nacional Autónoma do México, pude perceber-me constituída intrinsecamente 

de uma identidade apaixonadamente brasileira, de raízes maranhenses muito bem traçadas, o 

que me gerava um interesse investigativo que partia das práticas corpóreo-vocais, desde o 

ensino médio, onde participava do grupo Fazend’Arte, dirigido pelo prof. Ms. Inaldo Lisboa. 

Sempre foi perceptível para mim a importância de apresentar-me em totalidade na 

matéria da presença do ator, o que sempre me acendeu o olhar para buscar estudos e 

participações em oficinas que estimulariam meu potencial de criação, a partir de 

treinamentos/práticas que não corroborassem com a falaciosa dicotomia do corpo e mente, ou 

mais explicitamente para esta pesquisa que desenvolvemos, a saber: corpovoz. 

Assim, no México pude experienciar pela primeira vez um método de voz que estimula 

o ator/atriz a perceber e entender que existe uma unidade corpóreo-vocal que deve ser resgatada, 

reintegrada na atuação. Trabalhamos com o método Linklater, sob a instrução da Prof.ª Tania 

González, método ao qual desenvolvi durante a pesquisa do meu TCC, na Universidade Federal 

do Maranhão, sendo este estruturado a partir também dos ensinamentos de Jerzy Grotowski 

sobre o trabalho de corpo e voz. 

A curiosidade em entender a necessidade por uma liberdade da voz, que é a grande 

busca a partir das práticas do Linklater, me fez perceber a importância de estarmos abertos a 

buscar a nossa liberdade na compreensão de se realizar um processo de criação cênica, 



 
 

 
16 

pensando em como o próprio corpo se percebe, inventa e reinventa através dos estímulos livres 

de entendimento da funcionalidade de todo seu corpo, que se faz desde as corporeidades em 

presenças invisíveis, como nas vocalidades, e até nas manifestações mais identificáveis, na 

materialidade do corpovoz. 

Um corpo livre de tensões é aquele que se permite aceitar as verdades expostas pelo 

próprio corpo, que apresenta suas facetas através de práticas em sala de ensaio, sem 

psicologizações, para alcançar um ou outro estado físico emocional para a criação de uma figura 

cênica ou enredo dramatúrgico que parta da necessidade de potencializar o corpovoz em cena. 

Nesta perspectiva comecei a perceber, junto à minha orientadora prof.ª Dr.ª Dirce 

Helena, em nossas práticas, que estruturar formas engessadas de treinamento ou assumir 

formas/fórmulas, métodos ou apenas indagações vagas de como treinar e desenvolver um 

artista, como verdades absolutas, nos quitam a importância de ir além, de ir respeitando as 

individualidades e os processos carregados de experiências singulares que cada ator/atriz 

adquiriu a partir dos seus trabalhos e formações, tendo em vista que para alcançar a totalidade 

corpóreo-vocal faz-se necessário ir à frente das instruções de uma boa dicção ou uma 

estruturação física ativa e forte, pois somente o autoconhecimento psicofísico do corpovoz, dos 

caminhos possíveis e dos seus limites de criação podem revelar ao público um verdadeiro 

artista. 

Enquanto vivenciava e estudava métodos de voz como o da Kristin Linklater pelas 

análises do Thomas e do Guzmán; da Cicely Berry; o olhar atencioso de Grotowski para a voz 

dos atores e de modo especial Eugenio Barba, com seus laboratórios de pesquisa e formação de 

atores, percebia que todos, minuciosamente, aguçaram seus olhares para o desenvolvimento de 

práticas corpóreo-vocais, assim fazendo-me querer, ainda mais, pensar e escrever defendendo 

essa unidade do corpo e sua necessidade na composição formativa do ator. 

A importância que vejo no processo formativo, fez com que nos últimos anos, a partir 

das diversas experiências que obtive na cena teatral, eu quisesse estar em alerta sobre os motivos 

pelos quais me permito fazer e refletir sobre o lugar do corpovoz-brincante- termo que surgiu 

durante o desenvolvimento desta pesquisa, que irei destacar no corpo desta dissertação, mas 

que em resumo, é um corpo que se presentifica nos processos criativos e na cena teatral de 

modo completo e livre, aberto às experiências unificadas a partir da estrutura corpóreo-vocal 

do ator/atriz, numa busca por respostas ou mais perguntas cênicas dentro de experimentações 

que busquem vocalidades enraizadas na completude do corpovoz. 



 
 

 
17 

Essa liberdade que buscava enquanto atriz, eu já havia obtido dentro das danças 

brasileiras, enquanto brincante da Companhia Barrica do Maranhão, lugar ao qual de modo 

profissional me aprofundei na pesquisa prática sobre as danças regionais do meu Estado, 

principalmente do Bumba meu Boi. 

Dentro das danças brasileiras conseguimos perceber a atividade corporal dos 

brincantes de modo integral e espontâneo. No Bumba meu Boi do Maranhão esse preparo, 

entrega, cuidado dos brincantes para com as brincadeiras, com o movimento cultural se dá 

dentro de uma completude de vida e de ensinamentos passados corpóreo-vocalmente, ou seja, 

transmitidos de um corpo maduro que faz em tempo real, para o corpo que aprende fazendo, 

brincando, se arriscando, oferecendo as suas particularidades de vida e experiências para 

compor as movimentações dancísticas já existentes e transmitidas no calor do ato e das 

tentativas de execução.  

Com isso, comecei a perceber a liberdade do meu corpo brincante e principalmente 

dos demais corpos que compõem os grupos tradicionais da Ilha de São Luís- MA. 

Ao observar essa dinâmica de criação, onde a resposta do corpo é instintiva, expressiva 

e livre, foi possível traçar elos entre essa dinâmica de criação cultural, transpondo-a para as 

salas de ensaio, nos fazendo perceber a similaridade nesse processo criativo cênico com o 

processo do ator/atriz. 

Em uma observação mais profunda sobre as movimentações do Caboclo de Pena, 

figura cênica e popular da cultura do Bumba meu Boi do Maranhão, conseguimos perceber que 

para ocorrer as possibilidades de movimentações que se configuram em saltos, giros, trupiadas, 

entre outros, dessa figura cênica, existe uma grande importância de autoconhecimento daquele 

que executa os movimentos, o portador do corpovoz-brincante.  

Assim que me percebi neste lugar como atriz e brincante, que sempre teve os olhos 

saltados e encantados por esta figura cênica, me levaram a crer na importância de ressaltar as 

potencialidades que compõem as movimentações desta figura e trabalhar com ele em conjunção 

com criações e estruturações de vocalidades. Este despertar ocorreu com o auxílio da minha 

orientadora que durante a estruturação do projeto desta dissertação me fez revisitar a minha 

própria história e assim me ajudou a voltar meu olhar para esse encantamento com essa figura 

cênica do Bumba Boi, ao ponto de querer levar atores e atrizes a perceberem a importância de 



 
 

 
18 

estarem atentos aquilo que está próximo a nós e tomarmos como caminhos para uma boa 

prática, para liberação do corpovoz-brincante.  

A movimentação desse corpovoz-brincante, pode possibilitar através do 

autoconhecimento e liberação de suas tensões, uma composição livre e mais orgânica.  

É partindo da matriz estrutural dessa figura cênica do Bumba meu Boi, que esta 

pesquisa se desenvolve buscando uma abordagem de ressignificação a partir do corpovoz-

brincante às questões da cena teatral. Para tanto, farei uso dos seus elementos que caracterizam 

suas movimentações dancísticas, sendo estes, resultados de muita prática e resistência física, 

mas acima de tudo, do conhecimento do próprio corpo e das possibilidades de movimentações 

que o mesmo propõe, permitindo-nos pensar e viabilizar uma construção-desconstrução-

reconfiguração desse movimento em um viés da movimentação sonora que se estabelece a partir 

de sua matriz cultural em contato com variadas práticas corpóreo-vocais. 

Trazemos como objetivo a investigação e conjunção desses elementos do Caboclo de 

Pena, que podem ser muito utilizadas nos processos de treinamento e criação atoral com a 

estrutura corpórea praticada e explorada por brincantes do Bumba meu Boi, ao ponto de propor 

não somente a pesquisadora e orientadora, mas também a qualquer artista interessado, 

experiências de preparação e práticas de criação a partir do estudo em desenvolvimento, 

verificando as possibilidades de desdobramentos na cena teatral contemporânea. 

A presente pesquisa busca investigar as possibilidades do corpovoz-brincante como 

prática criativa para a construção cênica de um corpovoz sem fragmentações, tendo o objeto a 

ser estudado, localizado no lugar da prática. Será desenvolvido um trabalho que é enraizado e 

crescente, alicerçado na experiência, pois é ela a responsável pelas indagações e inquietações 

sobre o fazer teatral. 

É partindo do pressuposto de afetação pela experiência, que acreditamos e defendemos 

essa pesquisa que busca explorar e desenvolver o corpovoz-brincante, imbuído de experiências 

adquiridas através da cultura maranhense, que certamente, irão sinalizar caminhos para 

encontrar o corpovoz-brincante em sua dinâmica mais plena de criação, proporcionando a 

utilização do material desta pesquisa por corpos abertos para novas possibilidades. 

Portanto, buscamos inicialmente uma abordagem metodológica dentro da 

autoetnografia, como nos aponta Fortin (2009), destacando experiências pessoais e afirmando 

uma narrativa a partir do sensível, exigindo um contato direto da orientadora com a 



 
 

 
19 

pesquisadora, sendo ela uma das principais responsáveis na construção e elaboração dos dados, 

sendo a criadora/criação deste trabalho, gerindo pulsações para um processo de criação atoral.  

No entanto, com o momento em que estamos vivendo de pandemia, por conta da 

COVID-19, alguns aspectos desse mergulho na prática e investigação tiveram que ceder a um 

lugar de resgate de experiências realizadas anteriormente para que, aí sim, fosse possível a 

sistematização de uma prática já realizada, mas o entendimento de práticas corpóreo-vocais 

ainda permanecesse vivo dentro deste trabalho. 

A etnografia tampouco fica de fora, ela também sustenta esta pesquisa, pois “em 

antropologia ou, em qualquer forma, em antropologia social, o que os praticantes fazem é 

etnografia” Geertz (2008), a experiência do fazer está posta em cada escrito deste trabalho, 

tendo em vista que minha função além de observar e descrever, faz e é parte da vivência. Aí 

está inscrita a relevância autoetnográfica, dentro das metodologias adotadas para esta 

dissertação. 

No primeiro capítulo discorro sobre o que é cultura, e reconheço que dentro da 

antropologia social conseguimos encontrar estudos que abraçam, de modo mais preciso, 

investigações sobre cultura. Por isso, ressalvo que não somos sociólogas, somos apenas artistas 

garimpeiras pelo conhecimento de sua própria cultura. Apresentamos a partir de quando o 

conceito de cultura veio sendo estudado na história e o que caracteriza a cultura do povo 

brasileiro no diálogo com autores dos quais encontro pontos de concordâncias sobre o tema. 

Desenvolvo uma escrita sobre expressões culturais, especificamente o Bumba meu Boi 

do Maranhão, que são experiências transmitidas tradicionalmente de geração em geração e que 

constituem a cultura de um povo. 

Nadando contra a corrente da negatividade na qual vivemos em pleno século XXI 

sobre o termo tradicional, percebemos em grande dimensão a importância de reafirmar a 

necessidade de entendimento do que é tradicional, do que vem a ser tradição, entendendo que 

sim, a tradicionalidade é benéfica à cultura, ela é necessária e é por conta dela que temos e 

somos cultura. 

Portanto, este folguedo1 representa uma das maiores manifestações populares do 

Maranhão, é uma brincadeira muito tradicional do nosso Estado. Neste capítulo, também 

 
1 “toda expressão de cultura popular ou fato folclórico dramático, estruturado e coletivo”. (GARCIA apud 

BORRALHO, 2020, p. 16). 



 
 

 
20 

desenvolvo uma perspectiva dentro das minhas vivências a partir desta expressão cultural, onde 

entrego para o leitor suas principais características dentre os Sotaques do Bumba meu Boi 

existentes em seu enredo dramatúrgico para desenvolver esta pesquisa do corpovoz-brincante, 

revelando suas características dancísticas, de indumentária, intensidade e individualidade que 

estrutura quem representa essa figura cênica durante a brincadeira. 

No segundo capítulo, apresentamos de modo mais objetivo o corpovoz-brincante 

destacando a criação do termo e como ele se estrutura em diálogos com autores que respaldam 

o entendimento do fazer teatral sustentado pela unidade corpóreo-vocal de cada ator/atriz. 

Barba; Savarese (1995), Guzmán (2011), Grotowski (1981), entre outros.  

Destacamos a necessidade de unidade entre os movimentos, o intelecto e a emoção 

para a gestação deste corpovoz-brincante, por isso vamos a fonte com Barroso (2013) que é o 

autor que cunha o termo ator brincante e a partir dele conseguimos transpor um pouco para que 

você leitor compreenda esse corpovoz-brincante que se estrutura a partir do encontro do 

brincante, com a brincadeira e com o brincar, tríade que também discorremos neste capítulo e 

que sustenta o corpovoz-brincante. Um corpo que precisa estar sensível e para relatar essa 

importância da dimensão sensível estabeleço um diálogo com Aleixo (2011). 

Apresentamos assim, neste capítulo as múltiplas vozes do corpovoz-brincante, esse 

corpo em vida, um corpo do ator que precisa ser voz e não apenas um instrumento de execução 

automática de sonoridades. Trazemos a poética do corpovoz-brincante, que é dada a partir dos 

caminhos a serem percorridos pelo ator/atriz, ao qual discorremos neste momento sob a 

perspectiva da dinâmica de avanço e formação da liberdade do corpo vocal, da sua presença 

energética e, por fim, a prática do corpovoz- brincante. 

No terceiro capítulo, desenvolvemos uma escrita dentro das experimentações do 

corpovoz-brincante. Apresentando em vídeos e áudios os experimentos realizados para esta 

pesquisa. Um trabalho de remanejo das movimentações, de comportamentos restaurados, termo 

cunhado por Schechner (2012) e que dialoga com esta pesquisa, com pontos específicos no uso 

das movimentações desta figura do Bumba meu Boi e de construção e movimentação corpóreo-

vocal, na criação de dinâmicas das quais denominamos de  performance text/lamentos, quando 

ainda não havia um texto estruturado e também com o uso de pequenos fragmentos de textos 

de William Shakespeare, Eurípedes e um autoral, elaborado a partir das práticas. 



 
 

 
21 

Dialogamos com autores que desenvolveram e desenvolvem um trabalho corpóreo-

vocal, tais como Eugenio Barba, Jerzy Grotowski, Thomas Holesgrove em sua observação ao 

Método Linklater de voz, sendo pessoas do teatro que trabalhavam e trabalham para entender a 

potência do ator em sua entrega e presença física. Trago as dificuldades encontradas e as 

tentativas de soluções no experimento desse corpovoz-brincante.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

22 

CAPÍTULO I – A cultura popular2: uma história da vida real 

 

Chegança3 

 

O saber deve ser como um rio, cujas águas doces, grossas, copiosas, transbordem do 

indivíduo, e se espraiem, estancando a sede dos outros. Sem um fim social, o saber 

será a maior das futilidades. - Gilberto Freyre. 

 

 

Neste capítulo traçamos uma perspectiva mais específica em uma conversa com você 

leitor, e com autores que dentro dessa ciência conseguem aproximar-nos do nosso entendimento 

sobre o conceito de cultura, onde potencializam este nosso olhar acerca do saber cultural. 

É de grande relevância perceber que a história da busca pelo encontro com a cultura, 

com a realidade da natureza de um povo, se deu pelo deslumbramento de se conseguir traçar 

um eixo, ao qual fosse possível manter viva as manifestações que correm o risco de seu 

desaparecimento. Neste momento, estabeleceu-se o interesse e apropriação de tudo aquilo que 

representa os costumes, superstições, ou seja, as práticas culturais de um povo. 

A partir século XIX estudar sistematicamente a cultura, ganhou mais espaço no 

ambiente científico. Para entendermos o que é cultura popular, iniciamos com o significado da 

palavra cultura, que vem do latim colere, e significa cultivar. Ela é o conjunto de trabalho, 

experiências e convivências. Sendo a cultura um complexo que inclui conhecimento, moral, 

arte, costumes, hábitos individuais e/ou construídos a partir do convívio familiar e social. 

Falar sobre cultura pode parecer algo comum, rotineiro. Em nosso ambiente artístico 

é quase um clichê. No entanto, para falar do Bumba meu Boi se torna inevitável entendermos 

os princípios que nos levaram a definição de cultura, pois é a partir deles que se torna possível 

o entendimento dessa manifestação popular como tal. 

Seguindo o antropólogo Santos (1987, p. 10), em seu estudo sobre cultura, constatamos 

que cada cultura tem a sua história particular e características bem diferentes. Os processos de 

descobrimento e colonização também apresentam particularidades nas suas construções 

culturais, que são selecionadas pelo povo. 

 
2 Nesta pesquisa trago estas duas palavras sob a perspectiva de entendimento que cultura popular é a manifestação 

de tudo aquilo que é pelo povo e para o povo, que carrega em suas raízes características cruzadas de indígenas, 

negros e brancos. 
3 A chegança, terminologia criada pela autora do texto inspirada na Chegada do Bumba-meu-boi de São Luís do 

Maranhão. A chegada é a toada cantada como anúncio da brincadeira no terreiro (local da apresentação). 



 
 

 
23 

Compreender que há uma diversidade cultural interna no nosso país desmistifica a 

tentativa de divisão da nossa cultura, buscando eliminar preconceitos e perseguições a 

determinadas formas de expressões culturais. Mas jamais devemos esquecer dos princípios da 

beleza que enriquecem e que dão legitimidade à cultura a ser apresentada.  

Ainda com Santos (1987, p. 20), entendemos e nos familiarizamos com a sua ideia de 

que “as culturas humanas são dinâmicas”, ou seja, elas estão diretamente relacionadas às 

mudanças e comportamentos sociais. É exatamente isso que mantém a cultura brasileira viva e 

atual, por exemplo, por adaptar-se a cada nova geração. 

 

É comum que na América Latina as discussões sobre cultura se refiram a uma história 

de contribuições culturais de múltipla origem, as quais tem por polo de integração os 

processos que são dominantes no mundo ocidental no que concerne à produção 

econômica, à organização da sociedade, à estrutura da família, ao direito e às ideias, 

concepções e modos de conhecimento. (SANTOS,1987, p. 28) 

 

Estruturas essas que vem sendo conservadas e que demonstram a sua eficácia numa 

construção social e cultural, pois estão diretamente ligadas aos processos de transformação 

pelos quais passam as sociedades. 

Quando pensamos em culturas populares, logo nos identificamos com a noção de que 

elas são expressões que integram, interagem e se apresentam a partir de um povo, no nosso caso 

o povo brasileiro. É aquela manifestação cultural que se encontra mais próxima de cada um de 

nós, é aquela que está próxima de você leitor e que assim como os exemplos de expressões 

culturais populares do Maranhão, onde nasci e ainda resido, você também conseguirá sublinhar 

destaques culturais que representam de modo mais intimista, a realidade da história de onde 

vive. 

A cultura, nada mais é que: manifestações que perpassam por influências negras, 

indígenas, europeias, entre outras, dependendo de qual região estamos localizados no Brasil. 

Pensar nessa mistura de etnias, apenas nos coloca frente a nossa identidade brasileira.  

Gilberto Freyre em seu trabalho intitulado Vida Social no Brasil nos Meados do Século 

XIX (2009), nos apresenta de modo muito singular e objetivo essa estruturação cultural da qual 

é reflexo do que é a identidade brasileira apresentando, pois, a mestiçagem como pontes “entre 

etnias e pontes entre culturas. Pontes que tornaram possíveis novas expressões inter-raciais e 



 
 

 
24 

vantajosas – para um sistema nacional, quer de convivência, quer de cultura – combinações 

interculturais.” (FREIRE, 2009, p.42). 

Para entendermos melhor a nossa própria cultura, cultura brasileira, é de suma 

importância conhecermos a nossa história. Buscar por registros documentais de jornais, 

fotografias, relatos dos mais velhos, valorizando a oralidade, com isso teremos maior precisão 

no entendimento sobre o nosso passado, o legado que foi deixado e que veio sendo estruturado, 

transformando-nos culturalmente no que somos enquanto nação. 

Assim, mergulhamos no que é tradicional/tradição para potencializar este trabalho de 

criação/composição corpóreo-vocal para a cena, desenvolvendo o que pode ser possível para o 

entendimento do corpovoz-brincante, um grande potencializador de escritas. 

 

1.1 O reconhecimento das manifestações da cultura: saberes identitários. 

 

Quando entendemos a dinâmica das nossas raízes culturais, que se realizam entre o 

índio, o negro e o branco, começamos a perceber que a nossa cultura está dotada de 

particularidades que constroem um saber, que tem como ponto de partida, o que já foi vivido, 

experienciado, entre lutas, resistências, mas também de quereres e consentimentos. 

Neste momento conseguimos identificar a sabedoria expressa dentro da história de um 

povo, nordestino, maranhense e genuinamente brasileiro, que dentro de suas lutas e narrativas 

sobrevive até os dias de hoje e perpetuam sua existência, mesmo quando não mais de forma 

presencial em ritos ou bailados. A memória também é cultura, ela é existência. 

Como já discorrido no início desta narrativa sobre cultura, ela vem sendo um conjunto 

de costumes individuais e compartilhados socialmente, um compilado dos traços de nossa 

herança indígena, africana, mas também portuguesa, por juntos constituírem o povo brasileiro, 

um povo mestiço e soberano em suas multiplicidades. 

A formação cultural vem sendo transmitida tradicionalmente dentro do berço familiar, 

mas também vivente em sociedade. Neste ponto, existe uma força no saber que é transmitido a 

partir das experiências entre os povos. Um saber que tradicionalmente se perpetua. 

 

[...] a experiência é o que me acontece e o que, ao me acontecer, me forma ou me 

transforma, me constitui, me faz como sou, marca a minha maneira de ser, configura 

minha pessoa e minha personalidade. (LARROSA, 2016, p. 48) 

 



 
 

 
25 

É a partir da experiência que encontramos respostas e conseguimos garimpar e 

reconhecer nossa cultura brasileira. É partindo do conhecimento dos costumes e vivências dos 

nossos antepassados que conseguimos reconhecer e identificar os modos que experienciamos 

nossa cultura, ao molde de como ela veio tradicionalmente sendo estruturada, essas experiências 

são grandes produtoras do saber.  

Junto das manifestações culturais é possível entendermos muito da nossa história de 

lutas e de buscas por nosso lugar. Um saber que é passado na oralidade, onde o corpo se 

expressa tanto na palavra falada, quanto nas palavras figuradas que nossos corpos tendem a 

escrever diariamente e que revelam muito de nós, escrevem as linhas da nossa história. 

Atualmente, o lugar do grande saber está conectado diretamente e principalmente no 

Brasil à universidade, porém o saber da história relatada pelos mais velhos, como já havíamos 

dito, percebendo o que é transmitido a partir dos gestos, ações é de suma importância para que 

entendamos a nossa formação cultural. 

No desespero de se valorar a cultura popular como um todo, podemos cair no erro de 

catalogá-la apenas como uma peça de museu, que só tem valor se transpassada aos moldes 

acadêmicos da ciência universitária, quitando a sua liberdade e saber natural que é inerente a 

ela, não buscando nos relatos de vida/experiência o que a tradição vem escrevendo na história, 

caminhando deste modo, contra a necessidade de buscar a verdade disposta na simplicidade 

daqueles que fizeram e fazem a história cultural acontecer. 

 

[...] uma imagem constante de uma natureza humana constante, independente do 

tempo, lugar, circunstância, de estudos e profissões, modas passageiras e opiniões 

temporárias, pode ser uma ilusão, que o que o homem é pode estar tão envolvido com 

onde ele está, quem ele é e no que ele acredita, que é inseparável deles. É precisamente 

o levar em conta tal possibilidade que deu margem ao surgimento do conceito de 

cultura e ao declínio da perspectiva uniforme do homem. (GEERTZ, 2008, p. 26) 

 

A partir deste apontamento de Geertz, é bom que entendamos que a cultura e a 

variabilidade cultural não devem ser levadas em conta como uma concepção caprichosa e 

preconceituosa. A humanidade é muito variável na sua essência e expressões. Tentar buscar o 

nivelamento do conhecimento cultural pode ser um risco na construção do saber. 

Christopher Dawson (2016), em seu livro Criação do Ocidente, nos aponta algo 

interessante quanto a percepção do saber e sua construção, pois nos esclarece que o esquema 

de organização das disciplinas especializadas, fragmenta a possibilidade de construção de um 

conhecimento mais sólido, melhor composto.  



 
 

 
26 

Para entendermos a nossa cultura e darmos valor a construção do nosso saber a partir 

das manifestações culturais, é necessário que saibamos que nada surge a partir de uma via 

unitária, mas sim de um complexo de contextualizações e por isso a importância de 

conhecermo-nos historicamente para, aí sim, tentarmos traçar a particularidade de uma 

manifestação específica.  

 

1.2 Bumba meu Boi: o folguedo 

 

Desde muitos anos, em civilizações antigas a figura do Boi cumpre papéis 

representativos de poder, força e sacrifício. Desde a era medieval ele vem construindo e 

reconstruindo simbologias entre gregos e romanos, na Índia, na África e entre muitas outras 

nações. 

 

O culto ao boi pode ser identificado de duas formas com dissemelhanças muito sutis: 

culto ao animal vivo, objeto de adoração, considerado a própria divindade, ainda que 

por meio de incorporação; e culto ao animal metaforicamente associado às divindades, 

que, simbolizando o deus, é sacrificado numa espécie de teofagia ritual - comunhão 

sagrada com o deus que transfere sua força e poder àqueles que participam do rito. 

(IPHAN, 2011, p. 14) 

 

No entanto, com o passar dos anos esse aspecto de divindade do Boi- num sentido de 

algo que está distante do homem-, veio tomando forma ainda mais festiva e celebrativa, sem 

perder o seu caráter ritualístico/religioso, justamente pelo fato da festividade fazer parte dessas 

manifestações. 

O Bumba meu Boi, esse folguedo, pode também ser chamado de Bumba Boi, Bumba 

ou simplesmente Boi. É uma expressão popular presente em vários Estados brasileiros, porém 

tendo maior dimensão e força no Maranhão e região Norte do Brasil. 

 

Os primeiros registros históricos desta ‘brincadeira’4 são de matérias de jornais, 

datadas em meados do século XIX, tendo o Maranhão como o primeiro anunciador 

destas boaidas5. Em seqüência cronológica, o Bumba-meu-boi tem seu primeiro 

registro publicado em pequena nota no jornal ‘Farol Maranhense’, no Maranhão, em 

1829; seguido do jornal ‘O Carapuceiro’, em Pernambuco, no ano de 1840; dos 

periódicos “A Voz Paraense” e ‘O Velho Brado do Amazonas’, no Pará, em 1850; e 

dos livros “Reise durch Nord-Brasilien im jahre 1859”, do alemão Robert Avé- 

Lallemant, e “Águas passadas”, de José Boiteaux, com relatos de bumba-meu-boi em 

Manaus, em 1859 e Santa Catarina, em 1871, respectivamente. (IPHAN, 2011, p.18) 

 
4 Modo como é chamada a manifestação popular do Bumba meu Boi. 
5 Grupos de Bumba meu Boi. 



 
 

 
27 

 

Mas é importante ressaltar que esses registros foram feitos a partir, como cita Borralho 

(2006), de uma necessidade e interesse erudito pela cultura popular, ou seja, uma possibilidade 

de inserir um novo modo de transmissão desta brincadeira, tendo em vista que não houve 

alteração de relato sobre a mesma, em comparação com a transmissão natural primária que 

vinha sendo feita e que até hoje se mantém, por meio da oralidade. 

No auto do Bumba meu Boi, ou como bem sinaliza Borralho (2020), na “matança, 

comédia ou palhaçada, de acordo com os sotaques e com as regiões”, é onde ocorre a encenação 

durante a brincadeira, que se caracteriza sob uma “forma circular [...] na qual atores (brincantes) 

atuam e se divertem concomitantemente” (BORRALHO (2020, p. 39). 

Nesta encenação é contada a história que gira em torno da morte do boi, trazendo a 

mãe Catirina, mulher grávida e esposa de um empregado da fazenda, o Pai Francisco, que deseja 

comer a língua do boi, do boi Mimoso, o boi mais amado do Patrão, dono da fazenda. Pai 

Francisco realiza o assassinato do boi para satisfazer o desejo de sua esposa. Porém, o patrão 

descobre o feito e manda seus capatazes e índios, conhecedores da mata, irem atrás do Pai 

Francisco para puni-lo, é aí então que para não pagar o preço da morte do boi com seu próprio 

sangue, pai Francisco ou Chico, pede ajuda aos seres espirituais da floresta, padres e pajés, e 

faz uma promessa a São João, pedindo que ele o ajude a trazer vida ao Boi e livrá-lo da morte. 

O Santo concede o pedido e por milagre o Boi ressuscita, assim uma festa na fazenda é realizada 

e o pai Francisco é perdoado pelo patrão. 

Esta é uma das versões do Boi, pois a depender da localidade algumas particularidades 

são inseridas na narrativa. Essa é uma versão que conhecemos pela vivência como brincantes 

do Bumba meu Boi e que nos remete aos tempos de criança. 

O Bumba meu Boi é dotado de riqueza cultural decorrente da junção de elementos 

característicos do índio, do negro e do branco. Uma característica que apenas reafirma a 

identidade brasileira que parte da miscigenação das raças. 

Essa manifestação popular nos remete a uma história de resistência, que por volta dos 

anos 1890 a 1920, os brincantes, por muitas vezes eram impedidos de realizarem suas 

brincadeiras nas ruas. Parte da população maranhense, com maior valor econômico, via nessa 

brincadeira e em seus brincantes um símbolo de desordem e atentado aos “bons costumes”. 

Essa perseguição oriunda da separação econômica, tendo em vista que a força do 

Bumba meu Boi teve sua origem no interior do Estado, reafirmava os “conceitos de centro e 

periferia” e assim se estabelecia a ideia do que era bem-vindo ou não para a elite e o que era de 



 
 

 
28 

cunho popular6. Em reportagens da época, conseguimos observar bem a visão elitizada acerca 

dessa manifestação: 

 

Percorreu este ano, as principais ruas da capital, naquela algazarra infernal, que faz as 

delícias da garotajem (sic), o boi, o bumba-meu-boi escandalizando a nossa 

civilização e perturbando o sossego público, há tempos essa brincadeira foi relegada 

para os pontos afastados da urbe, mas agora o boi investiu contra a cidade e veio a 

praça João Lisboa, nosso principal salão público. (Jornal A Tarde, 30 jun.1915, p.1. 

apud SILVA; MORENO; MONTEIRO. 2010, p. 2)  

 

A delimitação espacial era e ainda é um indicativo de poder social em São Luís do 

Maranhão, porém o Centro Histórico, que antes pertencia, no ideário da elite ao seu próprio 

ambiente social ludovicense, hoje é acentuado justamente pelo batuque de matracas e 

pandeirões do Bumba meu Boi e dos tambores das rodas de tambor de crioula e de mina, ambas 

manifestações da cultura maranhense, que resistiram e resistem até os dias de hoje. 

Assim, na década de 1960 houve um convite, “do então governador José Sarney”, para 

que ocorresse uma “apresentação de um grupo de Bumba-meu-Boi do sotaque de Zabumba no 

Palácio dos Leões” Cerqueira (2016, p. 85). Com o passar dos anos após a discriminação veio 

o reconhecimento, ocorrido a partir de 1975, por meio de uma política cultural elaborada pelo 

Estado, para valorização dos folguedos, durante a gestão de Domingos Vieira Filho frente à 

Fundação Cultural do Maranhão. 

Essa valorização que vem se estruturando cada vez mais, teve um grande passo 

firmado no dia 30 de agosto de 2011, onde o Conselho Consultivo do Patrimônio Cultural 

aprovou, o Complexo Cultural do Bumba meu Boi do Maranhão como Patrimônio Cultural do 

Brasil, viabilizando um aumento de editais e incentivos para que as brincadeiras fossem às ruas 

durante o período junino. 

Essa luta pela existência nos possibilita perceber durante a história picos de 

acolhimento e rechaço de uma manifestação instituída no Brasil, sendo esta genuinamente 

brasileira. É sempre importante fazermos o resgate de sua história para nos impulsionarmos 

cada vez mais a transmitir esse folguedo. 

 
6 Aqui pelo contexto o termo “popular” trazia em si um discurso discriminatório em relação às manifestações do 

Bumba meu Boi. 



 
 

 

29 

A união entre os brincantes, em uma luta de resistência, precisou acontecer por quase 

um século para a brincadeira ser o que é hoje, tendo recebido, São Luís do Maranhão, o título 

de Capital Nacional do Bumba meu Boi7, no dia 05 de julho de 2019, uma história que resiste 

para poder existir, e é passada de geração em geração no seio das famílias, principalmente 

daquelas em que todos os membros, familiares integram diretamente as comunidades (os 

bairros) das brincadeiras tradicionais. 

E no dia 11 de dezembro do ano de 2019, o Bumba meu Boi recebeu o grandioso título 

de Patrimônio Cultural Imaterial da Humanidade8, símbolo e resultado das lutas dos brincantes 

que tiveram suas vidas colocadas em risco para que a brincadeira continuasse, pois para isso 

pessoas se doaram a essa expressão da cultura popular, para mantê-la viva e para apresentar ao 

mundo a beleza e o vigor de um povo. 

 

1.3 Brincando com o Bumba meu Boi do Maranhão. 

 

O Bumba meu Boi faz parte da minha vida, enquanto maranhense, desde muito nova, 

quando frequentava os arraiais de São Luís no período junino, e também em brincadeiras 

durante o período escolar e adentrou um pouco na vida da prof.ª Dr.ª Dirce Helena, com quem 

sempre compartilhei meus anseios e propostas. Ele sempre esteve presente na minha história 

desde quando eu o seguia sendo uma mutuca9 meio brincante, pois não participava diretamente 

dos Bois, mas estava nos arraiais, sempre me misturando no meio das brincadeiras e me 

envolvendo nos bailados.  

Apenas em 2016, pude adentrar neste universo cultural, como uma brincante, em 

companhias mais jovens10, que fazem leituras e criações a partir dos enredos culturais do 

Maranhão, e trazem suas indumentárias ou criações inspiradas nos grandes batalhões11 da Ilha 

de São Luís ou no artesanato local, sendo classificadas como grupos alternativos, referindo-se 

a “uma categoria criada pela Secretaria de Estado da Cultura para enquadrar, no Cadastro de 

 
7 Reconhecimento que veio após a sanção da Lei nº 13.851 pelo presidente Jair Bolsonaro. 
8 O título foi concedido durante a 14ª Reunião do Comitê Intergovernamental para a Salvaguarda do Patrimônio 

Cultural Imaterial da Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (Unesco). 
9 Amante, acompanhante do Boi. 
10 A terminologia jovem se refere às brincadeiras com menos de 40 anos de vida, sendo a Companhia Barrica do 

Maranhão a primeira manifestação popular do Maranhão a desenvolver e apresentar sua dança em um mix de 

sotaques e tipos de manifestações que se encontram tanto na capital do Estado do Maranhão, bem como no interior 

do Estado, tendo atualmente 35 anos de existência. 
11 Como são chamados os grupos de Bumba-meu-Boi. 



 
 

 
30 

Grupos Folclóricos da Secma, as manifestações culturais que não apresentam características 

dos grupos considerados tradicionais pelo órgão, mas que são inspirados no Bumba-meu-boi”. 

(IPHAN, 2011, p. 73). 

A Companhia Encantar de Arte e Cultura foi a primeira a possibilitar a vivência dentro 

da cultura popular enquanto brincante, em 2016. Esta é autodenominada parafolclórica, 

segundo Carol Aragão. Em uma breve entrevista à autora, Carol, cantora e integrante da direção 

da companhia, afirma:  

 

A vertente junina da Companhia Encantar de Arte e Cultura (que também tem 

trabalhos em outros segmentos), tem como propósito trazer para o formato de 

espetáculo, as vivências das manifestações populares, a partir de uma releitura dos 

grupos tradicionais. Por isso, nos reconhecemos como um grupo parafolclórico, 

voltado para o resgate das danças e ritmos de nossa terra, buscando inserir cada vez 

mais pessoas nesse contexto de identidade cultural, seja enquanto participantes ativos 

(dançarinos, músicos, produtores), ou passivos (público, nativos ou visitantes).12 

 

Assim com uma indumentária única, criada a partir da releitura de grupos tradicionais, 

as misturas de ritmos se fazem presentes, nas estruturas dos espetáculos dessa companhia. 

A seguir, fotos de dois momentos específicos do espetáculo de 2016, na foto a sua 

esquerda registro feito no momento da dança do Divino Espírito Santo e na foto a sua direita, 

na dança do coco: 

 

  
Figura 1                                                                                      Figura 2 

Fonte: Companhia Encantar                                                      Fonte: Companhia Encantar 

Foto: Jamesson Jota.                                                                  Foto: Jamesson Jota 

Acervo da autora.                                                                      Acervo da autora. 

 

 
12  Entrevista concedida à autora, por Ana Carolina Aragão (Carol Aragão), cantora e integrante da direção da 

Companhia Encantar de Arte e Cultura, em 10 de junho de 2020, realizada via aplicativo WhatsApp. 



 
 

 
31 

Neste grupo desenvolvi minhas habilidades enquanto brincante de danças 

maranhenses. Ela tem por característica a leitura das manifestações populares do Maranhão, 

onde trabalhávamos o Bumba Boi nos seus muitos sotaques: Matraca (Ilha), Zabumba, Pindaré 

e Orquestra, e danças como: Coco e quadrilha. 

Em 2017, participei da seleção e entrei para a Companhia Barrica do Maranhão, onde 

venho aperfeiçoando mais meu olhar dentro da cultura do Maranhão. Esse grupo tem 35 (trinta 

e cinco) anos de história e experiências com a cultura, na singularidade das misturas das danças 

maranhenses. Porém o termo parafolclórico não é bem quisto pelo fundador, Zé Pereira, que 

em entrevista concedida a autora diz:  

 

É uma palavra que chega para nós, à nível de culturas populares, Latino América, 

vamos dizer assim, brasileiras, maranhenses, que a partir dessa terminologia criaram 

uma distinção entre o que é classificado, o que é mapeado dentro dessa palavra para 

sintetizar um conhecimento existencial dessas manifestações e num determinado 

momento, quando se compreende, se percebe, se estuda, se verifica, se constata que 

esse movimento de cultura popular brasileira, regionalizadas, nordestinas[..] aqui, 

especialmente aqui, nessa nossa riqueza, nessa nossa mina de manifestações populares 

culturais atreladas a várias referências históricas, festivas, religiosas, sociais, 

artísticas, percebe-se que a terminologia, ela foi até se deteriorando, se colocando até 

como uso de uma palavra pejorativa.13 

 

Diferentemente da classificação dada pela cantora e integrante da direção da 

Companhia Encantar, Carol Aragão, quando afirma ser um grupo parafolclórico, José Pereira, 

diretor e fundador da Companhia Barrica, em entrevista, se opõe a tal terminologia, afirmando 

os comprometimentos que decorrem das manifestações da cultura maranhense, além do Bumba 

meu Boi, destacando o fazer artístico-cultural do Barrica como uma brincadeira que carrega sua 

identidade genuinamente maranhense, preservando e exaltando a cultura maranhense em geral. 

Dentro dessa perspectiva, observamos que a Companhia Barrica desenvolve um 

trabalho onde “o conjunto de criação dos trabalhos desenvolvidos tem como base e inspiração 

as formas artísticas da cultura popular maranhense” (PEREIRA, 2000, p. 125), ou seja, as 

reproduções e criações do grupo sofrem influências diretas da cultura tradicional, que como 

ressalta o fundador da companhia, não deixa de ser uma manifestação autêntica da cultura do 

Maranhão, pois a Companhia tem a sua história e seu pioneirismo dentro dos terreiros por onde 

apresenta seu bailado. 

 

 
13 Entrevista concedida a autora por José Ribamar Pereira Godão (Zé Pereira), fundador e diretor da Companhia 

Barrica do Maranhão, em 09 de junho de 2020, realizada via ligação telefônica. 



 
 

 
32 

 

   
  Figura 3                                                                                            Figura 4 

  Fonte: Companhia Barrica.                                                              Fonte: Companhia Barrica               

  Foto: Ezequias Costa.                                                                       Foto: Paula Alcoforado.  

  Acervo da autora.                                                                              Acervo da autora 

 

    
 Figura 5                                                                             Figura 6 

 Fonte: Companhia Barrica.                                               Fonte: Companhia Barrica  

 Foto: Ezequias Costa                                                        Foto: Marcio Carvalho 

 Acervo da autora.                                                             Acervo da autora. 

 

 



 
 

 
33 

Nesta companhia tenho a experiência dancística dentro dos sotaques do Bumba-meu-

Boi (Matraca, Zabumba, Pindaré, Costa de mão e Orquestra), Cacuriá, Coco, Lelê- que também 

é conhecida como Péla Porco-, que “é uma dança de salão de origem europeia, provavelmente francesa, 

com traços ibéricos, presente nos municípios de Rosário (no povoado de São Simão) e Axixá desde o 

século XIX”14, e Divino, que é uma dança elaborada sob a inspiração do bailado das caixeiras durante 

a Festa do Divino Espírito Santo, que ocorre durante o mês de maio, no município de Alcântara- MA.  

Foi nesta companhia onde comecei a buscar aperfeiçoar-me mais no contato com os 

grupos tradicionais de Boi e a perceber que minha admiração pelo Caboclo de Pena era maior 

do que qualquer outra figura cênica deste folguedo.  

O Bumba meu Boi, dentre alguns autores e popularmente, é conhecido sob a divisão 

de cinco sotaques, como já puderam ver no corpo deste texto até aqui, ou seja, cinco estilos que 

contemplam características sonoras, dancísticas, de indumentárias e também a origem das 

brincadeiras e permanência das mesmas em determinados municípios do Estado do Maranhão, 

sendo estes os detalhes que acentuam essa divisão estilística dos sotaques.  

As brincadeiras são conhecidas dentre os sotaques de Matraca ou Ilha, Orquestra, 

Baixada, Costa de Mão e Zabumba. 

 

Embora a classificação em sotaques seja útil para o direcionamento de estudos e 

pesquisas e para a execução de ações dos poderes públicos estadual e municipal no 

campo da cultura popular relativas ao Bumba-meu-boi, uma incursão pelos 

municípios do Maranhão demonstra que essa categorização não abarca a diversidade 

dessa manifestação cultural popular maranhense. Nas diversas regiões do Estado 

encontram-se formas distintas de expressão do Bumba-meu-boi, respondendo às 

necessidades inerentes a cada local com a utilização de recursos disponíveis nos seus 

respectivos municípios, dando diferentes configurações a uma mesma brincadeira. 

(IPHAN, 2011, p.25) 

 

Essa divisão ainda é muito questionada academicamente, tomo por exemplo, a visão 

do folclorista Américo Azevedo Neto (2019), que faz uma nova conceitualização para a divisão 

do Boi, onde defende que esta deva ser feita em “grupos, subgrupos e sotaques”. Percebamos 

que sotaque para o autor é o “estilo individual de cada conjunto” (NETO, 2019, p. 18) e que 

por esta razão, para ele, o termo não engloba todos os grupos existentes e já entendidos dentro 

das características dos cinco sotaques, o que me parece de uma sensibilidade muito honesta às 

mais pequenas diferenças, porém na sua análise o autor cria uma divisão para as manifestações 

 
14 Histórico encontrado no arquivo Danças Maranhenses em: http://www.ufma.br/arquivos/1073, data de acesso 

10 de junho de 2020. 

http://www.ufma.br/arquivos/1073


 
 

 34 

do Boi por raças: grupo africano, indígena e o branco15, o que para mim é impossível tamanha 

separação, tendo em vista a própria história cultural do Brasil e a miscigenação presente em 

todos nós, incluindo é claro, os maranhenses. 

Assim, encontro no pesquisador Prof. Dr. Tácito Borralho, que foi meu professor na 

Universidade Federal do Maranhão, onde ainda segue como membro do corpo docente do curso 

de Licenciatura em Teatro, a mútua concordância por preferir a classificação dos cinco sotaques 

e por esta razão destaco aqui a divisão apresentada por ele do Bumba meu Boi, que segundo o 

mesmo “é um traço de contemporaneidade”. O autor reconhece determinadas particularidades 

de alguns grupos e por isso salienta a existência de grupos “sem-sotaque”, e não enrijece sua 

observação numa divisão racial, por isso meu diálogo com este autor é mais compatível e 

apresentarei na íntegra o que ele expressa como a identificação dos sotaques pela localização 

geográfica: 

 

Sotaque da Baixada: nos municípios de Viana, Penalva, Matinha, Olinda Nova do 

Maranhão, Pindaré, São Vicente, São João Batista, Bequimão, Alcântara etc.  

Sotaque de Zabumba: nos municípios de Cururupu, Guimarães, Cedral, Porto Rico do 

Maranhão, Central, Mirinzal, Santa Helena.  

Sotaque de Pandeiro de Costa-de-Mão: nos municípios de Cururupu, Serrano do 

Maranhão e Bacuri.  

Sotaque de Orquestra: nos municípios da Região do Munim: Axixá, Morros, 

Presidente Juscelino, Cachoeira Grande, São Simão de Rosário e Rosário.  

Sotaque de Matraca (ou Boi da Ilha): nos municípios de São Luís, Icatu, São José de 

Ribamar, Paço do Lumiar, Iguaíba, Raposa. (BORRALHO, 2012, p.29) 

 

Os sotaques carregam características específicas, como já afirmado anteriormente, 

sendo que os instrumentos utilizados e os personagens são elementos que distinguem bem, qual 

o sotaque de cada grupo. 

Destacarei a seguir os instrumentos utilizados pelos 5 sotaques, ao modo como bem 

estruturou Borralho (2020, p.47-49): 

 

Sotaque da Baixada: Pandeirões de três tons, matraca de cordel. 

Sotaque de Zabumba: Pandeirinhos (ou repinique) e Zabumba. 

Sotaque de Pandeiro de Costa-de-Mão: Pandeiros de Costa-de-Mão, com ou sem 

platinelas. 

Sotaque de Orquestra: instrumento de corda, de sopro e bumbo.  

Sotaque de Matraca (ou Boi da Ilha): Lira (maracá grande em forma de estrela ou 

redondo), matracas grandes, tinideiras (ou pandeirões).  

 

 
15 Sugiro a leitura da obra: NETO, Américo Azevedo. O Bumba meu Boi no Maranhão. São Luís: Pindoba, 2019. 



 
 

 

35 

Como observamos acima, os grupos apresentam uma diversidade de instrumentos que 

são os responsáveis por instituir a diferenciação rítmica entre as brincadeiras e, assim, estruturar 

o bailado de cada figura cênica. Os grupos, em sua maioria, adotam os movimentos que 

estimulam um vigor mais ancestral, ou seja, um vigor que mantém as movimentações mais 

firmes, com os pés espalmados no chão, onde existe um contato firmado do nosso centro de 

gravidade, que “fica aproximadamente anterior à segunda vértebra sacral”16. 

No entanto, os grupos do Sotaque de Orquestra, diferentemente dos demais, tem 

instrumentos de sopro (trompete, trombone, saxofone) o que lhes confere um bailado com 

movimentações mais suaves, menos vigorosas, pés em sua maioria, em contato com o chão 

apenas com as falanges e metatarso. 

Assim como existe uma distinção entre os instrumentos que influenciam diretamente 

os sotaques, temos a distinção e/ou repetição dos personagens da matança, palhaçada ou 

comédia, como é popularmente conhecido o auto dessas brincadeiras, continuo trazendo a 

estrutura de catalogação de Borralho (2020, p. 50-54) e a cada intervalo dos sotaques destaco 

com figuras cada personagem17: 

 
 

Sotaque da Baixada:  

Brincantes do cordão e cabeceiras (patrões ou amos) – Capacete 

(chapéu de fita, testeira alta e rebordada com pingentes de canutilhos, espaldado com 

um cocar de penas de ema). Gola pelerine de veludo preto rebordado de lantejoulas, 

miçanga, canutilhos e pedrarias; camisa de seda, calça de seda ou gabardine; polainas 

opcionais; tangas (saiote de veludo preto rebordado, portando uma basta franja de 

canutilhos tecido em rede) sobre a calça. 

Índias – Cocar, saiote, peitoral, braçadeiras e caneleiras, de pena de ema 

em tom avermelhado.  

Índios – cocar (à tuxaua, à Sioux americano) descobertos da cintura para 

cima, portando cordões de contas graúdas cruzados sobre o peito e as costas. 

Cazumbas: Máscaras zoomorfas ou fantásticas encimadas por basta 

cabeleira ou torres gigantescas, túnica trapezoidal com quadris avantajados e 

recheados de artefato produtor de barulho chocalhento. 

Homem da Burrinha e Vaqueiros: Vestimentas iguais a dos cabeceiras e 

dos brincantes do cordão. Muda o chapéu para menor tamanho, recoberto em copa e 

aba por veludo bordado. Não traz penas. 

 

 

 

 
16 Ver em:http://underpop.online.fr/b/biomecanica-da-musculacao/centro-de-gravidade-no-corpo-humano.htm, 

data de acesso, 05 de outubro de 2020. 
17 Em momentos específicos de referência direta a figura cênica do Caboclo de Pena inserido no contexto da 

manifestação popular, manteremos no corpo do texto sua característica de personagem, por ser popularmente 

conhecido assim, portanto, nas imagens constarão esse termo personagem, ao invés de figura cênica. 

http://underpop.online.fr/b/biomecanica-da-musculacao/centro-de-gravidade-no-corpo-humano.htm


 
 

 
36 

    
 

     
Figura 8                                                                      Figura 9 

Personagem: Índia                                                      Personagem: Índios                                                                         

Fonte: Boi de Santa Fé                                               Fonte: Boi de Santa Fé                                                                    

Foto e acervo: Centro Cultural Vale Maranhão         Foto: Djalma Raposo                                                                       

                                                                        Acervo: Boi de Santa Fé 

 

 

 

 

 

 

Figura 7                                  

Personagem: Rajado                                                                

Fonte: Boi de Santa Fé   

Foto e acervo: Centro Cultural Vale Maranhão                           

 



 
 

 
37 

     
 Figura 10                                                                       Figura 11 

 Personagem: Cazumba                                                  Personagem: Homem de Burrinha 

 Fonte: Boi de Santa Fé                                                  Fonte: Boi de Pindaré 

 Foto e acervo: Centro Cultural Vale Maranhão            Foto e acervo: Boi de Pindaré  

 

 

 

Sotaque de Zabumba:  

Brincantes do Cordão e Amos: Golas de pelerine e tangas (saiotes) de 

veludo marrom, vermelho ou preto, rebordados ou ainda saiotes de lenços (utilizado 

como enfeite e para secar o suor do rosto); camisas claras de seda. Calções vermelhos 

sobre ceroulas brancas (ou calças compridas com polainas brancas).  

Meninos/Rapazes/Vaqueiros: Chapéu de aba curta, coberto de veludo 

preto e rebordado com franja de canutilho curta. Calça e camisa (e ceroula ou polaina) 

como de todo o grupo.  

Tapuias: Capacete africano (em lugar do cocar), peruca de nylon ou ráfia; 

roupa totalmente de tecido bordado. Nenhuma pena. 

 

 



 
 

 
38 

     
Figura 12                                                                                      Figura 13 

Personagem: Meninos/Rapazes/Vaqueiros                                  Personagem: Tapuia 

Fonte: Boi de Leonardo                                                                Fonte: Boi de Leonardo 

Foto: Nelson Magela                                                                    Foto: Nelson Magela 

Acervo: Clica São João                                                                Acervo: Clica São João 

 

 

 

Sotaque de Pandeiro de Costa-de-Mão:  

Brincantes do cordão (baiantes) e Amos: calças (como bermudões 

colados abaixo dos joelhos, estilo toureiro) e blusas justas de manga compridas, tudo 

em veludo geralmente vermelho, rebordado de paetês, canutilhos e missangas.  

Chapéus-de-fita: imitando a grinalda do Boi de Zabumba, diferençando 

da copa que é alta e de cone mais fino, encimado por uma “coroa” de penas 

confeccionadas em tecido bordado.  

Índias: com tradicional traje de penas, estilizado a cada ano. 



 
 

 
39 

     
Figura 14                                                                                      Figura 15 

Personagem: Chapéus de Fita                                                      Personagem: Índia  

Fonte: Bumba Boi do Rama Santa                                               Fonte: Bumba Boi do Rama Santa 

Foto e acervo: Bumba Boi do Rama Santa                                  Foto e acervo: Bumba Boi do Rama Santa 

 

 

 

Sotaque de Orquestra:  

Amos: Chapéus-gaiolas, coletes de veludo rebordado, calça de veludo com 

polainas.  

Brincantes do cordão: Chapéus de testeira em “capelas”, camisas e calças 

de seda com peitoral e tanga (saiote) em veludo rebordado (geralmente portam 

maracás pequenos ou pequenas varas-de-ferrão que lhes ampliam os gestos 

coreográficos).  

Vaqueiros e rapazes: Chapéus de feltro a lapeão-de-rodeio rebordado e 

com franjas curtas de canutilhos. Traje igual ao dos brincantes do cordão, substituindo 

o peitoral por colete rebordado.  

Índias: Saiote peitoral, cocar, braçadeiras e perneiras com penas e 

plumagens. 



 
 

 40 

     
Figura 16                                                                                   Figura 17 

Personagem: Chapéus de Fita                                                   Personagem: Índia  

Fonte: Boi de Axixá                                                                  Fonte: Boi de Axixá 

Foto e acervo: Clica São João                                                   Foto e acervo: Clica São João 

 

 

 

Trouxe nessas citações quatro sotaques, sendo o sotaque de orquestra o mais novo, 

surgido no início do século XX, na região do Rio Munim- MA, mais especificamente nos 

municípios de Rosário e Axixá. Para esta pesquisa destacarei exclusivamente o sotaque de 

Matraca ou Ilha, por ser presente neste sotaque a figura cênica que trago como objeto de estudo: 

o Caboclo de Pena, ao qual destacarei suas características na sequência. 

O sotaque de Matraca, é regido aos sons das matracas, pandeirões, maracá, tambor 

onça, apito, sendo este de uso exclusivo do cantador que delimita o início e fim de cada toada18, 

o batuque deste sotaque é composto, carregado de energia e vigor, que naturalmente 

possibilitam a caracterização do bailado dos personagens que compõem esse sotaque onde: 

 

[...] a entrada acontece, geralmente, com precedência das índias, seguidas dos 

caboclos-de-pena, dos vaqueiros de fita, do boi e do vaqueiro, da burrinha e do Pai 

Francisco. Formam uma linha horizontal por eles denominada de trincheira e, nesse 

posicionamento, dançam até o “Lá vai”. A partir daí, formando três círculos: as índias 

se posicionam no centro, os caboclos-de-pena formam um círculo intermediário e os 

vaqueiros de fita demarcam o círculo de fora. No centro ficam o boi, o vaqueiro, a 

burrinha, o Pai Francisco e a Catirina, quando há. (IPHAN, 2011, p. 180) 

 
18 Como é chamado o canto, a canção, proferida durante a brincadeira. 



 
 

 
41 

Esses são os personagens que se apresentam e que dão as características para esta 

manifestação do Bumba meu Boi, sotaque da Ilha. A seguir, alguns desses personagens, sendo 

que os Caboclos de Pena destacarei no próximo subcapítulo: 

 

 

    
  Figura 18                                                                           Figura 19 

  Personagens: Pai Francisco e Boi                                     Personagem: Vaqueiro de Fita 

  Fonte: Boi da Maioba                                                       Fonte: Boi da Maioba 

  Foto e acervo: Clica São João                                           Foto e acervo: Boi da Maioba Oficial 

 

 

 

     
Figura 20                                                      Figura 21 

Personagem: Pai Francisco e Catirina          Personagem: Home de Burrinha  

Fonte: Boi da Maioba                                   Fonte: Boi da Maioba 

Foto e acervo: Leandro Paulo                       Foto e acervo: Boi da Maioba Oficial 



 
 

 
42 

1.4 Caboclo de Pena: uma seleção natural para a experimentação. 

 

Após a imersão dancística dentre os personagens do sotaque de Matraca ou Ilha, vimos 

uma grande curiosidade em questionar até que ponto a nossa experiência, o nosso saber, 

também poderia ser ciência, por isso o interesse em pesquisar aquilo que de certa forma já 

estava intrínseco em nosso fazer artística e, a partir destas considerações, surgiu o recorte da 

própria cultura19 do Bumba Boi. 

Acreditamos que o principal meio para identificar e reconhecer o homem, sendo ele 

rico ou pobre, artista, empresário, é o seu próprio corpo, dotado de todos os registros que o 

formaram e o formam até os dias de hoje. Carregamos memórias desde a nossa infância, 

registros que foram estruturados, definidos e marcados em nós. Nosso corpo, que é memória 

em matéria, transborda intensidade, volume e expressão preenchendo todo o espaço ao qual 

habita, permitindo-se também preencher-se. 

Apresentamos aqui pontos fundamentais de destaque do Caboclo de Pena, a robusteza 

no seu bailado, a sua identidade que é manifestada não apenas partindo do enredo da história 

do Boi, que o dispõe com força e vigor oriundos das suas movimentações durante a brincadeira, 

mas que são fundidos com as características de cada brincante que configura o bailado desta 

figura cênica: corpos que brincam. 

Nas figuras a seguir, podemos ver um pouco da indumentária, suas penas e capacete 

(indumentária de penas utilizada na cabeça), que dão a singularidade em cada movimentação 

realizada por este personagem no momento da dança. Podemos perceber que apesar de ser 

chamado Caboclo, ele não é restrito aos brincantes do sexo masculino, as mulheres também 

brincam através dele, como vemos nas figuras abaixo e também como veremos mais à frente, 

em vídeo. 

A energia da dança (movimentação) dessa figura é forte, levando em consideração a 

sua natureza masculina, mas sem restringir o bailado aos homens. 

 
19 Silva afirma que “o tecido cultural brasileiro um resultado dos cruzamentos de diferentes culturas e sistemas 

simbólicos africanos, europeus e indígenas.” (SILVA, 2018, p. 42). 



 
 

 
43 

     
Figura 22 e 23                                                                            

Personagem: Caboclo de Pena                                                    

Fonte: Boi da Maioba 

Fotografia: Nelson Magela.                                                         

Acervo: Clica São João.                                                              

 

 

 
Figura 24 

Personagem: Caboclo de Pena 

Fonte: Boi da Maioba 

Foto: Nelson Magela. 

Acervo: Clica São João. 

 

 



 
 

 

44 

O caboclo de pena também “[...] chamado Caboclo Real, personagem da estirpe 

indígena do Boi de Matraca” (BORRALHO, 2012, p. 122), ou Boi da Ilha, traz em sua 

corporalidade, critérios que podem auxiliar atores a dialogar com as percepções do seu próprio 

corpovoz-brincante20, ao ponto que entendemos que “voz é movimento” (SILVA; FALCÃO, 

2015, p. 110). 

 

A matriz corporal do Caboclo Real se compõe a partir do imaginário popular sobre o 

‘índio guerreiro’ e sua expressividade se desenvolve com o emprego de grande força 

física que auxilia em seu potencial dramático. Essa força, essa energia adquirida a 

partir de um incansável treinamento físico, intenso e ininterrupto entre os brincantes-

dançarinos durante treinos e ensaios, mesmo que estes não possuam regras formais, o 

que deixa transparecer que ‘essa energia difere de uma pessoa para outra’. (RIBEIRO, 

In: IPHAN, 2011, apud BORRALHO, p.117) 

 

 

Seus movimentos são resultados de muitas práticas para o alcance da resistência física, 

mas acima de tudo do conhecimento do próprio corpo e das possibilidades de movimentação 

que o mesmo propõe. Ele é o corpo que é experiência e estímulo criador, um corpo que fala 

desde seus silêncios, gritos (Equiô!) e sons ininteligíveis soltos durante as brincadas. Seus 

mínimos movimentos repercutem narrativas históricas de resistências e festividades. Um corpo 

que se materializa na impalpabilidade das sonoridades das matracas e pandeirões. 

Suas movimentações, que já foram, mesmo que de modo simplificado, apresentadas 

por Tácito Borralho em sua tese, onde é feito estudos motriciais do ator bailarino, é importante 

ressaltar que há nessas movimentações do Caboclo, particularidades de expressões que são 

criadas e difundidas ou criadas e executadas apenas por aquele brincante que a gerou, o que 

ocorre de modo muito similar dentro do fazer teatral de cada ator, pois a mesma figura cênica, 

assim como no Bumba Boi, ganhará vida de formas distintas, mesmo respeitando uma matriz 

de movimentos, ou melhor, das marcações cênicas. 

É por esta razão que apresento no vídeo21 a seguir o brincante Urubatan, do Boi de 

Iguaíba, do município do Paço do Lumiar, que se apresenta de modo único dentre os demais 

brincantes, mesmo estando inserido em um coletivo que é regido pela mesma matriz de 

movimentações, mas a grandiosidade desta manifestação é estabelecida a partir das diferenças 

 
20 Terminologia que aprofundaremos no segundo capítulo. Mas desde já expomos que faz referência a unidade de 

dança e teatro do Bumba meu Boi, um corpo que dança, atua durante o auto do Boi. Uma unidade corpóreo-vocal 

que brinca numa construção de narrativas para a cena teatral. 
21 Alguns dos vídeos utilizados para apresentar as movimentações e relatos de brincantes do Bumba meu Boi, na 

figura do Caboclo de Pena, integram uma série de vídeos “Danças Maranhenses” do Centro Cultural Vale 

Maranhão, que estão disponibilizados abertamente na plataforma YouTube, portanto me possibilitando a 

veiculação do mesmo, ao ponto de destacar sua real autoria. 



 
 

 45 

que são construídas com o envolvimento do brincante com as toadas e com os demais brincantes 

ao seu redor. Cada brincante/bailarino carrega consigo uma ginga22, um gingado diferenciado, 

o que faz cada Caboclo ter um bailado único:  

 

 

Neste vídeo além de contemplarmos este grande brincante, temos uma breve 

consideração, de quem entende do assunto, sobre a importância e irreverência desse 

personagem para o sotaque da Ilha, como é mencionado no vídeo, ou matraca, como venho 

discorrendo no corpo desta dissertação, movimentos no plano baixo, ao qual chamamos de 

sapateados, podem ser observados no decorrer do vídeo, onde tanto o Urubatan, quando os 

demais brincantes o executam, bem como giros, saltos, postura, quando estão parados, porém 

presentes. 

Tácito Borralho, em sua tese, sobre o Teatro do Boi do Maranhão, discorre com muita 

maestria as características desse folguedo e apresenta mesmo que de modo muito pontual as 

características das personagens do Bumba Boi, sendo ele o primeiro a apresentar o Boi em sua 

similaridade com o teatro, apresentando seu enredo, sua construção dramatúrgica, sua comédia. 

Partindo da observação e nomeação dos movimentos do Caboclo de Pena  apresentado 

por Borralho (2012, p. 182-183), a saber, posturas, saltos, giros, sapateados, deslizamentos, 

roladas, balanço, trupiadas e meneio de cabeça, características dessa figura cênica que foi eleito 

por nós como objeto de estudo desta pesquisa, observamos que sua expressividade se constitui 

desde a respiração dos seus brincantes, que pode ser, inicialmente, considerada o eixo pré-

expressivo do corpovoz-brincante, até as sonoridades que são uma resposta desses corpos no 

decorrer da brincadeira. 

 
22Molejo, característica individual e intransferível de quem dança, jeito único de se dançar. 



 
 

 
46 

Cada gesto, movimento e estado em pausa dessa figura cênica reverbera uma energia 

de presença no aqui e agora da brincadeira, do qual me arrisco a descrever como o momento de 

transe dos brincantes, pois alguns pela entrega e movimentação em repetição executada no 

bailado, reproduzem essa energia de dilatação corpórea, que associada a religiosidade da 

manifestação do Bumba meu Boi, geram este estado de dilatação contínua, estimulando a 

execução de movimentos, que são especificamente gerados a partir do brincar de desequilibrar-

se em seu próprio eixo: 

 

Os movimentos do Caboclo Real são calcados numa seqüência de passos complicados 

que partem e dão continuidade a um equilíbrio precário que envolve a execução de 

saltos, corridas, giros, sapateados, deslizamentos e balanço pendular. A transferência 

constante do eixo, como se quisesse amparar uma possível queda do cocar, apresenta 

um precioso meneio de cabeça que deixa patente os apoios coxo-femurais e pélvicos 

desse eixo, partido do quadril para as extremidades do corpo, firmados pela flexão de 

pernas e pés, o que demonstra seu nível eucinético completo, dentro do movimento 

coreológico, que se dá durante a expansão dos passos na fluência livre por todo o 

espaço do centro da roda. (BORRALHO, 2012, p. 123) 

 

 

É o equilíbrio precário que permite a dinâmica das movimentações, que variam e 

apesar de haver tido a preocupação pelo estudo e nomeação dos movimentos desta figura 

cênica, naturalmente em sua prática não se segue uma fórmula enrijecida para o movimento, o 

Caboclo dança conforme o seu desejo e adaptações a partir do corpo de quem baila, cada 

indivíduo é único e representa esta figura cênica conforme a sua experiência ou preferência 

dialogada com as características de cada brincadeira. A ginga é livre. Cada grupo, mesmo que 

do mesmo sotaque, da Ilha, desenvolve este personagem de modo mais cadenciado ou mais 

energético. 

Para exemplificação do que foi dito acima, no próximo vídeo, apresentamos o gingado 

do Caboclo de Pena a partir de um corpo feminino, sua força e vigor se mantém, cada detalhe 

com sua particularidade.  

A brincante Celly, do Boi da Pindoba, do município do Paço do Lumiar representa 

bem essas características no seu bailado, individual e intransferível. A indumentária da qual faz 

uso consiste em “saiote, peitoral, perneira, tornozeleira, bracelete e cocar feitos de penas de 

ema tingidas em cores variadas. O cocar, também chamado capacete, chega a ter mais de um 

metro de diâmetro.” (IPHAN 2011, p.105). Vejamos: 

 



 
 

 

47 

 

 

Na segunda música que a brincante Celly dança vídeo acima, “Garota, corre na janela, 

espia meu Boi já chegou…” conseguimos observar, de modo bem claro os movimentos de 

balanço, saltos, giros dos quais ela faz uso de modo muito particular e dinâmico. 

No vídeo a seguir, é possível observar o brincante Robson, do Boi da Madre Deus, de 

São Luís, vestir-se com a indumentária, que são confeccionadas por outros participantes do 

grupo, responsáveis por esta produção: 

 

 

 

Percebemos dentro desta estrutura específica do Caboclo de Pena, que vai desde a 

preparação da indumentária, realizada por outro brincante responsável pela confecção e 

bordados, até o momento das brincadas23, um ritual de entrega e de expansão de energia que 

 
23“[...] momento que representa o espaço- tempo existente entre o “batizado” e a “morte”, é o tempo ritualístico 

de apresentação da “prenda” (da oferenda) a todas as pessoas, num caráter festivo, lúdico, alegre, momentos em 

que a “oferenda” brinca, se diverte e diverte o público.” BORRALHO, 2012, p. 41 

 



 
 

 
48 

vibra desde as entranhas dos brincantes até chegar à explosão do bailado nos saltos, giros e 

improvisações individuais, em duplas ou como preferirem os brincantes/bailarinos. 

Assim, observando essa estrutura energética e percebendo que o ator desenvolve esse 

mesmo caminho quando se trata de treinamento e expansão do seu corpo, constatamos nesta 

figura cênica a similaridade da sua constituição de preparativa e de presença, equivalente ao 

preparo do corpovoz do ator até a sua apresentação, um corpo que também brinca na cena 

teatral, que conta a sua narrativa a partir do seu corpo, como um todo. 

O Caboclo de Pena, e quem o dá a vida enquanto brincante, na perspectiva imagética 

de criação e formação do ator, nos faz notar que em ambos há uma preparação para a liberdade 

de um corpovoz-brincante, que é criador a partir de suas próprias matrizes, que se expandem 

na brincadeira popular ou cênica-teatral, possibilitando o fortalecimento da necessidade de 

criação cênica. 

Com isto, constatamos que esta figura cênica traz uma corporalidade específica de 

possibilidades múltiplas a partir da desconstrução ou mesmo da incorporação de suas 

movimentações tradicionais, apresentando assim, possibilidades para a exploração de 

sonoridades, bem como as questões de corporalidades e do jogo cênico no trabalho do ator.  

  



 
 

 49 

CAPÍTULO II- Corpovoz-brincante 

 

 Equiô24 

Deve-se dar especial atenção à capacidade de condução da voz de tal maneira que o 

espectador não só ouça a voz do ator perfeitamente, mas que se sinta penetrado por 

ela como se fosse estereofônica. (GROTOWSKI, 1981) 

 

No decorrer desta pesquisa fez-se necessária a inserção deste capítulo intitulado 

Corpovoz-brincante, para discorrer sobre o surgimento de tal terminologia, bem como 

apresentar as suas estruturas-base, para podermos no Capítulo III trazermos as discussões 

acerca de suas relações em processos de criação com a figura cênica do Caboclo Real/Caboclo 

de Pena do Bumba meu Boi do Maranhão, campo de estudo de nossa pesquisa.  

Para que haja fluidez e consonância de ideias, trazemos nossos primeiros intentos em 

definir o que vem a ser o corpovoz-brincante, quais as suas principais características e o porquê 

da necessidade em cunhar este termo. Chamamos de tentativa por entendermos a amplitude 

trazida na terminologia Corpovoz-brincante, a saber, o corpo criador, o corpo sonoro e o 

brincante. 

 

2.1 O surgimento do corpovoz-brincante. 

 

Dentro de uma dinâmica de materialização da presença do ator/atriz em um processo 

de criação para a elaboração do seu material cênico, é estabelecido a presentificação e 

aproveitamento daquilo que já foi experienciado em outros processos, aulas, oficinas de teatro, 

workshop, dentre outros. Ninguém vai cru para a sala de ensaio. Ninguém vive cotidianamente 

sem absorver ou entregar um pouco do outro e de si ao mundo. 

Carregamos experiências em memórias fixadas em nossa lembrança física-sensorial, 

definidas e marcadas no nosso corpo. É essa presença em estado de registo material que 

apresenta esse corpo como um potencial de produção não maquinário, que se estabelece para 

 
24 Grito eufórico dos Caboclos de Pena durante as apresentações. 



 
 

 
50 

elaboração de materialidades corpóreas. Este corpo é movimento visível e invisível, quando 

estimulado sonoramente, nos diz Barba (1991), e é isso o que caracteriza as memórias que são 

estruturadas em forma de material criativo, quando acionadas nos laboratórios, durante as 

práticas, sendo percebido e destacado através dos comentários feitos nas partilhas e estudo sobre 

o que era realizado em cada experimento, em cada tentativa de permitir que o corpo fosse a 

própria voz. 

Essa dinâmica múltipla do corpo é estabelecido a partir das relações, e é possível ser 

encontrada durante a exibição do bailado do Caboclo de Pena, das suas expressões dancísticas 

características, que somam-se às vivências de cada brincante, trazendo aqui o que Oswaldo 

Barroso (2013) denomina de “brincante popular”, tendo um corpo que reúne “no mesmo artista, 

as qualidades de ator, dançarino, cantor, acrobata e (algumas vezes) instrumentista” 

contemplando assim um conjunto que auxilia na definição do nosso corpovoz-brincante. 

Um corpo que dialoga com a sua completude física pelos movimentos, voz, intelecto 

e emoção e que transita com estes elementos buscando equilíbrio, contribui para que haja 

unidade psicofísica e validação na composição de um corpovoz-brincante. 

Somos uma estrutura que trabalha neste associado de quatro elementos, bem como nos 

apresenta Guzmán (2013, p. 19) sobre o método Linklater de voz ao dar nomes ao quarteto que 

equilibra a nossa comunicação: “emoção, intelecto, corpo e voz”, dos quais me identifiquei e 

reestruturei como soltura-energia-dilatação, que correspondem a estrutura matriz daquilo que 

observamos ao vivenciar e experimentar nos movimentos do Caboclo de Pena. Guzmán (2013) 

nos aponta que a emoção não é eficaz, a partir dela mesma e isso ocorre também com o intelecto, 

que por exemplo, se tivermos apenas clareza no desenho da partitura de movimentação cênica, 

caso isso seja meramente intelectual, apenas calculado, sem emoção, o corpo não será 

totalmente entregue e a voz tampouco expressará verdade na ação. Portanto, encaixo os quatro 

pontos dentro dessa tríade que na soltura se estabelece à dinâmica criadora do corpovoz-

brincante; na energia, se presentifica o corpo em toda a sua ciência psicofísica e na dilatação, 

se expande e alcança o público, colaborando com a ação cênica.  

Desenvolver um experimento ou uma cena, sem uma unidade psicofísica acabará por 

evidenciar apenas a movimentação, a voz ou apenas a beleza corporal do ator, por isso a 

importância do todo, do diálogo a ser estabelecido entre os componentes que integram o 

quarteto e a tríade, constituintes da presença do corpovoz-brincante, que veremos mais à frente. 



 
 

 
51 

Partindo do olhar delicado e assertivo de Barroso (2013), que nos apresentou o termo 

ator brincante, onde faz referência ao brincante popular de Bois e Reisados no intuito de 

aproximar o leitor à complexa performance desses brincantes, que para ele é um ator “capaz de 

imitar e de metamorfosear-se” (BARROSO, 2013, I, p. 8507), tive a segurança em buscar neste 

corpovoz-brincante permissão para  penetrar seu mundo e invadir as territorialidades cênicas , 

a partir da brincadeira do Bumba meu Boi, na perspectiva investigativa do Caboclo de Pena, 

pois para se chegar ao corpovoz-brincante faz-se necessário uma transformação metamórfica 

que se estrutura no singular de cada ator em um resgate de experiências para a garantia de sua 

presença energética.  

 

2.2 O brincante, a brincadeira e o brincar: estruturação do corpovoz-brincante. 

 

O encontro entre o brincante, a brincadeira e o brincar, são os três pontos que 

caracterizam a estruturação do corpovoz-brincante. São esses três pontos que retroalimentam a 

dinâmica estrutural e criadora do ator que cria sua cena, em uma rotação contínua, ininterrupta, 

sendo o ator, portador de um corpo complexo, mas por vezes não totalmente aproveitado, que 

busca através do contato com o Caboclo de Pena, aberturas para inundar-se e reavivar-se dentro 

do plano cênico-criador. 

Cada momento apresentado na figura vinte e cinco é vivenciado para que o corpo do 

ator/atriz realize a sua metamorfose para construção do corpovoz-brincante. Cada ponto tem 

seu significado que dialoga com esta pesquisa, fazendo uma referência, tanto aos três B’s 

(Brincante- Brincadeira- Brincar) encontrados nas manifestações populares, tendo em vista 

que na manifestação popular faz-se necessária a performance (como comumente são chamados 

as execuções dos bailados) do brincante, na dinâmica do brincar a partir das movimentações 

características do Caboclo de Pena, desenvolvendo as suas particularidades e ginga próprias, 

dentro da brincadeira, que é o desenlace de todo o conjunto da manifestação popular do Bumba 

Boi, é onde a festança acontece. 

No esquema a seguir, conseguimos observar essa dinâmica de junções e 

entrelaçamentos que nos permitem estar sob um estado contínuo de rotação e crescimento atoral 

e em seguida, abordamos de modo específico o conceito dos três B’s, especificamente: 



 
 

 
52 

 

 

Figura 25- Três B’s: composição do corpovoz-brincante. Imagem criada pela autora, no aplicativo 

Canva. 

 

O brincante é o ator que disponibiliza todo o seu corpo dentro do processo, que 

“evidencia a possibilidade da metamorfose, mostra a natureza inesgotável da vida e de seus 

múltiplos rostos, ressalta a relatividade da identidade e nega o sentido único, a imutabilidade” 

(BARROSO, 2013). É o ator/atriz que se encontra disponível para novas experiências e que 

entende que a criação a ser realizada será contínua, e, portanto, sofrerá alterações que atenderão 

às necessidades da própria cena, para além do desejo solitário do artista;  

A brincadeira é aquilo que se experimenta em sala de ensaio, de modo sereno, porém 

leve para que a criação esteja e seja sempre ilimitada, esta não segue uma fórmula mágica, mas 

é desenvolvida a partir da necessidade e especificidades de cada processo criativo, sendo 

estimulada por improvisações e jogos teatrais que auxiliem na liberdade do artista na cena; 



 
 

 
53 

O brincar, é o atuar dentro da estrutura estabelecida e ensaiada, ou seja, o momento 

de compartilhamento das ações criadas e/ou da performance-text25, que foi trabalhada em sala 

de ensaio, agora exibida para o público em uma apresentação. Ele é o diálogo que ocorre entre 

o artista e o público. São as sensações, reflexões e questionamentos lançados à plateia. 

Assim, se sustenta o corpovoz-brincante, na soltura-energia-dilatação, características 

das dinâmicas do Caboclo de Pena, percebidas e destacadas em sala de ensaio, durante um 

brincar que se estabeleceu com a presença da nudez psicofísica, que gerou a permissão de correr 

os riscos de acertar ou errar brincando e transformando-se em um novo ser cênico, que não é 

apenas a mente ou apenas o corpo, é a estrutura composta, variante, mutável em um processo 

de criação.  

Ao trabalharmos o Caboclo de Pena, conseguimos observar que há uma presença em 

dilatação no exato momento em que ocorre a dança em unidade com a outra tríade: soltura-

energia-dilatação. É a energia, que gera o equilíbrio na performance artística e que todo ator 

precisa comunicar na cena. A energia é o primeiro atrito no início das práticas de jogo com o 

corpovoz-brincante. A energia gera presença e estar presente é expandir as vibrações corpóreo-

vocais, materializando-as no seu fazer cênico. 

Despertar o corpo e estar atento ao aqui e agora, favorece a percepção e a consciência 

sobre as potencialidades do corpo. Aleixo (2016) no seu livro Corpo-voz: revisitando temas, 

revisando conceitos, especificamente no segundo capítulo, Materialidade da voz e conexões 

sensíveis, chama de “dimensão sensível” um momento específico de manifestação poética da 

voz, pois descreve-o como o primeiro impulso, o primeiro saber dinâmico onde é estabelecido 

“condições corporais favoráveis” para a voz ser emanada do corpo, o que corresponde, dentro 

desta pesquisa, a estrutura do corpovoz-brincante. 

A gestação deste corpo ocorre desde o primeiro contato com as movimentações 

(dança) dessa figura cênica, objetivando sustentar a tríade soltura-energia-dilatação, 

correspondendo as dinâmicas estruturais: brincante, brincadeira e brincar. 

Em muitas performances teatrais espalhadas pelo mundo, a movimentação do ator na 

cena é destacada como uma dança, pois cada movimento é minimamente pensado e entregue 

ao público imbuído de verdade e espontaneidade, ainda que previamente coreografado. Com o 

 
25 Texto elaborado simultaneamente ao processo criativo cênico, nos experimentos. É o texto do ator em sua 

completude corpóreo-vocal. Discorreremos de modo mais específico no Capítulo III. 



 
 

 
54 

corporvoz-brincante não é diferente, pois o ator tem a experiência com o Caboclo de Pena 

construindo a sua estrutura, em seguida desconstruindo as suas movimentações até o momento 

em que transforma-os em narrativas poéticas cênicas dentro de sua estruturação contínua, 

mantendo aquilo que Barba (1995) nos coloca como um “corpo-em-vida”, ao fazer referência 

a presença do ator que materializa-se em um estado de ser em seu corpo, mas que não significa 

apenas estar presente, mas bem, estar em constante movimento e renovação, em uma dilatação 

expressiva e criadora, se metamorfoseando para aquilo que ele também estabelece como corpo 

dilatado, que melhor se expande pelos espaços que habita. 

 

2.3 Múltiplas vozes: corpovoz-brincante. 

 

No enfoque desta pesquisa, o corpovoz é o elemento mais expressivo nas artes da cena, 

mas a materialização e presença da voz do ator segue sendo um obstáculo para que se entenda 

e experiencie um material cênico dentro deste corpovoz-brincante. Acreditamos na necessidade 

da prática/treinamento e nas inúmeras qualificações do artista para aguçar a sensibilidade 

corpórea para que a voz corporal, ganhe mais extensão e liberdade no espaço cênico. Quanto 

mais exigimos do que somos, corpo/movimento, mais podemos ser em cena, em um processo 

de criação, porque entenderemos as respostas possíveis e até mesmo as possibilidades de ir 

além do que imaginávamos conseguir.  

Para identificar referências que qualificam o corpovoz-brincante, como tal, em meio a 

uma rede de compartilhamentos e necessidades de encontro com a liberdade do ator no seu 

processo formativo e criador, é necessário que os bloqueios que dificultam a brincadeira (jogo 

cênico) nos sejam identificados no decorrer do processo laboral. 

Um corpo livre, corresponde a um corpo que aceita correr riscos, descobrir novos 

caminhos, desvendar seus mistérios, romper com as suas limitações. Uma prática que parte de 

uma estrutura de movimentações, que carregam em suas características a fluidez e identidade 

de cada indivíduo, são estímulos para que o corpo comece a sentir necessidade de aplicar seus 

traços e registrar a sua assinatura, com improvisações que reestruturem seu fazer cênico. Esses 

estímulos só são possíveis quando o ator/atriz tem a consciência do seu corpovoz-brincante, um 

corpo sem bloqueios e livre para criar. 

Grotowski (1981), bem como teóricos mais contemporâneos, como: Berry (2011), 

Holesgrove (2014) e Guzmán (2013) registram em seus estudos, sobre preparação e práticas de 

voz para atores, a importância de reconhecer os bloqueios e eliminá-los a cada prática:  



 
 

 

55 

 

O ator deve descobrir as resistências e os obstáculos que o impedem de chegar a uma 

produção criativa. Os exercícios são um meio de ultrapassar os impedimentos 

pessoais. O ator deve perguntar-se agora: Como devo fazer isso? senão, saber o que 

tem que fazer, o que é para ele um obstáculo. Tem que adaptar-se pessoalmente aos 

exercícios para encontrar uma solução que elimine os obstáculos que em cada ator são 

distintos. (GROTOWSKI, 1981, p. 94. tradução nossa)26 

 

 

Devemos então absorver e praticar os métodos ou mesmo as movimentações do 

Caboclo de Pena, não como uma estrutura única e imutável de criação, mas como um 

estimulador para caminharmos na via negativa, sendo esta, o percurso feito pelo ator para 

encontrar-se com a sua liberdade cênica, aprendendo a observar seus impulsos internos e 

externalizá-los sempre que necessário na criação, da qual nos aconselha Grotowski (1981), pois 

é nela que estaremos atentos aos obstáculos e prontos para eliminá-los, permitindo que o corpo 

transite pelo processo de criação livremente. 

O corpovoz-brincante é estruturado dentro dessa perspectiva de busca pela liberdade 

corpóreo-vocal e criadora. Em seus estudos sobre a relação entre A voz e o ator, Berry (2011), 

destaca especificamente a importância de que o ator deve ser - até pelo fato da voz ser única e 

pessoal, evitando, portanto, exibicionismos, quando nos diz: 

 

As tensões e limitações provêm sempre de uma falta de confiança em ti mesmo; ou 

estás demasiado impaciente por transmitir ou dar uma imagem, ou bem queres 

convencer o público de algo teu.” (BERRY, 2011. p. 27-28, tradução nossa.)27 

 

 

É sempre bom relembrar aos atores que a presença do público não se dá para que 

possam apenas constatar a beleza puramente estética da cena, mas está ali para, além de 

coabitarem o mesmo espaço, criarem uma unidade com o artista da cena, permitindo-se 

transcender a partir da verdade exposta corpóreo-vocalmente pelos artistas da cena, que se 

entregam livremente em suas interpretações/criações. 

 
26Texto original: El actor debe descubrir las resistencias y los obstáculos que le impiden llegar a una tarea creativa. Los 

ejercicios son un médio de sobre pasarlos impedimentos personales. El actor no debe preguntarse ya: ¿Cómo debo hacer 

esto? sino saber lo que no tiene que hacer, lo que lo obstaculiza. Tiene que adaptarse personalmente a los ejercicios para 

hallar una solución que elimine los obstáculos que en cada actor son distintos. (GROTOWSKI, 1981, p. 94). 
27 Texto original: Las tensiones y limitaciones provienen siempre de una falta de confianza en ti mismo; o bien estás 

demasiado impaciente por transmitir o dar una imagen, o bien quieres convencer el público de algo tuyo. (BERRY, 

2011. p. 27-28). 



 
 

 

56 

No trabalho com o corpovoz-brincante prioriza-se a liberdade que surge a partir do 

jogo de movimentações e improvisações com a estrutura do Caboclo de Pena, onde apresentarei 

no terceiro capítulo não sendo uma liberdade desregrada, pois após muitas práticas busca-se um 

aprimoramento, bem como Berry (2011) trabalhava em suas dinâmicas de trabalho vocal, 

objetivando a partir da voz plena e presente, o resultado de uma consciência de voz em unidade 

corporal. Assim é importante que o processo de emissão do som seja:  

 

[...] tão consciente como seja possível da relação entre o caráter físico da tua voz e teu 

corpo conforme abres a expiração na base das costelas, o diafragma e o estômago, 

para que sejas capaz de sentir onde começa o som, e possas, por decidir-se assim, 

enraizá-lo de modo que toda a estrutura corporal se involucre e participe do som.28 

(BERRY, 2011. p. 35, tradução nossa.) 

 

Portanto, para o ator, a voz deve ser uma extensão e não um instrumento a ser 

trabalhado, desenvolvido e utilizado separadamente da sua estrutura corporal. Neste aspecto, o 

trabalho com imagens é importante para estabelecer o encontro do brincante com a brincadeira 

e o brincar. A repetição e aprimoramento na construção e ressignificação das movimentações: 

saltos, giros, trupiadas, dentre outros do Caboclo de Pena, apenas reafirmam o que já dizia 

(CRAIG, 2011, p. 68) que não acreditava que fosse indispensável “apontar que toda arte tem 

necessariamente a ver com o cálculo e que o homem que ignora isto é um ator medíocre”29, 

pois para que a tríade esteja sempre ativa na cena- soltura-energia-dilatação- há de haver 

repetições, ensaios/treinos/práticas, ou seja, momentos de cálculos para que o jogo cênico 

aconteça em total liberdade. 

A necessidade de adaptar o corpo a uma partitura corpóreo-vocal pede 

involuntariamente que se proponham práticas/ensaios/repetições para se chegar a uma proposta 

de assimilação e execução orgânicas. Manter uma estrutura não significa estar preso, mas bem, 

estar livre para a experiência do fazer cênico. 

Ainda sobre o encontro com essas múltiplas vozes que são, além da consciência 

corporal no trabalho criativo-sonoro do ator, estruturas dentro da liberdade consciente de todo 

o trabalho experimentado nas práticas corpóreo-vocais, que Holesgrove (2014, p. 14) portanto 

 
28 Texto original: “[…] tan consciente como sea posible de la relación entre el carácter físico de tu voz y tu cuerpo 

conforme abres la espiración en la base de las costillas, el diafragma y el estómago, para que seas capaz de sentir donde 

comienza el sonido, y puedas, por decirlo así, arraigarlo de modo que todo el armazón del cuerpo se involucre y participe 

del sonido.” (BERRY, 2011. p. 35). 
29 Texto original: “que todo arte tiene necesariamente que ver com el cálculo y que el hombre que ignora esto es um actor 

mediocre.”. 



 
 

 
57 

relata em sua tese a importância de estar inteiro e livre dentro do seu próprio corpo, e que através 

do contato com o método Linklater de voz, o autor conseguiu desenvolver de modo mais natural 

a sua apropriação do português, ele nos diz que é “necessário superar obstáculos psicológicos 

também; o medo e a insegurança de dizer qualquer coisa”, pois esses bloqueios podem paralisar 

a nossa ação/criação, tanto na vida quanto na arte. 

Libertar a psique significa libertar os sentidos, abrir os olhos internos de percepção dos 

caminhos que o nosso corpo faz para liberar o som e comunicar, assim ao alcançar este 

desbloqueio o corpo inicia a fala a partir da movimentação interna dos órgãos e ganha dimensão 

através da respiração que se expande para além da fisicalidade. 

Guzmán (2013, p. 23) em seu livro sobre o método Linklater nos deixa clara essa 

necessidade acerca da voz em perceber o movimento que vem de dentro: 

 

Ainda que existam incontáveis estímulos externos, nossa expressão vocal sempre se 

inicia graças a impulsos de sentimentos gerados por nossa necessidade e nosso desejo 

de comunicar-nos, os quais despertam a energia dos músculos da respiração e da 

fala.30 

 

O interesse em entender o ator como um corpo que, no caso o corpovoz-brincante, nos 

leva para um caminhar poético, que não se configura em um caminho segmentado, direto e 

previsível, mas que nos possibilita seguir em frente, buscando encontrarmo-nos conosco e com 

as propostas cênicas a serem experienciadas, em um movimento criador que gira em torno e ao 

redor do ator/artista da cena. 

Na figura a seguir, podemos perceber que há um foco, uma direção que nos conduz ao 

avanço para o ser poético, porém o movimento dinâmico para se chegar ao objetivo da poética 

do corpovoz-brincante é dado a partir de movimentos circulares sobre o eixo corporal que se 

alimenta do corpo que se propõe a experienciar e a desenvolver novas perspectivas criadoras e 

do ambiente ao redor onde esse corpo se encontra disponível e presente. 

Elucidaremos abaixo, os elementos presentes na imagem, o que os constituem, para 

que tenhamos de modo claro o fluxo que nos conduz ao encontro da poética corpóreo-vocal 

para a composição do corpovoz-brincante. 

 

 
30 Texto original: “Aunque existan uns innúmeros de estímulos externos, nuestra expresión vocal siempre se inicia gracias 

a impulsos sentipensantes generados por nuestra necesidad y nuestro deseo de comunicarnos, los cuales despiertan la 

energía de los músculos de la respiración y del habla.”. 



 
 

 
58 

 

Figura 26- Fluxo para a poética corpóreo-vocal. Imagem criada pela autora, no aplicativo Canva. 

 

Liberdade do corpo vocal - momento em que jogos livres são elaborados, onde o ator, 

ser sensível, que de modo solitário (dentro da sua estrutura corpóreo-vocal, pois estar 

acompanhado na sala de ensaio é um grande auxílio que estimula o momento de criação, sendo 

o que ocorreu dentro desta pesquisa) e atento, transitando no espaço, busca os primeiros 

registros da sua performance text/lamento (do qual entrarei em detalhes no próximo capítulo) 

pessoal e intransferível, ainda sem uma preocupação em relação a uma maestria técnica, mas 

numa busca minuciosa em relação às suas possibilidades de criações corpóreo-vocais se 

debruça numa investigação e busca por soluções para a criação ou composição de uma cena. 

 

A prática de uma experiência sensível capaz de promover o desenvolvimento do saber 

do corpo é essencial no trabalho vocal do ator. A formação que envolve a sensibilidade 

corpórea possibilita o comprometimento pleno do ator no ato da criação, pois 

redimensiona suas capacidades de agir vocalmente de modo sinestésico e poético. 

(ALEIXO, 2016, p.38) 

 



 
 

 
59 

Dentro desta pesquisa, o corpovoz-brincante desenvolve a prática de uma experiência 

sensível, o que sempre implicará em um trabalho de dentro para fora, assimilando o saber do 

corpo e estendendo-o de modo poético criativo-sonoro para o ambiente ao qual ocupa. 

É neste momento que é feita a primeira experiência com o Caboclo de Pena, gerando 

no corpo (maranhense ou não) um estranhamento que poderá abrir o universo criador do artista 

que se propõe a entregar seu corpo às movimentações e possibilidades dancísticas desse 

personagem popular. 

Para se realizar qualquer tipo de entrega, é necessário conhecer e confiar, seja no 

caminho que se faz todos os dias de casa até o trabalho, na pessoa que estamos nos apaixonando 

ou no nosso corpo que será explorado minuciosamente, pois para que seja possível essa 

liberdade, é necessário que entendamos e consigamos visualizar, inicialmente de modo lúdico, 

toda a nossa estrutura corporal para emissão do som da nossa voz, desde o ato de inspirar, até 

o retorno do ar que passando pela laringe gerando a vibração das pregas vocais, realizando 

assim a emissão do som.  

Após esse momento lúdico e desde já, de trabalho cênico, na prática de formação de 

imagens para proporcionar a visualização da movimentação do ar e em consequência de todos 

os órgãos do corpo responsáveis pela fala, é necessário um conhecimento do aparelho fonador, 

para que seja percebido ativamente o percurso que é feito pelo corpo para produzir a voz. 

Percebamos com isso, o quão complexo é o trabalho do corpo para o seu alcance sonoro. Assim, 

destaco o segundo passo dado em direção a poética do corpovoz-brincante: 

Presença energética- pode até parecer um ponto já solucionado dentro das práticas e 

dos processos criativos ou de formação de atores, porém pouco se consegue sentir, isso mesmo, 

sentir, de presença energética dos atores no palco quando estamos na posição de público, vendo 

os espetáculos que vêm sendo criados e apresentados por aí, pela imensidão desse nosso Brasil. 

E qual seria o porquê disso? 

Recordo-me, como se tivesse visto no mês passado a obra Citerea, escrita sob 

encomenda para a Turma 2011-2015, dirigida por Luis de Tavira31. O impacto que tive 

enquanto público ao ver meus companheiros de faculdade, veteranos, se apresentando no foro 

do Centro Universitario de Teatro, da UNAM, onde estudei no México, me chocou, pois a 

 
31Luis Fernando de Tavira Noriega, dramaturgo, diretor de teatro, ensaísta e pedagogo. Foi cofundador do Centro 

Universitario de Teatro, da UNAM, escola de atuação onde eu estudei por dois semestres, nos anos de 2015-2016. 



 
 

 
60 

presença daqueles atores e a energia que emanava, chegava a embriagar a todos os que 

prestigiavam aquele espetáculo.  

Cada ator tinha, sentia e mostrava a sua Kinesfera, ao modo como nos apresenta Laban 

(1978) em seus estudos sobre o movimento, quando nos apresenta a Kinesfera ou Cinesfera 

como uma extensão pela qual o corpo consegue alcançar/chegar com todas as suas partes, ela é 

um delimitador do limite natural do espaço ocupado pelo corpo do ator-bailarino, com essa 

ativação os atores constituíam a sua presença ativa no palco, com gestual limpo e nada se 

colocava em movimento se não houvesse um sentido inerente em cada ação cênica. 

Barba (1995, p. 74) quando fala sobre a energia do ator, deixa muito claro como é 

importante conseguirmos transparecer e identificar que a energia “é sua potência nervosa e 

muscular”, que ela deve ser uma energia que se transforma e se adequa a cada novo 

experimento, encontrando novas formas de se modelar e educar, para assim apresentar seu 

corpo em uma perspectiva de presença que transcende a própria imagem do ator/atriz, dando 

permissão para que apenas essa figura cênica se faça presente frente ao público.  

O corpovoz-brincante já carrega na sua estrutura, após o contato com as 

movimentações do Caboclo de Pena, uma presença energética que, se trabalhada atentamente, 

poderá ganhar e ocupar pouco a pouco os espaços estabelecidos para o jogo/cena. Nesta etapa, 

faz-se necessário que o corpo avance além dos seus movimentos interiores e vibre cada vez 

mais para fora, possibilitando a formação de um corpo dilatado, que Eugenio Barba, nos 

apresenta: 

 

O corpo dilatado é um corpo quente, mas não no sentido emocional ou sentimental. 

Sentimento e emoção são apenas uma consequência, tanto para o ator como para o 

espectador. O corpo dilatado é acima de tudo um corpo incandescente, no sentido 

científico do termo: as partículas que compõem o comportamento cotidiano foram 

excitadas e produzem mais energia, sofreram um incremento de movimento, separam-

se mais, atraem-se e opõem-se com mais força, num espaço mais amplo ou reduzido. 

(BARBA, 1995. p. 54) 

 

Foi esse tipo de corpo que me impactou enquanto público em 2015 e é este corpo que 

consegue ganhar mais presença cênica com as práticas dancísticas e de ressignificação dos 

movimentos do Caboclo de Pena. A ginga que surge a partir das práticas desse corpovoz-

brincante que se sustenta na tríade do brincante-brincadeira-brincar começa a emitir com todo 

o seu corpo vozes que ganham o espaço, a partir da sua matéria sonora. 



 
 

 
61 

A energia é a responsável por manter o corpo-em-vida, através dos gestos, do tônus 

muscular, sendo assim o ângulo por onde observamos e sentimos o trabalho do ator em sua 

presença expressiva. Nas imagens abaixo destaco em registro fotográfico um corpo que conta 

uma história, um corpo que pratica o seu fazer cênico a partir do seu corpovoz-brincante. 

 

     
Figuras 27 e 28 

Personagem: Contadora de histórias 

Foto: Rayssa Serra 

Acervo da autora. 

 

As imagens acima são registros de uma contação de história apresentada em novembro 

de 2020, na praça do Pantheon em São Luís- MA. Nestas imagens conseguimos visualizar um 

corpovoz-brincante em atividade cênica, onde torna-se possível apreciar a partir da fotografia 

uma das múltiplas vozes que destaco neste subcapítulo, a voz corpórea, um corpo que possui 

presença energética, e que por essa razão consegue comunicar suas vozes também com suas 

formas corpóreas desenvolvidas para a cena. 

Nestas mesmas imagens, podemos visualizar um corpovoz-brincante, sob a 

perspectiva que destacamos neste capítulo como dilatação, onde a cena chega ao público não 

apenas pela potência vocal, mas pela expansão de movimentos concentrados em um tônus que 

potencializa a presença do artista. Os movimentos que antes compartilhavam a energia do 

brincante na execução de gestos ágeis e vigorosos, após um trabalho de construção de 

personagens, do brincante na brincadeira, onde o ator é o sujeito criador-criatura, há uma 



 
 

 
62 

compactação energética que pulsa desde o agir interno-intenso, ágil, vigoroso-, ao movimento 

externo-contido, variável, vigoroso-, estabelecendo o brincar desse corpovoz-brincante. 

A consciência da kinesfera também favorece o corpovoz-brincante no seu processo do 

brincar, pois torna as movimentações ainda mais intensas, mesmo sendo realizadas com gestos 

sutis e mais delicados. Trabalhar com o corpovoz-brincante, como nas figuras 27 e 28, requer 

uma pré-disposição a ocupar espaços, sejam eles internos, externos ou objetificados. 

O brincar, como já citado anteriormente se dá a partir das estruturas estabelecidas nas 

práticas dos ensaios, o que virá a corresponder ao encontro com a liberdade do corpo vocal, 

uma liberdade que favorece o ator/atriz a permitir que a sua criação não transite em meio as 

dúvidas e receios que podem ocasionar engessamentos criativos ou tensões que atinjam 

diretamente o fazer e o falar na cena, pois caso esta etapa seja bem vivenciada pelo corpovoz-

brincante a sua presença energética pode ser instaurada em qualquer ambiente, mesmo sendo 

este uma imagem fotografada. 

Em ambos os momentos é perceptível que uma presença existe e se dilata nesse 

corpovoz-brincante e seu estado de ser é uma das principais fontes da criação que me possibilita 

entender melhor o processo temporal de estado do corpo como proprietário-objeto do sujeito-

rapsódico, ao modo que é apresentado por Sarrasac (2013), um sujeito que tem em sua 

existência cênica a necessidade de fazer pulsar ações na dramaturgia contemporânea. Este corpo 

cênico se dispõe em uma presença que deve compor o entre do ser e do não ser, do agente 

ativo, para que a natureza poética prevaleça na cena. Sigo nesta proposta poética, esclarecendo-

a dentro do corpovoz-brincante: 

Poética do corpovoz-brincante- nesta etapa de contínua duração e reorganizações, faz-

se necessário compreender que acertos são desejados, mas que os erros sempre devem ser bem-

vindos. A dinâmica de encontro com a poética do corpovoz-brincante é estimulada 

principalmente quando encontramos dificuldades em descobrir o novo dentro do nosso processo 

de criação. Mas ao fim, o novo existe de fato? 

É interessante ressaltar que muito do que fazemos é apenas uma reorganização do que 

um dia foi apenas um intento ou registros corporais sutis de períodos que vivenciamos. Durante 

o momento de qualificação foi-nos destacado o conceito do comportamento restaurado, 

apresentado por Schechner (2012) por este dialogar com a nossa pesquisa no que diz respeito a 



 
 

 
63 

proposta de reorganização de movimentos, mas que nós não havíamos percebido de modo tão 

claro. 

O comportamento restaurado  apresentado por Richard Schechner no capítulo 

intitulado Ritual, onde discorre acerca de ritual, jogo e performance, nos direciona para a 

observação desses registros que estão marcados em nós e que selecionamos alguns para 

nomearmos de rituais (Missa, Morte do Boi, Festa do Divino Espírito Santo, entre outros), 

sendo estes “mais do que estruturas e funções; eles podem também ser experiências poderosas 

que a vida tem a oferecer” e que o nosso corpovoz-brincante resgata durante as práticas em sala 

de ensaio. 

Assim, iniciamos o processo poético de criação, entregando e dando o corpo como 

material criador e rompendo ainda com o textocentrismo, não que o texto já pré-definido deva 

ser desprezado, mas é necessário desconstruirmos a via de mão única do texto, pois somos 

artistas e, portanto, somos o corpo que é sujeito da sua história, do seu processo, da cena em 

transição, do texto em criação. Um corpo que escreve seu texto de dentro para fora. 

Para proporcionar a presença da poética do corpovoz-brincante na cena, é importante 

que estruturemos ainda mais fundo sua dinâmica, pois para perceber a transição desses 

movimentos de reconhecimento até o momento da emissão corporal do som, deve-se permitir 

ao ator desenvolver um vínculo ainda maior com as suas responsabilidades de emissões e 

deslocamentos sonoros desse corpo vocal: 

 



 
 

 
64 

 

Figura 29- Dinâmica do corpovoz-brincante. Imagem criada pela autora, no aplicativo Canva. 

 

 

De acordo com a figura vinte e sete, podemos observar a evolução na estruturação 

expansiva do corpovoz-brincante. O ponto que está em um contato mais direto é, 

especificamente o da respiração, pois é a partir da consciência da oxigenação dissipada por 

todo o corpo que conseguimos estabelecer e conquistar o primeiro nível de soltura corporal. 

Muitos estudiosos e até professores de teatro quando estão a trabalhar com foco na voz 

do ator costumam estabelecer e eleger um tipo específico de respiração/técnica, como uma 

verdade absoluta, o que de longe já se mostra ineficaz por sermos seres humanos carregados de 

diferenças, portanto portadores de corpos distintos que precisam basear-se nas suas 

necessidades, para poderem atuar melhor em grupo. Esse fato favorece a dinâmica da prática, 

pois aquele que é diferente não deve ser visto como um fator prejudicial, mas sim como mais 

uma possibilidade de caminho para se buscar a consciência e soltura corporal, e criação coletiva. 

Que seja sempre claro para nós, artista de teatro, que a voz é corpo e que querer 

desenvolvê-la sem um trabalho com o mesmo, sem movimento consciente do corpovoz-

brincante, pode ocasionar aos atores rigidez e tensões que não os auxiliarão na cena. Técnicas 

voltadas somente para o canto são exemplos de uma metodologia que sustenta, em alguns casos, 

a ideia do corpo fixo, ereto em demasia, comparado as necessidades teatrais, que controla a sua 

respiração, por isso temos que estar atentos. 

 



 
 

 

65 

2.4 Corpovoz-brincante em: soltura-energia-dilatação. 

 

É importante que cada ator/atriz, ao ler esta dissertação esteja consciente de que é 

necessário antes de tudo, perceber-se, ter os olhos espiando o que se passa por dentro, 

experimentando. Dario Fo (2012, p. 273) nos diz que cada ator em suas práticas “deveria 

experimentar com atenção até encontrar-se com a técnica que é para ele mais idónea e 

vantajosa”, ou seja, não buscando uma muleta a que se sustentar, mas por inúmeras vezes chegar 

até a selecionar pontualmente especificidades de cada técnica corpórea-vocal. 

Perceber o que naturalmente realizamos, neste caso respirar, com facilidade e a partir 

daí trabalharmos em um melhor aproveitamento do que já é orgânico, nos dá a garantia de não 

precisarmos utilizar apenas uma linha de trabalho corpóreo-vocal. Guzmán (2013, p. 47) ao 

falar sobre a consciência da respiração reitera: 

 

Não existe regras para uma respiração correta. Não existe uma maneira correta de 

respirar que sirva todos os propósitos. Embora a respiração seja um processo 

involuntário, é possível manipulá-lo para responder a diferentes necessidades. As 

demandas que um nadador faz aos seus pulmões são diferentes das que faz um cantor 

de ópera ou um praticante de yoga. O mecanismo respiratório desenvolvido para a 

natação, o canto lírico e a yoga não são convenientes para um ator, requer um controle 

consciente da respiração, em parte para evitar impulsos primários, em especial 

impulsos de emoção livre, interferem com os ritmos respiratórios necessários para a 

atividade à realizar.32 

 

 

Com isso, fica-nos clara a necessidade de não nos engessarmos em métodos que não 

foram pensados e estruturados para o fazer do ator, tendo em vista que para bem trabalharmos 

a voz na cena, na unidade do corpovoz-brincante é importante para a consciência do ator/atriz 

permitir que sua espontaneidade não seja bloqueada, trabalhando o olhar interno ativo no passo-

a-passo da respiração. 

Neste aspecto Grotowski (1981) nos apresenta a busca pela respiração perfeita e 

destaca três tipos: a respiração da parte alta do tórax ou peitoral; a respiração da parte baixa do 

abdome e a respiração total da qual o próprio autor é adepto e nós, nesta pesquisa enquanto 

artistas e atrizes percebemos maior dinâmica na respiração a partir do relaxamento dentro da 

naturalidade específica dos nossos corpos, pois caso a respiração seja trabalhada ao ponto de 

 
32 Texto original: “No existen reglas para una respiración correcta. No existe una manera correcta de respirar que sirva 

todos los propósitos. Aunque la respiración es un proceso involuntário, es posible manipularla para responder a diferentes 

necesidades. Las demandas que un nadador le hace a sus pulmones son muy diferentes a las que le hace un cantante de 

ópera o un practicante de yoga. El mecanismo respiratorio desarrollado para la natación, el canto lírico o el yoga no son 

convenientes para un actor; requieren um control consciente de la respiración, en parte para evitar que impulsos primários, 

en especial impulsos de emoción libre, interfieran con los ritmos respiratorios necesarios para la actividad a realizar.”  



 
 

 

66 

querermos reestruturá-la sem respeitar a organicidade do corpo, perdemos a soltura-energia-

dilatação e criamos bloqueios que só dificultam o nosso envolvimento criativo.  

Restabelecer a naturalidade da voz significa, iniciar o processo de emissão sonora a 

partir da liberdade interna que gerimos e percebemos em nossos corpos. Berry (2011, p.44) 

quando nos apresenta a sua visão sobre relaxamento e respiração nos diz que “a voz depende 

da respiração para que o som seja iniciado”, por isso esta etapa precede o canal do som, pois de 

nada valeria querer emitir uma sonoridade que não partisse de movimentos internos na 

conjuntura corpóreo-vocal. A autora apresenta a respiração enquanto alicerce de sustentação 

para aquilo que nós denominamos como corpovoz-brincante. Entendendo sempre a voz como 

uma extensão do ator, ela nos diz que: 

 

[…] cantar ajuda a voz a ‘sair livremente’, ainda que entenda que há uma 

inconfundível diferença entre cantar e atuar. Porque ‘ao cantar o som é a mensagem’ 

e a energía está na ressonância, enquanto que ao interpretar a voz se converte em uma 

extensão do ator, para quem ‘a palabra deve ter influência’. BERRY (2011, p. 14, 

tradução nossa.)33 

 

 

Isso nos faz refletir sobre a importância de direcionarmos nossas práticas, 

determinando-as a uma finalidade específica, que é a atuação. Uma bela voz cantada pode até 

ser livre, porém no canto há um ponto que se difere das característica de se ter uma bela voz, 

no canto é o som que mais importa e na voz do ator, do artista da cena, é a palabra e seu alcance 

que importam, e é o próprio ator que livremente alcança o público, com clareza, energía e 

presença cênica. 

A liberdade e consciência do querer alcançar essa extensão do corpo, nos auxilia para 

que possamos olhar para a respiração, uma das Dinâmicas do corpovoz-brincante da figura 27 

que ainda estamos destacando, e poder desenvolver essa liberdade a partir das seguintes etapas 

que cada ator pode executar do modo que se sinta mais estimulado e relaxado. Respiração e 

relaxamento caminham juntas: 

 

▪ Consciência da respiração: que pode ser percebida a partir do momento que paramos 

em pé e de olhos fechados, corpos relaxados, porém presentes no aqui e agora, sem 

fazermos uso da introspecção, respiramos naturalmente, boca relaxada (entre aberta), 

 
33 Texto original: […] cantar ayuda a la voz a ‘salir libremente’, aunque entiende que hay una inconfundible diferencia 

entre cantar y actuar. Porque ‘al cantar el sonido es el mensaje’ y la energía está en la resonancia, mientras que al 

interpretar la voz se convierte en una extención del actor, para quien ‘la palabra debe tener influencia’.” BERRY (2011, 

p. 14). 



 
 

 
67 

intuindo que quanto mais relaxados, melhor poderemos acionar um retorno a nossa 

naturalidade infantil do respirar, uma qualidade sem bloqueios ou tentativas de 

manipular essa ação corporal natural, inata do homem. O mesmo exercício pode ser 

feito deitado, sendo importante que estejamos presentes na execução da percepção do 

respirar. Corpos relaxados, porém, não abandonados; 

 

▪ Encontro com a respiração entre: é uma respiração livre que se dá a partir da execução 

do exercício anterior, que não está pautada em estruturas rígidas de definição da 

respiração apenas pelo tórax ou abdome, porém sendo uma respiração consciente dos 

movimentos internos e da complexidade do nosso corpo, do entendimento de que há 

uma movimentação para o respirar que envolve ambas as partes e que tentar isolar ou 

restringir uma delas, resultará em uma tensão negativa e improdutiva para o ator/atriz. 

A boca entre aberta permite a passagem de ar de modo natural. 

 

Respirar bem não é sinônimo de tentar controlar o que deveria ser natural, mas 

tampouco é aceitar as limitações e não buscar uma prática que melhore este quesito. Sempre 

que respiramos propiciamos ao corpo muito mais que a oxigenação, pois permitimos que ele se 

dilate e se aproprie de todos os espaços internos e externos, tornando-se presente. 

Essa presença do ator é cada vez mais estimulada a partir da consciência de mantermos 

abertos os canais do som, sendo este o segundo passo nessa estruturação do corpovoz-brincante. 

Mas quais seriam os canais do som? 

Inicialmente sabemos que existe um canal do som, o mesmo canal que cumpre, 

também em nosso corpo a função digestiva: 

 

Ao falar-se de um ‘sistema vocal’, não se pode esquecer que é um sistema aberto e que 

componentes desse sistema são, ao mesmo tempo, componentes de outros sistemas 

corporais: os dentes, a língua e a mandíbula são necessários para a articulação, mas também 

fazem parte do sistema digestivo; os pulmões, os brônquios e a traqueia, as cavidades 

infraglotais do aparelho fonador, necessárias para fornecer o sopro que é modulado pelas 

pregas vocais, também fazem parte do sistema respiratório.” (HOLESGROVE, 2014, p. 34) 

 

Ou seja, vivemos em uma integridade corpórea desde a estruturação dos orgãos 

responsáveis pela produção da voz. Por isso, é interessante conhecermos este canal para 

posteriormente conseguirmos ir além. O aparelho fonador se constitue a partir de três sistemas:  

 

▪ Sistema articulatório: língua, faringe, nariz, lábios e dentes; 



 
 

 
68 

▪ Sistema fonatório: laringe (nela se encontram a glote e as pregas vocais); 

▪ Sistema respiratório: traquéia pulmões, brônquios e diafragma. 

 

Identificar a composição do aparelho fonador, nos faz visualizar o canal do som que é 

definido a partir do trabalho que vem desde o diafrágma, passando pela laringe, onde é formada 

a nossa voz, chegando a faringe e ganhando dimensão externa a partir da língua em conjunção 

com todos os órgaõs da boca e articulação dos lábios. Com isso, é possível desenvolvermos 

essa visualidade estrutural como o canal do som, canal este que precisa estar relaxado e livre 

dentro das suas respectivas funções para que o ar circule sem bloqueios e assim seja gerada 

uma voz auténtica. 

Mas voltemos a pluradidade mencionada acima: canais do som. Escolhemos trabalhar 

com canais, pela necessidade de estimular a imaginação do artista da cena, de modo que nós 

pudéssemos pensar e materializar em nosso corpo as ressonâncias que perpassam por toda a 

extensão corpórea do aparelho fonador. E isso em conjunto com a respiração livre, possibilita 

à abertura de canais para que o corpo se reorganize no espaço (interno/externo) e se mantenha 

dilatado em todas as suas extremidades. 

Quando falamos em canais, logo podemos visualizar aquilo que nos auxilia na potência 

e extensão sonora, por isso os canais, neste estudo, são como pontos de ressonância em nossos 

corpos. 

Os ressonadores, “tem a tarefa fisiológica de amplificar o poder de condução do som 

que se emite” Grotowski (1981, p. 116), eles são como uma caixa acústica para expansão 

sonora. Assim, temos estes exemplos destacados por Grotowski: 

 

▪ Ressonador de cabeça; 

▪ Ressonador de peito; 

▪ Ressonador nasal; 

▪ Ressonador laringe. 

 

Esses são alguns exemplos possíveis, mas temos o Trato Vocal, que é especificamente 

o que faz parte do nosso aparelho fonador, que se encontra estruturado dentro do sistema 

articulatório e fonatório, são eles que dão potência e volume para propagação da voz. Gúzman 

(2013, p.111) nos diz que o canal do som é “o canal pelo qual a voz viaja para fora expressando 



 
 

 
69 

nossos impulsos senti-pensantes”, o que para nós é um auxílio, no sentido imagético, para 

defender a proposta de que todo o nosso corpo deve cumprir este papel de expressar nossos 

impulsos em movimentos copóreo-vocais, ou seja, devemos ser uma grande caixa acústica 

portadora de diversos canais do som. 

Mas seria possível fazer ressoar partes do corpo que biologicamente não foram feitas 

para isso? Essa pergunta é importante, pois o que estamos definindo sugere que trabalhemos 

com canais do som. Grotowski (1981), já propunha, em seu tópico sobre os ressonadores, a 

investigação do corpo como um “grande ressonador”, sendo que tal conceituação é a que mais 

se aproxima da nossas investigações. Assim, chegamos ao concenso sobre os canais do som. 

Por isso, deixamos aqui propostas para que estes canais do som, encontrados em 

nossos corpos e que são o próprio dele, sejam ativados e possibilitem maior potência sonora ao 

ator/atriz: 

 

▪ Reconhecimento do canal do som: articulação e percepção de todo o canal que produz 

o som- Sistema articulatório e fonatório; 

▪ Consciência da oxigenação corporal: desde a cabeça até os dedos dos pés (criação de 

imagens, como um raio X); 

▪ Cosnciência da coluna vertebral: visualização imagética e percepção sensorial de todo 

o movimento corpóreo que se expande a partir do centro do corpo, por toda a estrutura 

da coluna.  

 

Todo esse percurso de aprofundamento e conhecimento corporal contribui no 

entendimento do processamento dinâmico de propagação do som no espaço, sendo um auxílio 

para que artista da cena comece a entender a dinâmica de fazer ressonar por todo o corpo, 

emitindo o som pelo espaço.  

A consciência da realidade em que se vive, do espaço em que se habita gera 

consequências no corpo e na cena que se estrutura nos processos de criação. Quando chegamos 

no momento da emissão sonora em suas relações com as espacialidades, percebemos a 

importância do percurso anterior, pois a respiração nos coloca em posição ativa frente a 

ocupação interior corpórea e exterior no espaço de encenação e os canais do som nos auxiliam 

na imagem corporal da gestação sonora e possibilidade de amplificação do som no espaço. 

Na estrutura do corpovoz- brincante é necessário que, primeiramente, olhemos para o 

corpo, voz, movimentos, a partir de visualidades imagéticas interiores para depois expandir 



 
 

 
70 

essas imagens para além da estrutura física corpórea. “O corpo ocupa um espaço e esta forma 

de ocupação revela o próprio corpo e seus espaços” (ALEIXO, 2016, p. 51). 

No livro Domínio do movimento, Rudolf Laban (1978), nos apresenta um termo usado 

frequentemente por nós, artistas da cena, quando estamos buscando explorar dinâmicas de 

ocupação espacial, os níveis: alto, médio e baixo. Assim, inicio os destaques de como proceder 

para que o som do corpovoz-brincante ganhe o espaço: 

 

▪ Consciência e ativação energética da Kinesfera: para potencializar a expansão sonora e 

ocupação desse som no espaço; 

▪ Desenvolver dinâmicas da performance text/lamento, dentro dos três níveis: explorando 

essas vocalidades em intensidades que conversem, se tratando de volume, com as 

dinâmicas de nivelamento espacial de Laban;  

▪ Consciência das forças opostas, a partir das movimentações com o corpovoz-brincante 

em sua estrutura já experienciada no tópico anterior: garantindo a consciência e exagero 

que evidencie, mesmo que de modo caricato caso seja necessário, essa dança de 

oposições34; 

 

A sensibilidade, o ser sensível, quanto à relação som e espaço é o carro chefe para 

desenvolver experiências de dinâmicas sonoras para uma possível composição cênica. Neste 

momento resgato um dos alicerces da tríade da presença do corpovoz-brincante (soltura-

energia-dilatação): a energia. É a energia que ocupa os espaços. O nosso corpo é um composto 

energético, um corpo-em-vida, que produz energia a cada instante e que por isso, faz seus 

registros no espaço, ao ponto de materializar a voz. 

Dar soltura-energia-dilatação à voz, materializando-a, requer uma disponibilidade e 

liberdade que só se conquista estando no aqui e agora da execução dos procedimentos 

apresentados anteriormente. Quando bem realizadas essas etapas, conquistamos a real 

metamorfose do corpovoz-brincante e torna-se possível o compartilhamento com o espectador 

da vocalidade em sua presença material: corpo-som-imagem.  

O tato do som, nada mais é do a que metamorfose corpóreo-vocal do corpovoz-

brincante, ou seja, é o estado de soltura-energia-dilatação presentificados e expandidos para 

um diálogo com o público, ele é a matéria do corpovoz-brincante que se realiza na cena e que 

alcança o espectador que sente e observa um corpo numa dinâmica do aqui e agora. 

 
34 Termo usado por BARBA; SAVARESE (1995, p. 176) quando comenta no capítulo sobre oposição. A dança das 

oposições remete a antecipação/ação/reação do ator-bailarino na cena. 



 
 

 
71 

O corpovoz-brincante sempre transitará por estas etapas para encontrar e reencontrar 

o tato do som. Sempre que iniciamos as práticas, a respiração é o primeiro ponto de contato 

com a presença ativa do ator/atriz,  provocando a liberação consciente, lúdica e real, dos canais 

do som, que além de serem naturalmente a falange e boca, para dar um exemplo mais comum, 

mas para nós os canais são todos os pontos extremos do corpo: pontas dos dedos das mãos, dos 

pés, ponta do nariz, orelhas, cotovelos, ou seja, todas as partes possíveis de se trabalhar a 

ativação imagética da produção vibratória do som. Essa consciência permite que o corpo se 

solte e ocupe ainda mais o espaço de experimentação. 

Após essa consciência ocorre o jogo com o espaço, a necessidade do corpovoz-

brincante em se comunicar, expressar-se em narratividades, são os pontos roxos presentes na 

figura 27, apresentam exatamente essa dissipação corpóreo-sonora pelo espaço, na dinâmica 

presentificada e energética corpóreo-vocal do artista da cena, na materialização do som, com as 

experimentações da soltura do tato do som. Constituindo por todo o espaço a manifestação 

cênica do seu corpovoz-brincante. 

  



 
 

 
72 

CAPÍTULO III- As experimentações do corpovoz-brincante com o Caboclo de Pena: 

materialidades corpóreo-vocais. 

 

Guarnicer35 

 

O ator deve ser levado por sua inteligência física, é o corpo inteiro que pensa e este 

pensamento já é ação, reação. BARBA (1991). 

 

 

Neste capítulo, para darmos continuidade ao seu entendimento sobre o fazer cênico do 

corpovoz-brincante e traçarmos um circuito dentro da estrutura do Caboclo de Pena, foi 

necessária uma intensa investigação, entendendo esta palavra sob a definição que Barba (1981) 

dispõe, de uma palavra que nos aproxima da nossa profissão como artesãos medievais que 

buscam recriar aquilo que já existe, buscando sempre aprimorar o nosso fazer teatral na busca 

pelo entendimento corpóreo-vocal mais concreto dentro das possibilidades narrativas para os 

atores da cena. 

No intuito de direcionar essas narrativas, especificamente a partir do teatro, que 

buscamos transformar essas vocalidades em material copóreo-vocal do corpovoz-brincante, 

com o objetivo de deixar que a escrita do corpovoz se estabeleça nas experimentações e, 

consequentemente, na cena em unidade e não mais, em fragmentos.  

Desenvolvendo uma escrita narrativa no/do corpo, constituída a partir do meu objeto 

de pesquisa que propusemos em sala de ensaio, eu e a minha orientadora, prof.ª Dr.ª Dirce 

Helena Benevides de Carvalho, a experimentar possibilidades de performatividades corpóreo-

sonoras desenvolvidas a partir do estudo do conceito da performance text e da leitura e análise 

de vídeos dos laboratórios do Odin Teatret36. 

Neste capítulo apresentamos os experimentos de transições das movimentações 

dancísticas para a organicidade cotidiana dos movimentos, ou seja, da dança para a estruturação 

cênica corpóreo-vocal. 

 

3.1 O corpovoz-brincante e seus escritos cênicos. 

 

Richard Schechner (2012) nos apresenta, durante seu relato sobre o teatro dos “Anos 

Sessenta”, perfazendo os anos 50 até início dos 80, a Performance text, como um resultado de 

 
35 Reunir, preparar o conjunto (brincadeira/Bumba boi). 
36 Grupo de teatro de Vanguarda, fundado pelo italiano Eugenio Barba, diretor e pesquisador. 



 
 

 
73 

uma descentralização do teatro para a performance, uma mudança na importância do trabalho 

e autoria da construção da cena teatral, que se originava dentro do coletivo onde os atores 

eram/são partícipes ativos da criação teatral. 

No início do processo esse conceito do Schechner veio ganhando forma, pois no 

desenvolver do corpovoz-brincante, através dos experimentos dos quais o texto expresso era 

justamente a performance da autora, onde a importância em comunicar era estabelecida em 

cada movimento e tentativas de materializações sonoras na cena, notamos que “a performance 

text reafirma a linguagem da cena e, por conseguinte, o trabalho atoral na composição do texto 

performativo.” (CARVALHO, 2016, p. 65), um texto que não é iniciado, em muitos aspectos, 

presos por letras numa folha de papel, mas que simultaneamente ganha forma a partir do 

laboratório criativo. 

 

O performance text caracteriza-se, principalmente, por possibilitar experimentos 

capazes de comunicarem uma ‘galeria de personas’, instauradas na abrangência 

sonora – não se referindo somente às sonoridades da voz do ator, mas agregando as 

sonoridades do espaço, do acontecimento teatral e do receptor. Nessa moldura 

expandida, as performatividades poderão atingir rearranjos, considerando a 

materialidade da corporeidade para além de seu significado, ao integrar a vocalidade, 

e poderão atingir tais sonoridades em experimentações que valorizam a voz como 

acontecimento físico, em relação intertextual, nas dimensões espaciais, poéticas e 

imagéticas. (CARVALHO, 2016, p. 68) 

 

O destaque e reconhecimento desse acontecimento físico é um dos pilares que 

sustentam esta pesquisa. Reconhecer a materialidade da voz estabelecendo sempre o contato e 

desenvolvimento desde o eixo original, estrutura corpórea, desperta na atuação a organicidade 

corpóreo-vocal que tanto buscamos na cena.  

Esse estar sem fingir, essa busca pela desconstrução narcisista, a que todos nós artistas 

estamos sujeitos, não é uma luta que surgiu nesta pesquisa, mas que vem sendo discutida e 

processada em diversos laboratórios artísticos desde o final do século XIX. 

“A perceptibilidade no envolvimento do corpo na voz poética é um dos princípios 

matriciais nas investigações contemporâneas acerca da voz” (CARVALHO,2016, p.57), voz 

esta que para o nosso trabalho investigativo é a extensão sonora da narrativa corpórea. É a 

performance text ou o texto performativo do ator37, associado ao corpovoz-brincante, narrador 

 
37 O texto da cena. Ele “reafirma a linguagem da cena e, por conseguinte, o trabalho atoral na composição do corpo 

narrativo” CARVALHO (2016, p. 65). 



 
 

 74 

primário da cena, que se complementam, pois a “performance text se faz no processo de 

criação” e a narrativa do corpo do ator ganha forma na sala de ensaio e vida na cena 

estabelecida, a partir do trabalho com a tríade dos B’s: Brincante- Brincadeira- Brincar.  

O corpovoz-brincante, por fim processual, é a escrita do ator, escrita cênica, seu texto 

corpóreo-vocal, que é estimulado e desenvolvido no processo de criação, que facilita o encontro 

com a performance text do artista, sendo ele o próprio texto. 

Entender esse modo de escrita autoral possibilita, para nós artistas, a espontaneidade, 

da qual tanto procuramos quando estamos imersos em um processo criativo. 

Partilhar vozes corporais nos gera acréscimos poéticos e narrativos imensuráveis, pois 

quando tomamos consciência da expressividade que é carregada de experiências pessoais, 

nosso fazer artístico ganha maior dinamismo, onde o corpo responde aos estímulos criativos 

com maior completude, sem distinção do que poderia ser dito como o texto do ator, pois é o 

próprio corpovoz o real escrivão e poeta de sua dramaturgia.  

 

3.2 Trilhas da experiência do corpovoz-brincante com o Caboclo de Pena. 

 

Dentro da perspectiva de experimentações nas movimentações do Caboclo de Pena, 

que iniciamos esse processo de estudo e para que ele se estruturasse, foi interessante estabelecer 

práticas de treinamento em cada aula que tivemos durante o mestrado, mas de modo especial 

na disciplina de Tópicos Especiais em Criação e Composição em Artes Cênicas, ministrada 

pela minha orientadora prof.ª Dr.ª Dirce Helena, onde compartilhávamos com Hudson 

Salustiano e Mário Côrtes, dois colegas38 do mestrado, nossos momentos de criação e 

composição cênica, também realizados fora desse tempo pré-estabelecido na grade curricular 

do programa. Essa característica de treinamento se estendeu para o trabalho de percepção 

copóreo-vocal individual, porém em diálogo direto durante os experimentos com a prof.ª Dr.ª 

Dirce Helena e em momentos de experimentação à distância, para realização de registros finais 

para este trabalho. 

No início desta pesquisa, movia-se em nós a necessidade de irmos além da sala de 

ensaio/laboratórios, porém as circunstâncias mudaram o nosso rumo, assim optamos em manter 

nossos trabalhos laboratoriais, feitos até então, apresentando-os  no decorrer desses escritos 

 
38 Hudson Salustiano Silva e Mário Lucio Côrtes Júnior 



 
 

 
75 

com poucos acréscimos, pois estar presente, corpo a corpo, era de suma importância e, em 

contra partida, a necessidade de mantermos as instruções sanitárias devido a pandemia também 

e desta feita, o laboratório se manteve reduzido em experimentos. 

 No entanto, o treinamento para ambas, sempre foi o impulso e fonte de equilíbrio para 

se ter possibilidades de criações mais amplas e orgânicas para cena, pois como nos conscientiza 

Barba (1991): 

O treinamento é a semente escondida da qual, depois, brota as plantas com os frutos 

visíveis, isto é, o espetáculo. O treinamento permite atingir determinadas capacidades, 

determinados objetivos de condicionamento físico, mas, sobretudo, é o momento da 

liberdade que permite se jogar à descoberta sem pensar nos julgamentos. 

 

Explorar em práticas/treinamentos as movimentações sem a pretensão máxima de 

chegar a um produto e sem ter medo de julgamentos, tanto nosso quanto de um possível público, 

nos deu a possibilidade, dentro e a partir da disciplina39 do mestrado, como já citado 

anteriormente “Composição e Criação”, pesquisar as potencialidades corpóreo-vocais possíveis 

dentro da estrutura de sonoridades pessoais (individuais e intransferíveis), gerando em nós a 

percepção de que os materiais utilizados dentro das composições e experimentações eram 

revestidos de experiências, memórias anteriormente obtidas e de sensações que, quando 

analisadas, nos levavam a olhar para as nossas raízes culturais ou ancestrais e identificar os 

diferentes estímulos de povos distintos. 

Trabalhar nesse mergulho sobre o corpovoz-brincante, fez com que o nosso olhar sobre 

criar a partir das movimentações do Caboclo de Pena conversasse com o conceito apresentado 

por Schechner (2012) do comportamento restaurado, pois este implica em desenvolver 

comportamentos a partir de movimentos, gestos que são repetidos dentro de estruturas já 

existentes, mas que nele se reorganizam e ganham outras formas a partir das repetições.  

O corpovoz-brincante se cria e recria a partir deste jogo de repetir sem repetir-se, sendo 

que assim como nas performances, não há uma possibilidade sequer de existir uma reprodução 

ou reinterpretação que, apesar de fazer uso de partituras corporais e movimentações cênicas 

pré-estabelecidas, seja igual tal como uma cópia, pois o nosso corpo está em constante mutação, 

criando e instaurando seu estilo próprio a cada execução. Ele sempre estará em um estado de 

metamorfose. 

 
39 Disciplina composta pelos discentes Hudson Salustiano e Mário Cortês, também mestrandos do Programa de 

Pós-graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal de Uberlândia. 



 
 

 
76 

No vídeo, a seguir, conseguimos observar e fazer um comparativo, dentre os demais 

vídeos já apresentados no corpo desta dissertação, das movimentações do Caboclo de Pena. 

Notamos que daquilo que é estruturalmente igual, podemos desenvolver um estilo dancístico 

diferente que gera uma identidade intransferível para o artista da cena, neste caso, o brincante 

do Boi, na figura cênica do Caboclo de Pena: 

 

O vídeo que se apresenta sem música, para justamente, analisarmos e observamos bem 

as movimentações: meneios de cabeça, trupiadas, sapateados, balanços, giros e saltos, que 

aparecerão no decorrer dos trabalhos em sala de ensaio, mas de modo reduzido, ou seja, sem 

uma movimentação encaixada em uma perspectiva ritmada dentro de uma perspectiva 

melódica, mas bem decomposta em ações físicas na cena. 

Neste outro vídeo observamos em câmera lenta a movimentação desta figura cênica, e 

as possibilidades de investigação a partir do movimento: 

 

É muito importante percebermos que a partir de movimentos naturalmente dancísticos 

é possível a transformação em matéria teatral. Evidentemente, que no vídeo que acabamos de 



 
 

 
77 

ver o trabalho segue como dança, mas por ser apresentado de forma lenta, é possível notar 

semelhanças corporais com os experimentos que veremos mais à frente. 

 

3.3 Trilhas da experiência: performance text/lamento e texto. 

 

 Considerando a necessidade de encontrar o novo dentro de nossas estruturas corpóreas 

que iniciamos as práticas com o corpovoz-brincante. Na busca pela unidade corpóreo-vocal,  

começamos a desenvolver sonoridades ininteligíveis dentre repetições e transformações 

geradas a partir das experiências pessoais de cada participante, no meu caso em experiência 

direta com o Caboclo de Pena, essas sonoridades se apresentaram como a performance text da 

atriz, sendo estruturada como um lamento, ou seja, aquilo que se associa a sonoridade 

encontrada pela investigação do texto performativo do ator/atriz, que se caracteriza pelo seu 

aspecto melódico e, por isso, usamos essa terminologia performance text/lamento, por 

havermos encontrado essa melodia remetente a uma ancestralidade40 possivelmente indígena, 

que também se enquadra na percepção coletiva de serem sonoridades ininteligíveis como será 

possível observar mais à frente, a inventividade de  sons que foram estimulados, investigados 

e expostos no decorrer do processo de criação.  

Esse lamento, que corresponde a uma retomada ancestral indígena, é um esboço de 

estados psicofísicos e contextos gerados em tempo real, a partir de sonoridades que para 

existirem necessitam da inteireza do ser, na investigação sonora que se inicia desde a 

movimentação em nosso campo central de energia, nosso ventre, até as extremidades corporais 

e espaço e, principalmente, de estados psicofísicos determinantes nas possibilidades 

mensuráveis do corpovoz. 

Faz-se necessário definir bem a performance text/lamento, pois em partes até se parece 

com aquilo que Dario Fo (2012, p. 97) nos apresenta em seu “Manual mínimo do ator” como o 

Grammelot, que sim, é também uma sonoridade criada vocalmente, porém este nos diz: 

 

 
40 No corpo desta pesquisa não queremos problematizar a palavra ancestralidade, apenas trazemos ela no seu 

conceito comum, onde se entende que aquilo que é ancestral faz referência a memórias de gerações que nos 

chegam até os dias de hoje, vindo dos nossos antepassados. 



 
 

 

78 

É uma palavra que não tem significado intrínseco, um conjunto de sons que 

conseguem igualmente evocar o sentido do discurso. Grammelot significa, 

precisamente, jogo onomatopeico de um discurso, articulado de forma arbitrária, mas 

que é capaz de transmitir, com ajuda de gestos, ritmos e sonoridades particulares, um 

discurso completo.41 (FO,2012, p. 97) 

 

 

Essa performance text/lamento também conversa com essa proposta de conjunto de 

sons que são transmitidos com a ajuda de: gestos, pois no lamento é a movimentação interna e 

externa que ajuda o corpovoz-brincante a dar a liberdade na busca de diferentes vocalidades; 

os ritmos, que em suas variações de tempo (rápido-lento) são estímulos para as criações dessas 

sonoridades particulares, mas porém Dario Fo (2012) nos esclarece ainda mais o que são os 

Grammelots, definindo-os como algo que necessita de um estudo mínimo que seja, de uma 

língua como inglês, francês ou italiano, por exemplo, para que seja possível uma criação de 

vocalidades pelo artista da cena. No entanto, para praticar e experienciar uma performance 

text/lamento não se necessita de um estudo linguístico, mas sim de um corpo disponível para 

criar dentro de sua liberdade expressiva e em tempo real. 

Na performance text/lamento as sonoridades são incompreensíveis dentro de uma 

linha racional linguística, não há soltura premeditada de palavras inteligíveis para que se 

mantenha uma linha de entendimentos racional para o espectador, como no grammelot, pois o 

lamento comunica, como já mencionado, estados psicofísicos que se fortalecem e geram 

performatividades criadas a partir e durante as investigações das movimentações corpóreo-

vocais. 

Deste modo, em sala, durante as práticas, ficou/fica notória a atuação e o modo como 

os corpos se propõem  a experimentar novos caminhos ao encontro com sonoridades distintas, 

mostrando que só seria possível viver as práticas se nos entregássemos às propostas buscando 

a essência, trabalhando na desobstrução dos canais expressivos do ator, colocando nossos 

corpos em equilíbrio cênico- corpos que se mantém em estado de alerta e disponíveis para 

qualquer nova proposta de jogo ou improvisação para a criação cênica. Corpos não enrijecidos. 

Nesta situação poderíamos até ter usado a palavra "desequilíbrio", pois acreditamos 

que a visualização do estado de atenção e prontidão corporal promovido por esse estado físico 

seria imediatamente entendido, mas usar esse termo em comparativo ao trabalho do artista da 

 
41 Texto original: “Es una palabra que no tiene un significado intrínseco, un engrudo de sonidos que logran 

igualmente evocar el sentido del discurso. Grammelot significa, precisamente, juego onomatopéyico de un 

discurso, articulado de forma arbitraria, pero que es capaz de transmitir, con ayuda de gestos, ritmos y sonoridades 

particulares, un discurso completo.” (FO, 2012, p. 97) 



 
 

 
79 

cena, poderia gerar uma ideia de que o artista necessita estar sem ordem, ou seja, sem eixo 

corporal. Barba (1995, p. 34) no tópico sobre equilíbrio no livro A Arte Secreta do Ator, 

apresenta de modo muito específico essa necessidade corporal, quando afirma que “a 

característica mais comum dos atores e dançarinos de diferentes culturas e épocas é o abandono 

do equilíbrio cotidiano em favor de um equilíbrio “precário” ou “extra-cotidiano”, tendo este 

último uma exigência muito maior sobre os atores, mantendo-nos ainda mais presentes e com 

energia ativa em dilatação. 

Conscientes da origem sonora que é corpo, que vem do corpo, essas sonoridades eram 

concretizadas no espaço, porém ininteligíveis como se estivéssemos criando outras línguas, sem 

de modo algum tentar imitar ou reproduzir som aproximado a um dialeto, por exemplo, mas 

gerando outros modos de comunicação, apresentando uma gama de novas sonoridades, 

metamorfoseando-se em um outro corpo:  

[...] um corpo incandescente, no sentido científico do termo: as partículas que 

compõem o comportamento cotidiano foram excitadas e produzem mais energia, 

sofreram um incremento de movimento, separam-se mais, atraem-se e opõem-se com 

mais força, num espaço mais amplo ou reduzido. (BARBA; SAVARESE, 1995, p. 

54) 

 

Essa experiência corpóreo-vocal foi possível devido ao trabalho de dilatação corporal 

que atingimos no decorrer da aula/prática, realizada no dia 04 de setembro de 2019. 

Inicialmente, fizemos um aquecimento e alongamento corporal, que partiu do contato das mãos 

massageando o rosto, mantendo as mandíbulas sempre relaxadas, joelhos semiflexionados, para 

alcançar o estado de prontidão do ator, trazendo para nosso trabalho uma sub-lei apontada por 

Eugenio Barba (1995), os sats, que caracterizam a qualidade pré-expressiva do artista da cena 

que “pode ocorrer em níveis diferentes, como uma espécie de silêncio antes de um movimento, 

um silêncio preenchido com potencial” (BARBA, 1995, p. 236), ou seja, um “antiimpulso”, um 

“antimovimento”. 

 Um corpo que se encontra presente, dilatado e em estado de preenchimento e 

consciência da cena, possibilita a sua própria disposição ativa e presente na sala de ensaio.  

Após este breve despertar, fomos direcionados a escolher um local no espaço, onde 

pudéssemos manter-nos ainda mais concentrados e conectados com nossos corpos, e assim 

iniciar a emissão de nossas sonoridades o que provocou sensações e retornos que ousamos, eu 

e minha orientadora prof.ª Dr.ª Dirce Helena, chamar de retornos ancestrais, em decorrências 



 
 

 
80 

das sonoridades manifestadas no decorrer do trabalho, que após, em diálogos sobre o que foi 

experimentado, um resgate histórico foi feito, de modo breve, sobre referências de 

nacionalidades ou de pertença indígena, por exemplo, fazendo referência a árvore genealógica 

da autora desta dissertação. 

Os ensaios foram gravados e os áudios atentamente analisados por nós, sendo 

observado que as vocalidades emitidas por mim, assemelhavam-se a sonoridades indígenas que 

nos remetiam a um tipo de lamento, carregando uma ancestralidade indígena que se 

presentificava sonoramente quase que em choro, concretizados no meu corpovoz-brincante. Foi 

interessante essa observação, pois apesar de eu estar entregue e presente durante toda a 

experimentação, trabalhando sempre na busca pelo encontro com a voz livre, proposto pelo 

Método Linklater, a nossa percepção dessa semelhança da performance 

text/lamento/sonoridades ininteligíveis com características indígenas deu-se somente após, no 

momento de partilha dos processos. 

No áudio a seguir estejamos atentos a essas características sonoras: 

 

Algo muito interessante é que o Caboclo de Pena, como já apresentado nos capítulos 

anteriores, carrega em seu imaginário a energia de um Índio Guerreiro, assim, nós, em sala de 

ensaio observamos que todas as vezes que trabalhamos a performance text/lamento, 

percebíamos que as minhas emissões sonoras apresentavam essa energia forte e ritualística 

presente nos povos indígenas, mesmo eu nunca tendo tido qualquer experiência dentro de uma 

tribo e sem ter pensado em provocar propositalmente tais sonoridades, até porque se isso 

ocorresse não se trataria de um lamento, mas sim da criação de um grammelot. 

Vale ressaltar que todas as vocalidades apresentadas nos vídeos aqui expostos não 

foram previamente ensaiadas, são vídeos e áudios que apresentam na íntegra o que foi 



 
 

 

81 

vivenciado em nossas investigações através das improvisações que se efetivaram em nossos 

encontros. 

O que coletivamente nomeamos sonoridades ininteligíveis, fazendo uso de uma 

liberdade poética,  trazendo-o como uma variante dentro da performance text, nos possibilitou 

criar estados cênicos dos quais o corpovoz-brincante foi o protagonista, não havendo 

imposições a determinações de uma narrativa corpóreo-vocal, mas sim de aberturas para 

abraçar os estados originados pelas improvisações, para que estados psíquicos não fossem 

forçadamente inseridos nas ações físicas criadas pelos artistas na cena: 

 

 

[...] é no ato físico de realizar o som onde os significados te levam a uma nova 

dimensão[...] estás buscando a energia nos próprios músculos, e quando tu encontras 

essa energia não tens que empurrá-la para fora, ela mesma se libera. Então não tens 

que forçar a emoção, ela mesma se libera através da voz. (BERRY, 2011, p. 29. 

Tradução nossa)42 

 

 

Assim, quando encontramos, cada qual a sua sonoridade ininteligível, naturalmente a 

energia de nossos corpos dilatava-se e preenchia todo o espaço. Apesar de não haver um 

significado racional nas vocalidades geradas, direcionamos nossa atenção para a unidade 

corpóreo-vocal até percebermos que a fisicalidade interferia na proliferação e extensão da 

comunicação do ator, como nos aponta Berry (2011), pois a voz é a extensão do próprio ator, 

sendo ela complexa e com inúmeras possibilidades, sendo assim notória uma diferença no 

equilíbrio entre o som e a palavra. 

No que diz respeito às ações corporais, consideramos as matrizes de movimentações 

do Caboclo de Pena, tal como Borralho (2012) organiza: “giros”, “saltos”, “sapateados”, 

“deslizamentos”, “balanços”, ademais as possibilidades que individualmente, em 

improvisações, o brincante pode desenvolver. Trabalhei com cada um deles possibilitando 

desenvolver expressões descaracterizadas da sua forma tradicional dancística, por esta razão o 

vídeo a seguir não possui sonoridade alguma, apenas a inspiração das movimentações desta 

figura cênica do bumba-Boi, numa reorganização das características motriciais dele, gerando 

um outro corpo dancístico preenchido pelas características mais particulares da artista em cena 

 
42 Texto original: […] es en el acto físico de realizar el sonido donde los significados te llevan a una nueva 

dimensión. […] estás buscando la energía en los propios músculos, y cuando encuentras esa energía no tienes que 

empujarla afuera, se libera ella misma. Entonces no tienes que forzar la emoción, ella misma se libera a través de 

la voz. (BERRY, 2011, p. 29) 



 
 

 82 

e do Caboclo Real, como sua indumentária que também enraizou-se nos movimentos, à 

exemplo o capacete, poeticamente redefinido na movimentação cênica: 

 
 

Antes dança tradicional, agora, como pudemos observar, em metamorfose para 

possibilidades de criação e geração de cenas. 

Uma das grandes contribuições dessas experimentações foi perceber que era possível 

a utilização das ações físicas como estímulos para gerar sonoridades em total liberdade de 

criação e conseguir fazer o trânsito desses materiais adquiridos nas improvisações para a criação 

de cenas. 

Desenvolvendo assim um trabalho que busca evidenciar o corpovoz-brincante em suas 

experimentações livres e naturais, onde o corpo tem total importância para alcançar a 

organicidade corpóreo-vocal, sendo que “a voz natural livre é um atributo primordial do 

corpo”43 Guzmán (2013), devendo ser sempre o alvo das atuações e criações. 

No próximo QR code, trabalhamos na perspectiva sonora a partir dos movimentos 

apresentados no vídeo anterior.  

 

 
43 Tradução nossa. Texto original: “la voz natural libre es um atributo primordial del cuerpo.” 



 
 

 

83 

O áudio que acabamos de apresentar surgiu a partir dessa exploração dos movimentos 

tradicionais do Caboclo de Pena, buscando unir suas nuances de tempo, força e variação tonal- 

refiro-me ao tônus muscular corporal e o que essa variante trouxe para a investigação das 

vocalidades em relação aos tons, tonalidades (médio, grave, agudo)- oriundos da movimentação 

tradicional desta figura cênica, assim veio ganhando forma dentro deste breve texto autoral que 

dialogava com aquilo que vou desconstruindo dentro dessa movimentação realizada ao pôr do 

sol, em meio a avenida João Naves de Ávila, na cidade de Uberlândia- MG. 

É muito importante que tenhamos em mente que o trabalho do ator tem por finalidade 

comunicar algo a alguém, no caso ao público, por isso corroboro com Guzmán (2011), quando 

nos diz que para se ter uma boa comunicação que expressa nitidamente o que o ator quer 

representar, deve-se haver um equilíbrio entre o quarteto: emoção, intelecto, corpo e voz, que 

correspondem aos pilares do encontro com a Voz livre, quarteto este que é expresso pela própria 

criadora do método, Kristin Linklater, resultando na tríade base do corpovoz-brincante: soltura-

energia-dilatação. 

Assim como no método de Voz da Kristin, onde busca-se remover bloqueios que 

dificultam a comunicação, percebo que durante os experimentos, sempre trazíamos esse 

objetivo conosco, pois apesar de desenvolver um trabalho que vai ao encontro do corpovoz-

brincante, pertencente a uma estrutura de movimentos já existente, não se tornou menos 

desafiador, pois estruturá-lo no ser brincante, na brincadeira e no brincar, requer sintonia e um 

equilíbrio que vai além da normalidade cotidiana. 

Recordo dos meus estudos no Centro Universitário de Teatro- CUT, no México, onde 

conheci este método e estudei, sob a orientação da professora Tânia Gonzalez44, podendo quitar 

ou ao menos diminuir bloqueios que dificultavam a liberdade da minha voz. 

Na tese Organicidade e liberação da voz natural: princípios de uma técnica corporal 

de transmissão de Thomas Holesgrove (2014), é apresentado o desenvolvimento de uma 

técnica, que o autor chama de Técnica corporal de transmissão, que é estruturada a partir do 

método Linklater de Voz, portanto destaco aqui uma citação da própria Kristin Linklater, que 

por ser atriz refere-se ao seu método não como uma técnica fechada e rígida, mas uma 

possibilidade para encontrarmos dentro dela aquilo que melhor nos auxilia para termos um voz 

livre, e para este trabalho, um corpovoz-brincante: 

 
44 Há mais de 10 anos vem se especializando como docente de Técnica vocal e de Expressão Verbal. É professora 

no Centro Universitario de Teatro, na Casa Azul-Argos e no CEUVOZ (Centro de estudos para o uso da Voz).  

Participou nas Conferências da VASTA (Voice and Speech Trainers Assosiation) 2009 e 2010. Em agosto de 

2012, obteve o título de Professora designada Linklater, outorgado pelo Centro Linklater de Nova York, sendo 

uma das primeiras Mexicanas a obter o título. 



 
 

 
84 

 

 

O caminho é estruturado para liberar a voz natural em vez de desenvolver uma técnica 

vocal. O pressuposto básico do trabalho é que qualquer um possui uma voz capaz de 

expressar, por meio de uma variação de tom de duas a quatro oitavas qualquer escala 

de emoção, um modo complexo de sentimento e uma nuance sutil de pensamento. O 

segundo pressuposto é de que, muitas vezes, as tensões adquiridas pela vida, inclusive 

defesas emocionais, inibições e reações negativas a influências ambientais, diminuem 

a eficiência da voz natural a ponto de distorcer a comunicação. Assim, a ênfase aqui 

é remover os bloqueios que inibem o instrumento humano em vez de desenvolver um 

instrumento musical habilidoso[...] O objetivo é uma voz em contato direto com o 

impulso emocional, formada pelo intelecto, mas não inibida por ele. (LINKLATER, 

1976, p. 1, tradução nossa. p. 20- 21.) 

 

 

Desenvolver dinâmicas explorando os registros, ressonadores, intensidades, volumes, 

pausas dentro das estruturas da dança, que exploram apoios, tipos de equilíbrios, que se 

desenvolvem de modo mais intenso na liberdade das improvisações, possibilitou encontrar 

variantes dentro das minhas possibilidades de emissão e tessitura vocal, que até então eram 

ainda muito limitadas, tendo em vista, que o reconhecimento desses limites deu-se a partir das 

explorações, autopercepção e diálogos com a prof.ª Dirce Helena Carvalho e com os 

companheiros de turma.  

A seguir, apresento o vídeo do experimento cênico realizado em junho de 2019: 

 

Até então, descobrir, desenvolver e criar com um corpovoz-brincante focava-se na 

improvisação e presença concreta de nossos corpos, porém a inserção de fragmentos de 

dramaturgias teatrais nos removeu o equilíbrio que já estávamos começando a ter, pois já 

começávamos a acreditar que tudo estava dado, porém com a palavra falada inteligível nos 

precipitávamos a cair no senso comum da comunicação oral, falando quase como máquinas que 

foram estruturadas apenas para soltar palavras e elaborar frases, sem nenhuma necessidade de 

comunicação, sentimento a respeito do que era dito, variação na dinâmica vocal da relação com 



 
 

 
85 

o texto, esquecendo-nos do nosso ponto de partida para estruturar nosso trabalho corpóreo-

vocal: o Caboclo de Pena. 

A dinâmica de movimentação dessa figura cênica nos dava matéria para encontrarmos 

bons resultados com a liberdade do corpovoz, que se desenvolvia na brincadeira do 

experimentar cênico, devido às suas características de soltura-energia-dilatação. 

 
Fazer movimentos energéticos e livres nos exercícios de voz pode dar resultados 

extraordinários, pois leva a concentração a uma área distinta, ajuda com que a voz e 

o corpo se relacionem como um todo, e te proporciona a experiência de texturas vocais 

completamente diferentes. BERRY, 2011, p. 35. Tradução nossa)45 

 

A estrutura da cena que acabamos de apresentar foi experienciada objetivando a plena 

unidade corpóreo-vocal, porém quando houve a incorporação da sonoridade encontrada por 

esse corpovoz percebemos a necessidade de explorarmos essa dinâmica com o texto e nesse 

contexto ficando perceptível uma transição seca, endurecida da performance text/lamento para 

o texto, como podemos ouvir a seguir, perdeu-se por diversas vezes a organicidade já 

encontrada apenas com o lamento, pois aqui cada palavra era apenas solta, o recolocar-se no 

eixo não ocorreu como o esperado: 

 

Neste áudio é notória a tentativa de trabalho com o corpovoz-brincante. Utilizamos 

fragmentos do texto Medéia de Eurípedes, escolhemos os clássicos para esta etapa do trabalho 

com o texto justamente por sentirmos a necessidade de resgate da palavra e como ela se 

reorganizaria a partir de uma dinâmica de criação contínua e simultânea no corpovoz-brincante, 

uma estrutura nova e dinâmica, uma estrutura de criação com sonoridades que estavam sendo 

trabalhadas em nossos ensaios. No entanto, percebíamos que ainda existia uma enorme quebra 

 
45 Texto original: “Hacer movimientos energéticos y libres en los ejercicios de voz puede dar resultados 

extraordinarios, pues lleva la concentración a un área distinta, ayuda a que la voz y el cuerpo se relacionen como 

un todo, y te proporciona la experiencia de texturas vocales completamente diferentes.” (BERRY, 2011, p. 35) 



 
 

 
86 

na organicidade, na transição da performance text/lamento para o texto dramatúrgico. O tônus 

muscular, do qual falei anteriormente, perdia-se no momento em que tentávamos a transição 

para a transformação sonora. 

O texto clássico apresenta uma escrita na norma culta, sendo este o exato motivo que 

nos instigava a querê-los e a vencer esse desafio linguístico na encenação. Como dizer um texto 

com palavras tão rebuscadas de modo orgânico a partir do trabalho com o texto e lamento? 

O corpo até chegava a assumir e a integrar as vocalidades do lamento, no entanto ao 

trabalhar com a dramaturgia houve momentos em que essa unidade se esvaía, ou seja, havia 

uma ruptura nas ações corpóreo-vocais adquiridas anteriormente em decorrência das 

dificuldades encontradas no momento em que se tinha que falar o texto. A musicalidade e a 

diversidade das sonoridades não se concretizavam nas palavras do texto Medéia.  

Com isso constatamos que é necessário que o artista se esforce para penetrar em si 

mesmo e revelar-se integralmente, manifestando seu mais mínimo impulso. “Deve ser capaz 

também de expressar, mediante o som e o movimento, aqueles impulsos que habitam a fronteira 

que existe entre o sonho e a realidade.46”(GROTOWSKI, 1981, p. 29), não apenas estar 

consciente disso, mas praticar até conseguir alcançar isso na cena. 

Já sabemos que a nossa estrutura corporal naturalmente nos possibilita criar 

sonoridades, assim fizemos tentativas de inserção da textualidade tradicional dramatúrgica, 

com isso fomos desafiadas a gerar movimentações físico-sonoras para além das convenções do 

que geralmente acontece nas criações cênicas, criando o texto, manifestando sons e movimentos 

já incorporados em nossos encontros. 

Com a percepção dessa dificuldade em fazer o trânsito das variações de ações 

corpóreo-vocais encontradas nas improvisações, intensificamos o trabalho, utilizando 

fragmentos do texto de Willian Shakespeare, Macbeth, tomando características que se 

assemelhavam a personagem Lady Macbeth, inspiração para a improvisação nessa investigação 

que se estabeleceu na utilização e apropriação dos movimentos e, principalmente, das 

intensidades encontradas no corpovoz-brincante, como poderemos ver no próximo vídeo. 

 
46Texto original: “Debe ser capaz también de expresar, mediante el sonido y el movimiento, aquellos impulsos 

que habitan la frontera que existe entre el sueño y la realidad.” (GROTOWSKI, 1981, p. 29). Tradução nossa. 



 
 

 
87 

A seguir, no registro do nosso trabalho é possível observar que conseguimos obter uma 

presença e continuidade de ações corpóreo-vocais no trânsito feito entre a improvisação de 

Macbeth e a performance text/lamento: 

 
Mesmo com as novas sonoridades investigadas em nossas experimentações, as 

dificuldades em resgatar a liberdade e organicidade no lamento exigiram um trabalho contínuo 

na apropriação das palavras do texto em consonância a musicalidade desta sonoridade 

ininteligível, desse choro ancestral, como o caracterizamos anteriormente.   

Porém, essa consciência e necessidade em permitir que o corpovoz-brincante ganhe 

sempre mais e mais autonomia, nos fez continuar buscando e percebendo brechas para 

desenvolver novas corporeidades sonoras dentro do texto trabalhado para a cena, sendo de fácil 

percepção que “A técnica vocal envolve todo o corpo, inclusive as necessidades biológicas e os 

processos cognitivos e emotivos.” (HOLESGROVE, 2014, p. 13), processos estes que foram 

respostas aos movimentos interno-externos do corpo. 

Desenvolver essa experimentação fazendo uso de livre inspiração da obra Macbeth, 

em consonância às movimentações do corpovoz-brincante foi possível para a ampliação do 

repertório corpóreo-vocal, partindo do entendimento que o corpovoz-brincante se apresenta 

com uma natureza narrativa, relatando e transmitindo um fato. Nessa perspectiva a cena ganhou 

maior dinâmica. Vejamos no vídeo a seguir: 

 



 
 

 
88 

 

 

A utilização da cadeira surgiu a partir de uma proposição de minha orientadora, 

solicitando que fosse integrado um objeto durante a improvisação e assim ela foi inserida pela 

facilidade do acesso a ela, por ser um objeto que já estava dentro da sala onde estávamos 

trabalhando. O trabalho com ela possibilitou-me levar para a criação a desconstrução de 

movimentações de outros personagens brincantes do Bumba meu Boi, como o miolo do Boi, 

que é o brincante que fica “dentro do Boi”. 

Nas imagens que seguem podemos observar o Boi-objeto e o miolo (brincante que dá 

vida ao bailado dessa figura cênica), que é o brincante que se posiciona dentro do boi e realiza 

suas movimentações correspondentes:  

    
Figura 30                                                                            Figura 31 

Personagem: Boi (miolo)                                                   Personagem: Boi (miolo) 

Fonte: Boi de Ribamar                                                       Fonte: Bumba meu Boi Rosa de Saron 

Foto: Nelson Magela                                                          Acervo: Centro Cultural Vale Maranhão. 

Acervo: Clica São João.                                                      



 
 

 89 

Como observado nas fotos, o brincante fica exatamente embaixo do Boi, mas vale 

ressaltar que há uma diferença entre o estar debaixo e estar dentro do Boi, por haver “na expressão 

’dentro’ a ideia de autoria, de animar, de criar como artista. Já, na expressão ‘debaixo,’ neste caso 

específico, indica a presença do artefato, o boneco-máscara/objeto e remete a estar submetido à 

forma’’.  (BORRALHO apud Valmor Beltrame, 2020, p. 103.)47, portanto é necessário estar 

dentro, por inteiro, seja do Boi, e animá-lo através da sua dança ou no fazer do corpovoz-

brincante. 

Dentro das experimentações a expressão dentro se tornou ainda mais forte na sua 

dimensão conceitual, pois estar em um trabalho de criação requer ao artista da cena uma entrega 

ao nível da responsabilidade de autoria, execução e criação, para que a soltura-energia-

dilatação estejam sempre fluindo dentro da tríade de estruturação do corpovoz-brincante: 

brincante, brincadeira e brincar.   

Assim se mostrou possível essa estrutura durante os experimentos:  

 

  

 
47 O texto a que nos referimos trata-se de Relatório de Valmor Beltrame. 



 
 

 
90 

      

     

     



 
 

 
91 

         

      

Essa outra figura cênica entrou de modo bem direto, mas pelo corpovoz-brincante ser 

esse emaranhado de histórias e transições dentro das brincadas, resquícios e possibilidades de 

movimentações sempre serão incluídas. A narrativa de todos os personagens perpassa o 

corpovoz-brincante, pois é impossível apagar a história e as experiências que já se encontram 

marcadas na memória psicofísica de cada artista que antes de ir para a sala de ensaio, brincou 

e se entregou aos sons de matracas e pandeirões, aos gritos de “Equiô” e aos prantos da 

despedida e morte do Boi. 

 

3.4 Trilhas da experiência: imagens e cena. 

 

Essas perspectivas de cruzamentos de mais personagens além do Caboclo de Pena, é 

natural, pois a estrutura matriz do corpovoz-brincante é dada pelas experiências adquiridas 

constituintes da identidade de cada artista, e no nosso caso, da autora maranhense, tendo dentro 

de seus registros dancísticos movimentações que pertencem a personagens como: Índia, Boi, 

Rajado, entre outros pertencentes ou não, ao sotaque da Ilha/matraca, trabalhado nessa pesquisa, 

que naturalmente durante os experimentos, aparecem na cena. 

Nesta sequência de imagens apresentaremos a reestruturação dos movimentos 

construídos pelo corpovoz-brincante a partir do Caboclo de Pena, seguiremos com as imagens 

dos registros dos experimentos e depois com as imagens do Caboclo de Pena com toda a sua 

indumentária. É importante deixar registrado que as formas se construíram naturalmente e 

foram observadas após a visualização dos vídeos feitos para observação do trabalho realizado. 

Figuras: 32, 33, 34, 35, 36, 37, 38, 39 e 40. 

Acervo: autora. 

Foto: Suanny Gomes 

Local: Casa de Arte Barrica. 

 



 
 

 
92 

O corpovoz-brincante não é estruturado dentro de um padrão enrijecido, mas é 

partindo da liberdade corpóreo-vocal que a soltura se inicia, a presença do artista se estabelece 

com energia na cena e assim, ganha o espaço que ocupa com a sua encenação em dilatação 

contínua, onde a sonoridade é construída desde os primeiros respiros na cena, pois para este 

trabalho a respiração estabelece uma estrutura única que gera som e/em movimento. 

Percebamos, portanto, a construção corporal em uma liberdade criativa: 

 

 
Figuras 41 e 42. 

Foto: Suanny Gomes 

Acervo: autora. 

 

Nas figuras acima, percebemos a evolução da imagem que segue e que é de fácil 

identificação nos vídeos já apresentados, a movimentação do sapateado ou trupiada realizado 

pelo Caboclo de Pena em seu bailado: 

 

 
Figura 43 

Foto: Rayssa Serra 

Acervo: autora 

 



 
 

 
93 

Fica claro que a estrutura cênica do corpovoz-brincante, tem a sua origem visual na 

figura cênica do Caboclo de Pena, mas que em sua reestruturação possibilita inúmeras variações 

físico-sonoras estabelecendo poéticas nas composições cênicas. 

 

   

 

As imagens anteriores (figuras 44,45 e 46), registradas durante a experimentação da 

performance text/lamento com o texto, nos leva a perceber esta contínua brincadeira dentro do 

processo de experimentação, correspondente ao Caboclo de Pena. É possível notarmos que a 

estrutura do corpovoz-brincante dentre os seus níveis: baixo, médio e alto, auxiliam na 

percepção mais apropriada do texto, em correspondências comparativas, entre as imagens 

apresentadas neste capítulo, como continuaremos a ver, nas figuras que registraram momentos 

como: giros, balanço e saltos: 

 

 

Figuras: 44, 45 e 46. 

Foto: Suanny Gomes. 

Acervo: autora. 

 



 
 

 
94 

      
Figuras: 47 e 48. 

Foto: Rayssa Serra 

Acervo: autora. 

 

Continuamos a apresentar essas estruturas de composições que influenciam 

diretamente na construção de vocalidades e intensões cênicas, no envolvimento com a palavra, 

ainda com o uso do objeto utilizado desde os primeiros registros, nos levando a introduzir um 

sentido e unidade corpóreo-vocal ainda mais específica e eficaz: 

 

     
Figuras 49 e 50. 

Foto: Suanny Gomes 

Acervo: autora. 

 



 
 

 
95 

Dentro dessas imagens, resgatamos gingas pertencentes ao corpovoz-brincante, gerado 

dentre os saltos, sapateados dessa figura cênica, em uma ampliação repertorial que ocorre na 

improvisação do bailado, mas que influencia a cena em mudanças de níveis e proporções de 

deslocamentos, onde podem ser observados nas imagens acima (49 e 50) em análise com as 

seguintes: 

 

   
Figuras 51, 52 e 53 

Foto: Rayssa Serra. 

Acervo: autora. 

 

Observar esses percursos em imagens estáticas, nos possibilita melhor nivelamento 

corporal em detrimento ao uso do lamento na cena, pois as variações dos ressonadores, se 

estabelece de modo mais mensurável, fazendo-nos identificar com mais clareza a dilatação 

corpóreo-sonora do corpovoz-brincante na voz de peito, cabeça ou em seus múltiplos 

ressonadores imaginados propositalmente, como braços, joelhos, ombros, levando a artista da 

cena a expandir ainda mais a sua ação cênica. Vejamos, trechos do experimento compilados em 

um único vídeo a seguir: 



 
 

 
96 

 

Desenvolver o estudo partindo de pequenos fragmentos de texto clássico 

principalmente, colaborou para que registrássemos de modo mais eficaz no corpovoz-brincante 

a essência de uma unidade para a cena. Um corpovoz que não se divide e que é um auxílio para 

desenvolvermos vocalidades materializadas no espaço, pela presença do artista. 

 

“[...] o apelo ao ressurgimento da vocalidade na contemporaneidade enfatiza o 

empenho do corpo na irredutibilidade entre corpo e voz. A vocalidade poética, ou seja, 

a manifestação da ação vocal ou a sua presentificação diante do outro está 

fundamentalmente conectada aos estados perceptivos” (CARVALHO, 2016, p. 64) 

 

É essa presentificação que materializa as sonoridades da palavra na cena, que estrutura 

as vocalidades e possibilita o entendimento racional ou sensório do espectador que também é 

integrante do fazer cênico, dentro de suas possibilidades de estar presente em uma troca mútua 

de sensações com o artista. 

A materialização da palavra, nesta pesquisa se efetivou na variante constituída dentro 

do corpovoz-brincante entre o lamento e os textos que fizemos uso para as experimentações. 

Formamos trilhas que seguiremos traçando e potencializando cada vez mais o Brincante, a 

Brincadeira e o Brincar do artista em seu corpovoz-brincante. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 97 

Despedida48 

 

Eu já satisfiz o meu desejo e minha promessa eu cumpri 

Digo, adeus, vou embora, pra me despedir de ti. 

Eu já satisfiz o meu desejo e minha promessa eu cumpri 

Digo, adeus, vou embora, pra me despedir de ti. 

 

Vou pra perto e pra longe, por favor queira entender 

Pra longe vou com o meu batalhão, 

Mas em pensamentos eu fico perto de você. 

 

Se a saudade quiser te visitar, corre pra janela,  

Olhe pra Lua e em pensamentos você pode me chamar 

E aonde eu estiver você vai saber 

Amor da minha vida, todas as minhas despedidas são dedicadas a você. 

 

E aonde eu estiver você vai saber 

Amor da minha vida, todas as minhas despedidas são dedicadas a você. 

 

 

“Amor da minha vida” - Boi da Maioba 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
48 Última toada cantada, que fala de adeus e saudade. 



 
 

 98 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Retirada49 

 

Experienciar o Caboclo de Pena, com um olhar mais atento as suas nuances e 

possibilidades criativas para além do brincar no Bumba meu Boi do Maranhão, constituiu 

dentro do fazer artístico desta pesquisa uma base sólida para continuações a partir do trabalho 

com o corpovoz-brincante. 

No decorrer desta pesquisa desenvolvemos um trabalho que discorreu sobre a nossa 

cultura e a cultura do Maranhão, com o intuito de evidenciar e apresentar ao leitor as 

possibilidades e critérios que podem auxiliar atores/atrizes a aprenderem a dialogar com as 

percepções do seu próprio corpovoz-brincante, partindo do entendimento da unidade corpórea-

vocal da qual todos nós somos instituídos por natureza, porém alguns não desenvolvendo tanto, 

mas dotados da mesma capacidade unitiva. 

Traçamos na prática um brincar com o Caboclo de Pena que transpôs em uma 

estruturação base, o corpovoz-brincante, ressignificando o seu brincar e transformando-o em 

um brincar atoral, dentro de uma prática que estimula o artista da cena a criar vocalidades a 

partir da soltura- energia-dilatação do seu corpovoz.  

O caminho percorrido para esse encontro com o corpovoz-brincante foi muito 

desafiador e continuará sendo, pois sair do bailado e permitir que o corpo brinque na cena 

artística, nos leva a um deslocamento de sensações e desordens que me inquietaram, 

particularmente, ao ponto de pensar que seria impossível criar a partir desta figura cênica, 

Caboclo de Pena, mas as práticas e os estímulos em diálogos com a prof.ª Dr.ª Dirce Helena, 

reavivavam a necessidade de levar os experimentos até o último instante. 

Tivemos também no decorrer do processo dificuldades de encontros, ou melhor, 

impossibilidades, devido a pandemia do COVID-19, o que nos obrigou a repensar na 

estruturação das etapas e deixarmo-nos com os trilhos mais firmados para a construção de um 

novo começo, onde a criação seria ainda mais latente. 

Entregamos neste trabalho um caminho criador de materialidades corpóreo-vocais 

com o corpovoz-brincante apresentando ao leitor, artista ou não, um caminho de encontro com 

a sua liberdade corpórea-vocal, na percepção do seu agir e absorver, ressignificando as 

 
49 Toada cantada após a despedida, onde os brincantes se retiram. 



 
 

 99 

realidades que temos na nossa vida cotidiana, mostrando que a criação não se estabelece apenas 

com treinamento importados, mas com as particularidades locais e identitárias de cada pessoa. 

Vivenciamos esse caminho e nos deparamos com vocalidades enrijecidas, corpo mudo 

e mente baiante50, porém foram nos desencontros, nas perdas, que conseguimos consertar e 

voltar a entender o corpo em sua unidade psicofísica, entendendo que um ator em cena é um 

verdadeiro bailarino também, pois os seus gestos e textos corpóreo-vocais estão intrinsicamente 

estruturados em uma partitura dramatúrgica. 

Assim, investigamos e estruturamos elementos das movimentações do Caboclo de 

Pena, deixando à vista, por meio de vídeos, como é possível se dar um processo de jogo com o 

corpovoz-brincante para a criação de experimentos, oferecendo assim uma trilha que auxilie 

atores e não-atores a desenvolverem seus trabalhos de criação e com isso acrescentando no 

trabalho atoral na cena teatral, onde o textocentrismo deve ser repensado e a fala do corpo deve 

ser ouvida, facilitando a dinâmica de fluidez do corpo vocal, como realizado nesta dissertação. 

Neste sentido, a presente investigação contribui não apenas para atores maranhenses 

estruturarem seus processos e seus corpos a partir daquilo que já temos em nossa cultura, mas 

abrindo um leque para todos que se disponham a entender e a praticar as movimentações do 

Caboclo de Pena: saltos, giros, deslizamentos, trupiadas, meneio de cabeça, entre outros e 

dentro dessa dinâmica outrora estranha a sua realidade cultural se torne um veículo de criação, 

um trampolim, como bem dizia Grotowski, para criações nas artes cênicas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
50 Brincante do Bumba meu Boi, dançarino, bailarino. 



 
 

 
100 

REFERÊNCIAS 

ANDRADE, Mário de. Aspectos do folclore brasileiro. São Paulo: Global, 2019. 

ALEIXO, Fernando. Corpo-Voz: revisitando temas, revisando conceitos. Jundiaí: Paco 

Editorial, 2016. 

BARBA, Eugenio. Além das ilhas flutuantes. São Paulo: Hucitec; Campinas: Editora da 

Unicamp, 1991. 

BARBA, Eugenio; SAVARESE, Nicola. A arte secreta do ator: um dicionário de antropologia 

teatral. São Paulo: HUCITEC, 1995. 

BARROSO, Oswaldo. Teatro como encantamento: bois e reisados de caretas. Fortaleza: 

Armazém da Cultura, 2013. E-book Kindle, localizações de páginas não definidas com 

precisão. 

BENJAMIN, Walter. O Narrador: considerações sobre a obra de Nikolai Leskov. In: Magia 

e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história da cultura. São Paulo: Brasiliense, 

1994, p. 197-221. 

BERRY, Cicely. La voz y el actor. Barcelona: Alba Editorial, 2011. 

BORRALHO, Tácito. O Teatro do Boi do Maranhão – brincadeira, ritual, enredos, gestos 

e movimentos. São Paulo, 2012. 

In_______. Os elementos animados no Bumba-meu-Boi do Maranhão. São Luís: 

UDUFMA, 2020. 

BURKE, Peter. Cultura popular na Idade Moderna. São Paulo: Companhia das Letras. 1989. 

p. 31-49. 

CARVALHO, Dirce Helena Benevides de. Paradigmas da cena contemporânea: espaço, 

coletivo, texto-palavra-performance text. In: Cena contemporânea e escola básica: 

experimentos teatrais realizados com alunos do ensino médio da Escola de Aplicação da 

Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo. São Paulo: s.n., 2016. p. 24-68. 

CERQUEIRA, Daniel Lemos. Bumba-meu-boi do Maranhão: uma releitura de seus 

primeiros registros sonoros. Dossiê: Práticas para o imprevisto. Florianópolis: 

UDESC/CEART, v.16, p. 81-98, 2016. https://doi.org/10.5965/2358092516162016081 

CHEKHOV, Michael. Para o Ator. São Paulo: Martins Fontes, 1996. 

CRAIG, E. Gordon. El arte del teatro. México: Col. Escenología, 2011. 

DAWSON, Christopher. Criação do Ocidente: A Religião e a Civilização Medieval. São 

Paulo: É Realizações, 2016. 

FO, Dario. Manual mínimo del actor. México: Ediciones El Milagro, 2012. 

FORTIN, Sylvie. Contribuições possíveis da etnografia e da auto-etnografia para a 

pesquisa na prática artística. Cena 7. Tradução Helena Mello. Porto Alegre: UFRGS, n. 7, p. 

77-88, 2009. https://doi.org/10.22456/2236-3254.11961 

https://doi.org/10.5965/2358092516162016081
https://doi.org/10.22456/2236-3254.11961


 
 

 
101 

FREYRE, Gilberto. Vida Social no Brasil nos Meados do Século XIX. 4ºed. São Paulo: 

Global, 2009. 

HOLESGROVE, Thomas. Organicidade e liberação da voz natural: princípios de uma 

técnica corporal de transmissão. São Paulo, 2014. 

LARROSA. A experiência e suas linguagens. In: Tremores: escritos sobre experiência. Belo 

Horizonte: Autêntica Editora, 2016, p. 35-56. 

OLIVEIRA, Cláudia M. Para uma dramaturgia do corpo: análise e caracterização do 

corpo enquanto linguagem cênica na criação artística espetacular. Repertório: Revista 

Acadêmica de Teatro e Dança. Ano 12, n.13, 2009, p. 15-33. 

SANTOS, José Luiz dos. O que é cultura. São Paulo: Brasiliense, 1987. 

SARRASAC, Jean-Pierre. A partilha das vozes. In: Urdimento: revista de estudos em artes 

cênicas. Florianópolis: UDESC/CEART, 2013, p. 17-19. 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2008. 

GOMES, Célia. Corpo e interfaces. In: Artes do corpo e do espetáculo: questões de 

etnocenologia. Salvador: P&A Editora, 2007, p. 175-186. 

GROTOWSKI, Jerzy. Hacia un teatro pobre. México: Siglo Veintiuno, 1981. 

IPHAN. Complexo Cultural do Bumba-meu-boi do Maranhão. Dossiê do registro como 

Patrimônio Cultural do Brasil / Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional. São 

Luís: Iphan/MA, 2011. 

PEREIRA, José de Ribamar França. O Boizinho Barrica à luz de uma Estrela. São Luís, 

2000, 2ªed. 

SARRAZAC, Jean-Pierre. A partilha das Vozes. In Urdimento: revista de estudos em artes 

cênicas/ Universidade do Estado de Santa Catarina. Centro de Artes. Programa de Pós-

Graduação em Teatro. Florianópolis: UDESC/CEART, n. 20, 2013, p. 17-19. 

SILVA, Luciane da. Corpo em diáspora: Colonialidade, pedagogia de dança e técnica 

Germaine Acogny. UNICAMP/ Campinas, 2018. 

SILVA, Renata de Lima; FALCÃO, José Luiz Cirqueira. Identidades negras em movimento: 

entre passagens e encruzilhadas. Repertório, Salvador, nº 24, p.98-113, 2015.1. 

SCHECHNER, Richard. Entrevistas. In:______LIGÉRIO, Zeca (Org.). Performance e 

Antropologia de Richard Schechner. Rio de Janeiro: Mauad X, 2012. 

SCHECHNER, Richard. “O que é performance?”, em Performance Studies: an Introduccion, 

second edition. New York & London: Routledge, 2006, p. 28-51. Tradução de R. L. Almeida, 

publicada sob licença creative commons, classe 3. Abril de 2011. 

 

 

 

 


