
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE LETRAS E LINGUÍSTICA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ESTUDOS LITERÁRIOS 

CURSO DE DOUTORADO 

 

 

 

 

 

 

 

LÍVIA MARIA DE OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NEGOCIANDO A NARRATIVA DA MADRASTA:  

novas perspectivas para a vilã dos contos de fadas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UBERLÂNDIA 

2021 

 



LÍVIA MARIA DE OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

NEGOCIANDO A NARRATIVA DA MADRASTA:  

novas perspectivas para a vilã dos contos de fadas 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-graduação em 

Estudos Literários (PPLET), do Instituto de Letras e 

Linguística da Universidade Federal de Uberlândia, 

como requisito para obtenção do título de Doutora em 

Estudos Literários. 

 

Área de concentração: Estudos Literários 

 

Linha de pesquisa: Literatura, Memória e Identidades 

 

Orientadora: Profa. Dra. Fernanda Aquino Sylvestre 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UBERLÂNDIA 

2021 

 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil. 
 
O48n 
2021 

 
Oliveira, Lívia Maria de, 1990­ 

Negociando  a  narrativa  da  madrasta  [recurso  eletrônico]  :  novas 
perspectivas para a vilã dos contos de fadas / Lívia Maria de Oliveira. ­ 
2021. 

 
Orientadora: Fernanda Aquino Sylvestre. 
Tese (Doutorado) ­ Universidade Federal de Uberlândia, Programa de 

Pós­Graduação em Estudos Literários. 
Modo de acesso: Internet. 
Disponível em: http://doi.org/10.14393/ufu.te.2021.5511 
Inclui bibliografia. 
Inclui ilustrações. 
 
1.  Literatura.  I.  Sylvestre,  Fernanda  Aquino,  1973­,  (Orient.).  II. 

Universidade  Federal  de  Uberlândia.  Programa  de  Pós­Graduação  em 
Estudos Literários. III. Título. 
 

 
CDU:82 

Gloria Aparecida ­ CRB­6/2047 
Bibliotecária

 



 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
Coordenação do Programa de Pós-Graduação em Estudos Literários 

Av. João Naves de Ávila, nº 2121, Bloco 1G, Sala 250 - Bairro Santa Mônica, Uberlândia-MG, CEP 38400-902 
Telefone: (34) 3239-4487/4539 - www.pgletras.ileel.ufu.br - secpplet@ileel.ufu.br 

 
 
 

ATA DE DEFESA - PÓS-GRADUAÇÃO 
 

Programa de 
Pós-Graduação 
em: 

 
Estudos Literários 

Defesa de: Doutorado em Estudos Literários 

Data: 26 de maio de 2021 Hora de início: 14:00 
Hora de 
encerramento: 

18:00 

Matrícula do 
Discente: 

11713TLT007 

Nome do 
Discente: 

Lívia Maria de Oliveira 

Título do 
Trabalho: 

Negociando a narrativa da madrasta: novas perspectivas para a vilã dos contos de fadas 

Área de 
concentração: 

Estudos Literários 

Linha de 
pesquisa: 

Linha 1 - Literatura, Memória e Identidades 

Projeto de 
Pesquisa de 
vinculação: 

Relações entre história e ficção na literatura contemporânea: identidade, cultura e formas 
literárias. 

Reuniu-se por videoconferência, a Banca Examinadora designada pelo Colegiado do Programa de Pós- 
graduação em Estudos Literários, composta pelos Professores Doutores: Fernanda Aquino Sylvestre da 
Universidade Federal de Uberlândia-UFU, Orientadora da candidata (Presidente); Karin Volobuef da 
Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho / Unesp-Araraquara; Josilene Pinheiro-Mariz da 
Universidade Federal de Campina Grande / UFCG; Cynthia Beatrice Costa da Universidade Federal de 
Uberlândia / UFU; Kênia Maria de Almeida Pereira da Universidade Federal de Uberlândia / UFU e, como 
suplentes, Cláudia Fernanda de Campos Mauro da Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho 
/ Unesp-Araraquara e Carla Fernandes Cipreste da Universidade Federal de Uberlândia/UFU. 

Iniciando os trabalhos o(a) presidente da mesa, Prof.ª Dr.ª Fernanda Aquino Sylvestre, apresentou a 
Comissão Examinadora e a candidata, agradeceu a presença do público, e concedeu à Discente a palavra 
para a exposição do seu trabalho. A duração da apresentação da Discente e o tempo de arguição e resposta 
foram conforme as normas do Programa. 

A seguir o senhor(a) presidente concedeu a palavra, pela ordem sucessivamente, aos(às) 
examinadores(as), que passaram a arguir o(a) candidato(a). Ultimada a arguição, que se desenvolveu 
dentro dos termos regimentais, a Banca, em sessão secreta, atribuiu o resultado final, considerando o(a) 
candidato(a): 

Aprovado(a). 
 
 

Esta defesa faz parte dos requisitos necessários à obtenção do titulo de Doutor em Estudos Literários. 

O competente diploma será expedido após cumprimento dos demais requisitos, conforme as normas do 
Programa, a legislação pertinente e a regulamentação interna da UFU. 

http://www.pgletras.ileel.ufu.br/
mailto:secpplet@ileel.ufu.br
mailto:t@ileel.ufu.br


 

 

Nada mais havendo a tratar foram encerrados os trabalhos. Foi lavrada a presente ata que após lida e 
achada conforme foi assinada pela Banca Examinadora. 

Documento assinado eletronicamente por Josilene Pinheiro Mariz, Usuário Externo, em 
26/05/2021, às 17:18, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do 
Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 

 

Documento assinado eletronicamente por Fernanda Aquino Sylvestre, Professor(a) do Magistério 
Superior, em 26/05/2021, às 17:18, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, 
§ 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 

Documento assinado eletronicamente por Karin Volobuef, Usuário Externo, em 26/05/2021, às 
17:18, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, de 
8 de outubro de 2015. 

 

Documento assinado eletronicamente por Kenia Maria de Almeida Pereira, Professor(a) do 
Magistério Superior, em 26/05/2021, às 17:18, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento 
no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 

Documento assinado eletronicamente por Cynthia Beatrice Costa, Professor(a) do Magistério 
Superior, em 26/05/2021, às 19:38, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, 
§ 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 

Documento assinado eletronicamente por Lívia Maria de Oliveira, Usuário Externo, em 30/05/2021, 
às 08:54, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, 
de 8 de outubro de 2015. 

 

 

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site 
https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php? 
acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0, informando o código verificador 2797218 e 
o código CRC 01AC810C. 

 

 

Referência: Processo nº 23117.034153/2021-81 SEI nº 2797218 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0
https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0


 
 

AGRADECIMENTOS 

 

A escrita de uma tese de doutorado é um ato solitário. Ao longo desse caminho, contei com a 

colaboração de algumas pessoas, às quais dedico minhas palavras de agradecimento: 

 

Aos meus familiares, por terem sido os primeiros incentivadores em minha vida. 

 

À professora Doutora Fernanda Aquino Sylvestre, não somente por ter aceitado me orientar 

nesse percurso acadêmico, mas pelas contribuições e palavras de incentivo. 

 

Aos professores do Programa de Pós-Graduação em Estudos Literários, pela minha formação. 

 

A todos que, de uma forma ou de outra, me encorajaram a seguir e contribuíram para a 

realização deste trabalho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“We need to know the writing of the past, and know it 

differently than we have ever known it, not to pass on a 

tradition but to break its hold over us” (RICH, 1985, p. 

19). 



 
 

RESUMO 

 

Os contos de fadas se configuram como construções mágicas do mundo que permeiam os 

séculos. Na contemporaneidade, há um movimento intertextual de releitura dessas narrativas 

maravilhosas que retoma o passado sob o conceito de “re-visão”, proposto por Adrienne Rich 

(1985), apostando na necessidade de desconstruir, reorganizar e transformar os contos de fadas, 

tendo por base a tradição. Nesse sentido, o revisionismo contemporâneo, dialogando com a pós-

modernidade, lança luz para perspectivas que estão fora do sistema homogeneizante, 

demonstrando que essas histórias não precisam ser como sempre foram e seus significados não 

necessitam ser únicos, imutáveis ou cristalizados. Como metáforas de uma época, por muito 

tempo, os contos de fadas estabeleceram os lugares para as personagens femininas. Com a 

institucionalização dos contos de fadas enquanto gênero literário, a madrasta passa a ocupar o 

polo feminino negativo, sendo o contraponto que valida o ideal materno de bondade e lutando, 

dentro de um novo casamento, contra a enteada. Madrasta e enteada são caracterizadas como 

personagens que constroem uma relação de poder, sendo influências mútuas para o desenrolar 

da narrativa. Mas por que a madrasta é vilipendiada e cabe a ela, na tradição, apenas o papel de 

antagonista? Esse questionamento inicial nos levou ao desenvolvimento dessa tese, que tenta 

negociar a narrativa da madrasta, a partir de releituras do tradicional conto de Branca de Neve. 

Refletindo a necessidade contemporânea de trazer explicações em relação ao passado da 

madrasta a fim de justificar sua vilania, analisamos “The Snow Child”, de Angela Carter, 

“Snow Night”, de Barbara G. Walker, “The dead Queen”, de Robert Coover, Garotas de Neve 

e Vidro, de Melissa Bashardoust, A Mais Bela de Todas - A História da Rainha Má, de Serena 

Valentino; e o seriado ficcional Once upon a time, de Adam Horowitz e Edward Kitsis. Por 

meio dessas narrativas, defendemos a hipótese de que a busca da origem do mal da madrasta é 

uma ficção que não empobrece o enigma, que nasce e se consolida no fato de nunca dizer tudo, 

e elaboramos o conceito de “memória-origem”, associando-o à transformação da personagem 

madrasta de vilã para uma anti-heroína pós-moderna. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Contos de fadas. Revisionismo contemporâneo. Madrasta. Branca de 

Neve. Vilania. Origem do mal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT 

 

Fairy tales are configured as magical constructions of the world that permeate the centuries. In 

contemporary times, there is an intertextual movement to re-read these narratives that retakes 

the past under the concept of “re-vision”, proposed by Adrienne Rich (1985), betting on the 

need to deconstruct, reorganize and transform fairy tales, based on tradition. In this sense, 

contemporary revisionism, dialoguing with postmodernity, sheds light on perspectives that are 

outside the homogenizing system, demonstrating that these stories do not need to be as they 

always were and their meanings do not need to be unique, immutable or crystallized. As 

metaphors of an era, for a long time, these narratives established places for female characters. 

With the institutionalization of fairy tales as a literary genre, the stepmother started to occupy 

the negative feminine pole, being the counterpoint that validates the maternal ideal of kindness 

and fighting, within a new marriage, against her stepdaughter. Stepmother and stepdaughter are 

characters that build a relationship of power, being mutual influences for the development of 

the narrative. But why is the stepmother vilified and why does she have only the antagonist role 

in tradition? These initial questions led us to the development of this thesis, which tries to 

negotiate the narrative of the stepmother, based on reinterpretations of the traditional tale of 

Snow White. Reflecting the contemporary need to bring explanations about the stepmother's 

past in order to justify her villainy, we analyzed “The Snow Child”, by Angela Carter, “Snow 

Night”, by Barbara G. Walker, “The dead Queen”, by Robert Coover, Girls made of Snow and 

Glass, by Melissa Bashardoust, Fairest of All: A Tale of the Wicked Queen, by Serena 

Valentino; and Once upon a time, by Adam Horowitz and Edward Kitsis. Through these 

narratives, we defend the hypothesis that the search for the origin of the stepmother's evil is a 

fiction that does not impoverish the enigma, that is born and is consolidated in the fact of never 

saying everything, and we elaborated the concept of “origin-memory”, associating it with the 

transformation of the villainous stepmother into a postmodern anti-heroine. 

 

KEYWORDS: Fairy tales. Contemporary revisionism. Stepmother. Snow White. Villainy. 

Origin of evil. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

RESÚMEN 

 

Los cuentos de hadas se configuran como construcciones mágicas del mundo que permean los 

siglos. En la contemporaneidad, hay un movimiento intertextual de relectura de esas narrativas 

maravillosas que retoman el pasado bajo el concepto de “re-visión”, propuesto por Adrienne 

Rich (1985), apostando en la necesidad de desconstrucción, reorganización y transformación 

de los cuentos de hadas, teniendo por base la tradición. Así, el revisionismo contemporáneo, 

dialogando con la posmodernidad, alumbra las perspectivas que están fuera del sistema 

homogeneizante, demostrando que esas historias no necesitan ser como siempre fueron y sus 

significados no necesitan ser únicos, inmutables o cristalizados. Como metáforas de una época, 

por mucho tiempo, los cuentos de hadas establecieron lugares para los personajes femeninos. 

Con la institucionalización de los cuentos de hadas como género literario, la madrastra pasa a 

ocupar el polo femenino negativo, siendo el contrapunto que valida el ideal materno de bondad 

y luchando, dentro de un nuevo matrimonio, contra la hijastra. Madrastra e hijastra son 

caracterizadas como personajes que construyen una relación de poder, siendo influencias 

mutuas para el desarrollo de la narrativa ¿Pero, por qué la madrastra es vilipendiada y cabe a 

ella, en la tradición, solamente el puesto de antagonista? Ese cuestionamiento inicial nos he 

llevado al desarrollo de esa tesis, la cual intenta negociar la narrativa de la madrastra a partir de 

relecturas del tradicional cuento de Blancanieves y los siete enanitos. Reflexionando la 

necesidad contemporánea de traer explicaciones en relación al pasado de la madrastra, con la 

finalidad de justificar su villanía, analizamos “The Snow Child”, de Angela Carter, “Snow 

Night”, de Barbara G. Walker, “The dead Queen”, de Robert Coover, Garotas de Neve e Vidro, 

de Melissa Bashardoust, A Mais Bela de Todas - A História da Rainha Má, de Serena Valentino; 

y el seriado ficcional Once upon a time, de Adam Horowitz y Edward Kitsis. Por medio de esas 

narrativas, defendimos la hipótesis de que la búsqueda del origen del mal de la madrastra es 

una ficción que no empobrece el enigma, lo cual nace y se consolida en el hecho nunca decir 

todo, y elaboramos el concepto de “memoria-origen”, lo asociando a la trasformación del 

personaje madrastra de villana para una anti heroína posmoderna.  

 

PALABRAS-LLAVE: Cuentos de hadas. Revisionismo contemporáneo. Madrastra. 

Blancanieves. Villanía. Origen del mal.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

Imagem 1 Temporada 1, Episódio 1: A Rainha Má adentra a cerimônia de 

casamento de Branca de Neve e o Príncipe Encantado em sua 

primeira aparição................................................................................. 

 

 

176 

Imagem 2 Temporada 1, Episódio 1: Momento em que a Rainha Má lança a 

maldição.............................................................................................. 

 

177 

Imagem 3 Temporada 1, Episódio 1: Henry e sua mãe biológica, Emma Swan, 

adentram a cidade de Storybrooke........................................................ 

 

177 

Imagem 4 Temporada 1, Episódio 1: Emma Swan acompanha Henry de volta à 

casa da prefeita, Regina Mills............................................................... 

 

178 

Imagem 5 Temporada 2, Episódio 16: Todos se curvam na apresentação de 

Regina ao reino.................................................................................... 

 

180 

Imagem 6 Temporada 1, Episódio 18: Regina, junto ao seu pai e a sua mãe.......... 181 

Imagem 7 Temporada 1, Episódio 18: Regina corre em socorro à Branca de 

Neve..................................................................................................... 

 

181 

Imagem 8 Temporada 1 Episódio 18: Regina tenta acalmar Branca de Neve........ 182 

Imagem 9 Temporada 1, Episódio 18: Sequência de cena em que Regina beija 

Daniel, é surpreendida por Branca de Neve e pede segredo.................. 

 

183 

Imagem 10 Temporada 1, Episódio 18: Branca de Neve revela o segredo de 

Regina à Cora....................................................................................... 

 

184 

Imagem 11 Temporada 1, Episódio 18: Regina descobre que Branca de Neve 

revelou seu segredo.............................................................................. 

 

186 

Imagem 12 Temporada 2, Episódio 5: Regina arranca o coração de outra aluna 

de Rumpelstiltskin............................................................................... 

 

189 

Imagem 13 Temporada 1, Episódio 11: Regina assiste ao Rei dizer que Branca 

de Neve é tão bela quanto a falecida mãe.............................................. 

 

189 

Imagem 14 Temporada 1, Episódio 11: Regina se vê refletida no espelho dado 

pelo Gênio............................................................................................ 

 

190 

Imagem 15 Temporada 1, Episódio 11: Regina afirma que o Gênio ficará com ela 

para sempre.......................................................................................... 

 

190 

Imagem 16 Temporada 1, Episódio 7: A Rainha conforta Branca de Neve............. 191 



 
 

Imagem 17 Temporada 1, Episódio 7: A Rainha se dirige para o cofre dos 

corações acreditando carregar o coração de Branca de Neve................ 

 

192 

Imagem 18 Temporada 1, Episódio 7: A Rainha segura o coração do caçador........ 192 

Imagem 19 Temporada 2, Episódio 20: “- A Rainha está morta. Vida longa à 

Rainha Má” – diz Regina, em frente ao espelho................................... 

 

195 

Imagem 20 Temporada 2, Episódio 10: Regina se arrepende de não ter matado 

Branca de Neve.................................................................................... 

 

197 

Imagem 21 Temporada 1, Episódio 18: Caracterização de Regina jovem............... 199 

Imagem 22 Temporada 2, Episódio 6: Primeira aparição como Rainha Má............ 201 

Imagem 23 Temporada 2, Episódio 17: Primeira aparição como prefeita de 

Storybrooke.......................................................................................... 

 

201 

Imagem 24 Temporada 7, Episódio 22: Regina regenerada se torna “a boa 

Rainha”................................................................................................ 

 

207 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

1 INTRODUÇÃO........................................................................................................ 10 

2 O REVISIONISMO DOS CONTOS DE FADAS.................................................... 14 

 2.1 Pós-modernidade e estratégias revisionistas....................................................... 15 

 2.2 Breve trajetória histórica dos contos de fadas...................................................... 35 

3 ESPELHO, ESPELHO MEU: REFLEXOS E ROTEIROS DO FEMININO, 

MODOS DE SE TORNAR MULHER..................................................................... 

 

58 

 3.1 A perspectiva feminina e o patriarcado: da subordinação à oposição.................. 60 

 3.2 A mulher nos mitos e nos contos de fadas............................................................ 83 

4  NEGOCIANDO A NARRATIVA DA MADRASTA: A PERSPECTIVA DA 

VILÃ........................................................................................................................ 

 

103 

 4.1 A madrasta pelo viés da tradição......................................................................... 

4.2 A madrasta nas releituras contemporâneas.......................................................... 

104 

117 

       4.2.1 A Condessa de “The Snow Child”.............................................................. 117 

       4.2.2 A rainha de “Snow Night”.......................................................................... 122 

       4.2.3 A velha Rainha de “The dead Queen”........................................................ 129 

       4.2.4 A madrasta de Garotas de Neve e Vidro..................................................... 134 

       4.2.5 A Rainha Má de A mais bela de todas: A história da Rainha Má................ 157 

       4.2.6 Regina Mills, de Once upon a time............................................................. 174 

5 (DES)CONSTRUÇÕES: A IDEIA DE ORIGEM É UMA FICÇÃO....................... 208 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS................................................................................... 231 

 REFERÊNCIAS....................................................................................................... 235 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

 Em um mundo inundado por imagens midiáticas, revisitamos as palavras, os sentidos, a 

memória, a herança e a tradição. Nessa perspectiva, os contos de fadas são fragmentados, 

repetidos, desconstruídos e virados do avesso. As heranças recebidas pelo modernismo 

possibilitam uma obra contemporânea desconstruída de uma leitura única e linear. Somos 

próprios de um tempo que reivindica mais que um final fixo e feliz. Esse processo literário é 

nomeado como revisionismo contemporâneo. O conto de fadas revisitado objetiva alterar a 

visão tradicional que os leitores possuem acerca das narrativas clássicas cujos significados se 

tornaram cristalizados. Paradoxalmente, o propósito é criar algo novo, com valores 

transformados, mantendo vivas as narrativas dos contos tradicionais. 

 Contudo, a revisão dos contos de fadas não pode ser considerada uma estratégia 

exclusiva da contemporaneidade. Os contos de fadas são narrativas que passam por um trabalho 

de revisão constante, podendo ser lidos como metáforas de uma época, pois revelam modos de 

vida e visões de mundo em tempos e espaços determinados. A trajetória histórica dessas 

narrativas enquanto gênero literário revela um processo de apropriação dialética. Na tradição 

oral, o narrador era conhecido e as histórias expressavam experiências e crenças comuns. Com 

a invenção da impressão e a institucionalização do gênero literário, os contos orais foram 

apropriados por classes sociais diferentes e sua produção e recepção, transformadas. 

 Há uma incerteza quanto à origem dos contos, sendo impossível apontar com exatidão 

como e onde um conto se originou. Contemporaneamente, o que consideramos contos de fadas 

é um tipo de narrativa advinda da tradição popular. O termo “conto de fadas” foi usado pela 

primeira vez por Madame D’Aulnoy, em 1697: conte de fées, caracterizando-se como a 

primeira autora a publicar as narrativas produzidas nos salões das preciosas. O conto popular 

precisou se encaixar nos salões e nas cortes aristocratas e burguesas para se estabelecer como 

gênero. No começo do século XIX, quando os irmãos Grimm adentram esse cenário, os contos 

de fadas literários já estavam institucionalizados, assumindo diversos posicionamentos 

ideológicos e estéticos. 

 Apropriação, conforme afirma Jack Zipes (1994), não ocorre sem violência. A violação 

das histórias trabalhou em prol do estabelecimento da burguesia, de modo a controlar o desejo 

e a imaginação dentro de uma ordem simbólica da cultura ocidental. De um ambiente coletivo 

e oral, o conto passou a ser lido no ambiente privado. Como poucas pessoas na época podiam 

ler, o conto de fadas se tornou elitista e individualista. Antes de se adequar às crianças, era lido 

pelos adultos e sua origem nas classes baixas foi, por muito tempo, considerada vulgar. Desse 



11 
 

modo, a análise dos contos de fadas demonstra que eles refletem aspectos culturais da época 

em que foram escritos, sendo marcados por papéis estereotipados. 

 Os contos de fadas podem ser estudados por um imenso arranjo de possibilidades. A 

principal abordagem que ilumina esse estudo diz respeito à relatividade histórica do significado, 

ou seja, as versões refletem os contextos culturais, históricos e ideológicos de produção, 

demonstrando a remodelação dos significados, os quais podem ser diversos se as histórias forem 

analisadas e interpretadas a partir da perspectiva de outros personagens. Embora a personagem 

de Branca de Neve monopolize nossa atenção, Warner (1999) enfatiza que os contos de fadas 

não são narrados na primeira pessoa da protagonista. A partir dessa constatação, é importante 

considerar que muitas interpretações geralmente abordam as histórias do ponto de vista da 

protagonista – é o que acontece com Branca de Neve, órfã de mãe e atormentada pela madrasta, 

a personagem substituta e vilipendiada. 

Considerado um estudo de continuação, essa tese surgiu da conclusão do Mestrado, cuja 

análise se pautou nos níveis de subversão alcançados pelas personagens protagonistas da 

princesa nas releituras de Angela Carter, “The Snow Child” (1979) e de Barbara G. Walker, 

“Snow Night” (1996). Ao final da pesquisa, ficou latente a interpretação de que não haveria 

subversão tão significativa em ambas as releituras se não fosse pela figura da madrasta – 

personagem tradicionalmente relegada à vilania intrínseca. 

A figura da madrasta má tem ganhado cada vez mais notoriedade como uma dentre 

tantas personagens vilãs. Os irmãos Grimm selecionaram a madrasta como uma antagonista 

apropriada. Uma análise da primeira para a segunda edição de Branca de Neve, por exemplo, 

demonstra que a madrasta nem sempre foi a vilã da narrativa, de modo que a escolha por atribuir 

a vilania a essa personagem é consciente. O motivo é que ainda permanece nebuloso. 

 Especula-se, com Bruno Bettelheim (2002), que a madrasta malvada preserva a imagem 

da boa mãe, a fim de que a criança possa expressar sua raiva em relação a uma figura materna 

sem sentir culpa. Considerando a perspectiva de unidade familiar, essa teoria justifica a vilania 

da madrasta, afinal ela é alguém de fora, estando à margem. 

 Todavia, também há o motivo do reflexo histórico social do período, com alta taxa de 

mortalidade nos partos e a falta de higiene sanitária. Além disso, uma vez que os homens mais 

velhos se casavam novamente, após a morte da esposa, com mulheres bem mais jovens, reduzia-

se a diferença de idade entre a madrasta e a enteada, abrindo-se a possibilidade de ciúmes e 

competição entre as mulheres, dentro de um mundo marcadamente masculino. 

 Madrasta e enteada tecem uma relação de poder. Elas são influências mútuas para o 

desenrolar da narrativa. Não se pode negar que a madrasta está vinculada à ação e, sem ela, não 



12 
 

há desenvolvimento ou progresso narrativo. O enredo de Branca de Neve somente se 

desenvolve devido ao agenciamento da figura à margem, de fora. Além disso, a protagonista 

apenas consegue se livrar da madrasta, na narrativa tradicional, quando o príncipe entra em 

cena. 

A vilania é uma forma de comunicação no mundo contemporâneo. Embora os contos 

tenham passado por anos de revisão, adaptação e apropriação, a figura feminina da vilã 

permanece. Por que nos contos de fadas tradicionais o mal é muitas vezes representado por uma 

figura feminina? Por que a madrasta é na maior parte da narrativa descrita como má? Existem 

forças externas à narrativa que validam essa caracterização negativa do poder feminino? Essas 

são algumas questões que movem a construção desse estudo. 

É importante considerar que a mãe destrutiva é um desafio para a família patriarcal, por 

isso a madrasta vem substituí-la. A madrasta, por tanto tempo estimada como representante de 

um mal inato, necessita ser considerada uma vítima da situação e da sociedade em que se 

encontra, a fim de que sua narrativa ganhe novas perspectivas. É preciso ler os contos 

tradicionais a partir do ponto de vista de outrem, com o intuito de lançar nova luz sobre o 

material.  

Seguindo esse propósito, o corpus dessa pesquisa contempla obras que retomam a 

narrativa de Branca de Neve, trazendo novos enredos e novas perspectivas para a figura da 

madrasta, a saber: “The Snow Child”, de Angela Carter (1979), “Snow Night”, de Barbara G. 

Walker (1996), “The dead Queen”, de Robert Coover (2005), Garotas de neve e vidro, de 

Melissa Bashardoust (2018), A mais bela de todas – A história da Rainha Má, de Serena 

Valentino (2016) e o seriado ficcional Once upon a time (2011-2018). Dentro dessa seleção, 

enfatizamos as justificativas construídas para a sua maldade, em retomada do passado da 

personagem, determinando os motivos de sua transformação. A partir dessa concepção, 

defendemos a hipótese de que a busca da origem do mal da madrasta é uma ficção que não 

empobrece o enigma, que nasce e se consolida no fato de nunca dizer tudo. Traçamos, com isso, 

o conceito de memória-origem e o associamos com a transformação da personagem madrasta 

de vilã para uma anti-heroína pós-moderna.  

Em nosso trabalho tentamos fazer o que as releituras contemporâneas estão realizando 

com a história da madrasta: retomada do seu passado. Voltamos aos mitos de origem e à história 

para observar a construção do que é se tornar mulher ao longo do tempo; voltamos ao passado 

dos contos de fadas para delinear uma trajetória histórica, evidenciando os possíveis lugares 

das mulheres enquanto escritoras, narradoras e personagens. A partir disso, problematizamos: 

Por que as mulheres nos contos de fadas são facilmente vilanificadas? Por que se especula o 



13 
 

quão difícil é para a enteada aceitar uma madrasta e tão pouco é afirmado sobre o quão 

problemático é para a madrasta adentrar um cenário familiar completamente novo? 

 Considerando esses questionamentos, a tese se estrutura em quatro capítulos de 

discussão, a saber: “O revisionismo dos contos de fadas”, o qual contempla a pós-modernidade 

e a trajetória histórica dos contos de fadas, assim como o conceito de “re-visão” e as estratégias 

revisionistas. 

No capítulo “Espelho, espelho meu: reflexos e roteiros do feminino, modos de se tornar 

mulher”, destacamos tanto a perspectiva feminina e sua relação com o patriarcado, quanto a 

representação da mulher nos mitos e nos contos de fadas tradicionais, considerando seus 

arquétipos e estereótipos. 

O capítulo “Negociando a narrativa da madrasta: a perspectiva da vilã” retoma a 

construção da madrasta pelo viés da tradição, comparando-a com as releituras contemporâneas 

selecionadas para esse estudo. Destaca-se o diálogo com os trabalhos abordados nos dois 

capítulos anteriores. 

No capítulo “(Des)construções: a ideia de origem é uma ficção”, discutimos a vilania da 

madrasta, considerando valores morais e éticos e suas transformações de acordo com o tempo 

e a sociedade. Propomo-nos a pensar o motivo de retomarmos, na contemporaneidade, a 

narrativa de uma personagem à margem e se nas releituras analisadas a madrasta ainda poderia 

ser considerada vilã, uma vez que suas características se modificam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



14 
 

2 O REVISIONISMO DOS CONTOS DE FADAS 

 

“À medida que as antigas histórias se espalharam, 

ultrapassando fronteiras sociais, e ao longo dos séculos, 

desenvolveram um enorme poder de resistência. Mudam 

sem perder seu sabor. Mesmo depois de absorvidas pelas 

principais correntes da cultura moderna, são testemunhas 

de uma antiga visão de mundo” (DARNTON, 1986, p. 

93). 

 

“The telling of a tale links you with everyone who has 

told it before. There are no new tales, only new tellers, 

telling in their own way, and if you listen closely you can 

hear the voice of everyone who ever told the tale” 

(BROOKE, 1993, s. p.). 

 

 Muitos são os questionamentos que direcionam a escrita desse capítulo: o que são os 

contos de fadas? A quem essas histórias eram e são destinadas? Por que e por quem eram 

narradas? Por que os seus significados se tornaram cristalizados? 

 Para auxiliar a discussão dos contos de fadas, consideremos simbolicamente elementos 

que nos remontam ao tempo e ao espaço: o calendário e o mapa. Marina Warner (2014) propõe 

que imaginemos a trajetória histórica dessas narrativas como se voltássemos no tempo por meio 

do calendário e visualizássemos dezenas de contadores narrando os contos populares, marcados 

pela oralidade, para um público diverso que desejava superar suas adversidades cotidianas ainda 

que de forma simbólica. Tempos depois, os contos populares foram compilados, interpretados 

e modificados, cumprindo propósitos diferentes conforme encontravam espaço para florescer.  

 A apropriação das narrativas enquanto gênero literário nos permite observar, em um 

grande mapa, proeminentes marcadores: Charles Perrault, com Histoires et contes du temps 

passé (Tales of Olden Times, 1697) e os irmãos Grimm, com Kinder- und Hausmärchen 

(Children’s and Household Tales, 1812-1857). Lugares como a Itália, com Giambattista Basile, 

e a Dinamarca, com Hans Christian Andersen, também serão lembrados. 

 Tornando-se um material cultural da tradição ocidental, os contos de fadas são 

revisitados por diversos escritores contemporâneos, na pós-modernidade, principalmente por 

meio da intertextualidade. Esses novos estilos, conteúdos e estruturas que compõem os textos 

revisitados se tornam um argumento favorável no combate à suposição de que essas narrativas 

permaneceram estáveis e imutáveis ao longo do tempo.  

Além de um material literário, os contos de fadas e suas releituras se configuram como 

um estudo interdisciplinar ou multidisciplinar: partindo da literatura, podemos percorrer 

caminhos psicológicos, psicanalíticos, sociológicos, filosóficos, históricos. Isso demonstra que 



15 
 

o campo dos contos de fadas é farto e as perspectivas de análise mudam, conforme o jogo de 

luzes e sombras lançado pelo leitor ou pesquisador, considerando os contextos social, cultural 

e ideológico contemporâneo. 

Os subcapítulos que se seguem partem da discussão acerca da pós-modernidade como 

porta de entrada para a abordagem do revisionismo contemporâneo dos contos de fadas. A partir 

da noção de intertextualidade e das estratégias revisionistas, considerando a necessidade de 

integrar o passado para poder questioná-lo e subvertê-lo, apresentaremos uma breve trajetória 

história dos contos, argumentando em prol da importância de analisarmos essas narrativas como 

documentos históricos, portanto, construções culturais. 

 

 

2.1 Pós-modernidade e estratégias revisionistas 

 

 Uma das estratégias narrativas da pós-modernidade é o revisionismo contemporâneo. 

Cristina Bacchilega (1997) afirma que a revisão das narrativas tidas como clássicas se pauta em 

vieses psicológicos, sociais e históricos e pode ser chamada de conto de fadas pós-moderno. 

Configura-se, assim, uma relação próxima entre pós-modernidade e processo revisionista, os 

quais serão abordados nesse capítulo. 

 Pós-modernidade é um termo cujos sentidos se multiplicam, de modo a aludir a um 

período histórico específico. Seu estilo de pensamento questiona paradigmas fundadores de 

verdade, noções de razão, identidade e objetividade, estruturas únicas e grandes narrativas. 

Definir o pós-moderno é tarefa difícil, pois ele engloba o presente e seus sentidos são plurais 

tanto para as formas quanto para os conteúdos. 

 Considera-se que o termo pós-moderno e sua ideia nasceram não no centro cultural da 

época, mas na periferia do mundo hispânico, sendo descrito como um “refluxo conservador 

dentro do próprio modernismo” (ANDERSON, 1999, p. 10), numa tentativa de emancipação. 

Alguns anos depois, o termo surgiu no mundo anglo-saxão, com Arnold Toynbee, em Study of 

History, de 1934. A história do Ocidente tentava se moldar a partir das perspectivas 

contraditórias entre duas barreiras que se rompiam: a do industrialismo e a do nacionalismo. O 

conflito entre essas perspectivas gerou a Grande Guerra. Em sua obra, Toynbee propõe que a 

civilização ocidental passou por um momento de crescimento, maturidade e decadência, cujo 

declínio se comprova pelas duas guerras mundiais e a iminência de uma guerra fria. 

 No final dos anos 50, o termo pós-moderno reapareceu com os críticos americanos, a 

fim de classificar uma ficção que não se enquadrava mais no conceito modernista, uma vez que 



16 
 

se cruzavam classes e se misturavam gêneros. Nesse meio tempo, a Europa estava devastada 

pelas guerras e os Estados Unidos avançavam enquanto potência mundial. Apesar do primado 

desenfreado da tecnologia – com a Primeira Revolução Industrial, houve diversas 

contribuições, como a invenção das máquinas e instalação das fábricas; com a Segunda 

Revolução Industrial, o telégrafo e o rádio foram descobertos; e com a Terceira Revolução 

Industrial, caracteriza-se a era da tecnologia – a hegemonia de uma única potência caminhava 

para uma possível guerra fria, bipolarizando o mundo. 

 O emblema de pós-modernidade foi utilizado primeiramente na obra de Jean-François 

Lyotard – A condição pós-moderna, cuja abordagem se refere à situação em que se encontrava 

a cultura, considerando as transformações sofridas pela ciência, literatura e artes no final do 

século XIX. Lyotard (2009) aponta para a incredulidade da condição pós-moderna quanto às 

grandes narrativas que se pretendem atemporais e universalizantes. Essa visão se concretiza 

devido à relação entre a pós-modernidade e a sociedade pós-industrial, cuja característica se 

pauta na multiplicidade linguística e comunicativa e contrapõe-se com grandes narrativas que 

justificavam a modernidade, como a Revolução Francesa e o idealismo alemão. 

 Contrário à ideia de Lyotard está Jürgen Habermas. Em “Modernidade versus pós-

modernidade” (1983), o autor defende que a modernidade é um projeto inacabado, por isso se 

coloca contrário à pós-modernidade, enfatizando que crer em utopias e em ideologias ainda é 

possível. 

 Enquanto o modernismo privilegia uma alta cultura e a arte voltada para a minoria, o 

pós-modernismo trata de uma arte para todos, globalizada. No modernismo, era necessário 

romper com a tradição, utilizando-se, por exemplo, a paródia. No pós-modernismo não há 

ruptura, mas continuidade, de modo que o passado é resgatado, a fim de se realizar uma crítica, 

de problematizá-lo e preencher suas lacunas. 

 O modernismo foi um movimento planejado, primeiro na Europa e depois em países 

como o Brasil, que organizou a Semana de Arte Moderna, mostrando as vanguardas que 

questionavam os padrões de arte clássica. A arte modernista buscava a originalidade, sendo 

única e elitista, e era sustentada por três pilares, a saber: crítica social à tradição e à cultura de 

massa; transgressão formal, comportamental e social; e negação do passado, das fórmulas 

feitas. 

  Já o pós-modernismo incorpora a arte para todos, rejeitando a verdade única e o 

autoritarismo, pois tais características impossibilitam a reflexão crítica. David Harvey (2001) 

enfatiza que a fragmentação, a indeterminação e a desconfiança dos discursos universais 

modernistas são marcas do pós-modernismo. Além disso, esse movimento, segundo o autor, 



17 
 

nasce como aceitação do efêmero, do caótico, do pluralismo, enquanto múltiplas formas de 

alteridade. 

  Celebrar a imaginação no pós-modernismo significava juntar alta cultura e cultura de 

massa. Essa ideia é completamente negada por Frederic Jameson, para quem pós-modernidade 

se trata de um capitalismo tardio. Segundo Jameson (1987), essa concepção histórica de pós-

modernidade enquanto capitalismo tardio se vincula a uma sociedade de consumo, de mídia, de 

informação, de modernização, considerando um modo de pensar nosso tempo presente na 

história. Para ele, é a transformação do capitalismo que possibilita o surgimento de outra 

dinâmica social: a pós-modernidade. 

 Assim, a produção estética passa por um processo ininterrupto, com o intuito de 

alimentar um mercado em expansão, o que requer a criação de mercadorias cada vez mais 

inovadoras, de modo a seduzir as pessoas para o consumo. Isso implica em uma perda tanto da 

noção de tempo, pois o homem parece perder a perspectiva de passado e de futuro, vivendo em 

um eterno presente; quanto da noção de espaço, pois não significou mudança equivalente no 

sujeito. O surgimento do hiperespaço nasceu da impossibilidade do sujeito de se localizar e se 

organizar no lugar que o circunda. 

 Enquanto no modernismo o sujeito é centrado no eu, constituindo uma identidade única 

que gera uma visão singular do mundo, no capitalismo tardio não há sujeito burguês e o 

descentramento possibilita um homem cada vez mais fluido, pois não há um estilo ou um modo 

único de se expressar. Tais características corroboram para o surgimento de sujeitos e obras 

fragmentadas. Em A identidade cultural na pós-modernidade, Stuart Hall (2006) apresenta três 

concepções de identidade do sujeito ao longo do tempo e seu processo de fragmentação. 

 O sujeito unificado da modernidade encontra sua velha identidade abalada e em 

declínio. A ancoragem sólida vem dando lugar ao deslocamento das estruturas, fazendo surgir 

novas identidades e fragmentando o sujeito moderno. Constitui-se assim a crise da identidade, 

como a denomina Hall (2006). 

 A condição de “pós” tenta relativizar uma concepção de identidade fixa, como queria o 

sujeito do Iluminismo. Nessa perspectiva, o sujeito dotado de razão e consciência se encontra 

centrado e unificado pelo núcleo interior autônomo e autossuficiente que se caracteriza como 

sua identidade.  

Já o sujeito sociológico se forma na relação com o outro, que media valores, sentidos e 

símbolos; isto é, existe um diálogo entre a identidade do sujeito e os mundos culturais da 

sociedade, numa relação de internalização de significados que ele atribui como parte de si. 



18 
 

Nesse sentido, está costurado à estrutura, formando sua identidade. Essa estabilidade, por sua 

vez, é colocada no centro do argumento ao se constituir o sujeito pós-moderno.  

Nessa outra perspectiva, os mundos culturais estão entrando em colapso e propagando 

mudanças que refletem em uma nova identidade, que deixa de ser fixa e passa a ser móvel, 

definida historicamente e fragmentada. Diferentes identidades são assumidas em momentos 

diversos e para coexistirem passam a construir um jogo de deslocamentos temporários, não 

havendo espaço para que sejam unificadas e coerentes. Hall (2006) aponta que isso é uma 

fantasia: “Se sentimos que temos uma identidade unificada desde o nascimento até a morte é 

apenas porque construímos uma cômoda estória sobre nós mesmos ou uma confortadora 

‘narrativa do eu’” (HALL, 2006, p. 13). Hall (2006) também nos faz refletir sobre as identidades 

nacionais na perspectiva da globalização, enfatizando o local e o global, num processo de novas 

identificações para as duas instâncias.  

 Não havendo mais novos estilos e mundos nessa perspectiva do deslocamento e da 

fragmentação, recorre-se à intertextualidade. A impossibilidade de focalizar o presente implica 

na retomada e releitura dos clássicos. No entanto, esse retorno ao passado é sempre uma 

reelaboração crítica, nunca uma nostalgia sentimental. Assim, há mais continuidade do que 

diferença entre o modernismo e o pós-modernismo (HARVEY, 2001). 

Linda Hutcheon (1991, p. 19) destaca o caráter contraditório do pós-modernismo “que 

usa e abusa, instala e depois subverte, os próprios conceitos que desafia”, afinal a cultura pós-

moderna questiona a partir de dentro. Uma vez que alguns discursos da modernidade perderam 

a autolegitimação na pós-modernidade, o acesso ao passado é condicionado pela textualidade, 

pelas convenções do discurso. Nós temos acesso à linguagem, mas não à verdade propriamente 

dita. 

 Em um mundo sem referentes sólidos, a retomada da história pelo escritor pós-moderno 

ocorre como problematização dos paradoxos de seu tempo. A história não é vista mais como 

uma verdade absoluta, mas resgatada, repensada e reelaborada de maneira parcial, relativizando 

realidade e ficção no que Hutcheon (1991) denomina “metaficção historiográfica”. Ainda que 

exista uma tentativa de real, o que se alcança são parcelas da verdade, pois não conseguimos 

abranger o todo. 

 Dentro dos próprios sistemas e pressupostos, o escritor pós-moderno contesta e desafia 

forças totalizantes, a fim de afirmar a diferença, que é múltipla e provisória. A esse respeito, 

Roland Barthes (2001) considera o que é imutável e universal dentro da cultura, propondo a 

necessidade de que haja um processo de questionamento e desmistificação, no intuito de se 

alcançar a mudança. 



19 
 

 A mudança é feita a partir do questionamento dos limites, ou seja, caracteriza-se como 

uma deslegitimização do que outrora era sistematizado e uniformizado. O indagar das fronteiras 

possui relação com a paródia, considerada uma “forma pós-moderna perfeita, pois, 

paradoxalmente, incorpora e desafia aquilo a que parodia” (HUTCHEON, 1991, p. 28). 

 Além da paródia, Daniela Carpi (2016) ainda elenca a bricolagem, a ironia e o jogo de 

palavras como características da escrita pós-moderna, que rejeita a distinção entre alta cultura 

e cultura popular, bem como se distancia da perspectiva de um narrador em terceira pessoa que 

expressa um ponto de vista fixo, com moral clara. A pós-modernidade enfatiza a 

autorreflexividade e a autoconsciência, de modo que todo elemento chama a atenção como algo 

construído. Assim, a fragmentação, a descontinuidade e a ambiguidade, por exemplo, são vistas 

como positivas para compreender a desestruturação, a descentralização e a desumanização do 

sujeito. 

 Uma das metodologias da pós-modernidade é a desconstrução, a qual enfatiza a 

desmistificação do texto, expondo suas hierarquias e questões internas. Considerando os 

elementos textuais marginais, a desconstrução trabalha em prol de promover visibilidade ao 

que estava repreendido. O texto, na abordagem da releitura, é redefinido e os polos opostos são 

invertidos. Isso não significa dizer que as incongruências estarão resolvidas, mas essa 

metodologia expõe as hierarquias, a fim de filtrar as informações que ali estão contidas (CARPI, 

2016). 

 Somos, assim, convidados a olhar a partir de uma nova perspectiva: a do marginal. O 

“ex-cêntrico” (HUTCHEON, 1991) faz referência ao descentralizado, ou seja, ao que está fora 

do centro, dando lugar às diferenças – sejam elas de classe, raça, gênero, orientação sexual ou 

etnia. No entanto, isso não quer dizer que novos centros sejam construídos. O pós-modernismo 

é categórico no pensamento de que não se deve transformar o marginal em um novo centro, 

pois as verdades e as certezas são posicionais, dependem da condição do sujeito que enuncia, 

do local e do momento em que algo é proferido. Enfatizar as margens possibilita a quebra da 

ideia de que o centro está vinculado ao eterno e ao universal. 

É fundamental, portanto, adentrar o passado, retomá-lo, com o objetivo de definir as 

condições pelas quais as suas “verdades” foram criadas, demonstrando que não são naturais ou 

universais, por meio da exposição dos mecanismos que constroem tal noção. Trata-se, pois, de 

um retorno problematizado. O passado é incorporado e modificado, possibilitando novos e 

diferentes sentidos. O texto, outrora fechado, possibilita um jogo intertextual e a 

descentralização depende do centro. A partir disso, chama-se a atenção para aquilo que está 



20 
 

sendo contestado, caracterizando-o como provisório. Afinal, retomar e modificar esse passado, 

muito mais do que esquecê-lo, nos libertará de seu jugo.  

 A própria palavra pós-modernidade, em nossa concepção, possui um hífen que se 

caracteriza paradoxalmente como uma ponte que liga o momento presente ao passado, o global 

ao local, o centro à margem, num movimento de continuidade, mas ao mesmo tempo é uma 

articulação descontínua pela presença deste item gramatical entre o prefixo e o substantivo.  A 

linearidade é fragmentada pela presença simultânea de passado e presente (CARPI, 2016). 

 O texto pós-moderno se insere no passado com o objetivo de subvertê-lo, invertê-lo. 

Essa afirmação dialoga com o revisionismo dos contos de fadas, que retoma os contos de fadas 

tradicionais à luz do presente, criando novos direcionamentos críticos. Esse diálogo é marcado 

pelo questionamento e pela subversão de doutrinas hegemônicas.  

 Os contos de fadas contemporâneos são adaptações de narrativas seculares e, como parte 

da perspectiva da pós-modernidade, tendem a desnaturalizar características ou entidades tidas 

como naturais, num movimento de demonstrar que são culturais, uma vez que são construídas 

pelos sujeitos. Essas narrativas são documentos históricos consagrados e formados a partir da 

cultura e do desenvolvimento de cada época. 

 A abertura dos contos de fadas permite inúmeras maneiras de leituras, de acordo com o 

interesse de quem está interpretando, bem como o contexto histórico em que essa interpretação 

ocorre. A paródia dessas narrativas consagradas, trazendo um novo ponto de vista para a 

tradição, possibilita que o leitor renove o seu interesse nas histórias seculares (CARPI, 2016). 

 O processo revisionista intenciona abordar o outro lado da história, ou os outros lados, 

pois não se pretende criar novas verdades absolutas ou novos centros. A fim de neutralizar o 

poder dos contos de fadas tradicionais, é necessário minar os significados cristalizados pelas 

ideologias subjacentes às narrativas, primeiro com o ato da revisão e depois reescrevendo as 

histórias, possibilitando transformações sociais. 

Nesse estudo, o termo revisão será considerado enquanto textos que foram reavaliados, 

caracterizando uma repetição com diferença (HUTCHEON, 1991). Adrienne Rich (1985) 

determina a importância de conhecermos essas escritas do passado de um modo diferente, com 

o objetivo de quebrar o controle de uma tradição sobre nós. Nesse sentido, Carpi (2016) levanta 

um questionamento acerca desse jugo que o conto de fadas tradicional possui: se os contos 

podem ser usados como manipulação moral e cultural, a reversão dessa perspectiva traria 

libertação dessas atitudes? 

 Criar algo novo é o propósito do revisionismo contemporâneo. Propõe-se enquanto 

quebra de ideias padronizadas e reforçadas pela tradição, por meio de uma recriação que 



21 
 

incorpora a crítica e o pensamento criativo do escritor, transformando valores. O ato de 

desconstruir, transformar e reorganizar a narrativa pode liberar o leitor de uma resposta habitual 

e esperada às narrativas. Recontar um conto de fadas é tomar o que é familiar e adaptá-lo, tendo 

em vista perspectivas diversas. Nessa percepção, essas histórias maravilhosas permanecem ao 

longo do tempo. 

 Sobre o ato de contar histórias que permeia a popularidade dos contos de fadas, Walter 

Benjamin (1987) enfatiza que o verdadeiro contador de histórias se encontra e sempre estará na 

figura do narrador. No entanto, as rápidas mudanças na vida moderna, bem como a 

multiplicidade e a fragmentação da experiência no século XX inviabilizam a arte de narrar. 

Nesse sentido, Benjamin (1987) propõe um fim para essa arte, uma vez que cada vez menos 

pessoas possuem essa habilidade. Em sua perspectiva, existe uma conexão entre a comunidade 

de ouvintes e a tradição oral dos contos de fadas, de modo que estamos nos desintegrando e não 

temos sabedoria em comum, pois elas não são mais transmitidas. 

 Os contos de fadas continuam a ser narrados ao longo do tempo não por serem narrativas 

fáceis de serem contadas, mas por promoverem prazer e fascinação diante de maneiras 

particulares de se olhar o mundo e a existência humana. Além de serem considerados objetos 

de arte, podem ser analisados sob outros olhares, observando-se os reflexos sociais, os 

acontecimentos intrapsicológicos, os pensamentos conservadores ou revolucionários, o papel 

da narrativa na sociedade, os contextos econômicos, culturais e históricos (LÜTHI, 1987). 

 De acordo com Kay F. Stone (2008), o estudo dos contos de fadas modernos nasceu nos 

anos de 1970, não somente como um impulso a escapar dos conflitos mundanos, mas 

principalmente pelo reconhecimento do importante papel que essas narrativas desempenhavam 

em um cenário de conflito cultural e debates de valores sociais, revelando representações de 

mundo a partir de uma visão masculina. Os contos literários proveem para as massas 

estereótipos femininos e masculinos ideais a serem aspirados. As heroínas e as vilãs dessas 

narrativas têm estado no centro de discussão de diversos acadêmicos, seja pela perspectiva de 

que são personagens complexas ou pelo fato de ainda possuírem um efeito no processo de 

socialização, representando passividade e crueldade, respectivamente. 

 Recordando o caráter universal e atemporal dessas narrativas, isto é, o congelamento e 

a cristalização de seus significados sócio-históricos de modo a perder as implicações 

contextuais, é importante considerar o revisionismo contemporâneo. Esse processo se constrói 

na necessidade de demonstrar que a mitificação pela qual os contos de fadas passaram, ao longo 

da institucionalização enquanto gênero literário, oculta ideologias, tornando as narrativas vazias 

de aspectos morais, sociais e culturais. 



22 
 

 Tentando se contrapor a essa neutralidade, o processo revisionista dos contos de fadas 

enfatiza que tais narrativas possuem histórias e valores, considerados artefatos culturais. A fim 

de libertar os contos dessa perspectiva cristalizada e mitificada, é preciso encarar a historicidade 

dos contos, observando o caráter autoral dessas narrativas. A partir disso, é possível visualizar 

os sistemas de valores e as estruturas sociais contidas na sociedade que serviram como berço a 

essas histórias. Pode-se dizer então que os contos de fadas são uma herança cultural marcada 

ideologicamente. 

 Harries (2001) problematiza que se continuarmos lendo apenas uma lista restrita de 

contos de fadas, limitada por assunto ou formato, perderemos exemplos interessantes e 

desafiadores do gênero literário; se pensarmos que todos os contos de fadas precisam ser 

contados por um narrador em terceira pessoa, ou seja, invisível, não seremos capazes de ouvir 

outras “vozes” em muitos contos; se acreditarmos que alguns contos são mais autênticos que 

outros, cairemos facilmente em armadilhas narrativas. 

 É necessário olhar para as histórias, antigas e novas, e observar como elas têm sido 

criadas, modificadas e desafiadas, pois os contos de fadas literários possuem variações e isso 

tem ocorrido por pelo menos três séculos. Vanessa Joosen (2011) chama a atenção para os 

termos que refletem a reescrita, como reconto, reversão, revisão, paródia, transformação, 

anticonto de fadas, conto de fadas pós-moderno ou reciclado ou fraturado. Para Tatar (2013), 

os contos de fadas reinventados – fraturados, adaptados, variados ou reescritos – podem nos 

levar à uma noção complicada de história “original” que só existe em nossa imaginação. Logo, 

a versão canônica nada mais é do que uma ficção que sustenta a fé que temos nos arquétipos. 

 Os críticos do revisionismo contemporâneo trabalham no sentido de desvendar a história 

e os significados que os contos de fadas carregam, confrontando séculos de cânone literário e 

demonstrando que os autores de releituras usam os contos de fadas de forma subversiva, 

(re)construindo narrativas dentro de uma tradição histórica, de modo que os contos sejam uma 

abertura para o nosso interior; nunca respostas finais, mas apenas reflexões (BERNHEIMER, 

2002). 

Nesse estudo, o conceito de revisão será considerado como “re-visão”, conforme 

cunhado por Adrienne Rich (1985), em seu ensaio “When we dead awaken: writing as re-

vision”. Escolher uma peça de Ibsen, When we dead awaken, como parte do título de seu ensaio 

é significativo para introduzir o tema sobre o despertar coletivo da consciência para questões 

que afetam a vida das mulheres. 

A escrita de Rich evoca uma preocupação com o despertar da consciência feminina 

frente a opressão masculina. Considera seu pai o seu primeiro leitor, mas reconhece que durante 



23 
 

muito tempo esteve sob influência patriarcal. Posteriormente, envolvida com a vida familiar, 

começou a desenvolver um sentimento de raiva, fazendo com que retornasse à escrita. Escreveu 

poemas, prosas e críticas que transitam nas temáticas do feminino. 

Para a autora, “re-visão” é “o ato de olhar para trás, de ver com novos olhos, de entrar 

em um texto antigo a partir de uma nova direção crítica” (RICH, 1985, p. 181). Caracteriza-se 

como um ato de sobrevivência, pois o autoconhecimento possibilita compreender as suposições 

às quais estamos inseridos e é uma luta contra a destruição da identidade.  

As revisões de cunho feminista são rejeições perversas de problemas muitas vezes 

negligenciados, como a questão da voz e sua ausência; a mulher como objeto de troca nas mãos 

masculinas; os papéis de gênero e as expectativas sociais em decorrência destes; a educação 

feminina; o casamento como única salvação da mulher; dentre outras desigualdades. Esse novo 

olhar para o texto antigo tem como impulso revelar como vivemos, como fomos levados a nos 

imaginar e como a linguagem nos constitui, aprisiona e liberta. O ato de “re-ver” objetiva 

compreender os efeitos sufocantes que a cultura patriarcal exerce sobre as mulheres e sua 

identidade.  

Maria Cristina Martins (2015) determina que o termo “re-visão” traz uma nova leitura 

dos textos consagrados, promovendo alterações, a partir da repetição de uma história original 

de uma outra maneira, repensando, reconsiderando e reavaliando a narrativa tradicional. Além 

disso, percebe que “re-visão” é praticamente um slogan no que se refere à escrita feminista 

contemporânea, considerado um método de partilha pelas mulheres; afinal, os contos de fadas 

tradicionais são testemunhos contra elas. 

Considerando que a escrita feminista contemporânea opera na premissa de que as 

escritoras alteram e desafiam padrões estabelecidos por homens, torna-se importante a revisão 

ou reversão de assuntos e ideologias que compõem a tradição. Em uma tentativa de mudar os 

paradigmas culturais e sociais, contos de fadas são reescritos considerando a criação de heroínas 

ativas que combatam o impacto negativo que a passividade trouxe ao estereótipo feminino. 

Revisar ou revisitar o cânone com um olhar crítico faz parte da escrita feminista. Ao desafiar a 

tradição, evidencia-se a escrita que a incorpora, consolidando um diálogo com a tradição 

herdada, aberta ou secretamente.  

Zipes (1994) aborda uma diferença fundamental na questão da revisão na 

contemporaneidade: as duplicatas e as revisões. As duplicatas repetem as estruturas e as normas 

da tradição e as revisões tendem a uma reestruturação. Essa reestruturação se refere ao 

 
1 No original: “The act of looking back, of seeing with fresh eyes, of entering an old text from a new critical 

direction” (RICH, 1985, p. 18). 



24 
 

descontentamento com o discurso dominante dos contos de fadas tradicionais e seus valores 

sociais e modelos institucionais para papéis de gênero. 

O caráter sexista e misógino dos contos de fadas aborda papéis femininos ideais de 

passividade, abnegação, obediência e sacrifício. Tais narrativas, em contrapartida, preparam os 

homens para serem competitivos, autoritários, racionais. O discurso masculino é tido como 

natural e os contos de fadas tradicionais trabalham na função de manter os mecanismos sociais 

a partir dos quais foram criados. Andrea Dworkin (1974) afirma que nós não formamos o 

mundo antigo, mas fomos formados por ele, desempenhando os papéis que fomos ensinados. 

Assim, os contos de fadas manipulam nossa noção de poder, condição social e papéis sexuais. 

São narrativas que permanecem porque reforçam uma hegemonia masculina no processo de 

civilização. 

Madonna Kolbenschlag (1991), a esse respeito, enfatiza que os contos de fadas 

recapitulam uma visão que fundamenta a determinação dos papéis sexuais, justamente por 

incorporarem elementos do feminino arquetípico. A partir disso, os contos revisitados 

reorganizam as relações entre os personagens e revertem os enredos, com o intuito de provocar 

no leitor uma reavaliação acerca das visões conservadoras de gênero e poder. Essas revisões 

emanam de um impulso de mudança dentro das sociedades, e o poder, seja social, seja 

discursivo, é apresentado não para ganhar vantagem, mas resolver contradições. 

Nas últimas décadas, inúmeras e crescentes são as narrativas que tornam a olhar para o 

conto tradicional em prol de uma “re-visão” (MARTINS, 2015). É como se os contos de fadas 

tivessem um “botão” de atualização embutido, nos convidando a adaptá-los para novos cenários 

(TATAR, 2013). A esse respeito, Zipes (1986) determina que continuamos voltando aos contos 

de fadas tradicionais e reformulando seus conceitos cristalizados, de modo a indicar o poder 

dessas narrativas no processo de socialização e educação das crianças. 

Os autores de releituras de contos de fadas desafiam visões convencionais de gênero, 

socialização, papéis sexuais, a fim de delinear novos horizontes para os leitores. Mostrando 

insatisfação com o discurso dominante, esse “tornar a ver” a tradição possibilita uma 

perspectiva diferente, dando voz aos personagens esquecidos e silenciados. A atenção é voltada 

para a ilusão criada pelos contos de fadas estruturados na premissa da submissão feminina. 

As experiências femininas de vitimização e de raiva são construções sociais reais e 

devem ser exploradas pela escrita literária, pois revelam discursos dominantes e modelos de 

comportamento sexista, demonstrando haver padrões de valores e expectativas de papéis e 

relacionamentos. Além dessas experiências, as personagens femininas são polarizadas, de modo 

que reverter esses papéis faz parte do trabalho de reescrita, tornando-se uma técnica que 



25 
 

transforma princesas passivas em heroínas questionadoras ou iluminando os motivos ou as 

justificativas que englobam as ações da madrasta (HARRIES, 2001). Não existe uma pretensão 

de reformular a tradição, mas mostrar que ela pode influenciar a maneira de encarar o mundo, 

uma vez que se torna parte da cultura hereditária e é um instrumento de socialização, 

principalmente infantil. 

Considerando essa necessidade de examinar cuidadosamente os contos de fadas, 

entende-se que as releituras provocarão alterações e expandirão a visão construída pela e na 

tradição. No entanto, é preciso questionar: será que essas releituras realmente conseguem atingir 

o público? Até que ponto elas se tornam preferências tendo em vista as narrativas tradicionais? 

Além disso, quem tem acesso a esses contos de fadas pós-modernos? Isso acende a discussão 

acerca da autoria, pois os contos de fadas revisitados são autorais enquanto a tradição trabalha 

com uma visão arquetípica. 

“Desde a sua institucionalização no século XVII, o conto de fadas manteve o seu caráter 

de narrativa prototípica na civilização ocidental. Embora suas estruturas permaneçam, os 

valores subjacentes [...] têm sido constantemente remodelados” (CANTON, 1994, p. 31). Isso 

enfatiza que o contexto da experiência pessoal de cada escritor politiza sua leitura do conto de 

fadas de uma maneira única. 

A forma como o autor se vincula à sua obra é uma questão antiga. Os contos autorais 

refletem o presente do autor que trabalha dentro de discussões que o rodeiam. Considerando o 

pensamento dialógico de Bakhtin, a atividade estética se vincula à produção de conhecimento 

no mundo de valores culturais – e não imanentes – do homem. A consciência autoral é 

ideológica, uma vez que reflete os valores sociais em evidência no presente, reconhecendo que 

essa visão de mundo não é única. Além disso, a consciência criadora do autor administra as 

vozes da polifonia e sua escolha da palavra é intencional, expressando sua posição discursiva e 

demonstrando consciência histórica de suas escolhas. 

Bacchilega (1997) distingue os contos de fadas revisitados dos contos tradicionais 

porque o primeiro se recusa a obedecer à autoridade do segundo, apropriando-se dessas 

narrativas. Angela Carter (1983) descreve seu trabalho como “colocar vinho novo em odres 

velhos” – claramente uma revisão do provérbio bíblico. O desenvolvimento da escrita e da 

leitura depende de novas leituras de textos antigos. Colocar vinho novo em odres velhos pode 

ser interpretado como um processo de rompimento, explosão, pois o vinho, durante a 

fermentação, modela o odre, que perde sua capacidade de elasticidade. 

 O pós-modernismo atua como uma ferramenta discursiva de desconstrução em relação 

ao desempenho e estabilidade do gênero literário. A disseminação do conto de fadas pós-



26 
 

moderno por meio de múltiplas versões é definitivamente poderosa. Sua característica de 

oposição torna o processo revisionista um anticonto (BACCHILEGA, 1997). 

 Revisar narrativas estabelecidas se tornou cada vez mais popular, por meio da utilização 

de métodos alinhados ao pós-moderno, adicionando novos conteúdos e características aos 

“velhos” paradigmas e desviando-os das expectativas cristalizadas. Martins (2015) afirma que 

no cenário contemporâneo diversas perspectivas são apresentadas em uma proliferação de 

narrativas revisitadas, pois cada história nos conduz a outra, por meio de questionamentos, 

transgressões e subversões. Como diria Warner (1999, p. 24), “os finais felizes dos contos de 

fadas são apenas o começo da história maior”. 

 A produção de contranarrativas “desobedientes”, embora fazendo referência aos textos 

originais, derruba suas suposições básicas por meio, principalmente, da intertextualidade. O 

revisionismo contemporâneo se utiliza de estratégias como tradução, adaptação parafrástica e 

paródia, manipulando as convenções literárias. No estudo das releituras, não se deve 

desconsiderar o texto-fonte, ou seja, o cânone literário, pois é preciso estabelecer um diálogo 

ao longo do processo de desconstrução e/ou reconstrução da tradição. 

 O conceito de “mirada estrábica”, de Ricardo Piglia (1990), é importante para ilustrar 

essa relação, visto que, vindo de um mesmo lugar, um olhar se volta para a tradição e outro, 

para a contemporaneidade. A partir disso, cada nova obra de arte modifica a tradição, a qual é 

reconstruída por cada artista e sua escrita, alterando o passado e se deixando determinar por ele 

(ELIOT, 1989). O ato criador é um cruzamento de textos e a palavra é coletiva e anônima, o 

que reforça o caráter polifônico e intertextual da linguagem e da memória cultural (PIGLIA, 

1990). 

 Devido ao fato de a cultura ser um processo intertextual, as produções humanas se 

constroem em constante diálogo. Disso decorre a importância de se considerar o conceito de 

intertextualidade dentro do processo revisionista contemporâneo dos contos de fadas. 

 O termo “intertextualidade” foi utilizado pela primeira vez por Julia Kristeva em 1966, 

no texto “A palavra, o diálogo, o romance”. Em 1967, em “O texto fechado”, Kristeva precisou 

a definição. A palavra foi crivada a partir de análise e difusão das teorias do dialogismo de 

Bakhtin, no intuito de evidenciar que o discurso literário é absorção e diálogo com um corpus 

anterior. A visão que Kristeva traz para a intertextualidade está relacionada à constituição do 

texto que emerge de contribuições anteriores. 

Tiphaine Samoyault (2008) reconhece que a intertextualidade é uma noção necessária 

para a literatura. Para a autora, a intertextualidade não seria apenas um resgate de textos, mas é 



27 
 

uma escritura que se movimenta entre o antigo e o novo. A palavra literária reflete um 

cruzamento de textos, dialogando em níveis horizontal e vertical. 

Mikhail Bakhtin não emprega o termo intertextualidade, mas dialogismo é a 

nomenclatura dada à interdiscursividade – relação dialógica entre enunciador. A experiência 

com o dado puro não ocorre, visto que acessamos a realidade sempre por meio da linguagem 

(BAKHTIN, 1993). O enunciador tem a ilusão de que seu discurso é próprio, esquecendo-se de 

que está envolto de vozes e discursos. Ao enunciar sobre determinado objeto, o indivíduo se 

depara com discursos já construídos e pode assumir o isolamento das ideias ou cruzamento, 

aproximação (BAKHTIN, 1998). “O texto aparece então como o lugar de uma troca de pedaços 

de enunciados que ele redistribui ou permuta, construindo um texto novo a partir dos textos 

anteriores” (SAMOYAULT, 2008, p. 18). Em Bakhtin, existe uma importância de se 

reconhecer a voz do outro no texto e isso ocorre por meio da polifonia e do dialogismo. 

A imagem de um mosaico ou de um caleidoscópio representa para Kristeva a relação 

que os textos estabelecem entre si, pois os discursos se cruzam, embricam, transformam. “Todo 

texto se constrói como um mosaico de citações, todo texto é absorção e transformação de um 

outro texto. Em lugar da noção de intersubjetividade, instala-se a intertextualidade e a 

linguagem poética lê-se pelo menos como dupla” (KRISTEVA, 2005, p. 68). 

Para Gerard Genette (1989), a intertextualidade pode ser lida como a presença de um 

texto em outro, ou seja, uma “co-presença”, que engloba a citação, o plágio e a alusão. Essa 

presença, segundo Laurent Jenny (1979), produz um “efeito de eco”. Genette (1989) define 

outros quatro tipos de relações transtextuais, para além da intertextualidade: paratextualidade – 

relação menos explícita entre texto e paratexto; metatextualidade – comentário crítico que une 

dois textos; hipertextualidade – relação entre um hipertexto (aquele que deriva de outro 

anterior) e um hipotexto; e arquitextualidade – relação do texto com o estatuto a que pertence. 

A prática intertextual permite à literatura remeter a si mesma, num processo que 

determina a relação entre textos. Assim, “[...] a palavra (o texto) é um cruzamento de palavras 

(de textos) onde se lê, pelo menos, uma outra palavra (texto)” (KRISTEVA, 2005, p. 68). Por 

meio da intertextualidade, a literatura se caracteriza como paradoxal, pois é autônoma, em 

relação ao mundo, mas constantemente invoca sua relação com este: uma literatura que se lê e 

lê o mundo (SAMOYAULT, 2008). 

 De acordo com Jenny (1979), a intertextualidade é uma condição da obra literária de se 

relacionar com os modelos arquetípicos, considerando as perspectivas “de realização, de 

transformação, ou de transgressão” (JENNY, 1979, p. 5). Desse modo, as obras literárias 

precisam ser encaradas com um olhar crítico, afinal não são simples memórias. 



28 
 

 A intertextualidade não pode ser vista como uma mera soma de influências, pois se trata 

de um “trabalho de transformação e assimilação de vários textos, operado por um texto 

centralizador, que detém o comando do sentido” (JENNY, 1979, p. 14). A retomada textual 

dentro do processo não ocorre apenas de maneira saudosista, ou uma lembrança, mas por meio 

da subversão. A presença de um texto em outro pode provocar uma transgressão, remodelando 

ideias e ideologias, desintegrando narrativa e discurso. 

 O trabalho intertextual possibilita a criação de novas narrativas por meio do 

aproveitamento de histórias. É preciso escrever o novo e renovar o já dito (JENNY, 1979), num 

processo de reelaboração constante. “O texto joga com a tradição, com a biblioteca, mas em 

vários níveis, implícitos e explícitos” (SAMOYAULT, 2008, p. 45). 

O recurso intertextual implica em reconhecer que algo já foi dito e refletir os efeitos 

dessa retomada. O aproveitamento discursivo ocorre por meio de um trabalho declarado pelos 

autores da contemporaneidade, dentro da perspectiva do revisionismo. Uma vez que a tradição 

é retomada, relativizada, negada e subvertida pelo processo revisionista, é papel do leitor 

manejar essa relação intertextual, interpretando as relações estabelecidas pela palavra literária. 

Joosen (2011) afirma que o leitor é responsável pelas conexões entre releitura e texto-fonte, 

realizando as possíveis interpretações que podem não ter sido notadas de antemão e construindo 

uma nova perspectiva para a narrativa tão conhecida. 

Existe uma concepção moderna do objeto artístico que necessita da participação do 

público para construir e elaborar seu entendimento do texto (CHALHUB, 2002). Para Hutcheon 

(1991), a intertextualidade substituiu a relação entre autor e texto pela relação entre leitor e 

elemento textual. O leitor precisa ter a competência de decifrar os múltiplos textos e estar 

sensível à repetição literária, afinal, os modos de leitura precisam acompanhar os modos de 

escrita (JENNY, 1979).  

As narrativas que se refletem em novas histórias, no processo intertextual, se 

desenvolvem a partir de um novo contexto, transformando e transgredindo, no revisionismo 

contemporâneo, as marcações ideológicas, provocando reflexões no âmbito literário.  

É preciso sair do centro e fazer as margens emergirem. Piglia, ao retomar Ítalo Calvino 

e as Seis propostas para o próximo milênio, supõe que a sexta proposta – que não foi 

apresentada devido à morte de Calvino – seja justamente o deslize, a mudança de lugar. 

Considerando o lugar de onde fala, Buenos Aires – periferia das tradições centrais, Piglia (2013) 

reflete sobre os limites da literatura, observando que esta é sempre o lugar onde alguém vem 

dizer. Nesse sentido, sua proposta é sair do centro e pensar a margem e o outro; sua proposta é 

sobre deslocamento e distância. 



29 
 

Ao estabelecer relações de reconhecimento e deslocamento/distanciamento entre textos 

e discursos, a intertextualidade é fundamental para o processo revisionista contemporâneo. A 

retomada da tradição sob um olhar crítico possibilita aos autores a devolução de muitas 

narrativas aos leitores sob forma de releitura. 

Tornando-se cada vez mais popular, a revisão das narrativas se utiliza de métodos que 

se alinham ao pós-modernismo. Tais métodos têm como objetivo inverter nossa visão das 

narrativas, desafiando e subvertendo a nossa compreensão habitual dos contos de fadas. A 

releitura, em oposição à narrativa tradicional, retoma aspectos desse gênero literário, a fim de 

reimaginá-los, invertê-los, desconstruí-los, propondo alternativas interpretativas. 

Além de compreender o conceito de intertextualidade, é preciso verificar o modo como 

essa relação ocorre dentro do revisionismo dos contos de fadas. Um dos instrumentos que o 

pós-modernismo oferece para questionar e desestabilizar os discursos dominantes é a paródia. 

A paródia é um fenômeno presente na tradição artística que ocorre sempre com um tom 

de criticidade, repetindo com diferença, invertendo e revisando a relação entre tradição e 

contemporaneidade. De acordo com Hutcheon (1991, p. 165), “a paródia não é a destruição do 

passado; na verdade, parodiar é sacralizar o passado e questioná-lo ao mesmo tempo. E, mais 

uma vez, esse é o paradoxo pós-moderno”. Isso significa dizer que a reprise paródica não é a-

histórica ou desistoricizante, pois a obra de arte a que está vinculada não é retirada do contexto 

histórico. 

Esse instrumento literário promove a abertura do texto, aceitando que existem 

influências anteriores e exteriores. Além disso, se apropria do texto antigo, de modo a trazer 

mudanças significativas, reformulando-o: “O pós-modernismo indica sua dependência com seu 

uso do cânone, mas revela sua rebelião com seu irônico abuso desse mesmo cânone” 

(HUTCHEON, 1991, p. 170, grifos da autora). 

Genette (1989) descreve a paródia como uma citação que se desvia de seu sentido, de 

seu contexto ou de sua dignidade. Enquanto uma subversão, a paródia insere aquilo que ataca, 

sendo uma descontinuidade dentro da continuidade, de modo a permitir reavaliar o passado. A 

paródia “incorpora e desafia aquilo a que parodia” (HUTCHEON, 1991, p. 28), constituindo-

se como um espaço de diálogo entre o passado e o presente. Esse instrumento pós-moderno 

prevê a diferença dentro da própria semelhança. 

Seu sentido paradoxal está na duplicidade ao ser continuidade, mas também mudança; 

autoridade, e ainda transgressão. A paródia não apenas recupera o passado, mas questiona a 

escrita desse passado, pautando-se na localização desses discursos dentro da história. Ainda, 

pode atuar de forma irônica por abrigar aquilo que contesta. 



30 
 

Samoyault (2008) destaca o caráter transformador da paródia: “transforma uma obra 

precedente, seja para caricaturá-la, seja para reutilizá-la, transpondo-a. Mas qualquer que seja 

a transformação ou a deformação, ela exibe sempre um liame direto com a literatura existente” 

(SAMOYAULT, 2008, p. 53). Assim, observa-se a existência de um vínculo entre tradição e 

contemporaneidade: “a visada da paródia é então lúdica e subversiva (desviar o hipotexto para 

zombar dele) ou ainda admirativa; o exercício repousa sempre, de fato, sobre textos 

canonizados” (SAMOYAULT, 2008, p. 54). 

A reprise paródica que prevê um ato duplo de instalar e ironizar abre um precedente 

para que as personagens e as narrativas consagradas pela tradição dentro da perspectiva dos 

contos de fadas sejam evocadas e dessacralizadas. Nesse sentido, a “paródia parece oferecer, 

em relação ao presente e ao passado, uma perspectiva que permite ao artista falar para um 

discurso a partir de dentro desse discurso, mas sem ser totalmente recuperado por ele” 

(HUTCHEON, 1991, p. 58, grifos da autora). Tal possibilidade promove a inscrição de novos 

e múltiplos significados e leituras. “Por esse motivo, a paródia parece ter se tornado a categoria 

daquilo que chamei de ‘ex-cêntrico’, daqueles que são marginalizados por uma ideologia 

dominante (HUTCHEON, 1991, p. 58). 

Outro papel da paródia é desnaturalizar como a história vem sendo abordada e quais são 

as políticas de representação criadas com o passar do tempo. Com isso, a noção de original 

como raro, único e valioso é questionada e proporciona-se ao espectador uma possibilidade de 

reavaliar formas e conteúdos estéticos. Essa reavaliação é possível porque os artistas organizam 

e apresentam o passado de novas maneiras, por meio da subversão. O passado é reativado de 

forma contextualizada quando as convenções estéticas que regem o modelo são 

problematizadas. 

O interesse contemporâneo pela paródia é motivado pelo contexto de interrogações da 

pós-modernidade, num processo de autorreflexividade. É por meio do paralelismo entre 

passado e presente, tradição e contemporaneidade que a diferença característica da paródia se 

efetiva. De modo algum se apresenta como uma imitação nostálgica, sendo fundamentalmente 

uma reconfiguração de modelos, de convenções estéticas e da tradição, promovendo a alteração 

de sentidos e significados cristalizados. 

Além da paródia, outro instrumento intertextual diz respeito à metaficção feminista, 

proposto por Gayle Greene (1991). Essa estratégia revisionista é uma forma da ficção feminista, 

vinculada à liberação dos problemas da forma narrativa, considerando a transformação no 

contexto pós-moderno. A metaficção, de acordo com a autora, é a ficção que inclui dentro de 

si comentários sobre as próprias convenções literárias, no intuito de modificar a tradição 



31 
 

cultural e literária herdada. É considerada uma ferramenta poderosa de crítica feminista, pois 

chama a atenção tanto para as estruturas da narrativa, quanto para a convencionalidade dos 

códigos que governam o comportamento humano, objetivando revelar como esses códigos 

foram construídos e como eles podem ser mudados. 

A metaficção feminista leva em consideração a tradição – lida como cânone literário – 

ao construir narrativas contrárias a ela, mas dentro dela, num movimento de restrição e 

possibilidade. A proposta de Greene (1991) está vinculada às formas e estruturas para outros 

finais, desviando da trama convencional e examinando a ficção autoconsciente das mulheres 

escritoras. Num movimento contrário à crítica que procura manter e perpetuar o cânone, a 

metaficção feminista propõe a revisão dos textos canônicos e a renomeação do mundo. 

É importante salientar, conforme Mark Currie (1995), que a metaficção é um discurso 

de fronteira, como uma escrita que se coloca entre a ficção e a crítica. Trata-se de uma 

consciência da artificialidade da construção ficcional, em uma relação entre linguagem e 

mundo, demonstrando que os significados são construídos, e não essências da representação. A 

metaficção assimila as perspectivas da crítica no processo ficcional. 

 Ainda acerca do termo metaficção, Patricia Waugh (1984) aponta que faz referência à 

escrita fictícia que, de maneira consciente e sistemática, chama a atenção para seu status de 

artefato, proporcionando questões sobre a relação entre ficção e realidade. Esses escritos não 

somente fornecem uma crítica de seus próprios métodos de construção, mas examinam as 

estruturas fundamentais da narrativa e exploram a possível ficcionalidade do mundo fora do 

texto ficcional literário. 

 As narrativas que se utilizam dessa estratégia de revisão tendem a incorporar dimensões 

de autorreflexividade e incerteza formal. A metaficção exibe o processo de construção da 

história por meio da própria prática da escrita, questionando e problematizando suas 

convenções particulares, estruturas, regras e códigos (WAUGH, 1984). 

 Dentro do revisionismo contemporâneo dos contos de fadas, esse recurso literário 

evidencia a ficcionalidade dos argumentos sexistas voltados às personagens femininas, de modo 

que a própria narrativa questiona e problematiza a prática textual, iluminando as ideologias que 

subjazem a tradição (MARTINS, 2015). Além disso, por meio da metaficção, o texto 

revisionista não pretende ser um discurso totalizador, mas traz possibilidades para as figuras 

femininas, dando voz à sua experiência e redefinindo as premissas de representação. 

 Somam-se à paródia e à metaficção feminista duas outras estratégias revisionistas: o 

deslocamento narrativo e a deslegitimação da história conhecida. Tais recursos foram 

delimitados por Rachel DuPlessis, em Writing Beyond the Ending (1985). 



32 
 

 DuPlessis (1985) empreende uma interpretação crítica sobre as mulheres escritoras do 

século XX, avaliando suas tentativas de deslegitimar as convenções culturais estabelecidas por 

um sistema de gênero e seus valores. Considerando a crença de que qualquer ficção expressa 

ideologia, é importante o questionamento da estrutura tradicional das formas narrativas como 

um meio de invalidar suposições subjacentes sobre instituições culturais e de gênero. 

 Além disso, a reformulação dos clássicos da tradição reposiciona as representações que 

se tornaram cristalizadas. Assim, esse estudo de DuPlessis analisa releituras de histórias míticas 

por autoras contemporâneas, pois o mito, assim como o conto de fadas, trata de uma narrativa 

histórica que se tornou natural e universal. 

 O deslocamento narrativo se configura como a primeira estratégia revisionista da autora. 

Esse recurso aborda a mudança do ponto de vista em relação à narrativa tradicional, ou seja, 

desloca-se o foco narrativo, possibilitando a reinterpretação das narrativas. Essa tática 

revisionista determina que a escolha do narrador altera suposições e sentidos da história. Trata-

se de uma identificação com o outro, uma vez que há mudança de perspectiva narrativa. As 

reinvindicações das partes menosprezadas e marginalizadas da sociedade são investigadas 

(DUPLESSIS, 1985). 

 Ao mudar o ponto de vista da narrativa, é possível dar voz a quem antes não possuía. 

No caso dos contos de fadas, é dada às personagens femininas a possibilidade de narrarem suas 

próprias histórias, trazendo novos olhares para a narrativa a ser construída. 

 A outra estratégia revisionista de DuPlessis é a deslegitimação da história conhecida, a 

qual é construída a partir de críticas realizadas à história tradicional, na negação de algumas 

partes da narrativa e na libertação das amarras ideológicas. Nesse sentido, rompe-se com a 

moral, a política e a narrativa convencionais (DUPLESSIS, 1985). 

 O deslocamento narrativo consiste em quebrar a sentença, porque oferece a 

possibilidade de fala. A deslegitimação da história conhecida é a quebra da sequência, de forma 

a realinhar a narrativa. Quebrar a sentença não é apenas uma rejeição da estrutura gramatical, 

mas também do ritmo, fluxo e expressão da estrutura dominante – no caso dos contos de fadas, 

a masculina. A ruptura da tradição é feita por meio da linguagem. Quebrar a sequência diz 

respeito à ruptura da ordem da narrativa esperada e conhecida. 

 Dentro da perspectiva das estratégias de revisão, é necessário considerar o que Martins 

(2015) elenca como níveis de revisionismo ficcional. Seguindo o conceito de “re-visão” de 

Rich, Martins analisa releituras de Margaret Atwood, Antonia Susan Byatt e Angela Carter, 

observando que as autoras revisam os mitos culturais de feminilidade e masculinidade em graus 



33 
 

distintos, pois cada uma focaliza de modo mais incisivo um determinado aspecto dos contos de 

fadas ao longo de sua reescrita. 

 A partir disso, Martins elenca três níveis de revisionismo ficcional: revisionismo 

questionador, revisionismo transgressor/subversivo e revisionismo reconstrutivo. A 

pesquisadora entende por nível de revisão “o alcance subversivo e transgressor de cada 

releitura, ou seja, até que ponto os textos resultantes subvertem ou transgridem as histórias 

originais” (MARTINS, 2015, p. 266). 

 O revisionismo questionador diz respeito às narrativas que questionam ou 

desestabilizam significados da tradição, sem subverter tão radicalmente, de modo a nos levar a 

confrontar a forma convencional como enxergamos a história. No revisionismo 

transgressor/subversivo, há questionamento e subversão frontal de leituras, interpretações e 

significados cristalizados. O revisionismo reconstrutivo questiona, subverte e contrapõe 

propostas alternativas à tradição. 

 O conceito de carnavalização, de Bakhtin, dialoga com o nível transgressor/subversivo, 

principalmente nas obras Problemas da poética de Dostoiévski (1981) e A Cultura Popular na 

Idade Média e no Renascimento: o contexto de François Rabelais (1987), de acordo com 

Martins (2015). A pesquisadora encontra pontos de contato entre a prática revisionista 

contemporânea e as práticas sociais do carnaval enquanto forma festiva popular, na qual um 

mundo paralelo é construído, de maneira subversiva, liberando as verdades que regem o sistema 

vigente. 

 Bakhtin (1987) desenvolveu uma teoria a respeito da cultura cômica popular na Idade 

Média e no Renascimento, pautando-se da análise de Gargantua e Pantagruel, de Rabelais, 

cuja obra zombava da religião oficial, bem como do clero, apresentando erotismo e menosprezo 

à aristocracia e catalisando a cultura relegada à margem. 

 A palavra poética, realizada à margem da cultura oficial, é plurivalente e 

plurideterminada (KRISTEVA, 2005), de modo que o discurso carnavalesco se insere nessa 

abordagem, quebrando com as leis e contestando a sociedade e a política da época. Assim, 

criam-se “ao lado do mundo oficial, um segundo mundo e uma segunda vida das pessoas” 

(BAKHTIN, 1987, p. 5). 

 Considerando as várias formas de festividade carnavalesca, o carnaval propriamente 

dito não é um fenômeno literário. É uma celebração de caráter ritualístico, podendo variar 

conforme as épocas e os povos. Houve, então, uma transposição do carnaval para a linguagem 

literária, a partir da criação de formas concreto-sensoriais simbólicas, levando ao que se 

denomina carnavalização da literatura (BAKHTIN, 1981). 



34 
 

 No carnaval, não há divisão entre atores e espectadores, pois todos são participantes 

ativos da ação, que é vivida enquanto as novas leis vigorarem. “É uma vida desviada da sua 

ordem habitual, em certo sentido uma ‘vida às avessas’, um ‘mundo invertido’ (‘monde à 

l’envers’)” (BAKHTIN, 1981, p. 125). 

 A vida comum, determinada a partir de suas leis e proibições, é revogada durante a ação 

carnavalesca. Nesse sentido, os participantes são liberados para entrar em contato em praça 

pública, promovendo novas organizações das massas, anteriormente impossibilitados pelas 

posições hierárquicas adotadas. Com isso, “o carnaval aproxima, reúne, celebra os esponsais e 

combina o sagrado com o profano, o elevado com o baixo, o grande com o insignificante, o 

sábio com o tolo, etc.” (BAKHTIN, 1981, p. 126), legitimando uma inversão intencionada ao 

suspender valores, normas e tabus. A eliminação das distâncias e o rompimento das barreiras 

hierárquicas possibilitam um novo modo de relação da vida extracarnavalesca, no qual o 

comportamento, o gesto e a palavra do homem são reorganizados. 

 Coroação e destronamento são duas ações características do carnaval, enfatizando o 

caráter de transformação, afinal “o carnaval é a festa do tempo que tudo destrói e tudo renova” 

(BAKHTIN, 1981, p. 127). Essas duas ações revelam a relatividade da ordem e das posições 

sociais. Os símbolos carnavalescos incorporam a perspectiva da negação e o triunfo do carnaval 

está no processo da mudança, o qual reflete renovações. 

 As imagens carnavalescas são ambivalentes, de contrastes ou semelhanças, bem como 

o riso carnavalesco. Ridiculariza-se para poder renovar. No riso, tenta-se mudar a ordem 

mundial, resolvendo o que era considerado inacessível no mundo sério. Está vinculado a ele a 

natureza carnavalesca da paródia: “O parodiar é a criação do duplo destronante, do mesmo 

‘mundo às avessas’” (BAKHTIN, 1981, p. 130).  

 Essas estratégias revisionistas destacadas nesse subcapítulo estão alinhadas com o pós-

modernismo e demonstram a necessidade de se considerar o texto-fonte. É importante ponderar 

que por texto-fonte compreendemos a narrativa que se tornou canônica devido à sua repetição 

ao longo do tempo. Retomando Rich (1985), lançaremos um olhar para trás, para o passado, 

apresentando uma breve trajetória histórica dos contos de fadas, a fim de estabelecer um diálogo 

intertextual com as revisões contemporâneas que compõem nosso corpus de estudo. Também 

objetivamos compreender como esses contos de fadas tradicionais se consagraram ao longo dos 

séculos, enfatizando a ideia de que a apropriação literária se caracteriza como um processo de 

anulação de muitas vozes e tantas versões. 

 

 



35 
 

2.2 Breve trajetória histórica dos contos de fadas 

 

 É perceptível que os contos de fadas enquanto práticas de escrita ganharam visibilidade 

quando comparados às versões orais. O que se considera contos de fadas são múltiplas versões 

escritas por pessoas letradas que, por vezes, registravam as histórias dos povos com menos 

estudo. Revisitar os cânones desse gênero literário tem sido o propósito do revisionismo. Prima-

se pelo diálogo com a tradição que as releituras possuem como herança, afinal “os livros falam 

sempre de outros livros e toda história conta uma história já contada” (ECO, 1985, p. 20). 

 Essas narrativas revigoram e alimentam populações desde tempos imemoriais 

(WARNER, 1999) e nos abrem os olhos para uma perspectiva mágica do mundo. Seu enredo 

se volta para um mundo deslocado do nosso em tempo – mítico e arcaico – e espaço: “era uma 

vez” e “em um certo reino” são sentenças iniciais comuns desses contos. Ana Lúcia Merege 

(2010) considera que antes do surgimento da escrita, existia a memorização como forma de 

registro e a oralidade era o modo de transmissão. Jameson (1992) compara os contos de fadas 

às narrativas pré-individualistas, enquanto função suprema da mente humana. Além disso, 

oferecem aos ouvintes e aos leitores uma representação humana que transcende a história 

individual, por meio do que Max Lüthi (1987) nomeia como repetição, abordando experiências 

comuns, esperanças e medos que se elevam às nações ou classes sociais (HARRIES, 2001). 

Enquanto forma literária, o fenômeno dos contos de fadas é relativamente recente. 

Formas literárias recebem nesse estudo a compreensão de versões escritas de narrativas 

folclóricas que se derivam da oralidade. Assim, a tradição oral é marcada pelo folclore e pelo 

saber popular e os primeiros narradores eram camponeses, agricultores e fiandeiras. Embora o 

narrador possa ser de ambos os sexos, há uma tradição milenar que vincula sua imagem à avó 

narradora, à “Mamãe Gansa” – guardiãs da memória familiar e tribal (MEREGE, 2010). 

 Ao longo dos séculos, essas narrativas passaram por processos de adaptação das versões 

orais para as versões literárias, principalmente na França do século XVII à segunda metade do 

XVIII, sendo reavaliadas e reescritas, considerando propósitos diversos, seja ideologicamente, 

seja nos contextos sócio-históricos e culturais. Nesse sentido, ousamos dizer que o processo 

revisionista, enquanto retomada de histórias anteriores e reelaboração de seu conteúdo, não é 

exclusividade da contemporaneidade e da pós-modernidade. O que defendemos é uma revisão 

contemporânea sem pretensão de novas verdades absolutas, na tentativa de apresentar diversas 

possibilidades de construção de personagem e enredo para os significados cristalizados pela 

tradição – que se caracterizam como atemporais, universais e neutros. 



36 
 

 O conhecimento em relação à sociedade e à história na ação de desvendar os contos de 

fadas é bastante significativo para criar outros finais como: “‘Vejam, era assim antes, mas pode 

ser que as coisas mudem – e devem mudar’” (WARNER, 1999, p. 19). No entanto, traçar um 

panorama histórico dos contos de fadas pode parecer pretensioso, pois, como afirma Warner 

(1999), a transmissão das narrativas é comparada a um sítio arqueológico saqueado por ladrões, 

cuja desordem é evidente. Apesar disso, a autora observa que os contos surgem em diversos 

lugares com características diversas; assim, é “essencial examinar o contexto em que eram 

contados, quem os contava, para quem eram contados e por que motivo” (WARNER, 1999, p. 

14). 

 Ao considerar que os sistemas e os comportamentos mudam ao longo do tempo, é 

importante observar que existe um caráter de instrução dos contos de fadas que reflete nas 

práticas discursivas cultural e socialmente. Assim, tais narrativas se caracterizam como “um 

documento da história humana” (CANTON, 1994, p. 107), que revelam as tradições e 

transformações culturais. “Longe de expressarem as imutáveis operações do ser interno do 

homem, sugerem que as próprias mentalidades mudaram” (DARNTON, 1986, p. 26). 

 A esse respeito, Canton (1994) afirma que as modificações foram diferentes para 

Charles Perrault e os irmãos Grimm. O francês escreveu de acordo com os códigos da corte de 

Luís XIV, enquanto os alemães trouxeram para as narrativas novos valores da burguesia da 

Alemanha. Uma vez tendo incorporado valores sócio-históricos, é questionável como os contos 

de fadas enquanto versão literária se tornaram atemporais e universais, em um movimento de 

mitificação dos aspectos culturais e ideológicos. Isso contribui para que as narrativas sejam 

apresentadas como anônimas e neutras. Todavia, como dito anteriormente, os contos de fadas 

são documentos históricos e possuem autores e/ou compiladores que escreveram e adaptaram 

as histórias de acordo com determinados valores. Disso decorre a necessidade contemporânea 

de (re)interpretação dos contos, considerando os cenários contextuais e sócio-históricos. 

 Os contos de fadas encontraram um ambiente mais propício na França. No entanto, é 

preciso levar em consideração o contexto italiano e os contos publicados por Giovan Francesco 

Straparola (Le piacevoli notti – The Pleasant Nights) para um público de homens e mulheres 

entre os anos de 1550 e 1553. Os contos de fadas literários apareceram primeiramente na Itália 

do século XVI, ainda que os contos orais estivessem em circulação, sendo lembrados e contados 

pelos membros da sociedade. Com Straparola, veio um grupo de aristocratas exilados que 

contavam histórias entre si durante esse tempo, as quais incluíam anedotas eróticas, fábulas e 

contos de fadas. 



37 
 

O trabalho de Straparola foi republicado muitas vezes na Itália, devido ao sucesso, e 

também traduzido para o francês, alemão e inglês no século XIX, ainda que tenha sido menos 

popular que Bocaccio. Devido a Bocaccio não ter incluído contos de fadas em suas coleções, 

Straparola pode ser considerado o primeiro escritor na Europa a publicar contos de fadas para 

um público escolarizado.  

Nancy L. Canepa (1997) aponta que a obra póstuma The Pentameron – Lo cunto de li 

cunti, de Giambattista Basile, de 1634-1636, contendo quarenta e nove contos de fadas e uma 

história moldura no dialeto de Nápoles, pode ter sofrido influência de Straparola. A região de 

Nápoles era considerada um dos laboratórios barrocos mais importantes da época. As narrativas 

de Basile continham anedotas, folclores e eventos que celebravam mudanças, devendo ser lidos 

ou recitados como parte da conversa da elite nos dias de Basile. O uso que Basile fazia do conto 

de fadas não apenas empolgava o leitor com as brincadeiras, mas o envolvia em uma série de 

preocupações sociais e literárias relacionadas à cultura em que foi produzido. Segundo Zipes 

(2019), embora os contos de Straparola e Basile respeitem elementos voltados à moral e à 

didática, pouca referência faz à doutrina cristã, pois suas narrativas eram imprevisíveis, eróticas, 

cruéis, irreverentes e obscenas e os finais, trágicos e hilários. 

 Em decorrência do desenvolvimento do comércio italiano, bem como do crescimento 

das atividades literárias e culturais da corte ao longo dos séculos XV e XVI, a Itália é 

considerada o primeiro país no qual o conto de fadas literário floresceu. Além das atividades 

culturais, havia influência estrangeira nas narrativas e a tradição oral nativa era bastante forte.  

 Apesar desse cenário, como os escritores da Itália não procuraram criar um novo modo 

de escrever os contos de fadas e não houve uma rede social em que tais narrativas pudessem 

ser instituídas, o gênero literário não se firmou no contexto italiano. Porém, é inegável a ligação 

existente entre Basile e os escritores franceses, pois o italiano não foi somente um ponto de 

referência, mas há similaridades em relação à situação sociopolítica em que acontecia a escrita 

dos contos de fadas. A região de Nápoles, que era comandada pela Espanha, passava por um 

período de refeudalização e exploração, o qual gerou resistência. Nesse cenário, a produção de 

Basile, enquanto literatura de dramas sociais polêmicos, estava destinada a estar fora dos limites 

literários impostos pelas instituições, considerada excêntrica aos olhos da produção intelectual 

(ZIPES, 1999). 

Além do contexto italiano, é preciso lembrar que os contos também foram cultivados na 

Inglaterra, cuja obra significativa é The Canterbury Tales, de Chaucer. Todavia, o florescimento 

do gênero literário dos contos de fadas foi contido devido à hostilidade puritana inglesa. 



38 
 

A partir do exposto, é possível afirmar que a França deu à luz o conto de fadas literário. 

Lá o ambiente era mais propício para a ascensão e propagação literária do gênero, pois era o 

país mais poderoso da Europa e a língua francesa era muito cultivada e usada em diversas cortes 

pelo continente. É importante considerar ainda a evolução da impressão que favorecia a 

literatura e a grande inovação cultural francesa (ZIPES, 1999). 

O desenvolvimento da civilização acompanha a narrativa de histórias. Como afirmado 

por Darnton (1986, p. 26), “podemos avaliar a distância entre nosso universo mental e o dos 

nossos ancestrais se nos imaginarmos pondo para dormir um filho nosso contando-lhe a 

primitiva versão camponesa do ‘Chapeuzinho Vermelho’”. Assim, as narrativas se transformam 

e adquirem novos significados em contextos de produção, recepção e circulação diversos. 

 O conto popular se configura como a origem do conto de fadas. Trata-se de um conto 

oral, repleto de simbologias, criado na interação entre narradores e ouvintes. Pouco se sabe com 

exatidão sobre esses contos populares, pois falta documentação, mas fazem parte de uma 

tradição oral das classes inferiores, as quais projetavam nas histórias seus desejos de 

melhorarem as condições de vida; portanto, a realidade dos camponeses precisava ser 

simbolicamente transformada (CANTON, 1994). Além disso, os camponeses franceses 

retratavam um mundo brutal e não falavam sobre temas tabus, como estupro, sodomia, incesto 

e canibalismo, por meio de simbologia. 

 Para entender esse mundo dos contadores de história dos Tempos Modernos, a 

antropologia relaciona a arte de narrar e o contexto em que ocorre esse ato, pois isso revelaria 

visões de mundo particulares. A reconstituição da maneira como os camponeses viam o mundo 

é limitada e carrega consigo um alto nível de generalização sobre as experiências comuns e a 

vida cotidiana (DARNTON, 1986). 

Na tradição camponesa, à noite, eram realizadas reuniões junto à lareira. Enquanto as 

mulheres costuravam e os homens consertavam as ferramentas, as histórias voltadas para a 

cultura popular eram tecidas pelos contadores. Produzir e escutar narrativas envolve “as pausas 

dramáticas, as miradas maliciosas, o uso dos gestos para criar cenas [...] e o emprego de sons 

para pontuar as ações” (DARNTON, 1986, p. 32-33). Muitas dessas características presenciais 

se perdem na versão escrita dos contos. 

O contexto dos camponeses franceses revelava muito de suas particularidades e 

experiências. O cenário era marcado por guerra, epidemia e fome. A escassez construía uma 

perspectiva de pobreza e as pessoas eram forçadas a sobreviver. A extrema carência levava à 

migração ou ao abandono de crianças, as quais não se viravam contra pais ou madrastas,  pois 

compreendiam as situações que os levavam a agir de tal forma (ZIPES, 2002). 



39 
 

Os camponeses faziam parte de um sistema senhorial, no qual a terra não era suficiente 

para alcançarem a independência econômica e o excedente era recolhido. Viviam um ciclo de 

rotação de colheitas. O trabalho, interminável, ocorria da infância até a morte. Além disso, a 

população era subnutrida e controlada por crises demográficas. Sobreviver nesse cenário 

significava ser pobre a indigente, e viver era uma luta diária por toda a França. 

Os casamentos terminavam com a morte e era mais comum o homem viúvo se casar 

novamente. Com isso, as madrastas proliferavam e se tornavam figuras importantes e comuns 

na sociedade das aldeias, não sendo condenadas pelo narrador ou pelas crianças. As relações 

entre os filhos do marido e da nova esposa eram provavelmente difíceis, principalmente porque 

eram mais pessoas para dividir a terra entre os herdeiros e para serem alimentadas, de modo 

que o empobrecimento era maior conforme a população aumentava. 

Para as mulheres, o casamento ocorria por volta dos vinte e cinco e vinte e sete anos e 

tinham de cinco a seis filhos, dentre os quais dois ou três sobreviventes, não havendo nenhum 

controle de natalidade. Por vezes, os bebês eram sufocados durante o sono, pois era comum 

toda a família dormir junta para se manter aquecida (DARNTON, 1986). 

A subnutrição, o abandono pelos pais, a procura e o desejo por comida, a extravagância 

de se imaginar um banquete de carnes e o comer até a exaustão eram temas corriqueiros da 

narrativa camponesa. Além disso, o cenário alternava entre a casa, a aldeia e a estrada aberta. 

É no caminho das estradas que os filhos partem em busca de fortuna, principalmente quando 

não há comida, terra ou trabalho, enfrentando perigos como bandidos e lobos. 

Os narradores camponeses possuem um estilo cultural próprio que: 

 

Transmite uma visão particular do mundo – um senso de que a vida é dura, de que é 

melhor não se ter nenhuma ilusão sobre o desprendimento dos demais seres humanos, 

que a clareza das idéias [sic]2 e o raciocínio rápido são necessários para proteger o 

pouco que se pode extrair do ambiente em torno, e que a retidão moral não vai levar 

a pessoa a parte alguma (DARNTON, 1986, p. 88-89). 

  

 Além disso, os narradores camponeses revelam uma maneira comum de elaborar a 

experiência sem pretensão moral. “[Eles] mostram como é feito o mundo e como se pode 

enfrentá-lo” (DARNTON, 1986, p. 92). Os contos se caracterizavam como atos simbólicos, nos 

quais aspirações eram anunciadas e projetadas. A magia servia como ruptura de um mundo 

feudal cruel – de inanição infantil, estupro, punição corporal e exploração, representando de 

forma consciente ou não os desejos das classes mais baixas (ZIPES, 1988). 

 
2 Com o compromisso de manter a exatidão do conteúdo transcrito, ao longo da tese não foram corrigidas as 

ocorrências das grafias, em citações diretas, referentes a antes da validação do acordo ortográfico.  



40 
 

Caracteriza-se um tempo em que as narrativas eram vistas como parte da comunidade e 

contadas por um narrador que externalizava as frustrações de seu povo e incorporava à história 

suas necessidades e seus desejos. As bruxas, por exemplo, podem ser analisadas como 

representações do sistema feudal ou da brutalidade da aristocracia. Sua morte pode simbolizar 

o ódio que a população sentia pelos opressores. Os contos populares serviam para unir as 

pessoas, criando uma ponte entre suas experiências e utopias. Além disso, a participação do 

público era ativa, questionando, sugerindo mudanças e transmitindo as narrativas entre si 

(ZIPES, 2002).  

 Os contos populares orais possuíam um papel importante na socialização e aculturação 

dos ouvintes. Essas narrativas serviam para estabilizar, conservar e desafiar as crenças e valores 

comuns do grupo. A ideologia que veiculavam dependia exclusivamente da posição que o 

narrador assumia e como ele construía o enredo e as mudanças de acordo com as experiências 

vividas (ZIPES, 2019). 

 A estrutura básica de muitos contos populares orais está relacionada à sua condição 

social. Considerando a classe baixa agrária, os personagens, como reflexo dessa condição, não 

tinham muita oportunidade de resistir à exploração, em oposição aos senhores. Desse modo, a 

ficção se caracterizava como um lugar utópico, no qual se podia imaginar uma vida melhor 

(ZIPES, 2002). 

 Enquanto a oralidade retratava a classe camponesa oprimida, o início dos contos de 

fadas enquanto forma literária se apropria do conto popular de diversas maneiras, por exemplo 

“como um gênero aristocrático especialmente valioso para a educação das crianças [...] e, 

analogamente, como um monumento do folclore alemão” (CANTON, 1994, p. 31), 

respectivamente na França com Charles Perrault, no século XVII, e na Alemanha dos irmãos 

Grimm, no século XIX. A experiência popular foi não somente reinterpretada em uma nova 

perspectiva, mas os conteúdos foram abordados a partir de uma nova ideologia. 

Não apenas como um elemento instrumental e pedagógico, o primeiro estágio dos 

contos de fadas enquanto gênero literário – considerado por Zipes (2019) como “textualização” 

– envolve uma apropriação de classe e até de gênero pela aristocracia e pela burguesia, com a 

declinação do feudalismo. O termo conto de fadas – fazendo alusão ao gênero literário – possui 

cunhagem aristocrática e burguesa, indicando uma nova abordagem da literatura, a qual se 

apropria de elementos do conto popular. Tal termo foi cunhado em 1697, por Marie-Catherine 

Le Jumel de Barneville, conhecida como baronesa d’Aulnoy, que nunca escreveu uma palavra 

sobre o motivo de usar essa expressão (ZIPES, 2002). As vozes dos narradores foram submersas 



41 
 

e as histórias foram escritas de acordo com as fantasias masculinas, apesar de as mulheres serem 

as principais responsáveis pela contação. 

Conforme delineia Darnton (1986), Perrault, cortesão e arquiteto da cultura política 

cultural, provavelmente pouco interesse teria por contos populares de camponeses e sua cultura 

antiga. No entanto, compilou as histórias da tradição oral, adaptando-as para um público 

sofisticado. Ele pode ser considerado a ponte entre a cultura popular e a cultura de elite da 

França. Enquanto as reuniões em volta da lareira propiciavam a perpetuação de uma tradição, 

criadas e amas de leite embalavam e cuidavam da nobre infância francesa, contando as histórias 

da carochinha, de antigamente. 

Acerca da distinção entre conto popular e conto de fadas literário, o primeiro era criado 

por pessoas comuns, de modo a compensar a vida de pobreza que lhes era característica e 

adaptado por escritores da aristocracia e burguesia; o segundo trata-se de uma adaptação que 

enfatiza uma ideologia das classes superiores, destinando-se a esses e a quem tinha acesso à 

leitura. 

 Desde o final na Idade Média até o Renascimento, os contos eram transmitidos por meio 

da oralidade. Eram considerados parte da tradição popular e associados às crenças pagãs. Os 

membros letrados das classes altas apenas tinham conhecimento dessas narrativas por meio das 

enfermeiras, dos servos, dos camponeses. A passagem da oralidade para os salões franceses foi 

gradual. 

 De acordo com Mariza B. T. Mendes (2000), a ascensão dos contos de fada enquanto 

gênero literário está relacionada aos salões das preciosas, formados por mulheres aristocráticas 

altamente educadas na década de 1630, em Paris. A cidade francesa possuía bastante 

importância, devido às instituições sociais, culturais, acadêmicas, além de ser a mais populosa 

da Europa da época. Os salões são responsáveis pelo prestígio social que os contos de origem 

popular atingiram. 

 Eram espaços formados em luxuosas residências de nobres e burgueses para que essas 

mulheres se autoafirmassem parte da sociedade intelectual, desenvolvendo pensamentos, falas 

e escritas peculiares e independentes durante as recepções sociais. Na metade do século XVII, 

elas se desafiavam com o propósito de criar narrativas mais convincentes, como uma 

competição literária, cujos estilos, formas e conteúdos eram pré-definidos. Com isso, as 

preciosas melhoraram a qualidade de suas escritas e definiram os padrões para a formação dos 

contos de fadas literários. Sua atividade literária ficou conhecida como “preciosismo” e “Mme 

de Rambouillet, Mme d'Aulnoy, Mlle de Scudéry, Mlle de Montpensier, Mlle Lhéritier 

(sobrinha de Perrault) eram algumas das ‘preciosas’” (MENDES, 2000, p. 52). 



42 
 

Apesar de todo empenho feminino na escrita e reescrita dos contos, as mulheres ficaram 

restritas aos salões, não chegando a outros locais onde se desenvolviam as atividades literárias, 

como é o caso da academia. Uma vez que os colégios e as universidades eram locais proibidos 

para o público feminino, a educação da mulher ocorria em ambiente doméstico. 

 Por volta de 1690, homens e mulheres começaram a escrever seus contos para 

publicação, alcançando extraordinária eflorescência. Tais contadores de histórias consultavam 

empregados não-escolarizados, a fim de compor os contos de fadas e os muitos volumes de 

coletâneas. Os contos eram polidos de forma literária, de modo que os frequentadores dos salões 

das preciosas adicionassem estilo literário e elaboração narrativa, reorganizando as histórias 

orais que eram transmitidas de pessoa a pessoa por séculos, conforme afirma Ruth B. 

Bottigheimer (2009). 

O mais conhecido e representativo do gênero literário foi Charles Perrault, cuja obra 

mais significativa, Histoires ou contes du temps passé, foi publicada completa em 1697 e 

dedicada à sobrinha de Luís XIV, Elisabeth Charlotte D’Orléans. Além disso, a obra Contes de 

Ma Mére l’Oye (Mamãe Gansa) traz como narradora essa personagem típica da tradição popular 

oral. 

 Perrault nasceu em uma família burguesa distinta e seu pai era advogado e membro do 

parlamento. Começou os estudos na escola, mas os completou de forma autodidata, seguindo o 

caminho paternal da advocacia. Contudo, desistiu da profissão para ser secretário de seu irmão 

Pierre, sendo, tempos depois, promovido a secretário do controlador geral das finanças, Colbert. 

Seu interesse pendia também para o mundo literário, sendo indicado como membro da 

Academia Francesa, o que influenciou sua entrada no mundo da aristocracia. 

 Ele se casou com Marie Guichon, em 1672, e teve três filhos. Após a morte da esposa, 

Perrault, aos 65 anos de idade, passou a se dedicar à educação dos filhos, Charles-Samuel, 

Charles e Pierre. Quando o controlador geral das finanças faleceu, Perrault perdeu o cargo e 

passou a receber uma pensão do governo. 

 Frequentemente comparecia ao salão de sua sobrinha, Mlle L’Héritier, bem como de 

outras preciosas. Devido à sátira que o crítico literário da época Nicolas Boileau fazia contra a 

escrita das mulheres, Perrault escreveu três contos e um poema em defesa delas.  

 A escrita de Perrault ocorreu em uma França governada pelo influente Luís XIV, que 

representava liderança política e valorizava a cultura. Era considerado um paradigma a ser 

seguido no mundo ocidental, gerando valores que outras nações europeias copiavam, pois 

desejavam o status de civilité. 



43 
 

 Os contos de fadas tiveram um poder expressivo no reinado de Luís XIV por volta da 

década de 1690, com o apogeu da predominância cultural da França na Europa. Canton (1994, 

p. 36) afirma que “Luís XIV não dormia sem que seu criado lhe contasse histórias”. Além disso, 

Perrault foi aceito na aristocracia devido à sua formação intelectual e seus valores serem 

similares aos do reinado de Luís XIV. 

 Com as muitas publicações de Perrault e outros autores da época, como é o caso de Mlle 

L’Héritier, Mlle Catherine Bernard, Mme Catherine D’Aulnoy e Mmle Charlotte-Rose 

Caumont de La Force, a alta sociedade da França foi abraçada com os contos de fadas, 

principalmente nos salões literários, como já apontado. Mendes (2000) destaca ser provável que 

Perrault tenha despertado nesses espaços a ideia de publicar coletâneas de contos e as narrativas 

eram dedicadas, em sua maioria, às damas da corte, de modo que “foram as ‘preciosas’ as 

responsáveis pela publicação dos Contos da Mamãe Gansa entre os clássicos da Academia 

Francesa” (MENDES, 2000, p. 53). As fontes desses autores estavam nos contos populares de 

magia, narrados pelos camponeses e transmitidos pelas amas, governantas e servas. Também 

houve adaptação das tradições literárias italiana e oriental. 

 Para a construção do comportamento do homem civilizado ocidental, os contos de fadas 

desempenham papel importante. Essas maneiras sociais idealizadas por Luís XIV se 

sobrepunham às maneiras feudais, consideradas bárbaras e selvagens. Os grupos burgueses 

conservadores avaliavam os contos populares como amorais, visto que não abordavam virtudes 

como ordem, disciplina, modéstia, entre outros (ZIPES, 2002). 

Nessa época, os papéis de homens e mulheres foram delimitados e alguns 

comportamentos sexuais retirados de enredo: 

 

Os homens começaram a ser vistos como racionais e ativos, enquanto as mulheres 

eram encaradas como emotivas e passivas. Numa sociedade patriarcal governada por 

um regime absolutista cristão, as mulheres eram vistas até como potencialmente 

subversivas e algumas chegaram a ser consideradas bruxas. Assim, práticas como a 

de beber sangue e sacrifícios de corpos, que faziam parte de experiências ritualísticas 

documentadas em contos populares orais, foram banidas e consideradas grotescas e 

escandalosas na tradição literária européia [sic]. As referências sexuais foram 

descartadas ou suavizadas (CANTON, 1994, p. 38). 

 

  Além dessas modificações, houve uma preocupação com as crianças das classes 

superiores, principalmente, a partir do século XVII. Assim, os contos começaram a ser 

modelados conforme comportamentos desejosos, preparando-as para o futuro e mantendo a 

sociedade civilizada. 



44 
 

 Perrault possui um papel fundamental adaptando os contos para as crianças – apesar de 

sua intenção não ser escrever somente para esse público-alvo (MEREGE, 2010). As narrativas 

eram transformadas em lições de civilidade, disseminando noções que serviam para regular o 

comportamento infantil, homogeneizando os valores da infância francesa. Uma síntese era 

apresentada ao final: a moral da história, que revelava valores e ideais da França do século 

XVII, sendo apresentada pela Mamãe Gansa, figura responsável por orientar jovens e crianças. 

Por muito tempo e ainda hoje, contos de fadas são vistos sob uma dimensão utilitária e 

pedagógica. Por séculos, a partir do momento em que foram considerados histórias infantis, 

educadores, críticos literários e psicólogos trazem questionamentos sobre as crianças serem 

expostas à crueldade, à violência e à superstição dessas narrativas. 

Zipes (1982) reflete sobre a necessidade de uma história social adequada dos contos de 

fadas para crianças, questionando se elas de fato precisam dessas narrativas. Afinal, foram os 

adultos que criaram, cultivaram, necessitaram e continuaram precisando dos contos de fadas. 

Perpassando a oralidade dos contos, Zipes (1982) chega à Itália e à França do século XV ao 

século XVII, no processo de tornar as narrativas um produto da burguesia, enfatizando que 

somente nesse tempo, quando a infância era considerada uma esfera da existência, o conto de 

fadas literário foi instituído para as crianças como um modo cultural de discurso para transmitir 

virtudes, ideias e etiqueta cristãs. 

Houve um tempo em que não havia lugar para a infância no mundo, mais precisamente 

até por volta do século XII, conforme determina Philippe Ariès (1978). A infância era vista 

como um momento de transição, portanto desconsiderada e logo ultrapassada, como uma 

lembrança perdida. Regina Zilberman (1985) enfatiza a mudança no conceito de infância e 

como o olhar e o cuidado para esse sujeito mudaram ao longo do tempo. Essa faixa etária não 

era separada e percebida de um modo diferente, compartilhando os mesmos eventos que os 

adultos, sem haver laços especiais.  

A partir do reconhecimento e valorização da infância – que, segundo Ariès (1978), é 

fruto da invenção da modernidade, em decorrência de um processo histórico – houve também 

uma necessidade de controle do desenvolvimento intelectual da criança, tendo a literatura e a 

escola como agentes dessa função (ZILBERMAN, 1985). 

Madame Leprince de Beaumont escrevia contos na época para crianças, de modo que 

as narrativas contivessem moral de comportamentos esperados para garotos e garotas de 

famílias da alta classe. Em 1743, ela publicou Magasin des Enfants, uma coletânea que continha 

uma versão de “A bela e a fera” (ZIPES, 1988). Beaumont foi capaz de cristalizar formas 

literárias e ideias sociais que são aceitas como normas nos contos de fadas para crianças até a 



45 
 

atualidade. Seus contos prescrevem obediência, autossacrifício, bondade e beleza como 

virtudes, propagando modos de pensar convencionalizados e institucionalizados (ZIPES, 1982).  

Se a cultura for pensada como hábitos controlados por instituições e se considerarmos 

que o discurso literário também convencionaliza padrões de modos sociais aceitáveis, pode-se 

compreender o porquê de o trabalho de Madame Leprince de Beaumont, bem como Perrault,  

na França do século XVII marcarem o início de uma história social do conto literário infantil. 

Assim, o conto de fadas se institucionalizou como um modo de escrita convencional e aceitável 

para as crianças. 

De acordo com Zipes (1982), algumas características dessas narrativas são importantes, 

como: os adultos desenvolveram os contos a fim de consagrarem maneiras e valores para as 

crianças; essas histórias eram apropriações aristocráticas e burguesas dos contos orais, 

modificadas de acordo com as necessidades cristãs da classe média; de início os contos eram 

destinados a grupos de crianças da elite. 

Mendes (2000) enfatiza o caráter ideológico dos contos de Perrault, determinados por 

conceitos pedagógicos e religiosos da época. O tom moralizador composto por valores cristãos 

em prol de uma literatura pedagógica – o que Mendes (2000) chama de “moral ingênua” – 

dialoga com os propósitos educacionais (CADEMARTORI, 1987) e da formação de uma 

sociedade cuja base se pauta na civilité, com ideologia burguesa e aristocrática. 

A princípio, a exposição das crianças aos contos de fadas nem sempre foi aceita. Na 

Inglaterra, na América do Norte e na maior parte da Europa Central, havia uma rejeição dos 

contos para as crianças da alta sociedade, pois eram consideradas narrativas frívolas, devido 

aos seus elementos “maravilhosos”, ideias pagãs, mágica, fantasia e superstição. Com os ideais 

iluministas se expandindo, bem como o avanço científico, a sociedade culta repudiou as 

narrativas que retratassem o “fantástico”, considerando-as inúteis no processo de racionalização 

burguês. A persistência e a popularidade dos contos sugeriam que havia um forte poder 

imaginativo (ZIPES, 2002; MEREGE, 2010). Os grupos burgueses conservadores e dominantes 

consideravam que as histórias eram amorais. Acreditava-se que tais narrativas propiciavam às 

crianças “ideias malucas”, uma vez que sugeriam a rebelião contra o autoritarismo e as regras 

familiares patriarcais (ZIPES, 1988, 2002). 

Nesse sentido, houve a necessidade de apropriação das histórias, com o objetivo de 

modificá-las, conforme os anseios cristãos, racionais e absolutistas. Aos poucos, os contos 

foram reescritos, com finais moralizantes ou servindo a uma função cultural compensatória. Os 

contos de fadas aprovados eram didáticos, moralistas e sexistas. Deveriam instruir, e não incitar 

autonomia. A indústria da cultura instrumentalizava os produtos da fantasia. Os contos 



46 
 

simbolizavam um escape aos efeitos da socialização e do trabalho, com suas leis e normas 

(ZIPES, 2002). 

 Outro centro de atenção eram as mulheres. A civilidade feminina determinava como 

ideal a mulher ser passiva, bela, dócil e controlada. Aprender a ser subordinada aos homens era 

fundamental, pois eles sabiam o que era bom para elas, dentro de um contexto social em que 

eram obrigadas a se casar com homens burgueses ou aristocráticos mais velhos. Desse modo, 

são retratados como heróis, um reflexo da alta burguesia. 

 Os contos de fadas franceses floresceram pela Europa e pela América a partir do século 

XIX. Na Alemanha, os contos foram compilados pelos irmãos Grimm, Jacob e Wilhelm. A 

família, cujo pai Philipp Wilhelm Grimm era advogado e a mãe Dorothea era dona de casa, 

morou na vila de Hanau e depois em Steinau. Ao todo eram seis irmãos sobreviventes de nove 

partos. Em decorrência da excelente posição do pai como juiz distrital, moravam em uma casa 

grande e confortável, com empregados. Os irmãos receberam educação clássica e rigoroso 

treinamento religioso. Jacob e Wilhelm eram inseparáveis e muito estudiosos. Enquanto Jacob 

era mais introvertido, Wilhelm era extrovertido. Com a morte paterna, a família teve que se 

mudar e ficar sem empregados. Mãe e filhos ficaram dependentes da ajuda de outras pessoas, 

como a irmã de Dorothea. 

 Os estudos continuaram na University of Marburg, onde entraram em contato com a 

literatura e o folclore alemães antigos. Entre 1806 e 1810, começaram a coletar contos populares 

e materiais relacionados ao folclore. Os irmãos foram requisitados por Clemens Brentano para 

ajudar na coleta de contos para uma publicação futura. Entre os anos de 1809 e 1813, 

publicaram resultados das pesquisas sobre a antiga literatura alemã. 

 Depois de um período de serviço diplomático, Jacob voltou para Kassel e junto de 

Wilhelm trabalharam como bibliotecários, dando continuidade à escrita. Tempos depois, 

Wilhelm se casou com Dortchen Wild, que forneceu muitas narrativas para os irmãos. 

 Em 1829, eles perderam o emprego e foram para Göttingen, onde trabalharam como 

professores e bibliotecários, assim como continuaram escrevendo e publicando. Porém, a 

estadia durou apenas até King Ernst August II suceder o trono e declarar que todos os civis 

deveriam servir a ele. Os irmãos Grimm retornaram para Kassel e nesse período escreveram 

German Dictionary. Em seguida, foram convidados a ministrar aulas na University of Berlin. 

Depois de aposentados de seus cargos de professorado, dedicaram-se à continuação da escrita 

do dicionário, mas somente completaram a letra F. O trabalho dos irmãos possui contribuições 

para áreas como folclore, história, etnologia, religião, lexicografia, jurisprudência e crítica 

literária. Wilhelm morreu em 1859 e Jacob, em 1863. 



47 
 

 A formação pessoal moldou a obra dos irmãos. Sua história pode ser considerada “um 

conto de fadas, visto que os irmãos lutaram durante toda a vida em prol da sobrevivência deles 

próprios, de sua família e de seu país, transformando condições adversas em grandes 

realizações” (CANTON, 1994, p. 54). 

 É preciso considerar, de acordo com Zipes (1986), que os irmãos se tornaram coletores 

de histórias pelo destino com Clemens Brentano, visto que o objetivo principal era descobrir 

sobre a etimologia e a linguística das leis e costumes que uniam os alemães. O primeiro método 

de coleta dos contos era convidar os contadores de histórias para a casa dos irmãos Grimm, os 

quais, em sua maioria, eram jovens mulheres educadas da classe média ou da aristocracia. 

Conforme a narração acontecia ou logo depois dela, Jacob e Wilhelm tomavam nota das 

histórias. Outros modos de compilação dos contos foram tanto por meio da visita a outros 

estados da Alemanha, como diretamente de livros, adaptando-os conforme seus interesses. 

Dentro das coleções dos irmãos, podem ser encontradas fábulas, lendas, anedotas, piadas e 

histórias religiosas. 

 De acordo com Merege (2010, p. 32-33), “pode-se concluir que, embora os Irmãos 

Grimm tenham ouvido histórias de mulheres que viviam na segunda metade do século XVIII, 

o modo de vida refletido nessas narrativas pertencia a épocas anteriores”, ou seja, os contos 

eram narrados seguindo a tradição oral e o imaginário popular da Idade Média. 

 Uma vez que Brentano não publicou a coleção feita pelos irmãos, eles mesmos o 

fizeram, transformando os contos e criando outros. A revisão possibilitou a publicação de 

edições que traziam refinamento à narrativa, conforme as crianças se tornaram o público-alvo. 

 Com a publicação entre 1812 e 1815 da coletânea Kinder-und Hausmärchen, cuja 

tradução seria “Contos maravilhosos para as crianças e para o lar”, a aliança entre o conto 

maravilhoso e a literatura infantil foi revista. A infância e o lar burguês – enquanto 

domesticação da potência narrativa – se tornam características dos contos de fadas do gênero 

maravilhoso. 

Com os irmãos Grimm, a maioria dos contos para as crianças era sentimental, moralista, 

realista, didática, no intuito de demonstrar e enfatizar determinadas maneiras, por meio de 

mensagens tradicionais cristãs. Nesse contexto do século XIX, a literatura fantástica não era 

vista mais como uma ameaça para destruir ou tornar perversa a mente infantil e o conto de fadas 

passou a ser visto como significativo no processo de socialização. 

As narrativas se tornaram pedagógicas a partir do final do século XIX, quando foram 

introduzidas no currículo escolar. Tornando-se um elemento básico da educação, “Cinderela”, 

“Chapeuzinho Vermelho”, “Bela Adormecida”, entre outros, se estabeleceram como cânones 



48 
 

de contos de fadas clássicos para crianças. Alguns trabalhos teóricos de cunho psicanalítico 

alertavam para a idade correta de introdução aos contos de fadas e a necessidade de eliminar 

violência e crueldade. Nesse sentido, o trabalho de Bruno Bettelheim (2002) explora aspectos 

simbólicos dos contos de fadas considerados benéficos para o público infantil. 

A versão manuscrita para o conto “Branca de Neve” que embasa esse estudo relata sobre 

o despertar da princesa, a qual conta que sua mãe a abandonou na floresta. Os anões tiveram 

pena e a convenceram a ficar e cozinhar para eles, conquanto ela tivesse cuidado com a rainha 

e não deixasse ninguém entrar na casa. A versão de 1812 também aborda o despertar de Branca 

de Neve após o feitiço materno, tendo a figura do caçador como aquele que havia sido 

contratado para matá-la, por intermédio de sua mãe. Os anões, com pena dela, a deixaram ficar, 

porém ela tinha que cuidar da casa, limpar, cozinhar, costurar, arrumar as camas, lavar, tricotar. 

Eles a alertam sobre a rainha e ordenam não deixar ninguém entrar na casa (ZIPES, 1986). 

 A diferença na lista de tarefas a serem realizadas por Branca de Neve enfatiza o modelo 

específico desejado para as mulheres, considerando um discurso marcadamente patriarcal. 

Determina também onde essa protagonista deveria ficar: o ambiente doméstico. 

As personagens femininas de Grimm são moldadas por características como paciência, 

zelo, obediência, reforçando princípios cristãos de hegemonia masculina. Os personagens 

masculinos são diretos, independentes e racionais. Personagens masculinos e femininos buscam 

pelo sucesso, pela sobrevivência e pela autopreservação. A principal tarefa é evadir-se para um 

novo lar em grande parte dos contos de fadas dos Grimm. 

 Segundo Maria Tatar (2010), ao longo do tempo, os contos dos irmãos Grimm foram 

sendo introduzidos ao currículo escolar. No começo do século XX, a obra foi considerada o 

segundo best-seller na Alemanha, perdendo apenas para a Bíblia. Orgulho nacional e ambição 

acadêmica inspiraram os irmãos na criação das antologias, vistas como resultado da herança 

cultural alemã. Ao longo dos anos, eles adaptaram passagens e histórias, conforme ouviam 

outras versões da narrativa, fazendo mudanças estilísticas e tornando os contos propícios ao 

gosto de crianças e pais. Os irmãos puderam observar que existia um mercado cujo público-

alvo era infantil. 

 Com os irmãos Grimm, houve uma nova forma de olhar para o gênero literário dos 

contos de fadas, não mais com desprezo, ainda que o maravilhoso tenha ficado circunscrito a 

uma faixa etária específica e limitada. O conto maravilho se voltou para a literatura infantil, 

pois a infância passou a ser compreendida como estágio de pureza, tendo seu conceito 

solidificado nos séculos XVIII e XIX. 



49 
 

 A versão que passou a ser reeditada entre 1825 e 1858 – Pequena edição – continha 

valores ligados à Igreja protestante, bem como noções de sexo e de gênero. Como um todo, a 

obra dos irmãos Grimm foi além do desejo de se tornar um paradigma da cultura alemã, pois se 

tornou mitificada em uma poderosa convenção cultural do Ocidente. 

 Os objetivos dos irmãos se voltavam para o resgate da tradição oral alemã e a adequação 

da escrita para as crianças. Havia uma necessidade de revitalizar a literatura de proveniência 

mítica, pois ela testemunha uma marca própria, um espírito nacional. Ao contrário do 

refinamento do conto francês, o conto alemão pela visão dos Grimm ansiava por ser puro e 

genuíno, privilegiando o espírito do povo germânico, moldado por valores socioculturais da 

Alemanha do século XIX. Havia uma necessidade de legitimar a cultura alemã, depois de 

séculos de pobreza cultural (CANTON, 1994). Assim, o projeto de uma cultura alemã genuína 

era uma resposta às imposições nacionalistas, quando os estados alemães ficaram sob o domínio 

de Napoleão, no século XIX.  

 As várias edições dos Grimm moldam um estilo próprio alemão, marcado por versos 

curtos repetidos à exaustão, que criam um estilo simétrico. No conto estudado em questão, 

“Branca de Neve”, a rainha questiona várias vezes o espelho: “Espelho, espelho meu, existe no 

mundo alguém mais bela do que eu?”. Outra característica diz respeito à punição para o mal, 

mantida nas versões. Esse estilo simétrico, repetitivo e punitivo tornou-se um modelo clássico 

cultural da civilização ocidental.  

Perrault e os irmãos Grimm moldaram os contos de acordo com os valores ideológicos 

que defendiam em seus contextos de produção. Ao direcionarmos nosso olhar a partir da 

perspectiva de Perrault, podemos observar um fenômeno da oralidade à impressão dos contos 

de fadas, de um local para outro. Os lugares ocupados por produtores e consumidores alcançam 

uma reviravolta significativa. Com a história editorial dos contos de fadas, as narrativas foram 

associadas primeiramente às classes alfabetizadas e, posteriormente, à população menos 

letrada. Após esse sucesso, os contos começaram a ser publicados para jovens leitores. Assim, 

observa-se que o povo sem letramento que dominava a narrativa oral e a transmitia por gerações 

passou a ser os destinatários e/ou consumidores das histórias publicadas pelos alfabetizados.  

As publicações dos irmãos Grimm também serviam a propósitos diversos. Diferentes 

edições serviam para leitores da classe média e alta, bem como alguns contos foram 

selecionados e introduzidos nas escolas primárias da Alemanha. Além disso, Bottigheimer 

(2009) problematiza que Jacob e Wilhelm supuseram que o conhecimento de uma única pessoa 

de um conto representava um conhecimento compartilhado desse conto por toda a população 

da qual essa pessoa veio. Os irmãos estavam convencidos de que as histórias que ouviam eram 



50 
 

resultado de uma cadeia secular de transmissão oral ininterrupta do passado antigo. Portanto, 

eles nunca pensaram em perguntar aos informantes sobre onde – em geral ou em particular – 

haviam aprendido as histórias que ali estavam sendo repassadas. 

Os italianos não criaram um novo modo de escrever os contos de fadas, de maneira 

consciente, considerando a instituição da narrativa. Na França, contudo, como a situação era 

diferente, os contos puderam ser instituídos e o gênero literário se firmou. Assim, a partir dessa 

trajetória histórica, a disseminação internacional de contos de fadas pode ser explicada em uma 

história de criação predominantemente italiana, edição francesa e reedição alemã que ocorreu 

em um contexto de mecanismos comerciais nas redes de distribuição de livros 

(BOTTIGHEIMER, 2009). 

Essa apropriação da tradição oral e a institucionalização dos contos de fadas enquanto 

gênero literário – e o posterior sucesso publicitário e cinematográfico – contribuíram para a 

mitificação dessas narrativas. O conto de fadas mitificado esconde as motivações de sua 

criação, pois se torna desistoricizado e neutralizado ideologicamente (CANTON, 1994). 

Outro nome significativo para a consolidação dos contos de fadas literários enquanto 

cânone infantil é Hans Christian Andersen, durante os anos de 1835 a 1875. Suas narrativas são 

dominadas pela noção de ética protestante e ideais existencialistas. O dinamarquês aparece em 

um momento no qual a fantasia era reconhecida como significativa para as necessidades 

utilitárias burguesas. 

Andersen foi filho de um sapateiro e uma lavadeira, vindo de uma família humilde, de 

modo que sua condição de proletário o envergonhava. Uma vez tendo conseguido se tornar um 

escritor de sucesso, raramente era possível vê-lo com pessoas da classe baixa. No entanto, não 

se considerava parte de nenhum grupo, sendo o “de fora”. Acreditava que a divina providência 

era responsável pelo fato de algumas pessoas se sobressaírem em suas qualidades e serem 

capazes de governar. Sua complexidade está no fato de ter sido um homem que não gostava de 

ser dominado, mas amava a classe dominante (ZIPES, 1986). 

Em 1819, quando se mudou para Copenhagen, foi endereçado a colégios de elite para 

desenvolver fala, comportamento e decoro apropriados, recebendo educação clássica e formal. 

O século XIX, marcado pelo interesse na biologia, define o contexto da época que revelava uma 

burguesia em ascensão, a qual explicava a desigualdade social com qualidades inatas. O apoio 

que Andersen recebeu de Jonas Collin foi fundamental para sua formação enquanto escritor, 

apesar de o padrão estabelecido pela família por vezes fazê-lo se sentir inseguro. 

O discurso do dominado aparece com frequência nos mais de 150 contos escritos por 

Andersen (MEREGE, 2010). O narrador parece estar sempre procurando por aprovação de uma 



51 
 

força maior. O protagonista consegue ascensão a partir de condições de servidão. Para alcançar 

a salvação, o personagem precisa estar de acordo com os ideais da ética protestante e da 

providência divina. 

Andersen reivindicava a autoria dos contos, ao contrário de Perrault e os irmãos Grimm. 

Esse processo faz parte da institucionalização dos contos de fadas enquanto gênero literário. 

Bottigheimer (2009) se refere a essa coleta e posterior escrita dos contos como um ato de 

apropriação. O conto de fadas literário passou a ser compreendido como uma reformulação da 

oralidade. A crença na tentativa de preservação da oralidade é questionável se considerarmos 

os cinquenta anos de edição dos irmãos Grimm, por exemplo. 

Os contos populares, da antiga tradição oral, também se diferenciam do nome dado à 

produção literária: contos de fadas. No entanto, a presença de fadas nessas narrativas é restrita. 

Warner (1999) considera que a definição dos contos de fadas vem da metamorfose. Na 

possibilidade de que tudo pode acontecer, o universo maravilhoso dos contos de fadas é 

organizado: “[...] todos os prodígios que criam a atmosfera do conto de fadas desestruturam o 

mundo apreensível, de modo a abrir espaços para alternativas oníricas” (WARNER, 1999, p. 

18). 

Tais narrativas proporcionam uma possibilidade de mudança, partindo de uma dimensão 

maravilhosa. Tzvetan Todorov (1992) aponta para a relação entre o gênero maravilho e os 

contos de fadas, determinando que os contos de fadas são uma variedade do gênero 

maravilhoso, cujos acontecimentos sobrenaturais não provocam surpresa: “uma das variedades 

do maravilhoso, do qual se distingue por uma certa escritura e não pelo estatuto do sobrenatural” 

(TODOROV, 1992, p. 60). Não se causa estranheza durante a leitura observar que a princesa 

dormiu por cem anos, o lobo é detentor da fala e as fadas possuem o dom da magia. 

Mas afinal o que são exatamente os contos de fadas? Responder a essa questão é uma 

tarefa difícil, pois cada comunidade, como observado, desenvolveu vários modos de contar a 

história, de forma que as narrativas estão conectadas aos costumes, às leis e às crenças. Para 

tentar responder a essa questão, o estudo do estruturalista russo Vladimir Propp, Morfologia do 

conto maravilhoso (2001), pode ser de grande valia. 

Para se referir aos contos de fadas, Propp utilizava o termo “contos maravilhosos”. Suas 

teorias se pautam na comparação dos enredos dos contos, isto é, em sua morfologia, observando 

as partes que constituem a narrativa e as relações estabelecidas por elas. Isso parece 

contraditório se considerarmos que a maioria dos eventos dos contos de fadas parece ter o efeito 

de que tudo está predestinado a acontecer, como se tudo estivesse interconectado em uma rede 

maior (LÜTHI, 1987). 



52 
 

Segundo Propp (2001), a análise estrutural dos contos maravilhosos revela grandezas 

constantes e grandezas variáveis: 

 

O que muda são os nomes (e, com eles, os atributos) dos personagens; o que não muda 

são suas ações, ou funções. Daí a conclusão de que o conto maravilhoso atribui 

freqüentemente [sic] ações iguais a personagens diferentes. Isto nos permite estudar 

os contos a partir das funções dos personagens (PROPP, 2001, p. 16, grifos do 

autor). 

 

 A partir do estudo das funções dos personagens, é possível observar que as ações são 

recorrentes e existe um número limitado às funções. “Por função, compreende-se o 

procedimento de um personagem, definido do ponto de vista de sua importância para o 

desenrolar da ação” (PROPP, 2001, p. 17, grifos do autor). Além disso, existe uma sequência 

adotada, a qual funciona em prol da coerência da construção do enredo. 

 Acerca da morfologia do conto maravilhoso, embora nem todos os enredos apresentem 

todas as funções, elas sempre se apresentam seguindo uma ordem. A partir da situação inicial, 

Propp (2001, p. 29-36) define as seguintes funções: 

1. Um dos membros da família sai de casa (afastamento); 

2. Impõe-se a um herói uma proibição (proibição); 

3. A proibição é transgredida (transgressão); 

4. O antagonista procura obter uma informação (interrogatório/descobrir algo); 

5. O antagonista recebe informações sobre a sua vítima (informação); 

6. O antagonista tenta ludibriar sua vítima para apoderar-se dela ou de seus bens (ardil); 

7. A vítima se deixa enganar, ajudando assim, involuntariamente, seu inimigo (cumplicidade); 

8. O antagonista causa dano ou prejuízo a um dos membros da família (dano); 

8. A) Falta alguma coisa a um membro da família, ele deseja obter algo (carência); 

9. É divulgada a notícia do dano ou da carência, faz-se um pedido ao herói ou lhe é dada uma 

ordem, mandam-no embora ou deixam-no ir (mediação) momento de conexão; 

10. O herói-buscador aceita ou decide reagir (início da reação); 

11. O herói deixa a casa (partida); 

12. O herói é submetido a uma prova; a um questionário; a um ataque; etc., que o prepara para 

receber um meio ou um auxiliar mágico (primeira função do doador); 

13. O herói reage diante das ações do futuro doador (reação do herói); 

14. O meio mágico passa às mãos do herói (fornecimento – recepção do meio mágico); 

15. O herói é transportado, levado ou conduzido ao lugar onde se encontra o objeto que procura 

(deslocamento no espaço entre dois reinos, viagem com um guia); 



53 
 

16. O herói e seu antagonista se defrontam em combate direto (combate); 

17. O herói é marcado (marca, estigma); 

18. O antagonista é vencido (vitória); 

19. O dano inicial ou a carência são reparados (reparação do dano ou carência); 

20. Regresso do herói (regresso); 

21. O herói sofre perseguição (perseguição); 

22. O herói é salvo da perseguição (salvamento, resgate); 

23. O herói chega incógnito à sua casa ou a outro país (chegada incógnito); 

24. Um falso herói apresenta pretensões infundadas (pretensões infundadas); 

25. É proposta ao herói uma tarefa difícil (tarefa difícil); 

26. A tarefa é realizada (realização); 

27. O herói é reconhecido (reconhecimento); 

28. O falso herói ou antagonista ou malfeitor é desmascarado (desmascaramento); 

29. O herói recebe nova aparência (transfiguração); 

30. O inimigo é castigado (castigo, punição, designação); 

31. O herói se casa e sobe ao trono (casamento). 

 

Considerando a versão cristalizada dos irmãos Grimm acerca da narrativa de Branca de 

Neve, podemos elencar algumas funções de Propp (2001). O conto tem início com a descrição 

da heroína passiva e a ausência materna, devido à morte, introduzindo-se o princípio da 

problemática. É essa ausência que tornará Branca de Neve a futura vítima no desenrolar da 

história, pois possibilita a aparição de uma madrasta, cruel, invejosa e vaidosa. A nova rainha 

se sente ameaçada pela beleza que desponta na enteada. Ela tenta obter informação a respeito 

da situação com o espelho, ao questionar quem era a mais bela do reino. Contenta-se em saber 

de sua beleza superior, até o dia em que o espelho reconhece Branca de Neve. A madrasta tenta 

lograr sua enteada e o caçador é convidado a se livrar da garota. Uma interdição ocorre, 

caracterizando um acontecimento favorável à vítima, quando o caçador é incapaz de matá-la. 

O dano à vítima é causado quando Branca de Neve se encontra sozinha e perdida na 

floresta, fruto do prejuízo causado pelas ordens da madrasta. Assim, a heroína passiva deixa a 

casa e encontra nos anões novos cúmplices para suas angústias. O malfeitor, isto é, a madrasta 

reaparece no caminho da heroína, ao descobrir que Branca de Neve estava viva e morando na 

casa dos anões – informação adquirida por nova interpelação ao espelho. 

Segue o combate entre a rainha, não reconhecida a princípio, e a princesa, que se deixa 

enganar. A enteada se torna cúmplice dos planos de sua malfeitora, ainda que os anões a 



54 
 

alertassem sobre o perigo. A impostora é descoberta e vencida e os danos são reparados pela 

aparição do príncipe. Para o desenrolar narrativo, o inimigo é castigado, dançando com sapatos 

de ferro em brasa até a morte, enquanto Branca de Neve e o príncipe se casam e sobem ao trono. 

Algumas funções, de acordo com Propp (2001), se agrupam segundo esferas de ação 

determinadas: 

1. Do antagonista (ou malfeitor), que compreenderia o dano, o combate e as outras formas de 

luta contra o herói e a perseguição. 

2. Do doador (ou provedor), que compreende a preparação da transmissão do objeto mágico e 

o fornecimento do objeto mágico ao herói. 

3. Do auxiliar, que compreende: o deslocamento do herói no espaço, a reparação do dano ou da 

carência, o salvamento durante a perseguição, a resolução das tarefas difíceis, a transfiguração 

do herói. 

4. A esfera de ação da princesa (personagem procurado) e seu pai, que compreende: a 

proposição de tarefas difíceis, a imposição de um estigma, o desmascaramento, o 

reconhecimento, o castigo do segundo malfeitor e o casamento. 

5. Do mandante, que compreende: o ensino do herói. 

6. Do herói, que compreende: a partida para realizar a procura, a reação perante as exigências 

do doador, o casamento. 

7. Do Falso Herói, que compreende a partida para realizar a procura, a reação perante as  

exigências do doador, as pretensões enganosas. 

 

 Assim, são sete os personagens básicos do conto maravilhoso na proposta de Propp, que 

tinha como propósito determinar os elementos que sempre se repetiam nas histórias. Nesse 

estudo, interessa-nos a esfera de ação da antagonista de Branca de Neve, a fim de compreender 

o dano causado, bem como as circunstâncias de combate, luta e perseguição contra a enteada, 

considerando uma perspectiva contemporânea e pós-moderna de rever as causas de sua vilania. 

Além disso, cinco pontos jamais variam: a aspiração ou desígnio; a viagem; o desafio 

ou obstáculo; o mediador; e a conquista do objetivo. Sua teoria possibilita relacionar as 

narrativas às práticas dos povos primitivos em sociedade, além de tornar previsível os enredos 

dos contos de fadas. Apesar de sua importância nos estudos dos contos de fadas, é preciso 

considerar que Propp realizou sua pesquisa a partir da análise de 100 narrativas; por isso sua 

abordagem estrutural precisa ser considerada com precaução, devido às inúmeras variações em 

temas e enredos. 



55 
 

 Para Zipes (2019), se existe uma constante na estrutura e no tema dos contos 

maravilhosos que foi incorporada pelo conto de fadas literário, trata-se da transformação. A 

esperança pela mudança é o que engloba tudo e todos, principalmente no que diz respeito ao 

sistema de crenças institucionalizado. 

 O trabalho do historiador e do antropólogo é o de situar o conto de fadas aos contextos 

históricos, sociais e culturais, pois os contos devem ser considerados produtos de uma cultura, 

refletindo usos, costumes e mentalidades. Disso decorre a dificuldade em sua definição, afinal, 

deve-se levar em consideração sua criação, sua transmissão e caracterização (MEREGE, 2010).  

A trajetória dos contos de fadas demonstra que essas narrativas possuem uma história, 

não sendo atemporais ou mitificadas. Harries (2001) defende que muito mais que uma história 

de transmissão oral, os contos de fadas simbolizam uma história da impressão, por serem 

escritos e reescritos em diversas publicações. Representam imitações daquilo que foi 

considerado tradição e autenticidade dentro das práticas de escrita da época. O que nós 

conhecemos por conto de fadas são trabalhos de escritores letrados, na imitação do que era 

considerada uma história contada pelos não-letrados. Nós lemos, relemos e escrevemos sobre 

os contos de fadas de Perrault e dos irmãos Grimm porque são as narrativas que estão 

disponíveis para nós (HARRIES, 2001). 

Enquanto trabalhos artísticos, cujas culturas e contextos sócio-históricos são 

particulares, necessitam ser observados como adaptações que trazem reinterpretações às 

narrativas orais, de modo a deslocar os significados. Muito mais que relíquias da tradição, são 

histórias visitadas, revisitadas e reelaboradas de acordo com uma sociedade localizada e datada. 

Assim como Perrault se insere em um contexto barroco da corte de Luís XIV, os irmãos Grimm 

construíram narrativas voltadas para o protestantismo burguês. 

Na releitura da trajetória histórica dos contos de fadas, outro aspecto deve ainda chamar 

a atenção: as narrativas que caíram em esquecimento. Nomes como Perrault, irmãos Grimm e 

Andersen são reconhecidos imediatamente. Contudo, as mulheres escritoras da França nos anos 

de 1690 também construíram uma longa tradição dos contos escritos, mas sua contribuição foi 

negligenciada, enfatizando-se como se tornaram vítimas de uma concepção unilateral e estreita 

da trajetória histórica dos contos de fadas (HARRIES, 2001). 

 Como visto ao longo desse subcapítulo, os contos de fadas se originaram de histórias 

populares anônimas recontadas por séculos, tornando-se, ao longo do tempo, histórias autorais, 

de acordo com um modelo social, discursivo, ideológico aceito, cujos aspectos psicológicos se 

voltam para símbolos e arquétipos da memória coletiva. Nesse sentido, o processo de 



56 
 

revisionismo dos contos de fadas não deve ser tratado como algo recente, pois desde Perrault 

os contos são revistos para atender ideais específicos de publicação, recepção e circulação.  

A partir de toda a discussão, esse capítulo pretendeu refletir a experiência de fronteira 

que a releitura dos contos de fadas possui na contemporaneidade ao criar algo novo. 

Considerando que essas narrativas fazem parte de um processo histórico de civilização, a 

trajetória histórica nos permite observar que, muito mais que cronológica, a ligação parodística 

intertextual é de ruptura. O texto pós-moderno traz reflexões acerca do sujeito, das personagens 

e das motivações. O ato de escrever ou reescrever contos de fadas está vinculado à ação de 

questionamento ideológico, político e social. Portanto, os contos de fadas são narrativas 

históricas internalizadas com grande poder discursivo, em um processo de negação de seu 

caráter atemporal e universal. 

 No revisionismo contemporâneo, a intertextualidade, a partir da retomada comparativa 

do texto-fonte, é um processo fundamental para a renovação da tradição. A desconstrução do 

conto de fadas pela revisão problematiza a existência de distorções ideológicas. Como parte da 

literatura pós-moderna, a reescrita é uma experiência de fronteira, a qual transpassa os limites, 

a fim de criar algo novo. 

 A revisão e a subversão contemporâneas se caracterizam como um processo não 

somente de desconstrução, mas também de reconstrução dessas narrativas tidas como 

tradicionais. Os escritores contemporâneos enraízam suas narrativas no passado, renovando-as 

por dentro, ancorados em um contexto específico. As recontagens dos contos ajudam a 

popularizar as narrativas, ampliando cada vez mais o público leitor. 

As estratégias revisionistas, como a paródia, a metaficção, o deslocamento narrativo, a 

deslegitimação da história conhecida e os níveis de revisionismo ficcional que englobam a 

carnavalização da literatura, possibilitam transformações que minam discursos hegemônicos. 

Partindo de um viés pós-moderno, não há uma negação ou desejo de inviabilizar o passado, 

mas de questioná-lo, uma vez que as versões tradicionais continuam coexistindo com as 

releituras. Trata-se, pois, de uma adaptação das narrativas de acordo com o contexto ao qual 

estão inseridas. Considerando tais estratégias, o revisionismo chama a atenção do leitor para as 

lacunas da história dos contos de fadas. 

O revisionismo contemporâneo dos contos de fadas é fundamental para a retomada do 

passado a partir de perspectivas críticas, caracterizando-se assim como um movimento da pós-

modernidade que relê as narrativas únicas, engessadas e cristalizadas, com o intuito de libertá-

las de suas amarras ideológicas e discursivas, demonstrando a pluralidade de possibilidades 

tanto para o enredo, quanto para os personagens e suas interpretações. 



57 
 

 Por meio da intertextualidade, escritores como Carter, Walker, Coover, Bashardoust e 

Valentino e diretores como Adam Horowitz e Edward Kitsis demonstram que existe uma 

necessidade vigente de se voltar o olhar para a tradição a partir de perspectivas que permitam 

questionar e quebrar os significados cristalizados dessas narrativas, ao mostrar que são 

produções históricas e sociais determinadas por certas convenções. O objetivo é desconstruir e 

transformar a tradição, a fim de libertar o leitor de uma resposta esperada e habitual. Se os 

contos de fadas refletem, durante séculos, a realidade dos autores que escrevem e reescrevem 

tais narrativas, talvez nos seja permitido imaginar que essas releituras possam um dia refletir 

uma nova realidade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 
 

3 ESPELHO, ESPELHO MEU: REFLEXOS E ROTEIROS DO FEMININO, MODOS 

DE SE TORNAR MULHER 

 

“A carga de uma lenda que há três mil e quinhentos anos 

ensina as mulheres de onde elas vêm e do que são feitas 

não pode ser descartada facilmente em duas décadas” 

(WOLF, 1992, p. 123). 

 

“Bom, os outros só falam do quanto eu me pareço com 

ela [a mãe], mas meu pai... Eu acho que quer que eu seja 

como ela de todas as maneiras.” (BASHARDOUST, 

2018, p. 13, grifos da autora). 

 

“Ninguém nasce mulher: torna-se mulher. Nenhum 

destino biológico, psíquico, econômico define a forma 

que a fêmea humana assume no seio da sociedade; é o 

conjunto da civilização que elabora esse produto 

intermediário entre o macho e o castrado, que qualificam 

de feminino. Somente a mediação de outrem pode 

constituir um indivíduo como um Outro” (BEAUVOIR, 

2009, s. p., grifo da autora). 

 

Revelamos culturalmente o valor que atribuímos aos sujeitos de nossa sociedade. Os 

povos de diversas culturas mantêm e transmitem papéis performáticos, direitos que possuem na 

relação com o outro sujeito e valores que atribuem às atividades desenvolvidas. Essas três 

noções juntas revelam da partilha social e cultural em relação aos modelos comportamentais 

considerados “normais” ou “apropriados”, de acordo com Nancy Bonvillain (2007). 

A liberdade das mulheres foi e continua sendo pauta urgente de mudança em nosso 

mundo. Por muito tempo – e em algumas culturas isso ainda acontece – as mulheres foram 

julgadas e oprimidas, mantidas em ambiente doméstico, observadas pela janela, enquanto 

idealizavam crianças “brancas como a neve, vermelhas como o sangue e negras como ébano”, 

as quais, anos mais tarde, seriam expostas em seu caixão de vidro e tornadas objeto de desejo. 

 Por meio de uma outra perspectiva, as crianças do sexo feminino eram idealizadas e 

educadas para serem reflexos dos comportamentos de gênero – combinando com seu sexo: 

“Bom, os outros só falam do quanto eu me pareço com ela [a mãe], mas meu pai... Eu acho que 

quer que eu seja como ela de todas as maneiras. Ele espera que eu seja doce e gentil e... 

delicada” (BASHARDOUST, 2018, p. 13, grifos da autora). 

 Outra consideração precisa ainda ser ressaltada a esse sujeito quando se encontra fora 

de casa, na floresta, sendo queimado nas fogueiras da Inquisição não apenas nos episódios 

históricos da narrativa humana, mas também em contos de fadas como o de Branca de Neve, 

no qual para a madrasta, convidada para o casamento da enteada, são oferecidos sapatos em 

brasas e seu destino se assemelha às hereges. 



59 
 

 Ao longo do tempo, as representações simbólicas das mulheres vêm trazendo diferentes 

reflexos nos espelhos da história, da literatura e dos contos de fadas tradicionais. Sem pretensão 

de se configurar uma linha do tempo dos acontecimentos referentes à mulher, essa pesquisa traz 

luz a essas representações, pensando as mudanças e as transformações, bem como a perpetuação 

de significados cristalizados, que foram impostas ao sexo feminino. 

 Não se pretende, também, fazer uma “re-visão” (RICH, 1985) do contexto passado sob 

o pretexto de avaliar a mente e a sociedade com olhos de julgamento. Compreende-se que seja 

importante estudar as formas de vida e de organização social dos antepassados, como e por qual 

motivo se estruturaram de determinado modo, evidenciando quais foram os princípios 

norteadores que serviram a tal configuração social e cultural. Partimos do pressuposto de que 

“nada [é] mais prejudicial para a investigação histórica do que projectar [sic] no passado mais 

recuado estruturas mentais ou sociais da época em que se vive”, conforme determina Françoise 

D’Eaubonne (1977, p. 29).  

A perspectiva que se segue nesse capítulo considera que somos frutos das construções 

sociais e culturais às quais fomos submetidos ao longo da vida durante o processo de 

socialização. Se nos constituímos a partir de construções, podemos argumentar que nada nos é 

dado a priori como pronto e acabado, de modo que aquilo que é visto como natural não passa 

de significados cristalizados por meio da repetição. 

Continuamos narrando contos de fadas às crianças no cotidiano. Essa prática recorrente 

e que sobrevive na contemporaneidade datando de séculos atrás parece inofensiva quando não 

se considera que tais narrativas sejam manifestações culturais. Ler no conto de Branca de Neve, 

por exemplo, que a mãe biológica morre no parto e dá lugar a uma madrasta que nutre ódio e 

inveja por uma protagonista devido à beleza da qual se vê usurpada de si poderia parecer apenas 

uma história, se não fosse a presença de outras madrastas, em outros contos de fadas, desejando 

se vingar de outras enteadas e tendo um final considerado – no molde dessas histórias – infeliz. 

A leitura de contos de fadas permite a aprendizagem de padrões de comportamento 

social e sistemas de valores desejados. Para garotas e mulheres, existem limitações impostas 

pelo sexo, as quais formam conceitos sexuais, psicológicos, sociais e morais. Marcia K. 

Lieberman (1986) questiona o que de fato é uma herança natural e o que é fruto do processo de 

aculturação. De acordo com Zipes (1986), uma das funções da crítica feminista dos contos de 

fadas clássicos é descobrir como e por que ocorrem certas mudanças ao longo dos séculos, a 

fim de que as mulheres possam compreender e alterar na contemporaneidade os arranjos 

sociopolíticos.  



60 
 

A partir dessas considerações, esse capítulo abordará uma reflexão acerca da construção 

histórico-social do patriarcado, determinando a submissão feminina, bem como a revolução 

sexual por meio dos movimentos de liberação feminina, enfatizando a necessidade de conhecer 

e reconhecer a história das mulheres. Em seguida, consideraremos a posição da mulher em 

alguns mitos e nos contos de fadas, sob o viés da narradora, da escritora e da personagem. 

 

 

3.1 A perspectiva feminina e o patriarcado: da subordinação à oposição 

 

É preciso rejeitar a ideia de que o mundo tenha sido sempre patriarcal. No entanto, o 

pensamento patriarcal e as suas normas estão profundamente arraigados em nossa sociedade, 

tanto no cenário cultural, quanto mental, que é tomado, por vezes, como natural e imutável.  

Para Gerda Lerner (1986), o patriarcado é uma criação histórica, cujas normas e valores 

são expressos pela família e se pautam na questão do gênero, ou seja, nas funções e nas condutas 

apropriadas a cada sexo. Uma de suas táticas é a divisão dos que a ele se opõem, a fim de 

dominação e legitimidade. Os conceitos patriarcais de que o masculino é a norma e poder e o 

feminino é o desvio e inferior estão na construção mental da sociedade ocidental, de modo que 

permanecem amplamente invisíveis (LERNER, 1993).  

A partir desses conceitos, pode-se concluir que a mulher é construída a partir da 

alteridade e o seu outro comparativo é sempre o homem. Segundo Simone de Beauvoir (2009), 

sua relação é de dependência e de submissão, enquanto a supremacia do homem é tida como 

um direito no decorrer da história da humanidade. 

Rosalind Miles (1988) considera que a perspectiva feminina se perde na visão da história 

que se concentra apenas no masculino, o qual valida universalmente as ações históricas, 

esquecendo-se de que sua visão é parcial. O lugar do homem e a sua contribuição nas 

comunidades passadas não são questionados; contudo, a vida e a participação das mulheres se 

tornaram invisíveis (BONVILLAIN, 2007). Nesse sentido, indagamos, assim como Beauvoir 

(2009) já o fizera outrora: o que é ser mulher? De onde vem a submissão? 

A divisão do trabalho é recorrente em nossa história e houve um tempo em que a mulher 

não era tão subordinada ao homem, como se tornou na cultura patriarcal. Nas sociedades 

primitivas, as mulheres dispunham de uma igualdade maior do que nas culturas desenvolvidas. 

Tal reconhecimento nos faz questionar o motivo de elas terem se tornado submissas aos homens 

sendo consideradas inferiores: por que se deixaram ser controladas por meio de força física e 

violência mental?  



61 
 

Lerner (1986) avalia que por muito tempo as bases que respondiam a essas questões 

foram assumidas como indiscutíveis e imutáveis. Com o comportamento androcêntrico, termo 

intimamente ligado ao patriarcado, cuja tendência é colocar o masculino como único paradigma 

limitador de representação coletiva, assume-se a existência da dominação masculina como algo 

dado. Apesar de tal tendência, é preciso considerar que não há um acontecimento ou evento 

histórico que marque o início da inferioridade da mulher (BEAUVOIR, 2009). 

É um erro comum considerar que o matriarcado seria a descrição de mulheres vivendo 

livres da autoridade masculina. Não há evidências antropológicas, etnológicas ou históricas de 

sociedade matriarcal (LERNER, 1986). Andrea Campos (2003) equivocadamente relaciona 

matriarcado à era quando os homens desconheciam sua participação na procriação. 

Segundo Marilyn French (2002), nenhuma sociedade tem sido matriarcal, no sentido de 

haver uma estrutura sociopolítica, o poder ser todo feminino e as mulheres usarem a força contra 

os homens. O patriarcado, com sua base social e psicológica, estava relacionado à ascensão do 

arquétipo masculino sobre o feminino, abrindo caminho para a propriedade privada (CAMPOS, 

2003). 

Contudo, as sociedades já foram matrilineares, ou seja, um sistema cujo parentesco era 

baseado pela linha materna: as crianças eram descendentes da mãe, não do pai, e a família era 

centrada na figura materna. Renne Gerlich (2018) afirma que as sociedades matrilineares eram 

abundantes e observa que parece haver um padrão de transição dessa cultura para o patriarcado 

com a agricultura, a formação de cidades e a propriedade privada. Além disso, o militarismo – 

no sentido dos grandes impérios – e a colonização também fazem parte do desenvolvimento e 

avanço patriarcal. 

Como propõe Bonvillain (2007), é importante reconhecer que as formas culturais são 

construídas em condições específicas, de modo a sofrerem modificações quando essas 

condições não mais prevalecem. Examinar as culturas das sociedades dependentes inteiramente 

da natureza, buscando seus alimentos na forma de coleta e caça, possibilita compreender quais 

dinâmicas de gênero eram estabelecidas na perspectiva grupal da época, de modo a 

problematizar a noção de supremacia masculina. 

Alguns argumentos tradicionalistas para a subserviência feminina se pautam nas 

perspectivas religiosa e biológica. Em termos religiosos, as mulheres eram consideradas 

subordinadas porque Deus as havia criado dessa forma. Uma vez estabelecida a assimetria 

sexual, as tarefas e os papéis sociais de homens e mulheres poderiam ser determinados, 

enfatizando que eles eram fisicamente mais fortes, rápidos e agressivos. A divisão sexual do 

trabalho baseada na diferença biológica parecia funcional e justa. Além disso, a reprodução e a 



62 
 

maternidade eram consideradas como objetivo feminino de vida (LERNER, 1986). Beauvoir 

(2009) rechaça o ponto de vista biológico que explica a dominação masculina, argumentando 

que o material genético de homens e mulheres trabalha em complementaridade e 

interdependência.  

Muito se fala sobre a inferioridade biológica “natural” das mulheres, mas antes da 

produção doméstica de plantas e animais, havia um sistema de coleta e caça que provinha a 

base econômica da nômade existência humana, caracterizando o período Paleolítico. Adrienne 

Zihlman e Nancy Tanner (2009) apostam na ideia de que a coleta de alimentos vegetais pelas 

mulheres surgiu antes da caça pelos homens e detinha de uma porcentagem maior na 

alimentação humana nas sociedades pré-agrícolas – podendo chegar a aproximadamente 80% 

e 20%, respectivamente (BONVILLAIN, 2007; ZERZAN, 2008), – trazendo interpretações 

para a organização social e padrões familiares. As mulheres não dependiam dos homens 

caçadores para se alimentar (MILES, 1988). Os recursos materiais para a subsistência eram 

igualmente disponibilizados aos homens e às mulheres, possibilitando a autonomia feminina. 

Por possuírem uma alta participação na alimentação da sociedade, elas determinavam quando 

e onde acampar. 

De acordo com Miles (1988), as mulheres dessas sociedades desempenhavam diversas 

atividades além da coleta de alimentos: cuidavam das crianças, trabalhavam com couro e 

cerâmica, confeccionavam vestuário e recipientes a partir da pele dos animais, cozinhavam, 

teciam cestas, faziam ornamentos a partir de dentes ou ossos, construíam abrigos permanentes 

ou temporários, elaboravam ferramentas não apenas para a agricultura e tinham conhecimentos 

de plantas e ervas de cunho medicinal.  

As mulheres, ainda, colaboravam numa porcentagem maior do que os homens para a 

subsistência da comunidade, pois a coleta levava menos tempo do que a caça de animais. A 

caça era vista como uma atividade de valor social, visto que o alimento adquirido podia ser 

dividido por todo o campo em que o grupo se alocava.  

  Em relação ao matrimônio, as mulheres se casavam entre doze e dezesseis anos, 

enquanto os homens se casavam entre dezoito e vinte e cinco. Os pais do casal geralmente 

arranjavam o casamento e essa idade superior masculina ocorria porque um dos critérios para 

a escolha era o homem ser um bom caçador – e essa experiência demandava anos de prática. 

Com o casamento, a jovem permanecia próxima à sua família, pelo menos no princípio de sua 

relação matrimonial, de modo que esse costume era positivo para a mulher afirmar seus direitos 

e estabelecer sua autonomia (BONVILLAIN, 2007). 



63 
 

O trabalho das mulheres realizado na sociedade de coleta e caça promoveu ímpetos para 

experimentos com tecnologia, pois se utilizavam de ferramentas, como ossos, pedras e pedaços 

de madeira, a fim de auxiliar no processo de coleta de alimento. Outra invenção das mulheres 

dessa época são os sacos de ganchos, que serviam para carregar o alimento encontrado e 

coletado dos campos para onde os grupos estavam estabelecidos. Além disso, devemos a elas 

sermos em maior parte destros. Uma possível explicação teórica está no fato de as mulheres 

carregarem os bebês do lado esquerdo do corpo, confortando-os com a batida do coração, 

enquanto o braço direito estava livre para agir (MILES, 1988). 

Nas sociedades matrilocais, homens e mulheres eram livres para se mover e se relacionar 

e os homens não comandavam ou exploravam o trabalho feminino. A caçada de grandes 

animais era uma atividade que envolvia todo o grupo, pois individualmente os homens 

perseguiam os de pequeno porte (MILES, 1988; BONVILLAIN, 2007). Assim, as tarefas 

performadas por ambos os sexos eram indispensáveis para a sobrevivência grupal. Homens e 

mulheres se complementavam, pois embora os papéis desempenhados fossem diferentes, eram 

considerados igualmente importantes (LERNER, 1986). 

A necessidade de proteção feminina era um reflexo da dependência que a mulher 

representava para a sobrevivência alimentar grupal e a continuidade da comunidade com a 

reprodução (BONVILLAIN, 2007). As mulheres tinham alto status, porque geravam crianças, 

alimentavam a comunidade e detinham de direitos sobre a terra. Assim, a posse da terra se 

caracterizava como uma herança feminina (FRENCH, 2002). Nessas sociedades, o homem 

tinha acesso às propriedades por meio do relacionamento com as mulheres, as quais herdavam 

esse direito (GERLICH, 2018). 

A mulher era considerada um status sagrado. Em muitas civilizações, as figuras das 

deusas compunham a Grande Mãe, sendo um elemento essencial para a vida humana. Nesse 

contexto, as mulheres eram consideradas mágicas e especiais. Algumas pesquisas apontam que 

a mulher se tornou tão importante nessa época devido à sua menstruação ligada às fases da lua, 

o mistério dessa liberação de sangue e a sua relação com a natureza, tanto na coleta quanto na 

produção de alimentos. Além disso, como o processo de reprodução era ainda desconhecido, 

porque o tempo entre a relação sexual e o nascimento era extenso, acreditava-se que apenas as 

mulheres tinham parte nessa atividade. Elas eram vistas, portanto, como seres divinos (MILES, 

1988; CAMPOS, 2003). 

A respeito da decorrência desse cenário para a desvalorização universal da mulher, 

pode-se considerar a divisão da existência social com base no gênero. Joan Wallach Scott 

(1995) enfatiza que, em um caráter recente, gênero era usado como sinônimo de mulheres 



64 
 

quando o assunto era a história delas. A autora ainda pontua que as teorias do patriarcado que 

enfatizam a diferença física do corpo podem trazer uma ahistoricidade para a questão do gênero. 

Zerzan (2008) defende que gênero é uma categorização cultural baseada na divisão 

sexual do trabalho, de modo que legitima e valida a desigualdade e a dominação. A divisão do 

trabalho baseada no gênero é uma resposta à restrição de movimento pelo qual passava a mulher 

durante seu período reprodutivo. A gravidez e o cuidado com o recém-nascido, por exemplo, 

limitavam a habilidade de viajar com o grupo. 

Bonvillain (2007), por sua vez, considera que os papéis e as interrelações dos povos se 

diferenciam devido às categorias construídas cultural e socialmente. A criação de padrões de 

gênero se encontra nessa perspectiva e sua construção está baseada na diferenciação sexual 

entre homens e mulheres, mas não deveria ser predeterminada por essas diferenças. Para Lerner 

(1986), gênero é uma construção cultural do comportamento definido como apropriado aos 

sexos em uma determinada sociedade em um certo tempo. 

O conceito de gênero é pensado, comumente, a partir de uma estrutura binária. Sexo-

gênero se refere ao sistema institucionalizado que aloca privilégios às pessoas de acordo com 

os papéis culturalmente definidos (LERNER, 1986). O feminismo encontra problemas quando 

o termo mulheres é lido como identidade comum, afinal o gênero se constitui de maneiras 

diferentes em diversos contextos da história, bem como possui relação com questões de raça, 

classe, etnia, sexo e região. Portanto, o termo é formado dentro de interseções políticas, 

econômicas e culturais, ou seja, não é estático, mas performativo (BUTLER, 2010). 

Judith Butler (2010) enfatiza a distinção entre sexo e gênero. Enquanto o primeiro se 

volta para a questão biológica, o segundo é construído socialmente, não sendo fixo ou fruto de 

relação causal. Portanto, se gênero é uma construção social, não deveria estar vinculado a um 

sexo ou a outro. Não deveria, pois, existir continuidade na relação de corpo sexuado e gênero 

construído por meio da cultura. A suposição de um sistema binário leva ao pensamento que o 

gênero “homens” está para corpo masculino e gênero “mulheres”, para corpo feminino. 

O gênero se caracteriza por meio dos significados que um corpo sexuado assume 

culturalmente. Por isso, a relação expressa precisa ser encarada como descontínua. A estrutura 

binária do sexo ganha uma estabilidade quando é colocada em um domínio pré-discursivo. 

Assim, liberar ou fixar sexo e gênero é função discursiva, pois o seu significado é assumido 

sempre em relação de oposição a outro significado. A dificuldade se encontra quando a 

associação gênero e sexo se torna natural e raramente questionada, de modo que algumas 

configurações culturais se consolidam como hegemônicas. Disso decorre a necessidade de 

encarar o “tornar-se mulher” como um processo em constante construção (BUTLER, 2010). 



65 
 

A construção ideológica de gênero reflete, legitima e reforça as relações sociais. A 

transmissão dessa construção ao longo das gerações produz uma internalização dos modelos e 

ações apropriados. Os valores culturais e sociais moldam o comportamento humano por meio 

da ideologia, a qual se caracteriza como uma maneira de organizar os pensamentos do mundo. 

A ideologia pode nos fazer ver, mas também nos cegar para nossas próprias experiências, 

realidades e corpos. 

Nas sociedades em que há desigualdade de gênero, a dominação masculina está 

enraizada nas estruturas sociais, políticas, econômicas e ideológicas, determinando controle 

sobre as mulheres e desvalorizando e/ou anulando as atividades femininas. Nessas sociedades, 

as próprias mulheres aprendem a se desvalorizar, consciente e inconscientemente, na tentativa 

de se encaixar nesse constructo ideológico de poder do homem, diferentemente das sociedades 

que se movimentavam à procura de alimento. Uma vez que todos os indivíduos eram 

considerados importantes contribuintes para a subsistência, não havendo hierarquia ou 

liderança, o princípio de igualdade era mais propício (BONVILLAIN, 2007). 

A mulher antes era ligada à fertilidade na terra e à fecundidade em seu corpo e nesse 

panorama, das antigas culturas femininas, passamos ao patriarcado pastoril e, depois, agrícola 

com a participação e o domínio masculinos, demarcando o período Neolítico. A época 

magdaleniana que se refere às grandes caçadas servirá como norteador para o patriarcado, pois 

nesse período as mulheres foram fixadas em tarefas mais sedentárias. Em seguida, o domínio 

do solo com a agricultura é significativo, bem como a descoberta dos metais. Antes de um 

patriarcado efetivo, marcado pela descoberta da contribuição do homem no processo de 

paternidade, havia o semipatriarcado, em cuja perspectiva a mulher ainda era considerada um 

agente incontestável na perpetuação da vida, ainda que a agricultura houvesse sido tomada pelos 

homens na substituição da enxada feminina pela charrua masculina. O semipatriarcado é um 

contrato que divide a administração do solo da agricultura entre os homens e as mulheres 

(D’EAUBONNE, 1977). 

Nos grupos de caçadores-coletores, a partilha tanto de alimentos, quanto das tarefas era 

algo comum. As mulheres colhiam plantas selvagens e frutos, mas também caçavam pequenos 

animais; enquanto os homens caçavam e viajavam, mas também participavam do 

forrageamento. Quando as funções passaram a ser específicas, as relações se tornaram 

inigualáveis e o poder passou a ser diferenciado. Com a agricultura, a transição de coletores 

para produtores de alimento trouxe mudanças significativas às sociedades. 

Os arqueólogos propõem várias explicações para a origem da agricultura, como a 

capacidade de fertilização das regiões sendo ultrapassada pelo aumento da população ou o 



66 
 

acúmulo de excedentes de alimentos nas sociedades de coleta e caça levando a um status social 

e ao início do cultivo próprio. Apesar das especulações, é impossível dizer como esses povos 

começaram a desenvolver técnicas para o controle do cultivo de alimentos. Contudo, há um 

forte indício acerca da participação feminina nesse processo, pois elas eram as responsáveis 

pela coleta de alimentos da comunidade. Elas devem ter observado as condições do solo, da 

água e do sol, bem como notado que as sementes, quando depositadas na terra, geravam novas 

plantas de tempos em tempos. É importante considerar que as inovações são humanas e não dos 

homens ou das mulheres, principalmente devido ao estilo cooperativo de vida (BONVILLAIN, 

2007). 

Técnicas de agricultura foram desenvolvidas primeiramente na região sudoeste da Ásia. 

Visto que o clima era seco, os grupos se concentravam perto de rios, onde o plantio podia ser 

realizado. Ao longo do tempo, os povos começaram a controlar as reservas de alimentos, pois 

observavam seus padrões de crescimento, possibilitando-os plantar. Como o plantio demandava 

tempo, as comunidades se estabeleciam nas regiões, tornando-se sedentárias. Como alguns 

grupos ainda continuavam a se mover pelas terras, os aprendizados e as técnicas agrícolas se 

espalharam para outras regiões (BONVILLAIN, 2007). 

A produção do próprio alimento possibilitou segurança para o crescimento 

populacional. As mulheres observaram que podiam alimentar suas crianças com os cereais. 

Diminuindo a amamentação, os níveis de fertilidade aumentaram. Com o crescimento 

populacional, foi necessário aprimorar a produção de alimento. Além disso, o estabelecimento 

em uma região possibilitou o acúmulo de materiais e o desenvolvimento da cerâmica que, por 

sua vez, está vinculado ao ato de cozinhar e aprimorar a dieta nutricional dos povos desnutridos 

pela produção limitada de alimentos (BONVILLAIN, 2007). 

Horticultura é o cultivo da terra com ferramentas manuais desenvolvidas e dominadas 

pelas mulheres; agricultura é o cultivo da terra com máquinas desenvolvidas pelos homens 

(FRENCH, 2002; BONVILLAIN, 2007). Na horticultura, a mulher é a representação do campo 

passivo, apenas fértil se lavrado, enquanto o homem na agricultura, com o poder de sua 

falocentricidade recém-descoberta, era arado e semente. A passagem do poder feminino para o 

masculino é abordada nas mitologias, como a do povo celta e a dos gregos (MILES, 1988). 

Um ciclo cultural a partir do domínio da terra tem início com simples utensílios, 

revelando um novo modo de alimentação e sobrevivência devido à mulher, que germina e 

multiplica as plantas, mostrando poder sobre elas. O patriarcado como hoje o conhecemos, que 

D’Eaubonne (1977) chama de “o dos tempos modernos”, se funda na sucessão da agricultura 

feminina à masculina e no processo de fecundação, principalmente no papel desempenhado 



67 
 

pelo pai. A agricultura de charrua – um tipo de arado – coloca um fim na participação feminina, 

marcando o poder masculino, que tem sua culminância na idade dos metais.   

A partir da descoberta do papel paterno no processo de fecundação, a mulher – outrora 

detentora do princípio da vida – passa a um estado de degradação, sendo o terreno que recebe 

e alimenta a semente masculina. O papel do homem no processo de procriação só foi 

reconhecido pela ciência oficial no século XX. O lugar da mulher na sociedade também é 

bastante questionado pelas religiões e pelos sistemas de moral. 

 Considerando-se um grande semeador, o homem inicia um problema demográfico, o 

qual leva ao combate entre as comunidades pela posse de terra. Na etapa agrária, D’Eaubonne 

(1977) enfatiza noções como apropriação exclusiva, competição e exploração evolutiva, as 

quais triunfam na idade dos metais – uma técnica pesada que rebaixa a mulher a um papel 

inerte. 

De um inconsciente integrador e gerador da vida, somos transferidos para um 

inconsciente separatista e competitivo (CAMPOS, 2003). O controle sobre os recursos 

produzidos e distribuídos determina autonomia e status individual. Nas sociedades mais 

igualitárias, homens e mulheres produzem, controlam e distribuem as riquezas, bem como 

detêm de suas propriedades. Nas sociedades dominadas pelos homens, existe o controle 

monopolizado (BONVILLAIN, 2007). 

A mulher agricultora é marcada pela domesticação, pelo trabalho árduo, por mais filhos 

e menor expectativa de vida quando comparada ao homem. Confinada, torna-se passiva e espera 

pela fertilização para se realizar enquanto ser humano. A autonomia feminina e a equidade entre 

os indivíduos foram substituídas pelo controle masculino (ZERZAN, 2008). 

Ainda que existissem algumas tribos, como as africanas, nas quais houvesse resistência 

feminina no jogo de dominação e subordinação, demonstrando que não existe naturalidade 

feminina na submissão, a força brutal dos homens logo foi interpretada pelas leis da sociedade. 

Em Roma, nas famílias patriarcais, os homens detinham poder sobre a vida de todos os 

membros; na Grécia, as mulheres eram proibidas de sair à noite, em um processo de 

domesticação e confinamento; no Egito antigo, eram consideradas propriedade e parte legal dos 

pais e maridos (MILES, 1988). 

Na passagem para o patriarcado, as mulheres perderam o status social – no sentido de 

independência, os direitos das crianças e da terra. A destruição do matricentro foi a primeira 

guerra masculina contra as mulheres. A base do patriarcado é a dominação. De acordo com 

Campos (2003), a mulher passa a ser considerada um ser sem vontades, sem desejos, sem 



68 
 

arbítrio. Assim, o feminino se encontra à margem de existir sem poder ser, devido à 

subordinação imposta pelo opressor ou pelo seu imaginário que legitima o poder do algoz. 

Para haver a posse das crianças, os homens precisavam garantir que eram os verdadeiros 

pais, isto é, precisavam guardar e se apropriar dos corpos femininos (FRENCH, 2002), criando-

se, assim, uma ideologia de controle das mulheres. Além disso, porque as tribos se organizavam 

cada vez mais em povoados, as sociedades precisavam de sistemas e administrações mais 

estruturadas e o excedente se tornou propriedade (MILES, 1988). 

Uma vez que as mulheres são retiradas de seus grupos, tendo terras e trabalho negados, 

suas obrigações passam a ser com a família. Ainda desconhecendo por completo o processo de 

formação do feto no corpo feminino, os homens foram responsáveis por um grande infanticídio 

com os primeiros filhos – prática recorrente nos grupos patriarcais, afinal, não havia certeza 

sobre a paternidade, sendo uma necessidade garantir que o primogênito da mulher fosse 

realmente do homem. A fim de manter as mulheres sob esse novo regime, os homens 

começaram a estabelecer regras, de modo que elas foram julgadas como as primeiras 

criminosas. O adultério e o aborto também foram considerados crimes e as crianças cujos pais 

eram desconhecidos se tornaram ilegítimas (FRENCH, 2002). Segundo Michelle Perrot (2007), 

o adultério feminino é levado a tribunais, enquanto o adultério masculino somente é condenado 

se praticado no domicílio conjugal. 

A supremacia masculina, apresentada como algo sagrado e resultado da inspiração 

divina transmitida entre os homens, podia ser encontrada no judaísmo, confucionismo, 

budismo, cristianismo e islamismo, tendo como requisito a inferioridade feminina. A 

organização religiosa foi uma das grandes derrotas históricas para as mulheres, pois os homens 

se tornaram mediadores entre Deus e os seres humanos, por meio do desenvolvimento do 

pensamento abstrato. Às mulheres foi negada a capacidade de interpretar e alterar os sistemas 

de crenças religiosas. Outras derrotas podem ser elencadas, como o casamento forçado, as 

noivas crianças, o comércio de noivas, o controle e a mutilação genital feminina (MILES, 

1988). 

 Naturalizar o patriarcado e considerar que as mulheres se dedicavam a atividades 

menores, gerando a opressão – o que também pode ser lido como a opressão gerando atividades 

menores – esbarra em um argumento da Pré-História. Nesse período, tanto as ossadas, como os 

desenhos nas paredes das cavernas não diferenciavam os sexos. A ausência das mulheres na 

caça, ainda que não total, pode ser lida como uma defesa da etapa final da gravidez e do parto, 

pois ocorria em períodos determinados. Tempos depois, em algumas aldeias em que o 



69 
 

nomadismo deu lugar ao sedentarismo, é possível observar o culto à Deusa-Mãe, simbolizado 

por estatuetas, principalmente, demonstrando a fecundidade feminina (D’EAUBONNE, 1977).  

 D’Eaubonne (1977) ainda considera que a condição feminina organizada pelo 

patriarcado está atrelada à herança. O homem detém da propriedade privada e a mulher é parte 

dos bens (BEAUVOIR, 2009), sendo julgada por um padrão moral e legal diferente dos homens 

(GERLICH, 2018).  

 A partir do momento que o homem descobre sua participação no processo reprodutivo, 

o que se torna importante é a preciosa “semente” masculina que cresce no corpo feminino 

fungível. Assim, as crianças nasciam para os homens, das mulheres, ou seja, elas davam à luz 

as crianças deles. Sendo a participação feminina na reprodução vista apenas como um invólucro 

que carrega e germina a semente masculina, passa-se a valorizar a relação do homem com os 

filhos, pois a genética garantia a exclusividade dela para ele.  

Com o patriarcado, a mulher, antes cumpridora da função de ligar terra e divindade, 

passa a ser o receptáculo da semente do homem, o qual se torna o ser procriador e cria a sua 

pequena comunidade. Com isso, esse sistema se caracteriza como um regime que se baseia na 

célula familiar, tratando-se de uma segregação sexual em prol do homem. 

Na história da cultura, “o Feminino conserva, o Masculino aumenta” (D’EAUBONNE, 

1977, p. 210). A era patriarcal é marcada pelo dogma cristão: crescei e multiplicai-vos. Segundo 

Campos (2003), tal assertiva não faz alusão à fidelidade, mas o mandamento “não cobiçai a 

mulher do próximo” garante, além da fidelidade feminina, o direito de propriedade do marido 

sobre a mulher. 

 Na humanidade, ironicamente, a superioridade é característica daquele que mata e a 

subordinação é atestada àquela que dá à vida. A manutenção da vida tornou-se um projeto e 

uma atividade para o homem, bem como a escravização da natureza e da mulher (BEAUVOIR, 

2009). 

Sobre o modo como o patriarcado se impôs, tem-se início com a modificação de como 

a unidade familiar é observada. Os casamentos passam a ser exclusivos e existe a posse sexual 

do homem em relação à mulher, sem reciprocidade, existindo acordos pré-nupciais de 

castidade. A sexualidade feminina se tornou uma mercadoria para a criação da civilização 

ocidental. O desenvolvimento da agricultura impulsionou a troca de mulheres entre os grupos, 

de modo que elas se tornaram as primeiras escravas sexuais, devido à sua capacidade 

reprodutiva. Para elas, a História consistiu em uma luta pela emancipação e pela liberação 

(LERNER, 1986). 



70 
 

A família patriarcal tem como base a dependência econômica da mulher e dos filhos. O 

sistema legal anterior à revolução sexual determina que a mulher perde todos os seus direitos 

ao se casar, tornando-se um objeto por toda a vida, enquanto o marido era visto como seu tutor 

legal. É nesse sentido que Kate Millett (1970) compara o casamento ao feudalismo, enfatizando 

que a questão da paternidade também é fundamental nesse regime patriarcal. 

A satisfação em dominar as mulheres estava incompleta e os homens em um novo 

projeto ambicioso construíram uma estrutura maior: o Estado, uma propriedade organizada por 

um governo em particular, a fim de dominar outros homens. O Estado é um território com 

fronteiras, sendo construído para incorporar, manter e passar o poder entre os homens e seus 

descendentes, cujo grupo de pessoas é unido por parentesco, religião e/ou língua. Segundo 

Bonvillain (2007), a desigualdade de gênero tende a ser maior nessas sociedades, pois a 

economia e a estratificação social e política promovem a inclusão e a exclusão.  

O primeiro papel social da mulher foi ser trocada em transações matrimoniais, seja do 

pai para o marido, seja entre grupos. Outro papel de gênero era prestar serviço sexual e 

reprodutivo a homens da elite; se não o fizesse, podia ser substituída. Nesse sentido, a 

exploração sexual controlada pelos homens é a exploração sexual de classe das mulheres. A 

formação de classes (homens e mulheres) estava baseada na relação com os meios de produção 

(LERNER, 1986). 

A ascensão feminina ocorria por meio dos pais e dos maridos. Elas eram consideradas 

respeitáveis quando vinculadas a um homem dominante. O controle da conduta sexual tem sido 

uma medida de controle social em qualquer sociedade estatal. No patriarcado oriental havia a 

poligamia e as mulheres se mantinham em haréns. O patriarcado da antiguidade clássica e sua 

evolução europeia era marcado pela monogamia e exclusão da participação feminina na 

produção social. Para manter o casamento monogâmico, surge a prostituição – outra forma de 

condenar as mulheres à margem da sociedade (BEAUVOIR, 2009). 

Esse cenário se relaciona à propriedade privada defendida por Friedrich Engels (1984) 

como a origem da derrota do sexo feminino. Do ponto de vista do materialismo histórico, 

Beauvoir (2009) analisa a relação de poder do homem a partir da propriedade privada, 

dominando outros homens e mulheres, por meio de situações que os forcem a agir conforme o 

desejo masculino. 

Essa percepção estatal é importante, pois deu origem a dois instrumentos patriarcais: a 

guerra e a religião. Ainda que existisse uma religiosidade voltada para o princípio feminino, 

muitos mitos, de acordo com French (2002), descreviam um deus masculino em constante luta 



71 
 

para destronar a deusa feminina. Essa visão deu origem às religiões por todo o mundo, 

dominada por uma autoridade patriarcal. 

 No Gênesis, o primeiro livro do cristianismo sobre o mito da criação, cuja narrativa 

hebraica remonta à região mesopotâmica, a mulher nasce do corpo do homem. De acordo com 

Zerzan (2008), o desfecho trágico no Éden é uma representação do fim da vida coletora-

caçadora e o início da produção agrícola e do trabalho árduo e sua divisão entre os sexos. Com 

isso, a culpa de seu próprio destino infeliz recai sobre Eva.  

 Com o cristianismo, a degradação da condição feminina ocorreu nas instâncias jurídicas, 

sociais e culturais. Nessa última perspectiva, de mulher divina se tornou figura perigosa e 

repugnante, sendo vendida, alugada, comprada, repudiada e inferior: 

 

Eis como hoje são tratadas as que, em tantas sociedades da antiguidade, mesmo no 

início do patriarcado e até nas civilizações esclavagistas, gozaram de tantos direitos e 

liberdade como os homens do seu nível quando eram cidadãs, e que, se se recuar ainda 

mais, dirigiram o desenvolvimento do mundo na época da agricultura e da cerâmica, 

nesta terra coberta de altares da Grande Deusa (D’EAUBONNE, 1977, p. 230). 

 

A perspectiva divina e valorizada das mulheres é tomada por uma reviravolta com o 

regime patriarcal. A redução da posição da mulher pode ser encontrada na mitologia e na 

religião (ZERZAN, 2008). O cristianismo, por meio de suas normas, tem papel importante na 

legitimação da identificação da condição feminina com as bruxas. No fogo inquisitorial da 

Igreja Católica, milhares de mulheres foram condenadas a arder. 

Além disso, acerca do medo inexplicável que a sociedade tinha da mulher, Miles (1988) 

considera que a caça às bruxas foi uma arma política de vingança do patriarcado contra as 

mulheres, como forma de reafirmar o valor e o governo masculinos. Personificada sob o viés 

da bruxa, a mulher pagou um alto preço pelo ódio masculino e persecutório com a explosão da 

caça às bruxas, os processos de Inquisição e as condenações à fogueira. Roberto Sicuteri (1987) 

chama esses episódios históricos de “carnificina física e psíquica”. Para Perrot (2007), as 

feiticeiras são os “bodes expiatórios” da modernidade, acusadas de ofender a razão e a 

medicina, possuir sexualidade subversiva e ter contato com o diabo; por isso precisavam ser 

destruídas e queimadas. 

A História é construída e escrita como se as posições normativas de dominante e 

dominado fossem o produto de um consenso social, não revelando o conflito existente. “E se o 

patriarcado, sempre inseguro, vigia com tanta inquietação a sua vitória, é sem dúvida porque a 

luta – por tanto tempo oculta ou decididamente negada – foi rude e longa” (D’EAUBONNE, 

1977, p. 67). O homem pode ser considerado vencedor pelo patriarcado, mas não se pode apagar 



72 
 

o feitio feminino ao longo do tempo, quando consideradas as organizações do amazonato, com 

sua tradição internacional de mulheres fortes, poderosas e perigosas. O assunto é 

paradoxalmente tão antigo e atual quanto à relação conflituosa entre os sexos. 

Por muito tempo, houve uma estrutura praticamente indivisível que regia a vida 

feminina: o marido, a casa e a família. As novas fontes de energia desenvolvidas na Grã-

Bretanha no século XVIII – ferro, carvão e vapor – revolucionaram a tecnologia da fabricação. 

Com a revolução burguesa, as mulheres chegaram à vida pública por meio do mercado de 

trabalho. Contudo, sua mão de obra era desvalorizada (BEAUVOIR, 2009).  

Nessa economia industrial, a mulher foi explorada em ocupações menores e tinha o 

duplo ônus com o trabalho na fábrica e em casa, sendo a única responsável, ainda, pela educação 

e cuidado dos filhos. O trabalho nas fábricas se revelava um tormento físico e psicológico, com 

jornadas que variavam entre quinze e dezenove horas, sem descanso e sem possibilidade de 

variar a função laboral. A revolução do século XVIII trouxe resultados adversos para a vida da 

mulher, provando ser uma revolução para alguns e não para todos (MILES, 1988). 

Além do trabalho nas fábricas, é preciso colocar em evidência a relação da mulher com 

a capacidade para o trabalho durante a Segunda Guerra Mundial. Nesse período histórico, elas 

foram chamadas para ocupar os postos de trabalhos masculinos, devido à ausência deles. Depois 

dos anos de guerra, os discursos de fragilidade feminina são retomados (BEAUVOIR, 2009). 

No cenário europeu, em especial na França, Perrot (2007) destaca a Revolução Francesa, que 

concede direitos civis às mulheres, mas não políticos. Com as guerras mundiais, as mulheres se 

imiscuem em lugares e tarefas consideradas masculinas. Segue-se uma crise de identidade 

sexual, com homens perturbados e mulheres conquistadoras. É então que os regimes totalitários 

do fascismo e do nazismo tentam recolocar as coisas e os sexos em seus devidos lugares, 

revelando sua preferência pelo sistema do patriarcado. 

 D’eaubonne (1977) problematiza que sem os valores ideológicos de apropriação, 

expansionismo e competitividade, não haveria violência e opressão exercidas sobre aqueles 

considerados inferiores, como as mulheres. É preciso considerar, também, que existe um efeito 

cumulativo fruto da negação do direito da mulher de aprender, estudar, compartilhar 

conhecimentos e até pensar (MILES, 1988). Tendo em vista que o poder foi corrompido, não 

se trata de apoderar-se dele para reorganizar o mundo, mas de destruir sua noção, a fim de que 

as mulheres se assumam como parte da universalidade que é a raça humana.  

 Nesse sentido, a revolução sexual propõe revisões, por meio de suas fases, ao período 

histórico dominado pelo patriarcado. Para Millett (1970), o princípio da revolução sexual é 

acabar com a instituição patriarcal, a supremacia do masculino e a tradição atribuída a homens 



73 
 

e mulheres, afinal o mundo nem sempre pertenceu a eles. O segundo sexo nem sempre foi 

submisso ao primeiro. Em muitos eventos históricos, a mulher afirmou sua preponderância e 

autonomia, enfatizando sua liberdade.  

Segundo Pierre Bourdieu (2012), a dominação masculina está relacionada à natureza 

biológica e à construção social que foi naturalizada. A ordem social, ao dialogar com o corpo 

físico e biológico, determina os lugares possíveis ao feminino. Tradicional e biologicamente, o 

termo “fêmea” é pejorativo, revela a ausência do órgão reprodutor masculino e impõe a noção 

de sexo frágil.  

Além disso, é com base na oposição entre masculino e feminino que todas as práticas 

do mundo são classificadas. A humanidade sendo masculina, pois desde o Gênesis a mulher é 

formada como o Outro, o homem cria uma definição para ela a partir dele e na relação com ele 

(BEAUVOIR, 2009). A mulher busca pela perfeição e aprovação masculina porque o Gênesis 

declarou que os homens são perfeitos, enquanto a mulher tem seu início marcado pela 

imperfeição, o que determina o complexo de inferioridade. Para Naomi Wolf (1992, p. 123), “a 

carga de uma lenda que há três mil e quinhentos anos ensina as mulheres de onde elas vêm e 

do que são feitas não pode ser descartada facilmente em duas décadas”. 

John Stuart Mill (2006) determina que a noção de subordinação legal de um sexo a outro 

se caracteriza como um obstáculo ao desenvolvimento humano, apostando em um princípio de 

igualdade, no qual não haveria privilégio nem inferioridade. Enfatiza que a submissão feminina 

não foi fruto de uma escolha dentre diversas possibilidades de organização social, mas surgiu 

porque os homens deram esse valor às mulheres, bem como estas eram inferiores em força 

muscular. É nesse sentido que as leis e os sistemas sociais se organizam tendo por base o que a 

sociedade oferece. 

De Aristóteles a Freud, o sexo feminino é relacionado a carência, fraqueza, defeito, 

incompletude, mal-acabado, ou seja, a mulher é inferiorizada devido à sua genitália. Millett 

(1970) destaca a posição contrarrevolucionária do pensamento conservador freudiano ao 

ratificar a separação das funções entre homens e mulheres, ressaltar as diferenças de 

temperamento e determinar a tão conhecida “inveja do pênis”, isto é, a castração ou mutilação 

feminina. A opressão nesse pensamento está submetida à inevitável lei biológica. Descartando 

a via social, a teoria freudiana desconsidera que a mulher nasce em uma sociedade dominada 

pelos homens. A causa eminentemente social e cultural da supremacia feminina é ofuscada na 

concepção freudiana. Segunda a autora, as mulheres tomaram “consciência da supremacia 

masculina muito antes de terem visto o pênis do irmão” (MILLETT, 1970, p. 188), de modo 



74 
 

que a biologia não basta para responder por que a mulher é o Outro, pois não é o corpo feminino 

que a define (BEAUVOIR, 2009). 

Analisando a contribuição da psicanálise para o estudo da mulher, Beauvoir (2009) 

considera que não há uma inveja do órgão sexual masculino, mas do constructo social e dos 

privilégios daquele que o possui. Psicologicamente, existe uma dependência emocional e 

sentimental da mulher. A libido feminina está em segundo plano, revelando um complexo de 

castração. 

O quadro do sistema patriarcal, considerando a perspectiva freudiana, por meio de sua 

socialização incita que as mulheres sejam passivas, sofredoras e objetos sexuais, uma vez que 

sua fisiologia é deformada e castrada. Atribuir à mulher a função da maternidade como a única 

possível é restringi-la a uma existência puramente biológica. Nessa concepção, a função sexual 

da mulher é fixa e a cultura se torna um destino. A ideologia masculina cumpre com seu papel 

de controlar suas vítimas, determinando-as desde o nascimento ao pertencimento ou ao não-

pertencimento ao grupo dominante. 

Por muito tempo, as desigualdades foram vistas como naturais. A lei baseada na força 

era tida como o mais adequado exercício de autoridade. A sujeição das mulheres aos homens 

era vista como natural; o contrário, antinatural. Em um senso comum, pode-se dizer que as 

mulheres aceitam essa subordinação de modo voluntário. Mas isso é errôneo, pois o registro de 

protestos por parte delas é constante, como é o caso da reivindicação pelo direito ao voto e à 

educação formal. 

Em relação à posição inferior das mulheres, os homens desejam não apenas sua 

obediência, mas uma ligação voluntária. As mulheres são educadas desde a mais tenra idade 

para serem submissas e sujeitas ao controle de outros, pois está na sua natureza e no seu dever 

enquanto mulher. No entanto, Mill (2006) considera que o costume, ainda que universal, não 

deveria colocá-la em nível inferior ao homem e que a marcha histórica do progresso humano é 

incompatível com essa perspectiva de submissão. 

 A dominação masculina prescreve que as mulheres sejam seres maléficos, tendo sua 

identidade marcada pela negatividade e proibições. Ela é um objeto simbólico, percebida pelo 

olhar masculino, que a coloca em estado de insegurança, sendo levada a tratar a si própria como 

objeto estético. As mulheres têm necessidade do olhar do outro para se constituir e suas 

características devem construí-las sorridentes, simpáticas, submissas (BOURDIEU, 2012). 

 O sistema patriarcal só funcionou e funciona graças à cooperação das mulheres, quando 

a submissão é interpretada como proteção e o trabalho remunerado, como manutenção. As 



75 
 

mulheres têm participado e cooperado por tanto tempo de sua própria subordinação porque 

foram moldadas psicologicamente para acreditarem em sua inferioridade (LERNER, 1986). 

 Bourdieu (2012) aponta como fatores de mudança da dominação masculina o trabalho 

crítico do movimento feminista, o acesso à instrução e à educação – o que interfere diretamente 

na representação das mulheres no âmbito profissional –, a independência econômica e a 

transformação das estruturas familiares. 

Andrea Dworkin (1974) destaca a necessidade de encerrar a dominância masculina – 

um sistema cujo poder opera dentro e sobre as mulheres. Até os estudos femininas, de acordo 

com a autora, as mulheres não tinham a visão de si mesmas como sujeito oprimido. As mulheres 

são oprimidas independente de raça ou classe; não possuem ou controlam territórios; moram, 

dormem e dão à luz os filhos de seus opressores. Há falta de dignidade e respeito próprio – 

características exclusivas masculinas. 

É preciso enfatizar que os privilégios de classe e de raça servem para minar a capacidade 

das mulheres de se sentirem parte de um coletivo coerente. Além disso, a conexão tão próxima 

à família e a doutrinação doméstica impossibilitaram, por vezes, a solidariedade e a 

aproximação feminina (LERNER, 1986). 

 Para French (2002), feminismo é a crença de que as mulheres são seres com direitos 

humanos básicos, como ir e vir, respirar e se alimentar, ter controle sobre o seu próprio corpo 

e sobre sua sexualidade. Uma vez que as mulheres se viram como sujeitos ativos que entendiam 

o significado de opressão, houve o surgimento de uma consciência política feminina. Por meio 

da violação dos papéis de gênero feminino, conseguiram mudar leis e convenções. 

 O termo “feminismo” apareceu primeiramente na França nos anos de 1880, na Grã-

Bretanha, nos anos de 1890, e nos Estados Unidos nos anos de 1910. A palavra “feminismo” 

diz respeito a tantas conotações que pode parecer não ter um significado preciso. De acordo 

com Neeru Tandon (2008), é preciso ponderar que o movimento é mais do que trazer benefícios 

a determinado grupo social, mas jogar luz a uma determinada injustiça que necessita ser 

eliminada. Em termos gerais, esse estudo considera tal expressão como a consciência da 

identidade das mulheres e o interesse pelos problemas femininos. 

Sally Roesch Wagner (2001) considera que uma possível inspiração para o movimento 

de direitos das mulheres nos Estados Unidos nasceu no antigo território dos Haudenosaunees 

ou iroqueses em 1848. Antes da colonização, esses povos viviam da caça e da horticultura. As 

mulheres escolhiam os chefes do grupo e nada era feito sem o consentimento delas. 

A autora ainda destaca três líderes do movimento que tinham uma conexão pessoal com 

os povos nativos da região: Elizabeth Cady Stanton, Matilda Joslyn Gage e Lucrecia Mott. 



76 
 

Stanton e Mott organizaram a Convenção de Seneca Falls e Gage se juntou ao movimento em 

1852. Gage escrevia sobre os Haudenosaunees, principalmente sobre a posição da mulher 

nessas sociedades consideradas matrilineares, as quais se organizavam para manter o equilíbrio 

de igualdade entre homens e mulheres. 

Wagner (2001) apresenta um comparativo entre as sociedades e culturas dos nativos dos 

Estados Unidos e dos euroamericanos (colonização). No aspecto social, na sociedade dos 

nativos, as crianças eram membros do clã da mãe, não havia uma cultura de violência contra a 

mulher, as vestes possibilitavam independência e liberdade de movimentos e as 

responsabilidades femininas tinham base espiritual. Para a sociedade euroamericana, as 

crianças eram propriedades dos pais, os maridos tinham direitos legal e religioso sobre as 

mulheres, as vestes restringiam os movimentos e a subordinação feminina tinha uma explicação 

religiosa. 

No aspecto econômico, na sociedade dos nativos, o trabalho era grupal e direcionado 

por elas, as mulheres eram responsáveis pelo cultivo e pelo lar e controlavam a propriedade. 

Para a sociedade euroamericana, o trabalho era feito de forma isolada e sob a autoridade do 

marido, as mulheres eram responsáveis pelo lar e subordinadas a eles, além de não possuírem 

direitos sobre a propriedade, o corpo ou os filhos (WAGNER, 2001). 

No aspecto espiritual, na sociedade dos nativos, a mulher estava relacionada à terra, 

servindo como intermédio para os homens. Para a sociedade euroamericana, a mulher não é 

vista como divindade e não possui ligação com a terra; além disso, não pode se pronunciar nas 

igrejas e deve permanecer subordinada. Por fim, no aspecto político, na sociedade dos nativos, 

elas escolhem o líder e as decisões são consensuais. Na sociedade euroamericana, o voto 

feminino é ilegal e os homens decidem as regras (WAGNER, 2001). 

A história do feminismo é a história do movimento feminista que surgiu no século XIX, 

acontecendo em três ondas, cada uma lidando com diferentes aspectos da questão feminina. A 

primeira onda lidou, principalmente, com a questão do direito ao voto; a segunda onda, com a 

desigualdade das leis, bem como desigualdades não-oficiais; e a terceira onda surgiu como uma 

necessidade de correção das falhas da segunda fase (TANDON, 2008). 

 O movimento feminista teve início com a organização pelo voto feminino, afinal, como 

afirma Perrot (2007), a política é um campo proibido quando as mulheres ousam agir como os 

homens. A primeira fase da revolução ou o feminismo de primeira onda, como assim também 

é reconhecido – ocorrido no período do século XIX e início do século XX – tinha como objetivo 

desafiar a estrutura do patriarcado, abrindo caminho para possíveis transformações. 



77 
 

 A Convenção de Seneca Falls ocorrida em 1848 foi a primeira reunião dos direitos das 

mulheres, com o intuito de discutir suas condições e seus direitos sociais, civis e religiosos. 

Nessa convenção foi apresentada e assinada a Declaração de Direitos e Sentimentos, cuja 

principal autora foi Elizabeth Cady Stanton. 

 Desde os anos de 1800, as mulheres lutavam para conseguir o direito ao voto. Entre 

1878, quando a alteração foi levada ao Congresso americano, e 1920, quando foi ratificada, 

houve tentativas de aprovação de atos de sufrágio em cada estado do país. Somente em quatro 

de junho de 1919, na 19ª Emenda da Constituição dos Estados Unidos da América, houve a 

garantia do sufrágio universal, ratificado no ano seguinte. Barbara Ryan (1992) nos lembra que 

o movimento antissufragista argumentava sobre a subordinação feminina sob os interesses 

familiares. As mulheres oposicionistas viam o voto como um status de independência que elas 

não desejavam. A oposição temia que a autonomia feminina liberaria os homens de se casarem 

e manterem suas esposas. 

Millett (1970) aposta que o sistema patriarcal está muito mais na consciência do homem, 

como um hábito e tipo de vida. A primeira fase conseguiu a longo prazo modificações 

significativas aos direitos cívicos e legislativos, ao direito de voto, à educação e ao trabalho, 

estabelecendo uma conexão com o movimento de abolição da escravidão, o qual possibilitou 

que as mulheres se identificassem e aprendessem habilidades políticas. De acordo com Ryan 

(1992), a primeira onda do movimento das mulheres foi um tempo para se criar uma ideia, 

ganhar atenção para ela e espalhá-la.  

No entanto, ganhar o direito ao voto não significava ascensão ao poder político e por 

isso as mulheres precisavam elevar seus status. A vitória do direito ao voto fez com que a 

questão que servia para unificar o movimento se perdesse. Houve uma separação em dois 

pontos de vistas: igualdade e proteção das mulheres. 

A segunda onda do movimento feminista tem início na década de 1960 nos Estados 

Unidos, espalhando-se pelo mundo ocidental até a década de 1980. Os debates desse momento 

abordam questões de sexualidade, família, trabalho, reprodução. A violência contra a mulher 

no ambiente doméstico também era pauta de discussão. Foi nessa década que a pílula 

anticoncepcional foi aprovada e disponibilizada, transformando as vidas das mulheres que não 

teriam suas carreiras cessadas devido a uma gravidez inesperada. 

O feminismo de terceira onda se inicia na década de 1990 até o tempo presente, 

respondendo aos fracassos da segunda fase e percebendo a pluralidade do quesito mulher 

enquanto identidade: cores, etnias, nacionalidades, religiões e origens culturais. 



78 
 

 Apesar de considerar a visível luta feminina pelo mundo, French (2002) direciona nossa 

atenção para a percepção de que esse progresso social e mental não alcançou todas as áreas 

geográficas e todas as classes sociais. As mulheres educadas no nível de conhecimento 

conseguiram vencer inúmeras batalhas em termos de direitos humanos, embora ainda existam 

mulheres que sofram opressão masculina. 

A educação dada a elas podia respeitar dois contrapontos: torná-las melhores mães e 

esposas; ou libertá-las da condição de subordinada, afinal a educação possui em si a semente 

da subversão. Para Mill (2006), as diferenças entre homens e mulheres são sempre políticas, de 

modo que a mulher é um produto do sistema que a oprime e a educação é usada para perpetuar 

esse condicionamento. Além disso, rejeita a educação que destina a mulher à submissão e à 

dependência e condena o lar a uma escravidão doméstica, o que a desliga do âmbito jurídico e 

econômico. 

De acordo com Perrot (2007), o conhecimento é contrário à feminilidade – desde Eva, 

que só queria saber. Quando finalmente liberada, a educação feminina deveria servir para 

formar as mulheres nos papéis de dona de casa, esposa e mãe. A escolarização feminina no 

primário ocorreu a partir dos anos de 1880; no secundário, por volta de 1900. As jovens 

começaram a ingressar na universidade no período entre as duas guerras mundiais e de forma 

mais enfática a partir da década de 1950. 

Depois da educação veio a organização política. Nos Estados Unidos, a luta contra a 

escravatura deu forma à emancipação feminina. O direito ao voto era o ponto crucial da primeira 

fase da revolução, sendo sua negação o símbolo mais visível da subordinação. Outra 

reivindicação do movimento das mulheres diz respeito ao emprego. As mulheres sempre 

trabalharam; às vezes até mais que os homens e com salários inferiores. 

Quanto às fases do feminismo, Kolbenschlag (1991) destaca que a primeira aborda a 

percepção da opressão interna com o patriarcado e da opressão externa por meio das instituições 

que delimitam a vida das mulheres. Lutava-se por igualdade e autonomia social. A segunda fase 

se caracteriza pelo resgate da experiência feminina autêntica. Já a terceira fase está além das 

barreiras raciais, étnicas, de classe e culturais. 

A luta pela emancipação precisa partir das mulheres, não porque querem ser como os 

homens – como a perspectiva masculina o faz acreditar – mas devido ao fato de a luta ser pela 

liberdade de simplesmente ser uma mulher. Elas falaram, elevaram a voz pela educação, pela 

reforma da lei, por empregos, pelos direitos civis e direito ao voto (MILES, 1988).  

Após a vitória do direito ao voto, outra luta se fez necessária: emancipação física da 

mulher. Miles (1988) propõe o seguinte questionamento: qual utilidade teria um ensino superior 



79 
 

para uma mãe solteira de quatorze anos? O controle do próprio corpo se tornou então uma luta 

política. Mecanismos de controle de natalidade, como é o caso dos contraceptivos, poderiam 

dar a chance de escolha às mulheres, tornando-as indivíduos autônomos com identidades sociais 

outras fora do círculo da atividade sexual e do processo reprodutivo. 

Segundo Perrot (2007), o corpo tem história, seja física, estética, política, ideal e 

material. A taxa de mortalidade das mulheres era superior à dos homens tanto na Idade Média, 

quanto na Idade Moderna, principalmente devido à maternidade. A tuberculose foi uma grave 

doença que atingiu as mulheres subnutridas crônicas do século XIX. Com o desenvolvimento 

da ciência médica e um melhor regime alimentar, a longevidade feminina se caracteriza como 

um fenômeno recente. 

No período pós-guerra, Beauvoir (2009) se posicionou contra a imagem da mulher 

dentro de casa e em relação ao homem, escrevendo O segundo sexo, cujo título implica na 

inferioridade implícita das mulheres. Publicado pela primeira vez em 1949, essa obra da 

filósofa, existencialista e feminista francesa é relevante para a luta das mulheres principalmente 

a partir da segunda onda, por investigar as definições de feminilidade utilizadas para subjugá-

las. Uma vez que a humanidade define a mulher a partir de sua construção em relação ao homem 

e não por si mesma, fica fácil entender porque “um homem não teria a ideia de escrever um 

livro sobre a situação singular que ocupam os machos na humanidade” (BEAUVOIR, 2009, p. 

17). 

De acordo com Karen E. Rowe (1986), os movimentos políticos feministas possibilitam 

a liberação feminina dos papéis tradicionais; todavia, uma outra perspectiva é ainda mais 

complicada: a liberação da psique feminina baseada na cultura patriarcal. A esse respeito, Betty 

Friedan (1971) chama a atenção para a mística feminina, ou seja, aquilo que a mulher faz a 

partir do que o mundo faz dela. Ao viver em um mundo que não as valoriza, as mulheres 

aprenderam a duvidar de suas experiências (LERNER, 1986). Nesse cenário, contestar a 

soberania masculina é difícil, pois o homem é o Um, essencial, e a mulher é o Outro, ou seja, o 

inessencial (BEAUVOIR, 2009). 

Friedan (1971) apresenta a perspectiva da mulher americana do final da década de 1950 

que regressa ao lar, mesmo após o movimento de libertação das mulheres ter aberto as portas 

da domesticação feminina. Segundo ela, quando se atinge um desenvolvimento pleno, as portas 

da sociedade do consumo instalada se abrem, escondendo um interesse econômico da indústria 

e criando o que Miles (1988) apontou como o mito da dona de casa feliz. 

Friedan (1971) questiona se definir a maternidade como uma forma de vida total à 

mulher não seria negar a ela o resto do mundo e o futuro. Além desse questionamento, outro é 



80 
 

colocado, considerando a anterior luta feminista pela igualdade de direitos: por que a mulher 

voltou ao lar? Para muitas mulheres, o feminismo havia acabado após a conquista do voto. “A 

mística feminina permite e até incentiva na mulher a ignorância da questão de sua identidade” 

(FRIEDAN, 1971, p. 64). De modo geral, a nossa cultura não permite ou incentiva que a mulher 

cresça e alcance plenitude enquanto ser humano. 

Quando as mulheres cultas começaram a correr para o lar, na perspectiva freudiana 

“biologia sexual tudo determina, anatomia é destino” (FRIEDAN, 1971, p. 121), a única 

resposta cabível era que a educação, a liberdade e os direitos são noviços à vida feminina. Por 

ter o seu lugar estabelecido pelo homem, a mulher estava condenada a ser o Outro e a não 

escolher o seu próprio destino (BEAUVOIR, 2009). 

As ciências do comportamento humano, como a psicologia, a antropologia e a 

sociologia, que poderiam servir como bases libertadoras do cerceamento feminino, acabaram 

aprisionando cada vez mais as mulheres, as quais foram se adaptando a um estado inferior às 

suas capacidades, trocando sua individualidade pela segurança do lar e sendo proibidas de usar 

suas potencialidades. Desse modo, a função doméstica é caracterizada pelo vazio e pela negação 

do mundo exterior. 

Para Renato Noguera (2017), a dicotomia entre homem e mulher é marcada pela simetria 

com hierarquia. O feminino é o oposto complementar e inferior do masculino. Nesse ponto de 

vista, a mulher só é “dona de casa”, porque ao homem cabe ser o “chefe de família” e o 

problema está quando essas categorias são tomadas como caráter fixo. É como se não houvesse 

outros caminhos a serem percorridos, apenas os previamente estipulados. 

Friedan (1971) destaca a relação entre comércio e mulher. A aquisição de objetos era 

uma clara manobra de controle das mulheres, num falso “senso de identidade, objetivos, 

criatividade, auto-realização [sic] e até satisfação sexual” (FRIEDAN, 1971, p. 182). Os 

temores femininos são canalizados para a compra de produtos, tornando-nos uma cultura que 

sacrifica as mulheres à mística feminina. 

Na perspectiva da mística feminina, a fraqueza, a dependência passiva e a imaturidade 

são facilmente confundidas com feminilidade. As mulheres não são impelidas a crescer e a 

desenvolver personalidade quando se dedicam totalmente ao lar e não criam interesses 

autônomos. A condição doméstica cria uma sensação de vazio que impede a conservação do 

senso de identidade feminino. Sem um objetivo que as faça se projetarem no futuro, perdem o 

senso de quem são. 

O conjunto da civilização construiu a mulher como um produto a ser adquirido, de modo 

que elas não nascem mulheres, mas se tornam mulheres, pois são moldadas a partir da 



81 
 

perspectiva masculina em prol da perpetuação de seu domínio em diversas instâncias da 

sociedade. Segundo Beauvoir (2009), a transcendência está ligada à liberdade. Em um cenário 

em que as mulheres estão fadadas à alienação, afirmar a transcendência se torna uma 

característica masculina. 

O agir e o manifestar da mulher é coagido. O patriarcado definiu lugares duais aos 

homens e às mulheres. Ele é ensinado a dominar a natureza, lutar, empreender, ousar, inventar, 

desdenhar a dor. Ela aprende a ser um objeto a ser admirado, de forma a renunciar sua 

autonomia. Durante a infância, elas são ensinadas a serem meninas e são abandonadas nas mãos 

de mulheres que não conseguem transmitir outros valores a não ser aqueles destinados a ter, 

afinal a criança do sexo feminino é vista como extensão. Ao longo da vida, as mulheres são 

formadas por múltiplos processos de aprendizagem. Uma vez que o destino feminino vai sendo 

ensinado, sua existência é privada de futuro (BEAUVOIR, 2009). 

As melhorias relativas no status feminino estão relacionadas ao maior poder econômico 

e à possibilidade de estudo e abstração do pensamento. De acordo com Beauvoir (2009), a 

situação da mulher foi se modificando a partir do século XV, principalmente nas classes 

privilegiadas, devido à preocupação com a educação. 

Ao longo de muito tempo, a ignorância de sua própria história garantiu a subordinação 

feminina. Considerando que os homens fizeram toda a história das mulheres (BEAUVOIR, 

2009), a falta de uma tradição que afirmasse a independência e a autonomia feminina atrasou o 

desenvolvimento de uma consciência coletiva. Pelo conhecimento limitado delas, praticamente 

não existia grupo de mulheres que vivesse sem a proteção masculina (LERNER, 1986). 

De acordo com Perrot (2007), a história das mulheres é um fenômeno recente, de 

aproximadamente trinta anos. Essa história parte do corpo da mulher e seus papéis 

desempenhados na vida privada até chegar ao espaço público. Por muito tempo, as mulheres 

ficaram confinadas no silêncio, como se estivessem fora do acontecimento histórico. No 

entanto, existem discursos em abundância sobre o que elas são ou o que deveriam fazer, na 

maioria das vezes por meio dos dizeres e do imaginário dos homens. 

A hegemonia masculina era fortalecida pelo monopólio das definições e pela privação 

da educação das mulheres. Eles se apropriaram dos principais símbolos do poder feminino: a 

Deusa-Mãe e as deusas da fertilidade. A teologia foi elaborada sob a metáfora do poder de 

procriação masculino e a existência feminina era restrita e dependente sexualmente. As 

metáforas de gênero estabelecem que o homem é a norma e a mulher é o desvio. Ao tomar a 

terminologia “homem” como sinônimo de ser humano, eles determinaram a metade como o 

todo (LERNER, 1986). 



82 
 

A dificuldade feminina em formar unidade questionada por Beauvoir pode ser explicada 

pela falta de passado, de história, de consciência de si. A história dá sentido à vida humana, de 

modo a conectar cada existência com a imortalidade. É por meio da história que os seres 

humanos definem seu potencial e exploram seus limites e sua ausência pode ser lida como a 

falta de alternativas futuras (LERNER, 1986). 

Contudo, a respeito dessa falta de história e passado, é importante retomar a perspectiva 

norte-americana, cujo movimento dos direitos das mulheres nasceu no território 

Haudenosaunees em 1848. Wagner (2001) acredita na influência das sociedades nativas, pois 

certamente essas mulheres revolucionárias, que não tinham o direito à fala na política, na 

economia, na religião ou na vida social, não teriam recebido suas visões a partir do nada. Como 

poderiam ser capazes de imaginar, de onde viviam, um mundo em que as instituições 

repressoras fossem destruídas, a não ser a partir de um exemplo? 

Miles (1988) considera que ao longo dos milênios da civilização, as mulheres foram 

classificadas como inferiores pela natureza, biologia, religião, fisiologia. As reivindicações do 

feminino dizem respeito ao direito do saber enquanto educação e instrução, pois gera 

emancipação, promoção, trabalho, criação e prazer; ao direito ao trabalho e ao salário; aos 

direitos civis, políticos e do corpo. Em muitas partes do mundo, as opressões foram vencidas, 

possibilitando questionar e minar o status de “natural” que o padrão masculino impõe ao 

feminino. 

Apesar das conquistas, o mito da queda feminina está engendrado na psicologia humana. 

A luta de classe entre homens e mulheres é uma luta pelo controle dos sistemas simbólicos e a 

desvantagem da educação impossibilita a criação de um pensamento abstrato. Elas aprenderam 

a duvidar de suas experiências, pois o mundo masculino não as valoriza (LERNER, 1986). 

A versão masculina da história legitimou o conceito de verdade universal, mostrando as 

mulheres à margem e vítimas do processo histórico. “A representação do mundo, como o 

próprio mundo, é operação dos homens; eles o descrevem do ponto de vista que lhes é peculiar 

e que confundem com a verdade absoluta” (BEAUVOIR, 2009, p. 161). Homens e mulheres 

ingressaram no processo histórico em ocasiões diferentes. A entrada do homem na História 

ocorreu no terceiro milênio a. C. e a entrada das mulheres se deu no século XIX. Toda a História 

para as mulheres era Pré-História (LERNER, 1986). 

As opressões caem lentamente, mas afirmar isso não é uma forma de menosprezo pela 

luta feminista. O movimento das mulheres é fundamental para a inserção feminina na cena 

pública, um agente decisivo de igualdade, liberdade e democracia. Por isso, é preciso insistir na 

luta pela emancipação feminina por todo o mundo, com a ciência de que mudar o mundo leva 



83 
 

mais tempo, afinal as sociedades trazem em suas estruturas a posição do homem acima da 

mulher. Em diversos locais, os homens ainda se colocam como mediadores da mulher e o poder, 

da mulher e a liberdade. As reformas legais não mudarão a raiz do patriarcado. No entanto, 

compreender que esse sistema é histórico é o primeiro passo para uma revolução cultural que 

traga melhorias às condições das mulheres. Se é possível mostrar que ele teve um começo, é 

igualmente possível considerar uma desconstrução para a subordinação feminina.  

 

 

3.2 A mulher nos mitos e nos contos de fadas 

 

Kolbenschlag (1991) aponta para a ilusão de liberdade que as mudanças conquistadas 

pelo movimento das mulheres determinam para o exterior, enquanto o interior feminino está 

inconcluso. A mulher outrora associada a deusas e detentoras do poder da criação tem sua 

imagem distorcida, o que pode ser observado na literatura. As histórias mitológicas são 

respostas ao meio ambiente, afinal, como apresentado anteriormente, houve a época do cultivo, 

da agricultura, da caça de grandes animais e isso foi transposto literariamente. Não vivemos 

mais no mundo dos caçadores, mas devemos a eles a estrutura de nossas mentes (CAMPBELL, 

1990). 

De acordo com Joseph Campbell (1990), os artistas são as únicas pessoas que podem 

manter e transformar a tradição viva, pois sua função é a mitologização do ambiente e do 

mundo. Os rituais praticados nas tribos primitivas deram origem aos mitos e “nessas 

comunidades, onde surgiram as primeiras ideias sobre o ‘poder divino’, a divindade era 

feminina” (MENDES, 2000, p. 23). Com o passar do tempo, a deusa-mãe foi perdendo poder, 

sendo substituída pelo deus-pai. Em algumas mitologias, as mulheres representam a queda e as 

narrativas refletem a subjugação feminina. 

Para Mircea Eliade (1972), o mito narra uma história sagrada, que se relaciona a eventos 

dos tempos remotos, revelando como uma realidade se tornou parte da existência. As narrativas 

mitológicas possibilitam aos seres humanos codificar e ordenar suas vidas, a fim de vivenciar 

uma experiência religiosa. Trazer os deuses do passado para o contemporâneo é uma forma de 

sermos transportados e conectados aos tempos sagrados. 

Os mitos despertam para uma consciência mais profunda do ato de viver e nos guiam 

pelas dificuldades e traumas do nascimento até a morte. São histórias da busca feita através dos 

tempos acerca do significado e do sentido da vida, no intuito de compreender o mistério que 



84 
 

ronda nossa existência. Essas narrativas são como metáforas que se referem ao transcendental 

(CAMPBELL, 1990). 

O tema básico de toda mitologia, afirma Campbell (1990), está na possibilidade de um 

plano de existência por trás do plano visível, ou seja, os mitos são poderosos guias para a vida 

espiritual. A era mitológica teve início com os rituais de morte e de enterro, pois estes 

harmonizavam a mente ao corpo, considerando a forma como a natureza ordena a vida. 

O mito é uma manifestação em imagens simbólicas e metafóricas das nossas energias 

internas. “Mitos e sonhos vêm do mesmo lugar. Vêm de tomadas de consciência de uma espécie 

tal que precisam encontrar expressão numa forma simbólica” (CAMPBELL, 1990, p. 46) e, a 

partir disso, as imagens construídas são transmitidas de geração em geração. Raphael Patai 

(1972) considera que o mito já fazia parte da vida no período Paleolítico como um conjunto de 

conhecimentos que o indivíduo deveria possuir para sobreviver. O mito era preservado e 

passado entre as gerações. Ainda possuímos relação com as primeiras histórias e quem as 

contava, bem como fazemos rituais para representar o que acreditamos existir no outro mundo, 

a partir de questionamentos sobre a vida e a morte (CAMPBELL, 1990). 

Mendes (2000) considera que as histórias que hoje conhecemos como contos de fadas 

possuem origem na tradição mitológica. Propp (1984) relaciona os contos populares aos ritos 

de iniciação, determinando que muitos contos encontram suas bases nos ritos praticados pelas 

comunidades primitivas, tanto no que diz respeito à iniciação sexual, quanto às representações 

da vida após a morte. Para Eliade (1972), o mito precede os contos populares e os contos de 

fadas, pois apesar de o conto apropriar-se de certos cenários e certas razões, ele continua 

trazendo, de forma camuflada, noções míticas, como batalhas com monstros, obstáculos 

aparentemente intransponíveis, tarefas impossíveis de serem realizadas. O conto popular nada 

mais é do que o resultado da profanação do mito, que se tornou artístico (PROPP, 1984). 

Além disso, os mesmos arquétipos, seja como personagem, seja como situações, 

aparecem nos mitos e nos contos. Eliade (1972) ainda se aventura em dizer que o conto repete 

o enredo iniciatório exemplar ao nível do imaginário. Marie-Louise Von Franz (1990) acredita 

que os grandes mitos decaíram, dependendo da sociedade ou da civilização, e que os temas 

básicos que os embasavam tenham sobrevivido nos contos de fadas. O que não se sabe é se 

esses ritos pertencem a uma determinada cultura ou se fazem parte do nosso imaginário, como 

um comportamento arquetípico da psique. 

Nos contos, subsistem apenas as estruturas de um comportamento exemplar. Eliade 

(1972) considera aceitável o conceito junguiano do arquétipo como estrutura do inconsciente 

coletivo, mas pondera que o conto não é uma criação imediata e espontânea do inconsciente, 



85 
 

por se caracterizar como uma forma literária. O conto, apesar de se concluir com um final feliz, 

trata da iniciação ou da passagem da ignorância ou imaturidade para a fase adulta. 

Os mitos e os contos populares, segundo Zipes (1994), possuem uma conexão com a 

tradição oral e retornamos a eles por respostas porque governam nossas vidas. O mito nos 

oferece modelos de vida, os quais se adequam às possibilidades da nossa época que mudou e 

continua a mudar de forma rápida, necessitando de novas adequações (CAMPBELL, 1990). 

Para Patai (1972), os mitos atuam sobre o presente, de modo que novos mitos criam padrões e 

novos padrões criam novos mitos. 

Mitos e contos de fadas são aparatos históricos e culturais, com um grande poder 

ideológico. De algum modo se tornaram canônicos, uma vez que nos referimos a eles como 

mitos clássicos ou contos de fadas clássicos, carregando o peso da eternidade, já que parecem 

estar conosco por séculos a fio. 

O conto de fadas é mito porque passa por um processo de mitificação. Isso não se aplica 

aos contos inovadores e revisionistas, pois estes não são desistoricizados ou despolitizados. As 

narrativas clássicas são facilmente lembradas porque se tornaram naturais e familiares em nosso 

mundo ocidental, tornando-nos parte de uma comunidade universal, a qual compartilha valores, 

normas, comportamentos, sonhos e desejos (ZIPES, 1994). 

Para Barthes (2001), mito é uma representação coletiva determinada socialmente e 

depois invertida de modo a não aparentar ser um artefato cultural. O mito é um discurso 

manipulado e, uma vez que é congelado, assume tom generalizado. Assim, sua intenção é 

cristalizada, purificada, eternizada, tornando natural o que é social, cultural, ideológico e 

histórico. É um produto da divisão de classes e as consequências morais, culturais e estéticas 

são apresentadas como naturais. Warner (1999) concorda com Barthes na afirmação de que o 

segredo do mito está em apresentar as coisas como são e sempre devem ser, considerando um 

conceito de imutabilidade.  

O conto de fadas clássico que se tornou mitificado se trata de uma herança cultural 

roubada e congelada. O que pertenceu às sociedades arcaicas, às comunidades e tribos pagãs 

foi passado por gerações até chegar a um script patriarcal e cristão – sem nos esquecermos do 

processo de revisão, reordenação e refinamento que motivou essa prática. As ferramentas da 

sociedade moderna industrial, ou seja, a impressão, o rádio, a câmera, o filme, fazem parte desse 

processo de apropriação dos contos de cunho oral para a institucionalização dos contos de fadas 

literários (ZIPES, 1994). 

Considerando que o homem da sociedade moderna continua se beneficiando da 

iniciação imaginária do conto que repete o enredo iniciatório exemplar, Eliade (1972) questiona 



86 
 

se o conto não seria um duplo do mito. A esse respeito, Zipes (1994) considera que o conto de 

fadas enquanto literatura estabeleceu parâmetros para moral, valores, gêneros e poder no 

processo de civilização e propõe que esses parâmetros se tornaram padrões somente subvertidos 

pelo processo de duplicação e revisão. 

Tanto a leitura de duplo de Eliade quanto a de duplicação de Zipes apontam para a 

questão do original. Conforme Zipes (1994), a duplicação é uma representação que atesta para 

o fato de haver um original. Copiar um conto de fadas, por exemplo, é duplicar sua mensagem 

e reproduzir os padrões estabelecidos, de modo que um mundo conservador social e 

tradicionalmente é confirmado. 

As revisões dos contos de fadas são diferentes. O propósito é criar algo novo, com 

valores transformados. O revisionismo é um caso de intenção autoral e somente é considerado 

revisão se um autor reconta uma história específica. A narrativa revisitada objetiva alterar a 

visão tradicional dos leitores e sua premissa é considerar que algo está “errado” com o original. 

Assim, duplicar é manter e revisitar é transformar (ZIPES, 1994). Tal assertiva nos faz refletir: 

afinal, estamos copiando as mensagens da antiga mitologia que forma nossas mentes ou estamos 

apresentando caminhos para a subversão dos modelos femininos abordados pelos mitos, 

adequando-os às possibilidades da nossa época, que mudam e continuam a mudar ao longo do 

tempo e do lugar? 

Na tentativa de responder a esse questionamento, retomemos personagens célebres, 

como Lilith, Eva, Pandora, Psiquê e Sherazade, a fim de criarmos um mosaico dos mitos e 

arquétipos femininos mais conhecidos e suas implicações. A priori, a ideia de que a mulher faz 

parte de uma segunda categoria é sustentada por muitos mitos, os quais são uma explicação da 

realidade que gira em torno de uma narrativa que tenta encontrar sentido para a existência 

humana dentro de uma cultura (NOGUERA, 2017). 

As narrativas sobre os mitos femininos revelam a construção do lugar social da mulher 

e das suas relações amorosas. Representantes da cultura judaico-cristã, Lilith e Eva são criadas 

para a submissão, reprodução e obediência. Para as lendas hebraicas, Lilith é considerada a 

primeira mulher de Adão e sua trajetória está ligada intimamente ao destino da humanidade. De 

acordo com Martha Robles (2006), trata-se da mais antiga concepção feminina, criada do pó e 

insuflada com o sopro divino. 

Contudo, Lilith não segue o modelo de mulher adequada para manter a estrutura 

patriarcal e é colocada no lugar do esquecimento (NOGUERA, 2017). Não concorda com a 

submissão feminina, sendo transgressora, ativa, intelectual, guerreira e insubmissa. Lilith 

representa a mulher que foi substituída por Eva, inferior e submissa, que renuncia o erotismo 



87 
 

em troca de segurança conjugal. É nesse sentido que sua mão “é percebida nas brigas 

matrimoniais, nos desejos insatisfeitos, na separação dos casais, na emancipação frustrada e nos 

castigos que recaem sobre as mulheres que desafiam as normas sociais” (ROBLES, 2006, p. 

38). Para Sicuteri (1987), Lilith pode ser encontrada na tradição da fábula e do conto popular, 

na dicotomia entre bem e mal e na exclusão das madrastas. 

Segundo Noguera (2017), existe um material anônimo, escrito durante a Idade Média, 

chamado Alfabeto de Bem Sirá, do século VII, que faz menção à Lilith sendo criada a partir do 

barro, junto a Adão, e resistindo ao domínio dele. Sem dúvida, essa recusa à submissão é um 

obstáculo às religiões patriarcais, como é o caso do judaísmo e do cristianismo. 

Valéria Fabrizi Pires (2008) enfatiza a reivindicação de igualdade por parte de Lilith, 

visto que ela e Adão haviam sido criados diretamente da terra, ou seja, do mesmo pó. Com isso, 

em muitos lugares, séculos atrás, ficou conhecida como demônio, vampira, bruxa assassina de 

crianças. Ela é a amante esquecida, que procura destruir o filho e a outra esposa de Adão. 

A figura de Lilith está presente em diversas mitologias, como a sumeriana, babilônica, 

hebraica e árabe, por exemplo, cujas culturas se utilizavam desse mito para separar a origem do 

homem e da mulher, pois havia uma ordem que não deveria ser transgredida. Contudo, a cultura 

e a religião tradicional e patriarcal rejeitam tal narrativa, associando-a à humilhação, raiva, 

vingança, por meio da sedução e do assassinato. Lilith é o aspecto sombrio do feminino e, por 

ser renegada pelos valores patriarcais, é considerada bruxa sedutora ou mãe devoradora. Assim, 

o feminino se torna vinculado ao demoníaco (PIRES, 2008). 

O desaparecimento de Lilith do Gênesis é histórico e político, afirma Noguera (2017). 

Ao longo do tempo, as traduções dos textos religiosos foram apagando o seu nome. Sua única 

menção que ainda restava na Bíblia foi apagada durante o Concílio de Trento, na metade do 

século XVI. Sicuteri (1987) deduz que a lenda tenha sido perdida ou removida quando 

transposta da versão jeovística para a sacerdotal e, em seguida, sofreu modificação da Igreja. 

Uma das razões para esse apagamento pode ser a ameaça que Lilith representava para o 

postulado do patriarcado. Para o texto bíblico, a natureza da mulher é a manipulação e sua 

dissimulação é algo desprezível, precisando ser penalizada. 

Enquanto representações de mitos de origem, Lilith se difere de Eva. A última, 

responsável pelo pecado original, comeu do fruto proibido da árvore da sabedoria e convenceu 

Adão a comer também, levando a humanidade a “uma condição caracterizada pela dor, pelo 

trabalho e pela morte” (ROBLES, 2006, p. 40). Nesse mito, a mulher só justifica a sua existência 

devido à necessidade de Adão. Sua identidade e sua vida estão ligadas a ele (LE GOFF, 2008). 



88 
 

Eva é adotada como essência feminina, evitando um sentimento de igualdade e 

autonomia. Por ter sido criada a partir da costela de Adão, pertence a uma segunda classe dos 

seres humanos. Adão é, pois, ascendente sobre ela. Lilith é o símbolo da rebeldia diante das 

ordens divinas. Entretanto, Eva também desobedeceu a ordem divina, inaugurando o 

conhecimento e iniciando a desordem. Tal cena no jardim do Éden dialoga com Pandora, que 

abre a caixa e libera os males que recaem sobre a humanidade (NOGUERA, 2017). 

Eva é a parte de um todo e, até hoje, é interpretada como prova de fraqueza, devendo 

ser submissa. O castigo da humanidade é referente à sua desobediência e um sistema moral foi 

elaborado a partir do poder dessa narrativa entre os homens. Eva é o modelo ideal de mulher, 

estabelecendo um padrão de conduta feminina, enquanto Lilith é a natureza instintiva, que não 

possui controle. Não questionando as palavras divinas, essa oposição entre as figuras femininas, 

e até mesmo entre homens e mulheres, é dada como natural e normal. Espera-se que a mulher 

se identifique com a representação de Eva: fiel, obediente, passiva, submissa, subserviente, 

sentindo-se realizada no casamento, na maternidade e na vida doméstica (PIRES, 2008). 

A partir da desobediência do fruto proibido, todos são penalizados e uma dessas 

penalidades diz respeito à mulher e à serpente serem inimigas. De acordo com Campbell (1990), 

a serpente é o símbolo da vida, que descarta o passado e continua a viver: submissão versus 

transgressão. Tornam-se inerentes à mulher cristã a fragilidade, a ingenuidade e o sofrimento. 

Cria-se um estereótipo feminino de culpa, de propensão a ser enganada pelo diabo, de pactos 

demoníacos, extremamente enfatizados durante a Inquisição. 

A mulher, no texto bíblico, é a autora protagonista do pecado e o homem só é cúmplice 

porque foi seduzido por ela. A pena feminina a ser sofrida é a submissão. Uma outra opção para 

o feminino é viver isolado e ser recusado pelos homens, como o foi Lilith (NOGUERA, 2017). 

Pensando os termos fraternidade e sororidade, Noguera (2017) retorna ao latim, em que frater 

significa irmão e soror, irmã. Sororidade trata-se da cooperação entre as mulheres, tão evitada 

pelos textos da Bíblia. As mulheres, por meio dos mitos, aprendem a competir entre si, o que 

favorece a supremacia masculina. É a partir dessa consideração que o autor propõe o seguinte 

questionamento: e se Eva tivesse resgatado Lilith? 

Sobre os mistérios que rondam a origem humana, o mito de Pandora, assim como o de 

Lilith e Eva, traz a mulher relacionada a alguma tragédia. Pandora é considerada pela mitologia 

grega como a primeira mulher cuja maldade se encontra em forma de beleza. Ela é dada como 

castigo a homens que quebraram determinado protocolo. É camuflada com beleza e inocência, 

as quais escondiam seu lado mal, e trabalha a fim de cumprir o castigo de Zeus. O ponto de 



89 
 

partida do mito de Pandora é a vingança de Zeus, que foi enganado por Prometeu, ao construir 

uma criatura com o dom de vários deuses. 

Os mitos reforçam a assimetria entre homens e mulheres. Os mitos de Pandora e Eva 

possuem em comum a criação de um corpo feminino. Segundo Andréia Cristina Lopes Frazão 

da Silva e Marta Mega de Andrade (2009), enquanto o corpo de Eva é criado, o de Pandora é 

tomado como um presente aos homens para ser visto e admirado, embora sua conduta ao longo 

da narrativa seja qualificada como dissimulada. 

Na narrativa de Eva, existe uma relação de hierarquia, posto que Adão vem primeiro e 

é responsável por nomear os animais da terra. Assim, ele tem o poder da linguagem. Além 

disso, a procriação é uma ordem divina. Após Eva comer do fruto proibido, Deus se dirige 

primeiro a Adão, que joga a culpa sobre Eva. A hierarquia passa a ocorrer pela noção de 

dominação do homem sobre a mulher, afinal a desobediência feminina levou-os à queda. 

É preciso considerar que os mitos de Adão e Eva, na cultura judaico-cristã, e Prometeu 

e Pandora, no mundo clássico, não são iguais, pois fazem parte de sistemas culturais distintos. 

Contudo, apresentam semelhanças por abordarem a temática da criação, do lugar da 

humanidade no mundo e da relação entre homens e mulheres. A mulher é suprimida pelo 

silêncio por imposição, dado que sua fala tende a ser enganadora, e por falta de cultura.  

A sociedade grega passou por transformações e se distanciou do mundo ilustrado por 

Ulisses, no qual homens e mulheres não passavam de joguetes dos caprichos dos deuses. A 

beleza das mulheres passa a ser vista como um poder dado pelos deuses e elas são consideradas 

representações do mal disfarçadas de bem. 

Para Noguera (2017), os mitos gregos apresentam interpretações para o amor, retratando 

a obsessão feminina pela beleza e a criminalização social para as mulheres autônomas e 

independentes. O mito da beleza, retratado por Medusa, por exemplo, aborda temas como a 

aparência feminina e o ciúme destrutivo. A beleza é algo a ser perseguido, porque é o que 

garante às mulheres serem desejadas. A ausência desse atributo as coloca na posição de 

monstros rejeitados, que morrem socialmente. Já o ciúme causa a rivalidade entre as mulheres, 

uma ausência de sororidade (NOGUERA, 2017), o que dialoga com o conto de Branca de Neve 

e a rivalidade entre madrasta e enteada, fruto da perseguição da primeira pela beleza, que lhe 

garante sua função social. 

No mito grego de Pandora, o que fica evidente em relação à figura feminina é a 

curiosidade como característica que pode levar à perdição. Abrir a caixa é uma revelação da 

ambiguidade feminina: apesar dos males, havia esperança. No entanto, essa metáfora também 

evidencia que a mulher é a origem de todos os tormentos do homem e da humanidade. A história 



90 
 

de Pandora entra para o círculo daquelas narrativas cuja existência traz uma naturalidade do 

gênero e das relações de poder. Noguera (2017) nos convida a ler a história de Pandora de forma 

revisitada: 

 

Em tempos remotos, apenas os homens viviam no mundo; nenhuma mulher habitava 

na Terra. Os homens viviam sem conhecer a velhice, o sofrimento, tampouco o 

cansaço. A morte chegava a galope, suave e aparentada do sono. A hora da morte era 

sossegada e não se conhecia o medo. 

Certa vez, Prometeu (cujo nome significa “previdente”, isto é, “quem pensa 

antecipadamente”) roubou o fogo. O ato de Prometeu tinha o objetivo de presentear 

os homens para que também eles pudessem usufruir desse bem, na defesa contra feras, 

no cozinhar dos alimentos, no aquecer-se em noites frias. 

Zeus, o rei dos deuses do Olimpo, não podia deixar a audácia de Prometeu sem a 

devida punição. Como o castigo devia ser terrível, Zeus recorreu a Atena, a deusa da 

sabedoria, e Hefesto, o deus ferreiro, para a criação da primeira mulher: Pandora, a 

dona de “todos os dons”. Cada uma das divindades dotou-a com um de seus atributos: 

Afrodite, por exemplo, deu-lhe beleza e o poder da sedução; Atena a fez astuta, 

inteligente e hábil em trabalhos femininos. Vários atributos foram dados pelas outras 

divindades. Por fim, Hermes lhe deu a capacidade de mentir e de enganar os outros.  

Zeus ofereceu Pandora a Epitemeu, irmão de Prometeu. Epitemeu significa “quem 

pensa depois”, isto é, “imprevidente”. E, de fato, sem pensar duas vezes, contrariou 

um conselho do irmão. Prometeu tinha lhe dito que nunca aceitasse nenhum presente 

vindo de Zeus, mas Epitemeu se deixou seduzir pela bela Pandora e se casou com ela. 

Pandora trazia consigo um presente dado por Zeus: uma jarra (a caixa de Pandora), 

bem lacrada. A primeira mulher tinha a ordem expressa de que estava proibida de 

abrir a “caixa”, mas, tomada de curiosidade, um dia decidiu levantar a tampa, um 

bocado somente. Ela queria ver o que lá se escondia. De imediato, escaparam todos 

os males que até então os homens desconheciam: doença, guerra, velhice, mentira, 

roubo, ódio, ciúme, inveja, maldade, orgulho. 

O espanto diante de figuras tão horrendas quase a paralisou, mas ela, em um lampejo 

de reação, colocou a tampa novamente sobre a caixa. Todos os males haviam invadido 

o mundo para castigar os homens. No fundo da jarra, restara apenas uma pequena e 

tímida coisa, que ocupava muito pouco espaço: a esperança. 

A jarra é o coração humano. Em vez de punirmos Pandora, devemos agradecer-lhe 

porque os males estão fora de nós. Mas a esperança permanece conosco. E devemos 

isso a uma mulher... (NOGUERA, 2017, s. p.) 
 

 A grande mudança na forma de interpretar o mito revisitado por Noguera é o princípio 

da sororidade. A reviravolta está na interpretação do simbolismo da jarra representando o 

coração do ser humano e a ação de Pandora, ao liberar os males e deixar a esperança, traz uma 

nova percepção para a mulher. Ela não é mais a responsável pela tragédia humana, mas passa 

a ser observada como a salvadora e a quem estamos em dívida. 

 Já o mito de Eros e Psiquê traz uma nova situação para a mulher. Ela é bela e ingênua e 

essa última característica a coloca em situações complicadas, violando regras impostas pelas 

divindades. Esses erros a conduzem ao desespero e à solidão. Tendo Eros, representante do 

amor, ido embora, os dias de Psiquê se tornam amargos. A ausência do amor é, portanto, um 

fardo difícil de conviver. Além disso, pode-se notar que Psiquê somente pode se tornar imortal 

após os processos de purificação e de provações impostos. 



91 
 

A narrativa de Psiquê também fala sobre o princípio feminino. De início, ela é apenas 

um objeto de contemplação, pois era extremamente bela. Além disso, o mito traz a saída da 

ignorância para o desenvolvimento do saber, tal qual o fruto da árvore do conhecimento 

representava com Eva. O fato de não poder ver Eros, assim que se casaram, bem como não ter 

tido a chance de escolher seu parceiro, é uma prova de amor, advinda da confiança que deveria 

sentir. Outras figuras femininas, as irmãs, são responsáveis em incutir – devido à inveja e na 

pretensão de posse do que era de Psiquê – a dúvida que abala suas convicções e a torna curiosa 

para saber a identidade do marido. Ao transgredir as leis impostas por Eros, seu castigo é ficar 

sozinha. 

Ela passa por provas elaboradas por uma figura feminina mais velha, Afrodite, a fim de 

conquistar o amor de Eros de volta, ou seja, indicação de sua felicidade e ascensão, pois se 

transformaria em deusa. Essas provas também demonstram o descontentamento de Afrodite em 

relação à beleza de Psiquê, quase se mostrando como uma usurpadora. Afrodite representa a 

regressão da Mãe Terrível, assemelhando-se à madrasta e à bruxa dos contos de fadas 

(NEUMANN, 1993). 

Erick Neumann (1993) considera o conflito entre Psiquê e Afrodite o tema central do 

mito. Afrodite vê a beleza de Psiquê como uma afronta, afinal além de bela, possui o viço da 

mocidade. Dessa forma, a vaidade de Afrodite é ferida e ela pretende se vingar, iniciando o que 

poderia ser considerado uma competição. 

A comparação desse mito com os contos de fadas é realizada por Neumann (1993), que 

enfatiza a modificação do ritual das núpcias de morte para a consumação do casamento. Assim 

como em Cinderela, a entrada de irmãs invejosas acontece no mito de Psiquê e elas a convencem 

a quebrar a proibição do marido. Devido aos seus casamentos e por terem sido “dadas” aos seus 

companheiros, as irmãs não possuem uma relação amigável com os homens. A avaliação 

negativa que fazem do desconhecido marido de Psiquê revela o repúdio a eles. São as irmãs 

que a impelem à ação e sua curiosidade desperta seu amor e expulsa Eros do paraíso. 

Para conquistá-lo novamente, ela precisa passar por provas. A primeira tarefa de Psiquê, 

separar sementes e grãos, nos remonta à tarefa de Cinderela, em seu conto. A segunda tarefa 

consiste em levar para Afrodite flocos de lã de ouro de determinados carneiros, símbolos do 

princípio masculino. A terceira tarefa é referente a trazer para Afrodite uma jarra de cristal cheia 

de água de rios infernais. A água dessa fonte reflete o fluxo energético da vida, unindo superior 

e inferior. As três primeiras tarefas são cumpridas com “ajudantes” do reino das plantas e dos 

animais e, diferente dos contos de fadas, apresenta-se uma última tarefa, a quarta: uma viagem 



92 
 

ao inferno. A ajuda virá de uma torre, como simbologia da cultura e da consciência humana 

(NEUMANN, 1993). 

Outros diálogos se fazem presentes. Do mesmo modo de Pandora, Psiquê é responsável 

por abrir algo que não deveria: uma caixa. Assim como o conto de Branca de Neve, Psiquê cai 

em um sono da morte, sendo salva por Eros. 

Em muitas circunstâncias, podemos perceber que as perspectivas para os arquétipos 

femininos construídas pelos mitos auxiliam na concepção de limitadas possibilidades, 

refletindo a subjugação da mulher. Nos mitos até agora destacados, de um modo geral, a mulher 

é inferiorizada e recebe a culpa e a punição pela curiosidade que possui pelo desconhecido; 

curiosidade que a leva a descumprir promessas, a violar regras. No entanto, a história de 

Sherazade é como um sopro de esperança – semelhante ao conteúdo da caixa de Pandora – na 

afirmação de que a narrativa pode vir a salvar muitas mulheres do incerto final que os homens 

lhes determinam.  

Sherazade tem ciência do risco ao qual coloca sua vida, mas se prepara para participar 

do jogo do Rei Shariar, por meio de uma estratégia. Ao contrário de narrar em volta de uma 

lareira ou fogueira, como os camponeses franceses, Sherazade cria histórias diante do perigo 

da morte. Considerando o fascínio da arte do narrar, ao interromper a trama em momentos de 

suspense, consegue criar um fio narrativo de sobrevivência, configurando-se como uma famosa 

contadora de histórias. Dominando o discurso narrativo, ela absorve o poder da palavra, tão 

negado nos mitos destacados – uma prática atribuída aos homens, como foi possível observar 

ao longo desse capítulo.  

Cada noite de narrativa é uma incerteza em um ambiente de opressão e morte. O discurso 

narrativo literário rompe com uma tradição de submissão. Ao discursar por meio da literatura, 

possui o intuito de suspender a lei do Rei. Ela narra para salvar não apenas a sua vida, mas a de 

todas as outras mulheres, com a sua capacidade criativa. 

Por meio de seu agenciamento feminino, demonstra que a mulher não precisa se 

inferiorizar em relação ao homem. Dentro de uma cultura predominantemente masculina, como 

o é a muçulmana, Sherazade confirma seu valor e o valor feminino de participação social. Além 

disso, por meio das palavras em sua narrativa, comprova a confiança que tem em si mesma e 

em sua estratégia. Sua força está no entrelaçamento de suas palavras. 

Com Sherazade, podemos destacar a experiência da traição vivenciada pelo Rei Shariar, 

a qual é salutar para a convicção que ele estabelece a todas as mulheres: não existe honestidade 

feminina. Contudo, não contava com a mulher sábia, instruída, leitora, perspicaz, corajosa. Os 

adjetivos são inúmeros e é por meio da contação de história – ato que acompanha a humanidade 



93 
 

desde tempos imemoriais – que ela se salva e transforma o Rei. Com maestria, tece os fios de 

sua própria história e seu próprio destino. 

Existe uma repetição nas narrações dos contos, ou seja, Sherazade amplia a cada noite 

sua imaginação de narradora considerando uma mesma lição. No diálogo com o revisionismo 

contemporâneo, esse efeito de sentido é extremamente positivo se pensarmos que ela cria 

inúmeras possibilidades narrativas para uma mesma história: da sobrevivência feminina. 

Sherazade nos remete à figura dos narradores dos contos de fadas. Estudar a perspectiva 

histórico-social e não apenas psicanalítica dessas histórias revela significados muito mais 

amplos, englobando o contexto narrativo: quem, para quem e por qual motivo os contos eram 

narrados. Torna-se fundamental nesse momento introduzir a perspectiva da mulher enquanto 

narradora, escritora e personagem dos contos de fadas. 

Ao longo do tempo, os contos receberam duras críticas, principalmente voltadas ao seu 

teor de escapismo, considerados fantasias fúteis. Contudo, tais narrativas sobreviveram. Warner 

(1999) considera que existe uma aura de feminilidade cercando os contos, os quais são definidos 

pela metamorfose – que desestrutura o mundo apreensível, abrindo espaços oníricos, onde tudo 

pode acontecer. 

Tentar situar os contos de fadas em relação à história e à sociedade é um desafio 

cronológico. O difusionismo aposta na propagação das histórias através das fronteiras. Já a 

teoria dos arquétipos aponta para experiências comuns da sociedade humana. Considerar o 

aspecto social do conto possibilita ver as histórias como emergentes de lugares cujos contextos 

regionais temperam as narrativas, construindo uma identificação especial. A interpretação dos 

contos de fadas “revela como o comportamento humano está inserido em circunstâncias 

materiais, nas leis do dote, na posse de terras, na obediência feudal, nas hierarquias domésticas 

e disposições maritais, e que quando esses fatores passam e se modificam, os comportamentos 

também podem mudar (WARNER, 1999, p. 21). 

 Os significados gerados pelos contos de fadas estão em constante mudança, abordando 

a necessidade do público. Além disso, a história das transformações do status dos contos de 

fadas revela preconceito contra as mulheres. De narradoras ligadas à ciência ilícita e aos 

enigmas, elas são domesticadas e contidas. História legitimada para instruir as crianças, os 

escritores se apoderam de sua máscara para construírem seus próprios pensamentos. 

 A palavra “fada” possui origem latina, remontando a fata e sendo variante de fatum, 

referente a uma deusa do destino. Literalmente, fatum significa “aquilo que é falado”. Em 

conjugações no francês, espanhol e italiano, falar se relaciona à fada. 



94 
 

 Segundo Warner (1999), existe um caráter feminino do narrador na transmissão dos 

contos de fadas. As mulheres eram responsáveis pela transmissão das histórias no ambiente 

íntimo e doméstico, embora os escritores tenham dominado a produção e a disseminação dos 

contos literários. Elas se assemelham a Sherazade. O argumento não está em classificar a 

narração das histórias como algo exclusivamente feminino, mas que há certos padrões nos 

contos de fadas quando seus narradores são mulheres. 

 Foram elas que inauguraram a moda de escrever contos de fadas no final do século XVII 

em Paris. A coletânea de Perrault traz em seu título a referência aos contos da Mamãe Gansa e 

no prefácio há referência aos contos de “velhas senhoras”. As fontes mais inspiradoras dos 

irmãos Grimm eram mulheres, da família ou de amigos próximos.  

A repetição da estrutura dos contos de fadas demonstra a própria repetição do trabalho 

feminino da narradora, fiando em sua roca, costurando e remendando vestes, descascando e 

ralando alimentos, ao mesmo tempo em que tece e costura a trama de sua narrativa. O narrador 

na figura da avó ou babá cria uma ilusão de intimidade, como é o caso não somente da Mamãe 

Gansa, mas da “Vovó Gurton, Tia Molesworth ou Mamãe Hubbard” (WARNER, 1999, p. 51). 

À medida que os contos de fadas se tornam um gênero literário infantil, a velha risonha 

se estabelece como uma máscara para a figura do narrador. Essa máscara podia ser usada ou 

vestida por homens e mulheres. Na introdução dos contos de Basile, por exemplo, aparece a 

figura de uma velha que gera uma explosão de risos. 

Trazendo ensinamentos e comportamentos sociais, a “Mamãe Gansa, a velha admirável 

e operadora de prodígios, estava destinada a ter uma longa carreira no ramo da pedagogia” 

(WARNER, 1999, p. 51). A função da Mamãe Gansa passa a ser relacionada a amenizar as 

lições para a vida, um entretenimento infantil dedicado à instrução moral. 

A partir do momento em que as escritoras, como Madame d’Aulnoy, se introduziram 

no mundo dos contos de fadas, o status da narradora – o lugar da velha – se transformou. O 

conto de fadas se caracterizou como um gênero de protesto, revelando as injustiças, as 

reparações e a liberdade. Warner (1999) compara D’Aulnoy à Sherazade, contando histórias 

para salvar a vida. Na perspectiva dos contos de fadas literários com estilo rebuscado, as autoras 

dos salões das preciosas não se pareciam com as velhas narradoras, mas eram criadoras 

advindas de posição superior. 

Marie-Jeanne L’Héritier de Villandon começou a escrever contos de fadas na década de 

1690, publicando seu primeiro livro em 1697. Herdou o salão de Madeleine de Scudéry em 

1702. Em seus prefácios, afirmava que suas fontes eram sua governanta e sua ama. L’Héritier 



95 
 

era muito íntima de Perrault, de modo que Warner (1999) considera ter havido certa influência 

de escrita e ideias. 

O posto de governanta naquela época pode ser descrito como uma ponte entre as 

camadas sociais. As histórias tinham o poder de unir os camponeses. A velha é um ser que 

detém de segredos pagãos e se associa ao conhecimento marginal. L’Héritier fala em nome da 

velha ama, transmitindo a sabedoria de mulheres, cujo status social era inferior. 

Visto que tais narrativas se voltam à vivência marginal, a linguagem precisava ser 

purificada, pois a transmissão decaíra na escala social. O estilo de L’Héritier é floreado e culto, 

de modo a cumprir seu papel no salão das preciosas. Seu objetivo era oferecer uma bela 

roupagem. “Mamãe Gansa esconde vários antepassados sob suas saias – reis, trovadores, poetas 

–, mas sua voz permanece orgulhosamente aquela da escritora contemporânea, colocando e 

tirando máscaras” (WARNER, 1999, p. 208).  

Contudo, nas histórias de L’Héritier, as virtudes não são restritas a um sexo 

determinado. O estilo rebuscado, prolixo e refinado de D’Aulnoy e L’Héritier a tornaram 

datadas, de modo que perderam lugar para Perrault, cujo estilo era mais mundano, ligeiro e 

bem-humorado. Apesar disso, os salões das preciosas se caracterizam como um fenômeno 

ocorrido na França que mostrou a escrita feminina dos contos de fadas. 

A defesa de Perrault aos contos de fadas revela a promoção de uma literatura nativa 

considerada moderna contra a até então superioridade do grego e do latim, ou seja, valorização 

da antiguidade. Nesse círculo de criação dos contos, a Mamãe Gansa era a personificação do 

conhecimento doméstico e a guardiã da linguagem. 

Perrault não era, por sua vez, facilmente confundido com a Mamãe Gansa. De acordo 

com Warner: 

 

há uma distinção entre ser mulher e contar uma história e contar uma história como 

mulher [...]. Toda escritora que se identificou com questões femininas sabe que vai 

tropeçar na zombaria; contudo o riso pode ser respondido na mesma moeda, pois tem 

sua própria força retaliatória, como a gansa sabe quando grasna (WARNER, 1999, p. 

220). 

 

 Ainda segundo a autora, há motivos tanto psicológicos, quanto sociais e literários para 

a predileção pela figura da Mamãe Gansa do que por uma Sherazade. 

 Os irmãos Grimm também possuem relação com a figura da velha e a máscara da 

narradora. O artista da família Grimm, Ludwig Emil, foi responsável pelo retrato que desenhou 

de Dorothea Viehmann, impresso e publicado em muitas edições populares. Como o interesse 

dos irmãos Grimm era recuperar uma literatura nacional, Dorothea Viehmann relatou seus 



96 
 

contos várias vezes, os quais, apesar de remodelarem as narrativas em edições posteriores, 

conservaram o seu retrato na folha de rosto – uma ilusão de que as histórias não tivessem sido 

modificadas. Entretanto, é preciso considerar a problemática tentativa de originalidade não 

somente das histórias, mas de suas origens. Os irmãos Grimm descreviam Viehmann como a 

autêntica narradora alemã dos contos de fadas: uma velha camponesa vivendo em um chalé que 

recitava histórias da memória. Contudo, especula-se que Viehmann era uma mulher 

alfabetizada de classe média, de origem francesa huguenote, assim como os amigos e famílias 

de quem os irmãos coletaram a maior parte das narrativas. 

 Além disso, a respeito da Alemanha, Shawn C. Jarvis e Jeaninne Blackwell (2001) 

demonstram, por meio de investigações, que mais de cinquenta mulheres e jovens contribuíram 

com o acervo dos irmãos Grimm entre os anos de 1808 e 1830. As mulheres alemãs não apenas 

contavam as histórias, mas também escreviam e suas narrativas são diferentes das escritas pelos 

homens. Os propósitos eram diversos: elas escreviam contos para o entretenimento de seus 

filhos; para o nicho mercantil de literatura infantil; para comentar problemas sociais; para 

descrever suas vidas. 

 Jarvis e Blackwell (2001) não encontram registros de escrita das mulheres antes de 1782, 

mas após essa data, principalmente entre 1790 e 1810, houve uma explosão de escrita e 

publicação de contos de fadas ou coletâneas compostas por mulheres. Tais publicações 

precedem a coleção de dois volumes dos irmãos Grimm, de 1812 e 1815. Os autores ainda 

destacam a contribuição de Benedikte Naubert, que influenciou não somente Clemens 

Brentano, mas também os irmãos Grimm – apesar de Jacob e Wilhelm criticarem seu estilo 

literário e sua dependência das fontes históricas. 

 Enquanto Perrault “se escondia debaixo das saias de ma Mère l’Oye, os irmãos usavam 

o toucado de vovó de Dorothea, ícone e voz do povo” (WARNER, 1999, p. 225). A voz da 

velha narradora confere autenticidade ao conto, se tornando um modelo feminino cuja 

percepção está na sabedoria dos mais velhos em transmitir conhecimento aos mais jovens. Ao 

ser colocada como narradora das histórias, essa figura ganha credibilidade como aquela que 

testemunhou as experiências vividas. 

De acordo com Dworkin (1974), a cultura nos predetermina enquanto sujeitos: quem 

somos, nossos comportamentos, nossos conhecimentos e nossos sentimentos. Além disso, 

existem papéis sexuais e de gênero a serem seguidos. Os contos de fadas são os primeiros 

informantes culturais que chegam a nós, determinando papéis e valores desejáveis. Enquanto 

leitores infantis, aprendemos que devemos ser bons e buscar o final feliz. Conforme vamos 

crescendo, o paradigma romântico permanece: o herói procura, beija e se casa com a princesa. 



97 
 

Nossas noções sobre papéis sexuais são manipuladas quando as únicas opções femininas são a 

madrasta má e as virgens passivas e as opções masculinas são o ativo príncipe e o poderoso rei. 

Kolbenschlag (1991) evidencia que a maioria dos contos de fadas aborda um feminino 

arquetípico. A madrasta passa a ser central na experiência humana e o espelho é um elemento 

simbólico do narcisismo e da inveja. Branca de Neve executa seu trabalho a fim de crescimento. 

Ainda que fuja da madrasta, se coloca sob o poder dela. Os dois primeiros elementos que a 

madrasta usa na tentativa de matar a enteada são relacionados à beleza e a maçã funciona como 

a identidade feminina, que é compartilhada por elas. Branca de Neve se permite ser tentada com 

uma facilidade muito grande, ainda que os anões a tenham advertido. É como uma releitura do 

pecado original. 

Com o conto de fadas de Branca de Neve, aprendemos que as mulheres se tornaram 

párias de si mesmas, porque assim foram orientadas. A mãe se caracteriza como boa porque faz 

parte de uma introjeção do mito, enquanto a madrasta é má devido a uma projeção de nossos 

medos. French (2002) considera que historicamente não há uma solidariedade natural entre as 

mulheres: elas cultivavam a terra separadamente; preparavam a comida de modo isolado; 

davam à luz sozinhas. 

Contos de fadas tradicionais fazem da subordinação feminina um desejo romantizado 

(ROWE, 1986). A madrasta é a antagonista – um obstáculo no caráter feminino enfatizado pelo 

patriarcado – que personifica a sexualidade feminina, sendo censurada devido ao seu poder 

manipulativo. A mãe biológica, em contrapartida, revela a proteção feminina. 

As mães dos contos de fadas são figuras mitológicas, as quais delineiam as 

possibilidades de caráter feminino. Quando são boas e passivas, a morte não é tão significativa, 

se considerarmos que já estão mortas em vida. Numa perspectiva sexista, isso nos mostra que 

a mulher boa é a mulher morta. A mulher ativa em vida é considerada ruim, má, brutal, 

ambiciosa (DWORKIN, 1974). 

Na perspectiva masculina dos contos de fadas, a catatonia é uma qualidade, afinal Bela 

Adormecida dormiu por cem anos e Branca de Neve ficou por tempo indeterminado dentro de 

um caixão de vidro. Seus respectivos príncipes se apaixonaram enquanto elas estavam “mortas” 

ou por elas estarem mortas? (DWORKIN, 1974). 

Branca de Neve, Cinderela, Bela Adormecida e Rapunzel representam o arquétipo da 

boa mulher: passiva, bonita e vítima. Elas não pensam, agem, confrontam ou questionam. Seu 

cenário muda da casa da mãe ou madrasta para a casa do príncipe. Uma outra figura desse 

estereótipo é a fada, mas seu poder não se iguala ao da bruxa e ela desaparece (DWORKIN, 

1974). 



98 
 

A disputa acerca da beleza é uma constante em muitas histórias e a inveja é um obstáculo 

à formação de vínculos. Acostumamo-nos a ler sobre personagens femininas bonitas que são 

oprimidas por outras figuras femininas, mas ciumentas e maléficas. Ser bonita nos contos de 

fadas significa ser escolhida. Não há nada que a protagonista precise fazer, de modo que sua 

existência é marcada pela passividade. Três fatores se sucedem em linha cronológica: ser 

bonita, ser escolhida, se tornar rica (LIEBERMAN, 1986). 

A questão da beleza é destacada por Dworkin (1974) como admiração, aliança e devoção 

masculina. A substituta da mãe falecida de Branca de Neve era a mais bela do reino, segundo 

o espelho mágico. Ela respondia a esse requisito masculino, mas sua beleza é usurpada por 

Branca de Neve, tradicionalmente uma criança de sete anos de idade. 

A preocupação excessiva da madrasta com a sua aparência dialoga com o que Wolf 

considera acerca do mito da beleza. A discussão de Wolf (1992) se localiza na geração anterior 

de mulheres, do início dos anos de 1970, após as inúmeras conquistas feministas no Ocidente. 

Ela se questiona se a geração posterior se sente livre e chega à conclusão que a liberação da 

mulher está restrita às imposições de beleza feminina. A imagem da beleza feminina vem sendo 

usada como uma arma pelas instituições de poder masculinas contra o feminismo e a isso Wolf 

(1992) chama de “o mito da beleza”.  

É importante ressaltar que Wolf (1992) fala das mulheres de seu tempo, mas o mito da 

beleza pode ser observado nos contos de fadas tradicionais. Apesar das inúmeras conquistas 

femininas, a ideologia da beleza continua sendo violenta e assume a função de coerção social. 

Com o padrão físico imposto, as mulheres entram em um estágio de competição. Esse controle 

por meio da beleza é uma forma de os homens reestabelecerem seu domínio cultural, afinal “as 

mulheres mais velhas temem as jovens, as jovens temem as velhas, e o mito da beleza mutila o 

curso da vida de todas” (WOLF, 1992, p. 17). 

“O mito não isola as mulheres segundo suas gerações, mas, pelo fato de incentivar a 

desconfiança entre todas as mulheres com base na aparência, ele as isola de todas as outras 

mulheres que elas não conheçam e apreciem pessoalmente” (WOLF, 1992, p. 98) A beleza é 

um atributo que as torna vulneráveis à aprovação externa. Existe uma regra central do mito da 

beleza: deve haver uma ação contrária para cada ação e conquista feminista. Quanto maior é o 

poder que alcançam em um mundo masculino, maiores são as exigências em relação ao físico 

feminino. O mito cria uma estereotipia em que a mulher pode ter ou uma mente ou um corpo. 

O século XX resgata a ideia de que todas as mulheres podem ser belas, de modo que a estética 

se torna uma ética (PERROT, 2007). 



99 
 

A beleza na juventude é relacionada à ignorância sexual e à falta de experiência. Já o 

envelhecimento é considerado deplorável porque revela poder feminino, além de possibilitar 

que os elos entre as gerações de mulheres sejam rompidos. Observa-se com isso que “o mito da 

beleza na realidade sempre determina o comportamento, não a aparência” (WOLF, 1992, p. 

13). 

O mito que determina o comportamento se reflete nos contos tradicionais a partir do 

momento que se cria uma dicotomia entre a mulher gentil e passiva sendo bela e a mulher ativa 

e má sendo feia. Se a mulher é poderosa e boa, muito provavelmente não será humana. A mulher 

que busca poder é repulsiva e a que resiste à dominação e subordinação é vista como criatura 

que nega o propósito a que foi criada pela perspectiva masculina (FRENCH, 2002).  

De acordo com Perrot (2007, p. 50), “a beleza é um capital na troca amorosa ou na 

conquista matrimonial”. O casamento, ao final do conto, é o prêmio pela beleza que somente a 

mulher gentil e passiva tem direito. Lieberman (1986) ainda identifica que em muitos contos o 

casamento é uma constante, mas poucos mostram sobre a vida depois do “sim”. 

O famoso “era uma vez” transporta o leitor, no início da narrativa, para um mundo de 

fantasia, mas a cerimônia de casamento ao final da história arremessa o leitor de volta para a 

realidade. Visto que o casamento ocorre na maioria dos contos de fadas tradicionais, essas 

narrativas possibilitam às mulheres essa única opção limitada de perspectiva. 

Quando colocados na balança, os contos de fadas tradicionais mais preservam do que as 

releituras desafiam o patriarcado. Rowe (1986) pontua que os contos de fadas tradicionais mais 

criam problemas do que solucionam. “Complexo de Cinderela” e “Síndrome da Bela 

Adormecida” são conceitos conhecidos socialmente. Todavia, é preciso considerar que a 

revisão dos contos de fadas por esse estudo abordado se volta para o desenvolvimento de uma 

consciência feminista, no sentido de rever as condições às quais as mulheres são criadas, 

apresentadas e perpetuadas pelas narrativas.  

Lerner (1986) afirma que existem alguns estágios para esse despertar da consciência 

feminista: a percepção de que há um erro; o desenvolvimento de um senso de irmandade; a 

definição de objetivos e estratégias pelas mulheres a fim de modificar a condição; e a 

possibilidade de uma visão alternativa do futuro. 

Os contos de fadas são considerados histórias do inconsciente coletivo. A interpretação 

da condição humana é um pressuposto para sua permanência enquanto manifestação cultural 

ao longo do tempo e em diversos lugares. Traz, em seu bojo, a noção de partilha. 

Principalmente após os anos de 1960, devido ao movimento das mulheres, existe uma 

necessidade de expressar uma visão não sexista do mundo por meio dos contos de fadas que 



100 
 

alteram as construções estéticas e os conteúdos sociais. A reformulação dessas narrativas indica 

que há um poder ideológico e moral por trás das histórias. A crítica literária feminista é um ato 

político que interpreta o mundo com o objetivo de mudar a consciência dos leitores. Envolve 

uma questão de revisão da tradição sob o ponto de vista da mulher. 

O que pretendemos demonstrar é que existe uma relação muito próxima entre as 

mulheres e os contos de fadas. É importante observar o que essas narrativas revelam sobre a 

mulher nas figuras das narradoras que servem como máscaras, das escritoras que foram 

ofuscadas por escritores como Perrault e os irmãos Grimm e das personagens bipolarizadas – 

cujo dualismo simples serve ao propósito de moldar a consciência, conforme ideologias 

predominantes. 

O narrador representa um papel fundamental para a sobrevivência ou a decadência de 

um conto, pois é forçado a se apropriar das crenças do público. Para receber a mensagem do 

conto de modo favorável, as narrativas, com o passar do tempo, foram direcionadas às crianças, 

principalmente a partir do século XVII. Elas continuam sendo o alvo, na lucrativa indústria de 

entretenimento construída por Walt Disney. Uma vez que a criança é um ser em formação, a 

recepção da história ocorre de maneira mais fluida. Com o público adulto, tais narrativas se 

tornam fonte de questionamento, aceitação ou negação. 

As condições de aceitação dos contos de fadas não podem receber valores fixos, pois o 

futuro do conto está em nossas mãos. Não se trata de negar o passado e a tradição, mas minar a 

cristalização de seu próprio interior. Já afirmava Warner que “protesto e conto de fadas são 

parceiros de longa data” (WARNER, 1999, p. 451). O salão das preciosas é prova da campanha 

pela emancipação feminina e pela ética igualitária. 

Se o público é diferente, a mensagem também precisa ser diferente. Assim, a narrativa 

se configura como uma arma para aqueles que estão desarmados. Sherazade demonstra isso 

claramente, pois para ela o ato de narrar possibilita a sobrevivência. A narrativa também é uma 

válvula de escape para os camponeses e os contos populares, ao imaginarem novos mundos e 

novas possibilidades.  

Para diminuir essa influência feminina, as histórias narradas pelas mulheres ganharam 

o status de contos da carochinha. É preciso questionar: por que os contos são considerados 

histórias da carochinha, numa tentativa de diminuição de sua importância, mas o que se diz a 

respeito da figura feminina é tomado como verdade universal? Se as mulheres são as narradoras 

de seus contos na figura da velha ou da Mamãe Gansa, por que as personagens femininas são 

cruéis e morrem? “E por que as mulheres continuaram a falar dentro desse corpus de história 

que as difamam tão profundamente?” (WARNER, 1999, p. 242). 



101 
 

O final do século XIX e os séculos XX e XXI testemunham a reavaliação e reescrita de 

contos que por muito tempo foram conhecidos universalmente. Considerar, como o desejavam 

os irmãos Grimm, que as narrativas são produtos nacionais, puros e sem influências seria 

proclamar que os contos de fadas pertencem a um só lugar. Isso contraria o que Warner propõe: 

“temos mais coisas em comum do que talvez conheçamos ou saibamos” (WARNER, 1999, p. 

454). Ainda mais se considerarmos a pós-modernidade, suas fragmentações, a linha tênue das 

polaridades, o desaparecimento das fronteiras nacionais, reivindicar a posse nacional se torna 

praticamente impossível. 

Conforme afirma Warner (1999, p. 456), “a História tem mostrado uma luta prolongada 

entre diferentes grupos sociais para controlar o narrador das histórias”. Além disso: “quem 

conta a história, quem reformula os personagens e muda o tom torna-se muito importante. 

Nenhuma história jamais é igual a sua fonte ou modelo, pois a química entre narrador e público 

a transforma” (WARNER, 1999, p. 458). 

Vivemos a era Disney que, assim como os irmãos Grimm em sua época, requisita a 

visão dos contos de fadas a partir de seu aparato gráfico. Com isso, apagamos ainda mais os 

narradores que possibilitaram a ascensão dos contos enquanto gênero literário. O processo de 

podar o contexto histórico das narrativas é perigoso e trabalha em prol da impressão de que o 

mundo é e sempre foi dessa forma. Nosso século, com suas conquistas tecnológicas, necessita 

de encantamento mágico dos contos de fadas para sobreviver. 

Considerando o exposto, esse capítulo pretendeu discutir sobre os valores atribuídos 

culturalmente aos sujeitos de nossa sociedade, principalmente em relação às mulheres. 

Discutimos a abordage, patriarcal, demonstrando sua criação histórica fortalecida pela família, 

pelo Estado e pela propriedade privada, sendo pautada na questão de gênero, no qual o 

masculino é tido como a norma e o feminino é o desvio, caracterizando-se um comportamento 

androcêntrico. 

Buscamos enfatizar as mudanças, transformações e perpetuação de significados 

impostos ao feminino, de modo a estudar o passado para observar os princípios que norteiam a 

configuração social e cultural que subjuga a mulher, considerando que somos frutos de 

construções sociais e culturais. Considerando aspectos míticos, literários e históricos, 

retomamos alguns reflexos e roteiros do feminino como possibilidades de se tornar mulher, a 

fim de esboçar reflexões sobre os contos de fadas, considerando que prescrevem padrões de 

comportamento e sistemas de valores ideais.  

Além disso, evidenciou-se o caráter mítico dos contos de fadas, pois assim como os 

mitos, as narrativas clássicas se tornaram mitificadas, como uma herança cultural congelada. A 



102 
 

partir da perspectiva mitificada do conto, revisitamos os lugares relegados às mulheres 

enquanto narradoras, escritoras e personagens, enfatizando a dualidade entre madrasta e 

enteada, sustentada pelo mito da beleza. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



103 
 

4 NEGOCIANDO A NARRATIVA DA MADRASTA: A PERSPECTIVA DA VILÃ 

 

“To be the forgotten stepmother of a forgotten princess 

was not enough” (COOVER, 2005, p. 705). 

 

“[...] ao lado do bem, ali está o mal, [...] ressurgindo 

regularmente nas histórias humanas” (MAFFESOLI, 

2004, p. 50). 

 

 Teorias da psicanálise e do revisionismo feminista contemporâneo objetivam dar 

visibilidade às experiências femininas de vida, à metáfora do espelho, às relações entre as 

mulheres – principalmente entre mãe (e suas derivações) e filha, à apresentação das histórias 

das personagens femininas como centrais para o entendimento de como o senso de si da mulher 

é construído e desenvolvido. 

 A madrasta é a personagem mais comum dentre todos os cruéis parentes que perseguem 

heróis e heroínas. Assumimos como algo natural a madrasta odiar sua enteada e, quando as tem, 

amar suas filhas. A força que move sua ação é a inveja. Ela inveja a beleza da enteada que 

ultrapassa a sua própria ou ultrapassa a beleza de suas filhas. Na tradição, não recebe nome, 

apenas uma função e sua ação pode aparecer de diversas formas. Ela pode agredir a enteada; se 

recusar a alimentá-la e abandoná-la; ou estabelecer tarefas impossíveis. 

 As madrastas não apenas maltratam, mas tentam assassinar suas enteadas. A criança 

pode ser banida de casa com um caçador que recebe ordem para matá-la ou simplesmente pode 

ser abandonada na floresta. Nesse ambiente, a antagonista também pode se fazer presente sob 

a máscara da bruxa. 

A grande maioria das madrastas persegue ativamente não seus enteados, mas suas 

enteadas e tal perseguição promove às últimas o papel de mártires inocentes e sofredoras. Por 

serem as intrusas que desestabilizam a harmonia entre as relações de sangue, o destino das 

madrastas é a execução, no intuito de que o final feliz da protagonista se sobressaia. Estabelece-

se, assim, uma competição entre protagonista e antagonista, confirmando a perseguição ao sexo 

feminino. 

Nesse sentido, a figura da madrasta pode ser estudada por meio de um imenso arranjo 

de possibilidades. Esse capítulo apresentará tanto a perspectiva voltada aos arquétipos, quanto 

a perspectiva histórico-social. A escolha por essas duas interpretações ocorre porque a visão do 

arquétipo como um depósito da repetição da experiência humana cria uma tendência para 

universalizar a ideia que o mito traz – e em decorrência disso, os contos de fadas – sobre as 

mulheres, enquanto a perspectiva histórico-social busca interpretações considerando que o 



104 
 

significado é uma construção. O acréscimo de vozes diferentes na análise dos contos pode ser 

instrutiva e nos prevenir de rejeitar automaticamente a imutabilidade dos significados que o 

conto apresenta acerca das mulheres. 

 

 

4.1 A madrasta pelo viés da tradição 

 

 A origem do maravilhoso dialoga com o pensamento mágico do imaginário humano 

desde as sociedades antigas, por meio dos mitos, das lendas e dos contos de fadas. O 

maravilhoso se faz presente nas mitologias diversas, na literatura antiga e até no Antigo 

Testamento. O século XVIII, com o advento do Iluminismo, com sua base racional, ou mesmo 

o positivismo do século XIX não foram suficientes para apagar sua presença. 

 Le Goff (2010) se refere ao maravilhoso como “mirabilia”: o visível que é impossível 

de ser explicado pela lógica racional. Para o autor, o imaginário se organiza por meio de 

imagens e metáforas da visão. Já Todorov (1992) distingue maravilhoso de fantástico e 

estranho. O gênero maravilhoso se relaciona ao conto de fadas, isto é, o conto de fadas é uma 

variedade do gênero maravilhoso. Nessa perspectiva, os fenômenos podem ser explicados a 

partir de criação de novas leis da natureza, afinal a lógica racional, como apontada por Le Goff 

(2010), não consegue esclarecer o acontecimento. Assim que novas leis são criadas, como o 

início da narrativa que nos transporta para um outro mundo, os acontecimentos sobrenaturais 

nessa perspectiva não causam surpresa. O fantástico, ao contrário, gera hesitação e incerteza 

diante do acontecimento metaempírico. 

 Para David Roas (2011), a literatura maravilhosa, como os contos de fadas, acontece em 

mundos autônomos e o sobrenatural é aceito sem questionamentos. Os contos de fadas são 

ficções que abordam o sobrenatural como parte do real, pois o pacto ficcional sendo 

estabelecido, o impossível se torna crível. Roas (2011) enfatiza que tudo é possível no espaço 

maravilhoso e é por isso que não presenciamos nenhum personagem questionando o ocorrido. 

As ações podem ser consideradas normais e naturais e o comportamento do personagem é 

transmitido para o ouvinte ou o leitor dos contos de fadas que entra nesse jogo ficcional.  

 Nos contos maravilhosos, não há personagens planos, mas a representação de 

arquétipos. As imagens arquetípicas construídas oferecem pistas acerca dos processos do 

inconsciente coletivo. Desse modo, os contos podem ser vistos como arquétipos, com 

personagens simbólicos, que representam algo. 



105 
 

 Numa perspectiva psicanalítica, o conteúdo do conto faz alusão aos ritos de iniciação 

ou de passagem. Portanto, as ações dos personagens são fundamentais, porque são elas que dão 

encadeamento aos enredos. Acerca do desenvolvimento da narrativa, as esferas de ação de 

Propp (1984) dialogam no sentido de determinar o que é constante e característico dos contos, 

bem como de demonstrar os possíveis caminhos das histórias maravilhosas, considerando o 

procedimento esperado de um determinado personagem. Dentre as esferas de ação, a que nos 

chama a atenção para a elaboração desse capítulo é a primeira, a do antagonista ou malfeitor,  

que corresponde ao dano, ao combate, à luta contra o herói e à perseguição. 

 Uma vez que lidam com a fantasia, os contos de fadas mostram uma maneira ideal de 

ser. O início do conto – “era uma vez” – transporta o ouvinte e/ou leitor para o mundo do 

maravilhoso. Nesse espaço, os arquétipos regulam e formam o mundo simbólico. Franz (1990) 

considera que os contos são ricos materiais para a investigação sobre o inconsciente e os 

processos da psique coletiva, pois espelham mais claramente do que os mitos o que se passa no 

inconsciente. 

 De acordo com Franz (1990), Carl Gustav Jung introduziu na ciência dos mitos a base 

humana que faz florescer os temas repetitivos. Jung (2000), ao delinear o princípio de 

inconsciente coletivo, retoma o conceito de inconsciente de Freud, pontuando que é o lugar dos 

conteúdos reprimidos ou esquecidos, sendo de natureza pessoal. Para Jung (2000), existe a 

camada pessoal do inconsciente, mas esta repousa sobre outra camada, de teor inato e universal: 

o inconsciente coletivo. 

 O conteúdo do inconsciente pessoal aborda “complexos de tonalidade emocional”, 

enquanto o inconsciente coletivo se comprova pelos conteúdos chamados “arquétipos”, 

tratando-se de “imagens universais que existiram desde os tempos mais remotos” (JUNG, 2000, 

p. 16). Para Jung (2000), o conceito de arquétipo indica que existem determinadas formas na 

psique humana presentes em todo tempo e lugar. Por fazer parte do inconsciente coletivo, o 

arquétipo revela o que é comum aos homens, por meio dos símbolos que se fazem visíveis a 

eles. 

 Os principais arquétipos dos contos são: a Grande Mãe, pai, persona, sombra, anima, 

animus, herói e self (si mesmo). São estruturas bipolares, havendo inter-relação entre os 

aspectos positivos e negativos. Por carregarem simultaneamente aspectos positivos e negativos, 

a lógica separatista se rompe, de modo a prevalecer a coexistência dos opostos.  

Segundo Jung (2000), o conceito da Grande Mãe está vinculado à história das religiões, 

revelando comportamentos e representações construídos ao longo do tempo acerca da figura 

materna. O arquétipo materno possui diversas formas, como “a própria mãe e a avó; a madrasta 



106 
 

e a sogra; uma mulher qualquer com a qual nos relacionamos, bem como a ama-de-leite ou 

ama-seca, a antepassada e a mulher branca” (JUNG, 2000, p. 91-92). 

 Apesar de universal, a imagem da mãe muda conforme a experiência prática de cada 

indivíduo. Neumann (1974) enfatiza que os arquétipos não podem ser confundidos com uma 

imagem concreta, uma vez que estão voltados para o interior. No campo da consciência, a 

imagem arquetípica ganha uma forma simbólica. Os símbolos são a linguagem figurativa usada 

pelo arquétipo para se comunicar com a humanidade. São esses símbolos que, por sua vez, 

organizam a psique, de modo que os arquétipos habitam o inconsciente coletivo, levando as 

percepções à consciência. 

 A pluralidade de formas simbólicas para o arquétipo da Grande Mãe revela atributos 

positivos e negativos que agem em ambivalência no inconsciente, enquanto o consciente tende 

a separá-los como aspectos diferentes. Em relação ao feminino, na época do Cristianismo, a 

mãe é representada pela Virgem Maria. No Paganismo, é suprimida. Na visão cristã, apenas o 

lado belo e puro é valorizado. 

 Os símbolos nos contos representam forças humanas em pontos de polaridade, trazendo 

comportamentos diversos relacionados à mulher. Assim, a figura da madrasta se cristalizou na 

polaridade negativa do arquétipo da Grande Mãe, representando o aspecto perverso e 

destruidor. 

Dentro do arquétipo, por trazer o positivo e o negativo coexistindo, a princípio qualquer 

um pode se identificar e até mesmo transitar entre os aspectos, conforme a situação em que se 

encontra. Basta considerar as primeiras versões de Branca de Neve dos irmãos Grimm, em que 

não existia uma madrasta, apenas uma mãe que agia no âmbito polarizado. Contudo, ao longo 

da trajetória histórica dos contos de fadas e do processo de apropriação e modificação 

ideológica, observamos uma cristalização do significado por meio da repetição que vincula a 

madrasta apenas ao aspecto negativo. 

 Os papéis dos contos de fadas que incluem uma madrasta em seu enredo parecem 

familiar: uma madrasta má, um pai ausente, uma mãe morta, uma criança inocente. A mãe que 

é substituída por um monstro faz parte de enredos que conquistaram maior aceitação ou 

popularidade. Isso acontece em “Branca de Neve” e “Cinderela”, por exemplo, cujos contos 

representam a morte da mãe boa logo que a narrativa tem início. 

No mundo dos contos de fadas, as mulheres más podem ser encontradas representadas 

pelas bruxas, rainhas, madrastas ou, até mesmo, pelas irmãs. Na cultura popular, a madrasta se 

torna uma caricatura má, egoísta e cruel. Ela é uma vilã abusiva, odiada, ciumenta e monstruosa 

que deseja fortuna e atenção. Suas características exageradas estão na psique da cultura do povo, 



107 
 

de modo que “madrasta malvada” se tornou um conceito embutido na consciência coletiva de 

nossa sociedade moderna. Os contos tradicionais criam uma aura de cunho negativo para as 

madrastas que não encontra ressignificação na figura do padrasto. 

Para Propp (1984), os personagens são considerados estereótipos porque mostram um 

modelo fechado de sociedade que determina valores absolutos aos heróis e aos vilões. A 

construção do personagem nos contos de fadas revela conflitos de poder e formação de valores. 

Mulheres mais velhas são escaladas para agenciar e administrar o sofrimento causado à jovem 

heroína, protagonista de sua narrativa. As versões de Walt Disney para Branca de Neve e os 

sete anões (1937) e Cinderela (1950) se concentram nas madrastas perversas e violentas, que 

emanam um poder autêntico. Segundo Warner (1999), Disney apresenta uma ideia sobre 

protagonistas e antagonistas dos contos de fadas que precisava ser revista: “até que escritores e 

antologistas reabrissem os olhos, heroínas passivas e infelizes e mulheres mais velhas, 

vigorosas e perversas, pareciam características genéricas” (WARNER, 1999, p. 239, grifo 

nosso). As narrativas de Disney influenciaram a percepção dos contos como um desequilíbrio 

entre bem e mal, cujo poder do mal prevalece até ser vencido pelo bem. 

Nenhuma explicação é apresentada após a morte e ausência da mãe. Os contos de fadas 

tradicionais enfatizam a boa relação com a primeira esposa e o quanto esta era benevolente em 

contraste com a madrasta cruel, a vilã. É preciso considerar que nas histórias dos irmãos Grimm, 

o lugar e as funções da madrasta já foram desempenhados pelas mães biológicas. As edições 

do conto de “Branca de Neve” de 1810 e 1812 trazem uma mãe cujo ciúme é persecutório. A 

situação do emblema materno que se sente ameaçado pela beleza da filha é o pivô da violência.  

Em 1819, uma nova edição introduz uma madrasta no lugar da mãe. As versões alemãs 

abrandam a crueldade e atribuem castigos aos maus, bem como recompensas aos justos, 

conforme os valores cristãos. O idealismo romântico alemão não possibilitava à mãe ser má ou 

perigosa, apenas símbolo do eterno feminino. Segundo Silver (2015), a primeira edição dos 

irmãos Grimm traz um total de nove mães mortas, enquanto a décima sétima edição apresenta 

quatorze. 

A teoria bettelheimiana contribuiu para a ausência da mãe boa nos contos de fadas, como 

forma de preservação da infância. A leitura de Bettelheim (2002) parte do ponto de vista das 

crianças, da protagonista, daquela que perdeu a mãe e ganhou uma madrasta. De acordo com 

Tatar (2013), a madrasta é uma forma de exonerar os pais biológicos da culpa pela miséria. Não 

há punição para a mãe biológica, mas para a substituta há. De forma consciente ou não, é por 

meio da crueldade das madrastas que os enredos das heroínas se desenvolvem. 



108 
 

Contudo, substituir a mãe pela madrasta em prol do ideal feminino também apagou as 

razões históricas para a crueldade feminina dentro do lar. “A abordagem arquetípica extirpa a 

História do conto de fadas” (WARNER, 1999, p. 245). A demonização da madrasta e a 

santificação da mãe revelam valores culturais de certo tempo e determinado lugar. Esquece-se 

de que os contos assumem características das circunstâncias em que são ou foram contados: 

 

Enquanto certos elementos estruturais permanecem, versões variantes da mesma 

história muitas vezes revelam condições específicas da sociedade que o narrou e 

recontou dessa forma. A mãe ausente pode ser lida literalmente como sendo 

exatamente isso: um traço da família anterior a nossa era moderna, quando a morte no 

parto era a causa mais comum de mortalidade feminina e os órfãos sobreviventes 

acabavam sendo criados pela sucessora da mãe (WARNER, 1999, p. 245). 

 

As madrastas perversas da História são figuras que ambicionavam o poder para seus 

filhos. Um novo casamento representava um ambiente de competição em um cenário de 

escassez de recursos. A hostilidade das madrastas aponta tensões nos sistemas de parentesco e 

no ambiente familiar, revelando patrilinearidade, obrigações dotais, exogamia feminina e 

poligamia. Os contos giram em torno de uniões legais, de modo que as mulheres se tornam 

tiranas porque lutam contra as rivais, a fim de resguardarem a segurança em uma sociedade 

patriarcal na figura dos maridos e dos pais. 

Por lei, a madrasta se torna a mãe dos filhos da esposa anterior. Em francês, belle-mère 

é o termo usado para designar tanto madrasta, quanto sogra. Até meados do século XIX, mother-

in-law também era usado para madrasta e sogra. Stepmother foi adotado para desfazer a 

confusão que mother-in-law abarca ao designar as duas perspectivas femininas (WARNER, 

1999). 

O conto de Branca de Neve é um exemplo clássico do que Warner (1999) chama de 

“duplicação do poder feminino negativo”. O filme da Disney retrata bem a dupla face da mulher 

perversa enquanto rainha em seu diálogo com o espelho e quando se disfarça de velha mendiga 

e oferece a maçã envenenada à jovem protagonista. Quando as crianças são o público-alvo dos 

contos de fadas, a problemática passa a enfocar o período que antecede o casamento. 

Para Warner (1999), a primeira aparição da madrasta perversa foi como sogra, em “Eros 

e Psiquê” – já abordado no capítulo anterior. Psiquê era a rival em beleza da deusa Afrodite, 

que exala inveja, fúria e desejo de vingança por desaprovar o relacionamento do filho com sua 

rival. Tarefas consideradas impossíveis são impostas. Ao final, Afrodite acompanha uma 

animada dança, assim como a madrasta de Branca de Neve é convidada a calçar sapatos em 



109 
 

brasa e a dançar até a morte. O conto de Branca de Neve, portanto, herda características da 

trama de Apuleio. 

As tensões, fruto da competição pela lealdade masculina, refletem a dificuldade de se 

criar laços entre as mulheres dentro dos casamentos. A tirania na figura da madrasta pode ser 

reflexo de sua vulnerabilidade e de seu medo frente à disputa entre gerações. Para a mulher 

mais velha e para a madrasta em especial, existe uma luta para manter sua posição e afirmar 

seus direitos para sobreviver no ambiente doméstico patrilinear. 

Mulheres sozinhas e independentes eram categorizadas como ameaça porque 

desafiavam suas histórias. Ninguém questiona onde estava o marido da famosa narradora 

Mamãe Gansa, uma vez que ela é uma ficção criada, a fim de resguardar propósitos masculinos. 

Além disso, as mulheres mais velhas engendradas pela maldade possuem grau de 

relacionamento paternal ou tutelar com as jovens oprimidas. O comportamento da vilã precisa 

ser visto como o reflexo da insegurança de seus interesses em um contexto social e legal que 

não a favorece. 

De acordo com Warner (1999), Propp, ao delinear as sete esferas de ação, não consegue 

separar a função da princesa e de seu pai. Isso demonstra o caráter patriarcal que os contos 

refletem, visto que não há nenhuma função do ponto de vista da mãe-filho/filha. A mulher é 

vista apenas pelo papel que desempenha na narrativa, e não no papel que desempenha no âmbito 

familiar. A função da mãe se encaixa na vilã, uma vez que é por meio dela que surge a madrasta.  

Nessa relação mãe-madrasta, é preciso considerar ainda, por exemplo, a madrasta de 

Cinderela, porque essa figura feminina também desempenha papel de mãe para as duas irmãs 

da protagonista. O ideal de mãe boa para os filhos biológicos é questionável quando ela ordena 

que suas filhas cortem partes dos pés, como o dedão e o calcanhar, para que caibam no sapato, 

objetivando agradar o príncipe durante a disputa pelo seu amor, a fim de concretizar o desejo 

de poder advindo da possibilidade de se tornar rainha. Historicamente, esse ato pode ser 

justificável como a própria disputa pelo olhar e pela aceitação masculina; uma disputa pela 

sobrevivência. Por isso a defesa pelas filhas biológicas em detrimento da enteada. Quando a 

madrasta de Cinderela ordena que as filhas cortem partes do pé para caber no sapato, tal ato 

pode ser lido como suas expectativas em relação às filhas serem mais bem sucedidas do que 

ela: um casamento jovem, sem filhos, nem enteados. 

A respeito do caráter social e histórico do conto de fadas, Warner (1999, p. 271) 

considera que as experiências femininas abordadas “estão enraizadas na história social, legal e 

econômica do casamento e da família, e possuem toda a atualidade nua do real e o poder que a 

vida real tem de corroer a psique e nela gravar o seu desenho”. A autora defende a perspectiva 



110 
 

histórica dos contos para validar as tensões, inseguranças, ciúmes, inveja e maldade para o 

feminino em um cenário marcadamente masculino. Para ela, o arquétipo é algo oco e perigoso, 

pois revela uma “imagem que através do uso foi divorciada das circunstâncias que lhe deram 

origem e prossegue disseminando uma consciência falsa” (WARNER, 1999, p. 272). 

Os detalhes do conto de Branca de Neve podem variar conforme a região, mas o conflito 

central entre madrasta e enteada está presente. Em uma sociedade masculina, os homens estão 

ausentes – se ausentam da culpa – ou possibilitam um “final feliz” à protagonista. Eles se 

isentam da responsabilidade discursiva que coloca as mulheres em confronto. Será que a beleza 

de outra mulher geraria incômodo se os contos refletissem uma sociedade em que essa 

característica fosse irrelevante? 

Os irmãos Grimm não inventaram a madrasta malvada, mas fortaleceram sua presença 

nos contos. Seu único destino é ser sempre cruel? Pela perspectiva do arquétipo junguiano, 

Branca de Neve e sua madrasta são faces de uma mesma moeda: a psique feminina. Elas estão 

conectadas, devido ao conflito ocorrer entre elas. Juntas, demonstram e personificam o 

desenvolvimento da vida feminina. O problema desse arquétipo é que as mulheres fortes, que 

possuem agenciamento discursivo, são demonizadas e discriminadas na figura da madrasta, da 

Rainha Má ou da bruxa. 

Naturalizar a ideia de que a madrasta é, sempre foi e sempre será malvada é uma forma 

de validar a maneira como as pessoas a consideram. Essa naturalização é mais respaldada ainda 

pela falta de narrativas alternativas para essa personagem. Quase não há outros modelos de 

relação para as madrastas e suas enteadas. Os modelos estão restritos aos do conto de fadas e 

aos do mito. 

Considerando um percurso histórico, a madrasta é a intrusa nas relações consanguíneas. 

Ela adentra um ambiente doméstico marcado por um desastre: a morte da mãe da protagonista. 

Os contos de fadas tradicionais trazem à tona como um novo casamento pode afetar a criança. 

Bettelheim (2002) considera o conto a partir de uma perspectiva de narração para as crianças. 

Contudo, a trajetória histórica dos contos demonstra claramente um processo de apropriação e 

adaptação para esse público em específico, cujo conceito de “infância” precisou ser criado, 

separando as crianças da vida adulta.  

Os mitos, os contos populares e os contos de fadas da sociedade ocidental apresentam 

uma ideia negativa vinculada à imagem da madrasta. A maior parte das pesquisas enfoca a 

experiência da enteada frente à situação de um novo casamento por parte do pai. Poucos estudos 

dão visibilidade para a experiência da madrasta. E se nos desafiarmos a olhar os contos de fadas 

partindo da premissa de como uma criança pode afetar uma nova relação? 



111 
 

Comumente, lemos a história de Branca de Neve a partir da perspectiva patrilinear. Não 

adentramos o reino mágico pela perspectiva ou olhar da rainha que se tornou viúva e logo em 

seguida se tornará madrasta, mas o conto tem início no ambiente do rei e da rainha oficiais. É 

isso o que acontece no texto-fonte de Branca de Neve, pelos irmãos Grimm, na edição 

comentada e ilustrada dos contos de fadas de Tatar (2013, p. 97): “Era uma vez uma rainha”. 

Esta rainha desempenha papéis femininos tradicionalmente domésticos, visto se encontrar 

costurando próximo à janela. Sandra M. Gilbert e Susan Gubar (1979) observam que essa mãe 

está aprisionada simbolicamente pela moldura da janela. Nossa leitura sobre a cena de ela 

costurar próximo à janela pode ser construída tanto estando do lado de fora da janela e do reino, 

quanto estando do lado de dentro do cômodo. O que chama a atenção é que ela se encontra 

sozinha. Onde está o rei? Por que ele é tão ausente? 

Essa primeira mãe, que morre ainda no primeiro parágrafo do conto, não se pronuncia 

por meio da fala. O narrador do conto nos transfere o pensamento dela, ao desejar uma filha a 

partir da coloração branco, vermelho e preto. Nós acompanharemos os estágios de vida de 

Branca de Neve, da concepção até se tornar uma rainha, em sua peregrinação por ambientes 

domésticos. Considerando que se trata de uma versão alemã, a narradora estaria construída pela 

imagem de Dorothea Viehmann, que se tornará com o desenrolar da história não apenas vítima 

da falta de sororidade, mas participante da experiência feminina de distanciamento. 

Com o novo casamento do rei, somos apresentados a uma figura feminina que, ao 

contrário da mãe biológica, tem suas qualidades e seus defeitos prontamente apresentados: 

“uma dama belíssima, mas orgulhosa e arrogante” (TATAR, 2013, p. 97). A beleza é o que 

garante o casamento com o rei. A contraposição à figura maternal também se apresenta ao 

introduzir a fala da personagem quando questiona o espelho sobre sua beleza. Ao se certificar 

disso, “ela ficava feliz, pois sabia que o espelho sempre dizia a verdade” (TATAR, 2013, p. 

97). 

O espelho é um elemento central ao longo da narrativa e pode ser lido como um objeto 

que simboliza o limite do consciente e do inconsciente. Olhar para o espelho seria olhar para as 

profundezas do inconsciente. Se a madrasta pede confirmação desse objeto sobre sua beleza, 

pode ser que ela não se veja refletida. Então, quando fixa o olhar, para quem ela olha? Quem é 

refletido pelo espelho? Se ao olharmos e mirarmos o espelho adentramos nosso inconsciente, o 

que é refletido pela madrasta? É interessante considerar que, a esse respeito, a animação da 

Disney traz um “espírito masculino”, de modo que a rainha confia na autoridade dele para 

validar sua beleza. 



112 
 

O espelho mágico é um objeto de posse que pode ser lido como o símbolo da opinião e 

da voz do rei ausente. Essa perspectiva é validada se considerarmos o valor que a beleza possui 

no discurso masculino. O espelho é, portanto, um avaliador da beleza feminina. A voz e a 

imagem podem ser interpretadas como projeção da mente da rainha que internalizou a regra 

masculina. 

Dando prosseguimento à narrativa tradicional dos irmãos Grimm, após a confirmação 

da beleza da madrasta, Branca de Neve é apresentada e sua aparência destacada. Apenas a 

rainha morta não traz nenhuma abordagem quanto ao seu aspecto físico. É com sete anos que a 

beleza de Branca de Neve começará a incomodar a madrasta, pois se torna visível ao espelho.  

Nenhuma relação entre madrasta e enteada é apresentada antes de a garota completar 

sete anos. É com a confirmação do espelho de que Branca de Neve havia usurpado o seu lugar 

de a mais bela do reino que a madrasta passa a odiá-la. Nem sempre, como é o caso da madrasta 

de Branca de Neve, a personagem mais velha será feia, mas ela sempre perderá quando sua 

beleza for comparada à jovem protagonista. Como a tradição ilustra, o patriarcado privilegia a 

juventude feminina, porque simboliza que o controle pode ser mantido, colocando-a no 

“caminho social correto”. As mulheres são ensinadas a temer a velhice porque isso implica 

perder valor social e ser substituída pelas jovens. A rivalidade na corrida contra o tempo para 

competir por amor e por uma proposta de casamento é uma ação coercitiva para se conseguir 

segurança financeira e se encaixar nos padrões de beleza. Inveja e orgulho passam a ser a nova 

descrição da madrasta, que delega a função ao caçador de matar a criança na floresta e lhe trazer 

pulmões e fígado. 

Apesar de Branca de Neve suplicar por sua vida ao caçador, o que a salva é a sua beleza, 

que gera piedade nele, deixando-a fugir. A inocência da criança é relacionada à sua beleza. Ela 

encontra a cabana dos sete anões e após comer, deita-se para dormir, não sem antes rezar suas 

orações. O ideário cristão é fortemente vinculado à personagem. 

Quando retornam à casa, testemunhando as evidências de que alguém estivera ali, é 

interessante observar que cada um dos anões tem um ato de fala individual e, ao final, em 

uníssono exclamam sobre a beleza da garota. No outro dia, quando Branca de Neve acorda e 

todos se conhecem, eles a deixam ficar, conquanto ela cuide da casa, cozinhe, faça as camas, 

lave, costure, tricote e mantenha tudo limpo. De uma criança de sete anos, ela passa agora por 

um novo estágio: a preparação para o matrimônio (TATAR, 2013).  

Além disso, os anões a advertem sobre o perigo de a madrasta descobrir onde ela estava. 

Quando a rainha descobre, concebe um plano e se disfarça de velha vendedora ambulante, indo 

vender mercadorias para Branca de Neve que, apesar das advertências dos anões, desobedece e 



113 
 

se encanta pelo cordão oferecido para o seu corpete – vestuário que indica que ela não é mais 

uma criança. A dissimulada madrasta a ajuda a vestir o cadarço e a jovem fica sem ar e desmaia, 

sendo salva pelos anões que mais uma vez a alertam sobre a madrasta estar disfarçada de velha 

ambulante. 

Consultando o espelho e se deparando com a informação de que a garota sobrevivera, a 

madrasta fabrica um pente envenenado. Novamente o objeto fascina Branca de Neve, e quando 

a velha penteia seus cabelos, a jovem desmaia. Madrasta e Branca de Neve se conectam pela 

necessidade de ser bela. A busca por beleza é sinônimo de morte e isso pode ser observado 

quando a jovem aceita os adornos oferecidos pela velha ambulante. O mesmo processo de 

descoberta dos anões e da madrasta ocorre novamente. 

Para a terceira visita, a madrasta confecciona uma maçã cheia de veneno. Até a maçã é 

descrita como bonita e sua apresentação nos remete ao desejo da mãe no início do conto: 

“branca com as faces vermelhas” (TATAR, 2013, p. 105). Bela, mas mortal. A velha ambulante, 

observando a recusa de Branca de Neve em aceitar a maçã, lança uma estratégia, informando 

que ela comeria a parte branca do fruto, deixando a parte vermelha para a jovem. Por que a 

maçã e não outra fruta? No Cristianismo, as maçãs são significativas, consideradas símbolo do 

conhecimento, fruto da árvore da vida, do bem e do mal. A maçã envenenada, que reflete o 

fruto bíblico, tem um poder enganador que leva tanto madrasta quanto enteada à morte física 

ou subjetiva, porque aponta para os desfechos: sapatos em brasa ou casamento com o príncipe.  

Assim que Branca de Neve come a maçã, cai morta no chão. A fala subsequente da 

madrasta, contemplando a garota morta, parece nos remeter ao desejo materno do início do 

conto: “Branca como a neve, vermelha como o sangue, negra como o ébano! Desta vez os anões 

não conseguirão trazê-la de volta à vida!” (TATAR, 2013, p. 106). Tatar considera tal 

semelhança como uma identidade subjacente entre a mãe biológica e a madrasta.  

Além disso, curiosidade e desobediência parecem representar o feminino como um 

elemento subversivo. Eva desobedeceu, Psiquê e Pandora abriram caixas por curiosidade. 

Branca de Neve abre a porta, porque se interessa pelos produtos à venda e pela maçã 

envenenada. De certo modo, sua desobediência é o que a liberta dos sete anões. Assim como 

Eva, Branca de Neve come a maçã e com isso ela pode obter a percepção da diferença entre o 

bem e o mal. Talvez alguma consciência acerca dos perigos da beleza pode ter sido ganha, mas 

isso demandaria um pós-conto.  

Quando os anões encontram Branca de Neve caída ao chão, desatam o corpete, penteiam 

seus cabelos e a banham, mas nada a traz de volta à vida. Eles a colocam em um caixão e velam 

seu corpo por três dias, até decidirem colocá-la em um caixão de vidro, pois ainda exalava 



114 
 

beleza. Acrescentam dizeres dourados, informando se tratar da filha de um rei. O objeto é 

colocado no alto de uma montanha e os anões montam guarda. Por que os sete anões se 

encaminham diariamente para o trabalho deixando Branca de Neve sozinha e sabendo que havia 

risco, mas velam seu corpo “morto” no caixão por um longo tempo? 

Sobre a passagem do tempo, é dito que ela ficou no caixão “por muito, muito tempo” 

(TATAR, 2013, p. 108). A beleza da mulher morta é idealizada e adorada, tornando-a um objeto 

de exibição. Um príncipe de passagem encontra o caixão e se apaixona pela linda jovem, 

negociando ficar com a “mercadoria”. No mercado especulativo da mulher como objeto, a 

beleza é um importante atributo para qualificá-la no ranking social. Quando ele promete torná-

la sua amada, os anões entregam o caixão. Entregam Branca de Neve. No caminho de 

transportar o objeto, um dos criados tropeça e o pedaço de maçã que estava entalado se solta. 

Não é um beijo de amor que a salva, mas um tropeço. 

Ao retornar à vida, o príncipe lhe diz: “Você vai ficar comigo” e as núpcias são 

celebradas, tendo a madrasta sido convidada. “Sapatos de ferro já haviam sido aquecidos para 

ela sobre um fogo de carvões. Foram levados com tenazes e postos bem na sua frente” 

(TATAR, 2013, p. 109, grifos nossos). A vingança violenta contra a madrasta revela uma 

possível reversão de papéis entre o bem e o mal, mas a impessoalidade na escolha verbal se 

constrói como uma tentativa de liquidar com a antagonista sem criar uma nova vilã. Assim, a 

“morte” de Branca de Neve a transforma em um objeto de arte, enquanto a morte da madrasta 

é uma forma de punição (BACCHILEGA, 1988). Em sua releitura, Coover (2005) parece 

questionar a quem essa punição é direcionada: à madrasta ou aos que vivem? 

Na inquisição dos contos de fadas, a madrasta, cruel e condenada pela consciência de 

sua beleza, recebe sapatos em brasa. Quando a mulher não se encaixa mais nos padrões físicos 

como sinônimo de bondade, ela é facilmente substituída. É isso que o espelho faz, reforçando 

a beleza da enteada. A sua afirmação propulsiona a substituta a sentenciar sua enteada com 

ações que beiram a bestialidade. Enquanto a madrasta é apontada por sua maldade, as enteadas 

são descritas como vítimas passivas. Além disso, Tatar (2013) aponta que a rainha de Branca 

de Neve é apresentada como covarde, sem sinal de arrependimento. 

Uma vez que os irmãos Grimm estavam comprometidos com a valorização moral da 

família biológica, a madrasta pode ser lida como um ponto histórico do medo imaginário contra 

a família e a nação nos contos alemães. A madrasta é uma força social ligada à desestabilização 

da família e dos laços nacionais. Ela é o Outro, marcado por uma estereotipia misógina. Seu 

corpo é caracterizado por ser “de fora”, tanto da família consanguínea, quanto do cristianismo, 



115 
 

pois é associada à bruxa, uma herege. O disfarce da madrasta em uma velha ambulante pode 

ser lido como uma simbolização dessa figura, em especial. 

A representação de família e de maternidade nos contos dos irmãos dialoga com as 

aspirações nacionalistas. Ao considerar que a madrasta é responsável por todo o mal, enfatiza-

se a autenticidade da mãe biológica e dos laços familiares. A madrasta é a estrangeira 

responsável por desestabilizar a segura unidade familiar. A família consanguínea é a base 

natural da organização social, mas isso somente pode ser afirmado se considerarmos qualquer 

outra perspectiva, que não a da madrasta. As constantes edições que os irmãos realizaram na 

tentativa de uma cultura e uma literatura autêntica alemã são um reflexo da construção de uma 

identidade nacional estável. 

Por muito tempo, as princesas foram o modelo apresentado como ideal às mulheres, 

consideradas protagonistas de suas histórias, mas não de seus destinos. Contos de fadas nos 

mostram que as mulheres somente são boas se também forem bonitas, trabalhadoras e 

submissas. Elas passam por situações difíceis, como estar presa em uma torre, ser banida de 

casa, se perder na floresta, até serem salvas por um príncipe. As antagonistas dessas jovens 

escalam madrastas e/ou bruxas como causadoras de seu sofrimento. Contudo, as personagens 

femininas do conto em específico são objetificadas em várias instâncias, pois a mãe é 

emoldurada pela janela, a madrasta pelo espelho e Branca de Neve pelo caixão de vidro 

(GILBERT; GUBAR, 1979).  

Considerando a personagem das vilãs dos contos de fadas, facilmente poderia ser 

argumentado que há um pleonasmo na expressão “madrasta má”. A vilã, representante do mal 

absoluto, é combatida e renegada ao lugar de antagonista. Com o revisionismo contemporâneo 

dos contos de fadas, elas estão tendo suas imagens reformuladas. Suas atitudes, outrora motivo 

para seu trágico final e retirada da narrativa, estão sendo relativizadas e até mesmo justificadas 

em muitas releituras. 

O conflito ético do homem, cuja origem remonta ao judaísmo e ao cristianismo, 

determina a diferença entre bem e mal nos contos de fadas e cria a tendência ao julgamento. A 

vida cristã é marcada pela transformação da ordem sentimental em disciplina ética. Assim, as 

antagonistas, nas figuras das vilãs, são sempre más e as heroínas, boas. Nas abordagens 

tradicionais dos contos, é comum a personagem protagonista, principalmente as princesas, 

sofrer a vilania de sua antagonista sem ao menos revidar ou procurar entender a madrasta, a 

bruxa ou a Rainha Má. Visto que a raiva, o ciúme, a inveja e a vingança são atitudes punidas 

nos contos, os protagonistas aprendem a seguir o que é considerado ético. 



116 
 

A ética é o conjunto de valores morais que conduz o indivíduo em sociedade, enquanto 

a moral são as regras que determinam o certo e o errado, bem como o bom e o mau, de acordo 

com determinada comunidade. A ética e a moral trabalham para que o homem não aja apenas 

conforme suas vontades. A partir do momento que as regras socialmente construídas não são 

cumpridas, os indivíduos são classificados como errados e passíveis de condenação. 

Segundo a filosofia platoniana, a moral do homem levaria ao bem. A partir desse 

pensamento, a noção de justiça se une à ideia do bem. Assim, o mau se torna bom a fim de 

seguir o caminho da justiça, em um nível transcendental. Para Aristóteles, o homem possui 

ética, pois lhe é natural, de modo que a razão guia os impulsos biológicos, instintivos e 

sensitivos. 

De acordo com o pensamento de Tomás de Aquino, a felicidade só é possível junto a 

Deus e quem se desvia é capaz de praticar todo vício moral e político. No Iluminismo, com 

Kant, o homem passa a agir de acordo com a autonomia de sua vontade. Para Nietzsche, a noção 

de bem e mal se transforma com o tempo. Antes o bem estava ligado às classes nobres e o mal, 

aos servos. Quando o servo percebe que tem poder enquanto grupo, a noção é invertida e o 

aristocrata sente culpa em relação ao outro. Aqui, moral se baseia no discurso dominante. O 

que é moralmente aceito se torna relativo, porque passa pelo viés da interpretação, do ponto de 

vista. 

Na tradição, não é apresentado o motivo de a madrasta odiar a enteada a partir de seu 

primeiro contato. Tampouco é aceito o envelhecimento natural. As antagonistas apenas são a 

materialização do mal, ainda que esse mal que lançam aos protagonistas possa ser, na maioria 

dos casos, reversível, como é o caso das três tentativas de a madrasta matar Branca de Neve na 

casa dos anões. 

Posto que as vilãs dominadoras e manipuladoras não atendem ao padrão almejado e são 

destinadas a finais lastimosos na tradição, algumas releituras contemporâneas relativizam certos 

paradigmas, de modo a possibilitar a abertura de novos questionamentos para a figura das 

mulheres. Trazer diferentes perspectivas para a personagem da madrasta é importante para a 

construção de mulher como múltipla, complexa e com experiências potencialmente 

controversas, o que amplia e subverte a noção de destino imposto. 

É sob esse viés que os contos, os romances e a série televisiva selecionados como corpus 

desse estudo serão abordados. Afinal, precisamos negociar a narrativa da madrasta, a fim de 

liberá-la de seu jugo. 

 

 



117 
 

4.2 A madrasta nas releituras contemporâneas 

 

 4.2.1 A Condessa de “The Snow Child” 

 

 Angela Carter foi uma escritora do século XX, cujos trabalhos quebram com tabus e 

costumes cristalizados. Suas releituras de contos de fadas centralizam as mulheres como 

agentes de suas próprias narrativas, por meio de histórias provocativas e subversivas. “The 

Snow Child” pode ser considerado o conto mais curto da coletânea intitulada The Bloody 

Chamber and other stories, de 1979. A narrativa inicia identificando um elemento da natureza: 

“Solstício de inverno – invencível, imaculado” (CARTER, 1979, p. 91)3. No conto tradicional, 

é esse o momento em que a mãe idealiza a filha e em seguida dá à luz Branca de Neve. Como 

elemento da natureza, o solstício de inverno pode ser lido como a marca de um período cíclico, 

de finais e começos. Ele é invencível, pois se sobrevive a ele com dificuldades e apreensão; 

imaculado, porque é como se renascesse puro e inocente a cada ciclo. 

 “O Conde e sua esposa cavalgam, ele em uma égua cinzenta e ela em uma égua preta” 

(CARTER, 1979, p. 91)4. Na primeira apresentação de dois dos personagens do conto, pode-se 

observar que o Conde detém de uma função social, mas a Condessa é apenas sua esposa. 

Conforme aponta Jennifer Waelti-Walters (1982), a linguagem é estabelecida pelos homens e 

as mulheres se expressam dentro dessa linguagem. Dessa forma, a Condessa só possui valor 

enquanto esposa do Conde. 

No conto de Carter (1979), no que diz respeito à figura da antagonista, temos a 

apresentação não de uma rainha, mas de uma Condessa, ou seja, aquela que faz parte dos títulos 

nobiliárquicos ou títulos da nobreza, um membro agraciado por essa classe. O fato de não se 

tratar diretamente da narrativa da monarquia, mas de membros agraciados por essa monarquia, 

pode revelar que Conde e Condessa são uma continuação e validação do sistema patriarcal 

regente que coordena a ação masculina. Além disso, o que chama a atenção nessa passagem é 

a cor dos cavalos montados. O dela é preto, enquanto o dele é cinza. É como se ele adicionasse 

tanto a cor que representa a Condessa, quanto o branco, vinculado ao nome da protagonista da 

tradição: Branca de Neve. Ele pode ser lido como a ponte, mas também como aquele que valida 

a existência tanto da criança, quanto da Condessa. 

 
3 No original: “Midwinter – invencible, immaculate” (CARTER, 1979, p. 91). 
4 No original: “The Count and his wife go riding, he on a grey mare and she on a black one” (CARTER, 1979, p. 

91). 



118 
 

 Tradicionalmente, a história conhecida de Branca de Neve é a da rainha que deseja a 

filha nas cores preto, vermelho e branco. Assim, o desejo materno inicial que tanto marcou a 

narrativa de Branca de Neve pode ser reacendido nos contos revisitados enquanto lampejo e 

introdução para a ascensão da madrasta. Nessa releitura, a idealização não parte da figura 

materna, mas a filha é fruto da imaginação do Conde, do masculino. Por esse afastamento, a 

Condessa a condena como uma rival e tenta se livrar da garota de todas as maneiras. Aos 

poucos, os contos de fadas retiraram de cena o amor ilegítimo de um pai – que poderia ser lido 

como uma forma de perpetuar a espécie. O que encontramos nas versões da tradição é a 

construção de um pai indefinido, que não é cúmplice, mas também não protesta.  

 Somado a isso, a Condessa é descrita considerando cores e formatos, enquanto nada é 

afirmado sobre as vestimentas do Conde: “[...] ela estava envolta em suas peles reluzentes de 

raposa preta; e usava botas altas, pretas e brilhantes, com saltos escarlates e esporas” (CARTER, 

1979, p. 91)5. As cores preto e escarlate contrastam em oposição ao branco, da neve, da criança. 

Chama a atenção a cor preta, que se opõe ao branco, à neve que toma conta de todo cenário, 

afinal é solstício de inverno, e ao próprio nome da protagonista do conto tradicional. Para Jean 

Chevalier e Alain Gheerbrant (2009, p. 740-742, grifos dos autores), a cor preta “é associada 

às trevas primordiais”, “exprime a passividade absoluta, o estado de morte concluído”, “é cor 

de luto”, “luto sem esperança”, “cor da condenação”; psicologicamente, “evoca antes de tudo 

o caos, o nada, o céu noturno, as trevas terrestres da noite, o mal, a angústia, o inconsciente e 

a Morte”. 

 “Neve fresca caiu sobre neve já caída; quando cessou, o mundo inteiro estava branco” 

(CARTER, 1979, p. 91)6. Nessa passagem “neve” e “branco” compõem uma retomada do nome 

da protagonista da tradição: Branca de Neve. Ademais, a descrição de que neve fresca caía 

sobre a neve já assentada poderia ser uma herança da tradição que foi submersa?  

O Conde, que deseja a garota, está do lado de fora, enquanto no conto clássico a mãe de 

Branca de Neve está no ambiente doméstico. As exigências são descritas: “Eu gostaria de ter 

uma garota branca como a neve”; “Eu gostaria de ter uma garota tão vermelha quanto sangue” 

e “Eu gostaria de ter uma garota tão negra quanto a pena daquele pássaro” (CARTER, 1979, p. 

91)7. A nova garota surge sozinha. Seria Branca de Neve quando se perde na floresta, fugindo 

 
5 No original: “[...] she wrapped in the glittering pelts of black foxes; and she wore high, black, shining boots 

with scarlet heels, and spurs” (CARTER, 1979, p. 91). 
6 No original: “Fresh snow fell on snow already fallen; when it ceased, the whole world was white” (CARTER, 

1979, p. 91). 
7 No original: “I wish I had a girl as white as snow”; “I wish I had a girl as red as blood” e “I wish I had a girl as 

black as that bird’s feather” (CARTER, 1979, p. 91). 



119 
 

de sua madrasta, em uma narrativa alternativa? Essa passagem do desejo e da idealização do 

Conde marca o caráter impositivo de sua fala: “Eu gostaria de”, enquanto na tradição, por meio 

do acesso ao pensamento da mãe de Branca de Neve, o desejo é condicional: “Ah, se eu tivesse” 

(TATAR, 2013, p. 97). 

 A partir do momento em que a garota surge ao lado da estrada, a Condessa já a odeia. 

Esse ódio pode ser analisado devido ao fato de o Conde imaginar e desejar uma figura feminina 

submissa a ele, em uma tentativa de substituir o posicionamento feminino de sua esposa ou 

ensinar-lhe uma lição, de como o feminino precisa se portar, afinal a descrição de suas 

vestimentas logo no início do conto sugere que ela não passa de uma imagem para ser admirada 

no alto de seu cavalo. A garota surge com as cores em destaque e completamente nua. Tal 

condição em sua aparição pode sugerir, de modo ambíguo, inocência e erotismo. 

 Na tentativa de se livrar da criança, a Condessa lhe apresenta duas tarefas, mas o Conde 

socorre a criança de neve, pois ele tem a palavra final, e as vestimentas da Condessa se 

transportam para ela. O transporte das roupas nos faz questionar se a Condessa também seria 

uma idealização do Conde. O ato de vestir e despir pode estar vinculado ao status que a posição 

dele é capaz de proporcionar à mulher. Assim como os anões salvam Branca de Neve duas 

vezes, o Conde interdita a ação de sua esposa em relação à criança. Carter (1979) enfatizar se 

tratar de uma “criança de neve” é significativo de que aqui, ao contrário da tradição, apenas 

uma fase do desenvolvimento do ser humano será abordada. O socorro não vem na solicitação 

de uma flor, em um arbusto e o dedo é furado pelo espinho e sangra: “Então a garota pega uma 

rosa; pica o dedo no espinho; sangra; grita; cai” (CARTER, 1979, p. 92)8. 

 Em seguida, o Conde realiza o ato sexual com a criança. Ele a consome e, após conseguir 

o que ele desejava, isto é, sua inocência e virgindade, ela derrete, se tornando invisível, e 

desaparece. Assim que isso ocorre, as vestimentas voltam para o corpo da Condessa, que 

observou todo o ato do Conde. A vestimenta proporciona à Condessa seu status social e é 

interessante observar que suas roupas só retornam ao seu corpo depois do ato do Conde com a 

criança. Seria uma fantasia do Conde dominar a Condessa por completo? Vestida, ela alisa a 

pele de raposa de seu casaco. A raposa é um animal “independente [...]; ativo, inventivo, mas 

ao mesmo tempo destruidor; audacioso, mas medroso; inquieto, astucioso, porém desenvolto, 

ele encarna as contradições inerentes à natureza humana” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 

2009, p. 769). Nesse sentido, a raposa revela o duplo da consciência humana. 

 
8 No original: “So the girl picks a rose; pricks her finger on the thorn; bleeds; screams; falls” (CARTER, 1979, p. 

92). 



120 
 

 Condessa e criança de neve são contrapontos: uma está completamente vestida, a outra 

aparece nua. A Condessa está no alto do cavalo, enquanto a menina surge no chão, é colocada 

em cima do animal pelo Conde, mas retorna ao solo para realizar as tarefas solicitadas pela 

Condessa e para finalmente derreter, após o ato sexual com o seu idealizador. Além disso, a  

oposição continua nas cores, pois a garota é idealizada a partir do preto, do vermelho e do 

branco; a Condessa é descrita pelas cores preto e vermelho. 

 O branco pode ser visto como a ausência ou a soma de cores; o início ou o término da 

vida, uma vez que se trata da “cor de passagem” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 

141, grifo dos autores), representando as mutações do ser. O branco produz um efeito de 

silêncio absoluto, um mutismo. A criança de neve, caracterizada também pela cor branca, não 

possui nenhum momento de fala – ao contrário da tradição. A Condessa ordena e organiza as 

tarefas, a fim de se livrar da idealização do Conde. A garota passa pelo rito do ato sexual, mas 

a Condessa, por sua vez, está completa, não passa mais por nenhum rito, nem mesmo ao final 

do conto, quando o Conde tenta lhe oferecer a flor que outrora resultou na queda da garota de 

neve. 

 Luva e broche de diamante são os elementos utilizados pela Condessa para tentar se 

livrar da garota. A luva é um símbolo da nobreza. De acordo com Chevalier e Gheerbrant (2009, 

p. 657), “o fato de tirar as luvas diante de uma pessoa significaria reconhecer-lhe a 

superioridade”, como uma forma de se desarmar. Lançar a luva é um sinal de desafio. Com 

isso, a Condessa chama a garota de neve para o seu mundo, mas ela é impedida pelo Conde. Já 

o diamante significa maturidade, inalterabilidade, soberania; já foi símbolo também da 

igualdade da alma e da coragem frente a uma adversidade. Novamente a criança é impedida 

pelo Conde de adquirir tais qualidades. 

 Além da simbologia da luva e do broche de diamante, é preciso considerar que se tratam 

de adornos femininos que retratam o belo. Assim como o cadarço e o pente, na narrativa 

tradicional, a luva e o broche de diamante geram interesse na criança, mas a finalização da 

tarefa, assim como as tentativas da velha ambulante dos Grimm, é interceptada, pelo Conde ou 

pelos anões. 

 No entanto, o Conde não nega a flor. Dentre as muitas acepções para flor, destacamos, 

conforme Chevalier e Gheerbrant (2009, p. 437), que ela é símbolo do “princípio passivo”, 

“simbolismo da infância”, do “estado edênico”. Colher a flor seria a apropriação de um local 

ideal, como o jardim onde Adão e Eva foram colocados. O Conde permite que a garota de neve 

se aproxime dessa perspectiva passiva, inocente e pura, mas se esquece do espinho da rosa, que 



121 
 

“evoca a ideia de obstáculo” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 397). Como o veneno 

da maçã, o espinho cumpre com o desejo da Condessa de se livrar da garota. 

 Logo em seguida, o corpo da criança é violado pelo Conde para lhe trazer prazer sexual. 

Assim que ele termina seu ato, a garota derrete, voltando aos elementos por meio dos quais fora 

idealizada. Dentre os elementos que compõem a cena, destaca-se como o sangue é descrito, 

afinal quem veste pele de raposa é a Condessa: “uma mancha de sangue, como o traço de morte 

de uma raposa na neve” (CARTER, 1979, p. 92)9. Seria a Condessa a responsável pela morte 

da criança de neve? 

A garota é objetificada pelo Conde que, por sua vez, tenta levar esse princípio passivo 

para a Condessa. Do alto de seu cavalo, vestindo peles de raposa e adornos nas cores preta e 

vermelha, a Condessa retorna ao seu status cultural e social e nega o objeto, para não se 

objetificar. A ausência do branco enquanto silêncio absoluto é significativa a partir do momento 

que a negativa vem com a fala da Condessa – em discurso direto: “‘Ela morde!’, ela disse” 

(CARTER, 1979, p. 92)10. 

Uma possível interpretação para essa afirmativa se volta para o fato de que naturalmente 

uma flor não morde, mas a serpente que habita o jardim do Éden tem essa capacidade 

fisiológica. É a serpente que seduz Eva a comer do fruto proibido. Nessa releitura, quem oferece 

a “maçã”, em forma de flor, para a garota é a Condessa – seria ela a serpente? Já o Conde é 

responsável por oferecer a flor à Condessa. 

 A flor é o motivo da morte da criança de neve. É esse objeto que desencadeia o desfecho 

da narrativa. A morte representa o silenciamento da figura feminina e a possibilidade de posse 

sexual – ou estupro, incesto, pedofilia, necrofilia – pelo personagem masculino que unicamente 

admira a beleza da garota idealizada conforme seus padrões. Aceitar a flor é aceitar a negação 

da subjetividade e a afirmação da objetificação feminina. 

 Além disso, podemos considerar a associação da flor com a natureza e contrapor 

naturalização e construção social, cultural, ideológica. A flor foi capaz de destruir a criança de 

neve, pois ela é fruto de uma construção, de uma imaginação masculina. Ao negá-la, a Condessa 

demonstra que também é parte da construção de um mundo masculino vinculado à 

sobrevivência. Apesar de sua ação ser limitada pelo Conde, de todo modo ela consegue o que 

desejou ao encontrar a idealização masculina: se livrar da criança de neve. 

 Não podemos esquecer que a criança é fruto do desejo do Conde.  O personagem de 

Carter (1979), representativo da figura paterna, em muito nos recorda a narrativa de “Pele de 

 
9 No original: “a blood stain, like the trace of a fox’s kill on the snow” (CARTER, 1979, p. 92). 
10 No original: “‘It bites!’ she said” (CARTER, 1979, p. 92). 



122 
 

Asno”, da coletânea Contes de ma Mère l’Oye, de Perrault. Esse conto se tornou menos popular 

e narra sobre a beleza da rainha que, em seu leito de morte, pede ao marido para esperar para 

se casar com alguém mais bonita que ela. Anos mais tarde, a beleza da filha desponta no reino 

e o rei deseja desposá-la. Apesar de no final da narrativa o rei não conseguir se casar com a 

filha, a ênfase está em seu desejo incestuoso. 

 Nessa releitura parodística, que permite reavaliar o passado (GENETTE, 1989; 

HUTCHEON, 1991; SAMOYAULT, 2008), Carter (1979) realiza uma subversão indireta 

(MARTINS, 2015), deslegitimando parte da história conhecida (DUPLESSIS, 1985). A autora 

vai além da lógica narrativa do conto tradicional, provocando uma ruptura na história conhecida 

e uma reflexão sobre a ideologia da tradição. A substituição do desejo da mãe pelo desejo do 

pai no início da narrativa quebra a sequência conhecida e expõe a questionamento a construção 

patriarcal que engloba o conto de fadas tradicional. Além disso, a violação do cadáver da filha 

idealizada revela os desejos incestuosos do pai e demonstra que a mulher passiva é mais 

facilmente vitimizada. 

 A figura da Condessa se apresenta como uma madrasta, uma vez que ela não gerou a 

criança de neve. Há semelhança com a tradição quanto à quantidade de tentativas de matar a 

enteada e a figura masculina intercedendo pela criança, seja o Conde, seja o caçador. O final da 

releitura revela uma subversão significativa, pois quem morre é a criança e não a madrasta. Por 

não se deixar objetificar, a Condessa é uma sobrevivente nessa revisão de Carter, negando a 

submissão em relação ao Conde. 

 

 4.2.2 A rainha de “Snow Night” 

 

 Barbara G. Walker é uma autora norte-americana pouco divulgada no Brasil. É 

reconhecida por ter ganhado os prêmios Humanist Heroine – Heroína Humanista – em 1993, 

do Feminous Caucus da American Humanist Association, e Women Making Her Story Award 

– em 1995, da Organização Nacional para Mulheres de New Jersey. 

A autora nasceu na Filadélfia, Pensilvânia, em 2 de julho de 1930 e desde criança se 

voltou para o ceticismo religioso. Quando era adolescente, começou a estudar a Bíblia, 

chegando à conclusão de que o ódio às mulheres é algo existente em todas as religiões 

patriarcais. 

 Seu feminismo foi intensificado quando, na década de 1970, serviu em uma linha direta, 

prestando ajuda a mulheres espancadas e adolescentes grávidas. Com isso, retomando temas 

como religião, mitologia e antropologia cultural, publicou The Woman's Encyclopedia of Myths 



123 
 

and Secrets (1983), The Secrets of the Tarot: Origins, History, and Symbolism (1984), The 

Skeptical Feminist: Discovering the Virgin, Mother, and Crone (1987), entre outros. Sua 

temática perpassa problemas de religiões dominantes e crenças populares, oferecendo 

alternativas libertadoras aos sistemas de fé estabelecidos e celebrando a fertilidade feminina em 

reabastecer e nutrir as espécies11. 

O conto aqui estudado faz parte do livro Feminist Fairy Tales (1996). Walker inicia 

“Snow Night” apresentando a personagem que dá nome à narrativa. Assim como a história 

tradicional, o enfoque está na sua descrição, que explica o porquê de se chamar Snow Night. 

Contudo, nessa releitura a ênfase está nas cores preto e branco, somente. Assim como na revisão 

de Carter, no conto de Walker há a falta de uma das cores que descrevem a personagem do 

conto tradicional. 

 Nessa releitura, não há a assertiva que revela que Snow Night seria o fruto da 

idealização materna, a qual se encontra ausente por ter morrido logo após o nascimento da filha. 

Não idealizar a criança pode ser uma ruptura do ciclo ideológico que direciona para a leitura 

que Waelti-Walters (1982) faz ao afirmar que para descobrir o que vem depois do final feliz da 

jovem heroína é preciso apenas ler a história novamente, afinal ela é a mãe da próxima 

protagonista ao idealizar sua filha e morrer no parto. Além disso, trata-se de uma deslegitimação 

da história conhecida, rompendo com a sequência tradicional e realinhando a narrativa 

(DUPLESSIS, 1985). 

Assim como na tradição, o pai se casa novamente. Ao contrário do conto clássico que 

prontamente apresenta a nova rainha como obcecada por sua beleza, em um sentido de 

frivolidade, a madrasta é descrita por sua beleza mais madura e é reconhecida por ser uma 

feiticeira. Suas passagens na narrativa são significativas para a mudança da história tradicional.  

 À medida em que o tempo passa, a beleza de Snow Night cresce e é percebida pelo 

mestre de caça, Lord Hunter, cuja descrição física é feita com repugnância pela jovem. Certo 

dia ele propõe casamento, mas ela o rejeita: “Eu não estou pronta para casar. Mas quando eu 

estiver, eu certamente me casarei com um belo príncipe, e não com um caçador feio e velho. 

Lord Hunter, você se presume muito acima de sua condição” (WALKER, 1996, p. 22, grifos 

 
11 Essas informações acerca da biografia de Barbara G. Walker foram retiradas do site Now NJ, disponível em: 

https://nownj.org/njNews/2005/0116%20humanist_profile-%20Barbara%20G.%20Walker.htm. Acesso em: 17 

jun. 2019. 



124 
 

nossos)12. Uma vez rejeitado, “ele a atirou ao chão e agarrou suas roupas, com uma vaga ideia 

de estuprá-la sob submissão” (WALKER, 1996, p. 22)13. 

 Ao destacar a feiura e a velhice do caçador, Walker nos apresenta uma releitura que 

enfatiza traços de uma sociedade patriarcal, ao revelar os casamentos arranjados, 

principalmente entre homens mais velhos e jovens mulheres, ainda férteis para darem sequência 

à família patrilinear. 

O conflito central não está mais focado na madrasta e na enteada. O desejo do mestre 

de caça de ascender socialmente por meio de um casamento com a princesa e a sua busca 

doentia por aceitação estão no centro dessa narrativa. Nos contos clássicos, pouco ou nada é 

questionado sobre a descrição física dos pretendentes em casamento, a não ser quando se 

enfatizam os atributos de beleza. Snow Night, em contraponto, destaca a arrogância e a 

grosseria, bem como a falta de refinamento nas palavras e ações do mestre de caça, seu peso, 

seus cabelos oleosos e suas unhas sujas.  

Ela rejeita veementemente a possibilidade de se casar com o caçador, o que em si é uma 

ação subversiva. Além disso, ela revela viver em um espaço patriarcal, cujas ordens vêm de 

cima e são masculinas, quando afirma: “Se meu pai tentar me fazer casar com um hediondo 

sapo velho como Hunter, [...] eu vou fugir” (WALKER, 1996, p. 21)14. A comparação que 

Snow Night faz do caçador com um sapo nos remonta à narrativa comumente conhecida por 

“A princesa e o sapo”, dos irmãos Grimm, a qual também pode ser encontrada sob o título “O 

rei sapo ou Henrique de Ferro”. 

Nessa história, a protagonista é obrigada por seu pai a aceitar se casar com um 

pretendente animal. Isso acontece porque ele a ajudara a sair de um apuro, quando sua bola caiu 

no lago, mas a princesa não cumprira com a promessa de levá-lo para morar com ela no castelo. 

A promessa ainda implicava, segundo o sapo, “gostar de mim e deixar que eu seja seu 

companheiro e brinque com você, que fique do seu lado na mesa e coma do seu pratinho de 

ouro, beba do seu copinho e durma na sua caminha” (TATAR, 2013, p. 133).  

A princesa nessa narrativa, ao contrário de “A Bela e a Fera”, não demonstra compaixão 

nem subordinação, mas rebeldia e imposição de limites ao importuno pretendente o libertam do 

feitiço quando a princesa o joga contra a parede e o sapo se transforma em um príncipe 

 
12 No original: “I’m not ready to marry. But when I am, I will certainly marry a handsome prince, not an ugly old 

huntsman. Lord Hunter, you presume far above your station” (WALKER, 1996, p. 22). 
13 No original: “He wrestled her down to the ground and clawed at her clothes, with some dim idea of ravishing 

her into submission” (WALKER, 1996, p. 22). 
14 No original: “If my father tries to make me marry a hideous old toad like Hunter,” she confined to her maid, 

“I’ll run away” (WALKER, 1996, p. 21). 



125 
 

(TATAR, 2013). Na releitura de Walker (1996), não há nenhuma ação do rei que obrigasse a 

filha a se casar com um ser repulsivo, porém também não existe nenhuma transformação mágica 

para o caçador se tornar desejoso aos olhos de Snow Night. 

 Em um contexto em que humilhação e rejeição são sentimentos advindos das mulheres, 

considerando as ações masculinas, nessa releitura, esses são os sentimentos atribuídos a Lord 

Hunter, quando Snow Night declina o pedido de casamento. Walker (1996) constrói com o 

personagem do caçador uma possibilidade de explicação para o ódio que os homens sentem 

pelas mulheres. 

 Nos contos de fadas, estamos acostumados com o desfecho que prioriza o casamento 

entre a princesa ou alguém de classe inferior com o príncipe. Essa inversão construída por 

Walker, ao apresentar o desejo de casamento e ascensão social partindo de um subalterno, 

dialoga com a teoria da carnavalização de Bakhtin (1987) que se pauta na subversão do sistema 

enquanto liberação da verdade dominante. Carnaval é a procissão dos deuses destronados, 

demonstrando um princípio de compreensão de mundo. Caracteriza-se como um ritual 

simbólico, no qual as hierarquias são abolidas. Quando transposto para o campo literário, é 

referenciado como carnavalização da literatura. 

 Lord Hunter procura a rainha para rever sua situação e a depara com o seu espelho, “que 

sempre dizia a verdade” (WALKER, 1996, p. 22)15. É interessante observar essa aproximação 

com a figura da madrasta de Snow Night, pois na tradição a rainha ordena que o caçador se 

aproxime de sua enteada para matá-la. Nesse reconto, a aproximação entre o caçador e a Branca 

de Neve é ressignificada. Além disso, um objeto da tradição se repete: o espelho mágico. O 

caçador observa que a madrasta questiona o espelho, mas nada é afirmado sobre quais 

indagações são realizadas, isto é, não temos acesso ao diálogo que ela estabelece com o objeto. 

Assim, a famosa e tradicional pergunta sobre quem seria a mais bela do reino é abordada por 

ele: 

 

“Eu me indago se Vossa Majestade alguma vez já perguntou para o espelho quem é a 

mais bela dama na terra?”  

A rainha sorriu. “Eu sei a resposta que daria, caçador. Snow Night é a mais bela”.  

“Isso não lhe irrita?”  

“Não, por que deveria?”  

“Certamente Vossa Majestade tem sido sempre a mais bela na terra. Isso não faria da 

princesa uma usurpadora e uma desconhecida?” (WALKER, 1996, p. 22)16. 

 
15 No original: “which always told the truth” (WALKER, 1996, p. 22). 
16 No original: “‘I wonder if Your Majesty has ever asked the mirror who is the fairest lady in the land?’ The 

queen smiled. ‘I know the answer it would give, huntsman. Snow night is the fairest.’ ‘Doesn’t that anger you?’ 

‘No, why should it?’ ‘Surely Your Majesty’s great beauty has always been fairest in the land. Wouldn’t that 

make the princess a usurper and an upstart?’” (WALKER, 1996, p. 22). 



126 
 

 A resposta da madrasta – que diz ser Snow Night a mais bonita do reino – demonstra 

uma personagem consciente de seu lugar e de seu espaço no ambiente. A rainha pondera que a 

natureza caminha sob suas próprias regras e não adianta desafiá-la. A pessoa mais jovem tomará 

o lugar da mais velha. 

 Nessa releitura, o tempo também é revisto em termos dos estágios da vida, considerando 

o binarismo jovem-velha. Na tradição, o conto de Branca de Neve demonstra um temor em 

relação ao envelhecimento, pois implica perder o valor social e ser substituída por outra mulher, 

uma jovem. Em “Snow Night”, Walker constrói uma nova perspectiva para essa relação, 

enfatizando que o tempo entre as gerações não precisa ser visto como uma estrutura de poder 

unidirecional e autoritária, mas como fonte de conhecimento que pode ser passado, criando 

laços entre as gerações. 

Então o caçador questiona se as madrastas não odeiam sempre suas enteadas, 

demonstrando um conhecimento histórico da perspectiva narrativa do conto tradicional. “Isso 

deve ser uma das tradições ridículas sobre mulheres inventadas pelos homens. Uma madrasta 

tem todos os motivos para se dar bem com sua enteada. Por que causar conflitos desnecessários? 

De qualquer modo, tenho muito afeto por Snow Night [...]” (WALKER, 1996, p. 23)17. Ao 

desdenhar da tradição, ela coloca em questionamento até que ponto o que lemos nos contos de 

fadas clássicos reflete a sociedade e as relações da época em que foram produzidos. Essa 

passagem entre o mestre de caça e a madrasta revela uma releitura que inclui em si comentários 

sobre as próprias convenções literárias, o que caracteriza a metaficção feminista (GREENE, 

1991), enfatizando a artificialidade da construção ficcional (CURRIE, 1995; WAUGH, 1984). 

Aqui, o papel que outrora era realizado indiretamente pelo espelho, ao revelar a beleza 

da enteada em detrimento da beleza da antagonista, passa a ser do mestre de caça. De forma 

bastante direta, retomando histórias conhecidas por ambos os personagens – “uma velha 

história” e “a tradição” – ele enfatiza a relação madrasta-enteada baseada no ódio e na inveja 

advindos da beleza feminina, o que as manteria distantes uma da outra. 

 O mestre de caça, ensurdecido, começa a não ouvir o que a madrasta diz e acredita que 

as palavras da rainha são dissimuladas. Uma vez que o feminino não corresponde ao que ele 

havia criado em sua imaginação – ou seria o peso da tradição? – o caçador reconsidera sua 

função na narrativa. Ele tenta implantar uma ideia, fazendo alusão ao conto de Branca de Neve: 

“De acordo com uma velha história, a madrasta real envia outro para agir por ela, como, por 

 
17 No original: “That must be one of the ridiculous traditions about women invented by men. A stepmother has 

every reason to get along with her stepdaughter. Why cause unnecessary strife? In any case, I’m quite fond of 

Snow Night […]” (WALKER, 1996, p. 23). 



127 
 

exemplo, seu fiel caçador. Ele é o único acusado de matar a enteada e trazer de volta o seu 

coração em um pequeno cofre enfeitado de joias” (WALKER, 1996, p. 23)18. 

 A partir disso, a madrasta nega conhecer a história e observa que a enteada corre perigo. 

Ela se disfarça com peruca branca, nariz postiço, capa e chapéu pretos e busca a ajuda dos sete 

anões. Uma nova perspectiva de ação para a madrasta é apresentada. Tradicionalmente tendo 

enviado o caçador para matar a enteada, agora ela se utiliza de sua magia para pedir ajuda aos 

sete anões: “Se o Mestre de Caça se aproximar dela de tal forma a lhe fazer mal, vocês deverão 

capturá-lo e amarrá-lo, levando-o à terra dos anões, mantendo-o prisioneiro para sempre” 

(WALKER, 1996, p. 24)19. Ela se fantasia de bruxa, o que é extremamente significativo – não 

para fazer o mal, mas para fazer o bem e salvar sua enteada de um caçador completamente fora 

de si, devido ao ódio causado pela rejeição feminina.  

Gilbert e Gubar (1979) apresentam a mulher-anjo e a mulher-monstro como imagens 

atribuídas ao feminino ao longo do tempo. Para as autoras, a figura da madrasta, enquanto 

mulher-monstro, é significativa como representação das mulheres artistas. A madrasta de Snow 

Night conspira, mas em favor da enteada, criando e planejando a salvação da jovem. Ao fazer 

isso e possibilitar unidade na relação entre as mulheres, ela pode ser considerada poderosa, por 

se opor às expectativas patriarcais tradicionais quanto ao desempenho dos papéis femininos. 

Unindo-se, há a construção de um potencial máximo para o feminino em sinal de 

complementaridade.  

Com essa reviravolta na aliança entre madrasta e enteada, quando Lord Hunter mais 

uma vez se aproxima de Snow Night, é interceptado pelos anões que o levam para suas terras. 

Nesse episódio, destaca-se a figura da ama, que acompanha Snow Night em seu passeio, quando 

é surpreendida pelo caçador. Sobre ela, é afirmado que há muito tempo estava acostumada com 

hábitos de obediência e passividade. Tais costumes podem ser lidos como parte do que é ser 

empregada, revelando os níveis sociais hierárquicos, mas também demonstram que ela é 

subordinada duas vezes, como diria Gayatri Chakravorty Spivak (2010), por ser empregada e 

por ser mulher. Quando colocada lado a lado com Snow Night, enfatiza-se a não subordinação 

da jovem princesa em relação ao seu pretendente.  

Com a breve chegada do príncipe, eles se apaixonam e ficam noivos, casando dentro de 

um ano, o que caracteriza um desfecho condicionado ao casamento. Contudo, o final da 

 
18 No original: “According to an old story, the royal stepmother sends another to act for her, such as her faithful 

huntsman. He is the one charged with killing the stepdaughter and bringing back her heart in a jeweled casket” 

(WALKER, 1996, p. 23). 
19 No original: “If the Master of the Hunt ever approaches her in such a manner as to do her harm, you are to 

seize and bind him, carry him back to Dwarfland, and keep him a perpetual prisoner” (WALKER, 1996, p. 24). 



128 
 

madrasta é ressignificado. “Snow Night nunca esqueceu a sábia previsão da madrasta, que tinha 

salvado sua vida. Ambos os casais reais, mais velhos e mais jovens, viveram felizes para 

sempre” (WALKER, 1996, p. 25)20. O sentimento de gratidão de Snow Night se reflete no novo 

significado que sua madrasta tem em seu casamento. Ao invés de dançar com sapatos em brasa, 

a rainha possui um lugar de destaque: ela é a dama de honra, aquela que havia salvado a vida 

de Snow Night. 

 A narrativa, entretanto, não termina por aí. Retomando Lord Hunter, afirma-se que 

viveu como prisioneiro dos anões pelos restos de seus dias. Ainda que tenha perdido a razão, 

confinado passou as horas escrevendo. “É dito que ele escreveu uma versão totalmente diferente 

da história que você acabou de ouvir” (WALKER, 1996, p. 25)21.  

 A narrativa de Walker pode ser comparada à tradição principalmente quando 

consideramos os personagens que se repetem: Snow Night, como Branca de Neve; a rainha que 

também é madrasta; Lord Hunter, simbolizando o caçador; os sete anões; o rei ausente e o 

príncipe que somente aparece ao final da história. Contudo, as funções desempenhadas são 

revistas e atingem níveis de transgressão/subversão (MARTINS, 2015). 

 Além disso, ao terminar abordando o ato de escrita de Lord Hunter na prisão, Walker 

(1996) cria uma perspectiva de que os contos de fadas literários seriam resultado de compilação 

e edições masculinas. É interessante observar, ainda, que o mestre de caça é um personagem 

que está próximo da monarquia – assim como Perrault estava próximo de Luís XIV, os irmãos 

Grimm compilavam muitos contos considerando o cenário monárquico e Andersen estava em 

contato direto com as classes altas de seu país, por exemplo. 

 Ao dizer que Lord Hunter teria escrito uma versão diferente da que acabamos de ler com 

Walker, a autora cria um ambiente propício para o questionamento das verdades absolutas e 

cristalizadas pelos contos de fadas ao longo do tempo, demonstrando que o cânone apaga as 

versões de uma mesma história, selecionando uma como modelo privilegiado. Desse modo, o 

final de “Snow Night” caracteriza-se como um comentário crítico sobre as próprias convenções 

literárias que se tornaram tradicionais (GREENE, 1991) e o quanto de ficcionalidade pode haver 

nesse texto (CURRIE, 1995; WAUGH, 1984).  

 A madrasta de Walker se apresenta como uma personagem consciente de seu papel 

enquanto protetora dentro do âmbito familiar. É por causa dela que a narrativa se desenvolve e 

 
20 No original: “Snow Night never forgot her stepmother’s wise forethought, which had saved her life. Both 

royal couples, elder and younger, lived happily ever after” (WALKER, 1996, p. 25). 
21 No original: “It is said that he wrote an entirely different version of the story you have just heard” (WALKER, 

1996, p. 25). 



129 
 

há o desenlace da trama envolvendo a enteada. A rainha cria novos laços de amizade e confiança 

com personagens que eram seus rivais na tradição, como é o caso dos anões. Além disso, 

demonstra conhecimento e é astuta ao perceber o perigo que Snow Night corria a partir da 

relação que estabelece com o caçador. 

  

 4.2.3 A velha Rainha de “The dead Queen” 

 

 O norte-americano Robert Coover é considerado um notável representante da literatura 

pós-moderna e metaficcional. De acordo com Fernanda Aquino Sylvestre (2008, p. 10), 

“Coover trabalha com hipertexto e hipermídia, ou seja, com ficções compostas com uso do 

computador, combinando texto, som e imagem, que permitem aos leitores moverem a história 

de diversas maneiras”. 

 Seu primeiro texto mais longo foi publicado em 1966, The origin of the brunists – tendo 

recebido o prêmio William Faulkner pela obra. A temática aborda a obsessão pela religião e os 

cultos religiosos. Além de livros, também publicou peças e dirigiu um filme. Foi professor na 

Columbia University e Princeton University. Seus temas permeiam questões como contos de 

fadas, mitos, questionamentos religiosos, sexo e limites entre realidade e ficção. Em 2005, 

publicou A child again, uma coletânea de contos que retomam as narrativas tradicionais infantis 

e os mitos de modo satírico, divertido e atraente. Dessa forma, indica, por meio das histórias do 

passado, o caminho que a ficção contemporânea escolheu. 

 O conto “The dead Queen” faz parte dessa coletânea. Nessa releitura, a narrativa dos 

Grimm é recontada em flashbacks pelo Príncipe22 e sua inquieta mente, no dia após o seu 

casamento com Branca de Neve. Desse modo, a história se trata de identificar o que acontece 

após o consagrado final feliz que marca a tradição, sendo caracterizada pelo deslocamento 

narrativo, ou seja, a mudança do ponto de vista, de modo a romper com as sentenças 

determinadas pela tradição (DUPLESSIS, 1985). 

A narrativa tem início com o sepultamento da velha Rainha. O Príncipe observa que ela 

parece ter um sorriso no rosto, enquanto era enterrada nas montanhas, e considera tal ritual 

como parte do plano da madrasta, assim como tudo antes. Seu pai o observa tremendo e afirma: 

 

não, foi um mero sorriso, as contorções de dor, afinal ela sofreu muito, e a tortura 

muitas vezes expõe o diabólico na cara do homem; ela era uma mulher comum, bonita, 

é verdade, e astuta, mas subira acima de seus méritos e, caindo, perdera sua razão para 

 
22 Os termos “Anões”, “Caçador”, “Príncipe/ Príncipe Encantado” e “Rainha” aparecerão nesse subcapítulo com 

a inicial em maiúsculo porque assim são apresentados na obra de Coover. 



130 
 

o rancor. Podemos aprender até com o desgraçado, meu filho; e a morte e a vida nos 

ensinam a temperar a ambição com humildade e a ignorar as reflexões como a 

mortalidade é ignorada (COOVER, 2005, p. 704)23. 

 

 Logo no início do conto, a morte e o sorriso no rosto da madrasta passam pela reflexão 

de dois personagens masculinos: o rei e o Príncipe. Apenas tal fato já apresenta uma reviravolta 

nessa releitura de Coover, afinal o pai do Príncipe raramente é citado nos contos tradicionais e 

o Príncipe geralmente aparece para realizar o desfecho para a protagonista. Vale lembrar que a 

figura do rei que mais é evocada na tradição se trata do pai da protagonista, o qual se ausenta 

na maioria das narrativas. 

 O rei, pai do Príncipe Encantado, descreve a outrora mais bela do reino primeiramente 

como “comum” e apenas depois como “bonita” e “astuta”. Ele avalia que o rancor que ela sentia 

pela enteada a levou a perder a razão, o que decretou o seu fim. Ao dizer que é preciso ignorar 

as reflexões, é importante considerar que a tradução dessa palavra em português permite duas 

acepções: reflexões e reflexos. Se cogitarmos um caminho de interpretação a partir da segunda 

acepção, é possível que ele tenha afirmado que a Rainha morta não deveria ter dado tanto valor 

para o reflexo e as considerações do espelho. Contudo, ao revelar esse pensamento, tem 

continuidade o processo de avaliação pelo qual passa a madrasta do conto tradicional.  

 Coover claramente trabalha com uma narrativa que problematiza o que aconteceria após 

o final feliz do conto tradicional. Mesmo morta e sem nenhuma fala, a figura da madrasta é 

emblemática, pois levanta pensamentos e questionamentos no personagem do Príncipe. O 

sepultamento nas montanhas também é significativo, afinal se trata de um local que clama pela 

tradição, quando considerado o caixão de vidro outrora ocupado por Branca de Neve.  

 Desviando a atenção da madrasta morta e de seu pai, o Príncipe, como uma câmera, 

focaliza sua noiva. Ele fica perplexo com a felicidade de Branca de Neve e tenta entender a  

alegria genuína que ela sente em assistir à execução da velha Rainha. Tal ato é contrário à 

tradição que tenta trazer impessoalidade para a condenação de morte da madrasta, a fim de não 

criar um novo vilão. Nessa releitura, Branca de Neve aplaude e vibra com a tragédia de sua 

antiga rival. Essa comemoração o faz cogitar se não havia sido sua esposa quem atraíra a Rainha 

para o desfecho com tamancos de ferro em chamas. 

 
23 No original: “No, it was a mere grimace, the contortions of pain, she had suffered greatly after all, torture 

often exposes the diabolic in the face of man, she was an ordinary woman, beautiful it is true, and shrewd, but 

she had risen above her merits, and falling, had lost her reason to rancor. We can learn from the wretched, my  

son; her poor death and poorer life teach us to temper ambition with humility, and to ignore reflections as one 

ignores mortality” (COOVER, 2005, p. 704). 



131 
 

No conto de Coover, Branca de Neve é uma metáfora congelada e vazia da sua natureza 

ideológica. Ela está tão morta quanto sua madrasta, pois não demonstra consciência. O Príncipe, 

por meio de questionamentos, coloca em xeque a lógica da narrativa, em um processo 

metaficcional (GREENE, 1991). 

Quando sua noiva aplaude e parece gostar da cena em que a madrasta dança com sapatos 

em brasa, ele se questiona se Branca de Neve não havia liberado o mal que existia nela. O 

casamento intensifica a diferença que há em Branca de Neve, pois ela não é o que se espera que 

seja ou deveria ser. Ela está condenada a não mudar, a não crescer, a não desenvolver sua 

consciência, como se estivesse congelada, conforme seu próprio nome sugere, em uma 

perspectiva. 

 Retornando seu pensamento para a Rainha morta, o Príncipe considera que ela estava 

apenas reivindicando uma parte da história. “Ser a madrasta esquecida de uma princesa 

esquecida não bastava” (COOVER, 2005, p. 705)24. O espelho havia acabado com ela e com 

todos, mas tudo havia sido previsto, para se consagrar imortal na narrativa, depois de ter 

encomendado a morte de uma criança, comido o que acreditava ser os órgãos de Branca de 

Neve e feito a enteada passar por provações. O Príncipe ainda divaga: 

 

Eu pensei: todos nós fomos reduzidos a bobos, tolos; tragédia ela reservou para ela 

sozinha. Isso parecia verdade, mas tão profundamente verdade que parecia falso. Eu 

mantive meus pés separados e tentei pensar sobre os crimes da Rainha. Ela 

encomendou a morte de uma criança e comeu o que ela esperava que fosse seu 

coração. Ela reduziu uma princesa a um empregado, depois atacou seu corpo, sua 

mente com um pente, sua alma com uma maçã. E, pensei, ela envenenou todos nós 

com padrão (COOVER, 2005, p. 706)25. 
 

 Ele pondera que a tragédia final que atingiu somente a madrasta parecia uma mentira, 

afinal ela havia arquitetado toda a narrativa. Envenenar com padrão pode ser considerado como 

um destino predeterminado. Assim, as ações da Rainha conseguiram criar os desfechos 

necessários a um conto tradicional. Tudo parecia ser parte de uma encenação maior, pois 

enquanto muitos pensavam que ela havia morrido por vaidade, o Príncipe conclui que todos 

estavam realizando performances conforme as próprias reviravoltas conjecturadas pela 

 
24 No original “To be the forgotten stepmother of a forgotten princess was not enough” (COOVER, 2005, p. 

705). 
25 No original: “I thought: we’ve all been reduced to jesters, fools; tragedy she reserved for her alone. This 

seemed true, but so profoundly true it seemed false. I kept my feet apart and tried to think about the Queen’s 

crimes. She had commissioned a child’s death and eaten what she’s hoped was its heart. She’d reduced a 

princess to a menial of menials, then attacked her body with laces, her mind with a comb, her soul with an apple. 

And, I thought, poisoned us all with pattern” (COOVER, 2005, p. 706). 



132 
 

madrasta. Ela é alçada ao patamar de artista, conforme Gilbert e Gubar (1979) apontam ao 

descreverem a mulher-monstro: aquela que cria e domina enredos. 

 Em sua festa de núpcias, os pensamentos continuam: 

 

De repente, encontrei-me, minutos antes da meia-noite, perturbado por muitas coisas: 

o verdadeiro significado do nome da minha noiva, o gosto dela pelo luxo e o colapso, 

as compulsões que me levaram à montanha, o papo furado no caixão de vidro quando 

eu a encontrei. Quem eram todas essas pessoas e por que as coisas aconteceram como 

se fossem necessárias? (COOVER, 2005, p. 707, grifo do autor)26. 

  

 A determinação do tempo “minutos antes da meia noite” é significativa, pois, em outra 

narrativa clássica, como é o caso de Cinderela, esse é o horário determinado para que a fantasia 

se desfaça. É perto desse horário que o Príncipe pondera o gosto pelo luxo de sua noiva. Na 

narrativa tradicional, ela é atraída para e pelos elementos que a madrasta, disfarçada, lhe 

oferece. Além disso, o nome de sua esposa faz referência à palidez, característica dos mortos.  

Em um ato metaficcional, o Príncipe se questiona sobre os motivos que o levaram 

exatamente ao lugar em que a princesa estava e o quão incomum era colocar alguém em um 

caixão de vidro. Tais percepções quebram com o elemento da fantasia que perpassa o conto da 

tradição. Ele ainda reflete sobre o determinismo no enredo dos contos de fadas. Tudo parecia 

ter sido esquematizado para que se encontrassem e começa a desconfiar que esse plano sempre 

pertenceu à madrasta, afinal, se ela era capaz de se disfarçar de velha para ir ao encontro da 

enteada na casa dos Anões, por que não teria se fantasiado de Caçador? Por que não teria 

arquitetado todo o destino da narrativa? A ficção nessa releitura não apenas se desdobra, mas 

chama a atenção para o seu processo e sua formação (GREENE, 1991; CURRIE, 1995). Ao ser 

narrado pela perspectiva de um personagem tradicionalmente menor, destaca-se que ele 

também age como é esperado. Lüthi (1987) considera que a maioria dos eventos dos contos de 

fadas parece ter o efeito de que tudo está predestinado a acontecer, como se tudo estivesse 

interconectado em uma rede maior.  

 

Ela mandou aquela criança de sete anos para a floresta com um Caçador inquieto, e 

ele trouxe de volta o coração de um javali, como se dissesse que ele se arrependeu de 

sua vida irracional e desejou morrer. Mas então, talvez tivesse sido o que ela queria, 

talvez ela tivesse ordenado o coração do javali, ou sabido de qualquer maneira que 

esse seria o instinto do Caçador, ou talvez não houvesse nenhum Caçador, talvez 

 
26 No original: “Suddenly I’d found myself, minutes before midnight, troubled by many things: the true meaning 

of my bride’s name, her taste for luxury and collapse, the compulsions that had led me to the mountain, the 

birdshit on the glass coffin when I’d found her. Who were all these people, and why did things happen as though 

they were necessary?” (COOVER, 2005, p. 707). 



133 
 

tivesse sido esse mestre dos disfarces a velha Rainha, era possível, era tudo possível 

(COOVER, 2005, p. 708)27. 

  

Na noite de núpcias, no momento em que estão consumando o ato sexual, o Príncipe 

olha o espelho esperando ver refletida a imagem de Branca de Neve, mas observa a velha 

Rainha. Considera, então, ser uma imaginação provavelmente criada pela bebida. Ele a ouve 

lutando e choramingando e se questiona por quanto tempo a Rainha teria deixado os Anões 

desnudar e “brincar” com Branca de Neve. Na madrugada, acordam e ele afirma que o hímen 

de Branca continua intacto. Essa passagem revela que enquanto a Rainha tem consciência do 

poder do espelho na tradição, nessa releitura Branca de Neve não percebe a presença desse 

objeto no cômodo. 

 Coloca-se em evidência uma suspeita sobre as reais intenções sexuais dos anões. O 

Príncipe age como quem não quer admitir a impureza de Branca de Neve e se concentra na 

imagem da Rainha morta. Retornando ao sepultamento, pensa sobre o caixão de vidro que leva 

a Rainha e outrora carregara Branca de Neve. Ele também considera que a velha pudesse tê-lo 

amado e morrido por ele. Relembrando que acordara Branca de Neve por meio de um beijo – e 

assim temos a retomada da versão de Walt Disney – o Príncipe se joga sobre o defunto e o beija 

nos lábios: “eu abri o caixão, me joguei sobre ela e beijei seus lábios” (COOVER, 2005, p. 

711)28. Mas a Rainha não retorna seu beijo ou à vida e nem cessa de sorrir. “Os outros haviam 

recuado com horror e desânimo. Branca de Neve desmaiara. Alguém estava vomitando. Os 

olhos do meu pai estavam cheios de lágrimas e raiva” (COOVER, 2005, p. 711)29. Novamente 

ele a beija, agora com orgulho e afeto. Ele pensa que teria ajudado se ela tivesse morrido de 

boca fechada, pois o cheiro era desagradável e sua boca, fria e emborrachada. Ter morrido de 

boca aberta pode ser uma alusão ao fato de que a sua personagem detinha do poder da fala. 

 Ao tentar tirar o Príncipe de cima do corpo da velha Rainha, ela derrapa alguns metros. 

Sua carne rasga, mas não há sangue. Ele suplica para tentar uma terceira vez: 

 

Guardas me contiveram. Meu pai virou as costas. Os Anões estavam revivendo 

Branca de Neve, abanando as saias dela. O cadáver da Rainha foi jogado rapidamente 

 
27 No original: “She’d sent that child of seven into the woods with a restless lech, and he’d brought her back a 

boar’s heart, as though to say he repented of his irrational life and wished to die. But then, perhaps that had been 

what she’d wanted, perhaps she had ordered the boar’s heart, or known anyway that would be the Hunter’s 

instinct, or perhaps there had been no Hunter at all, perhaps it had been that master of disguises the old Queen 

herself, it was possible, it was all possible” (COOVER, 2005, p. 708). 
28 No original: “I wrenched open the coffin, threw myself upon her, and kissed her lips” (COOVER, 2005, p. 

711). 
29 No original: “The others had fallen back in horror and dismay. Snow White had fainted. Someone was vomiting. 

My father’s eyes were full of tears and anger” (COOVER, 2005, p. 711). 



134 
 

de volta para o caixão e enterrado, todos segurando o nariz. A última coisa que vi 

foram seus pés esfolados. Eu me virei e desci a montanha (COOVER, 2005, p. 711)30. 

  

 Nessa passagem, é interessante observar que todos os atos ocorrem de modo contrário 

quando comparados ao momento em que Branca de Neve estava no caixão. A madrasta não 

acorda, as pessoas desaprovam, o corpo da Rainha morta é tratado como cadáver e seus pés 

revelam ter dançado em sapatos de ferro em brasa, pois estavam esfolados. Finalmente, ele se 

vira e desce a montanha. Por último, pensa: “se esse é o preço da beleza, é muito alto. Eu estava 

feliz por ela estar morta” (COOVER, 2005, p. 711)31. 

 Nesse conto, Coover (2005) transforma a narrativa, apresentando ao leitor o ponto de 

vista do infeliz Príncipe Encantado, que reluta em aceitar o seu destino nos contos de fadas. Sua 

história traz um tom de dúvida e desconfiança, o que se difere da característica de segurança 

que adjetiva a conduta dos príncipes enquanto heróis nos contos tradicionais. Ele se questiona 

acerca de quem governa esse mundo no qual não tem outra escolha a não ser trazer Branca de 

Neve de volta à vida. Reafirma o seu lugar e o seu papel predestinados nos contos de fadas ao 

beijar a Rainha morta. Como não consegue acordá-la do profundo sono da morte, o Príncipe se 

volta para a questão do espelho que avaliava a beleza, afirmando indiretamente que a madrasta 

havia pagado um preço muito alto para ser a mais bela do reino. Contudo, ao final da narrativa, 

ela consegue se libertar das amarras ideológicas do espelho. 

 Na releitura de Coover (2005), é significativo o fato de mesmo morta a madrasta 

arquitetar e influenciar os pensamentos do Príncipe, da mesma forma que revela o caráter 

obscuro de Branca de Neve. Se não fossem o sepultamento e o sorriso em seu rosto, nenhum 

questionamento se realizaria. Em um processo metaficcional, o autor reconsidera o valor da 

madrasta na narrativa e os papéis determinados aos personagens, conforme a função que devem 

desempenhar em seus enredos. 

 

 4.2.4 A madrasta de Garotas de Neve e Vidro 

 

Melissa Bashardoust é uma autora americana, formada pela Universidade da Califórnia. 

Sua atuação ocorre por meio da escrita criativa, literatura infantil, contos de fadas e reescritas. 

Publicou Girls Made of Snow and Glass, no original, em 2017, cuja tradução Garotas de Neve 

 
30 No original: “Guards restrained me. My father turned his back. The Dwarfs were reviving Snow White by 

fanning her skirts. The Queen’s corpse was dumped hastily back into the coffin and quickly interred, everyone 

holding his nose. The last thing I saw were her skinned feet. I turned and walked down the mountain” 

(COOVER, 2005, p. 711). 
31 No original: “if this is the price of beauty, it’s too high. I was glad she was dead” (COOVER, 2005, p. 711). 



135 
 

e Vidro chegou ao Brasil em 2018, pela Plataforma 21. Em 2020, Bashardoust lançou Girl, 

Serpent, Thorn, uma releitura que aborda uma princesa amaldiçoada por ser venenosa ao toque. 

O romance de Bashardoust se desenvolve considerando uma possibilidade diferente 

para a conhecida e tradicional relação entre madrasta e enteada. É apresentado o passado da 

madrasta, Mina, enfatizando o que a levou, em termos comportamentais e situacionais, às ações 

no presente narrativo. Além disso, ao construir e desenvolver os personagens paternos, tanto da 

enteada, quanto da madrasta, Bashardoust aponta problemáticas do discurso masculino, por 

meio de atitudes que levam ao julgamento e ao determinismo no destino das personagens 

femininas. 

Garotas de Neve e Vidro tem início com um mapa do cenário em que a narrativa terá 

desenlace e enfatiza o castelo de Primavera Branca, a floresta e o Reino do Sul. Os capítulos 

são intitulados a partir dos nomes das personagens principais: Mina e Lynet. Assim, é-nos 

apresentado o desenvolvimento de um enredo através de duas perspectivas: a da madrasta e a 

da enteada, respectivamente, o que caracteriza a estratégia do deslocamento narrativo, de 

DuPlesssis (1985). Podemos observar que as duas são colocadas em um mesmo patamar de 

igualdade para o desenrolar da história. A apresentação das duas perspectivas de uma mesma 

narrativa é algo inovador considerando a tradição, que trazia o ponto de vista de um narrador 

extradiegético, onisciente. 

Primavera Branca, o local em que a maior parte da história terá desenvolvimento, “[...] 

tinha esse nome porque, mesmo na primavera, o solo era branco como a neve” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 31). A presença constante da neve é fruto de uma maldição da 

rainha Sybil: 

 

Séculos atrás, antes que Primavera Branca tivesse ganhado seu nome, o Jardim das 

Sombras se chamava Jardim da Rainha, porque pertencia à rainha Sybil. Mas, quando 

o único filho dela foi jogado de seu cavalo para a morte, a rainha se enforcou em uma 

das árvores no jardim. No instante de sua morte, os ventos mudaram, e a neve 

começou a cair na metade norte do reino, embora fosse primavera. O castelo congelou, 

a passagem do tempo se borrou em um longo inverno, e esse jardim conservou seu 

novo estado sinistro: um bosque de árvores mortas, um jardim de sombras. O Jardim 

da Rainha se tornou o Jardim das Sombras, o castelo foi rebatizado de Primavera 

Branca, e o inverno permanente ficou conhecido como a “a maldição de Sybil” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 48-49). 

 

 Nesse jardim, uma estátua foi erguida em homenagem à antiga rainha. “Quando se 

passava pela caverna, o costume era parar, se ajoelhar e oferecer uma oração para Sybil na 

esperança de que um dia a maldição terminasse” (BASHARDOUST, 2018, p. 50). Contudo, a 

maldição relacionada ao inverno permanente traz um sentimento de imutabilidade ao reino, 



136 
 

“onde tão pouco mudava de um dia para outro” (BASHARDOUST, 2018, p. 10); “Nada cresce 

aqui, nada nunca... muda, nem melhora” (BASHARDOUST, 2018, p. 63, grifo da autora). 

 Essa imutabilidade é significativa quando comparada a um mundo masculino e 

previsível, conforme o rei Nicholas, pai de Lynet, descreve: “– [...] O mundo aqui é congelado, 

então nunca muda, portanto, é sempre o que eu espero que seja” (BASHARDOUST, 2018, p. 

145). Ele define que o local segue suas regras e não está disposto a perder esse mundo que torna 

o seu comando único e inquestionável. Em uma análise comparativa, no conto de Carter, o 

solstício de inverno pode marcar o movimento cíclico da natureza e a repetição das estações 

como metáfora para a repetição e a consolidação da tradição. 

 Poder é a habilidade de influenciar o comportamento das pessoas, enquanto autoridade 

é um poder socialmente legitimado. O exercício de poder é algo intrínseco ao homem. Uma vez 

que o rei determina o que é possível e o que não é desejado em seu mundo, sua relação com a 

única filha é marcada pela caracterização de Lynet na comparação com a mãe falecida, 

revelando um desejo de que a filha seja a cópia materna: 

 

– Vejam esse cabelo. Tão parecido com o da [falecida] rainha [Emilia].  

[...] e tudo o mais em Lynet pertenciam a uma mulher morta de quem ela sequer se 

lembrava.  

– [...] Você também vai ser uma rainha esplêndida, como sua mãe (BASHARDOUST, 

2018, p. 14). 

 

– Eu me pareço muito com minha mãe, meu cabelo é igual ao de minha mãe, tenho os 

olhos de minha mãe... Eles provavelmente acham que tenho os cotovelos de minha 

mãe (BASHARDOUST, 2018, p. 18). 

 

– [...] Eu acho que [meu pai] quer que eu seja como ela de todas as maneiras. Ele 

espera que eu seja doce e gentil e... delicada (BASHARDOUST, 2018, p. 19, grifos 

da autora). 

 

[...] sua incrível semelhança com a mãe, junto com a confiança completa do pai de 

que ela ia crescer para ser exatamente como a falecida rainha (BASHARDOUST, 

2018, p. 68). 

 

[...] Você foi feita para ser exatamente igual a ela. Feita, criada, moldada 

(BASHARDOUST, 2018, p. 69, grifos da autora). 

 

– [...] A filha vai ser como ela. [...] Ela se parece com a mãe [...]. E vai crescer para 

ser tão bela e gentil quanto foi a mãe (BASHARDOUST, 2018, p. 73). 

 

– [...] Que ela cresça para ser tão bela quanto a mãe, e que todos vocês a amem como 

amaram sua mãe, a rainha (BASHARDOUST, 2018, p. 78). 

 

[...] Sou minha mãe por fora. Eu me pareço com ela. Eu falo como ela. Ponha uma 

coroa na minha cabeça, e ninguém consegue ver a diferença. [...] E a cada ano que se 

passava, ela só se transformava cada vez mais na mulher que jazia na cripta abaixo. 

Lynet estava destinada a ser outra pessoa, perder toda a noção de si mesma 

(BASHARDOUST, 2018, p. 99). 

 



137 
 

[...] Ele queria que a menina fosse igual à mãe (BASHARDOUST, 2018, p. 119). 

 

– Ah, é? O que mais seu pai diz? 

– Que sou igual à minha mãe. Ela está morta (BASHARDOUST, 2018, p. 124). 

 

– [...] Você vai ter de aprender a seguir os passos de sua mãe (BASHARDOUST, 

2018, p. 132). 

 

 Assim como na tradição, a mãe está ausente: “– Ela morreu no parto [...]. Mas deixou 

para trás, em seu lugar, uma filha tão bonita quanto ela mesma” (BASHARDOUST, 2018, p. 

30). A expressão “deixar para trás” pode ser interpretada como uma tentativa de substituição 

de um lugar que se tornou vazio e isso, para o rei, implica em sua filha ocupar não apenas um 

lugar, mas adquirir e sustentar todas as características que descreviam a mãe que morre ao dar 

à luz. 

 Lynet apresenta uma aversão sobre a descrição “delicada”, pois “Emilia tinha morrido, 

disse ele, porque seu corpo era delicado demais para o parto. Ser delicada tinha matado sua 

mãe, e, ainda assim, ele estava ávido por conferir à filha essa qualidade” (BASHARDOUST, 

2018, p. 19, grifo da autora). O medo de ser delicada e, por consequência, frágil e submissa, o 

que leva à morte, se concretiza e Lynet observa que tem o seu destino traçado por seu pai, 

quando ele a iguala à figura materna, determinando o seu futuro. 

 É devido à comparação realizada pelo pai e por todos do reino que Lynet rejeita a 

possibilidade de se tornar semelhante à sua mãe, porque aceitar essa ideia anularia o 

desenvolvimento de uma identidade e uma subjetividade próprias: “– Você fica mais parecida 

com ela a cada ano. – Eu não sou ela – disse Lynet” (BASHARDOUST, 2018, p. 51). Além 

disso, Lynet tenta, de todas as maneiras quebrar o legado e o peso da tradição cíclica: “Ela 

nunca poderia ser a mãe, nem se quisesse” (BASHARDOUST, 2018, p. 52), reivindicando sua 

existência à parte de sua falecida mãe: “[Lynet] se sentiu aprisionada por esse reflexo [...]. Era 

a vez de Lynet viver agora, não era? Ela tinha todo o direito de reclamar esse reflexo como seu” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 81). Ainda reivindica sua própria subjetividade: 

 

– [...] Eu serei sempre Lynet. [...] Não quero me tornar Emilia. Não quero o Sul e não 

quero ser rainha, e eu gostaria... gostaria de nunca ter me parecido com ela. Eu gostaria 

que você parasse de vê-la toda vez que olha para mim. Gostaria que você parasse de 

querer tanto que eu seja igual a ela (BASHARDOUST, 2018, p. 183-184). 

 

A falecida mãe causa incômodo e a filha não deseja ser como ela, ansiando por sua 

individualidade. Esse ato nos remete à construção da abjeção nos humanos, como dinâmica de 

opressão do feminino. O pai, pedindo a criação da filha, é a voz do patriarcado na continuidade 



138 
 

das características de submissão. A mãe não aparece no conto, não tem voz, apenas dá à luz 

Lynet, a qual tem medo de, por ter sido criada, ter o mesmo desfecho materno. 

Lynet traz características pós-modernas de ruptura do passado, na tentativa de se 

construir uma nova personalidade. Ela não quer ser um reflexo de Emilia, mas a figura materna 

é trazida à tona justamente para que a subversão seja possível. Na rejeição de ser continuidade 

cíclica da mãe e manter a tradição de mulheres delicadas, frágeis e submissas, passa a ser 

descrita como alguém que deseja a liberdade: “[...] Era isso que ela queria – a liberdade de 

moldar o próprio futuro” (BASHARDOUST, 2018, p. 230). Mas ao mesmo tempo seu pai a 

considera como um pássaro: “– Meu nome é um pássaro – disse ela. – Meu pai me contou. Ele 

disse que eu sou como um passarinho” (BASHARDOUST, 2018, p. 124). A comparação com 

um pássaro nos remonta a dois significados possíveis: um relacionado à liberdade do voo e 

outro relacionado ao aprisionamento. Metaforicamente, Lynet é construída como alguém que 

deseja a liberdade para poder se expressar, mas é aprisionada pelo pai em um modelo de mulher 

que a mãe havia sido. 

 Além disso, a informação que chega a ela, por ser uma princesa, é controlada pelo 

discurso masculino e hierárquico de seu pai: “[...] Ninguém aqui nunca me diz a verdade; só 

me contam o que acham que desejo ouvir, o que meu pai quer que eu ouça” (BASHARDOUST, 

2018, p. 64, grifo da autora). É a partir disso, no desenrolar da narrativa, que Lynet se questiona 

sobre o seu conhecimento ter sido sempre filtrado e manipulado por ele.  

Em um movimento contrário às relações de poder assimétrico institucionalizadas, que 

produzem uma ilusão de ser fixo e não poder ser destruído (FOUCAULT, 1980), Lynet 

promove uma reflexão sobre o conhecimento que tem de sua mãe ser apenas uma visão parcial 

das memórias que o pai construiu, bem como se o que as pessoas conhecem sobre ela também 

seria uma construção: 

 

Eles acham que eu era apenas uma criança, pensou Lynet. [...] Ninguém jamais 

saberia que a princesa gostava de escalar alturas impossíveis, que tinha sobrevivido a 

um atentado contra sua vida, ou que tinha o poder de controlar a neve. [...] Eu posso 

fazer muito mais. Eu posso ser muito mais. [...] Ela passara anos desejando ser forte, 

porque achava que a mãe era fraca. Ela queria ser impetuosa e invulnerável como 

Mina, sem jamais ver que Mina tinha se tornado isso porque precisava se proteger da 

crueldade do pai (BASHARDOUST, 2018, p. 314, grifos da autora). 

  



139 
 

 Ao reivindicar uma outra história para si, Lynet chama a atenção para o que 

Chimamanda Ngozi Adichie (2019) pontua como “o perigo da história única”32. Sua parte que 

revela agenciamento, aventura e desenvoltura é mascarada pelo pai para o restante do reino, 

enfatizando um destino predeterminado e construído nos moldes do que a sua mãe havia sido 

para o povo de Primavera Branca. Ao mesmo tempo em que a mãe é postulada como um modelo 

pelo pai, Lynet tem contato com sua madrasta, quem, para ela, desenvolvia o papel materno. O 

agenciamento da madrasta viva é mostrado dia após dia e aos poucos constata-se que é também 

uma vítima que precisou se tornar forte para (sobre)viver com o pai.  

A personagem da madrasta, Mina, é filha de um mago – o que nos remete à possibilidade 

de desenvolver magia, característico à personagem antagonista dos contos de fadas: “[...] ele 

era o único mago das últimas gerações” (BASHARDOUST, 2018, p. 24). O pai de Mina, 

Gregory, é alguém que tem poder e é temido: “[...] alquimia [...]. Nasci com o poder de pegar 

qualquer substância inanimada e transformá-la em algo orgânico... Mas só até certo ponto” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 32); “– [...] É seu pai que todos temem, não você” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 24). 

Devido a uma doença, há uma alteração de sua constituição biológica, uma vez que o 

pai trocou o seu coração por um de vidro: 

 

[...] Quando era criança, não mais de quatro anos de idade, você teve uma doença 

mortal. Sua mãe chorou, pois não havia ninguém que pudesse ajudá-la. Seu coração 

estava com problemas [...] [e] um dia, ele parou. [...] eu abri seu peito, removi seu 

coração inútil e o substituí por um novo, feito de vidro. [...] Nunca se perguntou por 

que não tem pulsação? [...] É só seu coração que é artificial (BASHARDOUST, 2018, 

p. 33-35). 

  

 A relação de Mina e seu pai é marcada por um forte desejo de afeto familiar: “[...] uma 

parte sua sempre esperava teimosamente que a procurasse [...]” (BASHARDOUST, 2018, p. 

27), ainda mais considerando que ele é uma figura ausente em sua vida: “O pai havia partido 

em uma de suas viagens frequentes dois meses atrás” (BASHARDOUST, 2018, p. 22). 

Assim como Lynet, a madrasta é órfã de mãe, mas a sua relação é saudosista. Sobre sua 

mãe, Dorothea, é descrita como “[...] a garota bonita que tinha fugido com um rapaz contra a 

vontade da família rica e, por consequência, tinha sido deserdada” (BASHARDOUST, 2018, 

p. 22). O pai de Mina, Gregory, revela a causa da morte – “[...] Sua mãe... sua mãe se matou” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 37) – e determina que a mãe de Mina nunca poderia amá-la, por 

 
32 Palestra disponível no canal TEDGlobal 2009. 

<https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie_the_danger_of_a_single_story/transcript?language=pt>

. Acesso em 20 out. 2019.  



140 
 

causa do coração de vidro: “era incapaz de amar alguém que nunca poderia retribuir seu amor” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 38). 

Considerando esse pensamento, o mago determina a incapacidade de Mina para amar e 

ser amada. É o discurso do mago que transforma a relação de Mina com o mundo. Uma vez que 

ela não conhece nada diferente disso, essa se torna uma verdade absoluta: “– [...] Você pode 

sentir raiva, ódio, desespero e esperança, assim como qualquer outra pessoa, mas amor é algo 

mais complicado. Amor exige um coração de verdade, coisa que você não tem, por isso não 

pode amar” (BASHARDOUST, 2018, p. 38). A partir dessa constatação, é interessante pensar 

que na versão dos irmãos Grimm a madrasta solicita ao caçador que lhe traga o coração de 

Branca de Neve. 

A criação do mago não para por aí. Ele também é responsável por criar a criança à 

semelhança da mãe: “– Duvido que o rei queira ser lembrado da dívida que tem comigo. – Por 

salvar sua filha? [...] – Eu não salvei a filha do rei [...]. Eu a criei” (BASHARDOUST, 2018, 

p. 118-119, grifo da autora). 

 Como dívida, o mago e sua filha são convidados pelo rei para morar em Primavera 

Branca. Diante desse novo cenário, o mago determina um destino à Mina: 

 

[...] Preciso desse seu rosto. [...] Você vai se casar com alguém de berço [...] Você me 

deve tudo. Você me deve sua vida (BASHARDOUST, 2018, p. 31, grifo da autora). 

 

E você nunca vai ser amada exceto... [...] Você tem beleza, e a beleza é mais poderosa 

que o amor. [...] Se a amarem por alguma coisa, vai ser por sua beleza. [...] você vai 

ser a mulher mais bonita, ali, a mais invejada, a mais desejada (BASHARDOUST, 

2018, p. 38). 

 

 A partir disso, Mina passa a enfatizar sua beleza e, como deseja amar e ser amada, aos 

poucos começa a aceitar o plano de seu pai, indo além quando vê o rei pela primeira vez. “Quero 

ser rainha” (BASHARDOUST, 2018, p. 109), “Casar-se com o rei tinha se tornado mais que 

um meio de assegurar um marido e uma coroa” (BASHARDOUST, 2018, p. 189). O rei lhe 

daria estabilidade, mas também era um modo de garantir amar e ser amada. Ela então planeja 

conquistá-lo, para se tornar rainha e finalmente conhecer o amor – “uma garota sonhando ser 

rainha, porque então seria amada” (BASHARDOUST, 2018, p. 284). 

 O processo de conquistar o rei é marcado pelo pensamento de que “uma rainha tinha o 

poder de fazer as pessoas a amarem” (BASHARDOUST, 2018, p. 79). Assim: 

 

Ela precisava estar bela, à noite, para ser memorável (BASHARDOUST, 2018, p. 75). 

 



141 
 

[...] Só precisava que alguém a visse, que fosse atraído por sua beleza 

(BASHARDOUST, 2018, p. 112, grifo da autora). 

 

[...] Mina se tornou a principal atração das festividades. Todos [...] passavam os olhos 

por ela, [...] e seus olhares se tornavam mais apreciativos (BASHARDOUST, 2018, 

p. 113). 

 

[...] mas Mina sabia que [o rei] acabaria notando o círculo cada vez mais de pessoas e 

então a veria no centro de tudo, brilhando como um farol, chamando-o para si. [...] foi 

o riso de Mina que chamou sua atenção. [...] Mina estava com a cabeça erguida, 

querendo que ele a visse assim, adorada e admirada, em vez da garota solitária do 

pátio (BASHARDOUST, 2018, p. 114). 

 

[...] mas, em vez de ir até ele, o rei fora até ela. [...] as palavras do rei se envolvendo 

em torno dela de maneira protetora. Ela tinha lhe confiado algo, e ele tomara seu 

partido (BASHARDOUST, 2018, p. 115) 

  

 Ao longo da conquista, algo que não estava em seus planos, primeiramente, se torna 

claro: se desejava se tornar rainha, precisaria também ser madrasta: “Se ela quisesse conquistar 

o pai, teria de conquistar a criança também” (BASHARDOUST, 2018, p. 121). Um primeiro 

choque quanto à sua presença no reino, ainda durante o processo de conquista, é revelado por 

Xenia, conselheira do rei, ao perceber que a beleza de Mina chama a atenção das pessoas: “– 

[...] Nossa bela princesa está fazendo sua primeira aparição na corte, e aqui estamos todos 

reunidos em torno de uma garota do Sul que nenhum de nós sequer conhece” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 114). Ao denominá-la como uma “garota do Sul”, fica evidente 

sua posição à margem daquele reino. Assim como a madrasta da narrativa clássica, Mina é 

apontada como a de fora, a estranha, a “ex-cêntrica” (HUTCHEON, 1991). 

Além disso, a todo o momento, o rei a compara ao mago, seu pai, de modo que Mina 

precisa afirmar e reafirmar: 

 

Eu não sou meu pai (BASHARDOUST, 2018, p. 75).  

 

– Eu não sou meu pai. [...] durante toda minha infância as pessoas me odiaram por 

causa de meu pai, por causa de seus poderes. [...] Meu pai não é um bom homem. Ele 

se preocupa pouco comigo. [...] Não sou um peão nos jogos de meu pai 

(BASHARDOUST, 2018, p. 170-171). 

 

[...] Ela tinha removido todas as peças de sua armadura, se livrado de todas as mentiras 

e todos os fingimentos, e mesmo assim ia perdê-lo por causa de seu pai. Ela tinha 

tentado ser a garota triste e solitária que precisava ser resgatada 

(BASHARDOUST, 2018, p. 172, grifos nossos). 

 

 No jogo da conquista, Mina tenta ser uma garota a ser resgatada, o que nos remete às 

protagonistas dos contos de fadas tradicionais. Ela tenta agir como uma princesa, pois sabe que 

são elas que têm um final feliz ao término das narrativas. Além disso, uma vez que a questão 

da beleza é algo bastante enfatizado, podemos ver que Mina não escapa de ser comparada com 



142 
 

a falecida rainha, quando Lynet questiona o pai: “– Ela é ainda mais bonita que a mamãe, não 

é? [...] – Ninguém é mais bonita que sua mãe” (BASHARDOUST, 2018, p. 126). Ou seja, a 

mãe é a figura valorizada, enquanto a madrasta é apenas uma substituta que jamais chegaria a 

ser equivalente à falecida rainha. 

Em Primavera Branca, Mina é sempre lembrada que ela é a de fora, a estrangeira, a que 

não pertence: 

 

[...] Mina nunca se acostumou com seu inverno constante [...] (BASHARDOUST, 

2018, p. 16). 

 

[As Pombas]33 a chamavam de a sulista, ou de a rainha do sul [...] 

(BASHARDOUST, 2018, p. 18, grifos da autora). 

 

Ela lamentava deixar para trás seus lugares favoritos (BASHARDOUST, 2018, p. 38). 

 

Eles me odeiam (BASHARDOUST, 2018, p. 39, grifos da autora). 

 

Por que essas pessoas fazem com que eu sinta vergonha de meu lar? 

(BASHARDOUST, 2018, p. 115, grifos da autora). 

 

– Às vezes acho que Primavera Branca não me quer aqui. Às vezes... – Eu acho que 

ela sabe o que eu sou [...] e me rejeitou (BASHARDOUST, 2018, p. 144, grifos da 

autora). 

 

Ao se tornar rainha, Mina também se torna madrasta. No início, ela é descrita como: “– 

Você foi autêntica. Espontânea” (BASHARDOUST, 2018, p. 127). Sua enteada tem uma visão 

própria da madrasta: “Lynet podia ver o reflexo da madrasta, sereno e régio, a cabeça erguida 

e as costas eretas” (BASHARDOUST, 2018, p. 16). Nessa passagem, é interessante observar 

que a enteada a descreve considerando o que ela vê no espelho, ou seja, o reflexo é atravessado 

e descrito por outra pessoa. Além disso, “[...] não conseguia imaginar a madrasta como outra 

coisa além de rainha. [...] Lynet sempre via Mina como uma chama, feroz, indomável e régia” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 89). 

O espelho de mão é um objeto que acompanha Mina ao longo do tempo, ligando-a à 

figura materna: “[...] Mina gostava de pensar que [sua mãe] tinha deixado para trás o espelho 

de moldura de prata como um guia para a filha” (BASHARDOUST, 2018, p. 21). Esse espelho 

era guardado, “mesmo quebrado, porque ele pertencera a sua mãe” (BASHARDOUST, 2018, 

p. 81). 

Apesar dessa ligação com o objeto, o espelho é descrito como um instrumento que não 

atinge a essência, apenas a aparência, isto é, seu julgamento é superficial: “E eu? O que eu 

 
33 As Pombas, nessa passagem, se referem às residentes mais velhas de Primavera Branca, aquelas que detêm da 

tradição e a mantêm viva, relembrando o passado constantemente. 



143 
 

sou? Ela olhou para o espelho à procura de resposta. [...] O espelho não dava indicação do que 

havia sob a superfície” (BASHARDOUST, 2018, p. 39, grifos da autora), “[...] espelhos viam 

sempre a superfície” (BASHARDOUST, 2018, p. 107). Contudo, apesar desse conhecimento 

de que não se revela a essência, “Mina olhou para si mesma no espelho mais uma vez” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 22), tornando desse ato um hábito. 

É significativo que, como presente de casamento, o mago tenha dado à filha um espelho: 

 

O espelho era mais alto que seu pai; sua moldura era feita de madeira escura, simples 

e sem adornos. [...] ela não o escutou, cativada demais pela mulher no espelho. [...] 

As pessoas no salão aplaudiram alto, liberando Mina do estranho feitiço do espelho. 

[...] ela se via como eles a viam – bela, sim, mas mais que isso: régia, poderosa. Eles 

a amavam (BASHARDOUST, 2018, p. 191).  

 

Essa passagem revela que o objeto tem uma origem, uma explicação, e é por meio do 

espelho presenteado pelo pai que o objetivo de Mina é alcançado: ser amada por sua beleza, na 

posição de rainha. O espelho ainda está presente em alguns momentos que Mina divide com a 

enteada: 

 

Mina se levantou para Lynet tomar seu lugar na cadeira baixa diante do espelho 

(BASHARDOUST, 2018, p. 16). 

 

Ela a conduziu delicadamente até a cadeira em frente ao espelho (BASHARDOUST, 

2018, p. 86). 

 

Ela conduziu a menina por seu quarto até as duas pararem juntas em frente ao espelho. 

Mina se ajoelhou [...] (BASHARDOUST, 2018, p. 203). 

 

 Nessas passagens, que buscam apresentá-las diante do espelho, podemos considerar 

uma madrasta que tenta se colocar na posição da enteada e, ao mesmo tempo, coloca a enteada 

em sua posição. 

O espelho é ainda o objeto que revela a passagem do tempo para a rainha: 

 

– [...] Essa era minha idade [dezesseis anos] quando deixei minha casa no Sul e vim 

para Primavera Branca. [...] Mina olhou para o espelho e franziu o cenho, parecendo 

perturbada pelo que ele lhe mostrava. Os rostos estavam lado a lado, e, pela primeira 

vez, Lynet percebeu um único fio branco no cabelo da madrasta (BASHARDOUST, 

2018, p. 20). 

 

 A revelação da idade é significativa, pois a tradição não determina com precisão quando 

os fatos acontecem no desenvolvimento da vida da protagonista. Além disso, ter os rostos lado 

a lado nos permite avaliar que a relação é de coexistência entre madrasta e enteada, ainda que 

o tempo estivesse passando. 



144 
 

 Essa coexistência possibilita que haja comparação entre as duas figuras femininas e, por 

vezes, Lynet deixa transparecer que seu modelo é Mina: 

 

[Lynet] achava que um dia, quando fosse rainha, teria de demonstrar compostura com 

tanta naturalidade quanto Mina, mas isso estava a anos de distância 

(BASHARDOUST, 2018, p. 16). 

 

[Lynet] sempre tentava imitar a madrasta (BASHARDOUST, 2018, p. 19). 

 

O que Mina faria em sua posição? (BASHARDOUST, 2018, p. 58). 

 

[...] a forma como a madrasta tinha lutado pelo que lhe pertencia. Será que Lynet 

algum dia seria capaz de fazer isso? Será que poderia arder tão forte quanto a 

madrasta, quando era feita de neve? (BASHARDOUST, 2018, p. 90). 

 

– Você é bonita [disse Lynet]. 

– Você também é bonita – disse Mina (BASHARDOUST, 2018, p. 123). 

 

[...] as duas estavam se tornando algo um pouco mais equilibrado do que madrasta e 

enteada – estavam se tornando irmãs, amigas, capazes de confiar uma na outra mais 

do que nunca (BASHARDOUST, 2018, p. 134). 

 

[...] como se ela e Lynet estivessem guardando um segredo juntas. [...] em sua 

inocência, ela também tornava Mina inocente (BASHARDOUST, 2018, p. 203-204). 

 

– Quando eu crescer, quero ser igual a você – a menina revelou com delicadeza 

(BASHARDOUST, 2018, p. 205). 

 

[...] Mina não tinha ocultado os próprios segredos, em vez de usá-los para o bem de 

alguém além de si mesma? Se Lynet quisesse estar à altura da madrasta, teria de ser 

mais forte do que costumava ser, e teria de aprender a guardar os próprios segredos 

também (BASHARDOUST, 2018, p. 258). 

 

[...] Mina nunca sentia medo, pelo menos era nisso que ela acreditava 

(BASHARDOUST, 2018, p. 334). 

 

 A comparação que Lynet faz em relação à sua madrasta, conforme destacado nas 

passagens, revela o pensamento que Michel Maffesoli (2004, p. 155) determina ao afirmar: 

“fazer, pensar, sentir como o outro”. Madrasta e enteada possuem cumplicidade e demonstram 

que a união feminina pode ser conquistada: 

 

[...] visita noturna a Mina, uma tradição que tinha começado tanto tempo atrás que 

Lynet não conseguia lembrar exatamente como tinha surgido (BASHARDOUST, 

2018, p. 16). 

 

Ela deixaria claro para Mina que concordava com a decisão [...] (BASHARDOUST, 

2018, p. 83). 

 

– [...] Por que eu contaria a você, se não para machucá-la? (BASHARDOUST, 2018, 

p. 86). 

 

– [...] Não vou contar para seu pai se você não quiser (BASHARDOUST, 2018, p. 

163). 



145 
 

[...] a menina [...] colocou a mãozinha na de Mina (BASHARDOUST, 2018, p. 164). 

 

Lynet não entendia um mundo em que Mina representava um perigo 

(BASHARDOUST, 2018, p. 217). 

 

Eu estou segura. [...] Mas Lynet está em perigo (BASHARDOUST, 2018, p. 227, 

grifos da autora). 

 

– Ela diz que não pode amar nem ser amada, mas talvez só pense que isso é verdade 

porque seu coração é de vidro. [...] Quero ajudá-la de toda maneira possível 

(BASHARDOUST, 2018, p. 292). 

 

Além disso, elas descobrem que possuem pontos em comum, como a mãe ausente, seja 

pela morte – como no caso da enteada, seja pela fuga – no caso da mãe da madrasta, como é 

revelado ao longo da narrativa: 

 

– Minha mãe também está morta [...]. 

– Você sente falta de sua mãe? [...] 

– Eu já senti, mas não sinto mais. [...] Não tem problema não sentir falta dela. [...] 

Você nunca a conheceu de verdade (BASHARDOUST, 2018, p. 124-125). 

 

A madrasta é a figura que eleva a subjetividade da enteada, descentralizando-a do desejo 

do rei de que a filha seja um prolongamento da mulher que outrora ocupara o papel de sua 

esposa: 

 

– [...] Meu pai a moldou não apenas de neve, mas de sangue. [...] Sangue cria vida 

verdadeira... [...] sua vida pertence a você, para vivê-la como decidir. [...] Você não 

precisa ser como a sua mãe [...]. Você não é sua mãe e tem direito de ter algo que 

pertença apenas a você (BASHARDOUST, 2018, p. 86-87). 

 

– Você vai encontrar algo que seja apenas seu – disse Mina (BASHARDOUST, 2018, 

p. 90). 

 

– Então nós duas queremos a mesma coisa. Não lhe prometi que nunca deixaria 

ninguém transformá-la em sua mãe? (BASHARDOUST, 2018, p. 154). 

 

[...] E quantas vezes Mina insistira para que ela deixasse a memória da mãe para trás? 

Mina achava na época que estava dando a Lynet o conselho certo ao encorajá-la a 

escolher a própria identidade [...]. Era fácil conduzir Lynet no caminho contrário da 

mãe quando esse mesmo caminho também levava para longe do trono, para longe da 

coroa de Mina (BASHARDOUST, 2018, p. 286). 

  

 Mina é a figura que não deseja substituir o papel de mãe na vida da enteada e ao mesmo 

tempo renega a função de madrasta. Quando a enteada assim a chama, ela afirma que o termo 

a “faz parecer muito velha e formal. Me chame de Mina, como você costumava fazer. [...] Sou 

sua madrasta e nunca poderei substituir sua mãe” (BASHARDOUST, 2018, p. 204). O lugar 

da mãe é bem determinado e separado do lugar da madrasta. Conforme o rei afirma, em diálogo 



146 
 

com sua filha: “– [...] Só porque vou me casar outra vez, isso não significa que estou tentando 

substituir sua mãe. – Ele apontou para o retrato. – Aquela é sua mãe e sempre vai ser. Mina vai 

ser sua madrasta” (BASHARDOUST, 2018, p. 176, grifo da autora). 

Apesar da cumplicidade e do desejo de desenvolvimento da enteada que Mina 

demonstrava, o rei lança ideias e percepções de que o papel da madrasta era supérfluo e tinha 

os dias contados. Ele diz à filha que a madrasta não é mais necessária: “– [...] agora que está 

mais velha, você não precisa mais de uma madrasta [...] você se tornou dependente demais dela. 

[...] Quando ficar mais velha, você não vai poder confiar que Mina vá sempre querer o melhor 

para você” (BASHARDOUST, 2018, p.133-134). Enquanto para a madrasta, ele revela: “– [...] 

Lynet tem idade suficiente para não precisar mais de você” (BASHARDOUST, 2018, p. 137).  

 Tem início um processo de separação e desconstrução da relação entre Mina e Lynet, 

de modo que a ênfase no crescimento da enteada possibilita não apenas que ela tome o lugar 

que lhe é de direito, mas considere a madrasta como alguém descartável. O rei deseja dar à filha 

o poder das terras do Sul, lugar de origem da madrasta: 

 

– E quando Lynet assumir o Sul, o que eu vou fazer? [...] 

– Você ainda vai ser rainha no título. 

– O Sul é meu, Nicholas. [...] Você está apenas com medo de que Lynet fique parecida 

demais comigo e não o suficiente com a mãe? (BASHARDOUST, 2018, p. 138-139, 

grifo da autora). 

 

 Lynet revela ciência da ação do pai e o que isso implicaria em sua relação com Mina: 

“[...] o poder que o pai estava lhe dando – a posição para a qual ele a estava preparando – era 

de Mina” (BASHARDOUST, 2018, p. 137). O poder de governar o Sul, sua terra natal, era da 

madrasta porque o rei havia lhe prometido isso no início do casamento. 

 Mina relaciona a perda de seu poder com a perda de sua beleza, ao afirmar para a 

enteada: 

 

– Acho que as coisas são assim – disse ela. – Acho que eu desconfiava que alguma 

coisa assim pudesse acontecer quando percebi o quanto você tinha crescido. Enquanto 

você ainda era uma criança, eu era bonita, eu estava segura... Mas agora que você está 

mais velha, não há mais utilidade para mim. [...] Quando você ficar mais velha, outra 

pessoa vai estar à espera para tomar seu lugar, alguém mais jovem e bonita que você. 

Eu sabia que esse dia estava chegando para mim. Eu sabia mesmo enquanto você 

ainda era uma criança, então por que estou tão surpresa em saber que estou sendo 

deixada de lado? (BASHARDOUST, 2018, p. 152-153). 

 



147 
 

 A madrasta constata a perda de sua função social e a partir disso essa releitura retoma 

alguns significados da tradição que enfatizam a relação de rivalidade feminina sendo alimentada 

pela busca e pelo desejo de ser a mais bela de todas. 

 Nessa perspectiva, alguns lampejos da tradição são visíveis no romance de Bashardoust. 

Retomando os elementos que a madrasta leva à casa dos anões para atrair Branca de Neve na 

tradição, encontra-se um pente. Assim que a madrasta, disfarçada, o utiliza nos cabelos da 

protagonista, ela desmaia com o veneno. Nessa releitura contemporânea, Lynet demonstra 

pouca preocupação em manter os cabelos alinhados, porque, por vezes, “– A escova fica presa 

e machuca” (BASHARDOUST, 2018, p. 204). A madrasta é quem escova os cabelos da 

enteada, mas em determinado momento ela sente “uma vontade urgente de puxar o cabelo de 

Lynet, até o último fio, e queimá-lo inteiro” (BASHARDOUST, 2018, p. 206). 

 Outro lampejo da tradição é apresentado na consideração que madrasta e enteada passam 

a ter sobre si mesmas, após o rei incutir em ambas a necessidade de substituição da função 

feminina: 

 

Um dia, as duas começariam a se ver de maneira diferente, e Mina não conseguia 

imaginar como, quando esse dia chegasse, elas poderiam se tornar qualquer coisa além 

de inimigas (BASHARDOUST, 2018, p. 207). 

 

Ela sabia que [...] quando ela tivesse idade suficiente para ver Mina – para ver seu 

coração –, a enteada só poderia odiá-la (BASHARDOUST, 2018, p. 219). 

 

[...] não haveria outros papéis além daqueles determinados para as duas desde o 

começo – a rainha amarga e envelhecida e a jovem e doce princesa pronta para tomar 

tudo dela (BASHARDOUST, 2018, p. 219). 

 

 Como resultado da intercessão do rei na relação entre madrasta e enteada, a convivência 

outrora pacífica e de união começa a ruir ao apresentar olhares desconfiados. De uma relação 

marcada pela empatia – “[...] sempre que ouvia Mina levantar a voz com raiva ou baixá-la em 

desafio, Lynet começava a imaginar que, em vez disso, era sua própria voz, dizendo ao pai 

todas as coisas que desejava poder lhe dizer” (BASHARDOUST, 2018, p. 82) – madrasta e 

enteada passam a se olhar com desconfiança: “– Nada vai ficar entre nós. Mina retribuiu o 

gesto, mas ainda havia dúvida em seus olhos [...]” (BASHARDOUST, 2018, p. 155). 

 Esse momento da narrativa é marcado pelo acidente do rei e pela tentativa de fuga de 

Lynet, o que agrava a situação entre as personagens femininas. Considerando o seu desejo de 

não se confrontar com a madrasta, Lynet prefere fugir a assumir seu título com a morte do pai. 

Ela pondera que: 

 



148 
 

[...] a única maneira de sobreviver era deixar Primavera Branca, criar uma vida nova 

para si mesma fora daqueles muros. Ela tinha nascido e sido moldada a partir de uma 

mulher morta, vivendo sob sua sombra fantasmagórica, e agora ela ia finalmente 

escapar disso do único jeito que sabia (BASHARDOUST, 2018, p. 186). 

 

Contudo, ao mesmo tempo que deseja fugir e se livrar do peso da coroa, Lynet sabia que 

“não podia partir sabendo que Mina estava com raiva dela, que suas últimas palavras uma para 

a outra tinham sido marcadas pelo ressentimento. [...] Ela sabia aonde sua madrasta ia quando 

estava mais aflita” (BASHARDOUST, 2018, p. 187). 

É na capela do reino que Lynet percebe a ligação romântica entre Mina e o caçador, 

Felix. Assim que Mina aprende a manipular o vidro e a praticar o seu poder sobre esse elemento, 

ela cria Felix, uma figura masculina totalmente controlada – em um movimento contrário à 

idealização masculina, seja no mito edênico ou na releitura de Carter. Ele se difere do mestre 

de caça em “Snow Night” que procura pela rainha e tenta modificar seus pensamentos em 

relação à enteada, retomando a questão feita ao espelho, bem como a história tradicional, em 

que a madrasta deseja matar a enteada. 

É com Felix que ela aprende alguns sentimentos humanos que acreditava nunca poder 

compartilhar com outro ser. Quando surge a partir dos cacos do espelho, ele reafirma a beleza 

da madrasta: “- [...] Eu olhei para seu rosto o dia todo. Embora tenha visto outras, você sempre 

foi a mais bela de todas” (BASHARDOUST, 2018, p. 105). Além disso, acerca de sua descrição 

física, Mina afirma: “– Você tem a aparência de um caçador” (BASHARDOUST, 2018, p. 106).  

Felix é o personagem que está à disposição da madrasta e é ele quem sai à procura de 

Lynet a mando de Mina. Ao desempenhar o seu papel, remete-nos ao personagem do caçador 

que persegue Branca de Neve na tradição e dialoga com o conto “The dead Queen”, quando 

Coover, por meio dos pensamentos e questionamentos do Príncipe, nos induz a pensar que o 

caçador poderia ser um dos disfarces da madrasta para afugentar Branca de Neve.  

De certa forma isso se materializa no romance de Bashardoust, quando Felix pergunta 

para Mina: “– Quer que eu mate a garota? [...] – Não, Felix [...]. Você não pode... eu não posso 

fazer isso.” (BASHARDOUST, 2018, p. 211, grifo da autora). Por meio dos pronomes “você” 

e “eu”, a madrasta revela a possibilidade de que ela e o caçador sejam a mesma pessoa, como 

um reflexo ou uma extensão, afinal ele é fruto do pensamento dela. 

Além disso, Felix é o personagem que, ao perseguir Lynet a mando de Mina, realiza o 

desejo da madrasta do conto tradicional de Branca de Neve: “Mina esperava que Felix lhe 

trouxesse Lynet, mas, em vez disso, ele lhe trouxe o cadáver de Lynet” (BASHARDOUST, 

2018, p. 239). A enteada, por meio da magia, constrói um corpo à sua semelhança, dando à 



149 
 

madrasta o que ela acredita ser seu desejo para continuar sendo rainha. Lynet percebe que 

poderia forjar uma morte para reorganizar a narrativa e ganhar tempo para salvar sua madrasta.  

Felix também trabalha em prol da voz masculina do espelho, que julga, avalia, descreve: 

“– Seja uma rainha, como sempre foi seu destino” (BASHARDOUST, 2018, p. 244). Nesse 

momento narrativo, observamos outro diálogo com o conto de Coover, quando o autor propõe 

que a rainha morta não poderia ser lembrada apenas como a madrasta esquecida de uma 

princesa. 

A partir disso, algumas passagens nos direcionam à famosa competição por beleza e a 

inveja decorrente dessa ação que embasa o conto tradicional: 

 

–  [...] Logo você não vai mais nem precisar de mim (BASHARDOUST, 2018, p. 20). 

 

Ninguém vai me amar mesmo, então qual a razão de me fazer de boazinha?  

(BASHARDOUST, 2018, p. 42, grifos da autora). 

 

– [...] Agora posso sentir tudo me escapando: minha juventude, minha beleza, minha 

coroa. Mesmo que Nicholas viva, ele vai dar todo meu poder para Lynet, parte por 

parte, até que não me reste nada além do coração de vidro que meu pai me deu. [...] 

Ela vai me substituir (BASHARDOUST, 2018, p. 210). 

 

– [...] Foi quando virou rainha que você começou a parecer tão infeliz [...] 

(BASHARDOUST, 2018, p. 210). 

 

[...] Mina se tornou a rainha orgulhosa outra vez (BASHARDOUST, 2018, p. 211). 

 

[...] Não era isso que Mina secretamente queria – despir Lynet de sua beleza, ser a 

única mulher digna de ser olhada, digna de ser amada? (BASHARDOUST, 2018, p. 

241). 

 

– [...] Você quer uma rainha mais jovem a quem servir? (BASHARDOUST, 2018, p. 

346). 

 

Que rainha sou eu, pensou ela com amargura. Escondida de uma garota com 

metade de minha idade. E o que uma rainha de verdade faria? Eliminaria qualquer 

ameaça, é claro, mesmo que isso significasse matar a própria enteada. Era isso que 

seu pai a obrigaria a fazer (BASHARDOUST, 2018, p. 371, grifos da autora). 

 

Lynet é mais jovem e mais bonita que você, e ela vai substituí-la 

(BASHARDOUST, 2018, p. 374, grifos da autora). 

 

[...] [Mina] costumava acreditar que ficaria completamente sozinha se perdesse a 

coroa (BASHARDOUST, 2018, p. 410). 

 

 A partir do momento que Mina observa que seu posto de rainha está ameaçado pela 

enteada e considerando que ser rainha, para ela, era sinônimo de ser amada, uma vez que o pai 

assim lhe havia dito, a madrasta adota um comportamento mais agressivo. Ela tem medo da 

substituição, se torna infeliz, orgulhosa e ressentida pela perda de sua função social. 



150 
 

 Contudo, Lynet tem uma visão diferente de Mina, que parte de uma confusão acerca do 

segredo de sua criação que a madrasta mantinha a pedido do rei até chegar a um sentimento de 

completa humanização e alteridade: 

 

[Lynet] caminhou pelo quarto, pensando em todas as vezes que tinha estado ali antes, 

noite após noite – todos esses anos, todas as confidências que tinha compartilhado, 

todas aquelas oportunidades para Mina lhe contar os segredos de sua criação 

(BASHARDOUST, 2018, p. 81). 

 

– Por que você nunca me contou que eu era feita de neve? [...] Por que você me deixou 

descobrir sozinha? [...] sempre confiei que você seria honesta comigo. Você devia ter 

me preparado para isso (BASHARDOUST, 2018, p. 83-85). 

 

Lynet se perguntou se já tinha visto a madrasta com uma expressão tão aflita. [...] a 

madrasta parecia estar com ainda mais medo que Lynet (BASHARDOUST, 2018, p. 

86). 

[...] talvez sua bonita e confiante madrasta fosse tão insegura quanto ela. [...] Lynet 

sentiu uma necessidade terrível de proteger a madrasta (BASHARDOUST, 2018, p. 

154-155). 

 

[...] ultimamente, Lynet sentia que, em vez disso, era ela quem sempre tentava 

confortar a madrasta (BASHARDOUST, 2018, p. 181). 

 

Ao longo desse processo de substituição e competição, a madrasta reflete sobre o peso 

que a tradição constrói a respeito da figura da mãe, a qual foi se tornando ausente considerando 

as edições realizadas para um mesmo conto. Quanto à sua própria mãe ausente, Mina pondera 

que “devia a vida ao pai, mas devia a beleza à mãe. [...] Seu pai tinha chamado Dorothea de 

fraca. Mina não considerou a mãe fraca; ela a considerou egoísta” (BASHARDOUST, 2018, p. 

39). A madrasta rejeita a própria mãe, mas o que conhece dela é apenas a imagem criada por 

seu pai. Ele é o intercessor entre as pessoas e o pensamento e/ou sentimento da filha. 

Quando questionada pelo rei Nicholas a respeito do quão ruim era para uma garota 

crescer sem a mãe, “Mina não sabia ao certo como responder. Ela nunca conheceu nenhuma 

alternativa” (BASHARDOUST, 2018, p. 74). Ela não torna a sua experiência uma verdade 

absoluta, mas utiliza dessa mesma experiência de ser órfã de mãe para conquistar o rei quando 

afirma: “[...] Eu cometi muitos erros que não teria cometido se tivesse uma mãe para me guiar. 

Depois da morte de minha mãe, desejei uma orientação feminina, alguém para imitar, com 

quem aprender. Eu queria... bom, eu queria uma mãe” (BASHARDOUST, 2018, p. 127). 

A madrasta reflete sobre a sua situação com a mãe ausente – após descobrir que sua mãe 

não havia morrido, mas fugido por medo do mago – para vislumbrar outras possibilidades para 

a relação que possui com a enteada: 

 



151 
 

[...] Mina sentiu uma onda de ressentimento, uma espécie estonteante de desespero 

enquanto se perguntava como sua vida poderia ter sido diferente se Dorothea tivesse 

sido corajosa o suficiente para ficar ou levá-la junto. [...] Só as mães mortas eram 

perfeitas – as vivas eram problemáticas e imprevisíveis. [...] Ela faria o que a mãe não 

tinha conseguido fazer: ela protegeria a filha (BASHARDOUST, 2018, p. 375-376). 

 

 É preciso lembrar que a mãe levar a filha junto de si durante a fuga não é uma opção 

dentro do sistema patrilinear, que detinha de todos os direitos da prole. Essa passagem ainda 

traz para a discussão uma percepção comumente abordada na análise da substituição, pelos 

irmãos Grimm, da mãe pela madrasta. Visto que a mãe de Lynet é apresentada como morta e a 

mãe de Mina é dada, a princípio, como morta, elas se tornam modelos, de como ser ou de como 

não ser. A respeito da morte e da consolidação de um modelo, Mina reflete: “Ele me amaria 

também, se eu estivesse morta. [...] Nicholas moldaria a memória dela, formaria uma mulher 

que ele poderia amar e iria venerar seu corpo morto” (BASHARDOUST, 2018, p. 242, grifos 

da autora). Tal abordagem nos permite afirmar que o modelo feminino é fruto da imaginação e 

da idealização masculinas, assim como o Conde o faz no conto de Carter (1979). Afinal, será 

que a esposa somente é boa, lembrada e desejada por estar morta? 

 Estando o rei morto, Lynet e Mina precisam reavaliar sua relação de madrasta e enteada, 

de modo que não apenas os seus poderes se tornam conhecidos, mas algumas revelações são 

feitas sobre seus passados, seus destinos e as pessoas que estão em seu entorno. 

 É por meio de Nadia que Lynet descobre ser uma criação do mago, como resultado do 

pedido do rei, após a morte da rainha. Nadia é a figura que desperta curiosidade em Lynet, 

assim que chega à Primavera Branca, pois “nunca tinha visto uma mulher cirurgiã antes” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 13). E assim, a princesa “desejou ainda mais conhecer aquela 

estranha – não apenas saber quem era, mas conhecê-la e, talvez, absorver um pouco daquela 

ousadia para si mesma” (BASHARDOUST, 2018, p. 12, grifo da autora). O fascínio pelo 

diferente se instaura e Nadia é uma personagem que quebra com o estereótipo feminino que 

torna a mulher fraca e submissa, quando reflete sobre sua profissão: “– [...] Eles acham que 

garotas são muito frágeis para testemunhar qualquer sofrimento, que vou ficar com medo” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 61).  

 Assim, por meio de Nadia, Lynet descobre: 

 

A verdade que não querem que você saiba é que sua mãe nunca deu à luz a você. Ela 

morreu antes de seu nascimento. [...] Se Emilia não era sua mãe, como Lynet podia se 

parecer tanto com ela? [...] Você não tem mãe, não tem pai. Nunca teve. Você foi 

criada por magia, a partir da neve. [...] O pai de sua madrasta, o mago, deu forma a 

você à imagem de sua mãe a partir de neve e sangue. Você foi feita para ser 

exatamente igual a ela (BASHARDOUST, 2018, p. 66-67). 

 



152 
 

 “Neve e sangue” (BASHARDOUST, 2018, p. 119) são os elementos utilizados pelo 

mago para criar Lynet, o que nos remonta à tradição: branca como a neve, vermelha como o 

sangue. Para o mago, Lynet “era sua criação. [...] – Não é natural que eu queira conhecê-la 

melhor? Qualquer pai pediria o mesmo” (BASHARDOUST, 2018, p. 164-166). Assim, ele 

reivindica para si a paternidade da garota: “você é minha verdadeira filha” (BASHARDOUST, 

2018, p. 291, grifo da autora), mas em um sentimento de posse. Como afirma Mina, o mago 

“só pensa que [Lynet] lhe pertence” (BASHARDOUST, 2018, p. 224, grifo da autora). A 

madrasta é filha do mago, o que justifica seus poderes pela genética, e esse mesmo mago cria a 

filha do rei. A proximidade aqui é dada pela característica familiar. Seriam elas irmãs? 

 O mago praticamente esquece de sua filha Mina nesse devaneio de requisitar o 

pertencimento de sua criação. Lynet o procura para tentar salvar a madrasta, acreditando que 

Gregory pudesse “curar o coração de vidro de Mina, torná-la capaz de sentir o amor de que 

Lynet se lembrava” (BASHARDOUST, 2018, p. 237). A enteada não desiste de sua madrasta, 

pois a considera sua única família, visto que a falecida rainha não a havia gerado e o pai estava 

morto. A partir dessa consideração, observamos que Mina deixa de ser a de fora e passa a ser a 

única opção para Lynet. 

 É interessante observar que, no Sul, Lynet sente o mesmo não pertencimento que a 

madrasta sentia em Primavera Branca: “Eu não me encaixo aqui, ela pensou de repente e se 

perguntou se Mina tinha se sentido da mesma forma ao atravessar pela primeira vez a Fronteira 

do Gelo vinda de outra direção” (BASHARDOUST, 2018, p. 259, grifos da autora). Madrasta 

e enteada passam por situações semelhantes e isso torna mais fácil para uma se colocar no lugar 

da outra, em um processo de alteridade e empatia. 

 Recebendo Lynet em seu laboratório, o mago consegue retirar sangue da garota – 

fazendo-a acreditar se tratar de um experimento para ajudar a madrasta – e se torna um pouco 

mais forte. Ele elabora um plano para dar veneno à Lynet e conseguir manter o seu vigor, que 

havia sido usado em sua criação. 

 “– [...] Ele escolheu um veneno [...] que se chama beijo de inverno” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 315, grifos da autora). Nadia conta o plano a Lynet e revela o 

nome do veneno, o qual é significativo se considerarmos que, na versão da Disney, é o beijo do 

príncipe encantado que quebra o feitiço da madrasta, mas nessa releitura o beijo é o próprio 

veneno. Nadia convence Lynet a se deixar ser enganada pelo mago, trocando o veneno por um 

que “causa um transe que se parece com a morte mas passa com o tempo” (BASHARDOUST, 

2018, p. 316). Assim como na tradição, Lynet precisa passar um tempo “morta”. 



153 
 

 É na visita ao laboratório do mago, no Sul, que a jovem encontra a carta que a mãe de 

Mina havia deixado para a filha ao partir. “[...] A carta era uma despedida, mas não de uma 

mãe moribunda. [...] Dorothea não estava morrendo, mas partindo [...] por estar com medo de 

Gregory” (BASHARDOUST, 2018, p. 295, grifo da autora). É com essa carta que Lynet sente 

ainda mais compaixão pela madrasta e por todo o passado daquela que ela considerava sua mãe: 

 

[...] sentiu uma pontada de solidariedade pela garota que tinha se tornado sua 

madrasta, vivendo sozinha com um homem que a via como um experimento 

fracassado, uma nódoa nas próprias habilidades. Ela não valia nada para ele, e Lynet 

entendeu que Mina devia ter sentido isso todos os dias de sua vida (BASHARDOUST, 

2018, p. 295). 

 

 Essa passagem enfatiza a criação masculina, considerando que o mago criou tanto 

Lynet, quanto realizou um procedimento de substituição do coração de Mina; o desprezo 

masculino quando a criação não corresponde às expectativas e a compaixão de Lynet pela 

mulher que estava no lugar de sua mãe. Reconhecendo o passado de Mina e a relação da 

madrasta com o mago, a enteada considera que Gregory nunca poderia ajudá-la, porque ele 

simplesmente não conhecia a própria filha. 

 Ao se desvencilhar do mago, Lynet tenta retornar para Primavera Branca. Nesse ínterim, 

o mago visita sua filha e informa que a enteada estava viva. Ele a questiona, induzindo-a a 

cometer um assassinato: “– [...] Você está disposta a matá-la, quando for necessário? [...] Assim 

que as pessoas em Primavera Branca souberem que ela está viva, vão pedir sua cabeça” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 324). Ele, então, deixa o veneno com a filha, em um pequeno 

frasco de vidro. 

 Em Primavera Branca, Nadia finge estar entregando Lynet à madrasta. Ela ordena aos 

guardas que capturem a enteada, mas que “sob nenhuma circunstância, devem lhe causar 

nenhum dano sério” (BASHARDOUST, 2018, p. 345). Os guardas encontram a garota e a 

levam para a Torre Norte. É nesse espaço que o caçador se encontra com Lynet e ela descobre 

que quando ele a perseguiu, Mina nunca havia desejado vê-la morta. Lynet pede ao caçador que 

entregue a carta de Dorothea à madrasta, pois acreditava que “seria a cura pela qual estava 

procurando – um lembrete para Mina de que ela era mais do que seu pai a fizera” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 367). 

 Contudo, enquanto a madrasta lê a carta, a qual “Era um pedido de desculpas – e não 

por se matar, mas por ir embora” (BASHARDOUST, 2018, p. 373), e descobre que sua mãe 

ainda poderia estar viva, o mago cria uma nova Mina, que vai até a Torre Norte e envenena a 

enteada. “Ela estava se transformando em gelo, congelando de dentro para fora. [...] O veneno 



154 
 

estava desligando seu coração, congelando seu sangue e congelando sua magia junto” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 369). 

 Após a leitura da carta34, a verdadeira Mina se questiona, “que rainha sou eu, pensou 

ela com amargura. Escondida de uma garota com metade de minha idade” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 371, grifos da autora). Ela também pondera, com ressentimento, 

como sua vida poderia ter sido se sua mãe a tivesse levado ou ficado junto dela. Tomando o 

exemplo da mãe, Mina decide ser diferente com sua enteada, protegendo-a do mago, mas a 

encontra morta: “[...] Mina caiu de joelhos ao lado do corpo inerte da filha, aninhando a cabeça 

de Lynet em seu colo. Ela morreu achando que fui eu, que eu a matei” (BASHARDOUST, 

2018, p. 380, grifos da autora). 

 Assim como seu pai a havia feito acreditar que nunca amaria nem seria amada, algo 

incomodava a madrasta: “o fato de que Lynet talvez tivesse morrido acreditando não ser amada” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 384). Alguns questionamentos passam por sua mente, revelando 

remorso, vazio, solidão e arrependimento, que são perceptíveis em sua descrição física: 

 

O que aconteceria agora que estava tudo acabado? Mina tinha ganhado, e ali estava 

sua vitória, ali no espelho: uma rainha infeliz, um reflexo vazio. Mina desejou poder 

terminar o trabalho do pai e substituir cada parte dela por um caco de espelho [...] 

sempre refletindo para fora, mas nunca para dentro, de modo que ninguém visse que 

ela estava novamente esvaziada e oca, seu coração morrendo com Lynet 

(BASHARDOUST, 2018, p. 385) 

 

Ela não aguentava mais olhar para si mesma – cabelo despenteado, os olhos 

vermelhos, a pele não mais lisa, mas com rugas de tristeza (BASHARDOUST, 2018, 

p. 385). 

 

 Ao contrário do conto tradicional, a releitura de Bashardoust apresenta uma rainha 

vitoriosa, mas infeliz. Para se desvencilhar do reflexo, ela quebra o espelho e é nessa passagem 

que há uma revelação, pois, assim que o espelho racha, a voz de seu pai aparece, perguntando 

 
34 “Minha querida Mina: Não posso partir sem me despedir. 

Eu gostaria de levá-la comigo, mas não sei para onde vou, não sei se posso cuidar de mim mesma, muito menos 

de uma criança de sua idade com saúde fraca. Seu pai diz que seu coração está estável graças ao que ele fez, mas 

nunca sei dizer se ele está mentindo, se está apenas tentando me enganar. Eu nunca fiquei sozinha, antes. 

Ninguém nunca me disse como era difícil ser mãe, quão criança eu me sentiria mesmo enquanto segurasse minha 

própria filha nas mãos. 

Eu sei que devia ficar, e que é errado da minha parte deixá-la aqui com ele, mas é impossível para mim não odiá-

lo, e sei que ele vê isso em mim, e que me odeia por isso também. E tenho certeza de que, se ficar, ele vai me 

fazer algum mal. Mas ele não machucaria a única filha, não depois de se esforçar tanto para salvar sua vida. Eu 

falhei com você muitas vezes, e não mereço seu perdão. Embora espere que um dia você ainda possa pensar em 

mim com carinho, não vou procurá-la, caso você não me queira, mas sempre estarei à espera, caso consiga 

encontrar o caminho até mim outra vez. 

Amo você, Mina. Amo muito você. Gostaria de ter sido mais forte por você” (BASHARDOUST, 2018, p. 372-

374). 



155 
 

o que a filha estava fazendo. Isso nos permite questionar se não é a voz dele que a acompanhou 

o tempo todo em seu julgamento sobre sua beleza. Quando Gregory pergunta onde estava Lynet, 

Mina desconfia que o pai planejava tomar o coração de sua enteada: “Eu não vou permitir 

isso [...]. Todo o amor frustrado que se acumulara em seu coração, estagnado ali por anos sem 

liberação, ganhou vida” (BASHARDOUST, 2018, p. 387-388, grifos da autora). 

 Ela o segue e o confronta. Mina pensa em seu poder sobre o vidro e considera o caco de 

espelho quebrado em sua mão. O mago não sabia de seu segredo, e a madrasta estava certa de 

que Lynet não havia contado nada a ele. “Mesmo quando eram inimigas, Lynet guardara o 

segredo de Mina” (BASHARDOUST, 2018, p. 392). Com o caco, Mina fere seu pai na garganta 

e toda a multidão assiste ao episódio de violência. Mesmo fraca, ouve essas mesmas pessoas 

chamando por Lynet, que aparece sendo descrita com as cores do conto tradicional: “Com o 

cabelo negro e o vestido vermelho em contraste com o halo branco de neve, Lynet estava tão 

vívida quanto um raio contra o céu cinza e embotado” (BASHARDOUST, 2018, p. 393). 

 Avaliando a situação, Lynet observa que toda a corte esperava: 

 

que sua princesa recém-ressuscitada matasse a usurpadora e tomasse seu lugar de 

direito no trono da mãe. Essa era uma época de que todos iriam se esquecer de bom 

grado e, talvez um dia, anos depois, Lynet começasse a esquecer alguns detalhes 

também. [...] Tudo de que se lembraria seria a história que seria passada por aqueles 

que estavam assistindo: a madrasta cruel e a princesa injustiçada que tinha voltado 

dos mortos para derrubá-la e tomar de volta o que era dela (BASHARDOUST, 2018, 

p. 402). 

  

 Nesse trecho, podemos perceber o peso da tradição no destino das personagens. 

Questiona-se se o que de fato conhecemos da história é verídico, ainda que em termos 

ficcionais, e não apenas uma perspectiva parcial, enviesada; se quem conta ou narra a história 

sabe o que realmente aconteceu, mesmo na perspectiva literária. Tal questionamento também 

ocorre no conto de Walker (1996). Essa percepção dialoga com o que Waugh (1984) pontua 

sobre a ficcionalidade do mundo fora do texto literário ficcional. Isso nos possibilita 

problematizar o que poderia acontecer se nos colocássemos na “pele” dos próprios personagens 

e tivéssemos acesso aos seus pensamentos, principalmente quando consideramos a seguinte 

passagem: “[...] Várias histórias se espalharam sobre o que tinha acontecido [...]. Mina não se 

importava com o que diziam: só ela e Lynet precisavam saber o que tinha acontecido” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 407). 

 Lynet deseja um final diferente para a história com a madrasta: “ela sabia que tinha o 

poder de mudá-la. As duas tinham o poder de mudá-la” (BASHARDOUST, 2018, p. 403). 

Primeiramente, ela aciona o seu poder sobre a neve, que rodopia “em torno dela e também de 



156 
 

Mina, protegendo-as dos olhos famintos da corte. O punhal caiu de suas mãos, ela se ajoelhou 

ao lado de Mina e tomou a madrasta nos braços. Elas se agarraram uma à outra” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 403). A proteção é mútua e elas sabem que podem coexistir. É 

com o apoio da enteada que a madrasta fortalece seu coração, lembrando que a morte do pai 

significa que ele não tinha mais poder sobre ela. Assim, elas fortalecem sua relação: 

 

– [...] Lynet, eu amo você. [...] Todo esse tempo, eu amei você e não conseguia ver 

isso. Obrigada por me ajudar a entender. 

[...] Sua madrasta – sua implacável e inquebrável madrasta – agora parecia muito 

pequena e frágil em seus braços. 

– [...] Você sempre me deu força [...]. Nós ainda temos muito a fazer juntas 

(BASHARDOUST, 2018, p. 404). 

 

 A narrativa prossegue com a coroação. “[Mina] não teria permitido que mais nenhuma 

outra pessoa coroasse Lynet como rainha. Afinal de contas, era a coroa dela que estava sendo 

entregue” (BASHARDOUST, 2018, p. 406). Não sendo mais rainha, Mina se questiona sobre 

quem ela havia se tornado e considera que “ela jamais poderia se permitir machucar Lynet outra 

vez, e Lynet devia ter coisas mais importantes com que se preocupar do que o estado emocional 

de sua madrasta traiçoeira” (BASHARDOUST, 2018, p. 408). Desse modo, há uma 

descentralização do foco da trama ser na relação de ódio entre madrasta e enteada, como o faz 

a tradição. 

 A enteada propõe uma nova situação ao dar o governo do Sul à sua madrasta, após se 

convencer de que Mina é a sua inspiração de um modelo de poder. Mina observa Lynet 

desenvolver a sua subjetividade e “se transformar em uma rainha, segura e com seus objetivos 

claros” (BASHARDOUST, 2018, p. 411). A partir da divisão do poder e da possibilidade de 

madrasta e enteada coexistirem, Lynet determina, de modo parodístico: “– [...] não podemos 

continuar a fazer as coisas como antes, isso não ajudou ninguém. Nós precisamos acabar com 

os velhos métodos, para poder construir algo novo” (BASHARDOUST, 2018, p. 412). 

Nenhuma delas precisaria perder para a outra se tornar vitoriosa. É a noção que Carter (1983) 

apresenta sobre vinho novo em velhas garrafas, de modo que a pressão do líquido faça o 

invólucro explodir. 

 A partir dessa união feminina, surge “[...] um caule longo e fino com uma folha 

perfeitamente formada. [...] Era a primeira vida nova que ela via desde que tinha deixado o Sul” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 418). Com esse renascimento simbolizando novos tempos, 

madrasta e enteada constatam: “fomos necessárias nós duas para acabar com a maldição” 

(BASHARDOUST, 2018, p. 419). 



157 
 

O final da narrativa não traz príncipes que solucionam todos os problemas. O momento 

de passagem da coroa havia sido sempre uma sombra na vida de madrasta e enteada. No entanto, 

nessa releitura, havia poder para as duas: Lynet no Norte e Mina no Sul, afinal, como afirmado 

pela enteada, elas eram mais do que suas origens e juntas acabaram com a maldição – que aqui 

faz referência a Sybil. O mito de Sybil diz respeito ao eterno retorno. De acordo com Eliade 

(1992), em Mito do Eterno Retorno, os mitos são narrativas contadas de maneira repetitiva, por 

isso infinita, de modo a preservar modelos exemplares. Eles reatualizam, de forma periódica, 

eventos importantes ao longo da sociedade, estabelecendo paradigmas e arquétipos e servindo 

para regenerar os povos. 

A metáfora de uma estátua de Sybil no reino de Primavera Branca traz um forte apelo 

para o tempo cíclico que os mitos retomam, mas que são característicos também dos contos de 

fadas, que cristalizam significados justamente pela repetição. Destruir a estátua e, por 

consequência, acabar com a maldição em outras leituras é uma forma de possibilitar novas 

abordagens e perspectivas às personagens de protagonista e antagonista outrora facilmente 

reconhecidas pela oposição. 

 A narrativa se encerra com o pensamento de Lynet: 

 

E enquanto voltavam do jardim juntas e de mãos dadas, Lynet soube que esse seria o 

legado delas, a história que elas haviam escolhido – duas garotas feitas de neve e vidro 

que eram mais do que suas origens, duas rainhas que tinham se juntado para 

reformular o mundo (BASHARDOUST, 2018, p. 419, grifo da autora). 

 

 Ao contrário da tradição, a releitura de Bashardoust termina revelando o poder que 

existe na união feminina, quando retomadas as figuras da madrasta e da enteada. Por vezes, a 

força da tradição acompanha os passos dessa jovem mulher que se tornará, em breve, a 

substituta da figura da mãe em uma narrativa. Garotas de Neve e Vidro apresenta o passado de 

uma madrasta que se percebe sozinha no mundo, na ilusória presença de um pai que acredita 

ter poder discursivo sobre seu corpo e seu destino. É no seu relacionamento com a enteada que 

ela detém controle sobre sua vida e juntas constroem um novo sentido para a relação outrora de 

ódio que a tradição dos contos de fadas muitas vezes enfatiza para as figuras femininas.  

 

4.2.5 A Rainha Má de A mais bela de todas: A história da Rainha Má 

 

 Serena Valentino é uma autora norte-americana conhecida por seu desempenho nas 

séries de quadrinhos Gloom Cookie e Nightmares & Fairy Tales. Recentemente tem publicado 



158 
 

uma nova série: Os vilões da Disney. Fairest of All: The Story of the Wicked Queen foi o seu 

primeiro romance, traduzido para o português como A mais bela de todas – A história da Rainha 

Má, publicado pela Editora Universo dos Livros, em 2016. 

 A mais bela de todas – A história da Rainha Má é uma releitura da versão tradicional 

da Disney. O foco de toda a história, assim como se prontifica o título, é a Rainha Má, 

caracterizando a quebra da sentença conhecida e o ponto de vista tradicional (DUPLESSIS, 

1985). No início da narrativa, que faz um movimento de ir e vir na cronologia, são-nos 

apresentadas descrições do casamento real, o qual introduz a figura da Rainha35: 

 

[...] parecia que o mundo inteiro estava ali reunido, ao lado do antigo poço, esperando 

para ver de perto a beldade que era a nova noiva do Rei – de uma formosura tão rara 

que parecia ter saído magicamente das lendas e dos mitos, a adorável filha do 

renomado Artesão de Espelhos (VALENTINO, 2016, p. 5). 

 

 A primeira descrição da madrasta enfatiza a sua beleza física e a função que ela 

desempenha na relação com as figuras masculinas de poder dentro da família: noiva do Rei, 

filha do renomado Artesão. Além disso, sua descrição começa por sua beleza. A ênfase na 

beleza enquanto descrição física é demarcada ao longo da obra, conforme podemos observar 

nas passagens: 

 

– [...] Você deve ser a donzela mais bela destas terras. Não, certamente você é a mais 

bela de todas as terras que já conheci. Não é de admirar que seu pai faça espelhos 

para refletir a sua beleza (VALENTINO, 2016, p. 10, grifo da autora). 

 

Todo mundo que ela encontrava comentava sobre a sua beleza (VALENTINO, 2016, 

p. 15). 

 

[...] Mas a Rainha insistira que ninguém poderia vê-la sem maquiagem e não penteada 

(VALENTINO, 2016, p. 33). 

 

– Você é a mais bonita do que qualquer uma dessas garotas, mamãe (VALENTINO, 

2016, p. 41). 

 

[...] esfregando-se freneticamente e perfumando-se, pintando o rosto, arrumando o 

cabelo (VALENTINO, 2016, p. 42). 

 

– [...] ela era a garota mais bonita lá (VALENTINO, 2016, p. 43). 

 

– Oh, eu tenho certeza de que ela era a mais bela (VALENTINO, 2016, p. 43, grifo 

da autora). 

  

 
35 Os termos “Rei”, “Rainha”, “Caçador” e “Príncipe” aparecerão nesse subcapítulo com a inicial em maiúsculo 

porque assim são apresentados na obra de Valentino.  



159 
 

O Rei enfatiza a beleza da Rainha, afirmando “que, de todas as criações de seu pai, ela 

era a melhor” (VALENTINO, 2016, p. 10). Ela é comparada a uma criação. Se o pai criava 

espelhos, ela era apenas um objeto para ser admirado, de modo que sua beleza é constantemente 

relembrada. Sendo idealização do pai, ela é uma posse masculina. 

 A madrasta, assim como na releitura de Bashardoust, tinha pouco conhecimento de sua 

mãe, pois era órfã: “Como a Rainha desejava saber qual era o local de descanso de sua própria 

mãe...” (VALENTINO, 2016, p. 31). O que conhecia da figura materna era apenas um quadro 

pintado que servia como decoração na casa do pai. A mãe é apresentada através do olhar do 

outro e o alcance a ela é sempre perpassado pelo masculino: 

 

Minha mãe era bonita; eu tinha consciência disso pelo retrato que ficava pendurado 

na pequena e lúgubre casa de meu pai. A única fonte de beleza na minha vida era 

aquele retrato, e eu ficava olhando para ele por horas a fio me perguntando por que eu 

não era bonita como ela (VALENTINO, 2016, p. 90). 

  

A beleza da mãe é um lembrete de sua própria feiura e, assim, são colocadas em 

oposição na balança da descrição física. A oficina de seu pai, Artesão de Espelhos, é um lugar 

que representa medo e pavor, porque ali ela tinha a confirmação, nos inúmeros rostos refletidos 

de si, de sua aparência. “Não se passou um dia sequer da minha infância sem que o meu pai 

dissesse como eu era feia, e era assim que eu me via” (VALENTINO, 2016, p. 90). 

 O que conhecia da relação de seus pais era considerado um “mito antigo” 

(VALENTINO, 2016, p. 91) e ela desejava que alguém fosse capaz de amá-la da mesma forma 

que seu pai havia amado a esposa. Ela afirma que a morte da mãe foi resultado de seu 

nascimento e constata que o pai deve tê-la odiado a partir daquele momento: “seu rosto 

transtornado por uma fúria mal contida. [...] Ele me olhou fixo, cruelmente. [...] Ele me batia 

mesmo quando eu ficava em silêncio” (VALENTINO, 2016, p. 93). 

É na repulsa pelo pai que o desejo de ter tido a figura materna presente se faz evidente: 

“Como seria maravilhoso ter a mãe ali com ela naquele momento. Como seria maravilhoso 

simplesmente ter a mãe. A Rainha conhecia a mãe apenas da pintura que decorava a casa de 

seu pai” (VALENTINO, 2016, p. 8, grifo da autora). Portanto, essa ausência em sua vida pode 

se apresentar, ainda que brevemente, como tentativa de justificar a sua não adequação ao papel 

materno, quando se torna madrasta. Uma vez não tendo aprendido o que era o amor de mãe, ela 

não seria capaz de reproduzi-lo com uma criança. 

A ausência maternal também é sentida a cada comparação realizada. O Rei é a figura 

que mais a faz perceber a semelhança: 



160 
 

– É você nesse retrato? – perguntou o Rei [...]. A semelhança é espantosa [...] Você é 

praticamente uma cópia dela (VALENTINO, 2016, p. 12).  

 

[Ela] desembrulhava os pequenos espelhos, percebendo um rosto que se parecia muito 

com o de sua mãe refletido neles. [...] 

– Você se parece tanto com a sua mãe que eu quase pensei que fosse um retrato seu. 

– O Rei disse o mesmo [...]. Eu quase pensei que era ela que estava olhando para mim 

desses espelhos (VALENTINO, 2016, p. 69-70). 

 

A semelhança com sua mãe passa a ser sentida pela Rainha, mas é preciso ponderar que 

apenas após a visão e a revelação de um novo homem em sua vida: 

 

A Rainha examinou-se no espelho outra vez, e viu algo de sua mãe olhando-a de volta. 

Lembrou-se do dia em que o Rei comentara sobre sua semelhança com ela. Talvez ele 

estivesse certo. Era possível que ela se parecesse com a mãe, mas nunca tinha notado 

isso até aquele momento, ali de pé no mesmo vestido de noiva que a mãe tinha usado 

no dia do próprio casamento (VALENTINO, 2016, p. 8). 

 

 As mulheres tanto nessa releitura quanto na de Bashardoust são assemelhadas entre as 

gerações, mas o mesmo nunca é afirmado sobre os homens. A mãe está numa ponte de 

“ausência-presença”, e usar as mesmas roupas pode simbolizar o desejo de reprodução, de 

trilhar os mesmos caminhos. 

No momento em que o Rei conhece a futura madrasta de Branca de Neve, “[...] a Rainha 

estava puxando um balde d’água de um antigo poço” (VALENTINO, 2016, p. 9). Na versão de 

Walt Disney, Branca de Neve, em um momento de musical que ocorre acima de um poço que 

reflete tanto a sua voz, quanto a sua imagem, canta que um dia será feliz com aquele que sonhou 

para si. Seria um indício cíclico de que nessa releitura Branca de Neve é a própria Rainha?  

Nessa versão de Valentino, o poço é compartilhado:  

 

[...] Branca estava sentada na borda do poço – no poço da Rainha –, alimentando os 

azulões. Ela havia se tornado uma bela jovem (VALENTINO, 2016, p. 139, grifos da 

autora). 

 

É a Branca de Neve, ela estava me ajudando a tirar água do poço (VALENTINO, 

2016, p. 145). 

 

[A Rainha] viu Branca de Neve no poço (VALENTINO, 2016, p. 175). 

 

O fato de realizarem as mesmas tarefas poderia ser interpretado como um traço de uma 

subjetividade compartilhada pela repetição imposta pela tradição ou apenas uma tentativa da 

madrasta de fazer sua enteada se sentir inferior, colocando-a na mesma posição outrora ocupada 

por ela antes de se casar com o Rei? 



161 
 

O poço é um elemento que se repete durante o casamento, podendo ser interpretado 

como um lembrete: “[...] Ele a esperava ao lado do velho poço, que ele havia ordenado que 

fosse trazido da casa do Artesão de Espelhos para o pátio do castelo, a fim de que pudesse 

sempre recordar-se de onde ele vira pela primeira vez a Rainha” (VALENTINO, 2016, p. 14). 

A ambiguidade do poço ocorre quando ele pode ser uma recordação para o Rei, mas também é 

um símbolo para recordar a madrasta constantemente de sua origem. O poço é ainda um 

elemento que se assemelha ao espelho, dado que a água em seu fundo produz o reflexo. 

 Além da mãe, a Rainha também perde o pai. Tudo isso antes do casamento real. Para 

ela, a morte do pai é vista como libertação: “Era como se, ao deixar este mundo, seu pai 

houvesse levado com ele toda a escuridão” (VALENTINO, 2016, p. 11), “No dia em que meu 

pai morreu, foi como se a minha vida tivesse sido inundada de luz. [...] pela primeira vez eu 

havia saído para a luz, que eu não estava mais mergulhada em escuridão e dúvida” 

(VALENTINO, 2016, p. 94). Seu último pronunciamento revela sua natureza cruel e desprovida 

de humanidade, cujas palavras são amargas e destilam ódio: “‘Você sabe que ele não vai voltar 

para ver você, não sabe? Você sempre foi uma criança feia. Por que um rei iria perder seu 

tempo com você? [...] Eu nunca amei você, filha’. E, então, ele fechou os olhos e deixou este 

mundo” (VALENTINO, 2016, p. 94-95, grifo da autora). 

  Assim que se casam, a Rainha deseja poder ser uma mãe para Branca de Neve e o Rei 

reconhece seu esforço:  

 

[...] Ela viveria feliz com o Rei e sua linda e delicada flor de menina. Ela criaria e 

amaria aquela criança como se fosse sua. Iria lhe dizer como ela era bonita todos os 

dias de sua vida, e elas dançariam juntas e ririam como mãe e filha. Elas seriam mãe 

e filha (VALENTINO, 2016, p. 16, grifo da autora).  

 

– Você já se tornou uma mãe para ela (VALENTINO, 2016, p. 26). 

  

 Com o casamento, ela assume sua função em relação à Branca de Neve. Enquanto estava 

segura de sua beleza, comportava-se como uma boa mãe. Nessa releitura, há substituição da 

mãe pela madrasta; não é como a madrasta do romance de Bashardoust, Mina, que nega a 

substituição, preservando a memória da mãe de Lynet, a enteada. 

 Além disso, a princípio, ela deseja proteger a enteada, baseando-se na sua experiência 

enquanto filha do Artesão: 

 

Eu prometi a mim mesma que não deixaria os demônios do meu pai macularem a 

minha alma. Jurei que estava começando uma nova vida com você. Eu queria esquecê-

lo e ser feliz com você e meu belo passarinho. Fiz a promessa de que faria de Branca 

minha própria filha e a amaria do jeito que eu queria que meu pai tivesse me amado – 



162 
 

que eu diria para Branca de Neve todos os dias de sua vida como ela era bela, e que 

iríamos dançar juntas e rir. E, ao contrário do meu pai, eu levaria Branca para visitar 

o túmulo da mãe e usaria as cartas que você me confiou para lhe contar sobre ela 

(VALENTINO, 2016, p. 93-94). 

 

 No dia do casamento, há uma ênfase no fato de que “A Rainha ergueu a criança no colo, 

abraçou-a, e levou-a para o redemoinho colorido dos vestidos das elegantes damas. Ela dançou 

com a menina” (p. 16), a Rainha “nunca dançou tanto em toda a sua vida” (VALENTINO, 

2016, p. 15). Apesar da experiência conjunta que se pode observar nessas passagens, 

considerando o seu trágico final nos contos de Grimm, dançar em seu próprio casamento se 

torna uma ironia. 

 Ainda durante o casamento, há um primeiro indício de que a Rainha tinha inveja da 

beleza da enteada, quando “quase desejou absorver a beleza daquela criança, para que ela 

própria pudesse ser verdadeiramente bela” (p. 7), pois era “como se a beleza da criança a 

machucasse profundamente” (VALENTINO, 2016, p. 7). O desejo de absorver tal atributo de 

Branca de Neve está vinculado à possibilidade de se tornar jovem novamente. 

 Após a cerimônia, a Rainha recebe o seu presente: 

 

– Vejo que você abriu o meu presente – observou o Rei, olhando para o espelho. 

O espelho era em formato oval e ricamente ornamentado, dourado, com borda em 

filigrana [...]. Mas alguma coisa nele a fez sentir o mesmo mal-estar que a abalara 

antes da cerimônia (VALENTINO, 2016, p. 17). 

 

 A partir do momento que se faz presente pela primeira vez, o ato de olhar para ele e se 

ver refletida se torna uma constante: 

 

A Rainha estava sozinha em seu quarto, olhando para o seu reflexo no espelho 

(VALENTINO, 2016, p. 6). 

 

A Rainha examinou-se no espelho outra vez (VALENTINO, 2016, p. 8). 

 

[...] Mas não conseguia tirar os olhos do espelho (VALENTINO, 2016, p. 17). 

 

[...] Ela se inclinou para o espelho para examiná-lo mais de perto (VALENTINO, 

2016, p. 36). 

 

[...] Olhou-se no espelho pendurado no salão principal (VALENTINO, 2016, p. 107). 

 

[...] a Rainha caminhou até o espelho (VALENTINO, 2016, p. 116). 

 

A Rainha correu [...] até o espelho (VALENTINO, 2016, p. 149). 

 

 Apesar de recorrer constantemente ao espelho para se certificar de sua beleza e 

aparência, enquanto Branca de Neve ainda é uma criança, a madrasta possui uma relação de 



163 
 

coexistência, porque projeta nela a criança que outrora havia sido. Ela se dirige à enteada como 

“meu belo passarinho” (VALENTINO, 2016, p. 7), o que nos remonta à narrativa de 

Bashardoust, cuja enteada afirma que seu nome, Lynet, significa pássaro, e cuja madrasta a 

apelida como “lobinha”. O fato de as duas madrastas trazerem apelidos carinhosos às enteadas 

revela que existe uma relação de proximidade. Quando a Rainha afirma: “– [...] Eu preciso ter 

certeza de que você sempre recorrerá a mim, especialmente se alguém estiver tentando fazer-

lhe mal” (VALENTINO, 2016, p. 75), além de preocupação, trata-se se um pedido que clama 

por uma forma de se manter útil à enteada e garantir o que havia alcançado com o casamento. 

 Além disso, a Rainha é a pessoa encarregada pelo Rei por apresentar a mãe de Branca 

de Neve, por meio de lembranças guardadas em uma caixa. “[...] o Rei entregou à Rainha uma 

pequena caixa com os escritos de sua primeira mulher. [...] – Eu quero que você compartilhe 

isso com Branca de Neve quando achar que ela está pronta” (VALENTINO, 2016, p. 21-22). 

A caixa, que posteriormente será usada para trazer o coração de Branca de Neve, como na 

tradição, nos remonta à Pandora. Assim como a madrasta, Branca terá seu conhecimento sobre 

a mãe biológica intermediado por outra pessoa – no caso, uma pessoa que nunca a conheceu 

pessoalmente: “A Rainha sentava-se ali com Branca por horas, contando-lhe as histórias de sua 

mãe que viera a conhecer por meio das cartas que o Rei lhe confiara, chegando a ler algumas 

delas em voz alta” (VALENTINO, 2016, p. 29-30). Que garantia temos que essas cartas foram 

realmente escritas pela mãe de Branca de Neve? 

 Quando o Rei repreende a filha por acreditar que ela havia pregado uma peça em suas 

primas, a Rainha irrompe o salão, interrompendo o marido e mandando que ele retirasse as 

mãos da enteada. Ela ordena que ele peça perdão pela maneira como havia tratado a filha e 

afirma: “– Você machucou o coração dela [...]. Eu conheço aquele olhar, aquele rostinho 

magoado de coração partido. É o mesmo olhar, a mesma expressão, que eu encarava dia após 

dia nos espelhos do meu pai quando criança” (VALENTINO, 2016, p. 84, grifo da autora). 

Nessa passagem, nos deparamos com uma Rainha empática, que age com alteridade. Ela se 

projeta e se enxerga na enteada, protegendo-a. 

 Quando o Rei inicia sua ausência para os campos de batalha – “[...] Ele já está longe há 

vários meses” (VALENTINO, 2016, p. 33) –, a Rainha se dedica a fortalecer sua relação com 

Branca de Neve. Nesse ínterim, ocorre a primeira aparição do escravo: “[...] algo pareceu se 

mover atrás dela no espelho [...]. Ela tinha certeza de que vira um rosto surgir no espelho, logo 

acima de seu ombro” (VALENTINO, 2016, p. 35). Quando ela se aproxima para examinar o 

objeto, ele a cumprimenta: “– Boa noite, minha Rainha” (VALENTINO, 2016, p. 36). Sua 

reação de susto provoca a quebra do espelho: “Ela instintivamente golpeou o enorme espelho 



164 
 

[que] [...] se espatifou no piso de mármore. Mas, por um momento, a Rainha teve certeza de 

que vislumbrara a face estilhaçada de um homem olhando para ela” (VALENTINO, 2016, p. 

36). 

 Após esse momento inicial de medo e apreensão em relação ao reflexo do rosto, o Rei 

retorna e manda consertá-lo: “Repousando na cornija da lareira estava o espelho que ela tinha 

quebrado, agora totalmente reparado e intacto [...]. – [...] pensei que você gostaria de algo para 

lembrá-la de seu pai” (VALENTINO, 2016, p. 47). O ato do Rei soa como um lembrete de que 

a Rainha precisava encarar quem quer que estivesse aprisionado no objeto. 

Para Gilbert e Gubar (1979), a voz no espelho é a voz do Rei que dita as regras de 

julgamento que coordenam as ações da Rainha Má frente a esse objeto. A avaliação que ela faz 

de si mesma passa pelo viés do patriarcado, afinal a beleza que ela busca é fruto de um 

julgamento masculino. Considerando isso, ter o espelho de volta é o início do seu processo de 

insanidade: 

 

– [...] temo estar perdendo a cabeça! 

[...] Mas ele poderia pensar que ela estava louca, ou pior, possuída por espíritos 

malignos. [...] 

– Eu vi o rosto de um homem nesse espelho que você me deu, meu amor. Ele falou 

comigo! 

– [...] Você é a mulher mais forte que eu conheço, mas até mesmo você tem os seus 

limites (VALENTINO, 2016, p. 48-49). 

 

 A fala do Rei determina que as mulheres, mesmo as mais poderosas, são limitadas. Sua 

ausência e o episódio do espelho agravam sua solidão: “[...] a Rainha começou a se sentir mais 

solitária [...]. Tinha certeza de que iriam acusá-la de bruxaria, e a queimariam na fogueira” 

(VALENTINO, 2016, p. 51). A retomada histórica nesse trecho é significativa por trazer à tona 

o contexto de queima às bruxas durante a Inquisição. 

 Considerando que o espelho havia sido um presente do Rei, para conseguir evitá-lo, ela 

o cobre com grossas cortinas de veludo, explicando ser uma forma de preservá-lo. Assim, tem-

se início suas mentiras. Além disso, em seus pesadelos, o rosto quebra o espelho de dentro para 

fora, “[...] cada caco refletindo uma imagem horrível da Rainha, não com a sua bela aparência, 

mas velha, macilenta e coberta de verrugas” (p. 52), e ela se questiona se “[...] demônios haviam 

invadido sua alma” (VALENTINO, 2016, p. 53). Seus pesadelos revelam o medo de envelhecer 

e a invasão de sua alma pode ser lida como a maldade e o seu lado obscuro vindo à tona. 

 Algum tempo depois, o rosto no espelho realiza uma nova aparição, junto a uma 

revelação: 

 



165 
 

– Boa noite, minha Rainha [...]. Sou seu escravo [...]. É meu dever transmitir-lhe as 

novidades do reino, qualquer coisa que você deseja saber; eu vejo tudo, posso mostrar-

lhe tudo o que você quiser [...]. Eu vejo tudo, minha Rainha, nos corações e mentes 

de cada mísera alma no rei [...]. Você não me reconhece? [...] Minha filha 

(VALENTINO, 2016, p. 85).  

 

 O rosto ganha forma e identidade: refere-se à alma de seu pai. Sua aparição e revelação 

desesperam a Rainha, que se questiona o porquê de as coisas terem de mudar. “Por que ela não 

podia simplesmente congelar o tempo no dia em que se casou e viver feliz para sempre com 

Branca e o Rei?” (VALENTINO, 2016, p. 96). A tradição nos responde: porque as madrastas 

não têm direito a finais felizes. Elas são as “de fora”, estando à margem. Além disso, essa 

passagem se diferencia do rei de Bashardoust, pois ele se vangloria de que em seu reino nada 

muda, ou seja, tudo permanece como ele quer. 

 É interessante observar que o rosto aparece somente na ausência do Rei, seja dos 

aposentos da Rainha, seja do reino: “Ao ouvir o barulho, o Rei correu para o quarto da Rainha. 

[...] Mas o homem no espelho não estava mais lá” (VALENTINO, 2016, p. 89). Quando o Rei 

parte novamente para o campo de batalha, a presença do pai no objeto ocorre com mais 

frequência. 

 É por meio do espelho que ela recebe a notícia da morte do Rei: 

 

[O Rei] está em seu cavalo. Sua espada é erguida no ar. Oh! Uma seta quase acertou 

o seu rosto [...]. Oh, e agora, o que é isso? Um homem com uma lança se aproxima 

pelas costas do Rei. Eu acho que o seu marido não se apercebeu do atacante. Se ao 

menos pudéssemos avisá-lo! Se pudéssemos de alguma forma impedir a lança de 

entrar em suas costas e atravessá-lo até emergir do outro lado, de seu peito... para 

evitar que ele... (VALENTINO, 2016, p. 102-103). 

 

 “A Rainha tinha consciência de que iria mudar a vida daquela criança para sempre” 

(VALENTINO, 2016, p. 105), quando lhe anunciasse a morte. “Agora, ela seria tudo o que 

Branca tinha no mundo” (VALENTINO, 2016, p. 105). A constante ausência paternal é 

substituída pela morte e a madrasta constata a importância que sua função desempenharia na 

vida da enteada. Contudo, passa semanas isolada em seu quarto após o funeral, demonstrando 

fraqueza: “[...] como se ela pudesse se despedaçar a qualquer momento” (VALENTINO, 2016, 

p. 110). Ainda que Verona, sua dama de companhia, tentasse uni-la a Branca de Neve, era em 

vão. 

 É nesse período que ela adquire um novo ritual: caminhar até o espelho, ansiando por 

ver o rosto do pai e obter notícias do marido no outro mundo. Mas o objeto apenas refletia a 

Rainha e ela começa a se questionar sobre sua beleza: 

 



166 
 

Ela se angustiou com o que havia se tornado. Talvez sua beleza anterior no fim das 

contas fosse simplesmente produto de um feitiço... um encantamento lançado por seu 

esposo. E quando ele morreu, sua beleza – sua falsa beleza – morrera com ele. Como 

pôde um dia pensar que era bela? Que se parecia com sua linda mãe, ou rivalizava, da 

forma que fosse, com a primeira esposa do Rei, ou até mesmo com a pequena 

Branca?” (VALENTINO, 2016, p. 117, grifo da autora). 

  

A dúvida sobre sua beleza começa a lhe consumir. Quando o rosto aparece no espelho, 

seu pai nega que possa ter notícias do falecido Rei, mas afirma que pode ver algo que a deixaria 

feliz. Como nenhuma outra informação é revelada, a Rainha convoca as primas do marido, que 

sabiam sobre o espelho. Essas personagens nos remontam, em alguns momentos, à tradição: 

 

– Você gosta... 

– Da sua nova mãe? – elas perguntaram. 

– Eu gosto muito dela – Branca respondeu. 

– Ela nunca foi... 

– Cruel com você? 

– Ela não a trancafiaria... 

– Para proteger-se de sua beleza? 

Branca estava confusa. 

– Não. Por que ela faria isso? 

– [...] Ela não é a madrasta... 

– Dos contos de fadas, então? 

[...] 

– Nós esperávamos... 

– Um pouco de emoção, de intriga. 

[...] 

– Eu a esconderia – disse Ruby. 

– Eu também – emendou Lucinda. 

– Eu não faria isso. Eu a cortaria em pedacinhos e a transformaria em uma poção. 

– Oh, sim, e todas nós a beberíamos... 

– De fato. Ela nos deixaria belas e jovens novamente (VALENTINO, 2016, p. 59-60). 

 

 Esse diálogo entre Branca de Neve e as primas de seu pai rememora ações de madrastas 

e bruxas – as personagens antagonistas – dos contos de fadas. Além disso, elas trazem ao 

conhecimento da enteada as frutas enfeitiçadas, como as maçãs, “que poderiam fazer uma 

menininha dormir para sempre [...]” (VALENTINO, 2016, p. 73). 

 As primas ainda são responsáveis por revelar mais informações sobre o passado da 

madrasta. A Rainha descobre que a alma de seu pai está presa ao espelho devido a um acordo 

feito com elas: em troca da alma, a esposa do Artesão de Espelhos, estéril, conseguiu dar à luz 

uma criança. Com essas informações, a madrasta pede às primas que a ensinem a domar o 

espírito do espelho. Assim elas o fazem e também deixam outro presente para a Rainha: livros 

sobre feitiçaria e um caldeirão. 

 A partir do momento em que a Rainha passa a domar a alma de seu pai no espelho, o 

famoso questionamento surge: “– Diga-me, espelho meu, existe alguém mais bela do que eu? 



167 
 

[...] Quem é a mais bela de todas?” (VALENTINO, 2016, p. 124-125). Com a confirmação de 

que ela era a mais bela, “seus olhos se estreitaram e um sorriso perverso esticou-lhe os lábios 

em um canto da boca” (VALENTINO, 2016, p. 124). A afirmação do espelho a transforma, de 

modo a se sentir renovada. A Rainha acredita ter poder sobre o pai, assim como ele havia 

exercido poder sobre ela até aquele momento. 

 Encontrando alívio por ele ter finalmente admitido que ela era a mais bonita, a mais bela 

de todas, consultar o espelho se torna um ritual: 

 

[...] nos dias em que se esquecia de consultar o espelho, ela ficava irritadiça, amarga 

e ansiosa [...]. E, assim, aquilo se tornou um ritual para a Rainha. Todos os dias ela 

consultava o Espelho Mágico, tragada e possuída por sua vaidade, ainda devastada 

pela morte de seu amado esposo. Ela usava a aprovação do pai para curar todos os 

seus febris pesadelos, o implacável temor da perda, de envelhecer, de ser de fato 

aquela coisa repugnante, a mulher terrivelmente feia que seu pai sempre lhe disse que 

ela era (VALENTINO, 2016, p. 129). 

 

 Sua vaidade se torna doentia e finalmente o espelho confessa a beleza de outra pessoa: 

Verona, a dama de companhia da Rainha. Com isso, sentimentos como “fúria”, “inveja”, 

“raiva”, “ódio” (VALENTINO, 2016, p. 129), inundam a madrasta. Ela revela ao pai que 

ansiava por seu amor e por sua aprovação quando era criança e considera que, ao afirmar a 

beleza de Verona como superior à dela, ele estaria usando disso para destruí-las. Nesse sentido, 

ela se mostra consciente que ele deseja minar sua relação com outras mulheres, pois separadas 

elas são mais fracas. Apesar disso, quando a dama de companhia entra no quarto, bela e 

adorável, a Rainha “já não sentia nem um pouco do amor fraternal que sempre tivera por 

Verona” (VALENTINO, 2016, p. 131). Embora se sentisse dividida entre o amor e a inveja, ela 

envia Verona para outro reino, em missão diplomática. 

Aprimorando as técnicas de feitiçaria, aos poucos a Rainha se transforma e se torna “tão 

fechada, tão fria”, pois “não queria experimentar novamente a dor que sofrera quando perdeu o 

marido” (VALENTINO, 2016, p. 137). Ao mesmo tempo, alguns feitiços “a mantinham com a 

aparência jovem e bela” (VALENTINO, 2016, p. 143). Ela passa a considerar que “sempre fora 

bonita e agora seu pai [...] era obrigado a dizer a verdade. A Rainha sentia um imenso poder 

nisso” (VALENTINO, 2016, p. 143). De seu nascimento até o momento que o rosto, no espelho, 

afirma sua beleza, a Rainha passou todo o tempo acreditando ser feia e inútil, impressões 

alimentadas por seu pai. Contudo, quando a avaliação dele se modifica, ela também passa a se 

ver de outro modo. Que poder haveria nessa manipulação? 

Quando questiona o rosto de seu pai no espelho se um dia voltaria a ser feliz, ele 

responde que “a felicidade é a beleza, e a beleza é a felicidade. Beleza traz alegria [...]” 



168 
 

(VALENTINO, 2016, p. 133). Assim, o aspecto físico se torna sinônimo de felicidade. É por 

meio de seu encanto que a Rainha acredita que as pessoas a amariam e a temeriam: “[...] sentia-

se poderosa com sua beleza. Não, não apenas poderosa, mas invencível” (VALENTINO, 2016, 

p. 135-136). Ainda passa a considerar fraqueza o oposto daquilo que estava se transformando. 

Ao observar sua nova dama de companhia, afirma que o “[...] jeito meigo e calmo de falar 

[constitui] evidência de uma natureza fraca” (VALENTINO, 2016, p. 138). 

Ela se afasta cada vez mais da enteada, pois “a cada ano que se passava, a beleza de 

Branca aumentava, e a Rainha começou a sentir algo pela menina que não era amor” 

(VALENTINO, 2016, p. 138). É na borda do poço, o mesmo poço que ela costumava retirar 

água quando conheceu o Rei, que ela constata que Branca de Neve estava se tornando uma bela 

jovem e um príncipe passa, encantado pela beleza da enteada. Assim que percebe isso, corre ao 

espelho para consultar sua beleza. Recebendo a resposta que deseja, iniciam-se os 

questionamentos: 

 

[...] Alguma coisa sobre aquele jovem se aproximando de Branca de Neve a 

perturbara. Seria inveja? Fora isso que obrigara a Rainha a correr para o espelho? 

Estaria ela se ressentindo de Branca por sua beleza? Sua juventude? Ou era algo mais 

benevolente? Estava protegendo Branca do amor? Afinal, vejam só o que o amor havia 

feito com a Rainha... (VALENTINO, 2016, p. 140). 

 

 Ao realizar essas perguntas, o narrador avalia a transformação da Rainha, que antes 

queria proximidade com a enteada, mas agora se sentia ameaçada, seja pela beleza, seja pela 

possibilidade de amar e ser amada. “[...] Ela tinha beleza e poder. Mas ela queria mais” 

(VALENTINO, 2016, p. 143). Desse modo, a madrasta decide que o melhor para Branca de 

Neve seria assumir responsabilidades, realizando os afazeres domésticos. 

 Durante uma das tarefas, Branca de Neve cai sobre a borda do poço. Tal situação parece 

que causará alguma reação positiva na madrasta, pois “a Rainha saiu correndo [...]. Seu coração 

parou. [...] Paralisada de medo e pesar” (VALENTINO, 2016, p. 145). Mas a garota é salva 

pelo príncipe. Certa de que ele pediria a mão da princesa em casamento, a Rainha intercede: 

 

– [...] Branca de Neve não o ama, e não posso deixar a minha filha se casar com 

alguém que ela não ama. 

[...] A Rainha diria para Branca de Neve que o Príncipe havia deixado um bilhete 

dizendo que não a amava e que queria terminar o namoro antes que Branca pensasse 

que os sentimentos dele em relação a ela fossem mais profundos do que realmente 

eram. [...] Mentir para ambos [...] não seria nada se comparado a perder um ao outro 

numa tragédia, traição, ou morte (VALENTINO, 2016, p. 147). 

 



169 
 

 A madrasta mente para a enteada e para o príncipe, seguindo motivações alimentadas 

pelo ciúme e pela inveja. “Como ela poderia ficar ali assistindo-os trocar juras de amor quando 

o amor de sua vida lhe fora arrancado?” (VALENTINO, 2016, p. 148). A Rainha deseja privar 

Branca de Neve da experiência porque ela própria não tinha ninguém para amá-la. Visto nunca 

ter sido amada pelo pai, quando finalmente encontra o Rei para amar e ser amada, ele morre.  

 As ações da madrasta em relação à enteada e ao príncipe são refletidas pelo espelho nos 

seus olhos: “Havia uma dureza em sua beleza, que era fria e distante. [...] Receio de estar se 

perdendo na tristeza, no medo e, acima de tudo, na vaidade” (VALENTINO, 2016, p. 149). 

Esse receio que a Rainha sente demonstra que ela tem consciência de que seu interior estava 

mudando e isso estava sendo refletido no exterior, em sua aparência física. Mas a avaliação da 

alma de seu pai no espelho é um pouco diferente da sua e isso a convence: 

 

– Você está imponente, majestosa e elegante. [...] você simplesmente amadureceu 

numa mulher distinta e eminente. Você é a Rainha e não pode ser incomodada com 

assuntos do coração. [...] Uma mulher de sua importância não pode ser governada por 

suas emoções (VALENTINO, 2016, p. 149-150). 

 

 Sua percepção de que estava mudando também é sentida por Verona, a qual tenta 

aproximar-se da Rainha e convencê-la a retomar a relação que possuía com Branca de Neve: 

 

– Você parece muito mudada para mim, Majestade. Está mais bonita do que nunca, 

mas algo dentro de você mudou. Temo por sua infelicidade e solidão [ ...]. Branca de 

Neve tem me escrito várias vezes, expressando preocupação com você. Ela está 

apreensiva por você ter se fechado para ela. Ela a ama tanto, Majestade, e parte o meu 

coração ver vocês duas tão sozinhas em sua dor quando têm uma à outra para buscar 

consolo e força. [...] Ela ainda seria uma grande amiga para você, se você apenas lhe 

estendesse a mão. [...] Aproxime-se de sua filha, ela não ficará muito mais tempo 

nessa corte, já que está se aproximando da idade adequada de se casar, e eu não 

gostaria de vê-la partir deste reino sem conhecer o amor de sua mãe (VALENTINO, 

2016, p. 152-153). 

 

 As palavras de Verona parecem surtir efeito na Rainha, que convoca o Caçador e lhe 

ordena que enterre o espelho na floresta. Assim, “o Caçador desapareceu na floresta, levando 

com ele a única coisa que tinha dado forças à Rainha desde a sua maior perda, mas que também 

havia se tornado a sua maior fraqueza” (VALENTINO, 2016, p. 155-156). O objeto é descrito 

como ambivalente. 

 A ausência do espelho provoca vários pesadelos na madrasta e é bastante significativo 

quando ela, durante o sonho, procura por ele e encontra um coração enrolado em um pano: 

“‘Mamãe?’, ela ouvia. Era Branca [...] seu vestido branco coberto de sangue, escorrendo de 



170 
 

onde antes estivera o seu coração” (VALENTINO, 2016, p. 158). Antes mesmo de acontecer, 

o pedido que ela faz ao caçador na tradição se torna verdadeiro em seu imaginário. 

 Quando o espelho misteriosamente retorna para a madrasta e sua supremacia da beleza 

é confirmada, ela sente-se “renovada, sua força voltando para ela, assim como o seu senso de 

identidade” (VALENTINO, 2016, p. 159). Mas nem o espelho é capaz de apagar os pesadelos 

que continuam acontecendo. Nessas manifestações, observamos que o diálogo com o pai é 

constante e ele valida a ideia de impossibilidade de coexistência de madrasta e enteada ao 

afirmar: “– Você deve matar Branca de Neve se quiser sobreviver, se você desejar a sua 

beleza de volta. [...] Se Branca de Neve viver, [...] todo mundo vai olhar para você com 

pena e desgosto” (VALENTINO, 2016, p. 169, grifos da autora). 

 O pai ainda revela que sempre a odiou por vingança pela morte de sua esposa durante o 

parto e a Rainha observa que não se difere do pai, uma vez que abandonou Branca de Neve e 

desprezava a beleza da enteada: “ultimamente, ela via muito dele dentro de si mesma” 

(VALENTINO, 2016, p. 166). 

 Ainda durante os pesadelos, a madrasta tem acesso à maçã e a como envenená-la: 

 

[...] Estava outra vez na Floresta Morta. [...] percebeu algo verde e vermelho 

naquele negro vazio. Era uma reluzente e apetitosa maçã [...]. Ela pegou a 

brilhante maçã da árvore morta, colocou-a nas dobras de seu vestido simples, 

puxou o xale sobre a cabeça e pôs-se a caminho de uma pequena choupana no 

fundo do bosque (VALENTINO, 2016, p. 170, grifos da autora). 

 

[...] uma certa raiz indutora do sono. [...] Sentia-se perversa, e um calafrio 

maligno a percorreu. [...] Ela esfregou a substância oleosa da raiz na maçã. 

Aquilo faria Branca dormir um sono semelhante à morte (VALENTINO, 2016, 

p. 171-172, grifos da autora). 

 

 Esses pesadelos e delírios são intercalados, na narrativa, a momentos em que a madrasta 

se encontra acordada e pede a Branca de Neve que procure e lhe entregue a maçã mais vermelha 

e reluzente que a jovem encontrar. Em seguida, temos uma descrição de sua transformação em 

uma velha camponesa que, assim como na tradição, irá à casa dos anões à procura da enteada: 

 

Seu rosto – seu belo rosto – desabara numa flacidez enrugada e velha, vincada 

pelos sulcos da idade e pontilhada com verrugas, ela podia sentir o próprio hálito 

e ele era fétido, condizente com seus dentes podres. Estava uma verdadeira bruxa 

– uma bruxa velha, vil e repugnante [...] (VALENTINO, 2016, p. 173, grifos da 

autora). 

 

 A descrição de sua transformação é ainda mais acentuada quando apresentada Branca 

de Neve, considerando seu desenvolvimento: “A garota – uma mulher feita agora – era 



171 
 

deslumbrante. [...] Uma bela criança. Uma bela mulher. Certamente, mais bela do que a 

Rainha” (VALENTINO, 2016, p. 173, grifos da autora). 

 A partir disso, o espelho é novamente consultado e lhe consente a tão temida resposta: 

“– Lábios vermelhos como a rosa, cabelos negros como o ébano, pele branca como a neve...” 

(VALENTINO, 2016, p. 176). Branca de Neve é descrita como a mais bela de todas e a 

madrasta começa a sentir “algo muito próximo do ódio” (VALENTINO, 2016, p. 177). Alguns 

questionamentos são realizados: 

 

Como a menina poderia ter se recuperado tão bem da perda de seu pai? Será que não 

se lembrava de todos os momentos felizes que passaram juntos? Como podia 

encontrar em seu coração disposição para sorrir – para rir e cantar? Para amar? [...] 

A garota não apenas estava superando a Rainha como a mais bela de todas, como 

também estava apaixonada. Um insulto tanto ao seu pai como à Rainha! 

(VALENTINO, 2016, p. 177, grifo da autora).  

 

Nessa a Rainha não caía: Branca de Neve era uma moça egoísta que não respeitava a 

memória de seu pai e estava conspirando para superar sua mãe na única coisa que lhe 

restara neste mundo: sua beleza (VALENTINO, 2016, p. 195). 

 

 Em seus pensamentos, a madrasta tenta tornar Branca de Neve perversa e insensível, 

como se a garota não sofresse a perda do pai. Sua justificativa vai além da beleza, voltando-se 

para a questão do amor. Com isso, é agravado nela o desejo de que Branca de Neve morra e 

seguem as sequências da tradição: ela convoca o Caçador para trazer o coração da jovem em 

uma caixa – e aqui a caixa é a mesma que o Rei lhe entregara logo após o casamento, contendo 

informações sobre a falecida esposa. Como o Caçador não realiza a tarefa – o que é constatado 

na consulta ao espelho, a Rainha o mata e se lembra da maçã envenenada. Assim como no 

sonho, ela se disfarça de velha ambulante: 

 

[...] Ela iria transformar sua majestosa aparência de rainha na de uma velha vendedora 

ambulante. [...] Viu seu reflexo. Ela era agora uma velha decrépita... como a do seu 

sonho. Seu queixo estava pontudo. Uma verruga adornava a ponta de seu nariz 

adunco. As sobrancelhas tinham engrossado, e eram agora negras e desgrenhadas. O 

seu cabelo ralo, de um grisalho amarelado, caía por sobre o seu rosto e agitava-se ao 

vento que passava pela grade da janela. Suas roupas também haviam mudado 

(VALENTINO, 2016, p. 188-189). 

 

 Ao encontrar Branca de Neve, a madrasta a convence de que a maçã era mágica e que 

realizava qualquer desejo. Pássaros tentam atingir a Rainha, assim como o cachorro, no poema 

“A fábula da princesa morta e dos sete cavaleiros”, de Alexander Pushkin, mas é em vão. A 

garota deseja algo semelhante ao que a madrasta um dia tivera: “amor, um belo príncipe que 

chegasse montado em seu cavalo e a levasse para o seu castelo para fazê-la sua esposa. Mas ela 



172 
 

também desejou algo que a Rainha sabia que ela mesma nunca poderia ter, e isso era ‘viver 

felizes para sempre’” (VALENTINO, 2016, p. 199). Quando ela deseja as mesmas vivências 

da Rainha, podemos depreender que a vida da mulher é cíclica e apenas isso é permitido à figura 

feminina desejar. Todavia, Branca de Neve se mostra consciente de que as madrastas não têm 

direito a finais felizes, pois são as vilãs e o mal deve ser retirado de cena. 

 Nessa releitura, ao contrário da versão da Disney que lhe serve de base, temos a 

percepção da Rainha após e durante a suposta “morte” de Branca de Neve. A madrasta “pensou 

que ficaria exultante. Revigorada. Tomada de alegria. Mas, em vez disso, sentia-se fraca. [...] 

O que mais queria agora era perguntar ao Espelho Mágico quem era a mais bela” 

(VALENTINO, 2016, p. 201). A falsa morte da enteada não lhe traz o efeito ou o sentimento 

esperado, porque ela ainda continuava velha, visto que não havia um antídoto para o disfarce 

de velha ambulante: “Sem coração. Má. Cruel. Ela arruinara a sua vida por nada. Nunca seria 

a mais bela, não daquele jeito” (VALENTINO, 2016, p. 202). 

 Ao fugir dos anões, a Rainha se depara com uma bifurcação, que a levaria ao caminho 

do penhasco ou da floresta: 

 

A Rainha considerou suas opções. A floresta – segurança. Um refúgio para ela. Uma 

nova chance na vida. Mas que tipo de vida? Ela rememorou o dia em que conheceu o 

Rei no poço. [...] E também havia a Branca de Neve... Oh, ela amava aquela criança. 

Amava-a como a filha que de fato era, por direito de casamento. Tão bonita e pura. 

Uma criança tão precoce. Uma beldade verdadeira, que amava o Rei e honrava a sua 

memória vivendo plenamente a vida, mesmo após a sua morte. Ao contrário da 

Rainha, que permitira que a traição, a dor e a vaidade a destruíssem. [...] A Rainha 

tivera tanto potencial dentro dela – tanto poder para tornar o mundo melhor... Mas, 

em vez disso, permitiu que a escuridão a guiasse, cegando-a para qualquer direção. 

[...] A Rainha olhou para o penhasco [...] e soube o que tinha que fazer. Afinal de 

contas, ela havia escolhido o seu caminho muito tempo atrás (VALENTINO, 2016, p. 

204). 

 

 A ela são dados dois caminhos: o do penhasco ou o da floresta, o que nos remete à 

versão dos camponeses franceses de Chapeuzinho Vermelho, em que à protagonista é dada a 

escolha entre o caminho das agulhas ou dos alfinetes, prazer e realidade, respectivamente, em 

uma possível leitura. 

 Nenhuma acepção é encontrada para penhasco, no Dicionário de Símbolos, de Chevalier 

e Gheerbrant (2009), todavia a floresta é considerada um santuário em estado natural. As 

árvores que constituem a floresta são intermediárias entre a terra e o céu e ao mesmo tempo em 

que causam angústia, trazem serenidade. Pode ser lida, ainda, segundo a psicanálise, como 

manifestação do inconsciente (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009). 



173 
 

 Para penhasco, iremos considerar o que o dicionário traz a respeito de abismo, que pode 

significar indiferença em relação à morte, mas também um convite para que a alma seja 

explorada, livrando dos fantasmas de modo a liberá-los. 

 Ao que tudo indica, é o penhasco que a Rainha escolhe, ao final da narrativa, quando é 

dito que há muito tempo ela já havia traçado o seu destino. Essa ausência de agenciamento 

feminino pode ser justificada pela perpetuação de um significado, pela cristalização que a 

tradição faz com a repetição de uma mesma história e de um mesmo final para a antagonista. 

Jogar-se de um penhasco, atirar-se ao abismo enquanto liberação de sua alma revela a 

necessidade de lançarmos novos olhares para essa imagem feminina. 

 Apesar de a morte ter sido imposta, ainda houve a possibilidade de escolher outro 

caminho, o da floresta. Comumente, esse é o local das bruxas que praticam suas feitiçarias. É 

um contato único com a natureza, que no início das grandes narrativas míticas era considerada 

feminina. Ela não aceita esse local outrora a ela determinado. Seria o penhasco uma tentativa 

de colocar fim ao ciclo criado pela tradição? Mas por que não ter quebrado esse ciclo enquanto 

estava viva e tinha pleno contato com a enteada? Isso nos faz questionar qual o poder que a 

tradição ainda exerce sobre as releituras e se essa quebra do passado é tão simples de ser 

realizada até mesmo para uma personagem considerada determinada e ativa. 

A Rainha se redime. Ao contrário do filme da Disney, que não lhe dá espaço para isso, 

nessa releitura, explica-se como ela se transformou em uma Rainha Má – expressão que aparece 

na obra quando ela se prontifica a entregar a maçã envenenada e sai a caminho da choupana –, 

dando-lhe a oportunidade de se redimir e reavaliar suas ações. A madrasta escolhe a morte 

porque, uma vez que o livro é uma explicação de suas ações, o destino já havia sido traçado na 

versão cinematográfica de 1937. 

 Ainda há mais uma tentativa de humanização da figura da vilã quando Branca de Neve 

reflete em seu casamento sobre a perda do pai e das mães. Considera que havia perdido os três 

quando ainda era pequena: “Ninguém compreendia por que ela ainda amava a Rainha. Mas, 

para Branca, sua madrasta havia morrido no dia em que seu pai fora morto, e até aquele dia a 

mulher tinha sido um verdadeiro anjo da guarda para ela” (VALENTINO, 2016, p. 206). Branca 

de Neve ainda deseja ter a madrasta consigo, “como queria que ela não tivesse sido destruída 

por sua vaidade e dor” (VALENTINO, 2016, p. 207). 

 Por fim, o destino da Rainha ao escolher o penhasco é a morte, mas o seu rosto surge no 

espelho que é dado a Branca de Neve como um presente de casamento – como havia acontecido 

com ela, anos antes: 

 



174 
 

– Eu amo você, meu belo passarinho – disse a Rainha do Espelho Mágico. – Eu sempre 

a amei, e sempre vou amá-la. 

A Rainha atirou um beijo à menina. E Branca de Neve sorriu (VALENTINO, 2016, 

p. 207). 

  

 Assim como seu pai, a Rainha tem sua alma presa ao espelho, o que nos possibilita 

refletir se ela faria um julgamento de beleza ao espelhar a imagem de sua enteada diferente da 

que foi submetida. A narrativa traz um final em aberto, afinal o espelho dado como presente e 

a alma presa a esse objeto dariam continuidade a uma perspectiva cíclica ou poderiam significar 

a quebra de um passado retomado de maneira crítica? 

 Até aqui, tanto na tradição, quanto nas versões revisionistas abordadas, a Rainha é uma 

vítima do espelho. Ela o recebe por mãos masculinas, muitas vezes de um pai que não a valoriza, 

e é transformada em louca e cruel por meio dele, instigado sempre a questionar sobre a beleza 

das mulheres e avaliá-las. 

 

4.2.6 Regina Mills, de Once upon a time 

   

 “Havia uma floresta encantada com os personagens clássicos que conhecemos. Ou 

pensamos conhecer. Um dia eles se viram presos num lugar em que seu final feliz foi roubado. 

O nosso mundo. Foi assim que aconteceu...” (ONCE..., 2011, S01E01). Com esses dizeres 

iniciais, Once upon a time, uma série de televisão norte-americana de drama e fantasia criada 

por Adam Horowitz e Edward Kitsis, estreou em 2011, composta por sete temporadas36. Essa 

ficção seriada foi produzida pelo grupo American Broadcasting Company – ABC, da The Walt 

Disney Company.  

 A série tem início com a problematização dos “finais felizes”, revelando uma crise da 

verdade e a decadência das histórias outrora tradicionais, ou seja, o fim das metanarrativas 

(LYOTARD, 2009). Ao apontar que “foi assim que aconteceu”, cria-se uma alternativa, uma 

pequena história, uma micronarrativa para o tão conhecido e salutar conto de fadas. Os 

pequenos relatos são valorizados, porque possibilitam múltiplas narrativas, perspectivas 

plurais. Do consenso da grande narrativa, passamos a um tempo de dissenso. 

 Com a popularização da televisão, na década de 1950, nos Estados Unidos, surgem as 

séries televisivas, cujo formato possui origem nos folhetins, servindo ao entretenimento e ao 

consumo. De forma seriada, administra-se a trama e o suspense é gerado a cada episódio, uma 

 
36 Temporada 1: 2011 a 2012; Temporada 2: 2012 a 2013; Temporada 3: 2013 a 2014; Temporada 4: 2014 a 

2015; Temporada 5: 2015 a 2016; Temporada 6: 2016 a 2017; Temporada 7: 2017 a 2018. 



175 
 

vez que o futuro fica em aberto. É o que Cássio Starling Carlos (2006) determina como noção 

de gancho (cliffhanger). Além disso, o número de temporadas se torna relativo à adesão do 

público, havendo resistência ao desfecho da ficção. 

 Once upon a time possui o que Jean-Pierre Esquenazi (2011) nomeia como estrutura 

coral, porque há a presença de narrativas a princípio independentes e estrutura folhetinesca, 

com um arco central e outros relativamente autônomos. O enredo principal gira em torno da 

narrativa de Branca de Neve e sua madrasta. Ao trazer os personagens clássicos para um 

“mundo real”, a série trabalha em torno da banalidade e das dificuldades do cotidiano, formando 

um tecido narrativo embricado. É ilustrativo como o seriado mistura as narrativas clássicas com 

o “mundo real”, enfatizando o caráter pós-moderno, não de exclusão, mas de integração, 

inclusão, em um processo de bricolagem, colcha de retalhos, mosaico de contos (KRISTEVA, 

2005).  

 De acordo com François Jost (2012), as séries de televisão manifestam o espírito de seu 

tempo. Assim, Once upon a time é uma versão pós-moderna dos contos de fadas, permeada 

pelo aspecto tecnológico, de modo a ressignificar tanto a condição humana, quanto a batalha 

do bem contra o mal. 

 Existe uma complexidade na construção desse seriado que merece um desdobrar. Há 

um diálogo intenso, no sentido de saltos, entre os tempos da narrativa do passado e do presente, 

de modo a sermos levados ao futuro da trama. Além do diálogo entre os tempos, os espaços 

oscilam na construção da história, entre a Floresta Encantada e a cidade de Storybrooke, além 

de outros mundos que são construídos ao longo da série. A criação de mais de um mundo 

possível nessa ficção seriada e a retomada ou acesso a eles por meio de flashbacks são 

características dos mundos folheados (ESQUENAZI, 2011). Como fruto de um destino 

coletivo, os personagens dos contos de fadas são retirados da narrativa tradicional e lançados a 

Storybrooke – uma cidade que não pode ser encontrada no mapa, o que revela que dentro da 

ficção existem outras ficções. 

 Nesse estudo, realizamos um recorte de enredo, visto que nos interessa, para fins de 

análise, a construção da personagem da madrasta, os modos e motivos de ser quem é. A proposta 

da série é revelar mais do que os estereótipos que temos conhecimento. Nesse sentido, a seguir 

existe uma tentativa de linearidade da narrativa de Regina Mills, a personagem antagonista. 

Apresentamos a construção narrativa realizada no mundo da Floresta Encantada, retomando 

partes da tradição e acrescentando elementos inovadores para um tempo anterior e um posterior 

ao “era uma vez” e “viveram felizes para sempre”. Esse movimento ocorre para justificar a 

existência da cidade de Storybrooke – “mundo real”. 



176 
 

 No primeiro episódio, descobrimos que existem dois momentos de narrativa que se 

entrecruzam: um na Floresta Encantada e outro no “nosso mundo”. A história tem início com o 

conto de fadas de Branca de Neve, no caixão de vidros, envolta pelos sete anões, quando chega 

o Príncipe Encantado, que a beija e quebra o feitiço. O beijo é uma clara referência à versão da 

Disney. Logo há uma quebra de cena, e eles se encontram no salão real do castelo durante a 

cerimônia de casamento. Assim que são declarados marido e mulher, a Rainha Má adentra o 

cenário e Branca de Neve lhe informa que ela não é mais a rainha, não passando de uma bruxa 

má. A Rainha Má lança uma maldição, que acabará com a felicidade de todos no reino: “Eu 

vou destruir a sua felicidade, nem que seja a última coisa que faça” (ONCE..., 2011, S01E01). 

Branca de Neve a faz lembrar que o bem sempre vence, em uma tentativa de diminuir a 

maldição que sua madrasta lança. 

 

Imagem 1 – Temporada 1, Episódio 1: A Rainha Má adentra a cerimônia de casamento de 

Branca de Neve e o Príncipe Encantado em sua primeira aparição 

 

Fonte: Netflix (2011, S01E01). 

 

 Algum tempo passa e encontramos Branca de Neve grávida. Ela vive preocupada com 

a Rainha Má e decide procurar Rumpelstiltskin, que está preso. Junto com o Príncipe Encantado 

deseja saber o que acontecerá, e Rumpelstiltskin informa que a rainha irá prendê-los no tempo 

e em um espaço onde não haverá finais felizes. A criança que ela carrega é a única que poderá 

salvá-los, pois no vigésimo oitavo aniversário ela voltará e a batalha final terá início. Em troca 

das informações, ele deseja saber o nome da criança: Emma. 

 No reino, os personagens organizam uma batalha. Uma fada madrinha informa que uma 

possibilidade de fuga é por meio de uma árvore, que Gepeto irá construir, mas só aceita uma 

pessoa, que será Branca de Neve. Entretanto, ela dá à luz Emma, que é colocada na árvore e 

transportada sozinha para um mundo seguro. 



177 
 

 A Rainha Má chega e lança o feitiço, levando todos os personagens para uma nova terra, 

cujo único final feliz, conforme sua promessa, será o dela. 

 

Imagem 2 – Temporada 1, Episódio 1: Momento em que a Rainha Má lança a maldição 

 

Fonte: Netflix (2011, S01E01). 

  

 No “nosso mundo”, ambientado na cidade de Storybrooke, os personagens não se 

lembram de quem eram na Floresta Encantada. Henry, um garoto de 10 anos de idade, com o 

seu livro de contos de fadas, se direciona para Boston, a fim de encontrar sua mãe biológica, 

Emma Swan – a salvadora. Ele pede que ela venha com ele e Emma o leva de volta para a 

cidade de Storybrooke.  

 

Imagem 3 – Temporada 1, Episódio 1: Henry e sua mãe biológica, Emma Swan, adentram a 

cidade de Storybrooke 

 

Fonte: Netflix (2011, S01E01). 

 

 É nesse local que a Rainha Má lançou uma maldição, de modo que todos os personagens 

de contos de fadas ficaram presos no tempo e em outra terra – por isso, o relógio da cidade não 

funciona. Esse relógio parado no alto da cidade é o símbolo da necessidade de se viver o 

presente. Dado que a série traz características da pós-modernidade, o relógio que não marca as 

horas, portanto não traz o futuro, pode ser lido como um símbolo do presenteísmo, conforme 



178 
 

delineado por Maffesoli (2003), enquanto necessidade de se viver aqui e agora, em um tempo 

espaço presente. 

 Uma vez dentro da cidade, não se pode sair. Atravessando o limite para fora da cidade, 

perde-se toda a memória individual. Aqui não existe ponte; o limite é marcado pela placa de 

entrada à cidade e por uma linha vermelha que cruza o chão, em determinados episódios. Esse 

limite demarca quem sai, quem entra, o que permanece e o que se esvai da memória. É sobre 

isso que Henry tenta convencer Emma e ela descobre que ele é filho adotivo da prefeita, Regina 

Mills. 

 

Imagem 4 – Temporada 1, Episódio 1: Emma Swan acompanha Henry de volta à casa da 

prefeita, Regina Mills 

 

Fonte: Netflix (2011, S01E01). 

  

 Emma acompanha Henry a casa e, no caminho de volta para Boston, observa que ele 

esqueceu o livro de contos de fadas em seu carro. Ela se acidenta ao ver um lobo na estrada e 

acorda presa na delegacia de Storybrooke. Novamente Henry desaparece e é quando 

conhecemos sua professora, Mary Margaret, que dá à Emma a dica de onde a criança possa 

estar. Ao encontrá-lo, mais uma vez a mãe biológica o leva para a casa da madrasta. Após 

ameaças, Emma pergunta se ela o ama, e como é boa em detectar mentiras, observa algo 

diferente. Portanto, decide ficar na cidade para se assegurar que Henry ficará bem e, ao dar seu 

nome na recepção de um hotel, é surpreendida pelo Sr. Gold, dono da cidade. Assim que faz a 

escolha de ficar por uma semana, o relógio volta a funcionar.  

 Emma se adapta à cidade e o xerife a convida para ser assistente na delegacia. Ela 

descobre as ligações que Henry faz das pessoas da cidade com os personagens de contos de 

fadas: a prefeita Regina Mills é a Rainha Má, a professora Mary Margaret é a Branca de Neve, 

o Sr. Gold é Rumpelstiltskin e ela, Emma Swan, é a filha, a salvadora. 



179 
 

 A caracterização de Regina Mills, como a personagem antagonista é, portanto, 

construída nesse primeiro episódio da série, mas os saltos temporais e espaciais vão revelar que 

nem sempre ela foi assim. “Você não tem alma. Como ficou assim?” (ONCE..., 2011, S01E02) 

– é o questionamento de Emma para Regina, que tenta de todas as formas se livrar da mãe 

biológica de Henry. Houve um período de (des)construção de uma antiga Regina para uma 

Rainha Má. É isso que será abordado na sequência. 

Ao contrário das madrastas de Bashardoust e Valentino, em Once upon a time, a 

madrasta possui mãe viva. Cora é responsável por tentar manipular e controlar a vida e o destino 

de Regina, a fim de viver, por meio da filha, todas as possibilidades e oportunidades que lhe 

foram negadas ao longo de sua trajetória, uma vez que possui origem humilde, sendo seu pai 

um moleiro. Sua ascensão ocorre por meio de uma mentira que conta sobre transformar palha 

em ouro e a parceria que estabelece com Rumpelstiltskin. Ela é a principal agente da 

transformação de Regina jovem para Rainha Má, criando situações que levam à perda do 

primeiro amor de Regina e ao casamento real com o rei, tornando-se madrasta de Branca de 

Neve e ascendendo socialmente ao patamar outrora determinado pela mãe quando da escolha 

do nome de sua filha: Regina, rainha. 

 No episódio dezesseis, “A filha do moleiro”, da segunda temporada, é relatado o 

nascimento de Regina. O episódio tem início com sua mãe, Cora, discutindo com o pai a 

respeito da pobreza em que viviam – caracterizando o conto “A filha do Moleiro”, ou 

“Rumpelstiltskin”.  

 Após um momento constrangedor em que o rei a faz ficar de joelhos, para ensinar-lhe 

uma lição, ela vai ao baile de máscaras do reino, mas ele descobre quem ela é e Cora informa 

que pode transformar palha em ouro. Ele a desafia a fiar palha em ouro e como recompensa 

permitirá que se case com seu filho, o príncipe. Rumpelstiltskin aparece na narrativa e informa 

que pode fazer o trabalho para ela, mas em troca quer a primeira criança que ela der à luz, afinal 

pode ver o futuro e sabe da importância que ela terá. Cora o convence a pegar apenas a filha 

que ambos tiverem, trocando juras de amor, e pede que ele a ensine a transformar palha em 

ouro. Aprende que magia vem com a emoção, de modo que é preciso se lembrar de um momento 

de raiva, em que fosse possível matar. Sede de sangue é como a magia é feita. A mãe da 

antagonista deseja que todos se curvem em sua presença. 

 Cora se casa com o príncipe, mas ela deseja se vingar e pede ajuda a Rumpelstiltskin 

para retirar o coração do rei. Na verdade, ela só desejava aprender como fazer, a fim de retirar 

o próprio coração, para que não a atrapalhasse em seus planos de se tornar alguém da realeza. 

Rumpelstiltskin se sente traído pelo plano arquitetado por Cora. Finalmente ela se casa com o 



180 
 

príncipe e juntos têm uma filha. Questionada sobre o nome, informa que será Regina, pois um 

dia ela será a rainha. Todos se curvam e Cora realiza seu desejo de vingança. É visível, no 

desejo da mãe, o determinismo para a vida de Regina. 

 

Imagem 5 – Temporada 2, Episódio 16: Todos se curvam na apresentação de Regina ao reino 

 

Fonte: Netflix (2013, S02E16). 

 

Na primeira temporada, no episódio intitulado “O homem do estábulo”, o motivo do 

ódio da Rainha Má contra Branca de Neve é revelado. Em uma retomada do passado para o 

mundo dos contos de fadas, a “ainda não” rainha Regina é jovem e ultrapassa obstáculos em 

seu cavalo, sempre sob o olhar orgulhoso de seu pai e censurável de sua mãe Cora: “Você 

cavalga como um homem. Uma dama deve ser graciosa. Você deveria usar uma sela. [...] Quem 

vai querer casar-se com você se comportando como uma plebeia?” (ONCE..., 2012, S01E18). 

Em um desentendimento, a mãe a machuca com magia, demonstrando que era preciso ser mais 

do que ela tinha sido até então: 

 

Cora: Pararei de usar magia quando começar a ser uma filha obediente. 

Regina: E por que eu não posso ser eu mesma? 

Cora: Porque você pode ser muito mais se me deixar ajudá-la. 

Regina: Eu não me importo com status (ONCE..., 2012, S01E18). 

 

 

 

 

 

 

 

 



181 
 

Imagem 6 – Temporada 1, Episódio 18: Regina, junto ao seu pai e a sua mãe 

 

Fonte: Netflix (2012, S01E18). 

 

Correndo para o estábulo, Regina se encontra com o empregado, Daniel, e descobrimos 

que eles mantêm um relacionamento escondido. Esses encontros se repetem ao longo do 

episódio, e é perceptível que ele fica infeliz, pois ela precisa cumprir com as exigências dos 

pais e não pode estar a todo o momento com ele. Além disso, Daniel questiona o fato de Cora 

não aprovar o relacionamento, uma vez que trabalha nos estábulos e ela era filha de moleiro. A 

justificativa é a de que a trajetória de uma pessoa deve ser sempre ascendente. Mesmo infeliz, 

ele a convence de que é preciso falar sobre o relacionamento à mãe. 

É durante esse diálogo que Branca de Neve, ainda criança, passa cavalgando e gritando 

por socorro. Regina não pensa duas vezes, monta em seu cavalo e vai socorrer a criança, 

demonstrando responsabilidade e senso de humanidade. Esse é o primeiro momento de 

encontro entre Branca de Neve e Regina, cheio de altruísmo, gratidão e ternura frente a uma 

possível tragédia que não se concretiza. 

 

Imagem 7 - Temporada 1, Episódio 18: Regina corre em socorro à Branca de Neve 

 

Fonte: Netflix (2012, S01E18). 

 

 



182 
 

Imagem 8 - Temporada 1 Episódio 18: Regina tenta acalmar Branca de Neve 

 

Fonte: Netflix (2012, S01E18). 

 

Em uma nova cena que enquadra a história de Regina, Cora informa que receberão uma 

visita: o rei. Por isso, em um passe de mágica, troca a roupa de amazona da filha, para um lindo 

vestido de festa, afinal a garota salva por Regina era filha dele. O rei comparece para conhecer 

a pessoa que havia salvado Branca de Neve e retribuir, de alguma forma: 

 

Rei: Minha querida Branca tem muitas coisas, mas uma mãe não é uma delas. [...] 

Desde então procuro por uma esposa pelo reino todo. Não achei nenhuma mulher que 

se interessasse por minha filha até agora. Quer se casar comigo, Regina? 

Cora: Sim... Sim! (ONCE..., 2012, S01E18). 

  

Ficando sem reação com a proposta de casamento do Rei, é significativo, mais uma vez, 

que o “sim” vem de Cora. Novamente, a mãe determina o caminho da filha. 

Regina corre ao estábulo para se encontrar com Daniel e o pede em casamento. Ela conta 

o ocorrido e decide que devem fugir. Trocando juras eternas, eles são surpreendidos por Branca 

de Neve: 

 

Branca de Neve: Por que estava beijando aquele homem no estábulo? Você vai se 

casar com meu pai, vai virar minha mãe. 

Regina: O seu pai, o Rei Leopold, é um homem bom e justo, mas eu não o amo. 

Branca de Neve: Eu não entendo. Por que não? 

Regina: O amor não funciona assim. O verdadeiro amor é mágico e não é magia 

qualquer. É a magia mais poderosa de todas. Ela cria felicidade. 

Branca de Neve: E o homem no estábulo? Você o ama? 

Regina: Com todo meu coração. 

Branca de Neve: Então você deve se casar com ele. Eu vou contar para o meu pai. 

Regina: Não, não pode. 

Branca de Neve: Por que não? Ele vai entender. 

Regina: Talvez, mas nem todos entenderiam. Minha mãe seria uma que ficaria no 

caminho. 

Branca de Neve: Por isso quer fugir? 

Regina: É o único jeito do nosso amor sobreviver. Branca, você sabe o que é um 

segredo? Se você realmente quer me ajudar... Tudo o que você viu, tudo o que eu 

contei... Você deve manter em segredo. 



183 
 

Branca de Neve: Acho que sim. 

Regina: Eu preciso que tenha certeza. Você nunca poderá falar disso, principalmente 

para a minha mãe. Pode fazer isso por mim? 

Branca de Neve: Sim, eu prometo. (ONCE..., 2011, S01E01). 

 

Imagem 9 – Temporada 1, Episódio 18: Sequência de cena em que Regina beija Daniel, é 

surpreendida por Branca de Neve e pede segredo 

 

 

 

 

Fonte: Netflix (2012, S01E18). 

 

Em uma conversa entre Cora e Branca de Neve, a primeira desabafa com a criança sobre 

o fato de Regina ter se afastado dela, convencendo-a de que faria qualquer coisa pela felicidade 

da filha. Emocionada, Branca de Neve pede que Cora não faça Regina se casar com o rei, afinal 

a futura madrasta amava outra pessoa. A criança quebra o segredo e entrega toda a história para 

Cora: 



184 
 

Cora: Talvez possa dividir algo comigo. Por que ela se afastou de mim? [...] Uma mãe 

conhece a filha. Regina se afastou de mim. Eu a amo muito, mas ela não me deixa 

ajudá-la. Eu sei que ela está infeliz. Ela disse algo? Faria qualquer coisa para que fosse 

feliz. 

Branca de Neve: Faria qualquer coisa? 

Cora: Eu falei com o Rei sobre a sua mãe. Ele me contou o quanto ela lhe amava. 

Perdê-la deve ter sido muito difícil. 

Branca de Neve: E foi mesmo. 

Cora: Foi como se ele estivesse falando sobre mim e Regina. Eu não quero que nos 

percamos. Se eu pudesse mostrar a ela como eu me sinto, que acima de tudo o que eu 

mais quero é a felicidade dela. 

Branca de Neve: Então não a obrigue a se casar. 

Cora: O quê? 

Branca de Neve: Ela não ama o meu pai. Ela ama outra pessoa. Ela me fez prometer 

não contar, mas ela o perderá. Ela não pode perder a mãe dela. Ninguém pode. 

Cora: Branca, querida, está tudo bem. Ela não vai me perder. Pode me contar. Deve 

contar. (ONCE..., 2012, S01E18). 

 

Imagem 10 – Temporada 1, Episódio 18: Branca de Neve revela o segredo de Regina à Cora 

 

Fonte: Netflix (2012, S01E18). 

 

Na noite da fuga, Daniel e Regina são surpreendidos por Cora: 

 

Regina: Eu quero ficar com o Daniel. 

Cora: Você não sabe o que quer, mas eu sei. Eu não me sacrifiquei para você alcançar 

o ápice da grandeza e acabar como a esposa de um limpador de estábulos. 

Regina: Mas é a minha vida. 

Cora: Que menina tola. É a minha. Depois do que eu tive que fazer... os acordos que 

eu tive que fazer para nos tirar da pobreza, para conseguir essa vida e você quer jogar 

fora? (ONCE..., 2012, S01E18). 

 

Por meio de sua magia, e de uma maneira perversa, Cora arranca o coração de Daniel, 

informando que o amor é uma fraqueza, uma ilusão. Em contraposição, destaca o poder, 

afirmando que o verdadeiro poder dura e que agora Regina pode ser rainha: 

 

Regina: Por que você fez isso? 

Cora: Porque esse é o seu final feliz. Você tem que confiar em mim, Regina. Eu sei o 

que é melhor. O amor é uma fraqueza, Regina. Parece real agora, no começo sempre 

parece, mas é uma ilusão. Tudo se esvai e depois você é deixada com nada. Mas o 



185 
 

poder... o verdadeiro poder persiste. E depois não precisa depender de ninguém para 

ter o que quer. [...] Agora você será uma rainha. (ONCE..., 2012, S01E18). 

 

Em outra cena, ao experimentar o vestido que seria utilizado no casamento real, Regina 

tem um diálogo com Branca de Neve e descobre que a criança, na inocência, contou o segredo 

para Cora: 

 

Branca de Neve: Com certeza você é a mais bonita de todas. [...] Sei que você e o 

Daniel serão muito felizes juntos: 

Regina: O quê? 

Branca de Neve: Sabia que sua mãe deixaria você se casar com ele quando ela 

soubesse como ele a faz feliz, quando soubesse o quanto você o ama. Você tem uma 

mãe maravilhosa. Ela fará qualquer coisa pela sua felicidade. 

Regina: Branca, você contou a ela sobre nós dois? 

Branca de Neve: Contei. 

Regina: Mas eu disse claramente para não contar. 

Branca de Neve: Desculpa, eu não queria que você perdesse a sua mãe como eu perdi 

a minha. Você está brava? 

Regina: Não, nenhum pouco. Você só queria me ajudar. Só que não me casarei com 

o Daniel, vou me casar com seu pai. 

Branca de Neve: O quê? Eu pensei que estava apaixonada. 

Regina: Eu também, mas estava errada. Ele fugiu. O que eu sentia por ele não é real. 

É apenas uma paixão cega. Esse é o problema do amor. Ele pode aparecer nos lugares 

mais inesperados. O que sinto pelo seu pai é muito mais especial porque não envolve 

só nós dois. Envolve todos nós. Nós seremos uma família. 

Branca de Neve: Seremos? 

Regina: Isso mesmo. Eu serei sua madrasta. Eu não poderia estar mais feliz. 

Branca de Neve: Eu também. (ONCE..., 2012, S01E18). 

 

Imediatamente seu comportamento se modifica da indignação para uma falsa 

resignação. Informa à criança que agora será sua madrasta. À chegada de Cora, começa a se 

questionar se Branca de Neve ter cruzado seu caminho não havia sido por meio da ajuda de sua 

mãe. 

 

Regina: Você sabia que o Rei viajava por nossas terras, não sabia? O cavalo que 

Branca estava não ficaria daquele jeito sozinho, ficaria? 

Cora: Não sei do que você está falando. 

Regina: Eu devia tê-la deixado morrer naquele cavalo (ONCE..., 2012, S01E18). 

 

A cena termina com Regina afirmando e desejando ter deixado a criança morrer naquele 

cavalo em perigo. O ódio nutrido à Branca de Neve se consolida e o desejo de vingança é 

explicado. 

 

 

 

 



186 
 

Imagem 11 – Temporada 1, Episódio 18: Regina descobre que Branca de Neve revelou seu 

segredo 

 

Fonte: Netflix (2012, S01E18). 

 

 No segundo episódio da segunda temporada, intitulado “Nós somos os dois”, Regina 

tenta fugir do casamento, mas é impedida pelo feitiço de bloqueio, lançado por sua mãe: 

 

Cora: Um feitiço de barreira feito para mantê-la onde você pertence. 

Regina: Eu não posso sair? 

Cora: Não sozinha. Não sem o Rei. Nós já passamos por isso. Em dois dias estará 

casada. Será rainha. Depois disso estará livre, sempre que estiver com ele. 

Regina: Mamãe, eu não quero me casar com o Rei. Eu não quero essa vida. 

Cora: Está apenas assustada com todo esse poder. 

Regina: Eu não quero poder. Eu só quero ser livre. 

Cora: Poder é liberdade (ONCE..., 2012, S02E02). 

 

Em um momento a sós com Branca de Neve, Regina enfatiza a beleza da criança, mas 

o diálogo segue, de modo que Branca vê o anel que Daniel havia dado à futura madrasta 

guardado em um colar e o coloca, acreditando que o cavalariço havia abandonado Regina. A 

madrasta revela que ele foi assassinado, pois Branca havia contado o segredo à Cora. Branca 

informa que não sabia disso e Regina puxa o colar em um movimento lento para enforcar a 

garota. No entanto, isso não passa de um devaneio e a cena retoma o momento em que Branca 

questiona de quem era o colar com o anel e Regina diz não se lembrar: 

 

Branca de Neve: O que é isso? 

Regina: O quê? Isso é meu. 

Branca de Neve: É lindo! Onde conseguiu? 

Regina: O Daniel me deu de presente. 

Branca de Neve: O cavalariço. O que te deixou. 

Regina: Ele não me deixou [...]. Ele foi morto [...]. Ele foi morto porque você contou 

um segredo para minha mãe. 

Branca de Neve: Mas ela me disse que ajudaria você. 

Regina: Minha mãe corrompe almas inocentes. Se tivesse sido forte, nada disso teria 

acontecido. 

[Regina puxa o colar para enforcar Branca de Neve. A cena é cortada e voltamos para 

Branca de Neve elogiando o colar] 



187 
 

Branca de Neve: É lindo. Onde conseguiu? 

Regina: Eu não me lembro (ONCE..., 2012, S02E02). 

 

Em seguida, conversando com seu pai, Henry, Regina afirma que precisa ir embora, pois 

ela parece estar se transformando na mãe, e que não quer viver essa vida que Cora tem 

preparado para a filha. É quando interroga o pai: “como foi que ela ficou assim?” E o pai revela 

sobre Rumpelstiltskin. Interessante observar que a pergunta que ela faz ao pai em referência ao 

passado da mãe é similar à que Emma lhe faz, perguntando sobre sua transformação, revelando 

um comportamento feminino cíclico: 

 

Regina: Papai, não sabe o que ela está fazendo comigo. É como se eu estivesse me 

transformando nela. Preciso ir embora. 

Henry: Ir embora? Mas o casamento é amanhã. 

Regina: Eu não quero me casar com o Rei. Eu já disse isso. 

Henry: Não é apenas insegurança? 

Regina: Papai, não é insegurança. Isso é uma insanidade. Estou nervosa o tempo todo. 

A mamãe está me enlouquecendo. 

Henry: Ela apenas quer lhe dar o que nunca teve na vida. 

Regina: Não quero ter a vida dela. Quero minha própria vida. Como ela ficou assim? 

Henry: Houve um homem. Não exatamente um homem. Alguém que Cora conheceu 

antes de mim. Ele trouxe a magia dela. Deu-lhe aquele livro de feitiços. Ele a 

transformou no que ela é (ONCE..., 2012, S02E02). 

 

 Regina invoca Rumpelstiltskin e ele aparece, assegurando: “Eu sei tudo sobre você, 

minha querida. Te segurei em meus braços. Você era mais nova, mais portátil. Há mais história 

entre sua família e eu, sim. Tanto no passado, quanto no futuro” (ONCE..., 2012, S02E02). 

Questiona o que ela deseja, dando opções como: poder, a morte de um inimigo, a morte de um 

amigo. Ela afirma não querer fazer mal a ninguém. Ele pondera ser difícil acreditar que ela e 

Cora sejam parentes, pois é delicada, gentil e poderosa. Nesse momento, ele apresenta a magia 

à Regina e, assim, ela consegue transportar a mãe por um portal – curiosamente um espelho que 

leva para o País das Maravilhas: 

 

Cora: Oh, desculpe, querida. Venha aqui. Veja você com sua vida inteira pela frente. 

Está melhor do que imagina. O Rei não é um homem forte. O reino será seu. Aumente 

seus bens, tenha uma guarda pessoal, mostre a todos a quem o novo poder pertence e 

terá os corações de seu povo em suas mãos. 

Regina: Isso é o que você faria? 

Cora: Isso é exatamente o que eu faria, 

Regina: Bem, a questão é que eu não quero ser você. 

Cora: O que está fazendo? Acha que é fácil se livrar de mim? Você está presa a mim 

para sempre, porque eu sou sua mãe e sei o que é melhor (ONCE..., 2012, S02E02). 

 

Regina tenta recusar a magia, mas na verdade havia gostado do que fez. Seu medo é 

ficar parecida com a mãe: 



188 
 

Rumpelstiltskin: [...] Me responda: como se sentiu? 

Regina: Eu amo a minha mãe. 

Rumpelstiltskin: Não foi isso que eu perguntei. Como se sentiu ao usar a magia? 

Regina: Não importa. Nunca mais vou usar. 

Rumpelstiltskin: E por que não? 

Regina: Porque eu adorei isso. 

Rumpelstiltskin: Você descobriu quem você é. Pode fazer muita coisa agora. Se me 

permitir mostrar como... 

Regina: Usando magia. 

Rumpelstiltskin: Muitas coisas. 

Regina: E o que você ganha com isso? 

Rumpelstiltskin: Um dia você fará algo por mim. Deixe-me orientá-la. 

Regina: Não ficarei como a minha mãe? 

Rumpelstiltskin: Isso, querida, depende totalmente de você (ONCE..., 2012, S02E02). 

 

 Antes de começar suas aulas com Rumpelstiltskin, ele a questiona se ela se sente 

perseguida: 

 

Regina: Por que não estaria? Eu sou a rainha, mas praticamente uma prisioneira. Com 

um marido que ainda ama a falecida mulher e a sua filha sem graça. É intolerável. 

Não há o que fazer nem aonde ir. Preciso de liberdade. De opções. 

Rumpelstiltskin: Não vai dar, é assim que as coisas são. Você acha que é a convidada 

no banquete, provando o que lhe é oferecido, um pouco de amor, um pouco de trevas. 

O que você não percebe é que você é o banquete e as trevas provaram você. [...] As 

trevas gostam do seu sabor. Não se importam com a amargura. E agora que 

começaram a refeição, vão terminá-la. Você pode escapar do seu destino tanto quanto 

este cesto. Te vejo amanhã, não se atrase. E traga essa ilha faiscante. É tudo o que 

você tem (ONCE..., 2013, S03E03). 

 

No quinto episódio da segunda temporada, “O doutor”, Regina começa a ter aulas de 

magia com Rumpelstiltskin. Entretanto, ele percebe que ela quer aprender a ressuscitar Daniel. 

Junto a outros personagens, ela tenta, mas falha: 

 

Regina: Você pode me ensinar a usar magia para trazer os mortos de volta? 

Rumpelstiltskin: É disso que se trata? Do cavalariço? 

Regina: Quero a felicidade verdadeira. 

Rumpeltiltskin: Então procure em outro lugar, querida. A magia pode muita coisa,  

mas não isso. Morto é morto. 

Regina: Então estou perdida. 

Rumpelstiltskin: E desperdiçou o meu tempo. Sinto muito, mas transcender a morte 

está além do meu alcance. [...] 

Regina: Você não vai mais me ensinar? 

Rumpelstiltskin: Enquanto tiver tolas noções sobre trazer os mortos de volta, enquanto 

viver no passado, nunca encontrará seu futuro. Treiná-la seria perda de tempo 

(ONCE..., 2012, S02E05). 

 

Regina retorna às aulas de magia, transformada: suas vestes são todas pretas e sua 

atitude deixa de ser a de uma vítima para se tornar a de uma vilã. 

 



189 
 

Imagem 12 – Temporada 2, Episódio 5: Regina arranca o coração de outra aluna de 

Rumpelstiltskin 

 

Fonte: Netflix (2012, S02E05) 

 

No décimo primeiro episódio da primeira temporada, “O fruto da árvore venenosa”, que 

retrata alguns anos após o casamento real, o pai de Branca de Neve, Leopold, encontra o gênio 

da lâmpada e o liberta, cedendo-lhe o último desejo, que é guardado. Leopold o leva para o 

castelo e o gênio se apaixona pela rainha. Em um pronunciamento, o rei rememora a beleza da 

mãe de Branca de Neve, comparando o quanto elas se parecem: “Todo dia eu olho para o seu 

rosto e sou lembrado da sua querida e falecida mãe, que como você era verdadeiramente a mais 

bela de todo o reino” (ONCE..., 2011, S01E11). 

 

Imagem 13 – Temporada 1, Episódio 11: Regina assiste ao rei dizer que Branca de Neve é tão 

bela quanto a falecida mãe 

 

Fonte: Netflix (2011, S01E11). 

 

A rainha assiste a tudo e sai da sala, indo para o jardim do palácio sob sua macieira e 

sendo seguida pelo gênio. Ela pondera, reafirmando o conceito de “ex-cêntrico” de Hutcheon 

(1991): “A árvore e eu temos uma coisa em comum. Nenhuma de nós pode sair do palácio e 

nenhuma de nós pertence a esse lugar” (ONCE..., 2011, S01E11). O gênio a presenteia com um 

espelho. Assim ela pode se enxergar como ele a percebe: a mais bela de todas. 



190 
 

Imagem 14 – Temporada 1, Episódio 11: Regina se vê refletida no espelho dado pelo Gênio 

 

Fonte: Netflix (2011, S01E11). 

 

Quando o gênio se encontra com Leopold, o rei lhe diz que se preocupa, pois o coração 

da rainha pertence a outra pessoa, de acordo com o diário da esposa, que registrou ter 

encontrado o amor novamente fora de seu casamento. O rei pede ao gênio que encontre o 

homem que deu o espelho a ela.  

Nesse meio tempo, o pai da rainha, impedido de entrar no castelo, solicita que o gênio 

entregue uma caixa à filha. Na caixa há uma víbora de Agrabah, tão mortal que consegue matar 

tudo. O gênio induz a rainha ao pensamento de matar o rei com o animal. Traindo sua amizade 

com o rei, coloca a víbora na cama dele, enquanto este está dormindo, mas os guardas 

encontram o animal e sabem que é da região natal de onde o gênio veio. Ele entende, então, que 

tudo foi manipulado pela rainha. Lembra-se do último pedido, deseja nunca sair de seu lado e 

sempre poder vê-la. Seu desejo é concedido, no entanto ele fica preso no espelho que havia 

dado a ela. 

 

Imagem 15 – Temporada 1, Episódio 11: Regina afirma que o Gênio ficará com ela para 

sempre 

 

Fonte: Netflix (2011, S01E11). 



191 
 

No sétimo episódio, “O coração é um caçador solitário”, da primeira temporada, 

acontece o sepultamento do rei. Branca de Neve se encontra aos prantos, e a rainha promete 

estar ao lado dela para sempre.  

 

Imagem 16 – Temporada 1, Episódio 7: A rainha conforta Branca de Neve 

 

Fonte: Netflix (2011, S01E07). 

 

No entanto, dialogando com o gênio no espelho, ela comprova a vingança se 

concretizando em partes, pois ainda precisava se livrar de Branca de Neve. Pondera que o reino 

ainda é leal à jovem, todavia não conhecem a baixeza de Branca assim como ela conhece; não 

sabem o que ela fez com a madrasta, quando ainda era uma criança: 

 

Gênio: Parabéns, sua vingança está quase completa. 

Rainha Má: Um já foi, só falta mais um. 

Gênio: Ela não faz ideia, não é? 

Rainha Má: Que sou responsável pela morte dele? Ela procurou consolo comigo. Que 

nojo! Poderia ter acabado com a sua existência miserável ali mesmo. Acredite, foi 

tentador. 

Gênio: Teria saciado a sua alma. 

Rainha Má: O reino ainda é leal a ela. Virariam-se contra mim. Eles não conhecem a 

maldade dentro dela como eu conheço. Nem o que ela fez comigo. Precisamos ser 

delicados nessa próxima fase. O fim dela deve ser realizado com cuidado (ONCE..., 

2011, S01E07). 

 

O gênio sugere que a rainha precisa de um caçador para matar sua enteada. Enquanto 

isso, a rainha redecora o palácio, trazendo as trevas para dentro e no entorno do recinto. 

O caçador leva Branca para a floresta, porém ela desconfia de que ele está lá para matá-

la. Ela o acerta e foge, mas ele a encontra e ela pede que ele entregue uma carta para a rainha. 

O caçador lê a carta, se emociona e a deixa fugir. Retorna ao castelo e entrega o coração da 

jovem, como solicitado, bem como a carta: 

 



192 
 

Querida madrasta, quando ler isto, estarei morta. Sei que nunca terá amor na vida por 

minha culpa. Assim, faz sentido que o mesmo prazer me seja negado. Pelo bem do 

reino, espero que minha morte satisfaça sua vingança, permitindo que governe os 

súditos do meu pai como merecem, com compaixão e tato. Sei que pensa estar se 

vingando. Prefiro ver como um sacrifício pelo bem de todos. Com isso em mente, 

saúdo meu fim, e leve a sério minha derradeira mensagem. Sinto muito. Eu a perdoo 

(ONCE..., 2011, S01E07). 

 

 A madrasta queima a carta e pede o coração da jovem, contudo descobre que não é de 

Branca de Neve quando o leva para o cofre, um lugar onde guarda o coração de todos os seus 

inimigos, pois nenhuma gaveta se abre automaticamente. Então, ela arranca o órgão do caçador 

e o guarda, junto a outros, a fim de que ele nunca mais sentisse algo. 

 

Imagem 17 – Temporada 1, Episódio 7: A rainha se dirige para o cofre dos corações 

acreditando carregar o coração de Branca de Neve 

 
Fonte: Netflix (2011, S01E07). 

 

Imagem 18 - Temporada 1, Episódio 7: A rainha segura o coração do caçador 

 

Fonte: Netflix (2011, S01E07). 

 

Inicia-se, assim, a busca por Branca de Neve, que se torna uma ladra e vive fugindo da 

ira da Rainha Má. Em um roubo de joias, é perseguida por um homem – o Príncipe Encantado, 

mas foge. Tempos depois, ele a encontra, em uma armadilha, e pede que devolva um anel, que 

possui valor sentimental. Todavia, ela o havia vendido para os trolls. Eles travam uma luta com 



193 
 

esses seres fantásticos e conseguem juntos recuperá-lo. Apesar de considerá-lo encantador, ele 

iria se casar com outra, mas não se esquece dela. É para ele que ela revela parte do motivo da 

fúria de sua madrasta: 

 

Branca de Neve: Ela me quer morta. 

Príncipe Encantado: O que você fez para provocar tanta ira? 

Branca de Neve: Ela me culpa por ter destruído a vida dela. 

Príncipe Encantado: E destruiu? 

Branca de Neve: Sim (ONCE..., 2011, S01E07). 

 

Outra passagem que acontece durante a busca por Branca de Neve diz respeito à 

consolidação da vilania da Rainha Má. No vigésimo episódio da segunda temporada, intitulado 

“A Rainha Má”, Regina e seu exército, procurando por Branca de Neve, acabam chegando a 

um casebre, onde a enteada esteve. Ela reúne os aldeões do local e cria uma nova imagem da 

garota para essas pessoas, afirmando que Branca de Neve os enganara e que havia matado o 

próprio pai envenenado, pois desejava o trono. Como ninguém se manifesta, ela ordena que 

matem todos os aldeões, ou seja, quando não concordam com o que ela diz, Regina 

simplesmente não hesita em mostrar o valor de seu poder e comete o mal. A partir disso, 

começam a se referir a ela como Rainha Má. Em um diálogo com Rumpelstiltskin, observamos 

que ela deseja que o povo do reino a ame, porém para isso Branca de Neve precisa morrer: 

 

Rumpelstiltskin: Você massacrou uma aldeia inteira. Talvez por isso chamem você de 

Rainha Má. 

Rainha Má: Eu não sou Rainha Má. Me chamam assim por causa dela. Ela que é má 

(ONCE..., 2013, S02E20). 

 

Regina pede que ele a transforme em uma camponesa para tentar encontrar Branca de 

Neve no seu reino, mas é capturada pelo povo da aldeia e salva pela enteada. Cuidando dos 

ferimentos de Regina (disfarçada de Wilma), conta que ajuda os outros porque uma vez, quando 

criança, um cavalo disparou com ela e alguém, arriscando a própria vida, a salvou e isso a 

mudou: 

 

Branca de Neve: Quando eu era pequena, o cavalo que eu cavalgava disparou. Eu 

estava prestes a ser derrubada, eu teria sido morta. Uma mulher não tinha ideia de 

quem eu era. Ela veio cavalgando atrás de mim e ela me salvou. Arriscou a própria 

vida. Aquilo me mudou. Minha mãe sempre disse para manter o bem no coração e 

aquela mulher me provou que ela estava certa. [...] Me ensinou que é possível haver 

uma conexão genuína e altruísta entre as pessoas. Até mesmo entre estranhos. 

Wilma: O que aconteceu com ela? Com a estranha? 

Branca de Neve: Ela se foi. Mas espero que ela volte um dia. 

[...] 

Wilma: Se a história for verdadeira, a rainha mandou um caçador tirar seu coração. 



194 
 

Branca de Neve: Mandou. 

Wilma: Que horror! Se ela estivesse na sua frente agora, você a mataria por isso? 

Branca de Neve: A Regina quer machucar as pessoas. Eu acho que ela vive em 

sofrimento constante, está sempre tentando responsabilizar alguém. Nós morávamos 

na mesma casa e ela não via que eu estava do lado dela. Ela queria vingança mais do 

que amor. Eu não consigo imaginar quem vive dessa forma. Eu queria ser guiada pelo 

amor. Então eu não a mataria. 

Wilma: Ninguém é tão generoso. As pessoas não são boas assim. 

Branca de Neve: Eu acho que são. Até mesmo ela. Ela só tem medo de parecer 

vulnerável. 

Wilma: Você acredita que existe bondade nela? 

Branca de Neve: Eu sei que existe, eu vi. Eu queria que ela se desse a chance de ser 

aquela pessoa de novo. 

Wilma: Não acha que é tarde demais para ela? 

Branca de Neve: Não. Eu não acho que seja tarde para ninguém. 

Wilma: Então se ela... se ela quisesse mudar, se ela quisesse ter uma família de novo, 

se quisesse ser boa, você a perdoaria? Você a deixaria voltar? 

Branca de Neve: Se ela quisesse isso de verdade, sim. Eu adoraria isso. Eu também 

adoraria uma cama de penas, mas isso não vai acontecer. Então não adianta pensar 

nisso. Ela não ofereceria. 

Wilma: Bom, às vezes as pessoas a surpreendem (ONCE..., 2013, S02E20). 

 

Para fugirem, Branca de Neve entrega uma espada à Regina, mas ela não tem coragem 

de usar, depois de ouvir de Branca de Neve que ela a perdoaria por tudo o que havia feito. No 

entanto, continuando a caminhada pela floresta, encontram os aldeões mortos pela rainha 

tempos antes e Branca de Neve retira o que disse sobre o perdão e uma possível aproximação 

sincera: 

 

Branca de Neve: [...] Retiro o que disse. É tarde demais para ela. Eu jamais a 

perdoaria. Não existe bondade naquela mulher. Nenhuma! Eu estava errada. Nunca 

houve. 

Wilma: Mas e quando ela salvou você... o cavalo? 

Branca de Neve: O que você está falando? 

Wilma: A sua história, sobre ter sido salva. 

Branca de Neve: Eu nunca disse que foi ela. 

Wilma: Eu tirei uma conclusão (ONCE..., 2013, S02E20). 

 

Branca de Neve desconfia que a mulher com ela é Regina disfarçada e tem a chance de 

matá-la, mas não o faz: 

 

Branca de Neve: Foi você. Regina, sua magia das trevas está te escondendo, mas eu 

sei que é você. 

Wilma: Sim, sou eu mesma. Mas existe bondade em mim. 

Branca de Neve: Se essa é a sua ideia de bondade... eu não quero fazer parte disso 

(ONCE..., 2013, S02E20). 

 

Retornando ao castelo, Regina percebe que o povo do reino jamais a amará. Admirando-

se no espelho, informa que a rainha pode estar morta, porém ainda existia vida longa à Rainha 

Má. Assim a construção da personagem se consolida. 



195 
 

Imagem 19 – Temporada 2, Episódio 20: “- A rainha está morta. Vida longa à Rainha Má” – 

diz Regina, em frente ao espelho 

 

Fonte: Netflix (2013, S02E20). 

 

 No vigésimo primeiro episódio da primeira temporada, “Uma maçã vermelha como 

sangue”, Regina se encontra com Branca de Neve no estábulo – local onde, quando criança, 

Branca de Neve viu Regina e Daniel juntos. No campo, a madrasta mostra o túmulo de Daniel 

à enteada. É quando a Rainha Má revela que ele não fugiu, mas foi morto, porque a enteada não 

conseguiu guardar o segredo: 

 

Rainha Má: Lembra quando eu detive o seu cavalo, Branca? Lembra quando eu salvei 

a sua vida? 

Branca de Neve: É claro, parece tudo igual. 

Rainha Má: Nem tanto. Isso é novo... 

Branca de Neve: É uma... 

Rainha Má: Sepultura. O túmulo do Daniel. 

Branca de Neve: Daniel... Pensei que ele tinha fugido. 

Rainha Má: Eu disse isso para poupar seus sentimentos. Por gentileza. Mas ele morreu 

por sua causa. 

Branca de Neve: Eu sinto... eu sinto muito. 

Rainha Má: Eu também sinto muito, mas nada pode mudar o que aconteceu, o que 

você fez. Você prometeu manter meu segredo. Você prometeu, mas fingiu. 

Branca de Neve: Eu era jovem e a sua mãe... 

Rainha Má: Ela arrancou o coração dele por sua causa. E isso porque você não me 

ouviu. 

Branca de Neve: Você matou o meu pai. Já não sofremos o suficiente? 

Rainha Má: Não (ONCE..., 2012, S01E21). 

 

Então Regina oferece a maçã, informando o que a fruta representa: 

 

Branca de Neve: O que é isso? 

Rainha Má: Isso é só um pedaço. Você sabia que a maçã significa saúde e sabedoria? 

Branca de Neve: Então por que tenho a sensação de que ela pode me matar? 

Rainha Má: Isso não vai matá-la. Não! Isso vai fazer muito pior. O seu corpo será o 

seu túmulo. E você vai ficar nele só com sonhos formados por seus próprios 

arrependimentos. 

Branca de Neve: Vai me forçar a comê-la? 

Rainha Má: Não, é claro que não. Assim não funcionaria. A escolha é sua. Ela deve 

ser feita por vontade própria. 



196 
 

Branca de Neve: E por que eu faria isso? 

Rainha Má: Porque se você se recusar a comer a maçã, o seu príncipe, seu encantado, 

morrerá. 

Branca de Neve: Não! 

Rainha Má: Como eu já disse, a escolha é sua. 

Branca de Neve: Eu mordo a maçã e ele vive? Então esse é o seu acordo? 

Rainha Má: Com todo o meu coração. 

Branca de Neve: Então meus parabéns. Você venceu (ONCE..., 2012, S01E21). 

 

A maçã é apresentada sob o caráter dúbio: é saúde, mas também pode matar. Branca 

come a fruta e cai desacordada, sendo encontrada pelos sete anões, de modo que retornamos ao 

primeiro episódio da série, que tem início com o Príncipe beijando Branca de Neve e o 

desenrolar tradicional. Em seu castelo, a Rainha Má assiste toda a cena pelo espelho mágico, e 

observa a promessa que Branca faz de retomar o reino. É com Malévola que Regina aprende 

que “a morte é boa demais para Branca de Neve. Eu preciso tirar o que ela ama. [...] Posso ter 

a minha vingança. Posso ter a minha felicidade” (ONCE..., 2015, S04E15). Então decide que 

quer a enteada viva: 

 

Rainha Má: Quero que abdique da reivindicação pelo trono. Se você me declarar a 

governante por direito deste reino, deixarei você, os anões e o seu principezinho 

fugirem para a fazenda de ovelhas que um dia ele chamou de lar. 

Branca de Neve: Exílio? 

Rainha Má: Eu tentei te matar, eu tentei te enfeitiçar e nada funcionou. Então percebi 

que estava lidando de forma errada. Você precisa estar viva. Você precisa estar 

desperta para que possa passar todos os seus dias sabendo que consegui tomar tudo 

que deveria ser seu. Agora quero que fique de joelhos e quero que jure pelo nome do 

seu pai que este reino me pertence. 

Branca de Neve: E se eu não jurar? 

Rainha Má: Então alguém pagará o preço [...]. Você pode ter sido princesa, mas você 

nunca será rainha (ONCE..., 2013, S03E02). 

 

A Rainha Má não é morta no cerimonial de casamento de Branca de Neve com o 

Príncipe Encantado, como na tradição. Ela ameaça destruir tudo o que o casal ama. Quando a 

madrasta interrompe o casamento, Branca de Neve e o Príncipe Encantado são os únicos 

personagens que encaram o seu olhar; todos os demais evitam o contato visual com a rainha. 

No décimo episódio da segunda temporada, “A trama do grilo”, a Rainha Má é 

condenada e, em seu julgamento, revela que se arrepende de não ter causado mais dor e 

sofrimento. Ainda afirma que o arrependimento maior é o de não ter matado Branca de Neve: 

 

Rainha Má: [...] Eu sei que estou sendo julgada pelo meu passado. Um passado em 

que causei sofrimento. Um passado em que causei angústia. Um passado em que eu 

causei até morte. Quando olho para tudo que fiz, eu quero que saibam o que sinto, que 

é arrependimento. Arrependimento de não poder ter causado mais sofrimento. Ter 

causado mais angústia e causado mais morte. E, acima de tudo, com cada grama do 



197 
 

meu ser, eu me arrependo de não ter conseguido matar Branca de Neve (ONCE..., 

2012, S02E10). 

 

Imagem 20 – Temporada 2, Episódio 10: Regina se arrepende de não ter matado Branca de 

Neve 

 

Fonte: Netflix (2012, S02E10). 

 

 O Príncipe ordena que ela seja morta; todavia, Branca de Neve impede o ato. Conta ao 

Príncipe que Regina já a havia salvado uma vez, e que poderia mudar de novo: 

 

Príncipe Encantado: Branca, eu pensei que estivéssemos de acordo. Você tem piedade 

da rainha? Ela não merece. Você ouviu tudo, ela não tem nenhum remorso. 

Branca de Neve: Eu vi uma mulher não querendo ser fraca em seus momentos finais. 

Príncipe Encantado: Eu a vi matando, eu a vi aterrorizando as pessoas. Todos os 

momentos que eu vi eram de maldade. 

Branca de Neve: Exatamente. Que você viu. Mas eu a conheci antes. Eu a conheci 

quando ela era boa. Ela salvou minha vida quando eu era pequena. 

Príncipe Encantado: Isso foi há muitos anos. 

Branca de Neve: Ela mudou uma vez. Por que não mudaria de novo? 

Príncipe Encantado: Você não pode estar falando sério. Você quer reabilitar a rainha? 

Branca de Neve: Talvez mostrar piedade seja o primeiro passo. 

Príncipe Encantado: Mas se falhar, a segurança do reino estará em jogo. Nós não 

podemos correr esse risco. 

Branca de Neve: Tem tanta certeza que ela é má? Tanta certeza a ponto de matar? Por 

que não há volta depois da morte. 

Príncipe Encantado: Se você acha que é o certo a se fazer, então é o que nós devemos 

fazer. Mas saiba que a sua decisão não terá volta, Branca (ONCE..., 2012, S02E10). 

 

Branca de Neve faz um teste para saber se a Rainha Má havia mudado, mas esta tenta 

matá-la: 

 

Branca de Neve: Eu sei que você não foi sempre assim, Regina. A mulher que salvou 

a minha vida, anos atrás, era bondosa. 

Rainha Má: Aquela mulher perdeu muito e agora ela se foi. 

Branca de Neve: Talvez. Mas por mais que você tente enterrá-la, eu acho que ela está 

dentro de você. 

Rainha Má: Não, ela não está. 

Branca de Neve: Você só precisa de alguém para ajudá-la a sair. 

Rainha Má: O que está fazendo? 



198 
 

Branca de Neve: Estou libertando a mulher que salvou a minha vida. Essa é a sua 

chance de recomeçar, Regina, de deixar o mal para trás de uma vez. 

Rainha Má: Fácil assim? 

Branca de Neve: Fácil assim. 

Rainha Má: Você faz a mudança parecer tão fácil. Você realmente achou que isso a 

protegeria? Já que não posso usar magia, eu não poderia pensar em uma forma melhor 

de matá-la com a lâmina que vai me ferir. Adeus, Branca de Neve. 

Branca de Neve: Não. 

[A Rainha Má ataca Branca com a lâmina.] 

Rainha Má: Sim. 

Branca de Neve: Não. 

[A lâmina sai sem deixar cortes.] 

Rainha Má: Isso é impossível. 

Branca de Neve: Não. Isso é magia. [...] 

Rainha Má: Você me enganou. 

Branca de Neve: Não foi enganação. Foi um teste que eu queria muito que você 

passasse. 

Príncipe Encantado: Queríamos te dar a chance de mudar, Regina (ONCE..., 2012, 

S02E10). 

 

O Príncipe aponta que estão sob um efeito de proteção desenvolvido por Rumpelstiltskin 

e que nesse reino a madrasta não teria mais poderes. Conversando com Rumpelstiltskin, é 

enfatizado o fato de Regina não ter mais poderes no reino em que estavam e ele a incentiva a 

criar um novo reino. 

Para lançar a maldição das trevas, que criaria o seu final feliz, ela precisa matar aquilo 

que mais ama: seu pai. Assim a rainha o faz – no segundo episódio da primeira temporada, 

“Aquilo que você mais ama” – e consegue lançar a maldição. Retornando ao palácio de Branca 

de Neve, ela a encontra com o corpo inconsciente do Príncipe Encantado em seus braços e 

informa, sob uma risada vitoriosa, que estão indo para um lugar horrível. Entretanto, a rainha 

não se dá conta que a filha de Branca de Neve havia escapado, no guarda-roupa mágico, e estava 

destinada a ser a salvadora, tempos depois, no mundo criado por ela. 

Assim que a maldição é lançada, todos “acordam” em Storybrooke. A prefeita, Regina 

Mills, se certifica de que ninguém se lembra do passado. Contudo, a repetição dos 

acontecimentos ao longo dos dias a faz constatar que não está feliz nesse lugar e que todos os 

personagens fazem exatamente o que ela quer por obrigação, não porque querem. Ela sente que 

nada é real. 

A trajetória da Rainha Má, em Once upon a time, traz em evidência sua transformação. 

Cronologicamente, Regina Mills é filha de Henry e Cora. Curiosamente, Cora é filha de um 

moleiro. Na literatura dos contos de fadas, a narrativa tradicional de Rumpelstiltskin traz o 

personagem de um moleiro muito pobre e sua filha muito bonita. O pai comunica ao rei que sua 

filha sabia fiar palha, convertendo-a em ouro. Assim, o rei a tranca em um cômodo, informando 

que terá até o dia seguinte para transformar toda a palha, caso contrário morrerá. Como ela de 



199 
 

fato não possui tal magia, chora copiosamente. Um anão adentra o cômodo e promete fazer o 

trabalho, se ela lhe der algo em troca: o colar. Contudo, a ambição do rei é renovada a cada 

manhã, e novas promessas são feitas a outros anões, até mesmo seu primeiro filho. O rei 

promete casamento e a torna rainha. Um ano depois nasce uma bela criança e o anão vem cobrar 

o prometido. Mas a rainha não quer dar seu filho e o anão propõe que se ela descobrisse o seu 

nome, poderia ficar com a criança. Em uma canção, o mistério é desvendado. 

Retornando ao seriado, Regina passa por diferentes caracterizações ao longo da trama. 

Ainda que seja de nosso interesse destacar a justificativa para suas ações más, é relevante 

considerar, para essa personagem de Once upon a time, o processo de oscilação entre o bem e 

o mal, entre valores individuais e valores coletivos no decorrer de suas transformações. A figura 

da madrasta passa por estágios: jovem, Rainha Má, prefeita de Storybrooke e a Regina que se 

redime de suas ações más. 

A juventude de Regina apresenta uma personagem calma, que anseia ser livre, 

principalmente das amarras impostas por sua mãe. Suas vestes são parecidas às de amazonas, 

em tons claros e pastéis, e sua maquiagem e seus cabelos são discretos. Ela vive um amor 

proibido, secreto.  

 

Imagem 21 – Temporada 1, Episódio 18: Caracterização de Regina jovem 

 

Fonte: Netflix (2012, S01E18). 

 

Seus gestos são delicados e aparenta ser temerosa à mãe, de modo que podemos perceber 

que seu pai não tem voz ativa e a figura materna é extremamente autoritária, traçando seu 

destino e seu futuro desde a escolha de seu nome. Tanto no mundo maravilhoso, quanto no 

ficcional, a Rainha Má conserva o seu nome, que tem origem latina e significa “rainha”, 

“senhora absoluta” ou “a maior”. Sua mãe, Cora, assim lhe nomeou acreditando que um dia ela 

se tornaria rainha. Em consequência das características desse nome, ela parece controlar todos 

da cidade de Storybrooke, justamente por causa da maldição lançada. 



200 
 

Os conflitos internos de Regina jovem demonstram a dissonância entre seus desejos e a 

visão que sua mãe tinha para ela, manipulando-a e muitas vezes se utilizando de magia para 

isso. Em uma das passagens, Cora é questionada por Regina acerca do motivo de não poder se 

casar com o seu grande amor, Daniel, o empregado da família. Sua justificativa para negar o 

relacionamento da filha se pauta no fato de que a trajetória de uma pessoa deve ser sempre 

ascendente. Uma vez vinda de uma família pobre, cujo pai era moleiro, e tendo alcançado a 

realeza, ver a filha se casar com o serviçal seria um retrocesso na cronologia familiar. É por 

isso que Regina é tão apegada ao pai. Ainda que sua mãe estivesse viva, ao contrário das mães 

das princesas dos contos de fadas, é como se fosse ausente para as questões maternais que ligam 

a filha à mãe. 

Cora é a responsável por aceitar o pedido de casamento que o rei faz a Regina. Ao 

descobrir a traição de Branca de Neve durante a prova do vestido de noiva, um lampejo inicial 

de Rainha Má aparece em sua versão jovem. Ao afirmar que “devia ter deixado que [Branca de 

Neve] morresse naquele cavalo”, revela um primeiro momento de ódio que sente pela futura 

enteada, afinal o seu destino havia se modificado por completo, ainda que ela houvesse pedido 

sigilo do segredo compartilhado. O comportamento maléfico de Regina é justificado com a 

morte de Daniel, seu primeiro e não vivido amor, fato traumático de seu passado que a 

transforma. 

Após o casamento com o rei e não conformada com a morte de Daniel, Regina tenta 

aprender magia para trazê-lo de volta à vida. Quando descobre que suas ações são em vão, perde 

a esperança, aceita a morte dele e suas roupas, voz e personalidade mudam de brandas para 

agressivas, ressentidas e raivosas, culpabilizando Branca por sua perda. A partir do momento 

em que a fúria dirige suas ações e sentimentos, ela se transforma. Seus trajes são protuberantes 

e escuros, sua maquiagem e cabelo, marcantes. Ela é tomada por um ar de superioridade 

totalmente contrastante ao seu passado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



201 
 

Imagem 22 – Temporada 2, Episódio 6: Primeira aparição como Rainha Má 

 

Fonte: Netflix (2012, S02E06). 

 

A vingança da madrasta será justificada pela morte de Daniel, o cavalariço, que lhe 

causa luto e solidão. A rainha passa a usar as pessoas para atingir seus objetivos, como ocorre 

com o gênio da lâmpada, e o seu único arrependimento é o de não ter conseguido matar Branca 

de Neve. Ela acredita que só será feliz quando sua vingança se cumprir. Para lançar a maldição, 

ela é capaz de retirar o coração de quem mais ama: seu pai Henry. A personagem transita, então, 

de alguém genuinamente boa, para alguém que deseja se vingar de sua enteada, massacrando 

vilarejos e matando os pais. A figura de vilã é assumida e seus desejos são colocados acima de 

leis e códigos. A Rainha Má se torna a personificação do mal. 

Ficcionalmente, no ano de 1983, os personagens se encontram em Storybrooke e não se 

lembram de suas identidades. Apenas Regina e Rumpelstiltskin mantêm suas memórias. É 

nessa cidade que nos deparamos com o outro estágio de Regina: prefeita. Sua personalidade é 

forte, mas percebemos que a personagem esconde seus sentimentos, a fim de se proteger. 

 

Imagem 23 – Temporada 2, Episódio 17: Primeira aparição como prefeita de Storybrooke 

 

Fonte: Netflix (2013, S02E17). 

  



202 
 

Tanto no ambiente maravilhoso, quanto no mundo ficcional da trama, Regina reproduz 

o papel de madrasta: de Branca de Neve e de Henry, respectivamente. Sua personagem é 

perturbada, também nos dois mundos, pelas mães verdadeiras e ausentes tanto de Branca de 

Neve, uma vez que o rei compara a beleza da filha à da mãe biológica; quanto de Henry, pois 

apesar de ter sido uma adoção sigilosa por parte da mãe biológica, Emma Swan reaparece na 

vida do filho. 

 A maçã é um símbolo muito presente nessa releitura contemporânea. Ao longo da 

primeira temporada, é-nos mostrado que existe uma macieira que Regina prefeita cultiva desde 

a infância e que não é simplesmente uma árvore frutífera encontrada no meio do caminho ou 

fruto de um feitiço. A árvore cultivada desde a infância da Rainha Má revela que possui uma 

projeção de carinho e cuidado advindo dessa fase da vida dela, não servindo, portanto, a um 

propósito de magia. A finalidade da árvore é modificada, assim como o caráter da personagem 

se transforma ao longo da série.  

No mundo ficcional, a prefeita Regina Mills costuma receber a filha de Branca de Neve 

com maçãs e derivados, como sidras e tortas, em tentativas de ameaças. Essa referência é 

mantida na releitura, mas tendo um novo alvo: a continuação na linhagem da família de Branca 

de Neve. Visto que o conto tradicional termina com a perspectiva de que Branca de Neve venceu 

e a Rainha Má perdeu, novas receitas com maçãs são criadas, como releituras, para essa 

personagem inusitada que se revela a filha de sua primeira rival – e, mais uma vez, ironicamente 

a madrasta do filho adotivo, Henry. 

No Dicionário de Símbolos, o verbete “árvore” evoca, dentre tantas noções, “símbolo 

da vida”, as árvores “evocam um ciclo” de regeneração, “pois se despojam e tornam a recobrir-

se de folhas todos os anos” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 84). Já a “maçã” – que 

também pode ter a mesma entrada no dicionário de “macieira” – pode retomar a questão bíblica, 

além de promover ou a imortalidade ou a queda. A maçã é “o fruto do conhecimento e da 

liberdade” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 572). 

Considerando que Emma Swan, a mãe biológica de Henry e filha de Branca de Neve e 

Encantado, é a continuação de contos tradicionais que se finalizam com o “viveram felizes para 

sempre”, Regina Mills observa que o livro de contos de fadas do filho está com páginas 

faltando. Seria esse um prelúdio de novos finais e novas perspectivas abordadas por Once upon 

a time? 

A série ficcional ainda traz uma outra perspectiva para a personagem da vilã: redenção. 

Regina se redime de sua vilania, tentando ser uma pessoa melhor por seu filho adotivo, Henry, 

utilizando de sua magia para o bem, e assim caracteriza-se a deslegitimação da história 



203 
 

conhecida, quebrando a sequência e realinhando a narrativa (DUPLESSIS, 1985). Uma vez que 

se trata de um processo de regeneração, iremos indicar as passagens do seriado que revelam tal 

sentimento como “Regina regenerando”. No episódio 20, “Um Só Coração”, da terceira 

temporada, ela se questiona o que seria sem sua raiva, dialogando com Zelena, sua meia-irmã: 

 

Regina regenerando: Heróis não matam. 

Zelena: Então você é uma heroína. 

Regina regenerando: Hoje eu sou. [...] O mal não nasce com você. É criado. Assim 

como o bem. Se fosse você, considerava criar um novo destino (ONCE..., 2014, 

S03E20).  

 

 Zelena é uma lembrança que nos remonta à infância de Regina, pois quando criança, 

reclamava que Cora não tinha tempo para brincar. Em um episódio, ao abrir uma gaveta, 

encontra uma varinha em uma caixa, lançando um feitiço na boneca e desejando ter uma irmã. 

Todavia, este retorna à Regina, que cai inconsciente. Apenas Zelena é capaz de quebrá-lo, mas 

Cora separa as duas irmãs e lança um feitiço de esquecimento em Regina. 

Seu filho adotivo Henry constata sua transformação: “Você já foi uma vilã, mãe, mas 

você mudou. Você é uma heroína agora. Derrotar vilões é o que heróis fazem. Eu acredito em 

você. Você tem que acreditar também” (ONCE..., 2014, S03E20). Assim, Regina adquire 

características de uma heroína contemporânea que realiza uma longa jornada de crescimento 

interior. 

 Por vezes, no primeiro episódio, “Um Conto de Duas Irmãs”, da quarta temporada, 

Regina culpa o livro que Henry carrega como o motivo de seu sofrimento, o que revela que as 

convenções literárias são revistas e questionadas em um processo metaficcional (GREENE, 

1991): 

 

Regina regenerando: Precisamos descobrir quem escreveu esse maldito livro e forçá-

lo a me dar o que eu mereço ter. Chegou a hora de mudarmos o livro, chegou a hora 

de os vilões terem os seus finais felizes (ONCE..., 2014, S04E01). 

  

 Em diálogo com Robin Hood, seu novo amor, no oitavo episódio da quarta temporada, 

“Quebrar o espelho – Parte I”, Regina regenerando afirma que o autor parece ter “uma regra 

onde vilões não têm finais felizes, mesmo que eles mudem ou tentem ser bons” (ONCE..., 2014, 

S04E08). 

 Ainda a respeito do autor, os personagens constatam que não há um só, mas são vários 

autores: 

 



204 
 

Pinóquio: Ele não foi o único. Houve muitos autores ao longo do tempo. É um 

trabalho, não uma pessoa. E o que está preso aqui era apenas o último designado a 

essa grande responsabilidade. [...] Registrar. Testemunhar as maiores histórias do 

tempo e registrá-la para a posteridade. Esse trabalho acontece há eras. Desde o homem 

que via sombras nas paredes das cavernas e desenvolveu toda uma filosofia, 

dramaturgos que contam histórias em poesias até um homem chamado Walt. Muitos 

tiveram esse trabalho sagrado. Grandes homens e mulheres que assumiram essa 

responsabilidade com a seriedade que ela merecia. Até este último. Ele começou a 

manipular ao invés de registrar (ONCE..., 2015, S04E17). 

 

 Quando encontram o autor, ele está na estreia de seu novo livro sobre heróis e vilões e 

confirma: 

 

Isaac Heller: Escrevi porque acho que todos estão cansados de os heróis sempre 

vencendo nos contos de fadas clássicos. Aqui os finais são diferentes para Branca de 

Neve, o Príncipe Encantado e todo o resto. Algo bem diferente para um público 

moderno. O que acontece quando os vilões conseguem vencer? (ONCE..., 2015, 

S04E22). 

 

 É-nos apresentada uma narrativa alternativa em que os personagens tradicionais têm 

outras roupagens e desenredos: Branca de Neve é a Rainha Má, o Príncipe Encantado é o 

caçador e Regina é uma camponesa. Os papéis são invertidos, mas continuam tendo as mesmas 

funções dentro da narrativa criada. Assim, o que vivem no outro livro é uma alternativa dentro 

de uma releitura. A isso Martins (2015) nomeia de revisionismo reconstrutivo, quando a 

narrativa contrapõe outras versões. 

 Ainda sobre finais felizes para os vilões, Rumpelstiltskin constata, no décimo segundo 

episódio da quarta temporada, “Heróis e vilões”: 

 

Rumpelstiltskin: Ser bom não significa que coisas boas acontecerão. Mas você acha 

que vilões não têm finais felizes, me veja tendo um. Não há autor de meu destino, 

nenhum livro com o meu destino. Fui vilão milhares de vezes e ainda assim estou 

prestes a conseguir tudo que desejo. E por mais inacreditável que pareça, desejo o 

mesmo para você (ONCE..., 2015, S04E12). 

 

Contudo, quando acredita que viverá seu amor com Robin, Emma salva Marian, a 

esposa dele, e destrói o romance de Regina, assim como sua mãe Branca de Neve houvera feito 

anos atrás. Regina observa: “Mais uma vez fui vítima do heroísmo. Sempre a vilã. Mesmo não 

sendo mais” (ONCE..., 2014, S04E01). 

No décimo segundo episódio da quinta temporada, “Almas dos que partiram”, no 

submundo, local que abriga pessoas que têm assuntos inacabados, Regina se encontra com o 

pai e pede perdão. Ele reconhece a transformação da filha de uma vilã para uma heroína: 

 



205 
 

Henry: Sua mãe está me usando para que vá embora, mas quero que você fique. Tem 

um trabalho a fazer. Ajudar Branca de Neve e os seus amigos. Eles precisam de você, 

da sua força. Você deixou a vingança de lado para ser uma heroína. E não sou eu quem 

vai atrapalhar. [...] Quando você arrancou meu coração, foi pelos piores motivos, mas 

se ficar espalhará a esperança. É a melhor coisa que alguém pode fazer. Deixe o seu 

pai te ver fazer a coisa certa. Então realmente não terei morrido em vão. [...] Por muito 

tempo deixei a sua mãe ficar no caminho de quem você realmente é. É o maior 

arrependimento da minha vida. Mas agora você está livre dela. Eu nunca estive tão 

orgulhoso. [...] Eu te amo, Regina. Nunca se esqueça de quem realmente é (ONCE..., 

2016, S05E12).  

 

 No capítulo dezesseis, “A nossa ruína”, da quinta temporada, Regina regenerando 

reflete sobre sua nova condição: 

 

Regina regenerando: Quando eu era Rainha Má, eu passava cada dia sem me importar 

com ninguém e em troca ninguém se importava comigo. Eu achava que tudo o que eu 

precisava era da minha vingança para me aquecer à noite. Mas algo aconteceu. Meus 

inimigos viraram minha família. Foi quando finalmente me senti feliz. É por isso que 

estou aqui. Precisam de mim. Quando a família precisa, ajudamos (ONCE..., 2016, 

S05E16). 

 

A complexidade da personagem de Regina atinge seu auge quando ela afirma, no 

episódio “Somente Você” da quinta temporada: 

 

Regina regenerando: Eu fui consumida [pelas trevas]. [...] Estou sempre em guerra 

com os meus instintos. Por mais que eu deseje seguir as trevas, não quero. Então faço 

o bem. Odeio cada momento disso. [...] Sei que é certo, mas sempre me leva a perdas. 

Continuo fazendo isso agora e continuo sofrendo. Mas sei que a Rainha Má pode 

voltar, então é assim que deve ser. Nunca estarei em paz comigo mesma. [...] Anos 

atrás eu fiz uma escolha. A Branca de Neve revelou um segredo e eu poderia ter 

escolhido perdoá-la. Ao invés disso, eu fiz coisas terríveis. Coisas indescritíveis, que 

sempre estarão me assombrando. Tentei ser a heroína. [...] Mas isso não importa, não 

existe redenção para mim, só existe sofrimento, porque agora eu tenho uma maldição. 

A maldição de saber a diferença entre bem e mal e estar bem no meio deles. Se eu 

regredir, perco todos que amo. O Henry, meus amigos, todo mundo. E se eu seguir 

em frente e tentar ser boa, tenho que viver com a minha antiga escuridão e com suas 

merecidas consequências. [...] Prefiro sofrer do que ver esse sofrimento em todos que 

amo. Esse é o meu destino. Estou presa nele (ONCE..., 2016, S05E22). 

 

 

 A reflexão de Regina em sua redenção continua ao afirmar ter sido uma péssima 

madrasta e receber como resposta de Mary Margareth (Branca de Neve em Storybrooke) que 

havia ensinado que esperança é uma escolha. Além disso, no primeiro episódio da sexta 

temporada, “Hyperion Heights”: 

 

Regina regenerando: Eu me escondi. A minha vida parou. A única história que eu 

ouvia era a que eu repetia para mim mesma. A que eu era a Rainha Má. Até que 

finalmente eu me esqueci do mais importante. Minha vida nunca foi somente uma 

história. Foram várias histórias. Para alguns, uma vilã. Eu fiz mal às pessoas de 



206 
 

maneiras que nunca poderei reparar. Para outros, eu sou uma heroína. Eles viram a 

minha força, minha habilidade de fazer as coisas mais difíceis, mesmo quando eu 

achava que não poderia. Quero começar uma nova história. Uma onde a Rainha Má 

não tenha um papel. E eu escolho acreditar que essa história terá um final melhor do 

que a minha última (ONCE..., 2016, S06E01). 

 

 Regina, enquanto sujeito múltiplo e plural, constata que a Rainha Má é parte de sua 

existência: “Bom, achei que tinha me livrado de você para sempre, rainha, mas acho que sempre 

pagarei o preço pelo que você fez. Pelo que eu fiz” (ONCE..., 2017, S06E14). A fim de 

concretizar a redenção de Regina, ela duela com seu fragmento, a Rainha Má: 

 

Rainha Má: Você tentou me destruir porque não suporta olhar para a escuridão? Pois 

eu não suporto olhar para a luz. 

Regina regenerando: Não precisa se preocupar com isso. 

Rainha Má: Acredita mesmo que é melhor que eu, mais forte que eu, só porque acha 

que preencheu esse buraco imundo dentro de você com amor, amizade e esperança? 

Você está se enganando porque não preencheu. Ainda sou o que está dentro de você. 

Eu sou tudo que restará aí. 

Regina regenerando: Está errada. Todas as coisas na minha vida que você não suporta 

ver são reais. E agora que eu as tenho, você nunca tirará de mim. 

Rainha Má: Eu odeio você. 

Regina regenerando: Mas eu não. Não te odeio mais. 

Rainha Má: O que está fazendo? 

Regina regenerando: Eu vou fazer o que nunca conseguimos. Vou ser corajosa por 

nós duas e escolher o amor ao invés do ódio. [Ela retira metade do seu coração e 

transfere o que há em si para o da Rainha Má, tomando parte de seu fragmento.] 

Rainha Má: Não! O que está acontecendo comigo? 

Regina regenerando: Eu te dei um pouco do meu amor. O amor do Henry, do Robin 

e das pessoas com quem mais me importo. E, em troca, receberei uma parte da sua 

escuridão. Da nossa escuridão. 

Rainha Má: Por quê? 

Regina regenerando: Você é uma parte de mim. Eu sou uma parte de você, quer você 

goste ou não. E agora, finalmente, eu me amo. E você também. [Elas se abraçam.] 

Rainha Má: Eu preciso de um lugar onde possa recomeçar. Mas onde fica isso, eu não 

faço ideia. 

Regina regenerando: Acho que conheço alguém que pode ajudar (ONCE..., 2017, 

S06E14). 

 

 Esse duelo entre seu aspecto negativo e sua versão regenerada pode ser justificado pela 

integração do bem e do mal, em um processo pós-moderno de inclusão e não mais exclusão. 

Regina regenerando procura seu filho adotivo, que escreve uma nova alternativa: “A Rainha 

Má foi para um lugar onde pudesse recomeçar” (ONCE..., 2017, S06E14). Nesse novo mundo, 

ela se encontra com seu antigo amor, Robin. 

 Once upon a time termina, sua sétima e última temporada, como começou: com uma 

nova maldição sendo lançada. Mas ao invés de separar e dividir, a magia, em um movimento 

inclusivista da pós-modernidade, une todos os mundos em Storybrooke. Regina, ao lado das 

duas versões de Henry, seu filho adotivo, adentra novamente o salão de Branca de Neve e do 



207 
 

Príncipe Encantado. Ao invés de lançar a maldição das trevas, como no início da narrativa, ela 

é considerada uma líder e será coroada, pela vontade do povo, pela sua enteada, sendo designada 

como “A boa Rainha”. 

 

Imagem 24 – Temporada 7, Episódio 22: Regina regenerada se torna “a boa Rainha” 

 

Fonte: Netflix (2018, S07E22). 

 

Emma: É isso. É o seu final feliz. 

A boa Rainha: Não, senhorita Swan, longe disso. Isso não é um final. Eu odeio finais. 

Significam que sua história terminou. E todos aqui, bem... Suas histórias estão longe 

de terminar. 

Emma: Bom, então feliz começo. 

A boa Rainha: Eu prefiro chamar de segunda chance. [...] Eu pensei que minha história 

tinha chegado ao fim muito tempo atrás. Então novas pessoas entraram em minha 

vida. Pessoas que me deram uma segunda chance. Mal posso esperar para ver o que 

me aguarda. E a todos vocês, me recuso a acreditar que não haverá mais aventuras, 

mais amor, mais família. E, sim, haverá mais perdas, porque isso também é uma parte 

da vida. E no final podemos superar tudo. Com esperança (ONCE..., 2018, S07E22). 

 

 A última fala de Regina, como a boa Rainha, dialogando com o mito de Pandora, e a 

construção do seriado enquanto releitura e integração de contos de fadas tradicionais 

demonstram que essas narrativas permanecem no contexto contemporâneo. Apesar dos séculos 

que separam as versões orais desse seriado ficcional, podemos constatar que os contos de fadas 

possuem uma performance que beira a imortalidade. Ao se construir uma antagonista que passa 

dos estágios da juventude, com um rápido olhar para a infância, para a vilania, para a regência 

de uma cidade e, enfim, para a regeneração enquanto ser humano, Once upon a time revela a 

complexidade e a inclusão de diferentes perspectivas para um mesmo personagem. Tais 

características dialogam com o contexto pós-moderno que marca inúmeros processos de 

revisionismo contemporâneo dos contos de fadas, principalmente ao enfatizar a coexistência do 

bem e do mal, das perdas e dos ganhos enquanto processos da vida. A personagem de Regina 

é, ao mesmo tempo, vilã e heroína, conforme amadurece e se relaciona com os demais 

personagens da trama. 



208 
 

5 (DES)CONSTRUÇÕES: A IDEIA DE ORIGEM É UMA FICÇÃO 

 

“O que seria uma peça sem ‘vilão’? O que seria um 

mundo no qual só as almas boas mandassem? Um mundo 

totalitário, com certeza!” (MAFFESOLI, 2004, p. 50). 

 

Vivemos uma era de mudanças sociais em que as mulheres estão lutando por novos 

posicionamentos discursivos. Beauvoir (2009) havia apontado que ninguém nasce mulher, mas 

se torna mulher. Esse tornar-se reflete uma construção. Contudo, é preciso considerar: ela se 

constrói ou é construída? Waelti-Walters (1982) questiona quem é responsável pela construção 

feminina e a resposta vem do discurso masculino. A dificuldade se encontra em transferir essa 

“construção” que advém de outro para uma “construção” pessoal, íntima, subjetiva. Apesar da 

luta feminina, esses contos maravilhosos continuam sendo narrados às crianças, principalmente 

do sexo feminino, de modo a estimulá-las a desejar ser uma princesa. Esse estímulo trabalha na 

sustentação, dentre outros elementos, de um discurso que inferioriza o agenciamento feminino, 

promovendo, muitas vezes, misoginia e papéis sexuais estereotipados. 

 Esse estereótipo construído e perpetuado mantém as mulheres longe de posições de 

poder e, assim, elas não passam de objetos de troca nas mãos do discurso falocêntrico. Essa 

inacessibilidade de a mulher alcançar e desenvolver sua própria identidade a força a aceitar o 

valor que a ela é imposto. Ironicamente, a maioria das protagonistas dos contos tradicionais é 

chamada de heroína, mas tudo o que faz é ser um objeto de posse, que passa de mão em mão, 

como um prêmio. Ao final da narrativa, aprende a ser altruísta e a personagem protagonista 

aceita a autoridade masculina adulta e todo o seu sistema de valores. Waelti-Walters (1982) 

interpreta tal característica como objetificação feminina. 

 Para a autora, o conto de Branca de Neve não passa de uma propaganda de casamento, 

enfatizando que a aparência tem um grande peso e que é preferível que estejam “mortos” todos 

os outros aspectos femininos. Afinal, a escolha do príncipe ocorre com a princesa desfalecida, 

em um caixão de vidro (WAELTI-WALTERS, 1982), de modo a possuir uma vitrine somente 

dela, tornando-se um objeto de desejo. A questão da beleza como o único artefato feminino a 

ser valorizado pelo discurso masculino é duramente criticado ao final do conto de Coover, 

quando o príncipe não consegue despertar a velha Rainha com um beijo e afirma que o preço 

da beleza é muito alto, ou seja, custa a vida. 

As demandas sociais fazem com que muitas mulheres se machuquem e se mutilem, 

tentando se adequar em padrões inalcançáveis (WOLF, 1992; FRIEDAN, 1971) – mas isso já 

podia ser observado nos contos de fadas de Andersen e dos irmãos Grimm, bem como nas 



209 
 

narrativas orientais, principalmente provenientes da China (WAELTI-WALTERS, 1982). O 

padrão também deseja mulheres decorativas, rejeitando ação, inteligência, tagarelice. Quando 

demonstram um dos critérios de rejeição, logo são tachadas como loucas ou insanas. 

Já os homens que praticam aquilo que as normas sociais repreendem nas mulheres são 

considerados sãos. As mulheres que protestam são más e insanas, pois se caracterizam como 

ativas e autônomas. Os adjetivos que as qualificam como insanas são os mesmos que 

condicionam a sanidade masculina (WAELTI-WALTERS, 1982). Os mitos, destacados no 

capítulo “Espelho, espelho meu: reflexos e roteiros do feminino, modos de se tornar mulher”, 

servem ao propósito de demonstrar essa construção desde Lilith, que desejava ter igualdade, 

porém foi substituída por outra que completasse o desejo masculino de submissão. 

Muito é afirmado sobre a submissão feminina e o seu papel na manutenção do 

patriarcado. Em contrapartida, a vilã, nos papéis de madrasta e Rainha Má, também precisa ser 

vista como parte desse processo. Ela é colocada na mesma construção de beleza no relógio da 

vida, desempenhando um papel venenoso no enredo patriarcal (WAELTI-WALTERS, 1982). 

Apesar de ser considerada vilã por suas ações, a madrasta e a Rainha Má precisam ser 

interpretadas como vítimas de um discurso masculino, trabalhando, dentro da tradição, a favor 

de sua manutenção, afinal servem para manter o ideal materno de bondade, sendo exatamente 

o seu contraponto. 

 Nas releituras contemporâneas, muito se tem feito em prol de uma mudança de 

perspectiva. Waelti-Walters (1982) observa que o espelho continua em muitas narrativas, mas 

o que antes refletia agora serve para reverter o mundo ou para ser quebrado. As velhas imagens 

refletidas pelo espelho agora são emolduradas por outras sequências narrativas (DUPLESSIS, 

1985). 

 Acerca das vilãs, Tatar (1987) as divide em aquelas que possuem preferência pela carne 

humana e as que possuem a arte de tecer feitiços, isto é, o dom da expressão oral. As madrastas 

são as personagens agentes de encantamentos e fontes do mal. No caso dos irmãos Grimm, em 

sua maioria, elas não perseguem os enteados, mas as enteadas, imputando sofrimento. Ainda 

que elas possam não ser bruxas literalmente, suas qualidades as aproximam da maldade e 

conseguem o que desejam (TATAR, 1987). 

Claramente é observável que madrasta, Rainha Má e bruxa são apenas nomes diferentes 

que cumprem uma única função: banir a heroína de casa e impossibilitá-la de alcançar um 

status. No ambiente doméstico, há a madrasta; na floresta, a bruxa. A protagonista sofre 

privações em casa e é exilada na floresta. As instâncias de maldade são completadas. Na 

narrativa dos contos de fadas, a mulher ideal ou a mulher-anjo é colocada em um ambiente 



210 
 

doméstico, é passiva. A mulher-monstro está agindo. No castelo, está sob os olhos do rei e do 

aparato monárquico. Na floresta, está sob os olhos da natureza – a qual, mitologicamente, é 

feminina. Quando a figura passiva da princesa não possui mais função ou está no caminho de 

algum plano, ela é mandada para a floresta, para morrer. Isso coaduna com o que Gilbert e 

Gubar (1979) pontuam acerca dos papéis que as mulheres podem desempenhar na simbologia 

ambígua criada para elas. 

 A mulher ideal é sempre a “anjo”, mas sua beleza frágil e delicada a obriga a ser um 

objeto passivo e imóvel. A mulher-monstro possui uma autonomia feminina intransigente e 

recusa o lugar que é dado à sua “outra metade”. Para cada mulher submissa moldada no 

ambiente doméstico existe igualmente uma importante imagem negativa, como a bruxa. 

Domesticada está a doce heroína, enquanto a bruxa está solta lá fora, na floresta (GILBERT; 

GUBAR, 1979). 

Muitas vezes, a bruxa é a própria madrasta, que emerge na floresta como um monstro; 

outras vezes, a madrasta faz parceria com outra mulher, uma bruxa. Tatar (1987) observa, ainda, 

que embora a maldição lançada pela antagonista seja instantânea, perdura por muito tempo até 

o processo de desencantamento, ou seja, é fundamental para o desenlace da narrativa. Para 

Waelti-Walters (1982), existe uma diferença entre a madrasta e a bruxa. A primeira trabalha 

para os homens dentro do sistema criado por eles, enquanto a segunda está banida desta 

organização por não ser um modelo aceitável em uma sociedade orientada pela palavra 

masculina. Além disso, é preciso considerar que na narrativa tradicional as bruxas e madrastas 

são vilãs que não podem ser reconstruídas, sua maldade é de sua natureza. Nos contos em que 

a crueldade da madrasta é enfatizada, o papel do pai biológico, o rei, é praticamente nulo.  

 Segundo Gilbert e Gubar (1979), mitos e contos de fadas enfatizam a dualidade 

feminina. No que diz respeito aos mitos de criação, Lilith prefere ser punida ao invés de ceder 

a uma relação de submissão. Sua história sugere que a fala e a perspicácia femininas são 

consideradas demoníacas e por isso ela precisa ser excluída da comunidade humana. No 

entanto, isso também revela que uma vida de pureza e subserviência é uma vida de silêncio e 

impossibilidade de narrar a própria história, contrapondo-se a Sherazade. O conto de fadas de 

Branca de Neve, por exemplo, coloca em rivalidade essa dualidade feminina. 

 Bacchilega (1997) evidencia que os contos de fadas são o reflexo de expectativas 

ideológicas e normas naturalizadas, refletindo a mulher de acordo com o desejo masculino. A 

beleza passiva da heroína e a crueldade de uma madrasta ou bruxa são opções muito limitadas 

para o gênero feminino. Os enredos enfatizam protagonistas inocentes nas mãos de mulheres 

mais velhas e ciumentas. Além disso, é uma moldura patriarcal que define o padrão de beleza 



211 
 

da protagonista e da antagonista, determinando a relação de ambas como rivais. O espelho está 

lá para selecionar, moldar, alocar, limitar e (des)centralizar a imagem (BACCHILEGA, 1997).  

 Ao longo das releituras analisadas, observamos que a figura da mulher-monstro não é 

apresentada como anormal ou monstruosa, mas como aquela que transgride e subverte 

significados cristalizados pela tradição, atingindo os níveis de revisionismo ficcional, por meio 

da paródia, da metaficção feminista, do deslocamento narrativo e da deslegitimação da história 

conhecida. 

 De uma forma geral, tem-se notado que o espaço anteriormente dominado pelas 

princesas vem sendo dividido com as personagens antagonistas na contemporaneidade. 

Marcadas por características como obscura, sem senso de maternidade, cruel, violenta e 

agressiva, a essas personagens, em diferentes versões, são criados passados que mostram o que 

as levaram até aquele momento a serem construídas como tal. Revelando a complexidade do 

comportamento do ser humano, a escolha em continuar por esse caminho ou se tornar outra 

pessoa é possibilitada pelo revisionismo contemporâneo. 

 As vilãs estão sendo cada vez mais valorizadas e mais retratadas porque suas 

características se aproximam daquilo que é vivido pelo público, enfatizando conflitos internos 

comuns a todos. Anteriormente, representavam apenas o mal, o errado, o que não deveria ser 

desejado, uma vez que não cumpriam os modelos sociais e morais da ordem patriarcal que rege 

a tradição. Em contrapartida, as princesas e os heróis precisam ser vistos como um padrão 

inalcançável. 

 Em um momento histórico de questionamentos e relativização das verdades absolutas, 

o olhar lançado para as personagens antagonistas reflete transgressão e subversão. Outrora 

personagens escondidas na floresta, elas ganham visibilidade pela luz do revisionismo 

contemporâneo. 

 Os contos de fadas invadiram nossa consciência geral como nenhum outro livro baseado 

em memórias e o revisionismo contemporâneo trabalha como uma rememoração que não se 

assemelha a uma nostalgia, nem é uma luta contra a excessiva racionalização tecnológica. Essas 

narrativas podem ser fontes de informações sócio-históricas sobre a evolução e a mudança 

culturais. Ao falar de reis, estabelecem a era da monarquia. Lutz Röhrich (1986) afirma que por 

não abordarem muitas profissões, os contos determinam um período pré-industrial com uma 

economia agrária e de troca. As características dos contos e os conceitos e instituições sociais 

abordam a era do feudalismo. As narrativas coletadas nos séculos XVII, XVIII e XIX preservam 

um padrão estético da sociedade pré-capitalista. Nos contos dos Grimm, há os dois extremos da 



212 
 

estrutura social. Embora haja princesas, elas são pobres de poder. Branca de Neve luta, ainda 

que indiretamente, por sua sobrevivência, sendo negada a uma vida real de luxo.  

Além disso, a justiça segue um sistema punitivo, com bruxas sendo queimadas ou 

madrastas sendo convidadas a calçarem sapatos de ferro em brasa. Os contos de fadas parecem 

reter traços da antiga fé das culturas de caça e cultivo, como crenças da vida e da morte, figuras 

demoníacas como gigantes, anões, dragões, fadas. As narrativas retratam o sacrifício humano, 

a exposição das crianças e até o canibalismo, bem como mostram o cortejo à noiva, o casamento 

e o nascimento (RÖHRICH, 1986). 

 Nas décadas passadas, o movimento das mulheres aguçou nossa visão para os papéis 

femininos nos contos de fadas. Essa é uma temática importante, principalmente porque as 

figuras femininas ocupam posições centrais nas narrativas. Embora os contos tenham passado 

por anos de revisão, adaptação e apropriação, a figura feminina da vilã permanece. O 

estereótipo feminino negativo se revela nas personagens antagonistas da madrasta, da Rainha 

Má e/ou da bruxa. A esse respeito, uma questão se torna urgente: será que contos que contêm 

essa mensagem continuam encontrando legitimidade no mundo contemporâneo? Afinal, essas 

histórias nunca foram narradas sem uma intenção específica, refletindo a sociedade em que são 

produzidas. 

 Existem alguns questionamentos que a reescrita contemporânea de vertente feminista 

dos contos de fadas levanta. Será que trocar o bravo alfaiate por uma costureira de coragem 

auxilia na emancipação feminina? Existe benefício para a audiência a falsa sensação de 

proteção proveniente de levar o lobo para o zoológico ao invés de encher sua barriga com 

pedras? A essas proposições de Röhrich (1986), acrescentamos: será que construir situações de 

agenciamento para uma personagem outrora passiva trará benefícios aos leitores? Será que 

tentar explicar o que levou a personagem antagonista a ser contrária à protagonista é benéfico? 

São questões que o nosso tempo ainda não é capaz de responder com seguridade, mas podemos 

lançar algumas considerações a respeito. 

Tradicionalmente, os contos de fadas tendem a delimitar as personagens femininas 

como “naturalmente” boas ou más, como um reflexo da modernidade, na qual se podia ser isto 

ou aquilo. O pensamento moderno, com o seu teor racional e objetivo, ajuíza valores 

considerando um binarismo, uma perspectiva dual. Há uma abordagem da mulher a partir de 

pontos opostos: boa ou má. A polarização do bem e do mal determina espaços e características 

específicas para a heroína e para a vilã. A mulher boa é passiva e submissa; a mulher má é 

assertiva e empoderada. As releituras nesse estudo apontam, de algum modo, justificativas para 

questões como: por que a madrasta é má? Por que nutre ódio à protagonista? 



213 
 

 Nos contos de fadas, os antagonistas – geralmente mulheres, nas roupagens de 

madrastas, Rainhas Más e bruxas – são personagens responsáveis por gerar o conflito da 

narrativa. O que constrói e movimenta o desenrolar narrativo é justamente esse dilema da 

antagonização. Apesar de ter um final trágico, ninguém é responsabilizado pela atrocidade 

causada à madrasta, o que, sob um outro ponto de vista, poderia ser considerado como uma 

forma de vilania. 

 O que poderia significar a Rainha Má ter inveja da beleza e da juventude de Branca de 

Neve? O que esses atributos revelam sobre a valorização feminina na sociedade? A madrasta 

persegue a enteada porque é consciente de que o poder da mulher está correlacionado à sua 

beleza. A beleza é um item de recompensa, mas também uma fonte de perigo. Nos contos de 

fadas da tradição, há uma equiparidade entre a bondade e a aparência. A vilã é feia porque é um 

retrato de seu interior. A beleza exterior de Branca de Neve e demais protagonistas que 

nomeiam vários contos é um reflexo de suas virtudes e comportamentos. 

As personagens que incorporam o mal nos contos de fadas são o resultado de uma luta 

para se manter funcional em um mundo masculino. As ações das personagens vilãs são frutos 

das tentativas de se alcançar as expectativas masculinas. A Rainha Má, madrasta de Branca de 

Neve, precisa garantir seu posto de a mais bela porque é esse atributo que os homens valorizam 

em uma mulher. Suas ações podem ser lidas pelo espectro do desespero. De maneira ambígua, 

é tentando alcançar um padrão masculino que as personagens antagonistas se tornam fontes do 

mal. 

Para Warner (1999), a tradição cristã determina os lugares de silêncio, obediência e 

discrição às mulheres. As qualidades masculinas são consideradas vício quando projetadas ao 

feminino. O homem é agressivo, tem poder, age e obtém sucesso, sendo o salvador, o 

dominador, o protetor. A mulher que fala é uma estimuladora da consciência, além de 

conspiradora, tendo seu discurso interditado ao longo do tempo. O discurso masculino associa 

o corpo da mulher à sua fala: aparência agradável, fala agradável; aparência detestável, fala 

detestável. O pior da mulher é sempre o melhor do homem. 

Com a fluidez do início do século XXI, as protagonistas e as antagonistas estão sendo 

ressignificadas, considerando que carregam paradigmas cristalizados ao longo da tradição que 

se esgotaram, possibilitando novas formas de pensar e representar. Vivemos a volta do mal e 

as vilãs reivindicam suas narrativas. A partir dessas considerações, nos questionamos: por que 

a sociedade contemporânea passou a aceitar as antagonistas dos contos de fadas e a admirar tais 

personagens? 



214 
 

Com a pós-modernidade, o ser humano é marcado pela coexistência do bem e do mal e 

a justificativa do mal ou para o mal é mais facilmente considerada e aceita. As novas 

representações das vilãs relativizam a maldade por meio de justificativas, seja de um trauma ou 

outro motivo. Assim, há uma identificação com a vilã, afinal o modelo ideal da princesa, 

marcado pela perfeição, se torna impossível de ser alcançado, apesar de sua imagem 

perfeccionista ainda servir de molde para o estilo de consumo de produtos de beleza e 

procedimentos estéticos, conforme delineados por Wolf (1992). 

O vilão é uma criação ficcional, um arquétipo de personagem. Representa o errado, o 

injusto, o controverso, o que está fora dos princípios morais e éticos. A ética é a preocupação 

referente à conduta do ser humano. Junto à moral, são necessárias para a convivência do ser 

humano. Contudo, o que é aceito moralmente varia de acordo com a cultura. Nesse sentido, as 

noções de bem e mal considerando a perspectiva filosófica estão vinculadas à moral e à ética, 

variando conforme os contextos históricos e sociais, de modo a se adaptar às situações espaço-

temporais nas quais se inserem.  

O mal traz questionamentos desde tempos originários da existência humana: o que é? 

De onde vem? Por que o fazemos? Reinholdo Ullmann (2010) e Paul Ricoeur (2007) pensam 

o mal a partir de um ponto de vista cristão, relacionando-o à moral. Para Ullmann (2010), o mal 

é um sofrimento causado ao corpo ou ao espírito. Ricoeur (2007) considera que a culpa ou a 

punição são possibilidades de redenção ou condenação do malfeitor. O mal é pensado no nível 

do mito, ou seja, sem explicação ou justificativa, praticamente intrínseco. 

De acordo com Ullmann (2010), a questão do mal é um enigma que permanece sem 

solução, apesar das inúmeras elucubrações filosóficas. Buscando determinar sua origem, o 

autor destaca a percepção judaico-cristã que o compreende como consequência da autonomia 

do homem, desde o pecado original. 

Atesta para a insensibilidade ao outro, característica de nossos tempos, de modo que o 

mal causado ao semelhante é extremamente doloroso. Ullmann (2010) apresenta um diálogo 

entre a noção de mal e o inconsciente da psicanálise, no qual são guardadas as vivências 

reprimidas do passado, que nos podem levar a agir contrariamente à moral estabelecida. Assim, 

o mal diz respeito à negatividade do ser humano, como uma falha de caráter, uma privação ou 

negação do bem, possível porque o ser humano é livre para escolher suas ações.  

Para Ricoeur (2007), o mito Adâmico pondera que o mal se origina no bem e é no 

homem o seu lugar. O mito reconhece a bondade e a perfeição de Deus, bem como a maldade 

presente no ser humano, e ajuíza que foi por meio deste que o mal entrou no mundo. Afinal, 

Adão cedeu à tentação de Eva, que havia cedido à serpente. Ricoeur (2007) reflete sobre o mal 



215 
 

considerando uma vertente histórica, de modo que está no ser humano dentro de uma construção 

cultural que enfatiza as raízes judaico-cristãs. 

Problematiza-se: se Deus é bom, por que existe o mal? Esse pensamento se baseia em 

crenças, sendo do âmbito metafísico, ou seja, uma simples imperfeição. O mal realizado e o 

mal sofrido se diferenciam porque o primeiro se vincula ao pecado e o segundo, à culpabilidade 

(RICOEUR, 2007). No conto de Branca de Neve, podemos observar que a madrasta realiza e 

sofre tal sentimento, ao ser punida no final da narrativa. Assim, agir de forma maldosa é a raiz 

comum do pecado porque a punição é um sofrimento para aquele que cometeu o mal moral. 

Simultaneamente, o homem se torna culpado e vítima. 

O vilão, sob essa perspectiva, é aquele que vai contra os princípios morais, cometendo 

o pecado e causando sofrimento. O mal, isto é, o desejo de causar mal a alguém, quebrando 

com a conduta moral, no nível do mito, compreende o vilão como personagem maligno. O mito 

incorpora tanto o lado luminoso, quanto o lado obscuro da humanidade, criando um adversário 

a ser combatido: o vilão. 

Ricoeur (2007) ainda pontua que incriminar o outro amortece a culpa de um antecedente 

sombrio, revelando uma sedução por forças superiores. No mito do mal, o bem vence porque é 

justo e ético, enquanto o mal é o adversário odiado e combatido, na figura do vilão. Nessa 

percepção, se não houver pena para o antagonista, o mal triunfa. Maffesoli (2004) afirma que a 

punição é uma forma de violência do bem. Ao final de Branca de Neve dos irmãos Grimm, a 

madrasta é “convidada” a dançar em sapatos de ferro em brasa até morrer, enquanto na versão 

da Disney ela cai de um penhasco. A não atribuição desse convite, no primeiro caso, a nenhum 

personagem ilustra uma necessidade de não se criar outro vilão. Não sabemos quem a obrigou 

a tal ação, mas sabemos que em um regime monárquico, as ordens respeitam as relações 

hierárquicas. O mal moral é capaz de sofrer imputação, acusação e repreensão. Dessa forma, a 

punição se torna um sofrimento infligido, isto é, um sofrimento físico ou moral em 

consequência do mal moral – que é a violação do código ético em uma determinada 

comunidade.  

Para Ricoeur (2007), há uma fragilidade humana que possibilita ao homem agir mal, de 

modo que devemos atuar ética e politicamente contra isso. É nesse sentido que o problema do 

mal é um desafio que nos provoca a pensar mais e de outro modo. Enquanto Ricoeur (2007) 

considera o mal a partir de uma perspectiva filosófico-teológica, Maffesoli (2004) parte de um 

viés sociológico e contemporâneo. Com Maffesoli (2004), no contexto contemporâneo prioriza-

se uma relativização, de modo a haver uma sinergia, um equilíbrio entre bem e mal, sob forma 

de convívio. 



216 
 

Para Maffesoli (2004), a consciência ocidental é marcada pela separação divina entre 

trevas e luz. É a partir disso que se pauta o conflito entre o bem e o mal. Essa divisão moral 

revela uma ditadura que reflete o que e como deve ser, criando pensamentos absolutos, 

imutáveis e inquestionáveis, negando a pluralidade dos valores culturais. Os moralistas 

transformaram valores culturais em verdades absolutas e o bem é a justificativa das ações 

judaico-cristãs. É em nome do “bem” – imposto, exigido e absoluto para a moral pública e 

privada – que a moral judaico-cristã justifica suas ações e imposições ao punir o mal. As 

inquisições, os etnocídios culturais e os imperialismos econômico e político são exemplos 

disso.  Assim, é possível entender o motivo de as antagonistas serem consideradas sempre más, 

quando reformuladas na tradição com base em ideologias religiosas e de civilidade. O autor 

critica a dualidade e a negação ferrenha do mal, valorizando o seu retorno. Uma vez que os 

estatutos sociais são questionados na condição pós-moderna, houve mudanças na forma como 

nos relacionamos com os códigos morais. 

O ciclo do bem como valor absoluto está chegando ao fim, como um reflexo de 

renascimento de um mundo composto, plural, de relativização dos valores. Isso demonstra que 

o mundo estanque necessita de dinamismo. As tribos urbanas revelam uma exigência de 

mobilidade, mutação, transformação. Se somos sujeitos plurais, em um mundo policultural, o 

mal é consequentemente integralizado e isso reflete uma vontade de saber, pois por muito tempo 

o valor específico se tornou valor absoluto. “Está na hora de superar a problemática do homem 

realizado em sua totalidade, da sociedade perfeita” (MAFFESOLI, 2004, p. 28). Dessa maneira, 

o que havia sido negado, por ser imperfeito, retornaria recalcado, para integrar-se à inteireza do 

ser. 

Valoriza-se a aceitação do mal, da imoralidade, como parte da vida, indo além da 

carnavalização de Bakhtin (1987), cujo mundo se encontra às avessas em um determinado 

período de tempo. A limitada vida extremamente racionalista pede por valores maleáveis e 

polissêmicos, pela liberação das amarras morais e sociais, pela subversão dos valores 

(MAFFESOLI, 2004). 

A vilania é uma forma de comunicação no mundo contemporâneo. O herói não se 

sustenta sozinho e sua função é combater o mal. Assim, ele somente se justifica porque há vilões 

na ficção. O vilão é uma representação do mal, mas o paradigma entre bem e mal, certo e errado 

se modifica de acordo com o contexto histórico-social, afinal os padrões culturais, de tempos 

em tempos, se saturam (MAFFESOLI, 2004).  

A humanidade necessita de heróis, os quais povoam nosso imaginário. Herói é aquele 

que conseguiu vencer, representando superação e passagem pelas adversidades (CAMPBELL, 



217 
 

2007). Já o vilão é um arquétipo de personagem, representando o mal, o errado, o que não 

possui princípios éticos e morais. O vilão é símbolo de subversão, transgredindo valores e 

estruturas, por isso dialoga tão bem com a condição pós-moderna, cujo pensamento inclusivo 

faz jus à sua caracterização contemporânea. Não vivemos mais sob o viés da exclusão, ou isso, 

ou aquilo, mas em uma noção que inclui isso e aquilo. Essa integração é positiva, pois revela 

um “como é”, ao invés do “como deve ser” moderno, o que determina complexidade às relações 

humanas, a qual é bem-vinda e bem vista. Na contemporaneidade, existe uma dificuldade de 

aceitar o dualismo entre bem e mal que reinou até a modernidade porque sua característica é a 

de revelar múltiplas possibilidades de interpretação. 

Maffesoli (2004) considera que a dualidade cria verdades absolutas, impondo 

pensamentos difíceis de serem transpostos. A emancipação moderna está na correlação entre 

bem e mal, pois se aceita o mal como parte da existência. “O bem e o mal tornam-se vagos, ou 

melhor, se interpenetram. No vazio do ser em devir tudo é possível, a partir do momento em 

que justifica uma vivência coletiva” (MAFFESOLI, 2004, p. 152, grifo do autor). 

 A construção de valores perpassa vários pontos de vista, revelando um jogo em que as 

máscaras são trocadas e todo papel é relevante. “O que seria uma peça sem ‘vilão’? O que seria 

um mundo no qual só as almas boas mandassem? Um mundo totalitário, com certeza!” 

(MAFFESOLI, 2004, p. 50). Para Beauvoir (2009), o antagonista tem um papel fundamental 

para o sucesso do herói. Para que o herói acorde Branca de Neve, por exemplo, alguém precisa 

tê-la colocado para dormir. Os contos e os mitos ilustram que “ao lado do bem, ali está o mal, 

[...] ressurgindo regularmente nas histórias humanas” (MAFFESOLI, 2004, p. 50). Assim, o 

mal é parte integrante de um conjunto e não pode ser colocado à parte, pelo motivo de se gerar 

totalitarismos. 

A modernidade renega as trevas e o bem era o valor absoluto da lógica moralista da 

época. Para Maffesoli (2004), estamos renascendo para um mundo real plural, composto por 

bem e mal. O mal passa a ser integrado à pessoa em um contexto, ambos plurais. Assim, a 

oposição traz vitalidade, evidenciando que somos seres incompletos, formados pelo duplo, pois 

buscamos no outro o que nos falta. 

Em algumas releituras, a representação do mal genuíno e inquestionável ou imutável se 

esvai, o que gera no leitor ou espectador uma aproximação. A progressão da representação da 

vilã reflete modificação de um pensamento social. A pós-modernidade que vivenciamos é 

marcada por questionamentos sociais: o que é o bem? O que é o mal? Por que devemos escolher 

um único lado? 



218 
 

O público-alvo da tradição se difere dos leitores, ouvintes e espectadores das releituras 

abordadas nesse estudo. O que antes foi destinado às crianças, agora, na contemporaneidade, 

encontra direcionamento a todos os públicos. Enquanto na tradição o bem e o mal eram 

relacionados ao belo e ao feio, as releituras enfocam madrastas e rainhas belas e, porventura em 

alguns aspectos circunstanciais, más. Afinal, na pós-modernidade, o bem e o mal caminham 

juntos, fazendo parte do indivíduo. Nesse período histórico, esses dois elementos se 

complementam e a vilã oscila em tais características, de modo que sua personagem é 

desconstruída. O ato de oscilar entre o bem e o mal revela que algo é vivo, sendo os vilões 

produtos de seu tempo (MAFFESOLI, 2004). 

Uma vez que a grande narrativa tradicional entra em descrédito, os personagens não 

apresentam necessariamente um comportamento de moral polarizada, mas os sentimentos e as 

ações são complexificados, humanizados. Os perfis psicológicos se evidenciam como mais 

próximos do leitor ou espectador, criando vínculos empáticos com personagens relegados à 

vilania intrínseca. O mal é relativizado em personagens que se mostram fragmentados. 

Com as releituras justificando as maldades do vilão, o público se identifica e seu lado 

sombrio desperta, porque carrega em si a vontade de se vingar, mas é repreendido pelos 

aspectos morais e éticos da sociedade. Ao tomarmos conhecimento do que levou a vilã a ser 

má, ocorre uma aproximação empática com a personagem. Antes esperava-se superar o mal, 

agora ele é aceito como elemento do mundo, integralizado ao bem, caracterizando expressão e 

afirmação da vida.  

Com a ênfase de nossos pensamentos na contemporaneidade e a revisão do papel da 

antagonista, será que essa personagem pode continuar a ser considerada vilã, visto que suas 

características se transformam? Retornaremos a esse questionamento após a análise das 

justificativas para o mal cometido nas releituras dos contos de Branca de Neve. 

 Na contemporaneidade, existe um movimento análogo entre os questionamentos 

culturais quanto aos papéis identitários convencionalmente fixados e as buscas, entre as 

diversas ficções, pelas origens. O reencantamento do mundo ocorre por meio da busca pela 

memória e pela origem e sua exaltação caracteriza um barroco pós-moderno (MAFFESOLI, 

2004). O cinema contemporâneo não desmente essa assertiva e caminha para essa tendência, se 

considerarmos as narrativas sobre super-heróis que retomam o que chamaremos de memória-

origem, como é o caso da Marvel e de Star Wars; as que coadunam com ideais apocalípticos, 

como em The Walking Dead; e as releituras de contos de fadas, como é o caso de Malévola e 

Once upon a time. 



219 
 

 A memória-origem, no caso das releituras dos contos de fadas que enquadram a 

narrativa da vilã, revela a conservação de um passado que emerge em um contexto pós-moderno 

de integração do bem e do mal. É “memória” porque se trata do passado e é “origem” no sentido 

de como os primeiros sentimentos de crueldade e vingança surgiram na personagem.  

Como um paradoxo de apresentar a fragmentação pós-moderna da personagem antes de 

sua moderna caracterização polarizada, a busca pela memória-origem no revisionismo 

contemporâneo dos contos de fadas revela uma necessidade de trazer justificativas, em um 

tempo anterior – ou até mesmo simultaneamente – à narrativa tradicional, das causas e 

consequências de traumas e situações desagradáveis que levam a vilã a agir como tal. Com isso, 

cabe-nos um questionamento. Será que o fato de se explicar a origem, de dizer por que a 

madrasta odeia Branca de Neve, empobrece de algum modo a ficção, sobretudo a literária, visto 

que ela nasce na dependência do enigma, ou seja, de nunca tudo dizer? A partir disso, é 

importante problematizar que a ideia de origem é também uma ficção. As origens e as raízes 

revelam o buscar, recriar, agregar valor e retornam para o que Maffesoli (2004, p. 53) denomina 

de “inteireza do ser”, afinal, “o bem deixou de ser meta única”. 

Não podemos nos esquecer que esse passado e essa origem são uma ficção no sentido 

de que também foram construídos respeitando uma perspectiva social e discursiva. Poderíamos 

ter apenas um passado possível para uma única história que é a de Branca de Neve, mas o que 

pode ser observado no destaque e na análise dessas releituras é que esse passado e essa origem 

podem ser múltiplos e isso faz atingir maior público na identificação com a personagem. Ela é 

assim porque foi traída, ou perdeu o amor de sua vida, ou não gostaria de estar ali, ou isso foi 

imposto a ela, ou porque foi o único ensinamento dado a ela. 

 A tendência contemporânea de ficcionalizar as origens parece responder à recusa de 

deixar que o desconhecido permaneça desconhecido. Mas ao mesmo tempo que há essa recusa, 

a multiplicidade de passados para uma única personagem demonstra que a apresentação de sua 

memória-origem é ainda um enigma. Nada é delimitado, porque sua ordem no contexto pós-

moderno é de abertura. Não se trata de uma justificativa para a maldade da vilã, mas de 

justificativas possíveis para expressar que o mal é integrado à personagem, não intrínseco a ela.  

A necessidade de preencher o passado das antagonistas caminha, em nossa leitura, na 

tentativa de criar complexidade à personagem transgressora, retirando-a de um patamar de 

estereotipia simples, no qual ela era somente má, cruel. É preciso relembrar que a vilania é uma 

construção, afinal a maldade e a crueldade são sentimentos que se apresentam a partir de 

situações vividas ou exploradas. 



220 
 

É fundamental considerar que ficcionalizamos o passado da madrasta na busca pela 

origem do mal a partir de um contexto pós-moderno. No revisionismo contemporâneo dos 

contos de fadas, negociamos coletivamente possíveis representações do que levou a 

personagem da vilã a se tornar má. As justificativas ou explicações são discursos 

contemporâneos que se pronunciam sobre o passado. O conto tradicional, com suas relações e 

características modernas, é retomado sob o viés pós-moderno e possibilidades de retorno à 

história não narrada são construídas, veiculadas e circuladas nas releituras contemporâneas.  

 Em Origem do drama barroco alemão, Benjamin (1984) define: 

 

O termo origem não designa o vir-a-ser daquilo que se origina, e sim algo que emerge 

do vir-a-ser e da extinção. A origem se localiza no fluxo do vir-a-ser como um 

torvelinho, e arrasta em sua corrente o material produzido pela gênese. O originário 

não se encontra nunca no mundo dos fatos brutos e manifestos, e seu ritmo só se revela 

a uma visão dupla, que o reconhece, por um lado, como restauração e reprodução, e 

por outro lado, e por isso mesmo, como incompleto e inacabado (BENJAMIN, 1984, 

p. 67-68, grifo do autor). 

 

 A origem, assim, está em um movimento de redemoinho no fluxo do vir-a-ser. Não é 

ela que vai determinar o vir-a-ser, mas abrange a possibilidade do passado dentro do que se tem 

apresentado. Traz em si essa visão dupla, pois o passado precisa ser restaurado e reproduzido, 

mostrando-se incompleto e inacabado. A origem se relaciona com a “pré e pós-história” 

(BENJAMIN, 1984, p. 68) e aborda a ideia de retorno e redescobrimento da verdade, mas isso 

simboliza um ponto perdido, virtualizado em ficções. 

 O mal advém de quais situações? As releituras apresentadas demonstram que o mal 

praticado não é intrínseco à natureza da madrasta. Como podemos encontrar um final feliz em 

uma narrativa que traz punições violentas? O final feliz ocorre se comprarmos – como a tradição 

determina – a narrativa dos heróis e heroínas. Nossa proposta é reler os contos de fadas 

considerando a perspectiva da madrasta. Por que não escutamos ou lemos a versão que a 

madrasta possui da narrativa de Branca de Neve? 

 Curiosamente, a releitura de Carter (1979) não apresenta o passado da vilã. Não sabemos 

de sua memória-origem de antes da história tradicional. Contudo, esse conto foi considerado 

emblemático e foi o primeiro a ser analisado porque ele inverte a entrada da madrasta e da 

enteada na família e mostra a idealização feminina sendo realizada diretamente de uma figura 

masculina, o que nos leva a refletir: a construção e o desenvolvimento da figura tradicional da 

madrasta também não são idealizações masculinas? A partir desse questionamento 

consideremos as demais narrativas que apresentam a memória-origem da madrasta. 



221 
 

 O conto pós-moderno de Walker (1996) também não traz o passado da vilã. Mas a 

madrasta é descrita pela beleza mais madura como uma feiticeira. Apesar de essa releitura 

enfocar no conflito entre Snow Night e o mestre de caça, diferentemente de Carter, a ação da 

madrasta é fundamental para uma mudança narrativa da história tradicional, de modo a propor 

uma união para as figuras femininas do conto reescrito. 

 A rainha dialoga com o espelho. Embora o teor da conversa não seja revelado, ela nega 

a afirmação e o questionamento do caçador acerca do diálogo ser sobre a supremacia da beleza. 

A madrasta é consciente de que um dia será substituída porque assim é o ciclo da vida. Sobre 

madrastas odiarem suas enteadas, pondera que deve ser uma tradição que os homens inventaram 

para diminuir o poder feminino. 

 Além disso, a madrasta se associa aos anões, a fim de proteger Snow Night. Mesmo que 

o enredo pareça se repetir, há uma reviravolta nas funções que os personagens desempenham. 

Novamente, não há memória-origem nessa releitura porque as personagens femininas não estão 

em oposição. Na revisão de Walker, o mal não é integralizado, mas punido ao final da narrativa, 

sob ordens da madrasta e ação dos anões. Ainda que não seja motivada pela vingança contra a 

enteada, a madrasta de “Snow Night”, agindo em prol da jovem, pratica o mal, por meio da 

ordem dada aos anões, contra o caçador. Todavia, é significativa a tentativa de união e proteção 

feminina, cujas personagens coexistem ao final e além do desfecho narrativo. É por isso que 

esse foi o segundo conto escolhido para compor o corpus de pesquisa. 

 A narrativa de Coover (2005) constrói uma visão diferente da madrasta, pois ela é 

apresentada em seu sepultamento, que marca o início e a problemática da história. Nessa 

revisão, a Rainha, mesmo morta, passa a ser o foco do desenrolar narrativo. O Príncipe 

considera que todo o ocorrido não passou de uma história arquitetada pela madrasta para se 

tornar uma personagem imortal.  

Assim como Martins (2015), consideramos significativa a nova leitura que Gilbert e 

Gubar fazem da mulher-monstro, pois as características antes rejeitadas são apontadas como 

positivas dentro do processo de revisionismo contemporâneo. A mulher-monstro representada 

pela madrasta, pela Rainha Má, pela bruxa é “uma conspiradora, uma criadora de enredo, uma 

planejadora, uma bruxa, uma artista [...] uma mulher de uma energia criativa quase infinita, 

espirituosa, ardilosa e absorta como são tradicionalmente todos(as) (os)as artistas” (GILBERT; 

GUBAR, 1979, p. 38-39)37. A partir dessa afirmação, essa mulher outrora rejeitada é tida como 

referencial de oposição ao discurso de poder masculino. 

 
37 “a plotter, a plot-maker, a schemer, a witch, an artist [...] a woman of almost infinite creative energy, witty, 

wily, and self-absorbed as all artists traditionally are” (GILBERT; GUBAR, 1979, p. 38-39). 



222 
 

A madrasta está morta, portanto não possui voz ou fala nessa releitura, mas possui um 

sorriso nos lábios. O riso se opõe ao tom sério e à repressiva cultura dominante. Possui relação 

com a liberdade, sendo uma resposta à cultura oficial. O riso liberta o indivíduo “do censor 

interior, do medo do sagrado, da interdição autoritária, do passado, do poder, medo ancorado 

no espírito humano há milhares de anos” (BAKHTIN, 1987, p. 81, grifo do autor). O riso liberta 

da opressão, é ambivalente e está no meio de contradições. “O riso supõe que o medo foi 

dominado” (BAKHTIN, 1999, p. 78). 

 A releitura de Coover, apesar de não contemplar a memória-origem da rainha, é 

importante pela perspectiva narrativa inusitada e por mostrar o que poderia acontecer depois do 

“felizes para sempre” que encerra a história, isto é, o pós-final do conto tradicional, enfocando 

a madrasta e sua personalidade de arquitetar tramas e destinos. A morte da velha Rainha sendo 

abordada nessa releitura chama nossa atenção para a punição que ela sofre em decorrência do 

mal praticado no conto da tradição. Ao afirmar sobre os seus pés esfolados, retornamos ao final 

narrativo em que a madrasta é convidada a calçar sapatos de ferro em brasa. Ao enfatizar o  

casamento real e a felicidade do jovem casal, não nos perguntamos o que acontece ao corpo 

morto da madrasta e é esse olhar que Coover constrói em sua revisão contemporânea. O que 

fazer com esse corpo sem vida? Por que ela é velada no mesmo caixão outrora usado por Branca 

de Neve? Por que ela sorri? Mesmo morta, a madrasta se torna o centro por possibilitar 

questionamentos em outro personagem que pouco aparece nos contos, apesar da sua 

importância para o desenrolar narrativo da protagonista tradicional. Coover chama a atenção 

para a importância da personagem antagonista. 

Assim, de uma possível Rainha que arquiteta a história e o destino seus e dos que estão 

ao seu entorno como mostra o conto de Coover, passamos a uma narrativa que enfatiza a 

importância de conhecermos outras versões de uma mesma história, em especial, a versão da 

madrasta. 

 Mina é a madrasta de Bashardoust, que tem sua narrativa e perspectiva ótica enfatizadas 

em capítulos que recebem o seu nome. Os demais capítulos, trazendo a versão da enteada, 

colaboram para a construção de um patamar de igualdade no desenrolar narrativo. 

 Acerca do passado da madrasta Mina, é-nos apresentado ser filha de um temível e 

renomado mago, Gregory, o qual trocara seu coração doente por um de vidro. É interessante 

considerar que, na narrativa de Branca de Neve, as duas instâncias femininas estão rodeadas de 

vidros: há o espelho mágico e há o caixão de vidro. Um reflete, o outro protege. As imagens 

femininas em porta-retratos não param por aí. Gilbert e Gubar (1979) ainda recordam a mãe 

falecida. É ela quem inicia o conto, sendo observada pela moldura da janela.  



223 
 

A princípio, Dorothea é tida como morta, tendo cometido suicídio, por não ter aguentado 

a situação de doença da filha, afirmação que advém do mago. Com o desenrolar da narrativa, 

Lynet, a enteada, encontra uma carta da mãe de sua madrasta, revelando que não estava morta, 

mas havia fugido na época, por medo do mago. 

 É por meio do coração de vidro que o mago determina a incapacidade da madrasta de 

amar e ser amada, pois, segundo ele, apenas o coração de sangue é sinônimo de amor. A 

madrasta não passa de um joguete nas mãos do mago, que a comanda e manipula, tornando-a 

subordinada às suas vontades. Ele relaciona beleza à inveja, ao desejo e ao poder, como uma 

moeda de troca para amar e ser amada. Assim, com tais argumentos, desperta em Mina a 

vontade de ser rainha. 

 Em sua relação com a enteada, a madrasta é vista como alguém autêntica, espontânea, 

cabeça erguida, feroz, indomável, régia. São essas características que despertam na enteada a 

vontade de ser como sua madrasta. Mina é vista como um modelo e Lynet está sempre se 

comparando a ela, revelando cumplicidade e união feminina, além de elevar a subjetividade da 

jovem. Ademais, a mãe biológica ausente é um ponto em comum entre madrasta e enteada. 

 É preciso considerar ainda que o espelho de mão de moldura prata quebrado liga a 

madrasta à sua mãe Dorothea. Já seu pai, o mago, a presenteia com um grande espelho no 

casamento da filha com o rei e Mina se vê enfeitiçada pelo presente. Se considerarmos o conto 

de Branca de Neve e a voz do espelho enquanto a voz do patriarcado representado pelo rei e 

pelo pai, uma possível leitura aponta para o fato de a luta entre madrasta e enteada ser motivada 

pela rivalidade, com o objetivo de se alcançar a admiração masculina (TATAR, 1987). 

A narrativa deixa claro que o início do desentendimento entre madrasta e enteada é 

alimentado pelo pai que incute na filha Lynet a ideia de que a madrasta Mina era supérflua e 

desnecessária. Essa ideia defendida pelo rei tem relação com o fato de Lynet estar a cada dia 

mais parecida com a madrasta e não com a falecida mãe, como é o desejo de seu pai. Ainda a 

respeito do masculino, é preciso considerar que os pais das princesas não tentam regular o 

discurso entre a nova e a antiga família. A figura paterna não intercede no diálogo e na relação 

da filha e da nova esposa. Branca de Neve é uma vítima da madrasta. Mas a madrasta da tradição 

não usa de seu poder e discurso para liberar as duas de seus destinos. Apesar de subversiva, age 

em prol do masculino, do patriarcado, pois está submersa nas relações de poder. 

 O medo da substituição transforma Mina em uma pessoa infeliz, orgulhosa e ressentida. 

Quando se depara com Lynet morta, sob efeito do veneno, a madrasta se torna uma rainha 

vitoriosa, considerando seus desejos da tradição, mas infeliz e vazia, nessa releitura. As 

madrastas dos contos de fadas são vítimas moldadas pela aceitação do patriarca. Elas são más 



224 
 

porque tentam ganhar a afeição e a atenção do novo marido. A madrasta de Branca de Neve faz 

isso considerando o aspecto da beleza. Disso decorrem seus atos maliciosos e manipulativos. 

Uma vez perdendo para a enteada, esvai-se a sua função social. São atos desesperados na busca 

por aprovação masculina, afinal ela somente é madrasta porque um homem a escolheu. 

 A madrasta Mina traz uma memória-origem que a princípio a vincula a outro espaço 

que não Primavera Branca, tornando mais clara a noção de que a madrasta é aquela que ocupa 

um lugar que não lhe pertence desde o começo, sendo o ex-cêntrico (HUTCHEON, 1991). Ela 

é vista como aquela que usurpa sempre um lugar que não é seu. Precisa se legitimar enquanto 

madrasta, mas se sente ameaçada por essa necessidade constante. 

 Além disso, sua memória-origem que revela seu passado a coloca como um joguete nas 

mãos de seu pai, que é quem lhe apresenta verdades absolutas e inquestionáveis, como a mãe 

que fugiu por não ter aguentado a situação da filha doente – e não como sua responsabilidade 

pelo medo que o mago lhe ofertava; a impossibilidade de amar e ser amada sem um coração de 

sangue, ou seja, de verdade; a necessidade de se tornar rainha para ser amada pelos súditos; a 

importância de se manter sempre bela como determinante para a sua função monárquica. Aos 

poucos, Mina internaliza esses pressupostos e se transforma não somente em rainha, mas em 

madrasta. Com essa figura feminina, podemos observar que o mal não é intrínseco a ela, mas 

se faz presente em acontecimentos situacionais, principalmente quando o rei, ao observar a 

cumplicidade entre a nova esposa e sua filha, coloca em evidência a necessidade de substituição 

da função feminina da madrasta em prol de Lynet. 

  Ao contrário da narrativa de Bashardoust que determina capítulos para a madrasta e 

para a enteada, o foco de toda a narrativa de Valentino (2016) é a Rainha Má. Ao longo do 

romance, há um forte apelo à descrição física da Rainha, considerando sua beleza. Outra 

característica que revela sobre o seu passado e dialoga com a madrasta de Bashardoust é o fato 

de também ser órfã de mãe. A apresentação da mãe é ainda intermediada pelo pai, por meio de 

um quadro pintado que decorava a casa. A relação é de saudosismo, cumprindo-se o ideal 

materno de bondade. É interessante observar que apesar de a mãe estar morta, o pai não se casa 

novamente. A futura madrasta não possui uma substituta materna em sua vida. 

A esse respeito, uma vez a autoridade do homem tendo estabelecido a linguagem, as 

mulheres se enxergam por essa única e exclusiva perspectiva masculina tanto na narrativa de 

Bashardoust quanto na releitura de Valentino. Gilbert e Gubar (1979) analisam que ações como 

escrever, ler e pensar sempre foram associadas aos homens, sendo alienadas às mulheres. As 

mulheres existem para serem objetos, tanto na sexualidade, quanto na literatura. 

Historicamente, numa sociedade patriarcal, elas têm sido reduzidas a propriedades – na 



225 
 

verdade, desde a mitologia que define a mulher como ser que foi criado, mas nunca uma 

possível criadora: Mina é filha de um mago; a madrasta de Valentino é filha de um Artesão de 

Espelhos – sendo apresentadas sempre na relação que estabelecem primeiramente com o 

homem mais próximo, em ambos os casos, o pai. 

 A memória-origem da madrasta de Valentino se remonta aos tempos de criança e à sua 

juventude, com a constante confirmação de seu pai acerca de sua ausência de beleza, mediante 

a comparação com a falecida esposa. Além disso, a personagem revela que seu nascimento 

desencadeou a morte de sua mãe, de modo que o pai passou a odiar a filha e a praticar atos de 

violência. Essa passagem dialoga com o argumento histórico acerca da morte prematura da mãe 

nos contos, em decorrência do parto (WARNER, 1999)  

Com o desenrolar da narrativa, a morte do pai é sinal de liberação tanto para a Rainha 

de Valentino, quanto para a madrasta de Bashardoust. Com o casamento, enquanto estava 

segura de sua beleza, a Rainha desempenhava o papel de uma boa mãe. Nessa revisão, a mãe é 

substituída pela madrasta – o que se contrapõe à madrasta de Bashardoust, que não deseja tomar 

o lugar da falecida mãe biológica. 

 Outra comparação pode ser realizada. Assim como no romance de Bashardoust, a 

Rainha de Valentino recebe um espelho como presente de casamento do Rei, feito pelo seu pai, 

o Artesão de Espelhos. O objeto feito pelo pai e consertado pelo Rei lhe causa insanidade e um 

grande medo de envelhecer, revelando seu lado obscuro, fruto da tentativa de sobrevivência em 

um mundo masculino que privilegia beleza e juventude. O escravo aprisionado no espelho se 

revela e ganha identidade: trata-se de seu falecido pai. 

Ambas as madrastas de Bashardoust e Valentino aprendem feitiçaria. Quando doma a 

alma do pai no espelho, a personagem está pronta para o seu famoso e tradicional 

questionamento: “existe alguém mais bela do que eu?”. A competição com outras mulheres 

pela beleza transforma os sentimentos da madrasta.  

Nos contos de fadas, as mulheres possuem papéis específicos. Elas praticamente não se 

reúnem, visto que a mãe morta cede lugar à madrasta. A filha (quase) não tem contato ou 

vivência com a mãe biológica, enquanto a madrasta não a deseja no mesmo ambiente, para que 

a beleza não seja comparada ou ofuscada. Assim elas são divididas, não criam unidade e não se 

rebelam. 

Waelti-Walters (1982) pontua que apesar de o conto ter um final, não é difícil entender 

o que acontece para a figura feminina da princesa que se casa com o príncipe. Em um 

movimento cíclico, ela é a mãe da próxima protagonista de contos de fadas, dando à luz e 

morrendo em seguida, pois essa é a sua função, dentro de um discurso criado pelo patriarcado, 



226 
 

cedendo o lugar a uma possível madrasta. Esse movimento cíclico pode ser percebido na 

comparação que as figuras masculinas fazem entre a mãe e a filha, como um destino 

predeterminado. 

Até o momento em que está consumida pelo ódio às outras mulheres, imposto pela 

figura de seu pai no espelho, a memória-origem da madrasta de Valentino aborda uma infância 

e juventude de negligência sentimental, violência, culpa e a manipulação de sua beleza, a fim 

de se alcançar a desestabilização de sua sanidade e poder ser retirada de cena. Uma vez que 

segue o padrão da narrativa da Disney, essa releitura promove uma justificativa de seu passado, 

baseada nas informações cristalizadas pelo estúdio cinematográfico ao longo do tempo. 

 Em Once upon a time, tramas e personagens passam por metamorfoses e a madrasta 

construída pelo seriado não foge a esse propósito. Por mais fantasiosas que as histórias sejam, 

elas refletem o tempo e o momento em que estão inseridas. Assim, a série ficcional aponta para 

contextos sociais do moderno e do pós-moderno. Dado que o alcance do bem deixou de ser 

meta única, o mal se torna ambivalente e integrado, gerando curiosidade.  

A justificativa que a série apresenta para a vilania da madrasta revela que os personagens 

dessa releitura passam para a esfera do que é possível, de modo que a grande narrativa 

tradicional entra em descrédito. Os personagens não apresentam um comportamento de moral 

polarizada, mas os sentimentos e as ações são humanizados. Os perfis psicológicos se 

evidenciam como mais próximos do leitor/espectador, criando vínculos empáticos com 

personagens relevados à vilania intrínseca. O mal é relativizado em personagens que se 

mostram fragmentados. 

A apresentação de Regina sob o viés do passado, antes mesmo de se tornar uma rainha, 

e a construção e transformação de sua personalidade demonstram sua pluralidade e 

fragmentação. Na pós-modernidade, o pensamento contemporâneo é caracterizado como 

movediço e as identidades são múltiplas, visto que os limites são destruídos. Assim, os valores 

se tornaram circunstanciais e politeístas.  

Além disso, a essência dos personagens se dissolve nas circunstâncias que justificam 

suas ações. O politeísmo de valores é visto como forma de se proteger do totalitarismo, pois 

relativiza o que poderia se tornar absoluto. É a fragmentação do indivíduo judaico-cristão 

unificado, que se torna “múltiplo em si mesmo” (MAFFESOLI, 2004, p. 115).  

Podemos observar essa característica com as releituras da madrasta nesse estudo 

abordadas, que tem sua história retomada – e de maneira enfatizada em Regina Mills. Da 

tradição para a releitura, deparamo-nos com mudanças de paradigmas, descartando rótulos que 



227 
 

limitam. As classificações dualistas abrem espaço para a complexidade, pois o substrato cultural 

da modernidade é saturado pela pós-modernidade. 

O bem e o mal fazem parte do ser humano, como multiplicidade de valores e 

pulverização do poder. Como parte da natureza humana, bem e mal são relativizados e 

reintegrados. Se na pós-modernidade somos fragmentados, o personagem é uma projeção de 

nossa ambiguidade, ao não excluir, mas incluir, principalmente considerando nossa 

contemporaneidade plural e polissêmica. 

Once upon a time enfatiza que as releituras contemporâneas são micronarrativas pós-

modernas que trazem complexidade à simplificação das histórias tradicionais. Não se é pura e 

unicamente bom ou mal. A madrasta Regina rejeita as ações tiranas da mãe, Cora, mas depois 

deixa transparecer as mesmas ações. Ela é plural, heterogênea, complexa, paradoxal, dinâmica, 

nômade.  

Regina jovem é humanizada e as contradições demonstram o lado humano da 

personagem. Antes de serem madrasta e enteada, Regina e Branca de Neve se tornam amigas. 

Ao contrário de muitas personagens da tradição que se tornam madrasta e rainha que desejam 

se casar para garantir proteção e segurança em um mundo patriarcal, Regina deseja se casar 

com um serviçal por amor. 

Por tudo o que é vivido, a madrasta é construída. Ela se ajusta ao que é tomado como 

destino. Regina se torna rainha de modo atrapalhado e inicia um plano de vingança. Trazer à 

tona o modo como a personagem é construída é uma forma de retomar e reencantar a imagem 

da madrasta, relegada há tanto tempo à margem, ao ex-cêntrico. Assim, a cultura pós-moderna 

que cerca essa releitura ficcional questiona a partir de dentro (HUTCHEN, 1991). Once upon a 

time rompe com as narrativas tradicionais, pois é um relato outro, trazendo complexidade onde 

outrora reinava a simplificação. O depois do “viveram felizes para sempre” é a vida em sua 

harmonia e conflito. 

 Assim, a memória-origem da madrasta Regina nos remonta a um tempo de juventude, 

em que sua liberdade é cerceada pela mãe, Cora, que escolhe não apenas o seu nome, mas todo 

o seu destino. A personagem revela possuir diversos conflitos internos, principalmente voltados 

às ações tiranas maternas, que a manipula a fim de conseguir o que deseja: que sua filha viva 

as oportunidades que ela não teve. Apesar de temer a mãe, Regina é amável com o pai e 

apaixonada por um cavalariço. Embora Cora não aprove o relacionamento por acreditar na 

ascensão social de sua família, uma vez que havia sido filha de um moleiro, Regina deseja se 

casar com quem ama. 



228 
 

 Detentora de magia, Cora manipula o desenrolar da narrativa, de modo que Regina se 

vê na posição de salvadora de Branca de Neve em um cavalo em perigo. Tal ato possibilita que 

conheça o pai da garota, o Rei Leopold, que lhe propõe casamento, sendo aceito por sua mãe. 

Na tentativa de fuga, Regina é surpreendida pela futura enteada e compartilham um segredo. 

Contudo, Branca também é manipulada por Cora, que descobre a fuga e mata o primeiro amor 

de sua filha. 

 Desconsiderando a possível abordagem de sua mãe, Regina culpa Branca de Neve por 

não ter guardado o segredo e seu primeiro momento de ódio é consumado, no desejo de tê-la 

deixado morrer no incidente com o cavalo descontrolado. Com o avanço narrativo, muito tempo 

depois, quando Regina já se encontra em um estágio de regeneração, seu pai lhe chama a 

atenção para o fato de que a responsabilidade por tudo o que havia acontecido era de Cora.  

 Evidencia-se que é o pai ou o marido (quando presente) que desestimula a união 

feminina, sempre comparando a esposa ou a filha à mãe ou na tentativa de separá-las, como 

acontece nas releituras de Bashardoust e Valentino. Nas releituras apresentadas em que a união 

feminina se estabelece, é sempre o homem (mestre de caça, pai, marido) que tenta ou torna a 

madrasta má, seja pelo diálogo ou pelo espelho enquanto intercessor. Contudo, em Once upon 

a time, a figura paternal, outrora reflexo de separação, demonstra que a maternidade pode ser, 

ao contrário do desejo tradicional, tóxica, não mais fruto do ideal de bondade. Por meio das 

ações de Cora, direta ou indiretamente, Regina se torna a Rainha Má. 

 Na impossibilidade de ressuscitar o primeiro amor de sua vida, Daniel, Regina se 

entrega às trevas, começando pelas aulas de magia. Contudo, revela um grande medo de se 

tornar parecida com sua mãe, ou seja, uma vilã. Seu mal é justificado e construído tanto pela 

traição de um segredo compartilhado, quanto por ser vítima do controle maternal. 

 A construção da vilania em Regina, a princípio boa, mas posteriormente corrompida, e 

sua regeneração demonstram a possibilidade do bem e do mal coexistirem na mesma pessoa. 

Em diálogo com Mary Margareth (Branca de Neve em Storybrooke), Regina evidencia: 

 

Regina: Fazer o bem para se redimir é realmente bom? Talvez o mal seja uma 

essência. E isso é o que eu sou. 

Mary Margareth: Regina, você me viu crescer, sabe o quanto eu fui egoísta e rasa na 

infância; sabe o que eu fiz. Você literalmente viu meu coração e sabe que não é 

imaculado. Você não é toda má e eu não sou toda boa. Não é tão simples assim.  

Regina: Mas a força que comanda isso acha que é assim. Você é a heroína e eu sou a 

vilã. Livre arbítrio uma ova. Está tudo no livro e nós sabemos como isso funciona. 

Mary Margareth: Talvez, mas talvez não. Suas histórias foram tristes porque fez más 

escolhas. Mas agora está fazendo boas. Pode não acontecer tão rápido como você 

quer, mas se continuar no caminho sua felicidade virá. 

Regina: Acredita mesmo nisso? 



229 
 

Mary Margareth: Não importa no que eu acredito. Importa que você acredite 

(ONCE..., 2014, S04E09). 

 

O diálogo entre as duas personagens atesta que é impossível viver em um mundo 

polarizado sem experimentar os dois lados, pois são sujeitos fragmentados e humanos. 

Questionam-se, desse modo, os papéis predeterminados e a impossibilidade de ir além do que 

está designado ao personagem na tradição. 

 Uma vez observada a memória-origem em todo o corpus, podemos caracterizá-la como 

uma possibilidade de humanização da figura estática que os contos tradicionais construíram 

para a madrasta, que desempenha um papel de antagonista nas histórias. Ainda que a memória-

origem seja uma ficção, portanto, uma construção, não podemos nos esquecer que a personagem 

da madrasta é também construída, sejam suas razões histórico-sociais ou psicológico-

psicanalíticas. 

 Além disso, se a dualidade é aceita, o que pode ser o mal? Se o mal cometido pela 

madrasta é justificado, ela ainda pode ser considerada vilã? Reconhecer o mal é uma forma de 

relativizar o poder absoluto e a dualidade separatista da condição moderna. É importante 

entender que aceitar a imperfeição não se trata de fazer o mal triunfar. É necessário um 

equilíbrio, de modo a surgir um mal dinâmico. 

 As vilãs de uma maldade justificada, isto é, as madrastas que tiveram sua memória-

origem apresentada nas releituras que compõem essa pesquisa podem ser consideradas anti-

heroínas pós-modernas por causa de sua motivação: vingança. Antes de agirem em prol do bem, 

buscam saciar o sentimento de falta e punir os que lhe fizeram mal. A vingança é um mal 

justificado, um acerto de contas legitimado. Suas ações são consideradas punidoras de um mal 

maior (RICOEUR, 2007). O personagem bom faz o mal com fins justificados e o aspecto 

vingativo torna a madrasta uma personagem humanizada, com ações que refletem o 

comportamento humano. Além disso, dialogando com uma leitura pós-moderna, essas 

personagens vão além do antagonismo, caracterizando em suas ações o que chamamos de 

dualidade integrativa do bem e do mal. 

 Considerando que a ruptura com a razão enfraqueceu as instituições que regiam a 

sociedade e eram tidas como sólidas, o que antes era incontestável agora se torna relativo. Com 

isso, foi possível repensar a posição da madrasta em relação à estrutura moral do mundo 

fantástico que rege o conto de fadas tradicional, reconstruindo-a a partir de sua inteireza e não 

mais dualidade. Nesse sentido, as narrativas que englobam o que denominamos memória-

origem das madrastas podem ser classificadas como conto de fadas intimistas, conforme 

delimitado por Diana Lichstenstein Corso e Mario Corso (2011). Esse “novo gênero” traz uma 



230 
 

apresentação dos personagens de forma mais profunda e completa, enfocando a vida interior 

em representação contemporânea. Valoriza-se sua complexidade psicológica e a jornada 

subjetiva de crescimento do personagem. Assim, os estereótipos de vilões, no nosso caso, são 

quebrados, com seus passados, vivências e trajetórias. 

Temos acesso não mais apenas às ações das madrastas em seus momentos de vilania, 

mas reconhecemos seus pensamentos e as vivências que as constituíram, além de demonstrar 

sua humanização, por meio da revelação das inseguranças e incertezas. A oscilação entre o bem 

e o mal nas madrastas de Bashardoust, Valentino e em Once upon a time revela a pluralidade e 

o relativismo desses sentimentos, de modo que o ingresso ao passado dessas personagens as 

torna menos rasas, pois suas identidades são múltiplas e contraditórias (MAFFESOLI, 2004). 

 A volta ao passado da madrasta não tem como objetivo criar uma resolução para a 

origem de sua maldade, até porque a justificativa é ainda uma ficção. Não há empobrecimento 

da ficção que surge do enigma, pois as diferentes releituras abordam passados diversos que 

levam à explicação do presente com a tradição, ou seja, que explicam a vingança da madrasta, 

mas criam futuros tão complexos e múltiplos quanto seu passado. Novos enigmas são criados, 

uma vez que novas narrativas são apresentadas, demonstrando que o enigma primeiro não está 

pronto e acabado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



231 
 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 Os contos de fadas são narrativas de magia e transformação que caracterizam uma das 

mais antigas formas da literatura. Em um mundo inundado por imagens midiáticas, 

revalorizamos as palavras, os sentidos, a memória, a herança e a tradição. Em nossa pesquisa, 

tentamos demonstrar que a trajetória histórica dos contos de fadas se configura como uma 

metáfora de um lago, no qual jogamos uma pedra e ondas são formadas.  A coletânea de Perrault 

inaugura os contos de fadas como gênero literário na França em 1697 e se entrecruza com as 

narrativas escritas por seus contemporâneos, os irmãos Grimm e Andersen (WARNER, 1999). 

Ainda na contemporaneidade, essas histórias continuam a ser mencionadas, citadas, reescritas 

e parodiadas, o que enfatiza a vitalidade literária dos contos de fadas. 

Defendemos que cada época ou comunidade ao longo da história alterou os contos 

populares de acordo com sua necessidade, sendo apropriados por escritores da burguesia e 

aristocracia, nos séculos XVI, XVII e XVIII, em publicações que deram ao conto o status de 

gênero literário. Houve mudanças nos valores e conflitos ideológicos na transição do 

feudalismo para o capitalismo, refletindo nas perspectivas estilísticas e narrativas, alteradas no 

intuito de abordar novas ideologias. 

A transformação do conto oral para o conto literário marca uma mudança histórica 

significativa, pois com a impressão os produtos da fantasia se instrumentalizaram. O conto 

popular era marcado, dentre outras noções, pela oralidade, performance, tradição, comunicação 

cara a cara, representações coletivas, memória, difusão. O conto literário é escrita, texto, 

inovação, comunicação indireta, representações seletivas, releitura, distribuição (ZIPES, 2002).  

Concordamos com Canton na afirmação de que produzir arte e contar histórias no tempo 

contemporânea esteja vinculado à ação de construir “narrativas enviesadas”, pois somos 

próprios de um tempo que reivindica mais que um final fixo e feliz. Ao construí-las, os artistas 

escapam da tendência patriarcal do texto, pois “sabotam, subvertem, quebram as possibilidades 

de um sentido narrativo único” e linear (CANTON, s.d., p. 90). Nessa perspectiva, os contos de 

fadas são fragmentados, repetidos, desconstruídos e virados do avesso, de modo a encorajar o 

leitor a ver a releitura como uma versão possível, e não a única forma de se contar a história. 

De tempos em tempos, a narrativa de Branca de Neve vem sendo reinventada porque os 

seus significados são modificados. Conforme apresentamos e demonstramos em nossa análise, 

um tema constante dessa narrativa diz respeito ao envelhecimento feminino e como ele está 

vinculado à perda da beleza e da função social, caracterizando a substituição. As ações das 

madrastas revelam uma tentativa de sobrevivência em um mundo marcadamente masculino, 



232 
 

pois as figuras femininas no conto tradicional não lutam contra o sistema, mas umas contra as 

outras. Nesse sentido, o conto de fadas tem o hábito de criar mais inimizades entre as mulheres 

do que torná-las aliadas. Na narrativa, em questão, a rivalidade é alimentada pela comparação 

de beleza sob o ponto de vista patriarcal e embora a função da antagonista seja preenchida pela 

madrasta, em versões prévias esse lugar já foi ocupado pela mãe, que ordena a morte de sua 

própria filha. O conto de Branca de Neve se tornou congelado a partir da edição alemã de 1857. 

Considerando o texto-fonte de Branca de Neve que embasou toda a discussão, partimos 

do pressuposto de que os contos de fadas da tradição tendem a polarizar o bem e o mal, 

construindo funções e ações distintas às heroínas e às vilãs. Com a fluidez pós-moderna do 

século XXI, essas personagens estão sendo ressignificadas, demonstrando que os paradigmas 

cristalizados se esgotam, abrindo possibilidades para novos pensamentos e representações. 

Refletindo a complexidade da personagem antagonista da madrasta, que ganhou o status 

de vilã, sendo retratada como uma presença cruel na família, alguns questionamentos guiaram 

a escrita desse estudo: o que as releituras contemporâneas abordam sobre o nosso tempo sendo 

refletido na narrativa? Como as madrastas são (des)construídas? Por que há uma atração pelo 

passado dessa personagem tão vilipendiada? 

 Ao longo da pesquisa, quando destacamos a trajetória história dos contos de fadas, 

evidenciamos a existência de uma relação parodística de ruptura entre os textos. A 

intertextualidade é percebida como uma renovação da tradição, retomando o texto-fonte de 

modo comparativo. Assim, a reescrita é uma narrativa de fronteira, transpassando os limites 

impostos e cristalizados pela perspectiva tradicional. 

Partindo desse viés, consideramos que a releitura dos contos de fadas aborda uma 

experiência de limite ao criar algo novo na contemporaneidade a partir de narrativas que 

revelam, em si, um processo histórico de civilização. São textos que continuam sendo reescritos 

desde sua institucionalização enquanto gênero literário, cumprindo propósitos ideológicos, 

políticos e sociais diversos e evidenciando, na contemporaneidade, o caráter autoral do conto 

pós-moderno.  

Classificadas como conto de fadas intimistas, as releituras que abordam uma nova 

perspectiva para a madrasta e sua vilania tradicionalmente intrínseca propõem diferentes e 

fragmentadas visões sobre a personagem e suas motivações, negando uma visão atemporal e 

universal da narrativa. 

A construção das releituras estudadas retomou o passado de maneira a questioná-lo, por 

meio das estratégias revisionistas, como a paródia, a metaficção, o deslocamento narrativo, a 

deslegitimação da história conhecida e os níveis de revisionismo ficcional que englobam a 



233 
 

carnavalização da literatura. A partir dessas estratégias, as narrativas outrora únicas, engessadas 

e cristalizadas, se libertam de suas amarras ideológicas e discursivas, demonstrando a 

pluralidade de possibilidades tanto para o enredo, quanto para os personagens e suas 

interpretações. 

 Por meio da intertextualidade, escritores como Carter, Walker, Coover, Bashardoust e 

Valentino e diretores como Adam Horowitz e Edward Kitsis demonstraram que existe uma 

necessidade vigente de se voltar o olhar para a tradição analisando perspectivas que permitam 

questionar e quebrar os significados cristalizados dessas narrativas, ao mostrar que são 

produções históricas e sociais determinadas por certas convenções.  

 Considerando essa necessidade de se olhar para trás, para o passado, tão defendida pelo 

revisionismo dos contos de fadas, nos propusemos a retomar o olhar em relação aos reflexos e 

roteiros do feminino e os modos de se tornar mulher construídos ao longo do tempo, retomando 

a história e os mitos, a fim de adentrarmos os contos de fadas e os papéis possíveis para as 

figuras femininas. A partir da perspectiva mitificada do conto, revisitamos os lugares relegados 

às mulheres enquanto narradoras, escritoras e personagens, enfatizando a dualidade entre 

madrasta e enteada, sustentada pelo mito da beleza. 

 Ponderando o aspecto negativo fortemente vinculado às mulheres, demonstramos a 

criação histórica do patriarcado fortalecida pela família, pelo Estado e pela propriedade privada, 

sendo pautada na questão de gênero, no qual o masculino é tido como a norma e o feminino é 

o desvio, caracterizando-se um comportamento androcêntrico. Enfatizamos as mudanças, as 

transformações e a perpetuação de significados impostos ao feminino, de modo a estudar o 

passado para observar os princípios que norteiam a configuração ideológica que subjuga a 

mulher, considerando que somos frutos de construções sociais e culturais.  

 Para isso, negociamos a narrativa da madrasta em três contos, dois romances e uma série 

televisiva ficcional. Apesar de nem todos os objetos de análise abordarem o passado da vilã, 

todos consideravam uma nova leitura para essa personagem. Nas releituras que apresentaram o 

passado da madrasta no intuito de justificar a origem de sua vilania – o que viemos a denominar 

como “memória-origem”, foi possível constatar motivos diversos, como a perda de um amor 

que se acreditava verdadeiro em decorrência de uma traição feminina; a comparação constante 

de sua beleza com figuras femininas próximas, na tentativa de diminuição e afastamento, bem 

como a ênfase na necessidade de ser bela para ser escolhida e ter uma função social sempre em 

relação à figura do homem; o desejo de ascensão social sendo criado por figuras masculinas, 

em especial o pai; e, ao contrário da abordagem tradicional, como a maternidade pode ser 

tóxica. 



234 
 

 A pluralidade de passados possíveis que justifiquem a maldade da personagem vilã, no 

caso a madrasta, evidencia que o conto pós-moderno não tenta criar uma perspectiva única. A 

elaboração de diversas justificativas e a possibilidade de oscilar entre o bem e o mal coadunam 

com a característica pós-moderna de abertura, não estabelecendo significados fixos e imutáveis. 

Com isso, retiramos da fogueira da inquisição essa personagem tão negligenciada pelos contos 

de fadas tradicionais, possibilitando a ela narrar sua própria história. 

 Por séculos as madrastas e as rainhas más foram, em sua maioria, violentamente 

punidas, mas nunca possuíram a chance de serem ouvidas e se esclarecerem. Escritores de 

contos de fadas contemporâneos tentam, em suas releituras, reconstruir e negociar a imagem 

dessa personagem tão negativada pela tradição dos contos de fadas, convidando-nos a 

testemunhar outro foco narrativo que tem como início: “Era uma vez o dia em que descobri que 

não seria apenas rainha, mas também madrasta...”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



235 
 

REFERÊNCIAS 

 

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. São Paulo: Companhia das 

Letras, 2019. 

 

ANDERSON, Perry. As origens da pós-modernidade. Tradução de Marcus Penchel. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1999. 

 

ARIÈS, Philippe. História social da infância e da família. Tradução de D. Flaksman. Rio de 

Janeiro: LCT, 1978. 

 

BACCHILEGA, Cristina. “Cracking the Mirror Three Re-Visions of ‘Snow White’” 

Boundary 2, v.15/16, n. 3/1, p. 1-25, (Spring- Autumn) 1988. Disponível em: 

https://doi.org/10.2307/303243. Acesso em: 15 jan. 2020. 

 

BACCHILEGA, Cristina. Postmodern fairy tales: gender and narrative strategies. 

Philadelphia: University of Pennsylvania, 1997. Disponível em: 

https://doi.org/10.9783/9780812200638. Acesso em: 18 jan. 2020. 

 

BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no Renascimento: o contexto de 

François Rabelais. São Paulo: HUCITEC; Brasília: Editora da Universidade de Brasília, 1987.  

 

BAKHTIN, Mikhail. Problemas da poética de Dostoiévski. Tradução de Paulo Bezerra. Rio 

de Janeiro: Forense, 1981.  

 

BAKHTIN, Mikhail. Questões de literatura e estética: a teoria do romance. 3. ed. Tradução 

de A. F. Bernardine et al. São Paulo: Hucitec, 1998. 

 

BAKHTIN, Mikhail. Toward a Philosophy of the Act. Austin: University of Texas Press, 

1993.  

 

BARTHES, Roland. Mitologias. Tradução de Rita Buongermino e Pedro de Souza. 11. ed. 

Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001. 

 

BASHARDOUST, Melissa. Garota de neve e vidro. Tradução de Edmundo Barreiros. São 

Paulo: Plataforma21, 2018. 

 

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. Tradução de Sérgio Milliet. - 2.ed. - Rio de 

Janeiro: Nova Fronteira, 2009. 2v. 

 

BENJAMIN, Walter. A origem do drama barroco. Tradução, apresentação e notas de 

Sergio Paulo Rouanet. São Paulo: Editora Brasilliense, 1984. 

 

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas: magia e técnica, arte e política – ensaios sobre 

literatura e história da cultura (volume 1). Tradução de Sergio Paulo Rouanet. São Paulo: 

Editora Brasiliense, 1987. 

 

BETTELHEIM, Bruno. A psicanálise dos contos de fadas. São Paulo: Paz e Terra, 2002. 

 

https://doi.org/10.2307/303243
https://doi.org/10.9783/9780812200638


236 
 

BONVILLAIN, Nancy. Women and Men: Cultural Constructs of Gender. Maryland: 

Rowman & Littlefield, 2007. 

 

BOTTIGHEIMER, Ruth B. Fairy tales: a new story. Albany: State University of New York 

Press, 2009. 

 

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Tradução de Maria Helena Kühner. 11. ed. 

Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2012. 

 

BROOKE, William J. A telling of the tales: five stories. London: Harper Collins Publishers, 

1993. 

 

BUTLER, Judith P. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução 

de Renato Aguiar. 3. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010. 

 

CADEMARTORI, Lígia. O que é Literatura Infantil. 4. ed. São Paulo: Editora Brasiliense, 

1987. 

 

CAMPBELL, Joseph. O herói de mil faces. Tradução de Adail Ubirajara Sobral. São Paulo: 

Cultrix/Pensamento, 2007.  

 

CAMPBELL, Joseph. O poder do mito. Tradução de Carlos Felipe Moisés. São Paulo: Palas 

Athena, 1990. 

 

CAMPOS, Andrea. Sub-versões. Lisboa: Universitária Editora, 2003. 

 

CANEPA, Nancy L. Out of the Woods: The Origins of the Literary Fairy Tale in Italy and 

France. Detroit: Wayne State University Press, 1997. 

 

CANTON, Katia. E o Príncipe Dançou: o Conto de Fadas, da Tradição Oral à Dança 

Contemporânea. São Paulo: Editora Ática, 1994. 

 

CANTON, Katia. Era uma vez um mito: o conto de fadas revisitado na literatura e nas artes 

contemporâneas. In: Núcleo de Estudos da Subjetividade da PUC São Paulo, 1995, São Paulo. 

Cadernos de Subjetividade (PUCSP). São Paulo: PUC SP, 1995. 

 

CARLOS, Cássio Starling. Em tempo real: Lost, 24 horas, Sex and the city e o impacto 

das novas séries de TV. São Paulo: Alameda, 2006. 

 

CARPI, Daniela. “Introduction: Re-reading the fairy tale from a postmodern perspective”. In: 

Fairy tales in the postmodern world: no tales for children. Heidelberg: Universitätsverlag, 

2016. 

 

CARTER, Angela. Notes from the front line. In: WANDOR, Michelene (Ed.). On gender 

and writing. London: Pandora, 1983, p. 69-77. 

 

CARTER, Angela. The Snow Child. In: The Bloody Chamber and Other Stories. London: 

Penguin, 1979. p. 91-92. 

 

CHALHUB, Samira. A metalinguagem. São Paulo: Ática, 2002. 



237 
 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos: Mitos, sonhos, 

costumes, gestos, formas, figuras, cores, números. 15. ed., Rio de Janeiro: José Olympio, 

2009.  

 

COOVER, Robert. The dead Queen. In: A Child Again. San Francisco: McSweeney's, 2005. 

 

CORSO, Diana Lichstenstein; CORSO, Mário. A psicanálise na terra do nunca: ensaios 

sobre a fantasia. Porto Alegre: Artmed Editora, 2011. 

 

CURRIE, Mark. Introduction. In: CURRIE, Mark (Ed.). Metaficction. London and New 

York: Longman, 1995, p. 1-18. 

 

D’EAUBONNE, Françoise. As mulheres antes do patriarcado. Tradução de Manuel 

Campos e Alexandra de Freitas. Lisboa: Editorial Veja, 1977. 

 

DARNTON, Robert. O grande massacre de gatos. 2.ed. Tradução de Sonia Coutinho. Rio 

de Janeiro: Graal, 1986.  

 

DUPLESSIS, Rachel Blau. Writing beyond the ending: narrative strategies of 20th-century 

women writers. Bloomington: Indiana University Press, 1985. 

 

DWORKIN, Andrea. Woman hating. New York: Penguin Books, 1974. 

 

ECO, Humberto. Pós-escrito a O nome da rosa. Tradução de Letizia Zini Antunes e Álvaro 

Lorencini. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1985. 

 

ELIADE, Mircea. Mito do eterno retorno. Tradução: José A. Ceschin. São Paulo: Mercuryo, 

1992. 

 

ELIADE, Mircea. “Os mitos e os contos de fadas”. In: Mito e realidade. São Paulo: Editora 

Perspectiva, 1972, p. 136-142. 

 

ELIOT, Thomas Stearns. Tradição e talento individual. In: ___. Ensaios. Tradução Ivan 

Junqueira. São Paulo: Art Editora, 1989. p. 37-48.  

 

ENGELS, Friedrich. A origem da família, da propriedade privada e do Estado. Tradução 

de Leandro Konder. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1984. 

 

ESQUENAZI, Jean-Pierre. As séries televisivas. Lisboa: Texto & Grafia, 2011. 

 

FOUCAULT, Michel. Power/Knowledge. New York: Pantheon Books, 1980. 

 

FRANZ, Marie-Louise von. A interpretação dos contos de fadas. Tradução de Maria Elci 

Spaccaquerche Barbosa. São Paulo: Paulus, 1990. 

 

FRENCH, Marilyn. From Eve to Dawn: a history of women – Volume I: Origins. New 

York: The Feminis Press, 2002. 

 

 



238 
 

FRIEDAN, Betty. Mística feminina. Tradução de Áurea B. Weissenberg. Petrópolis: Editora 

Vozes Limitadas, 1971. 

 

GENETTE, Gerard. Palimpsestes – La literatura en segundo grado. Tradução de Célia 

Fernandez Prieto. Espanha: Taurus, 1989.  

 

GERLICH, Renne. Criação do patriarcado: como aconteceu? Felinismo Radical. [S.I.] 2018. 

Disponível em: https://medium.com/arquivo-radical/cria%C3%A7%C3%A3o-do-patriarcado-

como-aconteceu-afbab45a9438 Acesso em: 11 jan. 2020. 

 

GILBERT, Sandra M.; GUBAR, Susan. The Madwoman in the Attic: the woman writer and 

the nineteenth-century literary imagination. New Haven: Yale University Press, 1979.  

 

GREENE, Gayle. Changing the story: feminist fiction and the tradition. Bloomington and 

Indianapolis: Indiana University Press, 1991. 

 

HABERMAS, Jürgen. Modernidade versus pós-modernidade. Arte em Revista, Rio de 

Janeiro, n. 7, p. 86-91, 1983. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 4. ed. Tradução de Tomaz 

Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. Rio de Janeiro: DP&A Editora, 2006. 

 

HARRIES, Elizabeth Wanning. “Introduction: Once, not long ago”. In: Twice upon a time: 

women writers and the history of the fairy tale. Princeton: Princeton University Press, 2001. 

Disponível em: https://doi.org/10.1515/9780691188539. Acesso em: 23 jan. 2020. 

 

HARVEY, David. Condição pós-moderna. São Paulo: Edições Loyola, 2001. 

 

HUTCHEON, Linda. Poética do pós-modernismo: história, teoria, ficção. Tradução de 

Ricardo Cruz. Rio de Janeiro: Imago, 1991. 

 

JAMESON, Fredric. A lógica cultural do capitalismo tardio. São Paulo: Ática, 1987. 

 

JAMESON, Fredric. O inconsciente político - a narrativa como ato sócio-simbólico. São 

Paulo: Ática, 1992. 

 

JARVIS, Shawn C.; BLACKWELL, Jeannine. The Queen’s Mirror: Fairy Tales by German 

Women, 1780-1900. Lincoln: University of Nebraska Press, 2001. 

 

JENNY, Laurent. A estratégia da forma. Intertextualidades. Poétique, n° 27- Revue de 

Théorie et d’Analyse littéraires. Paris: Editions du Seuil. Coimbra: Livraria Almedina, 1979.  

 

JOOSEN, Vanessa. Critical and creative perspectives on fairy tales: an intertextual 

dialogue between fairy-tale scholarship and postmodern retellings. Detroit: Wayne State 

University Press, 2011. 

 

JOST, François. Do que as séries americanas são sintoma. Porto Alegre: Sulina, 2012. 

 

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Tradução de Maria Luíza 

Appy, Dora Mariana R. Ferreira da Silva. Petrópolis: Vozes, 2000. 

https://doi.org/10.1515/9780691188539


239 
 

KOLBENSCHLAG, Madonna. Adeus, Bela Adormecida: a revisão do papel da mulher nos 

dias de hoje. Tradução de Maria Silvia Mourão Netto. 2. ed. São Paulo: Saraiva, 1991. 

 

KRISTEVA, Julia. Introdução à semanálise. São Paulo: Ed. Perspectiva, 2005. 

 

LE GOFF, Jacques. O maravilhoso e o quotidiano no ocidente medieval. Lisboa: Edições 

70, 2010. 

 

LE GOFF, Jacques. Para uma outra Idade Média. Petrópolis: Editora Vozes, 2008. 

 

LERNER, Gerda. “Introduction”. In: The creation of feminist consciousness: from the 

middle ages to eighteen-seventy. New York: Oxford University Press, 1993. p. 3-20. 

 

LERNER, Gerda. “Origins”. In: The creation of patriarchy. New York: Oxford University 

Press, 1986, p. 15-35. 

 

LIEBERMAN, Marcia K. “Some day my prince will come: female acculturation through the 

fairy tale”. In: ZIPES, Jack (Ed.). Don’t bet on the prince: contemporary feminist fairy tales 

in North America and England. New York: Methuen, 1986, p. 185-200, 

 

LÜTHI, Max. The fairytale as art form and portrait of man. Translated by Jon Erickson. 

Bloomington: Indiana University Press, 1987. 

 

LYOTARD, Jean-François. A condição pós-moderna. Tradução de Ricardo Corrêa Barbosa. 

Posfácio: Silviano Santiago. 12. ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2009. 

 

MAFFESOLI, Michel. A parte do diabo. Tradução de Clóvis Marques. Rio de Janeiro: 

Record, 2004. 

 

MAFFESOLI, Michel. O instante eterno: O retorno do trágico nas sociedades pós-modernas. 

São Paulo: Zouk, 2003. 

 

MARTINS, Maria Cristina. (Re)Escrituras: gênero e revisionismo contemporâneo dos 

contos de fadas. Jundiaí: Paco Editorial, 2015. 

 

MENDES, Mariza B. T. Em busca dos contos perdidos: O significado das funções 

femininas nos contos de Perrault. São Paulo: Unesp, 2000. 

 

MEREGE, Ana Lúcia. Os contos de fadas: origens, história e permanência no mundo 

moderno. São Paulo: Claridade, 2010. 

 

MILES, Rosalind. The women’s history of the world. London: Harper Collins Publishers, 

1988. 

 

MILL, John Stuart. A Sujeição das Mulheres. Tradução de Benedita Bettencourt. Almedina, 

Coimbra, 2006. 

 

MILLETT, Kate. Política sexual. Tradução de Alice Sampaio, Gisela da Conceição e 

Manuela Torres. Lisboa: Publicações Dom Quixote, 1970. 

 



240 
 

NEUMANN, Erick. A grande mãe: um estudo fenomenológico da constituição feminina do 

inconsciente. Tradução de Fernando Pedrosa de Mattos e Maria Silva Mourão Netto. São 

Paulo, Editora Cultrix, 1974. 

 

NEUMANN, Erick. Amor e Psiquê: uma contribuição para o desenvolvimento da psique 

feminina. Tradução de Zilda Hutchinson Schild. São Paulo: Editora Cultrix, 1993. 

 

NOGUERA, Renato. Mulheres e deusas: como as divindades e os mitos femininos formaram 

a mulher atual. Rio de Janeiro: Harper Collins, 2017. 

 

ONCE Upon a Time: 1ª temporada. Episódio 1. Piloto. [Série-vídeo]. Produção de Adam 

Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2011. (43 min). color. son. 

Netflix. Acesso em: 12 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 1ª temporada. Episódio 2. Aquilo que você mais ama. [Série-vídeo]. 

Produção de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2011. 

(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 12 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 1ª temporada. Episódio 7. O coração é um caçador solitário. [Série-

vídeo]. Produção de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 

2011. (43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 13 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 1ª temporada. Episódio 11. O fruto da árvore venenosa. [Série-vídeo]. 

Produção de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2011. 

(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 13 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 1ª temporada. Episódio 18. O homem do estábulo. [Série-vídeo]. 

Produção de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2012. 

(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 14 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 1ª temporada. Episódio 21. Uma maçã vermelha como sangue. [Série-

vídeo]. Produção de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 

2012. (43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 14 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 2ª temporada. Episódio 2. Nós somos os dois. [Série-vídeo]. Produção 

de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2012. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 15 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 2ª temporada. Episódio 5. O doutor. [Série-vídeo]. Produção de Adam 

Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2012. (43 min). color. son. 

Netflix. Acesso em: 15 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 2ª temporada. Episódio 6. Tallahassee. [Série-vídeo]. Produção de 

Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2012. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 16 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 2ª temporada. Episódio 10. A trama do grilo. [Série-vídeo]. Produção de 

Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2012. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 17 jan. 2019. 

 



241 
 

ONCE Upon a Time: 2ª temporada. Episódio 16. A filha do moleiro. [Série-vídeo]. Produção 

de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2013. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 17 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 2ª temporada. Episódio 17. Bem vindos a Storybrooke. [Série-vídeo]. 

Produção de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2013. 

(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 19 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 2ª temporada. Episódio 20. A Rainha Má. [Série-vídeo]. Produção de 

Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2013. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 20 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 3ª temporada. Episódio 2. Menina perdida. [Série-vídeo]. Produção de 

Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2013. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 20 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 3ª temporada. Episódio 3. Uma fada comum. [Série-vídeo]. Produção de 

Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2013. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 20 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 3ª temporada. Episódio 20. Um só coração. [Série-vídeo]. Produção de 

Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2014. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 22 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 4ª temporada. Episódio 1. Um conto de duas irmãs. [Série-vídeo]. 

Produção de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2014. 

(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 23 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 4ª temporada. Episódio 8. Quebrar o espelho. [Série-vídeo]. Produção 

de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2014. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 23 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 4ª temporada. Episódio 12. Escuridão nos limites da cidade. [Série-

vídeo]. Produção de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 

2015. (43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 23 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 4 ª temporada. Episódio 15. Pobre alma. [Série-vídeo]. Produção de 

Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2015. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 25 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 4ª temporada. Episódio 17. O coração de Gold. [Série-vídeo]. Produção 

de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2015. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 25 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 4ª temporada. Episódio 22. Operação Mangusto. [Série-vídeo]. 

Produção de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2015. 

(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 25 jan. 2019. 

 

 



242 
 

ONCE Upon a Time: 5ª temporada. Episódio 12. Almas dos que partiram. [Série-vídeo]. 

Produção de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2016. 

(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 26 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 5ª temporada. Episódio 16. A nossa ruína. [Série-vídeo]. Produção de 

Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2016. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 26 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 5ª temporada. Episódio 22. Somente você. [Série-vídeo]. Produção de 

Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2016. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 26 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 6 ª temporada. Episódio 1. O salvador. [Série-vídeo]. Produção de 

Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2016. (43 min). 

color. son. Netflix. Acesso em: 26 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 6ª temporada. Episódio 14. Página 23. [Série-vídeo]. Produção de Adam 

Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2017. (43 min). color. son. 

Netflix. Acesso em: 27 jan. 2019. 

 

ONCE Upon a Time: 7ª temporada. Episódio 22. Saindo de Storybrooke. [Série-vídeo]. 

Produção de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2018. 

(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 27 jan. 2019. 

 

PATAI, Raphael. O mito e o homem moderno. Tradução de Octavio Mendes Cajado. São 

Paulo: Editora Cultrix, 1972. 

 

PERROT, Michelle. Minha história das mulheres. Tradução de Angela M. S. Correa. São 

Paulo: Contexto, 2007. 

 

PIGLIA, Ricardo. Memoria y tradición. In: CONGRESSO INTERNACIONAL ABRALIC, 2, 

1990, Belo Horizonte, Anais... Belo Horizonte: EdUFMG, v.1, 1990. p. 60-66.  

 

PIGLIA, Ricardo. Una propuesta para el próximo milenio, Cuadernos LIRICO [En línea], 

9 | 2013, Puesto en línea el 01 septiembre 2013. Disponível em:  

https://doi.org/10.4000/lirico.1101. Acesso em: 10 mar. 2015. 

 

PIRES, Valéria Fabrizi. Lilith e Eva: imagens arquetípicas da mulher na atualidade. São 

Paulo: Editora Summus, 2008. 

 

PROPP, Vladimir. I. Morfologia do conto maravilhoso. Tradução de Jasna Paravich Sarhan. 

Rio de Janeiro: Ed. Forense Universitária, 2001. 

 

RICH, Adrienne. When we dead awaken: writing as re-vision. In: GILBERT, Sandra M.; 

GUBAR, Susan (Ed). The Norton Anthology of Literature by Women: The Tradition in 

English. New York: W.W. Norton, 1985. 

 

RICOEUR, Paul. Evil – a challenge to philosophy and theology. New York: Continuum, 

2007. 

 

https://doi.org/10.4000/lirico.1101


243 
 

ROAS, David. Tras los limites de lo real: uma definición de lo fantástico. Madrid: Páginas 

de Espuma, 2011. 

 

ROBLES, Martha. Mulheres, mitos e deusas: o feminino através dos tempos. Tradução de 

William Lagos, Débora Dutra Vieira. São Paulo: Aleph, 2006. 

 

RÖHRICH, Lutz. Introduction. In: BOTTIGHEIMER, Ruth B. Fairy tales and society: 

illusion, allusion, and paradigma. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1986, p. 1-

12. 

 

ROWE, Karen E. Feminism and fairy tales. In: ZIPES, Jack (Ed.). Don’t bet on the prince: 

contemporary feminist fairy tales in North America and England. New York: Methuen, 1986, 

p. 209-226. 

 

RYAN, Barbara. Feminism and the Women's Movement: Dynamics of Change in Social 

Movement, Ideology and Activism. New York: Routledge, 1992. 

 

SAMOYAULT, Tiphaine. A intertextualidade. Tradução de Sandra Nitrini. São Paulo: 

Aderaldo e& Rothschild, 2008. 160p. 

 

SCOTT, Joan Wallach. “Gênero: uma categoria útil de análise histórica”. Educação & 

Realidade. Porto Alegre, vol. 20, nº 2, jul./dez. 1995, pp. 71-99.  

 

SICUTERI, Roberto. Lilith: a lua negra. Tradução de Norma Telles e J. Adolpho S. Gordo. 

São Paulo: Paz e Terra, 1987. 

 

SILVA, Andréia Cristina Lopes Frazão da; ANDRADE, Marta Mega de. Mito e gênero: 

Pandora e Eva em perspectiva histórica comparada. Cad. Pagu [online]. 2009, n. 33, p. 313-

342. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0104-83332009000200012. Acesso em: 11 mar. 

2020. 

 

SILVER, Arielle A. Wicked, selfish, and cruel: an inquiry into the stepmother narrative. 

2015. 40f. Dissertação (Mestrado em Creative Writing). Antioch University Los Angeles. 

2015. 

 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Tradução de Sandra Regina 

Goulart Almeida, Marcos Pereira Feitosa e André Pereira Feitosa. Belo Horizonte: Editora 

UFMG, 2010. 

 

STONE, Kay F. Some day your witch will come. Detroit: Wayne State University Press, 

2008. 

 

SYLVESTRE, Fernanda Aquino. Mitos bíblicos e contos de fadas revisitados na 

metaficção de Robert Coover. 2008. 205f. Tese (Doutorado em Estudos Literários) – 

Universidade Estadual Paulista, Faculdade de Ciências e Letras, Campus de Araraquara. 

2008. 

 

TANDON, Neeru. Feminism: a paradigma shift. New Delhi: Atlantic Publishers & 

Distributors, 2008. 

 

https://doi.org/10.1590/S0104-83332009000200012


244 
 

TATAR, Maria. Contos de Fadas. Edição Comentada e Ilustrada. Edição, introdução e notas 

Maria Tatar. Traduzido para o português por Maria Luíza X. de A. Borges. Rio de Janeiro: 

Zahar, 2013. 

 

TATAR, Maria. The hard facts of the Grimm’s fairy tales. New Jersey: Princeton 

University Press, 1987. 

 

TATAR, Maria. Why fairy tales matter: the performative and the transformative. In: Western 

Folklore, v. 69, n. 1, p. 55-64, Winter 2010. 

 

TODOROV, Tzvetan. Introdução à literatura fantástica. 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 

1992. 

 

ULMANN, Reinholdo Aloysio. O mal. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2010. 24 p. 

 

WAELTI-WALTERS, Jennifer. On witches: power, sexuality and language. In: Fairy Tales 

and the Female Imagination. Montreal: Eden Press, 1982. 

 

WAGNER, Sally Roesch. Sisters in spirit: Haudenosaunee (Iroquois) influence on early 

American feminists. Summertown: Native Voices (Book Publishing Company), 2001. 

 

WALKER, Barbara G. Snow Night. In: Feminist fairy tales. New York: Harper Collins. 

1996. p. 19-25. 

 

WARNER, Marina. Da Fera à Loira: sobre contos de fadas e seus narradores. Tradução de 

Thelma Médici Nóbrega. São Paulo: Companhia das Letras, 1999. 

 

WARNER, Marina. Once upon a time: a short history of fairy tale. Oxford: Oxford 

University Press, 2014. 

 

WAUGH, Patricia. Metafiction: The theory and practice of self-conscious fiction. London 

and New York: Routledge, 1984. Disponível em: https://doi.org/10.2307/1771928. Acesso em 

25 abr. 2020. 

 

WOLF, Naomi. O mito da beleza: como as imagens de beleza são usadas contra as mulheres. 

Tradução de Waldéa Barcellos. Rio de Janeiro: Rocco, 1992. 

 

ZERZAN, John. “Patriarchy, civilization, and the origins of gender”. Twilight of the 

Machines. Los Angeles, CA: Feral House, 2008. 

 

ZIHLMAN, Adrienne; TANNER, Nancy. In: TIGER, Lionel; FOWLER, Heather T. Female 

hierarchies. Chicago: Beresford Book Service, 2009, p. 163-194. 

 

ZILBERMAN, Regina. A literatura infantil na escola. 4. ed. São Paulo: Global, 1985. 

 

ZIPES, Jack (Ed). Don’t bet on the prince: contemporary feminist fairy tales in North 

America and England. New York: Methuen, 1986.  

 

ZIPES, Jack. Fairy tales and the art of subversion. New York: Methuen, 1988. 

  

https://doi.org/10.2307/1771928


245 
 

ZIPES, Jack. Fairy tale as myth/ myth as fairy tale. Lexington: University Press of 

Kentucky, 1994.  

 

ZIPES, Jack. “Once there was a time: an introduction to the history and ideology of folk and 

fairy tales”. In: ZIPES, Jack. Breaking the Magic Spell: Radical Theories of Folk and Fairy 

Tales. Kentucky: University Press of Kentucky, 2002. 

 

ZIPES, Jack. The evolution of folk and fairy tales in Europe and North America. In: 

CANEPA, Nancy L. (ed). Teaching Fairy Tales. Detroit: Wayne State University Press, 

2019, s.p. 

 

ZIPES, Jack. Towards a social history of the literary fairy tale for children. In: Children's 

Literature Association Quarterly, Volume 7, Number 2, Summer 1982, pp. 23-26. Disponível 

em: https://doi.org/10.1353/chq.0.0449. Acesso em: 17 mai. 2020. 

 

ZIPES, Jack. When Dreams Came True: Classical Fairy Tales and Their Tradition. New 

York: Routledge, 1999. 

 

 

 

 

https://doi.org/10.1353/chq.0.0449

