UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLANDIA
INSTITUTO DE LETRAS E LINGUISTICA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ESTUDOS LITERARIOS
CURSO DE DOUTORADO

LIVIA MARIA DE OLIVEIRA

NEGOCIANDO A NARRATIVA DA MADRASTA:

novas perspectivas para a vila dos contos de fadas

UBERLANDIA
2021



LIVIA MARIA DE OLIVEIRA

NEGOCIANDO A NARRATIVA DA MADRASTA:

novas perspectivas para a vila dos contos de fadas

Tese apresentada ao Programa de Pds-graduagdo em
Estudos Literarios (PPLET), do Instituto de Letras e

Linguistica da Universidade Federal de Uberlandia,
como requisito para obtengao do titulo de Doutora em
Estudos Literarios.

Area de concentracdo: Estudos Literéarios
Linha de pesquisa: Literatura, Memoria e Identidades

Orientadora: Profa. Dra. Fernanda Aquino Sylvestre

UBERLANDIA
2021



Dados Internacionais de Catalogagdo na Publicagio (CIP)
Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil.

048n
2021

Oliveira, Livia Maria de, 1990-
Negociando a narrativa da madrasta [recurso eletronico] : novas

perspectivas para a vila dos contos de fadas / Livia Maria de Oliveira. -
2021.

Orientadora: Fernanda Aquino Sylvestre.

Tese (Doutorado) - Universidade Federal de Uberlandia, Programa de
Pos-Graduagdo em Estudos Literarios.

Modo de acesso: Internet.

Disponivel em: http://doi.org/10.14393/ufu.te.2021.5511

Inclui bibliografia.

Inclui ilustragoes.

1. Literatura. I. Sylvestre, Fernanda Aquino, 1973-, (Orient.). IL

Universidade Federal de Uberlandia. Programa de Po6s-Graduagdo em
Estudos Literarios. III. Titulo.

CDU:82

Gloria Aparecida - CRB-6/2047
Bibliotecaria



UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLANDIA

Coordenacdo do Programa de Pds-Graduagdao em Estudos Literarios
Av. Jodo Naves de Avila, n2 2121, Bloco 1G, Sala 250 - Bairro Santa Ménica, Uberlandia-MG, CEP 38400-902
Telefone: (34) 3239-4487/4539 - www.pgletras.ileel.ufu.br - secpplet@ileel.ufu.br

g

ATA DE DEFESA - POS-GRADUAGAO

Programa de
Pés-Graduagdo | Estudos Literarios
em:
Defesa de: Doutorado em Estudos Literarios
. o Hora de
Data: 26 de maio de 2021 Hora de inicio: 14:00 18:00
encerramento:

Matricula do

ey 11713TLT007
Discente:
Nom

9 e do Livia Maria de Oliveira
Discente:
Titulo do . . . -~
Trabalho: Negociando a narrativa da madrasta: novas perspectivas para a vila dos contos de fadas
Area de

o Estudos Literarios
concentracdo:
Linha de . . L. .
. Linha 1 - Literatura, Memboria e Identidades
pesquisa:
Projeto de o . __— . R . .
. RelacGes entre histéria e ficcdo na literatura contemporanea: identidade, cultura e formas

Pesquisa de L

. ~ literarias.
vinculacgdo:

Reuniu-se por videoconferéncia, a Banca Examinadora designada pelo Colegiado do Programa de Pds-
graduacdo em Estudos Literdrios, composta pelos Professores Doutores: Fernanda Aquino Sylvestre da
Universidade Federal de Uberlandia-UFU, Orientadora da candidata (Presidente); Karin Volobuef da
Universidade Estadual Paulista Julio de Mesquita Filho / Unesp-Araraquara; Josilene Pinheiro-Mariz da
Universidade Federal de Campina Grande / UFCG; Cynthia Beatrice Costa da Universidade Federal de
Uberlandia / UFU; Kénia Maria de Almeida Pereira da Universidade Federal de Uberlandia / UFU e, como
suplentes, Claudia Fernanda de Campos Mauro da Universidade Estadual Paulista Julio de Mesquita Filho
/ Unesp-Araraquara e Carla Fernandes Cipreste da Universidade Federal de Uberlandia/UFU.

Iniciando os trabalhos o(a) presidente da mesa, Prof.2 Dr.2 Fernanda Aquino Sylvestre, apresentou a
Comissdo Examinadora e a candidata, agradeceu a presenca do publico, e concedeu a Discente a palavra
para a exposicdo do seu trabalho. A duracdo da apresentacdo da Discente e o tempo de arguicdo e resposta
foram conforme as normas do Programa.

A seguir o senhor(a) presidente concedeu a palavra, pela ordem sucessivamente, aos(as)
examinadores(as), que passaram a arguir o(a) candidato(a). Ultimada a arguicdo, que se desenvolveu
dentro dos termos regimentais, a Banca, em sessao secreta, atribuiu o resultado final, considerando o(a)
candidato(a):

Aprovado(a).

Esta defesa faz parte dos requisitos necessarios a obtencado do titulo de Doutor em Estudos Literarios.

O competente diploma sera expedido apds cumprimento dos demais requisitos, conforme as normas do
Programa, a legislacdo pertinente e a regulamentacdo interna da UFU.


http://www.pgletras.ileel.ufu.br/
mailto:secpplet@ileel.ufu.br
mailto:t@ileel.ufu.br

Nada mais havendo a tratar foram encerrados os trabalhos. Foi lavrada a presente ata que apds lida e
achada conforme foi assinada pela Banca Examinadora.

e
'i Documento assinado eletronicamente por Josilene Pinheiro Mariz, Usuario Externo, em
.“’IEI- E’ 26/05/2021, as 17:18, conforme horario oficial de Brasilia, com fundamento no art. 62, § 12, do

assinatura

| eletrénica Decreto n? 8.539, de 8 de outubro de 2015.

e
eil Documento assinado eletronicamente por Fernanda Aquino Sylvestre, Professor(a) do Magistério
Ik, E‘y Superior, em 26/05/2021, as 17:18, conforme horério oficial de Brasilia, com fundamento no art. 69,

assinatura

| eletronica § 12, do Decreto n? 8.539, de 8 de outubro de 2015.

e
'i Documento assinado eletronicamente por Karin Volobuef, Usuario Externo, em 26/05/2021, as
ﬂglﬂ E 17:18, conforme horario oficial de Brasilia, com fundamento no art. 62, § 12, do Decreto n2 8.539, de

| eletronica 8 de outubro de 2015.

—
ei' Documento assinado eletronicamente por Kenia Maria de Almeida Pereira, Professor(a) do
_ﬂ'imm;‘ E’ Magistério Superior, em 26/05/2021, as 17:18, conforme horario oficial de Brasilia, com fundamento
| eletronica no art. 62, § 12, do Decreto n2 8.539, de 8 de outubro de 2015.

e
'i Documento assinado eletronicamente por Cynthia Beatrice Costa, Professor(a) do Magistério
.ﬂglﬁ E‘, Superior, em 26/05/2021, as 19:38, conforme horario oficial de Brasilia, com fundamento no art. 69,

| eletronica § 12, do Decreto n? 8.539, de 8 de outubro de 2015.

e
'i Documento assinado eletronicamente por Livia Maria de Oliveira, Usuario Externo, em 30/05/2021,
-“’l'EI- E‘, as 08:54, conforme hordrio oficial de Brasilia, com fundamento no art. 62, § 12, do Decreto n2 8.539,

assinatura

‘ eletrénica de 8 de outubro de 2015.

Raraab] St .
; ;;l!'ﬂ-_ﬂ- https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php?

i f'® acao=documento conferir&id orgao acesso externo=0, informando o cédigo verificador 2797218 e
o codigo CRC 01AC810C.

Referéncia: Processo n? 23117.034153/2021-81 SEI n2 2797218


http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0
https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0

AGRADECIMENTOS

A escrita de uma tese de doutorado ¢ um ato solitario. Ao longo desse caminho, contei com a

colaboracao de algumas pessoas, as quais dedico minhas palavras de agradecimento:

Aos meus familiares, por terem sido os primeiros incentivadores em minha vida.

A professora Doutora Fernanda Aquino Sylvestre, ndo somente por ter aceitado me orientar

nesse percurso académico, mas pelas contribuigdes e palavras de incentivo.

Aos professores do Programa de Pos-Graduacao em Estudos Literarios, pela minha formacao.

A todos que, de uma forma ou de outra, me encorajaram a seguir e contribuiram para a

realizagdo deste trabalho.



“We need to know the writing of the past, and know it
differently than we have ever known it, not to pass on a
tradition but to break its hold over us” (RICH, 1985, p.
19).



RESUMO

Os contos de fadas se configuram como construgdes magicas do mundo que permeiam os
séculos. Na contemporaneidade, hd um movimento intertextual de releitura dessas narrativas
maravilhosas que retoma o passado sob o conceito de “re-visdo”, proposto por Adrienne Rich
(1985), apostando na necessidade de desconstruir, reorganizar e transformar os contos de fadas,
tendo por base a tradi¢do. Nesse sentido, o revisionismo contemporaneo, dialogando com a pos-
modernidade, langa luz para perspectivas que estdo fora do sistema homogeneizante,
demonstrando que essas historias ndo precisam ser como sempre foram e seus significados ndo
necessitam ser unicos, imutaveis ou cristalizados. Como metaforas de uma €época, por muito
tempo, os contos de fadas estabeleceram os lugares para as personagens femininas. Com a
institucionalizagdo dos contos de fadas enquanto género literario, a madrasta passa a ocupar o
polo feminino negativo, sendo o contraponto que valida o ideal materno de bondade e lutando,
dentro de um novo casamento, contra a enteada. Madrasta e enteada sdo caracterizadas como
personagens que constroem uma relagdo de poder, sendo influéncias mutuas para o desenrolar
da narrativa. Mas por que a madrasta ¢ vilipendiada e cabe a ela, na tradi¢ao, apenas o papel de
antagonista? Esse questionamento inicial nos levou ao desenvolvimento dessa tese, que tenta
negociar a narrativa da madrasta, a partir de releituras do tradicional conto de Branca de Neve.
Refletindo a necessidade contemporanea de trazer explicagdes em relacdo ao passado da
madrasta a fim de justificar sua vilania, analisamos “The Snow Child”, de Angela Carter,
“Snow Night”, de Barbara G. Walker, “The dead Queen”, de Robert Coover, Garotas de Neve
e Vidro, de Melissa Bashardoust, A Mais Bela de Todas - A Historia da Rainha Ma, de Serena
Valentino; e o seriado ficcional Once upon a time, de Adam Horowitz e Edward Kitsis. Por
meio dessas narrativas, defendemos a hipotese de que a busca da origem do mal da madrasta ¢
uma fic¢do que ndo empobrece o enigma, que nasce e se consolida no fato de nunca dizer tudo,
e elaboramos o conceito de “memoria-origem”, associando-o a transformacao da personagem
madrasta de vila para uma anti-heroina p6s-moderna.

PALAVRAS-CHAVE: Contos de fadas. Revisionismo contemporaneo. Madrasta. Branca de
Neve. Vilania. Origem do mal.



ABSTRACT

Fairy tales are configured as magical constructions of the world that permeate the centuries. In
contemporary times, there is an intertextual movement to re-read these narratives that retakes
the past under the concept of “re-vision”, proposed by Adrienne Rich (1985), betting on the
need to deconstruct, reorganize and transform fairy tales, based on tradition. In this sense,
contemporary revisionism, dialoguing with postmodernity, sheds light on perspectives that are
outside the homogenizing system, demonstrating that these stories do not need to be as they
always were and their meanings do not need to be unique, immutable or crystallized. As
metaphors of an era, for a long time, these narratives established places for female characters.
With the institutionalization of fairy tales as a literary genre, the stepmother started to occupy
the negative feminine pole, being the counterpoint that validates the maternal ideal of kindness
and fighting, within a new marriage, against her stepdaughter. Stepmother and stepdaughter are
characters that build a relationship of power, being mutual influences for the development of
the narrative. But why is the stepmother vilified and why does she have only the antagonist role
in tradition? These initial questions led us to the development of this thesis, which tries to
negotiate the narrative of the stepmother, based on reinterpretations of the traditional tale of
Snow White. Reflecting the contemporary need to bring explanations about the stepmother's
past in order to justify her villainy, we analyzed “The Snow Child”, by Angela Carter, “Snow
Night”, by Barbara G. Walker, “The dead Queen”, by Robert Coover, Girls made of Snow and
Glass, by Melissa Bashardoust, Fairest of All: A Tale of the Wicked Queen, by Serena
Valentino; and Once upon a time, by Adam Horowitz and Edward Kitsis. Through these
narratives, we defend the hypothesis that the search for the origin of the stepmother's evil is a
fiction that does not impoverish the enigma, that is born and is consolidated in the fact of never
saying everything, and we elaborated the concept of “origin-memory”, associating it with the
transformation of the villainous stepmother into a postmodern anti-heroine.

KEYWORDS: Fairy tales. Contemporary revisionism. Stepmother. Snow White. Villainy.
Origin of evil.



RESUMEN

Los cuentos de hadas se configuran como construcciones magicas del mundo que permean los
siglos. En la contemporaneidad, hay un movimiento intertextual de relectura de esas narrativas
maravillosas que retoman el pasado bajo el concepto de “re-vision”, propuesto por Adrienne
Rich (1985), apostando en la necesidad de desconstruccion, reorganizacion y transformacion
de los cuentos de hadas, teniendo por base la tradicion. Asi, el revisionismo contemporaneo,
dialogando con la posmodernidad, alumbra las perspectivas que estan fuera del sistema
homogeneizante, demostrando que esas historias no necesitan ser como siempre fueron y sus
significados no necesitan ser unicos, inmutables o cristalizados. Como metaforas de una época,
por mucho tiempo, los cuentos de hadas establecieron lugares para los personajes femeninos.
Con la institucionalizacion de los cuentos de hadas como género literario, la madrastra pasa a
ocupar el polo femenino negativo, siendo el contrapunto que valida el ideal materno de bondad
y luchando, dentro de un nuevo matrimonio, contra la hijastra. Madrastra e hijastra son
caracterizadas como personajes que construyen una relacion de poder, siendo influencias
mutuas para el desarrollo de la narrativa ;Pero, por qué la madrastra es vilipendiada y cabe a
ella, en la tradicion, solamente el puesto de antagonista? Ese cuestionamiento inicial nos he
llevado al desarrollo de esa tesis, la cual intenta negociar la narrativa de la madrastra a partir de
relecturas del tradicional cuento de Blancanieves y los siete enanitos. Reflexionando la
necesidad contemporanea de traer explicaciones en relacion al pasado de la madrastra, con la
finalidad de justificar su villania, analizamos “The Snow Child”, de Angela Carter, “Snow
Night”, de Barbara G. Walker, “The dead Queen”, de Robert Coover, Garotas de Neve e Vidro,
de Melissa Bashardoust, A Mais Bela de Todas - A Historia da Rainha Ma, de Serena Valentino;
y el seriado ficcional Once upon a time, de Adam Horowitz y Edward Kitsis. Por medio de esas
narrativas, defendimos la hipotesis de que la busqueda del origen del mal de la madrastra es
una ficcion que no empobrece el enigma, lo cual nace y se consolida en el hecho nunca decir
todo, y elaboramos el concepto de “memoria-origen”, lo asociando a la trasformacion del
personaje madrastra de villana para una anti heroina posmoderna.

PALABRAS-LLAVE: Cuentos de hadas. Revisionismo contemporaneo. Madrastra.
Blancanieves. Villania. Origen del mal.



Imagem 1

Imagem 2

Imagem 3

Imagem 4

Imagem 5

Imagem 6

Imagem 7

Imagem 8

Imagem 9

Imagem 10

Imagem 11

Imagem 12

Imagem 13

Imagem 14

Imagem 15

Imagem 16

LISTA DE ILUSTRACOES

Temporada 1, Episodio 1: A Rainha Ma adentra a ceriménia de
casamento de Branca de Neve e o Principe Encantado em sua
PIIMEITa APATICAO. .. eeeuvieerieireeteertieeteesieeeteesteeeseesseeeseenseesseensaesnseens
Temporada 1, Episodio 1: Momento em que a Rainha M4 langa a
MALAICAO. ...
Temporada 1, Episodio 1: Henry e sua mae biologica, Emma Swan,
adentram a cidade de Storybrooke............cceeveviiieniienieeciieieceee,
Temporada 1, Episddio 1: Emma Swan acompanha Henry de volta a
casa da prefeita, Regina Mills...........ccoooiiiiiiiiiiiniiee
Temporada 2, Episoédio 16: Todos se curvam na apresentacdo de
REZINA 80 TCINO.....coiuiieiiiieiiieiiecie ettt e eees
Temporada 1, Episédio 18: Regina, junto ao seu pai e a sua mae..........

Temporada 1, Episodio 18: Regina corre em socorro a Branca de

Temporada 1 Episodio 18: Regina tenta acalmar Branca de Neve........
Temporada 1, Episodio 18: Sequéncia de cena em que Regina beija
Daniel, € surpreendida por Branca de Neve e pede segredo..................
Temporada 1, Episddio 18: Branca de Neve revela o segredo de
RegiNa & COTa....c.couiiiiiiiniieiecieteeeee s
Temporada 1, Episodio 18: Regina descobre que Branca de Neve
1EVEIOU SEU SEEICA0....eeiiiiieeiiieeiiieceeeee e e e e
Temporada 2, Episodio 5: Regina arranca o coragdo de outra aluna
de RumpelStiltsKin.........cooeeviiriiniiiiiniiieeecce e
Temporada 1, Episddio 11: Regina assiste ao Rei dizer que Branca
de Neve € tao bela quanto a falecidamae..........cccceeevvevvieiiieeinieeeeen.
Temporada 1, Episodio 11: Regina se vé refletida no espelho dado
PEIO GEINIO ...ttt et et e
Temporada 1, Episodio 11: Regina afirma que o Génio ficara com ela
PATA SEINPTC...c.eevrniintiteieeiteat et st ste bt et et et et et st ebe bt it ese e eaeees

Temporada 1, Episodio 7: A Rainha conforta Branca de Neve.............

176

177

177

178

180
181

181
182

183

184

186

189

189

190

190



Imagem 17

Imagem 18

Imagem 19
Imagem 20
Imagem 21
Imagem 22

Imagem 23

Imagem 24

Temporada 1, Episdédio 7: A Rainha se dirige para o cofre dos
coracdes acreditando carregar o coragdo de Branca de Neve................
Temporada 1, Episodio 7: A Rainha segura o coragdo do cagador........
Temporada 2, Episoédio 20: “- A Rainha esta morta. Vida longa a
Rainha Ma” — diz Regina, em frente ao espelho...........ccceveereniencnnne.
Temporada 2, Episodio 10: Regina se arrepende de ndo ter matado
Branca de NeVe........ooiiiiiiiiiieiee e
Temporada 1, Episodio 18: Caracterizacao de Regina jovem...............
Temporada 2, Episodio 6: Primeira aparicdo como Rainha Ma............
Temporada 2, Episddio 17: Primeira apari¢do como prefeita de
SEOTYDIOOKE. ...ttt e

Temporada 7, Episddio 22: Regina regenerada se torna “a boa

192
192

195

197

199

201

201



SUMARIO

1 INTRODUGAO. ... eeeenene.
2 O REVISIONISMO DOS CONTOS DE FADAS......oooieeeeeeeeeeeeeee e
2.1 Pés-modernidade e estratégias reviSIONIStaS. .......ecveerueveerieerieeriienieeieenreeneenenes
2.2 Breve trajetdria historica dos contos de fadas...........cooceeevieniieiieniiiiiiienieeeee,
3 ESPELHO, ESPELHO MEU: REFLEXOS E ROTEIROS DO FEMININO,
MODOS DE SE TORNAR MULHER..........ccoociiiiiiieieeeeceeeee e
3.1 A perspectiva feminina e o patriarcado: da subordinagdo a oposigao..................

3.2 A mulher nos mitos € N0S CONLOS A€ TAAAS ... .uvveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeees

4 NEGOCIANDO A NARRATIVA DA MADRASTA: A PERSPECTIVA DA

4.1 A madrasta pelo viés da tradiGa0.........ccuevevierieinieeiieie e
4.2 A madrasta nas releituras CONtEMPOTANEAS..........eecveeeeriereeerreenieeieereeereenneenees
4.2.1 A Condessa de “The Snow Child”............coovieeiiiieiiieceece e

4.2.2 A rainha de “Snow Night”.......c.ccooiriiniiiiieeceee e

4.2.3 A velha Rainha de “The dead Queen™.............cooveeeeiiiicieeeciee e,

4.2.4 A madrasta de Garotas de Neve € Vidro.............cccccvceevceeeenceencensenianenne

4.2.5 A Rainha Ma de A mais bela de todas: A historia da Rainha Ma................

4.2.6 Regina Mills, de Once upon a time.................cccoceeveeceineenennencecneecneene

5 (DES)CONSTRUCOES: A IDEIA DE ORIGEM E UMA FICCAO.......................
6 CONSIDERACOES FINAIS. ...ttt
REFERENCIAS ...ttt

10
14
15
35

58
60
83



10

1 INTRODUCAO

Em um mundo inundado por imagens midiaticas, revisitamos as palavras, os sentidos, a
memoria, a heranca e a tradigdo. Nessa perspectiva, os contos de fadas sdo fragmentados,
repetidos, desconstruidos e virados do avesso. As herangas recebidas pelo modernismo
possibilitam uma obra contemporanea desconstruida de uma leitura Unica e linear. Somos
proprios de um tempo que reivindica mais que um final fixo e feliz. Esse processo literario ¢
nomeado como revisionismo contemporaneo. O conto de fadas revisitado objetiva alterar a
visdo tradicional que os leitores possuem acerca das narrativas classicas cujos significados se
tornaram cristalizados. Paradoxalmente, o proposito ¢ criar algo novo, com valores
transformados, mantendo vivas as narrativas dos contos tradicionais.

Contudo, a revisdo dos contos de fadas ndo pode ser considerada uma estratégia
exclusiva da contemporaneidade. Os contos de fadas sdo narrativas que passam por um trabalho
de revisdo constante, podendo ser lidos como metaforas de uma época, pois revelam modos de
vida e visdes de mundo em tempos e espacos determinados. A trajetéria historica dessas
narrativas enquanto género literario revela um processo de apropriacdo dialética. Na tradicao
oral, o narrador era conhecido e as histdrias expressavam experiéncias e crengas comuns. Com
a invengdo da impressdo e a institucionalizagdo do género literario, os contos orais foram
apropriados por classes sociais diferentes e sua producdo e recepcao, transformadas.

Ha uma incerteza quanto a origem dos contos, sendo impossivel apontar com exatidao
como e onde um conto se originou. Contemporaneamente, o que consideramos contos de fadas
¢ um tipo de narrativa advinda da tradi¢dao popular. O termo “conto de fadas” foi usado pela
primeira vez por Madame D’Aulnoy, em 1697: conte de fées, caracterizando-se como a
primeira autora a publicar as narrativas produzidas nos saldes das preciosas. O conto popular
precisou se encaixar nos saldes e nas cortes aristocratas e burguesas para se estabelecer como
género. No comego do século XIX, quando os irmaos Grimm adentram esse cenario, os contos
de fadas literarios ja estavam institucionalizados, assumindo diversos posicionamentos
ideologicos e estéticos.

Apropriagdo, conforme afirma Jack Zipes (1994), ndo ocorre sem violéncia. A violagdo
das historias trabalhou em prol do estabelecimento da burguesia, de modo a controlar o desejo
e a imaginag¢ao dentro de uma ordem simbolica da cultura ocidental. De um ambiente coletivo
e oral, o conto passou a ser lido no ambiente privado. Como poucas pessoas na época podiam
ler, o conto de fadas se tornou elitista e individualista. Antes de se adequar as criangas, era lido

pelos adultos e sua origem nas classes baixas foi, por muito tempo, considerada vulgar. Desse



11

modo, a analise dos contos de fadas demonstra que eles refletem aspectos culturais da época
em que foram escritos, sendo marcados por papéis estereotipados.

Os contos de fadas podem ser estudados por um imenso arranjo de possibilidades. A
principal abordagem que ilumina esse estudo diz respeito a relatividade historica do significado,
ou seja, as versdes refletem os contextos culturais, histéricos e ideologicos de produgdo,
demonstrando a remodelagdo dos significados, os quais podem ser diversos se as histdrias forem
analisadas e interpretadas a partir da perspectiva de outros personagens. Embora a personagem
de Branca de Neve monopolize nossa atengao, Warner (1999) enfatiza que os contos de fadas
ndo sdo narrados na primeira pessoa da protagonista. A partir dessa constatagdo, ¢ importante
considerar que muitas interpretagdes geralmente abordam as historias do ponto de vista da
protagonista — € o que acontece com Branca de Neve, orfa de mae e atormentada pela madrasta,
a personagem substituta e vilipendiada.

Considerado um estudo de continuacao, essa tese surgiu da conclusdao do Mestrado, cuja
analise se pautou nos niveis de subversdo alcangados pelas personagens protagonistas da
princesa nas releituras de Angela Carter, “The Snow Child” (1979) e de Barbara G. Walker,
“Snow Night” (1996). Ao final da pesquisa, ficou latente a interpretacdo de que ndo haveria
subversdo tao significativa em ambas as releituras se ndo fosse pela figura da madrasta —
personagem tradicionalmente relegada a vilania intrinseca.

A figura da madrasta ma tem ganhado cada vez mais notoriedade como uma dentre
tantas personagens vilas. Os irmdos Grimm selecionaram a madrasta como uma antagonista
apropriada. Uma andlise da primeira para a segunda edi¢do de Branca de Neve, por exemplo,
demonstra que a madrasta nem sempre foi a vila da narrativa, de modo que a escolha por atribuir
a vilania a essa personagem ¢ consciente. O motivo ¢ que ainda permanece nebuloso.

Especula-se, com Bruno Bettelheim (2002), que a madrasta malvada preserva a imagem
da boa mae, a fim de que a crianga possa expressar sua raiva em relagdo a uma figura materna
sem sentir culpa. Considerando a perspectiva de unidade familiar, essa teoria justifica a vilania
da madrasta, afinal ela ¢ alguém de fora, estando a margem.

Todavia, também ha o motivo do reflexo historico social do periodo, com alta taxa de
mortalidade nos partos e a falta de higiene sanitaria. Além disso, uma vez que os homens mais
velhos se casavam novamente, apds a morte da esposa, com mulheres bem mais jovens, reduzia-
se a diferenca de idade entre a madrasta e a enteada, abrindo-se a possibilidade de ciimes e
competicao entre as mulheres, dentro de um mundo marcadamente masculino.

Madrasta e enteada tecem uma relacdo de poder. Elas sdo influéncias mutuas para o

desenrolar da narrativa. Nao se pode negar que a madrasta estd vinculada a acdo e, sem ela, nao



12

ha desenvolvimento ou progresso narrativo. O enredo de Branca de Neve somente se
desenvolve devido ao agenciamento da figura a margem, de fora. Além disso, a protagonista
apenas consegue se livrar da madrasta, na narrativa tradicional, quando o principe entra em
cena.

A vilania ¢ uma forma de comunicacdo no mundo contemporaneo. Embora os contos
tenham passado por anos de revisdo, adaptacdo e apropriacdo, a figura feminina da vila
permanece. Por que nos contos de fadas tradicionais o mal € muitas vezes representado por uma
figura feminina? Por que a madrasta ¢ na maior parte da narrativa descrita como ma? Existem
forcas externas a narrativa que validam essa caracterizagdo negativa do poder feminino? Essas
sdo algumas questdes que movem a construgdo desse estudo.

E importante considerar que a mie destrutiva ¢ um desafio para a familia patriarcal, por
isso a madrasta vem substitui-la. A madrasta, por tanto tempo estimada como representante de
um mal inato, necessita ser considerada uma vitima da situagdo ¢ da sociedade em que se
encontra, a fim de que sua narrativa ganhe novas perspectivas. E preciso ler os contos
tradicionais a partir do ponto de vista de outrem, com o intuito de lancar nova luz sobre o
material.

Seguindo esse propoésito, o corpus dessa pesquisa contempla obras que retomam a
narrativa de Branca de Neve, trazendo novos enredos ¢ novas perspectivas para a figura da
madrasta, a saber: “The Snow Child”, de Angela Carter (1979), “Snow Night”, de Barbara G.
Walker (1996), “The dead Queen”, de Robert Coover (2005), Garotas de neve e vidro, de
Melissa Bashardoust (2018), A mais bela de todas — A historia da Rainha Ma, de Serena
Valentino (2016) e o seriado ficcional Once upon a time (2011-2018). Dentro dessa selegao,
enfatizamos as justificativas construidas para a sua maldade, em retomada do passado da
personagem, determinando os motivos de sua transformacdo. A partir dessa concepgao,
defendemos a hipdtese de que a busca da origem do mal da madrasta ¢ uma fic¢do que nao
empobrece o enigma, que nasce € se consolida no fato de nunca dizer tudo. Tracamos, com isso,
o conceito de memoria-origem € 0 associamos com a transformacao da personagem madrasta
de vila para uma anti-heroina p6és-moderna.

Em nosso trabalho tentamos fazer o que as releituras contemporaneas estao realizando
com a historia da madrasta: retomada do seu passado. Voltamos aos mitos de origem e a historia
para observar a construcao do que € se tornar mulher ao longo do tempo; voltamos ao passado
dos contos de fadas para delinear uma trajetoria historica, evidenciando os possiveis lugares
das mulheres enquanto escritoras, narradoras e personagens. A partir disso, problematizamos:

Por que as mulheres nos contos de fadas sdo facilmente vilanificadas? Por que se especula o



13

quao dificil ¢ para a enteada aceitar uma madrasta e tdo pouco ¢ afirmado sobre o quio
problematico ¢ para a madrasta adentrar um cenario familiar completamente novo?

Considerando esses questionamentos, a tese se estrutura em quatro capitulos de
discussao, a saber: “O revisionismo dos contos de fadas”, o qual contempla a pés-modernidade
e a trajetoria historica dos contos de fadas, assim como o conceito de “re-visdo” e as estratégias
revisionistas.

No capitulo “Espelho, espelho meu: reflexos e roteiros do feminino, modos de se tornar
mulher”, destacamos tanto a perspectiva feminina e sua relacdo com o patriarcado, quanto a
representacdo da mulher nos mitos e nos contos de fadas tradicionais, considerando seus
arquétipos e estereotipos.

O capitulo “Negociando a narrativa da madrasta: a perspectiva da vila” retoma a
construgdo da madrasta pelo viés da tradicao, comparando-a com as releituras contemporaneas
selecionadas para esse estudo. Destaca-se o didlogo com os trabalhos abordados nos dois
capitulos anteriores.

No capitulo “(Des)construcdes: a ideia de origem ¢ uma fic¢cao”, discutimos a vilania da
madrasta, considerando valores morais ¢ €ticos e suas transformacdes de acordo com o tempo
e a sociedade. Propomo-nos a pensar o motivo de retomarmos, na contemporaneidade, a
narrativa de uma personagem a margem e se nas releituras analisadas a madrasta ainda poderia

ser considerada vila, uma vez que suas caracteristicas se modificam.



14

2 O REVISIONISMO DOS CONTOS DE FADAS

“A medida que as antigas histérias se espalharam,
ultrapassando fronteiras sociais, € ao longo dos séculos,
desenvolveram um enorme poder de resisténcia. Mudam
sem perder seu sabor. Mesmo depois de absorvidas pelas
principais correntes da cultura moderna, sdo testemunhas
de uma antiga visdo de mundo” (DARNTON, 1986, p.
93).

“The telling of a tale links you with everyone who has
told it before. There are no new tales, only new tellers,
telling in their own way, and if you listen closely you can
hear the voice of everyone who ever told the tale”
(BROOKE, 1993, s. p.).

Muitos sdao os questionamentos que direcionam a escrita desse capitulo: o que sao os
contos de fadas? A quem essas historias eram e sao destinadas? Por que e por quem eram
narradas? Por que os seus significados se tornaram cristalizados?

Para auxiliar a discussdo dos contos de fadas, consideremos simbolicamente elementos
que nos remontam ao tempo € ao espago: o calendario e o mapa. Marina Warner (2014) propde
que imaginemos a trajetoria historica dessas narrativas como se voltdssemos no tempo por meio
do calendério e visualizassemos dezenas de contadores narrando os contos populares, marcados
pela oralidade, para um publico diverso que desejava superar suas adversidades cotidianas ainda
que de forma simbdlica. Tempos depois, os contos populares foram compilados, interpretados
e modificados, cumprindo propdsitos diferentes conforme encontravam espago para florescer.

A apropriacdo das narrativas enquanto género literario nos permite observar, em um
grande mapa, proeminentes marcadores: Charles Perrault, com Histoires et contes du temps
passé (Tales of Olden Times, 1697) e os irmdos Grimm, com Kinder- und Hausmdrchen
(Children’s and Household Tales, 1812-1857). Lugares como a Italia, com Giambattista Basile,
e a Dinamarca, com Hans Christian Andersen, também serdo lembrados.

Tornando-se um material cultural da tradi¢do ocidental, os contos de fadas sao
revisitados por diversos escritores contemporaneos, na poés-modernidade, principalmente por
meio da intertextualidade. Esses novos estilos, conteudos e estruturas que compdem os textos
revisitados se tornam um argumento favoravel no combate a suposi¢ao de que essas narrativas
permaneceram estaveis e imutaveis ao longo do tempo.

Além de um material literario, os contos de fadas e suas releituras se configuram como
um estudo interdisciplinar ou multidisciplinar: partindo da literatura, podemos percorrer

caminhos psicoldgicos, psicanaliticos, sociologicos, filosoficos, historicos. Isso demonstra que



15

o campo dos contos de fadas ¢ farto e as perspectivas de andlise mudam, conforme o jogo de
luzes e sombras langado pelo leitor ou pesquisador, considerando os contextos social, cultural
e ideoldgico contemporaneo.

Os subcapitulos que se seguem partem da discussao acerca da pés-modernidade como
porta de entrada para a abordagem do revisionismo contemporaneo dos contos de fadas. A partir
da no¢ao de intertextualidade e das estratégias revisionistas, considerando a necessidade de
integrar o passado para poder questiond-lo e subverté-lo, apresentaremos uma breve trajetoria
histéria dos contos, argumentando em prol da importancia de analisarmos essas narrativas como

documentos histdricos, portanto, construgdes culturais.

2.1 Pés-modernidade e estratégias revisionistas

Uma das estratégias narrativas da pds-modernidade € o revisionismo contemporaneo.
Cristina Bacchilega (1997) afirma que a revisdo das narrativas tidas como classicas se pauta em
vieses psicologicos, sociais € historicos e pode ser chamada de conto de fadas pos-moderno.
Configura-se, assim, uma relagdo proxima entre pés-modernidade e processo revisionista, os
quais serdo abordados nesse capitulo.

Pés-modernidade ¢ um termo cujos sentidos se multiplicam, de modo a aludir a um
periodo historico especifico. Seu estilo de pensamento questiona paradigmas fundadores de
verdade, nogdes de razdo, identidade e objetividade, estruturas Unicas e grandes narrativas.
Definir o pés-moderno ¢ tarefa dificil, pois ele engloba o presente e seus sentidos sdo plurais
tanto para as formas quanto para os conteudos.

Considera-se que o termo pos-moderno e sua ideia nasceram ndo no centro cultural da
época, mas na periferia do mundo hispanico, sendo descrito como um “refluxo conservador
dentro do proprio modernismo” (ANDERSON, 1999, p. 10), numa tentativa de emancipagao.
Alguns anos depois, o termo surgiu no mundo anglo-saxao, com Arnold Toynbee, em Study of
History, de 1934. A historia do Ocidente tentava se moldar a partir das perspectivas
contraditdrias entre duas barreiras que se rompiam: a do industrialismo e a do nacionalismo. O
conflito entre essas perspectivas gerou a Grande Guerra. Em sua obra, Toynbee propde que a
civilizagdo ocidental passou por um momento de crescimento, maturidade e decadéncia, cujo
declinio se comprova pelas duas guerras mundiais e a iminéncia de uma guerra fria.

No final dos anos 50, o termo p6s-moderno reapareceu com os criticos americanos, a

fim de classificar uma ficcdo que nao se enquadrava mais no conceito modernista, uma vez que



16

se cruzavam classes e se misturavam géneros. Nesse meio tempo, a Europa estava devastada
pelas guerras e os Estados Unidos avangavam enquanto poténcia mundial. Apesar do primado
desenfreado da tecnologia — com a Primeira Revolucdo Industrial, houve diversas
contribui¢des, como a invencao das maquinas e instalagdo das fabricas; com a Segunda
Revolugdo Industrial, o telégrafo e o radio foram descobertos; e com a Terceira Revolucao
Industrial, caracteriza-se a era da tecnologia — a hegemonia de uma tnica poténcia caminhava
para uma possivel guerra fria, bipolarizando o mundo.

O emblema de pés-modernidade foi utilizado primeiramente na obra de Jean-Frangois
Lyotard — 4 condi¢do pos-moderna, cuja abordagem se refere a situacdo em que se encontrava
a cultura, considerando as transformagdes sofridas pela ciéncia, literatura e artes no final do
século XIX. Lyotard (2009) aponta para a incredulidade da condi¢do pds-moderna quanto as
grandes narrativas que se pretendem atemporais e universalizantes. Essa visdo se concretiza
devido a relagdo entre a pos-modernidade e a sociedade poés-industrial, cuja caracteristica se
pauta na multiplicidade linguistica e comunicativa e contrapde-se com grandes narrativas que
justificavam a modernidade, como a Revolucao Francesa e o idealismo alemao.

Contrario a ideia de Lyotard esta Jiirgen Habermas. Em “Modernidade versus pos-
modernidade” (1983), o autor defende que a modernidade ¢ um projeto inacabado, por isso se
coloca contrario a p6s-modernidade, enfatizando que crer em utopias e em ideologias ainda ¢
possivel.

Enquanto o modernismo privilegia uma alta cultura e a arte voltada para a minoria, o
pés-modernismo trata de uma arte para todos, globalizada. No modernismo, era necessario
romper com a tradi¢do, utilizando-se, por exemplo, a parddia. No pdés-modernismo nao ha
ruptura, mas continuidade, de modo que o passado ¢ resgatado, a fim de se realizar uma critica,
de problematiza-lo e preencher suas lacunas.

O modernismo foi um movimento planejado, primeiro na Europa e depois em paises
como o Brasil, que organizou a Semana de Arte Moderna, mostrando as vanguardas que
questionavam os padroes de arte classica. A arte modernista buscava a originalidade, sendo
unica e elitista, e era sustentada por trés pilares, a saber: critica social a tradi¢do e a cultura de
massa; transgressdo formal, comportamental e social; e negacdo do passado, das formulas
feitas.

Ja o pos-modernismo incorpora a arte para todos, rejeitando a verdade unica e o
autoritarismo, pois tais caracteristicas impossibilitam a reflexao critica. David Harvey (2001)
enfatiza que a fragmentagdo, a indeterminagdo e a desconfianga dos discursos universais

modernistas sdo marcas do pés-modernismo. Além disso, esse movimento, segundo o autor,



17

nasce como aceitagdo do efémero, do cadtico, do pluralismo, enquanto multiplas formas de
alteridade.

Celebrar a imaginagao no pds-modernismo significava juntar alta cultura e cultura de
massa. Essa ideia ¢ completamente negada por Frederic Jameson, para quem pds-modernidade
se trata de um capitalismo tardio. Segundo Jameson (1987), essa concepg¢ao historica de pos-
modernidade enquanto capitalismo tardio se vincula a uma sociedade de consumo, de midia, de
informacao, de modernizagdo, considerando um modo de pensar nosso tempo presente na
histéria. Para ele, ¢ a transformagdo do capitalismo que possibilita o surgimento de outra
dindmica social: a pés-modernidade.

Assim, a producgdo estética passa por um processo ininterrupto, com o intuito de
alimentar um mercado em expansao, o que requer a criagdo de mercadorias cada vez mais
inovadoras, de modo a seduzir as pessoas para o consumo. Isso implica em uma perda tanto da
nog¢ao de tempo, pois 0 homem parece perder a perspectiva de passado e de futuro, vivendo em
um eterno presente; quanto da nog¢do de espaco, pois ndo significou mudanga equivalente no
sujeito. O surgimento do hiperespago nasceu da impossibilidade do sujeito de se localizar e se
organizar no lugar que o circunda.

Enquanto no modernismo o sujeito ¢ centrado no eu, constituindo uma identidade Gnica
que gera uma visdo singular do mundo, no capitalismo tardio ndo ha sujeito burgués e o
descentramento possibilita um homem cada vez mais fluido, pois nao ha um estilo ou um modo
unico de se expressar. Tais caracteristicas corroboram para o surgimento de sujeitos e obras
fragmentadas. Em 4 identidade cultural na pos-modernidade, Stuart Hall (2006) apresenta trés
concepgoes de identidade do sujeito ao longo do tempo e seu processo de fragmentacao.

O sujeito unificado da modernidade encontra sua velha identidade abalada e em
declinio. A ancoragem solida vem dando lugar ao deslocamento das estruturas, fazendo surgir
novas identidades e fragmentando o sujeito moderno. Constitui-se assim a crise da identidade,
como a denomina Hall (2006).

A condigdo de “p6s” tenta relativizar uma concepgao de identidade fixa, como queria o
sujeito do Iluminismo. Nessa perspectiva, o sujeito dotado de razdo e consciéncia se encontra
centrado e unificado pelo nucleo interior autdnomo e autossuficiente que se caracteriza como
sua identidade.

Ja o suyjeito sociologico se forma na relacdo com o outro, que media valores, sentidos e
simbolos; isto €, existe um didlogo entre a identidade do sujeito e os mundos culturais da

sociedade, numa relagdo de internalizagdo de significados que ele atribui como parte de si.



18

Nesse sentido, estd costurado a estrutura, formando sua identidade. Essa estabilidade, por sua
vez, ¢ colocada no centro do argumento ao se constituir o sujeito pés-moderno.

Nessa outra perspectiva, os mundos culturais estdo entrando em colapso e propagando
mudancas que refletem em uma nova identidade, que deixa de ser fixa e passa a ser movel,
definida historicamente e fragmentada. Diferentes identidades sdo assumidas em momentos
diversos e para coexistirem passam a construir um jogo de deslocamentos temporarios, ndo
havendo espaco para que sejam unificadas e coerentes. Hall (2006) aponta que isso ¢ uma
fantasia: “Se sentimos que temos uma identidade unificada desde o nascimento até a morte ¢
apenas porque construimos uma comoda estoria sobre ndés mesmos ou uma confortadora
‘narrativa do eu”” (HALL, 2006, p. 13). Hall (2006) também nos faz refletir sobre as identidades
nacionais na perspectiva da globalizagdo, enfatizando o local e o global, num processo de novas
identificacdes para as duas instancias.

Nao havendo mais novos estilos ¢ mundos nessa perspectiva do deslocamento e da
fragmentacao, recorre-se a intertextualidade. A impossibilidade de focalizar o presente implica
na retomada e releitura dos classicos. No entanto, esse retorno ao passado € sempre uma
reelaboragdo critica, nunca uma nostalgia sentimental. Assim, hd mais continuidade do que
diferenga entre o modernismo e o p6s-modernismo (HARVEY, 2001).

Linda Hutcheon (1991, p. 19) destaca o carater contraditério do pés-modernismo “que
usa e abusa, instala e depois subverte, os proprios conceitos que desafia”, afinal a cultura pds-
moderna questiona a partir de dentro. Uma vez que alguns discursos da modernidade perderam
a autolegitimagdo na pds-modernidade, o acesso ao passado ¢ condicionado pela textualidade,
pelas convencdes do discurso. Nos temos acesso a linguagem, mas ndo a verdade propriamente
dita.

Em um mundo sem referentes solidos, a retomada da historia pelo escritor pés-moderno
ocorre como problematiza¢do dos paradoxos de seu tempo. A historia ndo € vista mais como
uma verdade absoluta, mas resgatada, repensada e reelaborada de maneira parcial, relativizando
realidade e ficcao no que Hutcheon (1991) denomina “metafic¢do historiografica”. Ainda que
exista uma tentativa de real, o que se alcanga sdo parcelas da verdade, pois ndo conseguimos
abranger o todo.

Dentro dos proprios sistemas e pressupostos, o escritor pdos-moderno contesta e desafia
forgas totalizantes, a fim de afirmar a diferenca, que ¢ multipla e provisoria. A esse respeito,
Roland Barthes (2001) considera o que ¢ imutavel e universal dentro da cultura, propondo a
necessidade de que haja um processo de questionamento e desmistifica¢do, no intuito de se

alcancar a mudanga.



19

A mudanga ¢ feita a partir do questionamento dos limites, ou seja, caracteriza-se como
uma deslegitimiza¢ao do que outrora era sistematizado e uniformizado. O indagar das fronteiras
possui relagdo com a parodia, considerada uma “forma pos-moderna perfeita, pois,
paradoxalmente, incorpora e desafia aquilo a que parodia” (HUTCHEON, 1991, p. 28).

Além da parddia, Daniela Carpi (2016) ainda elenca a bricolagem, a ironia e o jogo de
palavras como caracteristicas da escrita p6s-moderna, que rejeita a distingdo entre alta cultura
e cultura popular, bem como se distancia da perspectiva de um narrador em terceira pessoa que
expressa um ponto de vista fixo, com moral clara. A pods-modernidade enfatiza a
autorreflexividade e a autoconsciéncia, de modo que todo elemento chama a atengdo como algo
construido. Assim, a fragmenta¢ao, a descontinuidade e a ambiguidade, por exemplo, sdo vistas
como positivas para compreender a desestruturagdo, a descentralizagdo e a desumanizacao do
sujeito.

Uma das metodologias da pds-modernidade ¢ a desconstrucdo, a qual enfatiza a
desmistificacdo do texto, expondo suas hierarquias e questdes internas. Considerando os
elementos textuais marginais, a desconstrucdo trabalha em prol de promover visibilidade ao
que estava repreendido. O texto, na abordagem da releitura, ¢ redefinido e os polos opostos sdo
invertidos. Isso ndo significa dizer que as incongruéncias estardo resolvidas, mas essa
metodologia expde as hierarquias, a fim de filtrar as informagdes que ali estao contidas (CARPI,
2016).

Somos, assim, convidados a olhar a partir de uma nova perspectiva: a do marginal. O
“ex-céntrico” (HUTCHEON, 1991) faz referéncia ao descentralizado, ou seja, ao que esta fora
do centro, dando lugar as diferencas — sejam elas de classe, raca, género, orientagdo sexual ou
etnia. No entanto, isso nao quer dizer que novos centros sejam construidos. O pdés-modernismo
¢ categorico no pensamento de que ndo se deve transformar o marginal em um novo centro,
pois as verdades e as certezas sdo posicionais, dependem da condi¢cdo do sujeito que enuncia,
do local e do momento em que algo € proferido. Enfatizar as margens possibilita a quebra da
ideia de que o centro esta vinculado ao eterno e ao universal.

E fundamental, portanto, adentrar o passado, retoma-lo, com o objetivo de definir as
condig¢des pelas quais as suas “verdades” foram criadas, demonstrando que ndo sdo naturais ou
universais, por meio da exposi¢do dos mecanismos que constroem tal nogao. Trata-se, pois, de
um retorno problematizado. O passado ¢ incorporado ¢ modificado, possibilitando novos e
diferentes sentidos. O texto, outrora fechado, possibilita um jogo intertextual e a

descentralizagdo depende do centro. A partir disso, chama-se a atengdo para aquilo que esta



20

sendo contestado, caracterizando-o como provisério. Afinal, retomar e modificar esse passado,
muito mais do que esquecé-lo, nos libertara de seu jugo.

A propria palavra poés-modernidade, em nossa concepgao, possui um hifen que se
caracteriza paradoxalmente como uma ponte que liga 0 momento presente ao passado, o global
ao local, o centro a margem, num movimento de continuidade, mas ao mesmo tempo ¢ uma
articulagdo descontinua pela presenca deste item gramatical entre o prefixo e o substantivo. A
linearidade ¢ fragmentada pela presenga simultanea de passado e presente (CARPI, 2016).

O texto pos-moderno se insere no passado com o objetivo de subverté-lo, inverté-lo.
Essa afirmacao dialoga com o revisionismo dos contos de fadas, que retoma os contos de fadas
tradicionais a luz do presente, criando novos direcionamentos criticos. Esse didlogo ¢ marcado
pelo questionamento e pela subversao de doutrinas hegemonicas.

Os contos de fadas contemporaneos sao adaptagdes de narrativas seculares €, como parte
da perspectiva da pés-modernidade, tendem a desnaturalizar caracteristicas ou entidades tidas
como naturais, num movimento de demonstrar que sdo culturais, uma vez que sdo construidas
pelos sujeitos. Essas narrativas sdo documentos historicos consagrados e formados a partir da
cultura e do desenvolvimento de cada época.

A abertura dos contos de fadas permite inimeras maneiras de leituras, de acordo com o
interesse de quem esta interpretando, bem como o contexto historico em que essa interpretacao
ocorre. A parddia dessas narrativas consagradas, trazendo um novo ponto de vista para a
tradi¢do, possibilita que o leitor renove o seu interesse nas historias seculares (CARPI, 2016).

O processo revisionista intenciona abordar o outro lado da historia, ou os outros lados,
pois ndo se pretende criar novas verdades absolutas ou novos centros. A fim de neutralizar o
poder dos contos de fadas tradicionais, € necessario minar os significados cristalizados pelas
ideologias subjacentes as narrativas, primeiro com o ato da revisdo e depois reescrevendo as
historias, possibilitando transformagdes sociais.

Nesse estudo, o termo revisao sera considerado enquanto textos que foram reavaliados,
caracterizando uma repeticdo com diferenca (HUTCHEON, 1991). Adrienne Rich (1985)
determina a importincia de conhecermos essas escritas do passado de um modo diferente, com
o objetivo de quebrar o controle de uma tradi¢do sobre nos. Nesse sentido, Carpi (2016) levanta
um questionamento acerca desse jugo que o conto de fadas tradicional possui: se os contos
podem ser usados como manipulagdo moral e cultural, a reversdo dessa perspectiva traria
libertagao dessas atitudes?

Criar algo novo ¢ o proposito do revisionismo contemporaneo. Propde-se enquanto

quebra de ideias padronizadas e reforcadas pela tradigdo, por meio de uma recriacdo que



21

incorpora a critica e o pensamento criativo do escritor, transformando valores. O ato de
desconstruir, transformar e reorganizar a narrativa pode liberar o leitor de uma resposta habitual
e esperada as narrativas. Recontar um conto de fadas ¢ tomar o que ¢ familiar e adapta-lo, tendo
em vista perspectivas diversas. Nessa percep¢ao, essas historias maravilhosas permanecem ao
longo do tempo.

Sobre o ato de contar historias que permeia a popularidade dos contos de fadas, Walter
Benjamin (1987) enfatiza que o verdadeiro contador de historias se encontra e sempre estara na
figura do narrador. No entanto, as rapidas mudancas na vida moderna, bem como a
multiplicidade e a fragmentagdo da experiéncia no século XX inviabilizam a arte de narrar.
Nesse sentido, Benjamin (1987) propde um fim para essa arte, uma vez que cada vez menos
pessoas possuem essa habilidade. Em sua perspectiva, existe uma conexao entre a comunidade
de ouvintes e a tradicao oral dos contos de fadas, de modo que estamos nos desintegrando e nao
temos sabedoria em comum, pois elas ndo sdo mais transmitidas.

Os contos de fadas continuam a ser narrados ao longo do tempo ndo por serem narrativas
faceis de serem contadas, mas por promoverem prazer e fascinacdo diante de maneiras
particulares de se olhar o mundo e a existéncia humana. Além de serem considerados objetos
de arte, podem ser analisados sob outros olhares, observando-se os reflexos sociais, os
acontecimentos intrapsicoldgicos, os pensamentos conservadores ou revoluciondrios, o papel
da narrativa na sociedade, os contextos econdmicos, culturais e historicos (LUTHI, 1987).

De acordo com Kay F. Stone (2008), o estudo dos contos de fadas modernos nasceu nos
anos de 1970, ndo somente como um impulso a escapar dos conflitos mundanos, mas
principalmente pelo reconhecimento do importante papel que essas narrativas desempenhavam
em um cenario de conflito cultural e debates de valores sociais, revelando representagdes de
mundo a partir de uma visdo masculina. Os contos literarios proveem para as massas
estereotipos femininos e masculinos ideais a serem aspirados. As heroinas e as vilas dessas
narrativas t€ém estado no centro de discussdo de diversos académicos, seja pela perspectiva de
que sdo personagens complexas ou pelo fato de ainda possuirem um efeito no processo de
socializacdo, representando passividade e crueldade, respectivamente.

Recordando o carater universal e atemporal dessas narrativas, isto €, o congelamento e
a cristalizacdo de seus significados soOcio-historicos de modo a perder as implicagdes
contextuais, ¢ importante considerar o revisionismo contemporaneo. Esse processo se constroi
na necessidade de demonstrar que a mitificagdo pela qual os contos de fadas passaram, ao longo
da institucionalizagdo enquanto género literario, oculta ideologias, tornando as narrativas vazias

de aspectos morais, sociais e culturais.



22

Tentando se contrapor a essa neutralidade, o processo revisionista dos contos de fadas
enfatiza que tais narrativas possuem histdrias e valores, considerados artefatos culturais. A fim
de libertar os contos dessa perspectiva cristalizada e mitificada, € preciso encarar a historicidade
dos contos, observando o carater autoral dessas narrativas. A partir disso, € possivel visualizar
os sistemas de valores e as estruturas sociais contidas na sociedade que serviram como berco a
essas historias. Pode-se dizer entdo que os contos de fadas sdo uma heranga cultural marcada
ideologicamente.

Harries (2001) problematiza que se continuarmos lendo apenas uma lista restrita de
contos de fadas, limitada por assunto ou formato, perderemos exemplos interessantes e
desafiadores do género literario; se pensarmos que todos os contos de fadas precisam ser
contados por um narrador em terceira pessoa, ou seja, invisivel, ndo seremos capazes de ouvir
outras “vozes” em muitos contos; se acreditarmos que alguns contos sdo mais auténticos que
outros, cairemos facilmente em armadilhas narrativas.

E necesséario olhar para as historias, antigas e novas, e observar como elas tém sido
criadas, modificadas e desafiadas, pois os contos de fadas literarios possuem variagdes € iSso
tem ocorrido por pelo menos trés séculos. Vanessa Joosen (2011) chama a atencdo para os
termos que refletem a reescrita, como reconto, reversdo, revisdo, parodia, transformacao,
anticonto de fadas, conto de fadas pds-moderno ou reciclado ou fraturado. Para Tatar (2013),
os contos de fadas reinventados — fraturados, adaptados, variados ou reescritos — podem nos
levar a uma nocdo complicada de historia “original” que sé existe em nossa imagina¢ao. Logo,
a versdo candnica nada mais ¢ do que uma fic¢do que sustenta a fé que temos nos arquétipos.

Os criticos do revisionismo contemporaneo trabalham no sentido de desvendar a historia
e os significados que os contos de fadas carregam, confrontando séculos de canone literario e
demonstrando que os autores de releituras usam os contos de fadas de forma subversiva,
(re)construindo narrativas dentro de uma tradi¢do histérica, de modo que os contos sejam uma
abertura para o nosso interior; nunca respostas finais, mas apenas reflexdes (BERNHEIMER,
2002).

Nesse estudo, o conceito de revisdo sera considerado como “re-visao”, conforme
cunhado por Adrienne Rich (1985), em seu ensaio “When we dead awaken: writing as re-
vision”. Escolher uma peca de Ibsen, When we dead awaken, como parte do titulo de seu ensaio
¢ significativo para introduzir o tema sobre o despertar coletivo da consciéncia para questoes
que afetam a vida das mulheres.

A escrita de Rich evoca uma preocupag¢do com o despertar da consciéncia feminina

frente a opressao masculina. Considera seu pai o seu primeiro leitor, mas reconhece que durante



23

muito tempo esteve sob influéncia patriarcal. Posteriormente, envolvida com a vida familiar,
comecou a desenvolver um sentimento de raiva, fazendo com que retornasse a escrita. Escreveu
poemas, prosas e criticas que transitam nas tematicas do feminino.

Para a autora, “re-visao” ¢ “o ato de olhar para tras, de ver com novos olhos, de entrar
em um texto antigo a partir de uma nova direcio critica” (RICH, 1985, p. 18"). Caracteriza-se
como um ato de sobrevivéncia, pois o autoconhecimento possibilita compreender as suposi¢des
as quais estamos inseridos € ¢ uma luta contra a destrui¢do da identidade.

As revisdes de cunho feminista sdo rejeigdes perversas de problemas muitas vezes
negligenciados, como a questdo da voz e sua auséncia; a mulher como objeto de troca nas maos
masculinas; os papéis de género e as expectativas sociais em decorréncia destes; a educagdo
feminina; o casamento como Unica salvacdo da mulher; dentre outras desigualdades. Esse novo
olhar para o texto antigo tem como impulso revelar como vivemos, como fomos levados a nos
imaginar ¢ como a linguagem nos constitui, aprisiona e liberta. O ato de “re-ver” objetiva
compreender os efeitos sufocantes que a cultura patriarcal exerce sobre as mulheres e sua
identidade.

Maria Cristina Martins (2015) determina que o termo “re-visao” traz uma nova leitura
dos textos consagrados, promovendo alteragdes, a partir da repeticdo de uma historia original
de uma outra maneira, repensando, reconsiderando e reavaliando a narrativa tradicional. Além
disso, percebe que “re-visdo” ¢ praticamente um slogan no que se refere a escrita feminista
contemporanea, considerado um método de partilha pelas mulheres; afinal, os contos de fadas
tradicionais sdo testemunhos contra elas.

Considerando que a escrita feminista contemporanea opera na premissa de que as
escritoras alteram e desafiam padrdes estabelecidos por homens, torna-se importante a revisao
ou reversao de assuntos e ideologias que compdem a tradicdo. Em uma tentativa de mudar os
paradigmas culturais e sociais, contos de fadas sdo reescritos considerando a criagao de heroinas
ativas que combatam o impacto negativo que a passividade trouxe ao esteredtipo feminino.
Revisar ou revisitar o canone com um olhar critico faz parte da escrita feminista. Ao desafiar a
tradicdo, evidencia-se a escrita que a incorpora, consolidando um didlogo com a tradi¢do
herdada, aberta ou secretamente.

Zipes (1994) aborda uma diferenca fundamental na questdo da revisdo na
contemporaneidade: as duplicatas e as revisoes. As duplicatas repetem as estruturas e as normas

da tradicdo e as revisoes tendem a uma reestruturacdo. Essa reestruturacdo se refere ao

! No original: “The act of looking back, of seeing with fresh eyes, of entering an old text from a new critical
direction” (RICH, 1985, p. 18).



24

descontentamento com o discurso dominante dos contos de fadas tradicionais e seus valores
sociais e modelos institucionais para papéis de género.

O carater sexista e misogino dos contos de fadas aborda papéis femininos ideais de
passividade, abnegag¢ao, obediéncia e sacrificio. Tais narrativas, em contrapartida, preparam os
homens para serem competitivos, autoritarios, racionais. O discurso masculino ¢ tido como
natural e os contos de fadas tradicionais trabalham na fungdo de manter os mecanismos sociais
a partir dos quais foram criados. Andrea Dworkin (1974) afirma que n6s nao formamos o
mundo antigo, mas fomos formados por ele, desempenhando os papéis que fomos ensinados.
Assim, os contos de fadas manipulam nossa no¢ao de poder, condi¢ao social e papéis sexuais.
Sao narrativas que permanecem porque reforcam uma hegemonia masculina no processo de
civilizagao.

Madonna Kolbenschlag (1991), a esse respeito, enfatiza que os contos de fadas
recapitulam uma visdo que fundamenta a determinac¢do dos papéis sexuais, justamente por
incorporarem elementos do feminino arquetipico. A partir disso, os contos revisitados
reorganizam as relacdes entre os personagens e revertem os enredos, com o intuito de provocar
no leitor uma reavalia¢do acerca das visdes conservadoras de género e poder. Essas revisdes
emanam de um impulso de mudanga dentro das sociedades, € o poder, seja social, seja
discursivo, ¢ apresentado ndo para ganhar vantagem, mas resolver contradigoes.

Nas ultimas décadas, inimeras e crescentes sao as narrativas que tornam a olhar para o
conto tradicional em prol de uma “re-visdao” (MARTINS, 2015). E como se os contos de fadas
tivessem um “botao” de atualizacdo embutido, nos convidando a adapta-los para novos cenarios
(TATAR, 2013). A esse respeito, Zipes (1986) determina que continuamos voltando aos contos
de fadas tradicionais e reformulando seus conceitos cristalizados, de modo a indicar o poder
dessas narrativas no processo de socializagdo e educacao das criangas.

Os autores de releituras de contos de fadas desafiam visdes convencionais de género,
socializagdo, papéis sexuais, a fim de delinear novos horizontes para os leitores. Mostrando
insatisfacdo com o discurso dominante, esse “tornar a ver” a tradicdo possibilita uma
perspectiva diferente, dando voz aos personagens esquecidos e silenciados. A atengdo € voltada
para a ilusdo criada pelos contos de fadas estruturados na premissa da submissao feminina.

As experiéncias femininas de vitimizagcdo e de raiva sdo construgdes sociais reais e
devem ser exploradas pela escrita literaria, pois revelam discursos dominantes € modelos de
comportamento sexista, demonstrando haver padrdes de valores e expectativas de papéis e
relacionamentos. Além dessas experiéncias, as personagens femininas sao polarizadas, de modo

que reverter esses papéis faz parte do trabalho de reescrita, tornando-se uma técnica que



25

transforma princesas passivas em heroinas questionadoras ou iluminando os motivos ou as
justificativas que englobam as a¢des da madrasta (HARRIES, 2001). Nao existe uma pretensao
de reformular a tradi¢cao, mas mostrar que ela pode influenciar a maneira de encarar o mundo,
uma vez que se torna parte da cultura hereditaria e ¢ um instrumento de socializagao,
principalmente infantil.

Considerando essa necessidade de examinar cuidadosamente os contos de fadas,
entende-se que as releituras provocarao alteragdes e expandirdo a visao construida pela e na
tradicdo. No entanto, € preciso questionar: serd que essas releituras realmente conseguem atingir
o publico? Até que ponto elas se tornam preferéncias tendo em vista as narrativas tradicionais?
Além disso, quem tem acesso a esses contos de fadas pds-modernos? Isso acende a discussao
acerca da autoria, pois os contos de fadas revisitados sao autorais enquanto a tradi¢ao trabalha
com uma visao arquetipica.

“Desde a sua institucionalizac¢ao no século X VII, o conto de fadas manteve o seu carater
de narrativa prototipica na civilizagdo ocidental. Embora suas estruturas permanecam, os
valores subjacentes [...] tém sido constantemente remodelados” (CANTON, 1994, p. 31). Isso
enfatiza que o contexto da experiéncia pessoal de cada escritor politiza sua leitura do conto de
fadas de uma maneira Unica.

A forma como o autor se vincula a sua obra ¢ uma questdo antiga. Os contos autorais
refletem o presente do autor que trabalha dentro de discussdes que o rodeiam. Considerando o
pensamento dialogico de Bakhtin, a atividade estética se vincula a produgdo de conhecimento
no mundo de valores culturais — ¢ ndo imanentes — do homem. A consciéncia autoral ¢
1deoldgica, uma vez que reflete os valores sociais em evidéncia no presente, reconhecendo que
essa visdo de mundo nao € unica. Além disso, a consciéncia criadora do autor administra as
vozes da polifonia e sua escolha da palavra € intencional, expressando sua posi¢do discursiva e
demonstrando consciéncia historica de suas escolhas.

Bacchilega (1997) distingue os contos de fadas revisitados dos contos tradicionais
porque o primeiro se recusa a obedecer a autoridade do segundo, apropriando-se dessas
narrativas. Angela Carter (1983) descreve seu trabalho como “colocar vinho novo em odres
velhos” — claramente uma revisdo do provérbio biblico. O desenvolvimento da escrita e da
leitura depende de novas leituras de textos antigos. Colocar vinho novo em odres velhos pode
ser interpretado como um processo de rompimento, explosdo, pois o vinho, durante a
fermentagdo, modela o odre, que perde sua capacidade de elasticidade.

O pds-modernismo atua como uma ferramenta discursiva de desconstru¢do em relacao

ao desempenho e estabilidade do género literario. A disseminagdao do conto de fadas pos-



26

moderno por meio de multiplas versdes ¢ definitivamente poderosa. Sua caracteristica de
oposic¢do torna o processo revisionista um anticonto (BACCHILEGA, 1997).

Revisar narrativas estabelecidas se tornou cada vez mais popular, por meio da utilizagao
de métodos alinhados ao pds-moderno, adicionando novos conteudos e caracteristicas aos
“velhos” paradigmas e desviando-os das expectativas cristalizadas. Martins (2015) afirma que
no cenario contemporaneo diversas perspectivas sdo apresentadas em uma proliferacao de
narrativas revisitadas, pois cada historia nos conduz a outra, por meio de questionamentos,
transgressoes e subversdes. Como diria Warner (1999, p. 24), “os finais felizes dos contos de
fadas sdo apenas o comeco da histéria maior”.

A produgdo de contranarrativas “desobedientes”, embora fazendo referéncia aos textos
originais, derruba suas suposicdes basicas por meio, principalmente, da intertextualidade. O
revisionismo contemporaneo se utiliza de estratégias como tradugdo, adaptacdo parafrastica e
parddia, manipulando as convengdes literarias. No estudo das releituras, ndo se deve
desconsiderar o texto-fonte, ou seja, o canone literario, pois ¢ preciso estabelecer um dialogo
ao longo do processo de desconstrugdo e/ou reconstrucao da tradigdo.

O conceito de “mirada estrdbica”, de Ricardo Piglia (1990), ¢ importante para ilustrar
essa relagdo, visto que, vindo de um mesmo lugar, um olhar se volta para a tradi¢do e outro,
para a contemporaneidade. A partir disso, cada nova obra de arte modifica a tradicdo, a qual ¢
reconstruida por cada artista e sua escrita, alterando o passado e se deixando determinar por ele
(ELIOT, 1989). O ato criador ¢ um cruzamento de textos e a palavra € coletiva e anénima, o
que reforca o carater polifonico e intertextual da linguagem e da memoria cultural (PIGLIA,
1990).

Devido ao fato de a cultura ser um processo intertextual, as producdes humanas se
constroem em constante didlogo. Disso decorre a importancia de se considerar o conceito de
intertextualidade dentro do processo revisionista contemporaneo dos contos de fadas.

O termo “intertextualidade” foi utilizado pela primeira vez por Julia Kristeva em 1966,
no texto “A palavra, o didlogo, o romance”. Em 1967, em “O texto fechado”, Kristeva precisou
a definicdo. A palavra foi crivada a partir de analise e difusdo das teorias do dialogismo de
Bakhtin, no intuito de evidenciar que o discurso literario ¢ absorcao e didlogo com um corpus
anterior. A visdo que Kristeva traz para a intertextualidade esta relacionada a constituicdo do
texto que emerge de contribui¢des anteriores.

Tiphaine Samoyault (2008) reconhece que a intertextualidade ¢ uma nog@o necessaria

para a literatura. Para a autora, a intertextualidade ndo seria apenas um resgate de textos, mas ¢



27

uma escritura que se movimenta entre o antigo € o novo. A palavra literaria reflete um
cruzamento de textos, dialogando em niveis horizontal e vertical.

Mikhail Bakhtin ndo emprega o termo intertextualidade, mas dialogismo ¢ a
nomenclatura dada a interdiscursividade — relacao dialogica entre enunciador. A experiéncia
com o dado puro ndo ocorre, visto que acessamos a realidade sempre por meio da linguagem
(BAKHTIN, 1993). O enunciador tem a ilusdo de que seu discurso ¢ proprio, esquecendo-se de
que esta envolto de vozes e discursos. Ao enunciar sobre determinado objeto, o individuo se
depara com discursos ja construidos e pode assumir o isolamento das ideias ou cruzamento,
aproximacao (BAKHTIN, 1998). “O texto aparece entdo como o lugar de uma troca de pedagos
de enunciados que ele redistribui ou permuta, construindo um texto novo a partir dos textos
anteriores” (SAMOYAULT, 2008, p. 18). Em Bakhtin, existe uma importincia de se
reconhecer a voz do outro no texto e isso ocorre por meio da polifonia e do dialogismo.

A imagem de um mosaico ou de um caleidoscopio representa para Kristeva a relagao
que os textos estabelecem entre si, pois os discursos se cruzam, embricam, transformam. “Todo
texto se constroéi como um mosaico de citagdes, todo texto é absorcao e transforma¢ao de um
outro texto. Em lugar da nocdo de intersubjetividade, instala-se a intertextualidade e a
linguagem poética Ié-se pelo menos como dupla” (KRISTEVA, 2005, p. 68).

Para Gerard Genette (1989), a intertextualidade pode ser lida como a presenca de um
texto em outro, ou seja, uma “co-presenca”’, que engloba a cita¢do, o plagio e a alusdo. Essa
presenca, segundo Laurent Jenny (1979), produz um “efeito de eco”. Genette (1989) define
outros quatro tipos de relagdes transtextuais, para além da intertextualidade: paratextualidade —
relagdo menos explicita entre texto e paratexto; metatextualidade — comentario critico que une
dois textos; hipertextualidade — relagdo entre um hipertexto (aquele que deriva de outro
anterior) e um hipotexto; e arquitextualidade — relacdo do texto com o estatuto a que pertence.

A pratica intertextual permite a literatura remeter a si mesma, num processo que
determina a relagdo entre textos. Assim, “[...] a palavra (o texto) € um cruzamento de palavras
(de textos) onde se 1€, pelo menos, uma outra palavra (texto)” (KRISTEVA, 2005, p. 68). Por
meio da intertextualidade, a literatura se caracteriza como paradoxal, pois ¢ autonoma, em
relacdo ao mundo, mas constantemente invoca sua relagdo com este: uma literatura que se 1€ e
1€ 0o mundo (SAMOYAULT, 2008).

De acordo com Jenny (1979), a intertextualidade ¢ uma condigao da obra literaria de se
relacionar com os modelos arquetipicos, considerando as perspectivas “de realizacdo, de
transformagdo, ou de transgressao” (JENNY, 1979, p. 5). Desse modo, as obras literarias

precisam ser encaradas com um olhar critico, afinal ndo sdo simples memorias.



28

A intertextualidade ndo pode ser vista como uma mera soma de influéncias, pois se trata
de um “trabalho de transformacgdo e assimilacdo de vérios textos, operado por um texto
centralizador, que detém o comando do sentido” (JENNY, 1979, p. 14). A retomada textual
dentro do processo nao ocorre apenas de maneira saudosista, ou uma lembranga, mas por meio
da subversdo. A presenca de um texto em outro pode provocar uma transgressao, remodelando
ideias e ideologias, desintegrando narrativa e discurso.

O trabalho intertextual possibilita a criagdo de novas narrativas por meio do
aproveitamento de histdrias. E preciso escrever o novo e renovar o ja dito (JENNY, 1979), num
processo de reelaboracdo constante. “O texto joga com a tradi¢do, com a biblioteca, mas em
varios niveis, implicitos e explicitos” (SAMOYAULT, 2008, p. 45).

O recurso intertextual implica em reconhecer que algo ja foi dito e refletir os efeitos
dessa retomada. O aproveitamento discursivo ocorre por meio de um trabalho declarado pelos
autores da contemporaneidade, dentro da perspectiva do revisionismo. Uma vez que a tradi¢ao
¢ retomada, relativizada, negada e subvertida pelo processo revisionista, ¢ papel do leitor
manejar essa relacdo intertextual, interpretando as relagdes estabelecidas pela palavra literaria.
Joosen (2011) afirma que o leitor ¢ responsavel pelas conexdes entre releitura e texto-fonte,
realizando as possiveis interpretagdes que podem nao ter sido notadas de antemao e construindo
uma nova perspectiva para a narrativa tdo conhecida.

Existe uma concep¢do moderna do objeto artistico que necessita da participagdo do
publico para construir e elaborar seu entendimento do texto (CHALHUB, 2002). Para Hutcheon
(1991), a intertextualidade substituiu a relacdo entre autor e texto pela relagdo entre leitor e
elemento textual. O leitor precisa ter a competéncia de decifrar os multiplos textos e estar
sensivel a repeticao literaria, afinal, os modos de leitura precisam acompanhar os modos de
escrita (JENNY, 1979).

As narrativas que se refletem em novas histérias, no processo intertextual, se
desenvolvem a partir de um novo contexto, transformando e transgredindo, no revisionismo
contemporaneo, as marcagoes ideoldgicas, provocando reflexdes no ambito literario.

E preciso sair do centro e fazer as margens emergirem. Piglia, ao retomar ftalo Calvino
e as Seis propostas para o proximo milénio, supde que a sexta proposta — que ndo foi
apresentada devido a morte de Calvino — seja justamente o deslize, a mudanga de lugar.
Considerando o lugar de onde fala, Buenos Aires — periferia das tradi¢des centrais, Piglia (2013)
reflete sobre os limites da literatura, observando que esta ¢ sempre o lugar onde alguém vem
dizer. Nesse sentido, sua proposta ¢ sair do centro e pensar a margem e o outro; sua proposta ¢

sobre deslocamento e distancia.



29

Ao estabelecer relacdes de reconhecimento e deslocamento/distanciamento entre textos
e discursos, a intertextualidade ¢ fundamental para o processo revisionista contemporaneo. A
retomada da tradigdo sob um olhar critico possibilita aos autores a devolu¢do de muitas
narrativas aos leitores sob forma de releitura.

Tornando-se cada vez mais popular, a revisao das narrativas se utiliza de métodos que
se alinham ao pds-modernismo. Tais métodos t€ém como objetivo inverter nossa visdo das
narrativas, desafiando e subvertendo a nossa compreensao habitual dos contos de fadas. A
releitura, em oposi¢do a narrativa tradicional, retoma aspectos desse género literario, a fim de
reimagina-los, inverté-los, desconstrui-los, propondo alternativas interpretativas.

Além de compreender o conceito de intertextualidade, ¢ preciso verificar o modo como
essa relacdo ocorre dentro do revisionismo dos contos de fadas. Um dos instrumentos que o
pos-modernismo oferece para questionar e desestabilizar os discursos dominantes € a parddia.

A parddia ¢ um fenomeno presente na tradigao artistica que ocorre sempre com um tom
de criticidade, repetindo com diferenca, invertendo e revisando a relagdo entre tradicdao e
contemporaneidade. De acordo com Hutcheon (1991, p. 165), “a paroddia ndo ¢ a destruicao do
passado; na verdade, parodiar ¢ sacralizar o passado e questiona-lo ao mesmo tempo. E, mais
uma vez, esse € o paradoxo pés-moderno”. Isso significa dizer que a reprise parodica ndo ¢ a-
historica ou desistoricizante, pois a obra de arte a que esta vinculada ndo ¢ retirada do contexto
historico.

Esse instrumento literdrio promove a abertura do texto, aceitando que existem
influéncias anteriores e exteriores. Além disso, se apropria do texto antigo, de modo a trazer
mudangas significativas, reformulando-o: “O pds-modernismo indica sua dependéncia com seu
uso do canone, mas revela sua rebelido com seu ironico abuso desse mesmo canone”
(HUTCHEON, 1991, p. 170, grifos da autora).

Genette (1989) descreve a parddia como uma citagdo que se desvia de seu sentido, de
seu contexto ou de sua dignidade. Enquanto uma subversao, a parddia insere aquilo que ataca,
sendo uma descontinuidade dentro da continuidade, de modo a permitir reavaliar o passado. A
parodia “incorpora e desafia aquilo a que parodia” (HUTCHEON, 1991, p. 28), constituindo-
se como um espaco de didlogo entre o passado e o presente. Esse instrumento poés-moderno
preve a diferenca dentro da propria semelhanga.

Seu sentido paradoxal esta na duplicidade ao ser continuidade, mas também mudanca;
autoridade, e ainda transgressdo. A parddia ndo apenas recupera o passado, mas questiona a
escrita desse passado, pautando-se na localizacdo desses discursos dentro da histoéria. Ainda,

pode atuar de forma irdnica por abrigar aquilo que contesta.



30

Samoyault (2008) destaca o carater transformador da parddia: “transforma uma obra
precedente, seja para caricatura-la, seja para reutiliza-la, transpondo-a. Mas qualquer que seja
a transformacao ou a deformacao, ela exibe sempre um liame direto com a literatura existente”
(SAMOYAULT, 2008, p. 53). Assim, observa-se a existéncia de um vinculo entre tradigdo e
contemporaneidade: “a visada da parddia € entdo ludica e subversiva (desviar o hipotexto para
zombar dele) ou ainda admirativa; o exercicio repousa sempre, de fato, sobre textos
canonizados” (SAMOYAULT, 2008, p. 54).

A reprise parodica que prevé um ato duplo de instalar e ironizar abre um precedente
para que as personagens € as narrativas consagradas pela tradicdo dentro da perspectiva dos
contos de fadas sejam evocadas e dessacralizadas. Nesse sentido, a “parddia parece oferecer,
em relacdo ao presente e ao passado, uma perspectiva que permite ao artista falar para um
discurso a partir de dentro desse discurso, mas sem ser totalmente recuperado por ele”
(HUTCHEON, 1991, p. 58, grifos da autora). Tal possibilidade promove a inscri¢do de novos
e multiplos significados e leituras. “Por esse motivo, a parddia parece ter se tornado a categoria
daquilo que chamei de ‘ex-céntrico’, daqueles que sdo marginalizados por uma ideologia
dominante (HUTCHEON, 1991, p. 58).

Outro papel da parddia é desnaturalizar como a histéria vem sendo abordada e quais sdo
as politicas de representagdo criadas com o passar do tempo. Com isso, a no¢ao de original
como raro, Unico ¢ valioso ¢ questionada e proporciona-se ao espectador uma possibilidade de
reavaliar formas e contetdos estéticos. Essa reavaliacdo ¢ possivel porque os artistas organizam
e apresentam o passado de novas maneiras, por meio da subversdo. O passado € reativado de
forma contextualizada quando as convencdes estéticas que regem o modelo sdo
problematizadas.

O interesse contemporaneo pela parddia ¢ motivado pelo contexto de interrogacdes da
pos-modernidade, num processo de autorreflexividade. E por meio do paralelismo entre
passado e presente, tradicdo e contemporaneidade que a diferenca caracteristica da parodia se
efetiva. De modo algum se apresenta como uma imitagao nostalgica, sendo fundamentalmente
uma reconfiguracao de modelos, de convencgdes estéticas e da tradicdo, promovendo a alteracao
de sentidos e significados cristalizados.

Além da parddia, outro instrumento intertextual diz respeito a metaficcdo feminista,
proposto por Gayle Greene (1991). Essa estratégia revisionista € uma forma da ficcao feminista,
vinculada a liberacdo dos problemas da forma narrativa, considerando a transformagdo no
contexto poés-moderno. A metafic¢do, de acordo com a autora, ¢ a ficgdo que inclui dentro de

si comentarios sobre as proprias convengoes literarias, no intuito de modificar a tradi¢do



31

cultural e literaria herdada. E considerada uma ferramenta poderosa de critica feminista, pois
chama a atengdo tanto para as estruturas da narrativa, quanto para a convencionalidade dos
codigos que governam o comportamento humano, objetivando revelar como esses codigos
foram construidos e como eles podem ser mudados.

A metafic¢ao feminista leva em consideragao a tradi¢cao — lida como canone literario —
ao construir narrativas contrarias a ela, mas dentro dela, num movimento de restri¢ao e
possibilidade. A proposta de Greene (1991) esta vinculada as formas e estruturas para outros
finais, desviando da trama convencional e examinando a ficcdo autoconsciente das mulheres
escritoras. Num movimento contrdrio a critica que procura manter € perpetuar o canone, a
metaficcdo feminista propde a revisdo dos textos canonicos e a renomeac¢ao do mundo.

E importante salientar, conforme Mark Currie (1995), que a metafic¢do é um discurso
de fronteira, como uma escrita que se coloca entre a fic¢do e a critica. Trata-se de uma
consciéncia da artificialidade da construgdo ficcional, em uma relacdo entre linguagem e
mundo, demonstrando que os significados sdo construidos, e ndo esséncias da representacdo. A
metaficcdo assimila as perspectivas da critica no processo ficcional.

Ainda acerca do termo metafic¢do, Patricia Waugh (1984) aponta que faz referéncia a
escrita ficticia que, de maneira consciente e sistematica, chama a aten¢do para seu status de
artefato, proporcionando questoes sobre a relacdo entre ficcao e realidade. Esses escritos ndo
somente fornecem uma critica de seus proprios métodos de constru¢do, mas examinam as
estruturas fundamentais da narrativa e exploram a possivel ficcionalidade do mundo fora do
texto ficcional literério.

As narrativas que se utilizam dessa estratégia de revisao tendem a incorporar dimensoes
de autorreflexividade e incerteza formal. A metaficcdo exibe o processo de construcao da
historia por meio da propria pratica da escrita, questionando e problematizando suas
convengdes particulares, estruturas, regras e codigos (WAUGH, 1984).

Dentro do revisionismo contemporaneo dos contos de fadas, esse recurso literario
evidencia a ficcionalidade dos argumentos sexistas voltados as personagens femininas, de modo
que a propria narrativa questiona e problematiza a pratica textual, iluminando as ideologias que
subjazem a tradi¢do (MARTINS, 2015). Além disso, por meio da metaficcdo, o texto
revisionista nao pretende ser um discurso totalizador, mas traz possibilidades para as figuras
femininas, dando voz a sua experiéncia e redefinindo as premissas de representacao.

Somam-se a parddia e a metaficcdo feminista duas outras estratégias revisionistas: o
deslocamento narrativo e a deslegitimagcdo da historia conhecida. Tais recursos foram

delimitados por Rachel DuPlessis, em Writing Beyond the Ending (1985).



32

DuPlessis (1985) empreende uma interpretacao critica sobre as mulheres escritoras do
século XX, avaliando suas tentativas de deslegitimar as convengdes culturais estabelecidas por
um sistema de género e seus valores. Considerando a crenga de que qualquer ficgdo expressa
ideologia, ¢ importante o questionamento da estrutura tradicional das formas narrativas como
um meio de invalidar suposi¢des subjacentes sobre instituigdes culturais e de género.

Além disso, a reformulagdo dos classicos da tradi¢cdo reposiciona as representagdes que
se tornaram cristalizadas. Assim, esse estudo de DuPlessis analisa releituras de historias miticas
por autoras contemporaneas, pois 0 mito, assim como o conto de fadas, trata de uma narrativa
historica que se tornou natural e universal.

O deslocamento narrativo se configura como a primeira estratégia revisionista da autora.
Esse recurso aborda a mudanga do ponto de vista em relagdo a narrativa tradicional, ou seja,
desloca-se o foco narrativo, possibilitando a reinterpretacdo das narrativas. Essa tatica
revisionista determina que a escolha do narrador altera suposicdes e sentidos da historia. Trata-
se de uma identificacdo com o outro, uma vez que hd mudanga de perspectiva narrativa. As
reinvindicagcdes das partes menosprezadas e marginalizadas da sociedade sdo investigadas
(DUPLESSIS, 1985).

Ao mudar o ponto de vista da narrativa, é possivel dar voz a quem antes nao possuia.
No caso dos contos de fadas, ¢ dada as personagens femininas a possibilidade de narrarem suas
proprias histdrias, trazendo novos olhares para a narrativa a ser construida.

A outra estratégia revisionista de DuPlessis € a deslegitimagao da histdria conhecida, a
qual ¢ construida a partir de criticas realizadas a historia tradicional, na nega¢ao de algumas
partes da narrativa e na libertacdo das amarras ideoldgicas. Nesse sentido, rompe-se com a
moral, a politica e a narrativa convencionais (DUPLESSIS, 1985).

O deslocamento narrativo consiste em quebrar a sentenga, porque oferece a
possibilidade de fala. A deslegitimagado da historia conhecida ¢ a quebra da sequéncia, de forma
a realinhar a narrativa. Quebrar a sentenga ndo € apenas uma rejeicao da estrutura gramatical,
mas também do ritmo, fluxo e expressao da estrutura dominante — no caso dos contos de fadas,
a masculina. A ruptura da tradi¢do ¢ feita por meio da linguagem. Quebrar a sequéncia diz
respeito a ruptura da ordem da narrativa esperada e conhecida.

Dentro da perspectiva das estratégias de revisao, € necessario considerar o que Martins
(2015) elenca como niveis de revisionismo ficcional. Seguindo o conceito de “re-visdo” de
Rich, Martins analisa releituras de Margaret Atwood, Antonia Susan Byatt e Angela Carter,

observando que as autoras revisam os mitos culturais de feminilidade e masculinidade em graus



33

distintos, pois cada uma focaliza de modo mais incisivo um determinado aspecto dos contos de
fadas ao longo de sua reescrita.

A partir disso, Martins elenca trés niveis de revisionismo ficcional: revisionismo
questionador, revisionismo transgressor/subversivo e revisionismo reconstrutivo. A
pesquisadora entende por nivel de revisdo “o alcance subversivo e transgressor de cada
releitura, ou seja, até que ponto os textos resultantes subvertem ou transgridem as historias
originais” (MARTINS, 2015, p. 266).

O revisionismo questionador diz respeito as narrativas que questionam ou
desestabilizam significados da tradi¢do, sem subverter tdo radicalmente, de modo a nos levar a
confrontar a forma convencional como enxergamos a histéria. No revisionismo
transgressor/subversivo, ha questionamento e subversdo frontal de leituras, interpretagdes e
significados cristalizados. O revisionismo reconstrutivo questiona, subverte e contrapde
propostas alternativas a tradigao.

O conceito de carnavalizagdo, de Bakhtin, dialoga com o nivel transgressor/subversivo,
principalmente nas obras Problemas da poética de Dostoiévski (1981) e A Cultura Popular na
Idade Média e no Renascimento: o contexto de Frangois Rabelais (1987), de acordo com
Martins (2015). A pesquisadora encontra pontos de contato entre a pratica revisionista
contemporanea e as praticas sociais do carnaval enquanto forma festiva popular, na qual um
mundo paralelo ¢ construido, de maneira subversiva, liberando as verdades que regem o sistema
vigente.

Bakhtin (1987) desenvolveu uma teoria a respeito da cultura comica popular na Idade
Média e no Renascimento, pautando-se da andlise de Gargantua e Pantagruel, de Rabelais,
cuja obra zombava da religido oficial, bem como do clero, apresentando erotismo e menosprezo
a aristocracia e catalisando a cultura relegada a margem.

A palavra poética, realizada a margem da cultura oficial, ¢ plurivalente e
plurideterminada (KRISTEVA, 2005), de modo que o discurso carnavalesco se insere nessa
abordagem, quebrando com as leis e contestando a sociedade e a politica da época. Assim,
criam-se “ao lado do mundo oficial, um segundo mundo e uma segunda vida das pessoas”
(BAKHTIN, 1987, p. 5).

Considerando as varias formas de festividade carnavalesca, o carnaval propriamente
dito ndo é um fenémeno literario. E uma celebragdo de carater ritualistico, podendo variar
conforme as épocas e os povos. Houve, entdo, uma transposi¢ao do carnaval para a linguagem
literaria, a partir da criagdo de formas concreto-sensoriais simbolicas, levando ao que se

denomina carnavalizacdo da literatura (BAKHTIN, 1981).



34

No carnaval, ndo ha divisdo entre atores e espectadores, pois todos sdo participantes
ativos da agdo, que ¢ vivida enquanto as novas leis vigorarem. “E uma vida desviada da sua
ordem habitual, em certo sentido uma ‘vida as avessas’, um ‘mundo invertido’ (‘monde a
[’envers’)” (BAKHTIN, 1981, p. 125).

A vida comum, determinada a partir de suas leis e proibigdes, ¢ revogada durante a acao
carnavalesca. Nesse sentido, os participantes sdo liberados para entrar em contato em praga
publica, promovendo novas organizagdes das massas, anteriormente impossibilitados pelas
posig¢odes hierarquicas adotadas. Com isso, “o carnaval aproxima, reiine, celebra os esponsais €
combina o sagrado com o profano, o elevado com o baixo, o grande com o insignificante, o
sabio com o tolo, etc.” (BAKHTIN, 1981, p. 126), legitimando uma inversao intencionada ao
suspender valores, normas e tabus. A eliminacao das distancias e o rompimento das barreiras
hierarquicas possibilitam um novo modo de relagdao da vida extracarnavalesca, no qual o
comportamento, o gesto e a palavra do homem sao reorganizados.

Coroac¢ao ¢ destronamento sdo duas agdes caracteristicas do carnaval, enfatizando o
carater de transformacgao, afinal “o carnaval ¢ a festa do tempo que tudo destréi e tudo renova”
(BAKHTIN, 1981, p. 127). Essas duas agoes revelam a relatividade da ordem e das posi¢des
sociais. Os simbolos carnavalescos incorporam a perspectiva da negacao e o triunfo do carnaval
esta no processo da mudanca, o qual reflete renovagdes.

As imagens carnavalescas sdo ambivalentes, de contrastes ou semelhangas, bem como
o riso carnavalesco. Ridiculariza-se para poder renovar. No riso, tenta-se mudar a ordem
mundial, resolvendo o que era considerado inacessivel no mundo sério. Esta vinculado a ele a
natureza carnavalesca da parodia: “O parodiar € a criagdo do duplo destronante, do mesmo
‘mundo as avessas’” (BAKHTIN, 1981, p. 130).

Essas estratégias revisionistas destacadas nesse subcapitulo estdo alinhadas com o pos-
modernismo e demonstram a necessidade de se considerar o texto-fonte. E importante ponderar
que por texto-fonte compreendemos a narrativa que se tornou canonica devido a sua repeticao
ao longo do tempo. Retomando Rich (1985), langaremos um olhar para tras, para o passado,
apresentando uma breve trajetoria historica dos contos de fadas, a fim de estabelecer um didlogo
intertextual com as revisdes contemporaneas que compdem nosso corpus de estudo. Também
objetivamos compreender como esses contos de fadas tradicionais se consagraram ao longo dos
séculos, enfatizando a ideia de que a apropriagao literaria se caracteriza como um processo de

anulag¢do de muitas vozes e tantas versoes.



35

2.2 Breve trajetoria historica dos contos de fadas

E perceptivel que os contos de fadas enquanto praticas de escrita ganharam visibilidade
quando comparados as versdes orais. O que se considera contos de fadas sao multiplas versoes
escritas por pessoas letradas que, por vezes, registravam as historias dos povos com menos
estudo. Revisitar os canones desse género literario tem sido o proposito do revisionismo. Prima-
se pelo didlogo com a tradi¢ao que as releituras possuem como heranga, afinal “os livros falam
sempre de outros livros e toda historia conta uma histéria ja contada” (ECO, 1985, p. 20).

Essas narrativas revigoram e alimentam populacdes desde tempos imemoriais
(WARNER, 1999) e nos abrem os olhos para uma perspectiva magica do mundo. Seu enredo
se volta para um mundo deslocado do nosso em tempo — mitico e arcaico — e espago: “‘era uma
vez” e “em um certo reino” sdo sentengas iniciais comuns desses contos. Ana Lucia Merege
(2010) considera que antes do surgimento da escrita, existia a memorizagdo como forma de
registro e a oralidade era o modo de transmissdo. Jameson (1992) compara os contos de fadas
as narrativas pré-individualistas, enquanto func¢dao suprema da mente humana. Além disso,
oferecem aos ouvintes ¢ aos leitores uma representagdo humana que transcende a historia
individual, por meio do que Max Liithi (1987) nomeia como repeti¢ao, abordando experiéncias
comuns, esperangas ¢ medos que se elevam as nagdes ou classes sociais (HARRIES, 2001).

Enquanto forma literaria, o fenomeno dos contos de fadas ¢ relativamente recente.
Formas literarias recebem nesse estudo a compreensdo de versdes escritas de narrativas
folcloricas que se derivam da oralidade. Assim, a tradi¢do oral ¢ marcada pelo folclore e pelo
saber popular e os primeiros narradores eram camponeses, agricultores e fiandeiras. Embora o
narrador possa ser de ambos os sexos, hd uma tradi¢do milenar que vincula sua imagem a avd
narradora, a “Mamae Gansa” — guardids da memoria familiar e tribal (MEREGE, 2010).

Ao longo dos séculos, essas narrativas passaram por processos de adaptacdo das versoes
orais para as versoes literarias, principalmente na Franga do século XVII a segunda metade do
XVIII, sendo reavaliadas e reescritas, considerando propositos diversos, seja ideologicamente,
seja nos contextos socio-histéricos e culturais. Nesse sentido, ousamos dizer que o processo
revisionista, enquanto retomada de historias anteriores e reelabora¢do de seu conteudo, ndo ¢
exclusividade da contemporaneidade e da pés-modernidade. O que defendemos ¢ uma revisao
contemporanea sem pretensao de novas verdades absolutas, na tentativa de apresentar diversas
possibilidades de construcdo de personagem e enredo para os significados cristalizados pela

tradi¢do — que se caracterizam como atemporais, universais € neutros.



36

O conhecimento em relagdo a sociedade e a historia na a¢dao de desvendar os contos de
fadas ¢ bastante significativo para criar outros finais como: “‘Vejam, era assim antes, mas pode
ser que as coisas mudem — e devem mudar’” (WARNER, 1999, p. 19). No entanto, tracar um
panorama histérico dos contos de fadas pode parecer pretensioso, pois, como afirma Warner
(1999), a transmissao das narrativas ¢ comparada a um sitio arqueoldgico saqueado por ladrdes,
cuja desordem ¢ evidente. Apesar disso, a autora observa que os contos surgem em diversos
lugares com caracteristicas diversas; assim, ¢ “essencial examinar o contexto em que eram
contados, quem os contava, para quem eram contados e por que motivo” (WARNER, 1999, p.
14).

Ao considerar que os sistemas e¢ os comportamentos mudam ao longo do tempo, ¢
importante observar que existe um carater de instrucdo dos contos de fadas que reflete nas
praticas discursivas cultural e socialmente. Assim, tais narrativas se caracterizam como ‘“‘um
documento da histéria humana” (CANTON, 1994, p. 107), que revelam as tradigdes e
transformagdes culturais. “Longe de expressarem as imutaveis operagdes do ser interno do
homem, sugerem que as proprias mentalidades mudaram” (DARNTON, 1986, p. 26).

A esse respeito, Canton (1994) afirma que as modificacdes foram diferentes para
Charles Perrault e os irmaos Grimm. O francés escreveu de acordo com os codigos da corte de
Luis XIV, enquanto os alemaes trouxeram para as narrativas novos valores da burguesia da
Alemanha. Uma vez tendo incorporado valores socio-historicos, € questionavel como os contos
de fadas enquanto versao literaria se tornaram atemporais € universais, em um movimento de
mitificagdo dos aspectos culturais e ideologicos. Isso contribui para que as narrativas sejam
apresentadas como andnimas e neutras. Todavia, como dito anteriormente, os contos de fadas
sao documentos historicos e possuem autores e/ou compiladores que escreveram e adaptaram
as historias de acordo com determinados valores. Disso decorre a necessidade contemporanea
de (re)interpretacdo dos contos, considerando os cendrios contextuais e socio-historicos.

Os contos de fadas encontraram um ambiente mais propicio na Franga. No entanto, ¢
preciso levar em consideragdo o contexto italiano e os contos publicados por Giovan Francesco
Straparola (Le piacevoli notti — The Pleasant Nights) para um publico de homens e mulheres
entre os anos de 1550 e 1553. Os contos de fadas literarios apareceram primeiramente na Italia
do século XVI, ainda que os contos orais estivessem em circulagdo, sendo lembrados e contados
pelos membros da sociedade. Com Straparola, veio um grupo de aristocratas exilados que
contavam historias entre si durante esse tempo, as quais incluiam anedotas eroticas, fabulas e

contos de fadas.



37

O trabalho de Straparola foi republicado muitas vezes na Itdlia, devido ao sucesso, ¢
também traduzido para o francés, alemao e inglés no século XIX, ainda que tenha sido menos
popular que Bocaccio. Devido a Bocaccio nao ter incluido contos de fadas em suas colegoes,
Straparola pode ser considerado o primeiro escritor na Europa a publicar contos de fadas para
um publico escolarizado.

Nancy L. Canepa (1997) aponta que a obra péstuma The Pentameron — Lo cunto de li
cunti, de Giambattista Basile, de 1634-1636, contendo quarenta e nove contos de fadas e uma
histéria moldura no dialeto de Napoles, pode ter sofrido influéncia de Straparola. A regido de
Napoles era considerada um dos laboratorios barrocos mais importantes da época. As narrativas
de Basile continham anedotas, folclores e eventos que celebravam mudangas, devendo ser lidos
ou recitados como parte da conversa da elite nos dias de Basile. O uso que Basile fazia do conto
de fadas ndo apenas empolgava o leitor com as brincadeiras, mas o envolvia em uma série de
preocupagdes sociais e literarias relacionadas a cultura em que foi produzido. Segundo Zipes
(2019), embora os contos de Straparola e Basile respeitem elementos voltados a moral e a
didatica, pouca referéncia faz a doutrina crista, pois suas narrativas eram imprevisiveis, eroticas,
cruéis, irreverentes e obscenas e os finais, tragicos e hilarios.

Em decorréncia do desenvolvimento do comércio italiano, bem como do crescimento
das atividades literarias e culturais da corte ao longo dos séculos XV e XVI, a Itilia ¢
considerada o primeiro pais no qual o conto de fadas literario floresceu. Além das atividades
culturais, havia influéncia estrangeira nas narrativas e a tradicdo oral nativa era bastante forte.

Apesar desse cenario, como os escritores da Italia ndo procuraram criar um novo modo
de escrever os contos de fadas e ndao houve uma rede social em que tais narrativas pudessem
ser instituidas, o género literario nao se firmou no contexto italiano. Porém, ¢ inegavel a ligagao
existente entre Basile e os escritores franceses, pois o italiano ndo foi somente um ponto de
referéncia, mas ha similaridades em relagdo a situagdo sociopolitica em que acontecia a escrita
dos contos de fadas. A regido de Napoles, que era comandada pela Espanha, passava por um
periodo de refeudalizagdo e exploragao, o qual gerou resisténcia. Nesse cendrio, a produgao de
Basile, enquanto literatura de dramas sociais polémicos, estava destinada a estar fora dos limites
literarios impostos pelas institui¢des, considerada excéntrica aos olhos da producao intelectual
(ZIPES, 1999).

Além do contexto italiano, € preciso lembrar que os contos também foram cultivados na
Inglaterra, cuja obra significativa é The Canterbury Tales, de Chaucer. Todavia, o florescimento

do género literario dos contos de fadas foi contido devido a hostilidade puritana inglesa.



38

A partir do exposto, ¢ possivel afirmar que a Franca deu a luz o conto de fadas literario.
La o ambiente era mais propicio para a ascensdo e propagagao literaria do género, pois era o
pais mais poderoso da Europa e a lingua francesa era muito cultivada e usada em diversas cortes
pelo continente. E importante considerar ainda a evolugdo da impressdo que favorecia a
literatura e a grande inovacao cultural francesa (ZIPES, 1999).

O desenvolvimento da civilizagdo acompanha a narrativa de histérias. Como afirmado
por Darnton (1986, p. 26), “podemos avaliar a distancia entre nosso universo mental e o dos
nossos ancestrais se nos imaginarmos pondo para dormir um filho nosso contando-lhe a

299

primitiva versdo camponesa do ‘Chapeuzinho Vermelho’”. Assim, as narrativas se transformam
e adquirem novos significados em contextos de producado, recepcao e circulacao diversos.

O conto popular se configura como a origem do conto de fadas. Trata-se de um conto
oral, repleto de simbologias, criado na interagdo entre narradores e ouvintes. Pouco se sabe com
exatiddo sobre esses contos populares, pois falta documentacdo, mas fazem parte de uma
tradicdo oral das classes inferiores, as quais projetavam nas histérias seus desejos de
melhorarem as condigdes de vida; portanto, a realidade dos camponeses precisava ser
simbolicamente transformada (CANTON, 1994). Além disso, os camponeses franceses
retratavam um mundo brutal e ndo falavam sobre temas tabus, como estupro, sodomia, incesto
e canibalismo, por meio de simbologia.

Para entender esse mundo dos contadores de histéria dos Tempos Modernos, a
antropologia relaciona a arte de narrar e o contexto em que ocorre esse ato, pois isso revelaria
visdes de mundo particulares. A reconstitui¢do da maneira como os camponeses viam o mundo
¢ limitada e carrega consigo um alto nivel de generalizagdo sobre as experiéncias comuns € a
vida cotidiana (DARNTON, 1986).

Na tradi¢do camponesa, a noite, eram realizadas reunides junto a lareira. Enquanto as
mulheres costuravam e os homens consertavam as ferramentas, as historias voltadas para a
cultura popular eram tecidas pelos contadores. Produzir e escutar narrativas envolve “as pausas
dramaticas, as miradas maliciosas, 0 uso dos gestos para criar cenas [...] € o emprego de sons
para pontuar as a¢cdes” (DARNTON, 1986, p. 32-33). Muitas dessas caracteristicas presenciais
se perdem na versao escrita dos contos.

O contexto dos camponeses franceses revelava muito de suas particularidades e
experiéncias. O cenario era marcado por guerra, epidemia e fome. A escassez construia uma
perspectiva de pobreza e as pessoas eram forgadas a sobreviver. A extrema caréncia levava a
migracdo ou ao abandono de criangas, as quais ndo se viravam contra pais ou madrastas, pois

compreendiam as situagdes que os levavam a agir de tal forma (ZIPES, 2002).



39

Os camponeses faziam parte de um sistema senhorial, no qual a terra ndo era suficiente
para alcancarem a independéncia econdmica e o excedente era recolhido. Viviam um ciclo de
rotagdo de colheitas. O trabalho, interminavel, ocorria da infancia até a morte. Além disso, a
populacdo era subnutrida e controlada por crises demograficas. Sobreviver nesse cenario
significava ser pobre a indigente, e viver era uma luta diéria por toda a Franga.

Os casamentos terminavam com a morte e era mais comum o homem viuvo se casar
novamente. Com isso, as madrastas proliferavam e se tornavam figuras importantes € comuns
na sociedade das aldeias, nao sendo condenadas pelo narrador ou pelas criancas. As relagdes
entre os filhos do marido e da nova esposa eram provavelmente dificeis, principalmente porque
eram mais pessoas para dividir a terra entre os herdeiros e para serem alimentadas, de modo
que o empobrecimento era maior conforme a populagcdo aumentava.

Para as mulheres, o casamento ocorria por volta dos vinte e cinco e vinte e sete anos e
tinham de cinco a seis filhos, dentre os quais dois ou trés sobreviventes, ndo havendo nenhum
controle de natalidade. Por vezes, os bebés eram sufocados durante o sono, pois era comum
toda a familia dormir junta para se manter aquecida (DARNTON, 1986).

A subnutricdo, o abandono pelos pais, a procura e o desejo por comida, a extravagancia
de se imaginar um banquete de carnes e o comer até a exaustdo eram temas corriqueiros da
narrativa camponesa. Além disso, o cendrio alternava entre a casa, a aldeia e a estrada aberta.
E no caminho das estradas que os filhos partem em busca de fortuna, principalmente quando
nao h4 comida, terra ou trabalho, enfrentando perigos como bandidos e lobos.

Os narradores camponeses possuem um estilo cultural proprio que:

Transmite uma visdo particular do mundo — um senso de que a vida ¢ dura, de que é
melhor ndo se ter nenhuma ilusdo sobre o desprendimento dos demais seres humanos,
que a clareza das idéias [sic]? e o raciocinio rapido sdo necessarios para proteger o
pouco que se pode extrair do ambiente em torno, e que a retiddo moral nio vai levar
a pessoa a parte alguma (DARNTON, 1986, p. 88-89).

Além disso, os narradores camponeses revelam uma maneira comum de elaborar a
experiéncia sem pretensdo moral. “[Eles] mostram como ¢ feito o mundo e como se pode
enfrentd-lo” (DARNTON, 1986, p. 92). Os contos se caracterizavam como atos simbolicos, nos
quais aspira¢des eram anunciadas e projetadas. A magia servia como ruptura de um mundo
feudal cruel — de inanicao infantil, estupro, puni¢dao corporal e exploracao, representando de

forma consciente ou ndo os desejos das classes mais baixas (ZIPES, 1988).

2 Com o compromisso de manter a exatiddo do contetido transcrito, ao longo da tese ndo foram corrigidas as
ocorréncias das grafias, em citagdes diretas, referentes a antes da validagdo do acordo ortografico.



40

Caracteriza-se um tempo em que as narrativas eram vistas como parte da comunidade e
contadas por um narrador que externalizava as frustragdes de seu povo e incorporava a historia
suas necessidades e seus desejos. As bruxas, por exemplo, podem ser analisadas como
representacdes do sistema feudal ou da brutalidade da aristocracia. Sua morte pode simbolizar
o 6dio que a populagdo sentia pelos opressores. Os contos populares serviam para unir as
pessoas, criando uma ponte entre suas experiéncias e utopias. Além disso, a participagdo do
publico era ativa, questionando, sugerindo mudancas e transmitindo as narrativas entre si
(ZIPES, 2002).

Os contos populares orais possuiam um papel importante na socializagdo e aculturacao
dos ouvintes. Essas narrativas serviam para estabilizar, conservar e desafiar as crencas e valores
comuns do grupo. A ideologia que veiculavam dependia exclusivamente da posi¢do que o
narrador assumia € como ele construia o enredo e as mudangas de acordo com as experiéncias
vividas (ZIPES, 2019).

A estrutura basica de muitos contos populares orais estd relacionada a sua condi¢ao
social. Considerando a classe baixa agraria, os personagens, como reflexo dessa condi¢do, ndo
tinham muita oportunidade de resistir a exploragao, em oposi¢ao aos senhores. Desse modo, a
ficcao se caracterizava como um lugar utopico, no qual se podia imaginar uma vida melhor
(ZIPES, 2002).

Enquanto a oralidade retratava a classe camponesa oprimida, o inicio dos contos de
fadas enquanto forma literaria se apropria do conto popular de diversas maneiras, por exemplo
“como um género aristocratico especialmente valioso para a educagdo das criangas [...] e,
analogamente, como um monumento do folclore alemdo” (CANTON, 1994, p. 31),
respectivamente na Franca com Charles Perrault, no século XVII, e na Alemanha dos irmaos
Grimm, no século XIX. A experiéncia popular foi ndo somente reinterpretada em uma nova
perspectiva, mas os conteudos foram abordados a partir de uma nova ideologia.

Nao apenas como um elemento instrumental e pedagogico, o primeiro estagio dos
contos de fadas enquanto género literario — considerado por Zipes (2019) como “textualizagcao”
— envolve uma apropriagdo de classe e até de género pela aristocracia e pela burguesia, com a
declinagdo do feudalismo. O termo conto de fadas — fazendo alusdo ao género literario — possui
cunhagem aristocratica e burguesa, indicando uma nova abordagem da literatura, a qual se
apropria de elementos do conto popular. Tal termo foi cunhado em 1697, por Marie-Catherine
Le Jumel de Barneville, conhecida como baronesa d’Aulnoy, que nunca escreveu uma palavra

sobre o motivo de usar essa expressao (ZIPES, 2002). As vozes dos narradores foram submersas



41

e as historias foram escritas de acordo com as fantasias masculinas, apesar de as mulheres serem
as principais responsaveis pela contagao.

Conforme delineia Darnton (1986), Perrault, cortesao e arquiteto da cultura politica
cultural, provavelmente pouco interesse teria por contos populares de camponeses e sua cultura
antiga. No entanto, compilou as historias da tradi¢do oral, adaptando-as para um publico
sofisticado. Ele pode ser considerado a ponte entre a cultura popular e a cultura de elite da
Franca. Enquanto as reunidoes em volta da lareira propiciavam a perpetuagao de uma tradigao,
criadas e amas de leite embalavam e cuidavam da nobre infincia francesa, contando as historias
da carochinha, de antigamente.

Acerca da distingdo entre conto popular e conto de fadas literario, o primeiro era criado
por pessoas comuns, de modo a compensar a vida de pobreza que lhes era caracteristica e
adaptado por escritores da aristocracia e burguesia; o segundo trata-se de uma adaptacdo que
enfatiza uma ideologia das classes superiores, destinando-se a esses € a quem tinha acesso a
leitura.

Desde o final na Idade Média até o Renascimento, os contos eram transmitidos por meio
da oralidade. Eram considerados parte da tradicdo popular e associados as crengas pagas. Os
membros letrados das classes altas apenas tinham conhecimento dessas narrativas por meio das
enfermeiras, dos servos, dos camponeses. A passagem da oralidade para os saldes franceses foi
gradual.

De acordo com Mariza B. T. Mendes (2000), a ascensdo dos contos de fada enquanto
género literario esté relacionada aos saldes das preciosas, formados por mulheres aristocraticas
altamente educadas na década de 1630, em Paris. A cidade francesa possuia bastante
importancia, devido as instituigdes sociais, culturais, académicas, além de ser a mais populosa
da Europa da época. Os saldes sdo responsaveis pelo prestigio social que os contos de origem
popular atingiram.

Eram espacos formados em luxuosas residéncias de nobres e burgueses para que essas
mulheres se autoafirmassem parte da sociedade intelectual, desenvolvendo pensamentos, falas
e escritas peculiares e independentes durante as recepgdes sociais. Na metade do século XVII,
elas se desafiavam com o propdsito de criar narrativas mais convincentes, como uma
competi¢do literaria, cujos estilos, formas e conteidos eram pré-definidos. Com isso, as
preciosas melhoraram a qualidade de suas escritas e definiram os padrdes para a formacao dos
contos de fadas literdrios. Sua atividade literaria ficou conhecida como “preciosismo” e “Mme
de Rambouillet, Mme d'Aulnoy, Mlle de Scudéry, Mlle de Montpensier, Mlle Lhéritier
(sobrinha de Perrault) eram algumas das ‘preciosas’ (MENDES, 2000, p. 52).



42

Apesar de todo empenho feminino na escrita e reescrita dos contos, as mulheres ficaram
restritas aos saldes, ndo chegando a outros locais onde se desenvolviam as atividades literarias,
como ¢ o caso da academia. Uma vez que os colégios e as universidades eram locais proibidos
para o publico feminino, a educagdo da mulher ocorria em ambiente doméstico.

Por volta de 1690, homens e mulheres comecaram a escrever seus contos para
publicacdo, alcangando extraordinaria eflorescéncia. Tais contadores de histdrias consultavam
empregados ndo-escolarizados, a fim de compor os contos de fadas e os muitos volumes de
coletaneas. Os contos eram polidos de forma literaria, de modo que os frequentadores dos saldes
das preciosas adicionassem estilo literario e elaboragdo narrativa, reorganizando as historias
orais que eram transmitidas de pessoa a pessoa por séculos, conforme afirma Ruth B.
Bottigheimer (2009).

O mais conhecido e representativo do género literario foi Charles Perrault, cuja obra
mais significativa, Histoires ou contes du temps passé, foi publicada completa em 1697 e
dedicada a sobrinha de Luis XIV, Elisabeth Charlotte D’Orléans. Além disso, a obra Contes de
Ma Mére I’Oye (Mamae Gansa) traz como narradora essa personagem tipica da tradi¢ao popular
oral.

Perrault nasceu em uma familia burguesa distinta e seu pai era advogado e membro do
parlamento. Comegou os estudos na escola, mas os completou de forma autodidata, seguindo o
caminho paternal da advocacia. Contudo, desistiu da profissdo para ser secretario de seu irmao
Pierre, sendo, tempos depois, promovido a secretario do controlador geral das financas, Colbert.
Seu interesse pendia também para o mundo literario, sendo indicado como membro da
Academia Francesa, o que influenciou sua entrada no mundo da aristocracia.

Ele se casou com Marie Guichon, em 1672, e teve trés filhos. Ap6s a morte da esposa,
Perrault, aos 65 anos de idade, passou a se dedicar a educagdo dos filhos, Charles-Samuel,
Charles e Pierre. Quando o controlador geral das financas faleceu, Perrault perdeu o cargo e
passou a receber uma pensao do governo.

Frequentemente comparecia ao saldo de sua sobrinha, Mlle L Héritier, bem como de
outras preciosas. Devido a sétira que o critico literario da época Nicolas Boileau fazia contra a
escrita das mulheres, Perrault escreveu trés contos € um poema em defesa delas.

A escrita de Perrault ocorreu em uma Franga governada pelo influente Luis XIV, que
representava lideranga politica e valorizava a cultura. Era considerado um paradigma a ser
seguido no mundo ocidental, gerando valores que outras nagdes europeias copiavam, pois

desejavam o status de civilite.



43

Os contos de fadas tiveram um poder expressivo no reinado de Luis XIV por volta da
década de 1690, com o apogeu da predominancia cultural da Frang¢a na Europa. Canton (1994,
p. 36) afirma que “Luis XIV nao dormia sem que seu criado lhe contasse historias”. Além disso,
Perrault foi aceito na aristocracia devido a sua formagao intelectual e seus valores serem
similares aos do reinado de Luis XIV.

Com as muitas publicagdes de Perrault e outros autores da época, como € o caso de Mlle
L Héritier, Mlle Catherine Bernard, Mme Catherine D’Aulnoy ¢ Mmle Charlotte-Rose
Caumont de La Force, a alta sociedade da Franca foi abracada com os contos de fadas,
principalmente nos saldes literarios, como ja apontado. Mendes (2000) destaca ser provavel que
Perrault tenha despertado nesses espagos a ideia de publicar coletaneas de contos e as narrativas
eram dedicadas, em sua maioria, as damas da corte, de modo que “foram as ‘preciosas’ as
responsaveis pela publicacdo dos Confos da Mamde Gansa entre os classicos da Academia
Francesa” (MENDES, 2000, p. 53). As fontes desses autores estavam nos contos populares de
magia, narrados pelos camponeses e transmitidos pelas amas, governantas e servas. Também
houve adaptagdo das tradigdes literarias italiana e oriental.

Para a construgao do comportamento do homem civilizado ocidental, os contos de fadas
desempenham papel importante. Essas maneiras sociais idealizadas por Luis XIV se
sobrepunham as maneiras feudais, consideradas barbaras e selvagens. Os grupos burgueses
conservadores avaliavam os contos populares como amorais, visto que nao abordavam virtudes
como ordem, disciplina, modéstia, entre outros (ZIPES, 2002).

Nessa ¢€poca, os papéis de homens e mulheres foram delimitados e alguns

comportamentos sexuais retirados de enredo:

Os homens comegaram a ser vistos como racionais e ativos, enquanto as mulheres
eram encaradas como emotivas e passivas. Numa sociedade patriarcal governada por
um regime absolutista cristdo, as mulheres eram vistas até como potencialmente
subversivas e algumas chegaram a ser consideradas bruxas. Assim, praticas como a
de beber sangue e sacrificios de corpos, que faziam parte de experiéncias ritualisticas
documentadas em contos populares orais, foram banidas e consideradas grotescas e
escandalosas na tradicdo literaria européia [sic]. As referéncias sexuais foram
descartadas ou suavizadas (CANTON, 1994, p. 38).

Além dessas modificacdes, houve uma preocupacdo com as criangas das classes
superiores, principalmente, a partir do século XVII. Assim, os contos comegaram a ser
modelados conforme comportamentos desejosos, preparando-as para o futuro e mantendo a

sociedade civilizada.



44

Perrault possui um papel fundamental adaptando os contos para as criancas — apesar de
sua intengdo ndo ser escrever somente para esse publico-alvo (MEREGE, 2010). As narrativas
eram transformadas em li¢des de civilidade, disseminando nogdes que serviam para regular o
comportamento infantil, homogeneizando os valores da infancia francesa. Uma sintese era
apresentada ao final: a moral da historia, que revelava valores e ideais da Franga do século
XVII, sendo apresentada pela Mamae Gansa, figura responsavel por orientar jovens e criangas.

Por muito tempo e ainda hoje, contos de fadas sdo vistos sob uma dimensao utilitaria e
pedagogica. Por séculos, a partir do momento em que foram considerados histérias infantis,
educadores, criticos literarios e psicoélogos trazem questionamentos sobre as criangas serem
expostas a crueldade, a violéncia e a supersti¢ao dessas narrativas.

Zipes (1982) reflete sobre a necessidade de uma historia social adequada dos contos de
fadas para criangas, questionando se elas de fato precisam dessas narrativas. Afinal, foram os
adultos que criaram, cultivaram, necessitaram e continuaram precisando dos contos de fadas.
Perpassando a oralidade dos contos, Zipes (1982) chega a Italia e a Franga do século XV ao
século XVII, no processo de tornar as narrativas um produto da burguesia, enfatizando que
somente nesse tempo, quando a infancia era considerada uma esfera da existéncia, o conto de
fadas literario foi instituido para as criangas como um modo cultural de discurso para transmitir
virtudes, ideias e etiqueta cristas.

Houve um tempo em que nao havia lugar para a infancia no mundo, mais precisamente
até por volta do século XII, conforme determina Philippe Ariés (1978). A infincia era vista
como um momento de transi¢do, portanto desconsiderada e logo ultrapassada, como uma
lembranga perdida. Regina Zilberman (1985) enfatiza a mudanga no conceito de infancia e
como o olhar e o cuidado para esse sujeito mudaram ao longo do tempo. Essa faixa etaria nao
era separada e percebida de um modo diferente, compartilhando os mesmos eventos que os
adultos, sem haver lagos especiais.

A partir do reconhecimento e valorizagdao da infancia — que, segundo Aries (1978), €
fruto da invencao da modernidade, em decorréncia de um processo histérico — houve também
uma necessidade de controle do desenvolvimento intelectual da crianga, tendo a literatura ¢ a
escola como agentes dessa fungao (ZILBERMAN, 1985).

Madame Leprince de Beaumont escrevia contos na época para criangas, de modo que
as narrativas contivessem moral de comportamentos esperados para garotos e garotas de
familias da alta classe. Em 1743, ela publicou Magasin des Enfants, uma coletanea que continha
uma versdao de “A bela e a fera” (ZIPES, 1988). Beaumont foi capaz de cristalizar formas

literarias e ideias sociais que sdo aceitas como normas nos contos de fadas para criangas até a



45

atualidade. Seus contos prescrevem obediéncia, autossacrificio, bondade e beleza como
virtudes, propagando modos de pensar convencionalizados e institucionalizados (ZIPES, 1982).

Se a cultura for pensada como hébitos controlados por instituigdes e se considerarmos
que o discurso literario também convencionaliza padrdoes de modos sociais aceitaveis, pode-se
compreender o porqué de o trabalho de Madame Leprince de Beaumont, bem como Perrault,
na Franca do século XVII marcarem o inicio de uma historia social do conto literario infantil.
Assim, o conto de fadas se institucionalizou como um modo de escrita convencional e aceitavel
para as criangas.

De acordo com Zipes (1982), algumas caracteristicas dessas narrativas sdo importantes,
como: os adultos desenvolveram os contos a fim de consagrarem maneiras e valores para as
criangas; essas historias eram apropriagdes aristocraticas e burguesas dos contos orais,
modificadas de acordo com as necessidades cristas da classe média; de inicio os contos eram
destinados a grupos de criangas da elite.

Mendes (2000) enfatiza o carater ideoldgico dos contos de Perrault, determinados por
conceitos pedagogicos e religiosos da época. O tom moralizador composto por valores cristdos
em prol de uma literatura pedagogica — o que Mendes (2000) chama de “moral ingénua” —
dialoga com os propodsitos educacionais (CADEMARTORI, 1987) e da formacdo de uma
sociedade cuja base se pauta na civilité, com ideologia burguesa e aristocratica.

A principio, a exposi¢do das criancas aos contos de fadas nem sempre foi aceita. Na
Inglaterra, na América do Norte e na maior parte da Europa Central, havia uma rejei¢ao dos
contos para as criangas da alta sociedade, pois eram consideradas narrativas frivolas, devido
aos seus elementos “maravilhosos”, ideias pagas, magica, fantasia e supersticdo. Com os ideais
iluministas se expandindo, bem como o avanco cientifico, a sociedade culta repudiou as
narrativas que retratassem o “fantastico”, considerando-as intiteis no processo de racionaliza¢ao
burgués. A persisténcia e a popularidade dos contos sugeriam que havia um forte poder
imaginativo (ZIPES, 2002; MEREGE, 2010). Os grupos burgueses conservadores e dominantes
consideravam que as historias eram amorais. Acreditava-se que tais narrativas propiciavam as
criangas “ideias malucas”, uma vez que sugeriam a rebelido contra o autoritarismo e as regras
familiares patriarcais (ZIPES, 1988, 2002).

Nesse sentido, houve a necessidade de apropriagdo das historias, com o objetivo de
modifica-las, conforme os anseios cristdos, racionais e absolutistas. Aos poucos, 0s contos
foram reescritos, com finais moralizantes ou servindo a uma funcao cultural compensatoria. Os
contos de fadas aprovados eram didaticos, moralistas e sexistas. Deveriam instruir, e ndo incitar

autonomia. A industria da cultura instrumentalizava os produtos da fantasia. Os contos



46

simbolizavam um escape aos efeitos da socializagcdo e do trabalho, com suas leis € normas
(ZIPES, 2002).

Outro centro de atencdo eram as mulheres. A civilidade feminina determinava como
ideal a mulher ser passiva, bela, docil e controlada. Aprender a ser subordinada aos homens era
fundamental, pois eles sabiam o que era bom para elas, dentro de um contexto social em que
eram obrigadas a se casar com homens burgueses ou aristocraticos mais velhos. Desse modo,
sao retratados como herois, um reflexo da alta burguesia.

Os contos de fadas franceses floresceram pela Europa e pela América a partir do século
XIX. Na Alemanha, os contos foram compilados pelos irmaos Grimm, Jacob e Wilhelm. A
familia, cujo pai Philipp Wilhelm Grimm era advogado e a mae Dorothea era dona de casa,
morou na vila de Hanau e depois em Steinau. Ao todo eram seis irmaos sobreviventes de nove
partos. Em decorréncia da excelente posi¢do do pai como juiz distrital, moravam em uma casa
grande e confortavel, com empregados. Os irmaos receberam educagdo cldssica e rigoroso
treinamento religioso. Jacob e Wilhelm eram inseparaveis e muito estudiosos. Enquanto Jacob
era mais introvertido, Wilhelm era extrovertido. Com a morte paterna, a familia teve que se
mudar e ficar sem empregados. Mae e filhos ficaram dependentes da ajuda de outras pessoas,
como a irma de Dorothea.

Os estudos continuaram na University of Marburg, onde entraram em contato com a
literatura e o folclore alemaes antigos. Entre 1806 ¢ 1810, comegaram a coletar contos populares
e materiais relacionados ao folclore. Os irmaos foram requisitados por Clemens Brentano para
ajudar na coleta de contos para uma publicacdo futura. Entre os anos de 1809 e 1813,
publicaram resultados das pesquisas sobre a antiga literatura alema.

Depois de um periodo de servigo diplomaético, Jacob voltou para Kassel e junto de
Wilhelm trabalharam como bibliotecarios, dando continuidade a escrita. Tempos depois,
Wilhelm se casou com Dortchen Wild, que forneceu muitas narrativas para os irmaos.

Em 1829, eles perderam o emprego e foram para Gottingen, onde trabalharam como
professores e bibliotecarios, assim como continuaram escrevendo e publicando. Porém, a
estadia durou apenas até King Ernst August II suceder o trono e declarar que todos os civis
deveriam servir a ele. Os irmaos Grimm retornaram para Kassel e nesse periodo escreveram
German Dictionary. Em seguida, foram convidados a ministrar aulas na University of Berlin.
Depois de aposentados de seus cargos de professorado, dedicaram-se a continuagao da escrita
do dicionario, mas somente completaram a letra F. O trabalho dos irmaos possui contribui¢des
para areas como folclore, historia, etnologia, religido, lexicografia, jurisprudéncia e critica

literaria. Wilhelm morreu em 1859 e Jacob, em 1863.



47

A formacao pessoal moldou a obra dos irmaos. Sua histéria pode ser considerada “um
conto de fadas, visto que os irmaos lutaram durante toda a vida em prol da sobrevivéncia deles
proprios, de sua familia e de seu pais, transformando condi¢des adversas em grandes
realizagdes” (CANTON, 1994, p. 54).

E preciso considerar, de acordo com Zipes (1986), que os irmaos se tornaram coletores
de historias pelo destino com Clemens Brentano, visto que o objetivo principal era descobrir
sobre a etimologia e a linguistica das leis e costumes que uniam os alemaes. O primeiro método
de coleta dos contos era convidar os contadores de histérias para a casa dos irmaos Grimm, os
quais, em sua maioria, eram jovens mulheres educadas da classe média ou da aristocracia.
Conforme a narragdo acontecia ou logo depois dela, Jacob e Wilhelm tomavam nota das
historias. Outros modos de compilacdo dos contos foram tanto por meio da visita a outros
estados da Alemanha, como diretamente de livros, adaptando-os conforme seus interesses.
Dentro das cole¢des dos irmaos, podem ser encontradas fabulas, lendas, anedotas, piadas e
historias religiosas.

De acordo com Merege (2010, p. 32-33), “pode-se concluir que, embora os Irmaos
Grimm tenham ouvido historias de mulheres que viviam na segunda metade do século XVIII,
o modo de vida refletido nessas narrativas pertencia a épocas anteriores”, ou seja, 0s contos
eram narrados seguindo a tradi¢do oral e o imaginario popular da Idade Média.

Uma vez que Brentano n3o publicou a colegdo feita pelos irmdos, eles mesmos o
fizeram, transformando os contos e criando outros. A revisdo possibilitou a publicacdo de
edi¢des que traziam refinamento a narrativa, conforme as criangas se tornaram o publico-alvo.

Com a publicacdo entre 1812 e 1815 da coletanea Kinder-und Hausmdrchen, cuja
traducdo seria “Contos maravilhosos para as criancas e para o lar”, a alianca entre o conto
maravilhoso e a literatura infantil foi revista. A infancia e o lar burgués — enquanto
domesticagdo da poténcia narrativa — se tornam caracteristicas dos contos de fadas do género
maravilhoso.

Com os irmaos Grimm, a maioria dos contos para as criang¢as era sentimental, moralista,
realista, didatica, no intuito de demonstrar e enfatizar determinadas maneiras, por meio de
mensagens tradicionais cristds. Nesse contexto do século XIX, a literatura fantdstica ndo era
vista mais como uma ameaca para destruir ou tornar perversa a mente infantil e o conto de fadas
passou a ser visto como significativo no processo de socializagdo.

As narrativas se tornaram pedagogicas a partir do final do século XIX, quando foram
introduzidas no curriculo escolar. Tornando-se um elemento basico da educacao, “Cinderela”,

“Chapeuzinho Vermelho”, “Bela Adormecida”, entre outros, se estabeleceram como canones



48

de contos de fadas classicos para criangas. Alguns trabalhos tedricos de cunho psicanalitico
alertavam para a idade correta de introdugdo aos contos de fadas e a necessidade de eliminar
violéncia e crueldade. Nesse sentido, o trabalho de Bruno Bettelheim (2002) explora aspectos
simbolicos dos contos de fadas considerados benéficos para o publico infantil.

A versdao manuscrita para o conto “Branca de Neve” que embasa esse estudo relata sobre
o despertar da princesa, a qual conta que sua mae a abandonou na floresta. Os andes tiveram
pena e a convenceram a ficar e cozinhar para eles, conquanto ela tivesse cuidado com a rainha
e ndo deixasse ninguém entrar na casa. A versao de 1812 também aborda o despertar de Branca
de Neve apds o feitico materno, tendo a figura do cagador como aquele que havia sido
contratado para maté-la, por intermédio de sua mae. Os andes, com pena dela, a deixaram ficar,
porém ela tinha que cuidar da casa, limpar, cozinhar, costurar, arrumar as camas, lavar, tricotar.
Eles a alertam sobre a rainha e ordenam ndo deixar ninguém entrar na casa (ZIPES, 1986).

A diferencga na lista de tarefas a serem realizadas por Branca de Neve enfatiza o modelo
especifico desejado para as mulheres, considerando um discurso marcadamente patriarcal.
Determina também onde essa protagonista deveria ficar: o ambiente doméstico.

As personagens femininas de Grimm sdo moldadas por caracteristicas como paciéncia,
zelo, obediéncia, reforcando principios cristdos de hegemonia masculina. Os personagens
masculinos sdo diretos, independentes e racionais. Personagens masculinos e femininos buscam
pelo sucesso, pela sobrevivéncia e pela autopreservacao. A principal tarefa ¢ evadir-se para um
novo lar em grande parte dos contos de fadas dos Grimm.

Segundo Maria Tatar (2010), ao longo do tempo, os contos dos irmdos Grimm foram
sendo introduzidos ao curriculo escolar. No comego do século XX, a obra foi considerada o
segundo best-seller na Alemanha, perdendo apenas para a Biblia. Orgulho nacional e ambigao
académica inspiraram os irmaos na criagdo das antologias, vistas como resultado da heranca
cultural alema. Ao longo dos anos, eles adaptaram passagens e historias, conforme ouviam
outras versoes da narrativa, fazendo mudangas estilisticas e tornando os contos propicios ao
gosto de criangas e pais. Os irmdos puderam observar que existia um mercado cujo publico-
alvo era infantil.

Com os irmaos Grimm, houve uma nova forma de olhar para o género literario dos
contos de fadas, ndo mais com desprezo, ainda que o maravilhoso tenha ficado circunscrito a
uma faixa etaria especifica e limitada. O conto maravilho se voltou para a literatura infantil,
pois a infancia passou a ser compreendida como estdgio de pureza, tendo seu conceito

solidificado nos séculos XVIII e XIX.



49

A versao que passou a ser reeditada entre 1825 e 1858 — Pequena edi¢do — continha
valores ligados a Igreja protestante, bem como nogodes de sexo e de género. Como um todo, a
obra dos irmaos Grimm foi além do desejo de se tornar um paradigma da cultura alema, pois se
tornou mitificada em uma poderosa convengao cultural do Ocidente.

Os objetivos dos irmaos se voltavam para o resgate da tradicao oral alema e a adequagao
da escrita para as criancas. Havia uma necessidade de revitalizar a literatura de proveniéncia
mitica, pois ela testemunha uma marca propria, um espirito nacional. Ao contrario do
refinamento do conto francés, o conto alemao pela visdo dos Grimm ansiava por ser puro e
genuino, privilegiando o espirito do povo germanico, moldado por valores socioculturais da
Alemanha do século XIX. Havia uma necessidade de legitimar a cultura alema, depois de
séculos de pobreza cultural (CANTON, 1994). Assim, o projeto de uma cultura alema genuina
era uma resposta as imposi¢des nacionalistas, quando os estados alemaes ficaram sob o dominio
de Napoledo, no século XIX.

As varias edi¢des dos Grimm moldam um estilo préprio alemao, marcado por versos
curtos repetidos a exaustdo, que criam um estilo simétrico. No conto estudado em questao,
“Branca de Neve”, a rainha questiona varias vezes o espelho: “Espelho, espelho meu, existe no
mundo alguém mais bela do que eu?”. Outra caracteristica diz respeito a puni¢do para o mal,
mantida nas versdes. Esse estilo simétrico, repetitivo e punitivo tornou-se um modelo classico
cultural da civilizagdo ocidental.

Perrault e os irmaos Grimm moldaram os contos de acordo com os valores ideologicos
que defendiam em seus contextos de producdo. Ao direcionarmos nosso olhar a partir da
perspectiva de Perrault, podemos observar um fendmeno da oralidade a impressdo dos contos
de fadas, de um local para outro. Os lugares ocupados por produtores e consumidores alcancam
uma reviravolta significativa. Com a histéria editorial dos contos de fadas, as narrativas foram
associadas primeiramente as classes alfabetizadas e, posteriormente, a populacdo menos
letrada. Ap0s esse sucesso, 0s contos comegaram a ser publicados para jovens leitores. Assim,
observa-se que o povo sem letramento que dominava a narrativa oral e a transmitia por geracoes
passou a ser os destinatarios e/ou consumidores das histdrias publicadas pelos al fabetizados.

As publicagdes dos irmdos Grimm também serviam a propodsitos diversos. Diferentes
edi¢des serviam para leitores da classe média e alta, bem como alguns contos foram
selecionados e introduzidos nas escolas primarias da Alemanha. Além disso, Bottigheimer
(2009) problematiza que Jacob e Wilhelm supuseram que o conhecimento de uma tnica pessoa
de um conto representava um conhecimento compartilhado desse conto por toda a populagao

da qual essa pessoa veio. Os irmaos estavam convencidos de que as histérias que ouviam eram



50

resultado de uma cadeia secular de transmissdo oral ininterrupta do passado antigo. Portanto,
eles nunca pensaram em perguntar aos informantes sobre onde — em geral ou em particular —
haviam aprendido as historias que ali estavam sendo repassadas.

Os italianos ndo criaram um novo modo de escrever os contos de fadas, de maneira
consciente, considerando a instituicdo da narrativa. Na Franca, contudo, como a situacao era
diferente, os contos puderam ser instituidos e o género literario se firmou. Assim, a partir dessa
trajetdria historica, a disseminacao internacional de contos de fadas pode ser explicada em uma
histéria de criagdo predominantemente italiana, edi¢do francesa e reedicao alema que ocorreu
em um contexto de mecanismos comerciais nas redes de distribui¢do de livros
(BOTTIGHEIMER, 2009).

Essa apropriacao da tradi¢ao oral e a institucionalizacao dos contos de fadas enquanto
género literario — e o posterior sucesso publicitdrio e cinematografico — contribuiram para a
mitificacdo dessas narrativas. O conto de fadas mitificado esconde as motivagdes de sua
criagdo, pois se torna desistoricizado e neutralizado ideologicamente (CANTON, 1994).

Outro nome significativo para a consolida¢do dos contos de fadas literarios enquanto
canone infantil ¢ Hans Christian Andersen, durante os anos de 1835 a 1875. Suas narrativas sao
dominadas pela nogdo de ética protestante e ideais existencialistas. O dinamarqués aparece em
um momento no qual a fantasia era reconhecida como significativa para as necessidades
utilitarias burguesas.

Andersen foi filho de um sapateiro e uma lavadeira, vindo de uma familia humilde, de
modo que sua condicao de proletario o envergonhava. Uma vez tendo conseguido se tornar um
escritor de sucesso, raramente era possivel vé-lo com pessoas da classe baixa. No entanto, ndo
se considerava parte de nenhum grupo, sendo o “de fora”. Acreditava que a divina providéncia
era responsavel pelo fato de algumas pessoas se sobressairem em suas qualidades e serem
capazes de governar. Sua complexidade esta no fato de ter sido um homem que ndo gostava de
ser dominado, mas amava a classe dominante (ZIPES, 1986).

Em 1819, quando se mudou para Copenhagen, foi enderecado a colégios de elite para
desenvolver fala, comportamento e decoro apropriados, recebendo educagdo classica e formal.
O século XIX, marcado pelo interesse na biologia, define o contexto da época que revelava uma
burguesia em ascensdo, a qual explicava a desigualdade social com qualidades inatas. O apoio
que Andersen recebeu de Jonas Collin foi fundamental para sua formagdo enquanto escritor,
apesar de o padrdo estabelecido pela familia por vezes fazé-lo se sentir inseguro.

O discurso do dominado aparece com frequéncia nos mais de 150 contos escritos por

Andersen (MEREGE, 2010). O narrador parece estar sempre procurando por aprovagao de uma



51

forca maior. O protagonista consegue ascensdo a partir de condi¢des de servidao. Para alcancar
a salvagdo, o personagem precisa estar de acordo com os ideais da ética protestante e da
providéncia divina.

Andersen reivindicava a autoria dos contos, ao contrario de Perrault € os irmdos Grimm.
Esse processo faz parte da institucionalizacdo dos contos de fadas enquanto género literario.
Bottigheimer (2009) se refere a essa coleta e posterior escrita dos contos como um ato de
apropriacao. O conto de fadas literario passou a ser compreendido como uma reformulacao da
oralidade. A crenga na tentativa de preservagao da oralidade ¢ questionavel se considerarmos
os cinquenta anos de edi¢do dos irmdos Grimm, por exemplo.

Os contos populares, da antiga tradi¢do oral, também se diferenciam do nome dado a
producao literaria: contos de fadas. No entanto, a presenca de fadas nessas narrativas ¢ restrita.
Warner (1999) considera que a definicdo dos contos de fadas vem da metamorfose. Na
possibilidade de que tudo pode acontecer, o universo maravilhoso dos contos de fadas ¢
organizado: “[...] todos os prodigios que criam a atmosfera do conto de fadas desestruturam o
mundo apreensivel, de modo a abrir espagos para alternativas oniricas” (WARNER, 1999, p.
18).

Tais narrativas proporcionam uma possibilidade de mudanga, partindo de uma dimensao
maravilhosa. Tzvetan Todorov (1992) aponta para a relacdo entre o género maravilho e os
contos de fadas, determinando que os contos de fadas sdo uma variedade do género
maravilhoso, cujos acontecimentos sobrenaturais ndo provocam surpresa: “uma das variedades
do maravilhoso, do qual se distingue por uma certa escritura e ndo pelo estatuto do sobrenatural”
(TODOROV, 1992, p. 60). Nao se causa estranheza durante a leitura observar que a princesa
dormiu por cem anos, o lobo ¢ detentor da fala e as fadas possuem o dom da magia.

Mas afinal o que sdo exatamente os contos de fadas? Responder a essa questdo ¢ uma
tarefa dificil, pois cada comunidade, como observado, desenvolveu varios modos de contar a
histéria, de forma que as narrativas estdo conectadas aos costumes, as leis e as crengas. Para
tentar responder a essa questdo, o estudo do estruturalista russo Vladimir Propp, Morfologia do
conto maravilhoso (2001), pode ser de grande valia.

Para se referir aos contos de fadas, Propp utilizava o termo “contos maravilhosos”. Suas
teorias se pautam na comparacao dos enredos dos contos, isto €, em sua morfologia, observando
as partes que constituem a narrativa e as relacdes estabelecidas por elas. Isso parece
contraditdrio se considerarmos que a maioria dos eventos dos contos de fadas parece ter o efeito
de que tudo esta predestinado a acontecer, como se tudo estivesse interconectado em uma rede

maior (LUTHI, 1987).



52

Segundo Propp (2001), a anélise estrutural dos contos maravilhosos revela grandezas

constantes e grandezas varidveis:

O que muda sdo os nomes (e, com eles, os atributos) dos personagens; o que ndo muda
sdo suas agdes, ou func¢des. Dai a conclusdo de que o conto maravilhoso atribui
freqiientemente [sic] agdes iguais a personagens diferentes. Isto nos permite estudar
os contos a partir das funcdes dos personagens (PROPP, 2001, p. 16, grifos do
autor).

A partir do estudo das fungdes dos personagens, ¢ possivel observar que as agdes sao
recorrentes e existe um numero limitado as funcdes. “Por fun¢io, compreende-se o
procedimento de um personagem, definido do ponto de vista de sua importancia para o
desenrolar da acdo” (PROPP, 2001, p. 17, grifos do autor). Além disso, existe uma sequéncia
adotada, a qual funciona em prol da coeréncia da construgao do enredo.

Acerca da morfologia do conto maravilhoso, embora nem todos os enredos apresentem
todas as fungdes, elas sempre se apresentam seguindo uma ordem. A partir da situacdo inicial,
Propp (2001, p. 29-36) define as seguintes funcdes:

1. Um dos membros da familia sai de casa (afastamento);

. Impde-se a um her6i uma proibicao (proibi¢do);

. A proibigao ¢ transgredida (transgressao);

. O antagonista procura obter uma informagao (interrogatdrio/descobrir algo);

. O antagonista recebe informacdes sobre a sua vitima (informagao);

. O antagonista tenta ludibriar sua vitima para apoderar-se dela ou de seus bens (ardil);

. A vitima se deixa enganar, ajudando assim, involuntariamente, seu inimigo (cumplicidade);
. O antagonista causa dano ou prejuizo a um dos membros da familia (dano);

. A) Falta alguma coisa a um membro da familia, ele deseja obter algo (caréncia);

O 0 00 9 N W b~ W N

. E divulgada a noticia do dano ou da caréncia, faz-se um pedido ao heréi ou lhe é dada uma
ordem, mandam-no embora ou deixam-no ir (mediacdo) momento de conexao;

10. O herdi-buscador aceita ou decide reagir (inicio da reagao);

11. O herdi deixa a casa (partida);

12. O herdi € submetido a uma prova; a um questionario; a um ataque; etc., que o prepara para
receber um meio ou um auxiliar magico (primeira funcao do doador);

13. O heroi reage diante das ag¢des do futuro doador (reacdao do heroéi);

14. O meio magico passa as maos do herdi (fornecimento — recepgao do meio magico);

15. O herdi € transportado, levado ou conduzido ao lugar onde se encontra o objeto que procura

(deslocamento no espaco entre dois reinos, viagem com um guia);



53

16. O herdi e seu antagonista se defrontam em combate direto (combate);

17. O her6i ¢ marcado (marca, estigma);

18. O antagonista ¢ vencido (vitoria);

19. O dano inicial ou a caréncia sao reparados (repara¢ao do dano ou caréncia);
20. Regresso do her6i (regresso);

21. O herdi sofre perseguicao (persegui¢do);

22. O herdi ¢ salvo da perseguigdo (salvamento, resgate);

23. O herdi chega incognito a sua casa ou a outro pais (chegada incognito);

24. Um falso herdi apresenta pretensdes infundadas (pretensdes infundadas);
25. E proposta ao her6i uma tarefa dificil (tarefa dificil);

26. A tarefa ¢ realizada (realizacao);

27. O herdi ¢ reconhecido (reconhecimento);

28. O falso her6i ou antagonista ou malfeitor ¢ desmascarado (desmascaramento);
29. O herdi recebe nova aparéncia (transfiguragio);

30. O inimigo ¢ castigado (castigo, punic¢ao, designacao);

31. O herdi se casa e sobe ao trono (casamento).

Considerando a versao cristalizada dos irmaos Grimm acerca da narrativa de Branca de
Neve, podemos elencar algumas fung¢des de Propp (2001). O conto tem inicio com a descrigao
da heroina passiva e a auséncia materna, devido a morte, introduzindo-se o principio da
problematica. E essa auséncia que tornard Branca de Neve a futura vitima no desenrolar da
historia, pois possibilita a aparicdo de uma madrasta, cruel, invejosa e vaidosa. A nova rainha
se sente ameacada pela beleza que desponta na enteada. Ela tenta obter informacao a respeito
da situag@o com o espelho, ao questionar quem era a mais bela do reino. Contenta-se em saber
de sua beleza superior, até o dia em que o espelho reconhece Branca de Neve. A madrasta tenta
lograr sua enteada e o cacador ¢ convidado a se livrar da garota. Uma interdicdo ocorre,
caracterizando um acontecimento favoravel a vitima, quando o cacador ¢ incapaz de maté-la.

O dano a vitima ¢ causado quando Branca de Neve se encontra sozinha e perdida na
floresta, fruto do prejuizo causado pelas ordens da madrasta. Assim, a heroina passiva deixa a
casa e encontra nos andes novos cumplices para suas angustias. O malfeitor, isto €, a madrasta
reaparece no caminho da heroina, ao descobrir que Branca de Neve estava viva e morando na
casa dos andes — informacao adquirida por nova interpelag@o ao espelho.

Segue o combate entre a rainha, ndo reconhecida a principio, e a princesa, que se deixa

enganar. A enteada se torna cumplice dos planos de sua malfeitora, ainda que os andes a



54

alertassem sobre o perigo. A impostora ¢ descoberta e vencida e os danos s3o reparados pela

aparic¢do do principe. Para o desenrolar narrativo, o inimigo ¢ castigado, dancando com sapatos

de ferro em brasa até a morte, enquanto Branca de Neve e o principe se casam e sobem ao trono.
Algumas fungdes, de acordo com Propp (2001), se agrupam segundo esferas de acao

determinadas:

1. Do antagonista (ou malfeitor), que compreenderia o dano, o combate e as outras formas de

luta contra o herdéi e a perseguigao.

2. Do doador (ou provedor), que compreende a preparagao da transmissdao do objeto magico e

o fornecimento do objeto magico ao heroi.

3. Do auxiliar, que compreende: o deslocamento do herdi no espago, a reparagao do dano ou da

caréncia, o salvamento durante a perseguicao, a resolu¢do das tarefas dificeis, a transfiguracao

do heroi.

4. A esfera de acdo da princesa (personagem procurado) e seu pai, que compreende: a

proposicdo de tarefas dificeis, a imposicdo de um estigma, o desmascaramento, o

reconhecimento, o castigo do segundo malfeitor e o casamento.

5. Do mandante, que compreende: o ensino do heroi.

6. Do her6i, que compreende: a partida para realizar a procura, a reagdo perante as exigéncias

do doador, o casamento.

7. Do Falso Hero6i, que compreende a partida para realizar a procura, a reagdo perante as

exigéncias do doador, as pretensdes enganosas.

Assim, sdo sete os personagens basicos do conto maravilhoso na proposta de Propp, que
tinha como proposito determinar os elementos que sempre se repetiam nas historias. Nesse
estudo, interessa-nos a esfera de acdo da antagonista de Branca de Neve, a fim de compreender
o dano causado, bem como as circunstancias de combate, luta e perseguicao contra a enteada,
considerando uma perspectiva contemporanea e pds-moderna de rever as causas de sua vilania.

Além disso, cinco pontos jamais variam: a aspiracao ou designio; a viagem; o desafio
ou obstaculo; o mediador; e a conquista do objetivo. Sua teoria possibilita relacionar as
narrativas as praticas dos povos primitivos em sociedade, além de tornar previsivel os enredos
dos contos de fadas. Apesar de sua importancia nos estudos dos contos de fadas, € preciso
considerar que Propp realizou sua pesquisa a partir da andlise de 100 narrativas; por isso sua
abordagem estrutural precisa ser considerada com precaug¢do, devido as inumeras variagdes em

temas e enredos.



55

Para Zipes (2019), se existe uma constante na estrutura e no tema dos contos
maravilhosos que foi incorporada pelo conto de fadas literario, trata-se da transformagdo. A
esperanc¢a pela mudanga ¢ o que engloba tudo e todos, principalmente no que diz respeito ao
sistema de crencas institucionalizado.

O trabalho do historiador e do antrop6logo ¢ o de situar o conto de fadas aos contextos
historicos, sociais e culturais, pois os contos devem ser considerados produtos de uma cultura,
refletindo usos, costumes ¢ mentalidades. Disso decorre a dificuldade em sua defini¢ao, afinal,
deve-se levar em consideragdo sua criagdo, sua transmissao e caracterizagdo (MEREGE, 2010).

A trajetoria dos contos de fadas demonstra que essas narrativas possuem uma historia,
ndo sendo atemporais ou mitificadas. Harries (2001) defende que muito mais que uma historia
de transmissdo oral, os contos de fadas simbolizam uma histéria da impressdo, por serem
escritos e reescritos em diversas publicacdes. Representam imitagdes daquilo que foi
considerado tradi¢do e autenticidade dentro das praticas de escrita da época. O que nos
conhecemos por conto de fadas sdo trabalhos de escritores letrados, na imitagdo do que era
considerada uma historia contada pelos nao-letrados. Nos lemos, relemos e escrevemos sobre
os contos de fadas de Perrault e dos irmdos Grimm porque sdo as narrativas que estdo
disponiveis para n6s (HARRIES, 2001).

Enquanto trabalhos artisticos, cujas culturas e contextos socio-historicos sao
particulares, necessitam ser observados como adaptagdes que trazem reinterpretacdes as
narrativas orais, de modo a deslocar os significados. Muito mais que reliquias da tradi¢do, sdo
historias visitadas, revisitadas e reelaboradas de acordo com uma sociedade localizada e datada.
Assim como Perrault se insere em um contexto barroco da corte de Luis XIV, os irmdos Grimm
construiram narrativas voltadas para o protestantismo burgués.

Na releitura da trajetoria historica dos contos de fadas, outro aspecto deve ainda chamar
a atencdo: as narrativas que cairam em esquecimento. Nomes como Perrault, irmaos Grimm e
Andersen sao reconhecidos imediatamente. Contudo, as mulheres escritoras da Fran¢a nos anos
de 1690 também construiram uma longa tradigao dos contos escritos, mas sua contribuicao foi
negligenciada, enfatizando-se como se tornaram vitimas de uma concepg¢ao unilateral e estreita
da trajetoria historica dos contos de fadas (HARRIES, 2001).

Como visto ao longo desse subcapitulo, os contos de fadas se originaram de histérias
populares anonimas recontadas por séculos, tornando-se, ao longo do tempo, histérias autorais,
de acordo com um modelo social, discursivo, ideoldgico aceito, cujos aspectos psicologicos se

voltam para simbolos e arquétipos da memoria coletiva. Nesse sentido, o processo de



56

revisionismo dos contos de fadas ndo deve ser tratado como algo recente, pois desde Perrault
0s contos sdo revistos para atender ideais especificos de publicacdo, recepcao e circulagio.

A partir de toda a discussao, esse capitulo pretendeu refletir a experiéncia de fronteira
que a releitura dos contos de fadas possui na contemporaneidade ao criar algo novo.
Considerando que essas narrativas fazem parte de um processo histérico de civilizagdo, a
trajetoria histérica nos permite observar que, muito mais que cronologica, a ligagdo parodistica
intertextual € de ruptura. O texto pdés-moderno traz reflexdes acerca do sujeito, das personagens
e das motivagdes. O ato de escrever ou reescrever contos de fadas esta vinculado a agdo de
questionamento ideoldgico, politico e social. Portanto, os contos de fadas sdo narrativas
historicas internalizadas com grande poder discursivo, em um processo de negacdo de seu
carater atemporal e universal.

No revisionismo contemporaneo, a intertextualidade, a partir da retomada comparativa
do texto-fonte, ¢ um processo fundamental para a renovagdo da tradi¢do. A desconstrugdo do
conto de fadas pela revisdo problematiza a existéncia de distor¢des ideologicas. Como parte da
literatura pos-moderna, a reescrita ¢ uma experiéncia de fronteira, a qual transpassa os limites,
a fim de criar algo novo.

A revisdo e a subversdo contemporaneas se caracterizam como um processo nao
somente de desconstrugdo, mas também de reconstrucdo dessas narrativas tidas como
tradicionais. Os escritores contemporaneos enraizam suas narrativas no passado, renovando-as
por dentro, ancorados em um contexto especifico. As recontagens dos contos ajudam a
popularizar as narrativas, ampliando cada vez mais o publico leitor.

As estratégias revisionistas, como a parddia, a metaficcdo, o deslocamento narrativo, a
deslegitimac¢do da historia conhecida e os niveis de revisionismo ficcional que englobam a
carnavalizagdo da literatura, possibilitam transformagdes que minam discursos hegemonicos.
Partindo de um viés pds-moderno, ndo hd uma negacdo ou desejo de inviabilizar o passado,
mas de questiond-lo, uma vez que as versdes tradicionais continuam coexistindo com as
releituras. Trata-se, pois, de uma adaptagdo das narrativas de acordo com o contexto ao qual
estdo inseridas. Considerando tais estratégias, o revisionismo chama a atencdo do leitor para as
lacunas da historia dos contos de fadas.

O revisionismo contemporaneo dos contos de fadas ¢ fundamental para a retomada do
passado a partir de perspectivas criticas, caracterizando-se assim como um movimento da pos-
modernidade que relé as narrativas Unicas, engessadas e cristalizadas, com o intuito de liberta-
las de suas amarras ideologicas e discursivas, demonstrando a pluralidade de possibilidades

tanto para o enredo, quanto para os personagens € suas interpretagdes.



57

Por meio da intertextualidade, escritores como Carter, Walker, Coover, Bashardoust e
Valentino e diretores como Adam Horowitz e Edward Kitsis demonstram que existe uma
necessidade vigente de se voltar o olhar para a tradi¢ao a partir de perspectivas que permitam
questionar e quebrar os significados cristalizados dessas narrativas, ao mostrar que sao
produgdes histdricas e sociais determinadas por certas convengdes. O objetivo € desconstruir e
transformar a tradi¢do, a fim de libertar o leitor de uma resposta esperada e habitual. Se os
contos de fadas refletem, durante séculos, a realidade dos autores que escrevem e reescrevem
tais narrativas, talvez nos seja permitido imaginar que essas releituras possam um dia refletir

uma nova realidade.



58

3 ESPELHO, ESPELHO MEU: REFLEXOS E ROTEIROS DO FEMININO, MODOS
DE SE TORNAR MULHER

“A carga de uma lenda que ha trés mil e quinhentos anos
ensina as mulheres de onde elas vém e do que sdo feitas
ndo pode ser descartada facilmente em duas décadas”
(WOLF, 1992, p. 123).

“Bom, os outros s6 falam do quanto eu me pareco com
ela [a mae], mas meu pai... Eu acho que quer que eu seja
como ela de todas as maneiras.” (BASHARDOUST,
2018, p. 13, grifos da autora).

“Ninguém nasce mulher: torna-se mulher. Nenhum
destino bioldgico, psiquico, econdomico define a forma
que a fémea humana assume no seio da sociedade; ¢ o
conjunto da civilizagdo que elabora esse produto
intermediario entre o macho e o castrado, que qualificam
de feminino. Somente a mediacdo de outrem pode
constituir um individuo como um Outro” (BEAUVOIR,
2009, s. p., grifo da autora).

Revelamos culturalmente o valor que atribuimos aos sujeitos de nossa sociedade. Os
povos de diversas culturas mantém e transmitem papéis performaticos, direitos que possuem na
relacdo com o outro sujeito e valores que atribuem as atividades desenvolvidas. Essas trés
nogoes juntas revelam da partilha social e cultural em relagdo aos modelos comportamentais
considerados “normais” ou “apropriados”, de acordo com Nancy Bonvillain (2007).

A liberdade das mulheres foi e continua sendo pauta urgente de mudanga em nosso
mundo. Por muito tempo — e em algumas culturas isso ainda acontece — as mulheres foram
julgadas e oprimidas, mantidas em ambiente doméstico, observadas pela janela, enquanto
idealizavam criangas “brancas como a neve, vermelhas como o sangue e negras como ¢bano”,
as quais, anos mais tarde, seriam expostas em seu caixdo de vidro e tornadas objeto de desejo.

Por meio de uma outra perspectiva, as criangas do sexo feminino eram idealizadas e
educadas para serem reflexos dos comportamentos de género — combinando com seu sexo:
“Bom, os outros s6 falam do quanto eu me parec¢o com ela [a mae], mas meu pai... Eu acho que
quer que eu seja como ela de todas as maneiras. Ele espera que eu seja doce e gentil e...
delicada” (BASHARDOUST, 2018, p. 13, grifos da autora).

Outra consideragdo precisa ainda ser ressaltada a esse sujeito quando se encontra fora
de casa, na floresta, sendo queimado nas fogueiras da Inquisicdo ndo apenas nos episodios
historicos da narrativa humana, mas também em contos de fadas como o de Branca de Neve,
no qual para a madrasta, convidada para o casamento da enteada, sdo oferecidos sapatos em

brasas e seu destino se assemelha as hereges.



59

Ao longo do tempo, as representagdes simbolicas das mulheres vém trazendo diferentes
reflexos nos espelhos da historia, da literatura e dos contos de fadas tradicionais. Sem pretensao
de se configurar uma linha do tempo dos acontecimentos referentes a mulher, essa pesquisa traz
luz a essas representagoes, pensando as mudangas e as transformagdes, bem como a perpetuagao
de significados cristalizados, que foram impostas ao sexo feminino.

Nao se pretende, também, fazer uma “re-visao” (RICH, 1985) do contexto passado sob
o pretexto de avaliar a mente e a sociedade com olhos de julgamento. Compreende-se que seja
importante estudar as formas de vida e de organizagao social dos antepassados, como e por qual
motivo se estruturaram de determinado modo, evidenciando quais foram os principios
norteadores que serviram a tal configuragdo social e cultural. Partimos do pressuposto de que
“nada [€] mais prejudicial para a investigacdo historica do que projectar [sic] no passado mais
recuado estruturas mentais ou sociais da época em que se vive”, conforme determina Frangoise
D’Eaubonne (1977, p. 29).

A perspectiva que se segue nesse capitulo considera que somos frutos das construcdes
sociais e culturais as quais fomos submetidos ao longo da vida durante o processo de
socializa¢do. Se nos constituimos a partir de constru¢des, podemos argumentar que nada nos ¢
dado a priori como pronto e acabado, de modo que aquilo que ¢ visto como natural ndo passa
de significados cristalizados por meio da repeticao.

Continuamos narrando contos de fadas as criangas no cotidiano. Essa pratica recorrente
e que sobrevive na contemporaneidade datando de séculos atras parece inofensiva quando ndo
se considera que tais narrativas sejam manifestacdes culturais. Ler no conto de Branca de Neve,
por exemplo, que a mae bioldgica morre no parto e da lugar a uma madrasta que nutre 6dio e
inveja por uma protagonista devido a beleza da qual se vé usurpada de si poderia parecer apenas
uma histoéria, se ndo fosse a presenca de outras madrastas, em outros contos de fadas, desejando
se vingar de outras enteadas e tendo um final considerado — no molde dessas historias — infeliz.

A leitura de contos de fadas permite a aprendizagem de padrdes de comportamento
social e sistemas de valores desejados. Para garotas e mulheres, existem limitagdes impostas
pelo sexo, as quais formam conceitos sexuais, psicologicos, sociais e morais. Marcia K.
Lieberman (1986) questiona o que de fato ¢ uma heranca natural e o que ¢ fruto do processo de
aculturagdo. De acordo com Zipes (1986), uma das fungdes da critica feminista dos contos de
fadas classicos € descobrir como e por que ocorrem certas mudangas ao longo dos séculos, a
fim de que as mulheres possam compreender e alterar na contemporaneidade os arranjos

sociopoliticos.



60

A partir dessas consideragdes, esse capitulo abordara uma reflexdo acerca da construgdo
historico-social do patriarcado, determinando a submissdo feminina, bem como a revolugdo
sexual por meio dos movimentos de liberacao feminina, enfatizando a necessidade de conhecer
e reconhecer a historia das mulheres. Em seguida, consideraremos a posi¢cao da mulher em

alguns mitos e nos contos de fadas, sob o viés da narradora, da escritora e da personagem.

3.1 A perspectiva feminina e o patriarcado: da subordinacio a oposicao

E preciso rejeitar a ideia de que o mundo tenha sido sempre patriarcal. No entanto, o
pensamento patriarcal e as suas normas estdo profundamente arraigados em nossa sociedade,
tanto no cenario cultural, quanto mental, que ¢ tomado, por vezes, como natural e imutavel.

Para Gerda Lerner (1986), o patriarcado ¢ uma criagdo historica, cujas normas e valores
sdo expressos pela familia e se pautam na questao do género, ou seja, nas fungdes e nas condutas
apropriadas a cada sexo. Uma de suas taticas ¢ a divisdo dos que a ele se opdem, a fim de
dominagdo e legitimidade. Os conceitos patriarcais de que o masculino € a norma e poder € o
feminino € o desvio e inferior estdo na constru¢do mental da sociedade ocidental, de modo que
permanecem amplamente invisiveis (LERNER, 1993).

A partir desses conceitos, pode-se concluir que a mulher é construida a partir da
alteridade e o seu outro comparativo ¢ sempre o homem. Segundo Simone de Beauvoir (2009),
sua rela¢do ¢ de dependéncia e de submissdo, enquanto a supremacia do homem ¢ tida como
um direito no decorrer da historia da humanidade.

Rosalind Miles (1988) considera que a perspectiva feminina se perde na visao da histéria
que se concentra apenas no masculino, o qual valida universalmente as acdes histdricas,
esquecendo-se de que sua visdo € parcial. O lugar do homem e a sua contribui¢do nas
comunidades passadas nao sdo questionados; contudo, a vida e a participagdo das mulheres se
tornaram invisiveis (BONVILLAIN, 2007). Nesse sentido, indagamos, assim como Beauvoir
(2009) j4 o fizera outrora: o que ¢ ser mulher? De onde vem a submissao?

A divisdo do trabalho ¢ recorrente em nossa historia e houve um tempo em que a mulher
ndo era tdo subordinada ao homem, como se tornou na cultura patriarcal. Nas sociedades
primitivas, as mulheres dispunham de uma igualdade maior do que nas culturas desenvolvidas.
Tal reconhecimento nos faz questionar o motivo de elas terem se tornado submissas aos homens
sendo consideradas inferiores: por que se deixaram ser controladas por meio de forga fisica e

violéncia mental?



61

Lerner (1986) avalia que por muito tempo as bases que respondiam a essas questoes
foram assumidas como indiscutiveis e imutaveis. Com o comportamento androcéntrico, termo
intimamente ligado ao patriarcado, cuja tendéncia € colocar o masculino como tnico paradigma
limitador de representagdo coletiva, assume-se a existéncia da dominagdo masculina como algo
dado. Apesar de tal tendéncia, € preciso considerar que ndo ha um acontecimento ou evento
historico que marque o inicio da inferioridade da mulher (BEAUVOIR, 2009).

E um erro comum considerar que o matriarcado seria a descri¢io de mulheres vivendo
livres da autoridade masculina. Nao ha evidéncias antropologicas, etnologicas ou historicas de
sociedade matriarcal (LERNER, 1986). Andrea Campos (2003) equivocadamente relaciona
matriarcado a era quando os homens desconheciam sua participagdo na procriagao.

Segundo Marilyn French (2002), nenhuma sociedade tem sido matriarcal, no sentido de
haver uma estrutura sociopolitica, o poder ser todo feminino e as mulheres usarem a forca contra
os homens. O patriarcado, com sua base social e psicologica, estava relacionado a ascensao do
arquétipo masculino sobre o feminino, abrindo caminho para a propriedade privada (CAMPOS,
2003).

Contudo, as sociedades ja foram matrilineares, ou seja, um sistema cujo parentesco era
baseado pela linha materna: as criancas eram descendentes da mae, ndo do pai, e a familia era
centrada na figura materna. Renne Gerlich (2018) afirma que as sociedades matrilineares eram
abundantes e observa que parece haver um padrao de transi¢ao dessa cultura para o patriarcado
com a agricultura, a formagao de cidades e a propriedade privada. Além disso, o militarismo —
no sentido dos grandes impérios — e a colonizagdo também fazem parte do desenvolvimento e
avango patriarcal.

Como propoe Bonvillain (2007), ¢ importante reconhecer que as formas culturais sdo
construidas em condi¢des especificas, de modo a sofrerem modificagdes quando essas
condi¢des ndo mais prevalecem. Examinar as culturas das sociedades dependentes inteiramente
da natureza, buscando seus alimentos na forma de coleta e caga, possibilita compreender quais
dindmicas de género eram estabelecidas na perspectiva grupal da época, de modo a
problematizar a no¢do de supremacia masculina.

Alguns argumentos tradicionalistas para a subserviéncia feminina se pautam nas
perspectivas religiosa e biologica. Em termos religiosos, as mulheres eram consideradas
subordinadas porque Deus as havia criado dessa forma. Uma vez estabelecida a assimetria
sexual, as tarefas e os papéis sociais de homens e mulheres poderiam ser determinados,
enfatizando que eles eram fisicamente mais fortes, rapidos e agressivos. A divisdo sexual do

trabalho baseada na diferenca biologica parecia funcional e justa. Além disso, a reprodugdo e a



62

maternidade eram consideradas como objetivo feminino de vida (LERNER, 1986). Beauvoir
(2009) rechaga o ponto de vista biologico que explica a dominagdo masculina, argumentando
que o material genético de homens e mulheres trabalha em complementaridade e
interdependéncia.

Muito se fala sobre a inferioridade bioldgica “natural” das mulheres, mas antes da
producdo doméstica de plantas e animais, havia um sistema de coleta e caga que provinha a
base econdmica da nomade existéncia humana, caracterizando o periodo Paleolitico. Adrienne
Zihlman e Nancy Tanner (2009) apostam na ideia de que a coleta de alimentos vegetais pelas
mulheres surgiu antes da caga pelos homens e detinha de uma porcentagem maior na
alimentacdo humana nas sociedades pré-agricolas — podendo chegar a aproximadamente 80%
e 20%, respectivamente (BONVILLAIN, 2007; ZERZAN, 2008), — trazendo interpretacdes
para a organizacdo social e padrdes familiares. As mulheres ndo dependiam dos homens
cacadores para se alimentar (MILES, 1988). Os recursos materiais para a subsisténcia eram
igualmente disponibilizados aos homens e as mulheres, possibilitando a autonomia feminina.
Por possuirem uma alta participagao na alimentacao da sociedade, elas determinavam quando
e onde acampar.

De acordo com Miles (1988), as mulheres dessas sociedades desempenhavam diversas
atividades além da coleta de alimentos: cuidavam das criangas, trabalhavam com couro ¢
ceramica, confeccionavam vestuario e recipientes a partir da pele dos animais, cozinhavam,
teciam cestas, faziam ornamentos a partir de dentes ou 0ssos, construiam abrigos permanentes
ou temporarios, elaboravam ferramentas ndo apenas para a agricultura e tinham conhecimentos
de plantas e ervas de cunho medicinal.

As mulheres, ainda, colaboravam numa porcentagem maior do que os homens para a
subsisténcia da comunidade, pois a coleta levava menos tempo do que a caga de animais. A
caca era vista como uma atividade de valor social, visto que o alimento adquirido podia ser
dividido por todo o campo em que o grupo se alocava.

Em relacdo ao matrimdnio, as mulheres se casavam entre doze e dezesseis anos,
enquanto os homens se casavam entre dezoito e vinte e cinco. Os pais do casal geralmente
arranjavam o casamento e essa idade superior masculina ocorria porque um dos critérios para
a escolha era o homem ser um bom cagador — e essa experiéncia demandava anos de pratica.
Com o casamento, a jovem permanecia proxima a sua familia, pelo menos no principio de sua
relagdo matrimonial, de modo que esse costume era positivo para a mulher afirmar seus direitos

e estabelecer sua autonomia (BONVILLAIN, 2007).



63

O trabalho das mulheres realizado na sociedade de coleta e caga promoveu impetos para
experimentos com tecnologia, pois se utilizavam de ferramentas, como 0ssos, pedras e pedacos
de madeira, a fim de auxiliar no processo de coleta de alimento. Outra invengao das mulheres
dessa época sao os sacos de ganchos, que serviam para carregar o alimento encontrado e
coletado dos campos para onde os grupos estavam estabelecidos. Além disso, devemos a elas
sermos em maior parte destros. Uma possivel explica¢do tedrica esta no fato de as mulheres
carregarem os bebés do lado esquerdo do corpo, confortando-os com a batida do coragao,
enquanto o brago direito estava livre para agir (MILES, 1988).

Nas sociedades matrilocais, homens e mulheres eram livres para se mover e se relacionar
e os homens nao comandavam ou exploravam o trabalho feminino. A cagada de grandes
animais era uma atividade que envolvia todo o grupo, pois individualmente os homens
perseguiam os de pequeno porte (MILES, 1988; BONVILLAIN, 2007). Assim, as tarefas
performadas por ambos os sexos eram indispensaveis para a sobrevivéncia grupal. Homens ¢
mulheres se complementavam, pois embora os papéis desempenhados fossem diferentes, eram
considerados igualmente importantes (LERNER, 1986).

A necessidade de prote¢ao feminina era um reflexo da dependéncia que a mulher
representava para a sobrevivéncia alimentar grupal e a continuidade da comunidade com a
reproducdo (BONVILLAIN, 2007). As mulheres tinham alto status, porque geravam criangas,
alimentavam a comunidade e detinham de direitos sobre a terra. Assim, a posse da terra se
caracterizava como uma heran¢a feminina (FRENCH, 2002). Nessas sociedades, o homem
tinha acesso as propriedades por meio do relacionamento com as mulheres, as quais herdavam
esse direito (GERLICH, 2018).

A mulher era considerada um status sagrado. Em muitas civilizagdes, as figuras das
deusas compunham a Grande Mae, sendo um elemento essencial para a vida humana. Nesse
contexto, as mulheres eram consideradas magicas e especiais. Algumas pesquisas apontam que
a mulher se tornou tdo importante nessa época devido a sua menstruagado ligada as fases da lua,
o mistério dessa liberagcdo de sangue e a sua relacdo com a natureza, tanto na coleta quanto na
producdo de alimentos. Além disso, como o processo de reproducdo era ainda desconhecido,
porque o tempo entre a relacdo sexual e o nascimento era extenso, acreditava-se que apenas as
mulheres tinham parte nessa atividade. Elas eram vistas, portanto, como seres divinos (MILES,
1988; CAMPOS, 2003).

A respeito da decorréncia desse cendrio para a desvalorizagdo universal da mulher,
pode-se considerar a divisdo da existéncia social com base no género. Joan Wallach Scott

(1995) enfatiza que, em um carater recente, género era usado como sinonimo de mulheres



64

quando o assunto era a historia delas. A autora ainda pontua que as teorias do patriarcado que
enfatizam a diferenga fisica do corpo podem trazer uma ahistoricidade para a questao do género.

Zerzan (2008) defende que género € uma categorizacao cultural baseada na divisao
sexual do trabalho, de modo que legitima e valida a desigualdade e a dominagdo. A divisao do
trabalho baseada no género ¢ uma resposta a restrigdo de movimento pelo qual passava a mulher
durante seu periodo reprodutivo. A gravidez e o cuidado com o recém-nascido, por exemplo,
limitavam a habilidade de viajar com o grupo.

Bonvillain (2007), por sua vez, considera que os papéis ¢ as interrelagcdes dos povos se
diferenciam devido as categorias construidas cultural e socialmente. A criacdo de padrdes de
género se encontra nessa perspectiva e sua constru¢ao estd baseada na diferenciagdo sexual
entre homens e mulheres, mas nao deveria ser predeterminada por essas diferengas. Para Lerner
(1986), género ¢ uma constru¢do cultural do comportamento definido como apropriado aos
sexos em uma determinada sociedade em um certo tempo.

O conceito de género ¢ pensado, comumente, a partir de uma estrutura binaria. Sexo-
género se refere ao sistema institucionalizado que aloca privilégios as pessoas de acordo com
os papéis culturalmente definidos (LERNER, 1986). O feminismo encontra problemas quando
o termo mulheres ¢ lido como identidade comum, afinal o género se constitui de maneiras
diferentes em diversos contextos da historia, bem como possui relagdo com questdes de raca,
classe, etnia, sexo e regido. Portanto, o termo é formado dentro de intersecdes politicas,
econdmicas e culturais, ou seja, ndo ¢ estatico, mas performativo (BUTLER, 2010).

Judith Butler (2010) enfatiza a distingdo entre sexo e género. Enquanto o primeiro se
volta para a questao bioldgica, o segundo ¢ construido socialmente, ndo sendo fixo ou fruto de
relagdo causal. Portanto, se género € uma constru¢ado social, ndo deveria estar vinculado a um
sexo ou a outro. Nao deveria, pois, existir continuidade na rela¢do de corpo sexuado e género
construido por meio da cultura. A suposi¢do de um sistema binario leva ao pensamento que o
género “homens” estd para corpo masculino e género “mulheres”, para corpo feminino.

O género se caracteriza por meio dos significados que um corpo sexuado assume
culturalmente. Por isso, a relagdo expressa precisa ser encarada como descontinua. A estrutura
binaria do sexo ganha uma estabilidade quando ¢ colocada em um dominio pré-discursivo.
Assim, liberar ou fixar sexo e género € funcao discursiva, pois o seu significado ¢ assumido
sempre em relacdo de oposi¢do a outro significado. A dificuldade se encontra quando a
associacdo género e sexo se torna natural e raramente questionada, de modo que algumas
configuragdes culturais se consolidam como hegemonicas. Disso decorre a necessidade de

encarar o “tornar-se mulher” como um processo em constante construcao (BUTLER, 2010).



65

A construgdo ideoldgica de género reflete, legitima e refor¢a as relagdes sociais. A
transmissdo dessa constru¢do ao longo das geracdes produz uma internalizagdo dos modelos e
acoOes apropriados. Os valores culturais e sociais moldam o comportamento humano por meio
da ideologia, a qual se caracteriza como uma maneira de organizar os pensamentos do mundo.
A ideologia pode nos fazer ver, mas também nos cegar para nossas proprias experiéncias,
realidades e corpos.

Nas sociedades em que ha desigualdade de género, a dominagdo masculina esta
enraizada nas estruturas sociais, politicas, econdmicas e ideologicas, determinando controle
sobre as mulheres e desvalorizando e/ou anulando as atividades femininas. Nessas sociedades,
as proprias mulheres aprendem a se desvalorizar, consciente e inconscientemente, na tentativa
de se encaixar nesse constructo ideoldgico de poder do homem, diferentemente das sociedades
que se movimentavam a procura de alimento. Uma vez que todos os individuos eram
considerados importantes contribuintes para a subsisténcia, ndo havendo hierarquia ou
lideranca, o principio de igualdade era mais propicio (BONVILLAIN, 2007).

A mulher antes era ligada a fertilidade na terra e a fecundidade em seu corpo e nesse
panorama, das antigas culturas femininas, passamos ao patriarcado pastoril e, depois, agricola
com a participagdo ¢ o dominio masculinos, demarcando o periodo Neolitico. A época
magdaleniana que se refere as grandes cacadas servira como norteador para o patriarcado, pois
nesse periodo as mulheres foram fixadas em tarefas mais sedentarias. Em seguida, o dominio
do solo com a agricultura ¢ significativo, bem como a descoberta dos metais. Antes de um
patriarcado efetivo, marcado pela descoberta da contribui¢do do homem no processo de
paternidade, havia o semipatriarcado, em cuja perspectiva a mulher ainda era considerada um
agente incontestavel na perpetuacao da vida, ainda que a agricultura houvesse sido tomada pelos
homens na substitui¢do da enxada feminina pela charrua masculina. O semipatriarcado ¢ um
contrato que divide a administracdo do solo da agricultura entre os homens e as mulheres
(D’EAUBONNE, 1977).

Nos grupos de cagadores-coletores, a partilha tanto de alimentos, quanto das tarefas era
algo comum. As mulheres colhiam plantas selvagens e frutos, mas também cagavam pequenos
animais; enquanto os homens cagavam e viajavam, mas também participavam do
forrageamento. Quando as funcdes passaram a ser especificas, as relagdes se tornaram
inigualaveis e o poder passou a ser diferenciado. Com a agricultura, a transicdo de coletores
para produtores de alimento trouxe mudangas significativas as sociedades.

Os arquedlogos propdem varias explicacdes para a origem da agricultura, como a

capacidade de fertilizacao das regides sendo ultrapassada pelo aumento da populagdo ou o



66

acumulo de excedentes de alimentos nas sociedades de coleta e caca levando a um status social
e ao inicio do cultivo proprio. Apesar das especulagdes, € impossivel dizer como esses povos
comegaram a desenvolver técnicas para o controle do cultivo de alimentos. Contudo, ha um
forte indicio acerca da participagdo feminina nesse processo, pois elas eram as responsaveis
pela coleta de alimentos da comunidade. Elas devem ter observado as condi¢des do solo, da
agua e do sol, bem como notado que as sementes, quando depositadas na terra, geravam novas
plantas de tempos em tempos. E importante considerar que as inovagdes sdo humanas e ndo dos
homens ou das mulheres, principalmente devido ao estilo cooperativo de vida (BONVILLAIN,
2007).

Técnicas de agricultura foram desenvolvidas primeiramente na regido sudoeste da Asia.
Visto que o clima era seco, os grupos se concentravam perto de rios, onde o plantio podia ser
realizado. Ao longo do tempo, os povos comegaram a controlar as reservas de alimentos, pois
observavam seus padrdes de crescimento, possibilitando-os plantar. Como o plantio demandava
tempo, as comunidades se estabeleciam nas regides, tornando-se sedentdrias. Como alguns
grupos ainda continuavam a se mover pelas terras, os aprendizados e as técnicas agricolas se
espalharam para outras regides (BONVILLAIN, 2007).

A producdo do proprio alimento possibilitou seguranca para o crescimento
populacional. As mulheres observaram que podiam alimentar suas criangas com 0s cereais.
Diminuindo a amamenta¢do, os niveis de fertilidade aumentaram. Com o crescimento
populacional, foi necessario aprimorar a producdo de alimento. Além disso, o estabelecimento
em uma regido possibilitou o acimulo de materiais e o desenvolvimento da cerdmica que, por
sua vez, esta vinculado ao ato de cozinhar e aprimorar a dieta nutricional dos povos desnutridos
pela produgdo limitada de alimentos (BONVILLAIN, 2007).

Horticultura € o cultivo da terra com ferramentas manuais desenvolvidas e dominadas
pelas mulheres; agricultura ¢ o cultivo da terra com maquinas desenvolvidas pelos homens
(FRENCH, 2002; BONVILLAIN, 2007). Na horticultura, a mulher ¢ a representa¢dao do campo
passivo, apenas fértil se lavrado, enquanto o homem na agricultura, com o poder de sua
falocentricidade recém-descoberta, era arado e semente. A passagem do poder feminino para o
masculino ¢ abordada nas mitologias, como a do povo celta e a dos gregos (MILES, 1988).

Um ciclo cultural a partir do dominio da terra tem inicio com simples utensilios,
revelando um novo modo de alimentacdo e sobrevivéncia devido a mulher, que germina e
multiplica as plantas, mostrando poder sobre elas. O patriarcado como hoje o conhecemos, que
D’Eaubonne (1977) chama de “o dos tempos modernos”, se funda na sucessdo da agricultura

feminina a masculina e no processo de fecundagao, principalmente no papel desempenhado



67

pelo pai. A agricultura de charrua —um tipo de arado — coloca um fim na participagdo feminina,
marcando o poder masculino, que tem sua culminancia na idade dos metais.

A partir da descoberta do papel paterno no processo de fecundacao, a mulher — outrora
detentora do principio da vida — passa a um estado de degradagdo, sendo o terreno que recebe
e alimenta a semente masculina. O papel do homem no processo de procriacdo so6 foi
reconhecido pela ciéncia oficial no século XX. O lugar da mulher na sociedade também ¢
bastante questionado pelas religides e pelos sistemas de moral.

Considerando-se um grande semeador, o homem inicia um problema demografico, o
qual leva ao combate entre as comunidades pela posse de terra. Na etapa agraria, D’Eaubonne
(1977) enfatiza nogdes como apropriagdo exclusiva, competicdo e exploragdo evolutiva, as
quais triunfam na idade dos metais — uma técnica pesada que rebaixa a mulher a um papel
inerte.

De um inconsciente integrador e gerador da vida, somos transferidos para um
inconsciente separatista e competitivo (CAMPOS, 2003). O controle sobre os recursos
produzidos e distribuidos determina autonomia e status individual. Nas sociedades mais
igualitirias, homens e mulheres produzem, controlam e distribuem as riquezas, bem como
detém de suas propriedades. Nas sociedades dominadas pelos homens, existe o controle
monopolizado (BONVILLAIN, 2007).

A mulher agricultora é marcada pela domesticacao, pelo trabalho arduo, por mais filhos
e menor expectativa de vida quando comparada ao homem. Confinada, torna-se passiva e espera
pela fertilizagdo para se realizar enquanto ser humano. A autonomia feminina e a equidade entre
os individuos foram substituidas pelo controle masculino (ZERZAN, 2008).

Ainda que existissem algumas tribos, como as africanas, nas quais houvesse resisténcia
feminina no jogo de dominagdo e subordinagdo, demonstrando que ndo existe naturalidade
feminina na submissao, a for¢a brutal dos homens logo foi interpretada pelas leis da sociedade.
Em Roma, nas familias patriarcais, os homens detinham poder sobre a vida de todos os
membros; na Grécia, as mulheres eram proibidas de sair a noite, em um processo de
domesticacao e confinamento; no Egito antigo, eram consideradas propriedade e parte legal dos
pais e maridos (MILES, 1988).

Na passagem para o patriarcado, as mulheres perderam o status social — no sentido de
independéncia, os direitos das criancas e da terra. A destrui¢do do matricentro foi a primeira
guerra masculina contra as mulheres. A base do patriarcado ¢ a dominacdo. De acordo com

Campos (2003), a mulher passa a ser considerada um ser sem vontades, sem desejos, sem



68

arbitrio. Assim, o feminino se encontra a margem de existir sem poder ser, devido a
subordinagdo imposta pelo opressor ou pelo seu imaginario que legitima o poder do algoz.

Para haver a posse das criangas, os homens precisavam garantir que eram os verdadeiros
pais, isto &, precisavam guardar e se apropriar dos corpos femininos (FRENCH, 2002), criando-
se, assim, uma ideologia de controle das mulheres. Além disso, porque as tribos se organizavam
cada vez mais em povoados, as sociedades precisavam de sistemas e administragdes mais
estruturadas e o excedente se tornou propriedade (MILES, 1988).

Uma vez que as mulheres sdo retiradas de seus grupos, tendo terras e trabalho negados,
suas obrigacdes passam a ser com a familia. Ainda desconhecendo por completo o processo de
formacao do feto no corpo feminino, os homens foram responséaveis por um grande infanticidio
com os primeiros filhos — pratica recorrente nos grupos patriarcais, afinal, ndo havia certeza
sobre a paternidade, sendo uma necessidade garantir que o primogénito da mulher fosse
realmente do homem. A fim de manter as mulheres sob esse novo regime, os homens
comecaram a estabelecer regras, de modo que elas foram julgadas como as primeiras
criminosas. O adultério e o aborto também foram considerados crimes e as criangas cujos pais
eram desconhecidos se tornaram ilegitimas (FRENCH, 2002). Segundo Michelle Perrot (2007),
o0 adultério feminino € levado a tribunais, enquanto o adultério masculino somente ¢ condenado
se praticado no domicilio conjugal.

A supremacia masculina, apresentada como algo sagrado e resultado da inspiragdo
divina transmitida entre os homens, podia ser encontrada no judaismo, confucionismo,
budismo, cristianismo e islamismo, tendo como requisito a inferioridade feminina. A
organizacao religiosa foi uma das grandes derrotas historicas para as mulheres, pois os homens
se tornaram mediadores entre Deus e os seres humanos, por meio do desenvolvimento do
pensamento abstrato. As mulheres foi negada a capacidade de interpretar e alterar os sistemas
de crencas religiosas. Outras derrotas podem ser elencadas, como o casamento forcado, as
noivas criangas, o comércio de noivas, o controle e a mutilacdo genital feminina (MILES,
1988).

Naturalizar o patriarcado e considerar que as mulheres se dedicavam a atividades
menores, gerando a opressao — o que também pode ser lido como a opressao gerando atividades
menores — esbarra em um argumento da Pré-Historia. Nesse periodo, tanto as ossadas, como os
desenhos nas paredes das cavernas nao diferenciavam os sexos. A auséncia das mulheres na
caca, ainda que nao total, pode ser lida como uma defesa da etapa final da gravidez e do parto,

pois ocorria em periodos determinados. Tempos depois, em algumas aldeias em que o



69

nomadismo deu lugar ao sedentarismo, ¢ possivel observar o culto a Deusa-Mae, simbolizado
por estatuetas, principalmente, demonstrando a fecundidade feminina (D’EAUBONNE, 1977).

D’Eaubonne (1977) ainda considera que a condicdo feminina organizada pelo
patriarcado esté atrelada a heranga. O homem detém da propriedade privada e a mulher ¢ parte
dos bens (BEAUVOIR, 2009), sendo julgada por um padrao moral e legal diferente dos homens
(GERLICH, 2018).

A partir do momento que o homem descobre sua participagdo no processo reprodutivo,
0 que se torna importante ¢ a preciosa “semente” masculina que cresce no corpo feminino
fungivel. Assim, as criangas nasciam para os homens, das mulheres, ou seja, elas davam a luz
as criangas deles. Sendo a participac¢ao feminina na reprodugdo vista apenas como um involucro
que carrega e germina a semente masculina, passa-se a valorizar a relacdo do homem com os
filhos, pois a genética garantia a exclusividade dela para ele.

Com o patriarcado, a mulher, antes cumpridora da funcdo de ligar terra e divindade,
passa a ser o receptaculo da semente do homem, o qual se torna o ser procriador e cria a sua
pequena comunidade. Com isso, esse sistema se caracteriza como um regime que se baseia na
c€lula familiar, tratando-se de uma segregacao sexual em prol do homem.

Na histoéria da cultura, “o Feminino conserva, o Masculino aumenta” (D’EAUBONNE,
1977, p. 210). A era patriarcal ¢ marcada pelo dogma cristao: crescei e multiplicai-vos. Segundo
Campos (2003), tal assertiva ndo faz alusao a fidelidade, mas o mandamento “ndo cobigai a
mulher do proximo” garante, além da fidelidade feminina, o direito de propriedade do marido
sobre a mulher.

Na humanidade, ironicamente, a superioridade ¢ caracteristica daquele que mata e a
subordinagdo ¢ atestada aquela que da a vida. A manutencao da vida tornou-se um projeto e
uma atividade para o homem, bem como a escraviza¢ao da natureza e da mulher (BEAUVOIR,
2009).

Sobre 0 modo como o patriarcado se impds, tem-se inicio com a modificagdo de como
a unidade familiar € observada. Os casamentos passam a ser exclusivos e existe a posse sexual
do homem em relagdo a mulher, sem reciprocidade, existindo acordos pré-nupciais de
castidade. A sexualidade feminina se tornou uma mercadoria para a criagdo da civilizacao
ocidental. O desenvolvimento da agricultura impulsionou a troca de mulheres entre os grupos,
de modo que elas se tornaram as primeiras escravas sexuais, devido a sua capacidade
reprodutiva. Para elas, a Historia consistiu em uma luta pela emancipagdo e pela liberacao

(LERNER, 1986).



70

A familia patriarcal tem como base a dependéncia econdmica da mulher e dos filhos. O
sistema legal anterior a revolugdo sexual determina que a mulher perde todos os seus direitos
ao se casar, tornando-se um objeto por toda a vida, enquanto o marido era visto como seu tutor
legal. E nesse sentido que Kate Millett (1970) compara o casamento ao feudalismo, enfatizando
que a questdo da paternidade também ¢ fundamental nesse regime patriarcal.

A satisfagdo em dominar as mulheres estava incompleta ¢ os homens em um novo
projeto ambicioso construiram uma estrutura maior: o Estado, uma propriedade organizada por
um governo em particular, a fim de dominar outros homens. O Estado ¢ um territorio com
fronteiras, sendo construido para incorporar, manter e passar o poder entre os homens e seus
descendentes, cujo grupo de pessoas ¢ unido por parentesco, religido e/ou lingua. Segundo
Bonvillain (2007), a desigualdade de género tende a ser maior nessas sociedades, pois a
economia ¢ a estratificacdo social e politica promovem a inclusao e a exclusao.

O primeiro papel social da mulher foi ser trocada em transa¢des matrimoniais, seja do
pai para o marido, seja entre grupos. Outro papel de género era prestar servigo sexual e
reprodutivo a homens da elite; se ndo o fizesse, podia ser substituida. Nesse sentido, a
exploracao sexual controlada pelos homens ¢ a exploragdo sexual de classe das mulheres. A
formagao de classes (homens e mulheres) estava baseada na relagdo com os meios de produgao
(LERNER, 1986).

A ascensdo feminina ocorria por meio dos pais e dos maridos. Elas eram consideradas
respeitaveis quando vinculadas a um homem dominante. O controle da conduta sexual tem sido
uma medida de controle social em qualquer sociedade estatal. No patriarcado oriental havia a
poligamia e as mulheres se mantinham em haréns. O patriarcado da antiguidade classica e sua
evolugdo europeia era marcado pela monogamia e exclusdao da participagdo feminina na
produc¢do social. Para manter o casamento monogamico, surge a prostituicdo — outra forma de
condenar as mulheres 2 margem da sociedade (BEAUVOIR, 2009).

Esse cenario se relaciona a propriedade privada defendida por Friedrich Engels (1984)
como a origem da derrota do sexo feminino. Do ponto de vista do materialismo historico,
Beauvoir (2009) analisa a relacio de poder do homem a partir da propriedade privada,
dominando outros homens e mulheres, por meio de situagdes que os forcem a agir conforme o
desejo masculino.

Essa percepcao estatal ¢ importante, pois deu origem a dois instrumentos patriarcais: a
guerra e a religido. Ainda que existisse uma religiosidade voltada para o principio feminino,

muitos mitos, de acordo com French (2002), descreviam um deus masculino em constante luta



71

para destronar a deusa feminina. Essa visdo deu origem as religides por todo o mundo,
dominada por uma autoridade patriarcal.

No Génesis, o primeiro livro do cristianismo sobre o mito da cria¢do, cuja narrativa
hebraica remonta a regiao mesopotamica, a mulher nasce do corpo do homem. De acordo com
Zerzan (2008), o desfecho trdgico no Eden é uma representacio do fim da vida coletora-
cacadora e o inicio da produgdo agricola e do trabalho arduo e sua divisdo entre os sexos. Com
1sso, a culpa de seu proprio destino infeliz recai sobre Eva.

Com o cristianismo, a degradagdo da condi¢ao feminina ocorreu nas instancias juridicas,
sociais e culturais. Nessa ultima perspectiva, de mulher divina se tornou figura perigosa e

repugnante, sendo vendida, alugada, comprada, repudiada e inferior:

Eis como hoje sdo tratadas as que, em tantas sociedades da antiguidade, mesmo no
inicio do patriarcado e até nas civilizagGes esclavagistas, gozaram de tantos direitos e
liberdade como os homens do seu nivel quando eram cidadas, e que, se se recuar ainda
mais, dirigiram o desenvolvimento do mundo na época da agricultura e da cerdmica,
nesta terra coberta de altares da Grande Deusa (D’EAUBONNE, 1977, p. 230).

A perspectiva divina e valorizada das mulheres ¢ tomada por uma reviravolta com o
regime patriarcal. A reducdo da posicdo da mulher pode ser encontrada na mitologia e na
religido (ZERZAN, 2008). O cristianismo, por meio de suas normas, tem papel importante na
legitimagdo da identificagdo da condi¢do feminina com as bruxas. No fogo inquisitorial da
Igreja Catolica, milhares de mulheres foram condenadas a arder.

Além disso, acerca do medo inexplicavel que a sociedade tinha da mulher, Miles (1988)
considera que a caga as bruxas foi uma arma politica de vinganga do patriarcado contra as
mulheres, como forma de reafirmar o valor e o governo masculinos. Personificada sob o viés
da bruxa, a mulher pagou um alto pre¢o pelo 6dio masculino e persecutdrio com a explosdo da
caca as bruxas, os processos de Inquisi¢ao e as condenagdes a fogueira. Roberto Sicuteri (1987)
chama esses episodios histéricos de “carnificina fisica e psiquica”. Para Perrot (2007), as
feiticeiras sdo os “bodes expiatorios” da modernidade, acusadas de ofender a razdo e a
medicina, possuir sexualidade subversiva e ter contato com o diabo; por isso precisavam ser
destruidas e queimadas.

A Histéria € construida e escrita como se as posi¢des normativas de dominante e
dominado fossem o produto de um consenso social, ndo revelando o conflito existente. “E se o
patriarcado, sempre inseguro, vigia com tanta inquietacao a sua vitoria, ¢ sem duvida porque a
luta — por tanto tempo oculta ou decididamente negada — foi rude e longa” (D’EAUBONNE,

1977, p. 67). O homem pode ser considerado vencedor pelo patriarcado, mas ndo se pode apagar



72

o feitio feminino ao longo do tempo, quando consideradas as organizagdes do amazonato, com
sua tradicdo internacional de mulheres fortes, poderosas e perigosas. O assunto ¢
paradoxalmente tao antigo e atual quanto a relagcdo conflituosa entre os sexos.

Por muito tempo, houve uma estrutura praticamente indivisivel que regia a vida
feminina: o marido, a casa e a familia. As novas fontes de energia desenvolvidas na Gra-
Bretanha no século XVIII — ferro, carvao e vapor — revolucionaram a tecnologia da fabricacao.
Com a revolucao burguesa, as mulheres chegaram a vida publica por meio do mercado de
trabalho. Contudo, sua mao de obra era desvalorizada (BEAUVOIR, 2009).

Nessa economia industrial, a mulher foi explorada em ocupagdes menores e tinha o
duplo 6nus com o trabalho na fabrica e em casa, sendo a unica responsavel, ainda, pela educagao
e cuidado dos filhos. O trabalho nas fabricas se revelava um tormento fisico e psicolégico, com
jornadas que variavam entre quinze e dezenove horas, sem descanso e sem possibilidade de
variar a fung¢do laboral. A revolugao do século XVIII trouxe resultados adversos para a vida da
mulher, provando ser uma revolugdo para alguns e ndo para todos (MILES, 1988).

Além do trabalho nas fabricas, € preciso colocar em evidéncia a relagdo da mulher com
a capacidade para o trabalho durante a Segunda Guerra Mundial. Nesse periodo historico, elas
foram chamadas para ocupar os postos de trabalhos masculinos, devido a auséncia deles. Depois
dos anos de guerra, os discursos de fragilidade feminina sdo retomados (BEAUVOIR, 2009).
No cenario europeu, em especial na Franga, Perrot (2007) destaca a Revolugdo Francesa, que
concede direitos civis as mulheres, mas ndo politicos. Com as guerras mundiais, as mulheres se
imiscuem em lugares e tarefas consideradas masculinas. Segue-se uma crise de identidade
sexual, com homens perturbados e mulheres conquistadoras. E entfio que os regimes totalitarios
do fascismo e do nazismo tentam recolocar as coisas € os sexos em seus devidos lugares,
revelando sua preferéncia pelo sistema do patriarcado.

D’eaubonne (1977) problematiza que sem os valores ideoldgicos de apropriacao,
expansionismo e competitividade, ndo haveria violéncia e opressdo exercidas sobre aqueles
considerados inferiores, como as mulheres. E preciso considerar, também, que existe um efeito
cumulativo fruto da negag¢do do direito da mulher de aprender, estudar, compartilhar
conhecimentos e até pensar (MILES, 1988). Tendo em vista que o poder foi corrompido, ndo
se trata de apoderar-se dele para reorganizar o mundo, mas de destruir sua nocao, a fim de que
as mulheres se assumam como parte da universalidade que ¢ a raca humana.

Nesse sentido, a revolugdo sexual propde revisdes, por meio de suas fases, ao periodo
historico dominado pelo patriarcado. Para Millett (1970), o principio da revolugdo sexual ¢

acabar com a instituicao patriarcal, a supremacia do masculino e a tradi¢do atribuida a homens



73

e mulheres, afinal o mundo nem sempre pertenceu a eles. O segundo sexo nem sempre foi
submisso ao primeiro. Em muitos eventos historicos, a mulher afirmou sua preponderancia e
autonomia, enfatizando sua liberdade.

Segundo Pierre Bourdieu (2012), a dominagdo masculina esta relacionada a natureza
bioldgica e a construgdo social que foi naturalizada. A ordem social, ao dialogar com o corpo
fisico e biologico, determina os lugares possiveis ao feminino. Tradicional e biologicamente, o
termo “fémea” € pejorativo, revela a auséncia do 6rgao reprodutor masculino e impde a nogao
de sexo fragil.

Além disso, ¢ com base na oposicdo entre masculino e feminino que todas as praticas
do mundo sdo classificadas. A humanidade sendo masculina, pois desde o Génesis a mulher ¢
formada como o Outro, 0 homem cria uma defini¢do para ela a partir dele e na relagdao com ele
(BEAUVOIR, 2009). A mulher busca pela perfei¢cao e aprovagdao masculina porque o Génesis
declarou que os homens sdo perfeitos, enquanto a mulher tem seu inicio marcado pela
imperfei¢do, o que determina o complexo de inferioridade. Para Naomi Wolf (1992, p. 123), “a
carga de uma lenda que hé trés mil e quinhentos anos ensina as mulheres de onde elas vém e
do que sao feitas ndo pode ser descartada facilmente em duas décadas™.

John Stuart Mill (2006) determina que a nog¢ao de subordinacao legal de um sexo a outro
se caracteriza como um obstaculo ao desenvolvimento humano, apostando em um principio de
igualdade, no qual ndo haveria privilégio nem inferioridade. Enfatiza que a submissao feminina
ndo foi fruto de uma escolha dentre diversas possibilidades de organizagdo social, mas surgiu
porque os homens deram esse valor as mulheres, bem como estas eram inferiores em forca
muscular. E nesse sentido que as leis e os sistemas sociais se organizam tendo por base o que a
sociedade oferece.

De Aristoteles a Freud, o sexo feminino ¢ relacionado a caréncia, fraqueza, defeito,
incompletude, mal-acabado, ou seja, a mulher ¢ inferiorizada devido a sua genitalia. Millett
(1970) destaca a posi¢do contrarrevolucionaria do pensamento conservador freudiano ao
ratificar a separagdo das funcdes entre homens e mulheres, ressaltar as diferencas de
temperamento e determinar a tdo conhecida “inveja do pénis”, isto ¢, a castragdo ou mutilagao
feminina. A opressdo nesse pensamento estd submetida a inevitavel lei biologica. Descartando
a via social, a teoria freudiana desconsidera que a mulher nasce em uma sociedade dominada
pelos homens. A causa eminentemente social e cultural da supremacia feminina ¢ ofuscada na
concepgdo freudiana. Segunda a autora, as mulheres tomaram ‘“consciéncia da supremacia

masculina muito antes de terem visto o pénis do irmao” (MILLETT, 1970, p. 188), de modo



74

que a biologia nao basta para responder por que a mulher ¢ o Outro, pois nao € o corpo feminino
que a define (BEAUVOIR, 2009).

Analisando a contribui¢do da psicandlise para o estudo da mulher, Beauvoir (2009)
considera que nao ha uma inveja do 6rgao sexual masculino, mas do constructo social e dos
privilégios daquele que o possui. Psicologicamente, existe uma dependéncia emocional e
sentimental da mulher. A libido feminina estd em segundo plano, revelando um complexo de
castracao.

O quadro do sistema patriarcal, considerando a perspectiva freudiana, por meio de sua
socializagdo incita que as mulheres sejam passivas, sofredoras e objetos sexuais, uma vez que
sua fisiologia ¢ deformada e castrada. Atribuir a mulher a fun¢do da maternidade como a unica
possivel ¢ restringi-la a uma existéncia puramente bioldgica. Nessa concepgao, a fungdo sexual
da mulher ¢ fixa e a cultura se torna um destino. A ideologia masculina cumpre com seu papel
de controlar suas vitimas, determinando-as desde o nascimento ao pertencimento ou ao nao-
pertencimento ao grupo dominante.

Por muito tempo, as desigualdades foram vistas como naturais. A lei baseada na forca
era tida como o mais adequado exercicio de autoridade. A sujeicdo das mulheres aos homens
era vista como natural; o contrario, antinatural. Em um senso comum, pode-se dizer que as
mulheres aceitam essa subordinagdo de modo voluntario. Mas isso € erroneo, pois o registro de
protestos por parte delas é constante, como € o caso da reivindicagdo pelo direito ao voto e a
educacao formal.

Em relacdo a posicdo inferior das mulheres, os homens desejam ndo apenas sua
obediéncia, mas uma ligagcdo voluntaria. As mulheres sdo educadas desde a mais tenra idade
para serem submissas e sujeitas ao controle de outros, pois esta na sua natureza e no seu dever
enquanto mulher. No entanto, Mill (2006) considera que o costume, ainda que universal, ndo
deveria colocéd-la em nivel inferior a0 homem e que a marcha historica do progresso humano ¢
incompativel com essa perspectiva de submissao.

A dominagdo masculina prescreve que as mulheres sejam seres maléficos, tendo sua
identidade marcada pela negatividade e proibigdes. Ela ¢ um objeto simbolico, percebida pelo
olhar masculino, que a coloca em estado de insegurancga, sendo levada a tratar a si propria como
objeto estético. As mulheres t€ém necessidade do olhar do outro para se constituir e suas
caracteristicas devem construi-las sorridentes, simpaticas, submissas (BOURDIEU, 2012).

O sistema patriarcal s6 funcionou e funciona gragas a cooperacdo das mulheres, quando

a submissdo ¢ interpretada como protecdo e o trabalho remunerado, como manutencdo. As



75

mulheres t€ém participado e cooperado por tanto tempo de sua propria subordinagdo porque
foram moldadas psicologicamente para acreditarem em sua inferioridade (LERNER, 1986).

Bourdieu (2012) aponta como fatores de mudanga da dominagdo masculina o trabalho
critico do movimento feminista, o acesso a instrucao e a educagdo — o que interfere diretamente
na representagdo das mulheres no ambito profissional —, a independéncia econdmica e a
transformagdo das estruturas familiares.

Andrea Dworkin (1974) destaca a necessidade de encerrar a dominancia masculina —
um sistema cujo poder opera dentro e sobre as mulheres. Até os estudos femininas, de acordo
com a autora, as mulheres nao tinham a visdo de si mesmas como sujeito oprimido. As mulheres
sdo oprimidas independente de raga ou classe; ndo possuem ou controlam territorios; moram,
dormem e dao a luz os filhos de seus opressores. Ha falta de dignidade e respeito proprio —
caracteristicas exclusivas masculinas.

E preciso enfatizar que os privilégios de classe e de raga servem para minar a capacidade
das mulheres de se sentirem parte de um coletivo coerente. Além disso, a conexao tdo proxima
a familia e a doutrinacdo doméstica impossibilitaram, por vezes, a solidariedade e a
aproximacao feminina (LERNER, 1986).

Para French (2002), feminismo ¢ a crenga de que as mulheres sdo seres com direitos
humanos basicos, como ir e vir, respirar e se alimentar, ter controle sobre o seu proprio corpo
e sobre sua sexualidade. Uma vez que as mulheres se viram como sujeitos ativos que entendiam
o significado de opressdo, houve o surgimento de uma consciéncia politica feminina. Por meio
da violacdo dos papéis de género feminino, conseguiram mudar leis e convengdes.

O termo “feminismo” apareceu primeiramente na Franga nos anos de 1880, na Gra-
Bretanha, nos anos de 1890, e nos Estados Unidos nos anos de 1910. A palavra “feminismo”
diz respeito a tantas conotagdes que pode parecer ndo ter um significado preciso. De acordo
com Neeru Tandon (2008), € preciso ponderar que o movimento € mais do que trazer beneficios
a determinado grupo social, mas jogar luz a uma determinada injustica que necessita ser
eliminada. Em termos gerais, esse estudo considera tal expressdao como a consciéncia da
identidade das mulheres e o interesse pelos problemas femininos.

Sally Roesch Wagner (2001) considera que uma possivel inspiragdo para o movimento
de direitos das mulheres nos Estados Unidos nasceu no antigo territorio dos Haudenosaunees
ou iroqueses em 1848. Antes da colonizagdo, esses povos viviam da caga e da horticultura. As
mulheres escolhiam os chefes do grupo e nada era feito sem o consentimento delas.

A autora ainda destaca trés lideres do movimento que tinham uma conexao pessoal com

os povos nativos da regido: Elizabeth Cady Stanton, Matilda Joslyn Gage e Lucrecia Mott.



76

Stanton e Mott organizaram a Convenc¢ao de Seneca Falls e Gage se juntou a0 movimento em
1852. Gage escrevia sobre os Haudenosaunees, principalmente sobre a posicdo da mulher
nessas sociedades consideradas matrilineares, as quais se organizavam para manter o equilibrio
de igualdade entre homens e mulheres.

Wagner (2001) apresenta um comparativo entre as sociedades e culturas dos nativos dos
Estados Unidos e dos euroamericanos (colonizagdo). No aspecto social, na sociedade dos
nativos, as criangas eram membros do cla da mae, ndo havia uma cultura de violéncia contra a
mulher, as vestes possibilitavam independéncia e liberdade de movimentos e as
responsabilidades femininas tinham base espiritual. Para a sociedade euroamericana, as
criangas eram propriedades dos pais, os maridos tinham direitos legal e religioso sobre as
mulheres, as vestes restringiam os movimentos e a subordinac¢ao feminina tinha uma explica¢ao
religiosa.

No aspecto econdomico, na sociedade dos nativos, o trabalho era grupal e direcionado
por elas, as mulheres eram responsaveis pelo cultivo e pelo lar e controlavam a propriedade.
Para a sociedade euroamericana, o trabalho era feito de forma isolada e sob a autoridade do
marido, as mulheres eram responsaveis pelo lar e subordinadas a eles, além de ndo possuirem
direitos sobre a propriedade, o corpo ou os filhos (WAGNER, 2001).

No aspecto espiritual, na sociedade dos nativos, a mulher estava relacionada a terra,
servindo como intermédio para os homens. Para a sociedade euroamericana, a mulher nao ¢
vista como divindade e ndo possui ligacdo com a terra; além disso, ndo pode se pronunciar nas
igrejas e deve permanecer subordinada. Por fim, no aspecto politico, na sociedade dos nativos,
elas escolhem o lider e as decisOes sdo consensuais. Na sociedade euroamericana, o voto
feminino € ilegal e os homens decidem as regras (WAGNER, 2001).

A historia do feminismo € a historia do movimento feminista que surgiu no século XIX,
acontecendo em trés ondas, cada uma lidando com diferentes aspectos da questdo feminina. A
primeira onda lidou, principalmente, com a questao do direito ao voto; a segunda onda, com a
desigualdade das leis, bem como desigualdades nao-oficiais; € a terceira onda surgiu como uma
necessidade de correcdo das falhas da segunda fase (TANDON, 2008).

O movimento feminista teve inicio com a organizagao pelo voto feminino, afinal, como
afirma Perrot (2007), a politica ¢ um campo proibido quando as mulheres ousam agir como os
homens. A primeira fase da revolucao ou o feminismo de primeira onda, como assim também
¢ reconhecido — ocorrido no periodo do século XIX e inicio do século XX —tinha como objetivo

desafiar a estrutura do patriarcado, abrindo caminho para possiveis transformagdes.



77

A Convencao de Seneca Falls ocorrida em 1848 foi a primeira reunido dos direitos das
mulheres, com o intuito de discutir suas condi¢cdes e seus direitos sociais, civis e religiosos.
Nessa convencao foi apresentada e assinada a Declaragdao de Direitos e Sentimentos, cuja
principal autora foi Elizabeth Cady Stanton.

Desde os anos de 1800, as mulheres lutavam para conseguir o direito ao voto. Entre
1878, quando a alteracdo foi levada ao Congresso americano, ¢ 1920, quando foi ratificada,
houve tentativas de aprovagao de atos de sufragio em cada estado do pais. Somente em quatro
de junho de 1919, na 19* Emenda da Constituicao dos Estados Unidos da América, houve a
garantia do sufrdgio universal, ratificado no ano seguinte. Barbara Ryan (1992) nos lembra que
o movimento antissufragista argumentava sobre a subordina¢do feminina sob os interesses
familiares. As mulheres oposicionistas viam o voto como um status de independéncia que elas
nao desejavam. A oposicao temia que a autonomia feminina liberaria os homens de se casarem
€ manterem suas esposas.

Millett (1970) aposta que o sistema patriarcal esta muito mais na consciéncia do homem,
como um hébito e tipo de vida. A primeira fase conseguiu a longo prazo modificagdes
significativas aos direitos civicos e legislativos, ao direito de voto, a educagdo e ao trabalho,
estabelecendo uma conexdao com o movimento de aboli¢do da escraviddo, o qual possibilitou
que as mulheres se identificassem e aprendessem habilidades politicas. De acordo com Ryan
(1992), a primeira onda do movimento das mulheres foi um tempo para se criar uma ideia,
ganhar ateng¢do para ela e espalha-la.

No entanto, ganhar o direito ao voto ndo significava ascensdo ao poder politico e por
1sso as mulheres precisavam elevar seus status. A vitoria do direito ao voto fez com que a
questdo que servia para unificar o movimento se perdesse. Houve uma separa¢do em dois
pontos de vistas: igualdade e prote¢do das mulheres.

A segunda onda do movimento feminista tem inicio na década de 1960 nos Estados
Unidos, espalhando-se pelo mundo ocidental até a década de 1980. Os debates desse momento
abordam questdes de sexualidade, familia, trabalho, reproducdo. A violéncia contra a mulher
no ambiente doméstico também era pauta de discussdo. Foi nessa década que a pilula
anticoncepcional foi aprovada e disponibilizada, transformando as vidas das mulheres que nao
teriam suas carreiras cessadas devido a uma gravidez inesperada.

O feminismo de terceira onda se inicia na década de 1990 até o tempo presente,
respondendo aos fracassos da segunda fase e percebendo a pluralidade do quesito mulher

enquanto identidade: cores, etnias, nacionalidades, religides e origens culturais.



78

Apesar de considerar a visivel luta feminina pelo mundo, French (2002) direciona nossa
atengdo para a percepcao de que esse progresso social € mental ndo alcangou todas as areas
geograficas e todas as classes sociais. As mulheres educadas no nivel de conhecimento
conseguiram vencer inimeras batalhas em termos de direitos humanos, embora ainda existam
mulheres que sofram opressdao masculina.

A educacdo dada a elas podia respeitar dois contrapontos: torna-las melhores maes e
esposas; ou liberta-las da condi¢ao de subordinada, afinal a educag¢ao possui em si a semente
da subversao. Para Mill (2006), as diferengas entre homens e mulheres sdo sempre politicas, de
modo que a mulher ¢ um produto do sistema que a oprime e a educagdo ¢ usada para perpetuar
esse condicionamento. Além disso, rejeita a educagdo que destina a mulher a submissao e a
dependéncia e condena o lar a uma escraviddo doméstica, o que a desliga do ambito juridico e
econdmico.

De acordo com Perrot (2007), o conhecimento ¢ contrario a feminilidade — desde Eva,
que s6 queria saber. Quando finalmente liberada, a educa¢do feminina deveria servir para
formar as mulheres nos papéis de dona de casa, esposa € mae. A escolarizagdo feminina no
primdrio ocorreu a partir dos anos de 1880; no secundério, por volta de 1900. As jovens
comecaram a ingressar na universidade no periodo entre as duas guerras mundiais ¢ de forma
mais enfatica a partir da década de 1950.

Depois da educagdo veio a organizagdo politica. Nos Estados Unidos, a luta contra a
escravatura deu forma a emancipagao feminina. O direito ao voto era o ponto crucial da primeira
fase da revolucdo, sendo sua negacdo o simbolo mais visivel da subordina¢do. Outra
reivindicagdo do movimento das mulheres diz respeito ao emprego. As mulheres sempre
trabalharam; as vezes até mais que os homens e com saldrios inferiores.

Quanto as fases do feminismo, Kolbenschlag (1991) destaca que a primeira aborda a
percepcao da opressdo interna com o patriarcado e da opressdo externa por meio das institui¢des
que delimitam a vida das mulheres. Lutava-se por igualdade e autonomia social. A segunda fase
se caracteriza pelo resgate da experiéncia feminina auténtica. J4 a terceira fase estd além das
barreiras raciais, étnicas, de classe e culturais.

A luta pela emancipagdo precisa partir das mulheres, ndo porque querem ser como 0s
homens — como a perspectiva masculina o faz acreditar — mas devido ao fato de a luta ser pela
liberdade de simplesmente ser uma mulher. Elas falaram, elevaram a voz pela educagao, pela
reforma da lei, por empregos, pelos direitos civis e direito ao voto (MILES, 1988).

Ap0s a vitoria do direito ao voto, outra luta se fez necessaria: emancipagao fisica da

mulher. Miles (1988) propde o seguinte questionamento: qual utilidade teria um ensino superior



79

para uma mae solteira de quatorze anos? O controle do proprio corpo se tornou entdo uma luta
politica. Mecanismos de controle de natalidade, como € o caso dos contraceptivos, poderiam
dar a chance de escolha as mulheres, tornando-as individuos auténomos com identidades sociais
outras fora do circulo da atividade sexual e do processo reprodutivo.

Segundo Perrot (2007), o corpo tem histdria, seja fisica, estética, politica, ideal e
material. A taxa de mortalidade das mulheres era superior a dos homens tanto na Idade Média,
quanto na Idade Moderna, principalmente devido a maternidade. A tuberculose foi uma grave
doenca que atingiu as mulheres subnutridas cronicas do século XIX. Com o desenvolvimento
da ciéncia médica e um melhor regime alimentar, a longevidade feminina se caracteriza como
um fendmeno recente.

No periodo pos-guerra, Beauvoir (2009) se posicionou contra a imagem da mulher
dentro de casa e em relagdo ao homem, escrevendo O segundo sexo, cujo titulo implica na
inferioridade implicita das mulheres. Publicado pela primeira vez em 1949, essa obra da
filosofa, existencialista e feminista francesa ¢ relevante para a luta das mulheres principalmente
a partir da segunda onda, por investigar as defini¢cdes de feminilidade utilizadas para subjugé-
las. Uma vez que a humanidade define a mulher a partir de sua constru¢do em relagdo ao homem
e ndo por si mesma, fica facil entender porque “um homem ndo teria a ideia de escrever um
livro sobre a situagdo singular que ocupam os machos na humanidade” (BEAUVOIR, 2009, p.
17).

De acordo com Karen E. Rowe (1986), os movimentos politicos feministas possibilitam
a liberagdo feminina dos papéis tradicionais; todavia, uma outra perspectiva ¢ ainda mais
complicada: a liberacao da psique feminina baseada na cultura patriarcal. A esse respeito, Betty
Friedan (1971) chama a aten¢do para a mistica feminina, ou seja, aquilo que a mulher faz a
partir do que o mundo faz dela. Ao viver em um mundo que ndo as valoriza, as mulheres
aprenderam a duvidar de suas experiéncias (LERNER, 1986). Nesse cendrio, contestar a
soberania masculina ¢ dificil, pois 0 homem ¢ o Um, essencial, e a mulher ¢ o Outro, ou seja, o
inessencial (BEAUVOIR, 2009).

Friedan (1971) apresenta a perspectiva da mulher americana do final da década de 1950
que regressa ao lar, mesmo ap6s o movimento de libertagdo das mulheres ter aberto as portas
da domesticacao feminina. Segundo ela, quando se atinge um desenvolvimento pleno, as portas
da sociedade do consumo instalada se abrem, escondendo um interesse economico da industria
e criando o que Miles (1988) apontou como o mito da dona de casa feliz.

Friedan (1971) questiona se definir a maternidade como uma forma de vida total a

mulher ndo seria negar a ela o resto do mundo e o futuro. Além desse questionamento, outro ¢



80

colocado, considerando a anterior luta feminista pela igualdade de direitos: por que a mulher
voltou ao lar? Para muitas mulheres, o feminismo havia acabado ap6s a conquista do voto. “A
mistica feminina permite e até incentiva na mulher a ignorancia da questao de sua identidade”
(FRIEDAN, 1971, p. 64). De modo geral, a nossa cultura ndo permite ou incentiva que a mulher
cresga e alcance plenitude enquanto ser humano.

Quando as mulheres cultas comecaram a correr para o lar, na perspectiva freudiana
“biologia sexual tudo determina, anatomia ¢ destino” (FRIEDAN, 1971, p. 121), a unica
resposta cabivel era que a educagdo, a liberdade e os direitos sao novigos a vida feminina. Por
ter o seu lugar estabelecido pelo homem, a mulher estava condenada a ser o Outro e a ndo
escolher o seu proprio destino (BEAUVOIR, 2009).

As ciéncias do comportamento humano, como a psicologia, a antropologia e a
sociologia, que poderiam servir como bases libertadoras do cerceamento feminino, acabaram
aprisionando cada vez mais as mulheres, as quais foram se adaptando a um estado inferior as
suas capacidades, trocando sua individualidade pela seguranca do lar e sendo proibidas de usar
suas potencialidades. Desse modo, a fungdo doméstica ¢é caracterizada pelo vazio e pela negacgao
do mundo exterior.

Para Renato Noguera (2017), a dicotomia entre homem e mulher € marcada pela simetria
com hierarquia. O feminino ¢ o oposto complementar e inferior do masculino. Nesse ponto de
vista, a mulher s6 ¢ “dona de casa”, porque ao homem cabe ser o “chefe de familia” e o
problema esta quando essas categorias sdo tomadas como carater fixo. E como se ndo houvesse
outros caminhos a serem percorridos, apenas os previamente estipulados.

Friedan (1971) destaca a relagdo entre comércio e mulher. A aquisi¢do de objetos era
uma clara manobra de controle das mulheres, num falso “senso de identidade, objetivos,
criatividade, auto-realizacdo [sic] e até satisfacdo sexual” (FRIEDAN, 1971, p. 182). Os
temores femininos sdo canalizados para a compra de produtos, tornando-nos uma cultura que
sacrifica as mulheres a mistica feminina.

Na perspectiva da mistica feminina, a fraqueza, a dependéncia passiva e a imaturidade
sdo facilmente confundidas com feminilidade. As mulheres ndo sdo impelidas a crescer e a
desenvolver personalidade quando se dedicam totalmente ao lar e ndo criam interesses
autonomos. A condicdo doméstica cria uma sensag¢ao de vazio que impede a conservagao do
senso de identidade feminino. Sem um objetivo que as faga se projetarem no futuro, perdem o
senso de quem sdo.

O conjunto da civilizag@o construiu a mulher como um produto a ser adquirido, de modo

que elas ndo nascem mulheres, mas se tornam mulheres, pois sdo moldadas a partir da



81

perspectiva masculina em prol da perpetuacdo de seu dominio em diversas instadncias da
sociedade. Segundo Beauvoir (2009), a transcendéncia esta ligada a liberdade. Em um cenario
em que as mulheres estdo fadadas a alienagdo, afirmar a transcendéncia se torna uma
caracteristica masculina.

O agir ¢ o manifestar da mulher ¢ coagido. O patriarcado definiu lugares duais aos
homens e as mulheres. Ele é ensinado a dominar a natureza, lutar, empreender, ousar, inventar,
desdenhar a dor. Ela aprende a ser um objeto a ser admirado, de forma a renunciar sua
autonomia. Durante a infancia, elas sdo ensinadas a serem meninas e sdo abandonadas nas maos
de mulheres que ndo conseguem transmitir outros valores a ndo ser aqueles destinados a ter,
afinal a crianga do sexo feminino ¢ vista como extensdo. Ao longo da vida, as mulheres sdao
formadas por multiplos processos de aprendizagem. Uma vez que o destino feminino vai sendo
ensinado, sua existéncia € privada de futuro (BEAUVOIR, 2009).

As melhorias relativas no status feminino estao relacionadas ao maior poder econdmico
e a possibilidade de estudo e abstracdo do pensamento. De acordo com Beauvoir (2009), a
situagdo da mulher foi se modificando a partir do século XV, principalmente nas classes
privilegiadas, devido a preocupa¢do com a educagdo.

Ao longo de muito tempo, a ignorancia de sua propria historia garantiu a subordinagao
feminina. Considerando que os homens fizeram toda a histéria das mulheres (BEAUVOIR,
2009), a falta de uma tradi¢do que afirmasse a independéncia e a autonomia feminina atrasou o
desenvolvimento de uma consciéncia coletiva. Pelo conhecimento limitado delas, praticamente
ndo existia grupo de mulheres que vivesse sem a protecdo masculina (LERNER, 1986).

De acordo com Perrot (2007), a historia das mulheres ¢ um fenomeno recente, de
aproximadamente trinta anos. Essa historia parte do corpo da mulher e seus papéis
desempenhados na vida privada até chegar ao espaco publico. Por muito tempo, as mulheres
ficaram confinadas no siléncio, como se estivessem fora do acontecimento historico. No
entanto, existem discursos em abundancia sobre o que elas sdo ou o que deveriam fazer, na
maioria das vezes por meio dos dizeres e do imaginario dos homens.

A hegemonia masculina era fortalecida pelo monopolio das definigdes e pela privagao
da educacdo das mulheres. Eles se apropriaram dos principais simbolos do poder feminino: a
Deusa-Mae e as deusas da fertilidade. A teologia foi elaborada sob a metafora do poder de
procriagdo masculino e a existéncia feminina era restrita ¢ dependente sexualmente. As
metaforas de género estabelecem que o homem ¢ a norma e a mulher ¢ o desvio. Ao tomar a
terminologia “homem” como sindnimo de ser humano, eles determinaram a metade como o

todo (LERNER, 1986).



82

A dificuldade feminina em formar unidade questionada por Beauvoir pode ser explicada
pela falta de passado, de historia, de consciéncia de si. A histdria da sentido a vida humana, de
modo a conectar cada existéncia com a imortalidade. E por meio da historia que os seres
humanos definem seu potencial e exploram seus limites e sua auséncia pode ser lida como a
falta de alternativas futuras (LERNER, 1986).

Contudo, a respeito dessa falta de historia e passado, ¢ importante retomar a perspectiva
norte-americana, cujo movimento dos direitos das mulheres nasceu no territorio
Haudenosaunees em 1848. Wagner (2001) acredita na influéncia das sociedades nativas, pois
certamente essas mulheres revoluciondrias, que ndo tinham o direito a fala na politica, na
economia, na religido ou na vida social, ndo teriam recebido suas visdes a partir do nada. Como
poderiam ser capazes de imaginar, de onde viviam, um mundo em que as instituicdes
repressoras fossem destruidas, a ndo ser a partir de um exemplo?

Miles (1988) considera que ao longo dos milénios da civilizagdo, as mulheres foram
classificadas como inferiores pela natureza, biologia, religido, fisiologia. As reivindicagdes do
feminino dizem respeito ao direito do saber enquanto educacdo e instrucdo, pois gera
emancipagdo, promogao, trabalho, criagdo e prazer; ao direito ao trabalho e ao salario; aos
direitos civis, politicos e do corpo. Em muitas partes do mundo, as opressoes foram vencidas,
possibilitando questionar e minar o status de “natural” que o padrdo masculino impde ao
feminino.

Apesar das conquistas, o mito da queda feminina estd engendrado na psicologia humana.
A luta de classe entre homens e mulheres ¢ uma luta pelo controle dos sistemas simbdlicos e a
desvantagem da educagdo impossibilita a criagdo de um pensamento abstrato. Elas aprenderam
a duvidar de suas experiéncias, pois 0 mundo masculino nao as valoriza (LERNER, 1986).

A versdo masculina da histdria legitimou o conceito de verdade universal, mostrando as
mulheres & margem e vitimas do processo historico. “A representacdo do mundo, como o
proprio mundo, € operagdo dos homens; eles o descrevem do ponto de vista que lhes € peculiar
e que confundem com a verdade absoluta” (BEAUVOIR, 2009, p. 161). Homens e mulheres
ingressaram no processo historico em ocasides diferentes. A entrada do homem na Historia
ocorreu no terceiro milénio a. C. e a entrada das mulheres se deu no século XIX. Toda a Historia
para as mulheres era Pré-Histéria (LERNER, 1986).

As opressoes caem lentamente, mas afirmar isso ndo ¢ uma forma de menosprezo pela
luta feminista. O movimento das mulheres ¢ fundamental para a inser¢do feminina na cena
publica, um agente decisivo de igualdade, liberdade e democracia. Por isso, € preciso insistir na

luta pela emancipagdo feminina por todo o mundo, com a ciéncia de que mudar o mundo leva



83

mais tempo, afinal as sociedades trazem em suas estruturas a posi¢do do homem acima da
mulher. Em diversos locais, os homens ainda se colocam como mediadores da mulher e o poder,
da mulher e a liberdade. As reformas legais ndo mudarao a raiz do patriarcado. No entanto,
compreender que esse sistema € histérico € o primeiro passo para uma revolugao cultural que
traga melhorias as condigdes das mulheres. Se € possivel mostrar que ele teve um comego, ¢

igualmente possivel considerar uma desconstrugdo para a subordina¢ao feminina.

3.2 A mulher nos mitos e nos contos de fadas

Kolbenschlag (1991) aponta para a ilusdo de liberdade que as mudancas conquistadas
pelo movimento das mulheres determinam para o exterior, enquanto o interior feminino esta
inconcluso. A mulher outrora associada a deusas e detentoras do poder da criagdo tem sua
imagem distorcida, o que pode ser observado na literatura. As historias mitoldgicas sao
respostas ao meio ambiente, afinal, como apresentado anteriormente, houve a época do cultivo,
da agricultura, da caca de grandes animais e isso foi transposto literariamente. Nao vivemos
mais no mundo dos cagadores, mas devemos a eles a estrutura de nossas mentes (CAMPBELL,
1990).

De acordo com Joseph Campbell (1990), os artistas sdo as Unicas pessoas que podem
manter e transformar a tradi¢do viva, pois sua funcdo ¢ a mitologizacdo do ambiente e do
mundo. Os rituais praticados nas tribos primitivas deram origem aos mitos e “nessas
comunidades, onde surgiram as primeiras ideias sobre o ‘poder divino’, a divindade era
feminina” (MENDES, 2000, p. 23). Com o passar do tempo, a deusa-mae foi perdendo poder,
sendo substituida pelo deus-pai. Em algumas mitologias, as mulheres representam a queda e as
narrativas refletem a subjugacao feminina.

Para Mircea Eliade (1972), o mito narra uma historia sagrada, que se relaciona a eventos
dos tempos remotos, revelando como uma realidade se tornou parte da existéncia. As narrativas
mitologicas possibilitam aos seres humanos codificar e ordenar suas vidas, a fim de vivenciar
uma experiéncia religiosa. Trazer os deuses do passado para o contemporaneo ¢ uma forma de
sermos transportados e conectados aos tempos sagrados.

Os mitos despertam para uma consciéncia mais profunda do ato de viver e nos guiam
pelas dificuldades e traumas do nascimento até a morte. Sao historias da busca feita através dos

tempos acerca do significado e do sentido da vida, no intuito de compreender o mistério que



84

ronda nossa existéncia. Essas narrativas s3o como metaforas que se referem ao transcendental
(CAMPBELL, 1990).

O tema basico de toda mitologia, afirma Campbell (1990), est4 na possibilidade de um
plano de existéncia por tras do plano visivel, ou seja, os mitos sao poderosos guias para a vida
espiritual. A era mitologica teve inicio com os rituais de morte e de enterro, pois estes
harmonizavam a mente ao corpo, considerando a forma como a natureza ordena a vida.

O mito ¢ uma manifestacdo em imagens simbolicas ¢ metaforicas das nossas energias
internas. “Mitos e sonhos vém do mesmo lugar. Vém de tomadas de consciéncia de uma espécie
tal que precisam encontrar expressao numa forma simbdlica” (CAMPBELL, 1990, p. 46) e, a
partir disso, as imagens construidas sdo transmitidas de geracdo em geragdo. Raphael Patai
(1972) considera que o mito ja fazia parte da vida no periodo Paleolitico como um conjunto de
conhecimentos que o individuo deveria possuir para sobreviver. O mito era preservado e
passado entre as geragdes. Ainda possuimos relagdo com as primeiras historias e quem as
contava, bem como fazemos rituais para representar o que acreditamos existir no outro mundo,
a partir de questionamentos sobre a vida e a morte (CAMPBELL, 1990).

Mendes (2000) considera que as histérias que hoje conhecemos como contos de fadas
possuem origem na tradigdo mitoldgica. Propp (1984) relaciona os contos populares aos ritos
de iniciagdo, determinando que muitos contos encontram suas bases nos ritos praticados pelas
comunidades primitivas, tanto no que diz respeito a iniciagcdo sexual, quanto as representacdes
da vida ap6s a morte. Para Eliade (1972), o mito precede os contos populares e os contos de
fadas, pois apesar de o conto apropriar-se de certos cendrios e certas razdes, ele continua
trazendo, de forma camuflada, nog¢des miticas, como batalhas com monstros, obstaculos
aparentemente intransponiveis, tarefas impossiveis de serem realizadas. O conto popular nada
mais € do que o resultado da profanacdo do mito, que se tornou artistico (PROPP, 1984).

Além disso, os mesmos arquétipos, seja como personagem, seja como situagoes,
aparecem nos mitos € nos contos. Eliade (1972) ainda se aventura em dizer que o conto repete
o enredo iniciatorio exemplar ao nivel do imaginario. Marie-Louise Von Franz (1990) acredita
que os grandes mitos decairam, dependendo da sociedade ou da civilizagdo, e que os temas
basicos que os embasavam tenham sobrevivido nos contos de fadas. O que ndo se sabe ¢ se
esses ritos pertencem a uma determinada cultura ou se fazem parte do nosso imaginario, como
um comportamento arquetipico da psique.

Nos contos, subsistem apenas as estruturas de um comportamento exemplar. Eliade
(1972) considera aceitavel o conceito junguiano do arquétipo como estrutura do inconsciente

coletivo, mas pondera que o conto ndo ¢ uma criacao imediata e espontanea do inconsciente,



85

por se caracterizar como uma forma literaria. O conto, apesar de se concluir com um final feliz,
trata da inicia¢do ou da passagem da ignorancia ou imaturidade para a fase adulta.

Os mitos e os contos populares, segundo Zipes (1994), possuem uma conexao com a
tradicdo oral e retornamos a eles por respostas porque governam nossas vidas. O mito nos
oferece modelos de vida, os quais se adequam as possibilidades da nossa época que mudou e
continua a mudar de forma répida, necessitando de novas adequacdes (CAMPBELL, 1990).
Para Patai (1972), os mitos atuam sobre o presente, de modo que novos mitos criam padroes e
novos padrdes criam novos mitos.

Mitos e contos de fadas sdo aparatos histdricos e culturais, com um grande poder
ideoldgico. De algum modo se tornaram candnicos, uma vez que nos referimos a eles como
mitos cldssicos ou contos de fadas classicos, carregando o peso da eternidade, ja que parecem
estar conosco por séculos a fio.

O conto de fadas ¢ mito porque passa por um processo de mitificacdo. Isso ndo se aplica
aos contos inovadores e revisionistas, pois estes nao sdo desistoricizados ou despolitizados. As
narrativas classicas sao facilmente lembradas porque se tornaram naturais e familiares em nosso
mundo ocidental, tornando-nos parte de uma comunidade universal, a qual compartilha valores,
normas, comportamentos, sonhos e desejos (ZIPES, 1994).

Para Barthes (2001), mito ¢ uma representacdo coletiva determinada socialmente e
depois invertida de modo a ndo aparentar ser um artefato cultural. O mito ¢ um discurso
manipulado e, uma vez que ¢ congelado, assume tom generalizado. Assim, sua intengdo ¢é
cristalizada, purificada, eternizada, tornando natural o que € social, cultural, ideolégico e
histérico. E um produto da divisdo de classes e as consequéncias morais, culturais e estéticas
sdo apresentadas como naturais. Warner (1999) concorda com Barthes na afirmacao de que o
segredo do mito estd em apresentar as coisas como sao e sempre devem ser, considerando um
conceito de imutabilidade.

O conto de fadas classico que se tornou mitificado se trata de uma heranga cultural
roubada e congelada. O que pertenceu as sociedades arcaicas, as comunidades e tribos pagas
foi passado por geragdes até chegar a um script patriarcal e cristdo — sem nos esquecermos do
processo de revisdo, reordenagdo e refinamento que motivou essa pratica. As ferramentas da
sociedade moderna industrial, ou seja, a impressao, o radio, a cdmera, o filme, fazem parte desse
processo de apropriacdo dos contos de cunho oral para a institucionalizagdo dos contos de fadas
literarios (ZIPES, 1994).

Considerando que o homem da sociedade moderna continua se beneficiando da

iniciagdo imaginaria do conto que repete o enredo iniciatorio exemplar, Eliade (1972) questiona



86

se o conto ndo seria um duplo do mito. A esse respeito, Zipes (1994) considera que o conto de
fadas enquanto literatura estabeleceu parametros para moral, valores, géneros e poder no
processo de civilizagdo e propde que esses parametros se tornaram padroes somente subvertidos
pelo processo de duplicagao e revisao.

Tanto a leitura de duplo de Eliade quanto a de duplicacdo de Zipes apontam para a
questdo do original. Conforme Zipes (1994), a duplica¢do ¢ uma representacdo que atesta para
o fato de haver um original. Copiar um conto de fadas, por exemplo, ¢ duplicar sua mensagem
e reproduzir os padrdes estabelecidos, de modo que um mundo conservador social e
tradicionalmente ¢ confirmado.

As revisdes dos contos de fadas sdo diferentes. O propdsito é criar algo novo, com
valores transformados. O revisionismo ¢ um caso de intenc¢ao autoral e somente ¢ considerado
revisdo se um autor reconta uma historia especifica. A narrativa revisitada objetiva alterar a
visdo tradicional dos leitores e sua premissa € considerar que algo esta “errado” com o original.
Assim, duplicar € manter e revisitar ¢ transformar (ZIPES, 1994). Tal assertiva nos faz refletir:
afinal, estamos copiando as mensagens da antiga mitologia que forma nossas mentes ou estamos
apresentando caminhos para a subversao dos modelos femininos abordados pelos mitos,
adequando-os as possibilidades da nossa época, que mudam e continuam a mudar ao longo do
tempo e do lugar?

Na tentativa de responder a esse questionamento, retomemos personagens célebres,
como Lilith, Eva, Pandora, Psiqué e Sherazade, a fim de criarmos um mosaico dos mitos e
arquétipos femininos mais conhecidos e suas implicagdes. 4 priori, a ideia de que a mulher faz
parte de uma segunda categoria € sustentada por muitos mitos, os quais sao uma explicagao da
realidade que gira em torno de uma narrativa que tenta encontrar sentido para a existéncia
humana dentro de uma cultura (NOGUERA, 2017).

As narrativas sobre os mitos femininos revelam a constru¢ao do lugar social da mulher
e das suas relacdes amorosas. Representantes da cultura judaico-crista, Lilith e Eva sdo criadas
para a submissdo, reproducdo e obediéncia. Para as lendas hebraicas, Lilith ¢ considerada a
primeira mulher de Adao e sua trajetoria esta ligada intimamente ao destino da humanidade. De
acordo com Martha Robles (2006), trata-se da mais antiga concep¢ao feminina, criada do pd e
insuflada com o sopro divino.

Contudo, Lilith ndo segue o modelo de mulher adequada para manter a estrutura
patriarcal e € colocada no lugar do esquecimento (NOGUERA, 2017). Nao concorda com a
submissdo feminina, sendo transgressora, ativa, intelectual, guerreira e insubmissa. Lilith

representa a mulher que foi substituida por Eva, inferior e submissa, que renuncia o erotismo



87

em troca de seguranga conjugal. E nesse sentido que sua mio “é percebida nas brigas
matrimoniais, nos desejos insatisfeitos, na separagao dos casais, na emancipag¢ao frustrada e nos
castigos que recaem sobre as mulheres que desafiam as normas sociais” (ROBLES, 2006, p.
38). Para Sicuteri (1987), Lilith pode ser encontrada na tradicao da fabula e do conto popular,
na dicotomia entre bem e mal e na exclusdo das madrastas.

Segundo Noguera (2017), existe um material anonimo, escrito durante a Idade Média,
chamado Alfabeto de Bem Sird, do século VII, que faz mengao a Lilith sendo criada a partir do
barro, junto a Adao, e resistindo ao dominio dele. Sem duvida, essa recusa a submissao ¢ um
obstaculo as religides patriarcais, como ¢ o caso do judaismo e do cristianismo.

Valéria Fabrizi Pires (2008) enfatiza a reivindicacdo de igualdade por parte de Lilith,
visto que ela e Adao haviam sido criados diretamente da terra, ou seja, do mesmo pd. Com isso,
em muitos lugares, séculos atrés, ficou conhecida como demdnio, vampira, bruxa assassina de
criangas. Ela é a amante esquecida, que procura destruir o filho e a outra esposa de Adao.

A figura de Lilith estd presente em diversas mitologias, como a sumeriana, babilonica,
hebraica e arabe, por exemplo, cujas culturas se utilizavam desse mito para separar a origem do
homem e da mulher, pois havia uma ordem que ndo deveria ser transgredida. Contudo, a cultura
e a religido tradicional e patriarcal rejeitam tal narrativa, associando-a a humilha¢3o, raiva,
vinganga, por meio da sedu¢do e do assassinato. Lilith € o aspecto sombrio do feminino e, por
ser renegada pelos valores patriarcais, € considerada bruxa sedutora ou mae devoradora. Assim,
o feminino se torna vinculado ao demoniaco (PIRES, 2008).

O desaparecimento de Lilith do Génesis ¢ historico e politico, afirma Noguera (2017).
Ao longo do tempo, as tradugdes dos textos religiosos foram apagando o seu nome. Sua Unica
mencao que ainda restava na Biblia foi apagada durante o Concilio de Trento, na metade do
século XVI. Sicuteri (1987) deduz que a lenda tenha sido perdida ou removida quando
transposta da versdo jeovistica para a sacerdotal e, em seguida, sofreu modificacdo da Igreja.
Uma das razdes para esse apagamento pode ser a ameaga que Lilith representava para o
postulado do patriarcado. Para o texto biblico, a natureza da mulher ¢ a manipulagdo e sua
dissimulacdo ¢ algo desprezivel, precisando ser penalizada.

Enquanto representagdes de mitos de origem, Lilith se difere de Eva. A tltima,
responsavel pelo pecado original, comeu do fruto proibido da arvore da sabedoria e convenceu
Adao a comer também, levando a humanidade a “uma condi¢do caracterizada pela dor, pelo
trabalho e pela morte” (ROBLES, 2006, p. 40). Nesse mito, a mulher s6 justifica a sua existéncia
devido a necessidade de Adao. Sua identidade e sua vida estdo ligadas a ele (LE GOFF, 2008).



88

Eva ¢ adotada como esséncia feminina, evitando um sentimento de igualdade e
autonomia. Por ter sido criada a partir da costela de Adao, pertence a uma segunda classe dos
seres humanos. Adao ¢, pois, ascendente sobre ela. Lilith € o simbolo da rebeldia diante das
ordens divinas. Entretanto, Eva também desobedeceu a ordem divina, inaugurando o
conhecimento ¢ iniciando a desordem. Tal cena no jardim do Eden dialoga com Pandora, que
abre a caixa e libera os males que recaem sobre a humanidade (NOGUERA, 2017).

Eva ¢ a parte de um todo e, até hoje, ¢ interpretada como prova de fraqueza, devendo
ser submissa. O castigo da humanidade ¢ referente a sua desobediéncia e um sistema moral foi
elaborado a partir do poder dessa narrativa entre os homens. Eva ¢ o modelo ideal de mulher,
estabelecendo um padrao de conduta feminina, enquanto Lilith ¢ a natureza instintiva, que nao
possui controle. Nao questionando as palavras divinas, essa oposi¢do entre as figuras femininas,
e até mesmo entre homens e mulheres, ¢ dada como natural e normal. Espera-se que a mulher
se identifique com a representacdo de Eva: fiel, obediente, passiva, submissa, subserviente,
sentindo-se realizada no casamento, na maternidade e na vida doméstica (PIRES, 2008).

A partir da desobediéncia do fruto proibido, todos sdo penalizados e uma dessas
penalidades diz respeito a mulher e a serpente serem inimigas. De acordo com Campbell (1990),
a serpente € o simbolo da vida, que descarta o passado e continua a viver: submissao versus
transgressao. Tornam-se inerentes a mulher crista a fragilidade, a ingenuidade e o sofrimento.
Cria-se um esteredtipo feminino de culpa, de propensdo a ser enganada pelo diabo, de pactos
demoniacos, extremamente enfatizados durante a Inquisicao.

A mulher, no texto biblico, ¢ a autora protagonista do pecado e 0 homem s6 ¢ camplice
porque foi seduzido por ela. A pena feminina a ser sofrida € a submissao. Uma outra op¢do para
o feminino ¢ viver isolado e ser recusado pelos homens, como o foi Lilith (NOGUERA, 2017).
Pensando os termos fraternidade e sororidade, Noguera (2017) retorna ao latim, em que frater
significa irmdo e soror, irma. Sororidade trata-se da cooperagao entre as mulheres, tao evitada
pelos textos da Biblia. As mulheres, por meio dos mitos, aprendem a competir entre si, o que
favorece a supremacia masculina. E a partir dessa consideragdo que o autor propde o seguinte
questionamento: e se Eva tivesse resgatado Lilith?

Sobre os mistérios que rondam a origem humana, o mito de Pandora, assim como o de
Lilith e Eva, traz a mulher relacionada a alguma tragédia. Pandora ¢ considerada pela mitologia
grega como a primeira mulher cuja maldade se encontra em forma de beleza. Ela ¢ dada como
castigo a homens que quebraram determinado protocolo. E camuflada com beleza e inocéncia,

as quais escondiam seu lado mal, e trabalha a fim de cumprir o castigo de Zeus. O ponto de



89

partida do mito de Pandora ¢ a vinganca de Zeus, que foi enganado por Prometeu, ao construir
uma criatura com o dom de varios deuses.

Os mitos reforcam a assimetria entre homens ¢ mulheres. Os mitos de Pandora e Eva
possuem em comum a criagdo de um corpo feminino. Segundo Andréia Cristina Lopes Frazao
da Silva e Marta Mega de Andrade (2009), enquanto o corpo de Eva ¢ criado, o de Pandora ¢
tomado como um presente aos homens para ser visto e admirado, embora sua conduta ao longo
da narrativa seja qualificada como dissimulada.

Na narrativa de Eva, existe uma relacao de hierarquia, posto que Adao vem primeiro e
¢ responsavel por nomear os animais da terra. Assim, ele tem o poder da linguagem. Além
disso, a procriacdo ¢ uma ordem divina. Apds Eva comer do fruto proibido, Deus se dirige
primeiro a Addo, que joga a culpa sobre Eva. A hierarquia passa a ocorrer pela nocdo de
dominac¢do do homem sobre a mulher, afinal a desobediéncia feminina levou-os a queda.

E preciso considerar que os mitos de Addo e Eva, na cultura judaico-cristd, e Prometeu
e Pandora, no mundo classico, ndo sdo iguais, pois fazem parte de sistemas culturais distintos.
Contudo, apresentam semelhangas por abordarem a temdtica da criagdo, do lugar da
humanidade no mundo ¢ da relagdo entre homens e mulheres. A mulher ¢ suprimida pelo
siléncio por imposic¢ao, dado que sua fala tende a ser enganadora, e por falta de cultura.

A sociedade grega passou por transformagdes e se distanciou do mundo ilustrado por
Ulisses, no qual homens e mulheres ndo passavam de joguetes dos caprichos dos deuses. A
beleza das mulheres passa a ser vista como um poder dado pelos deuses e elas sdo consideradas
representacdes do mal disfargadas de bem.

Para Noguera (2017), os mitos gregos apresentam interpretagdes para o amor, retratando
a obsessdo feminina pela beleza e a criminalizacdo social para as mulheres auténomas e
independentes. O mito da beleza, retratado por Medusa, por exemplo, aborda temas como a
aparéncia feminina e o ciime destrutivo. A beleza ¢ algo a ser perseguido, porque ¢ o que
garante as mulheres serem desejadas. A auséncia desse atributo as coloca na posi¢ao de
monstros rejeitados, que morrem socialmente. Ja o ciime causa a rivalidade entre as mulheres,
uma auséncia de sororidade (NOGUERA, 2017), o que dialoga com o conto de Branca de Neve
e a rivalidade entre madrasta e enteada, fruto da perseguicao da primeira pela beleza, que lhe
garante sua fung¢ao social.

No mito grego de Pandora, o que fica evidente em relacdo a figura feminina ¢ a
curiosidade como caracteristica que pode levar a perdi¢do. Abrir a caixa ¢ uma revelagdo da
ambiguidade feminina: apesar dos males, havia esperanga. No entanto, essa metafora também

evidencia que a mulher ¢ a origem de todos os tormentos do homem e da humanidade. A histéria



90

de Pandora entra para o circulo daquelas narrativas cuja existéncia traz uma naturalidade do
género e das relagdes de poder. Noguera (2017) nos convida a ler a histéria de Pandora de forma

revisitada:

Em tempos remotos, apenas os homens viviam no mundo; nenhuma mulher habitava
na Terra. Os homens viviam sem conhecer a velhice, o sofrimento, tampouco o
cansago. A morte chegava a galope, suave ¢ aparentada do sono. A hora da morte era
sossegada e ndo se conhecia 0 medo.

Certa vez, Prometeu (cujo nome significa “previdente”, isto é, “quem pensa
antecipadamente”) roubou o fogo. O ato de Prometeu tinha o objetivo de presentear
os homens para que também eles pudessem usufruir desse bem, na defesa contra feras,
no cozinhar dos alimentos, no aquecer-se em noites frias.

Zeus, o rei dos deuses do Olimpo, ndo podia deixar a audacia de Prometeu sem a
devida puni¢do. Como o castigo devia ser terrivel, Zeus recorreu a Atena, a deusa da
sabedoria, e Hefesto, o deus ferreiro, para a criagcdo da primeira mulher: Pandora, a
dona de “todos os dons”. Cada uma das divindades dotou-a com um de seus atributos:
Afrodite, por exemplo, deu-lhe beleza ¢ o poder da seducdo; Atena a fez astuta,
inteligente e habil em trabalhos femininos. Varios atributos foram dados pelas outras
divindades. Por fim, Hermes lhe deu a capacidade de mentir ¢ de enganar os outros.
Zeus ofereceu Pandora a Epitemeu, irmdo de Prometeu. Epitemeu significa “quem
pensa depois”, isto é, “imprevidente”. E, de fato, sem pensar duas vezes, contrariou
um conselho do irm&o. Prometeu tinha lhe dito que nunca aceitasse nenhum presente
vindo de Zeus, mas Epitemeu se deixou seduzir pela bela Pandora e se casou com ela.
Pandora trazia consigo um presente dado por Zeus: uma jarra (a caixa de Pandora),
bem lacrada. A primeira mulher tinha a ordem expressa de que estava proibida de
abrir a “caixa”, mas, tomada de curiosidade, um dia decidiu levantar a tampa, um
bocado somente. Ela queria ver o que 14 se escondia. De imediato, escaparam todos
os males que até entdo os homens desconheciam: doenga, guerra, velhice, mentira,
roubo, 6dio, ciime, inveja, maldade, orgulho.

O espanto diante de figuras tdo horrendas quase a paralisou, mas ela, em um lampejo
de reacdo, colocou a tampa novamente sobre a caixa. Todos os males haviam invadido
o mundo para castigar os homens. No fundo da jarra, restara apenas uma pequena e
timida coisa, que ocupava muito pouco espago: a esperancga.

A jarra € o coragcdo humano. Em vez de punirmos Pandora, devemos agradecer-lhe
porque os males estdo fora de nos. Mas a esperanga permanece conosco. E devemos
isso a uma mulher... NOGUERA, 2017, s. p.)

A grande mudanca na forma de interpretar o mito revisitado por Noguera € o principio
da sororidade. A reviravolta estd na interpretacdo do simbolismo da jarra representando o
coragdo do ser humano e a acdo de Pandora, ao liberar os males e deixar a esperanga, traz uma
nova percepgdo para a mulher. Ela ndo € mais a responsavel pela tragédia humana, mas passa
a ser observada como a salvadora e a quem estamos em divida.

J4 o mito de Eros e Psiqué traz uma nova situacdo para a mulher. Ela € bela e ingénua e
essa ultima caracteristica a coloca em situagcdes complicadas, violando regras impostas pelas
divindades. Esses erros a conduzem ao desespero e a soliddo. Tendo Eros, representante do
amor, ido embora, os dias de Psiqué se tornam amargos. A auséncia do amor €, portanto, um
fardo dificil de conviver. Além disso, pode-se notar que Psiqué somente pode se tornar imortal

apos os processos de purificagdo e de provacdes impostos.



91

A narrativa de Psiqué também fala sobre o principio feminino. De inicio, ela ¢ apenas
um objeto de contemplacdo, pois era extremamente bela. Além disso, o mito traz a saida da
ignorancia para o desenvolvimento do saber, tal qual o fruto da arvore do conhecimento
representava com Eva. O fato de ndo poder ver Eros, assim que se casaram, bem como nao ter
tido a chance de escolher seu parceiro, ¢ uma prova de amor, advinda da confianca que deveria
sentir. Outras figuras femininas, as irmas, sdo responsaveis em incutir — devido a inveja € na
pretensao de posse do que era de Psiqué — a duvida que abala suas convicgdes € a torna curiosa
para saber a identidade do marido. Ao transgredir as leis impostas por Eros, seu castigo ¢ ficar
sozinha.

Ela passa por provas elaboradas por uma figura feminina mais velha, Afrodite, a fim de
conquistar o amor de Eros de volta, ou seja, indicacdo de sua felicidade e ascensdo, pois se
transformaria em deusa. Essas provas também demonstram o descontentamento de Afrodite em
relacdo a beleza de Psiqué, quase se mostrando como uma usurpadora. Afrodite representa a
regressdo da Mae Terrivel, assemelhando-se a madrasta e a bruxa dos contos de fadas
(NEUMANN, 1993).

Erick Neumann (1993) considera o conflito entre Psiqué e Afrodite o tema central do
mito. Afrodite v€ a beleza de Psiqué como uma afronta, afinal além de bela, possui o vigo da
mocidade. Dessa forma, a vaidade de Afrodite ¢ ferida e ela pretende se vingar, iniciando o que
poderia ser considerado uma competi¢ao.

A comparacao desse mito com os contos de fadas ¢ realizada por Neumann (1993), que
enfatiza a modificagdo do ritual das nipcias de morte para a consumagao do casamento. Assim
como em Cinderela, a entrada de irmas invejosas acontece no mito de Psiqué e elas a convencem
a quebrar a proibicao do marido. Devido aos seus casamentos e por terem sido “dadas” aos seus
companheiros, as irmds ndo possuem uma relagdo amigavel com os homens. A avaliagdo
negativa que fazem do desconhecido marido de Psiqué revela o repudio a eles. Sao as irmas
que a impelem a ac¢do e sua curiosidade desperta seu amor e expulsa Eros do paraiso.

Para conquista-lo novamente, ela precisa passar por provas. A primeira tarefa de Psiqué,
separar sementes e graos, nos remonta a tarefa de Cinderela, em seu conto. A segunda tarefa
consiste em levar para Afrodite flocos de 12 de ouro de determinados carneiros, simbolos do
principio masculino. A terceira tarefa é referente a trazer para Afrodite uma jarra de cristal cheia
de 4gua de rios infernais. A agua dessa fonte reflete o fluxo energético da vida, unindo superior
e inferior. As trés primeiras tarefas sdo cumpridas com “ajudantes” do reino das plantas e dos

animais e, diferente dos contos de fadas, apresenta-se uma tltima tarefa, a quarta: uma viagem



92

ao inferno. A ajuda vird de uma torre, como simbologia da cultura e da consciéncia humana
(NEUMANN, 1993).

Outros didlogos se fazem presentes. Do mesmo modo de Pandora, Psiqué € responsavel
por abrir algo que ndo deveria: uma caixa. Assim como o conto de Branca de Neve, Psiqué cai
em um sono da morte, sendo salva por Eros.

Em muitas circunstancias, podemos perceber que as perspectivas para os arquétipos
femininos construidas pelos mitos auxiliam na concepgdo de limitadas possibilidades,
refletindo a subjugacdo da mulher. Nos mitos até agora destacados, de um modo geral, a mulher
¢ inferiorizada e recebe a culpa e a puni¢do pela curiosidade que possui pelo desconhecido;
curiosidade que a leva a descumprir promessas, a violar regras. No entanto, a histéria de
Sherazade ¢ como um sopro de esperanca — semelhante ao contetido da caixa de Pandora — na
afirmagao de que a narrativa pode vir a salvar muitas mulheres do incerto final que os homens
lhes determinam.

Sherazade tem ciéncia do risco ao qual coloca sua vida, mas se prepara para participar
do jogo do Rei Shariar, por meio de uma estratégia. Ao contrario de narrar em volta de uma
lareira ou fogueira, como os camponeses franceses, Sherazade cria historias diante do perigo
da morte. Considerando o fascinio da arte do narrar, ao interromper a trama em momentos de
suspense, consegue criar um fio narrativo de sobrevivéncia, configurando-se como uma famosa
contadora de histérias. Dominando o discurso narrativo, ela absorve o poder da palavra, tdo
negado nos mitos destacados — uma pratica atribuida aos homens, como foi possivel observar
ao longo desse capitulo.

Cada noite de narrativa € uma incerteza em um ambiente de opressao e morte. O discurso
narrativo literario rompe com uma tradi¢ao de submissdo. Ao discursar por meio da literatura,
possui o intuito de suspender a lei do Rei. Ela narra para salvar ndo apenas a sua vida, mas a de
todas as outras mulheres, com a sua capacidade criativa.

Por meio de seu agenciamento feminino, demonstra que a mulher ndo precisa se
inferiorizar em relagdao ao homem. Dentro de uma cultura predominantemente masculina, como
o ¢ amugulmana, Sherazade confirma seu valor e o valor feminino de participagdo social. Além
disso, por meio das palavras em sua narrativa, comprova a confianga que tem em si mesma e
em sua estratégia. Sua forga esta no entrelagamento de suas palavras.

Com Sherazade, podemos destacar a experiéncia da traicao vivenciada pelo Rei Shariar,
a qual ¢ salutar para a convicg¢ao que ele estabelece a todas as mulheres: ndo existe honestidade
feminina. Contudo, ndo contava com a mulher sabia, instruida, leitora, perspicaz, corajosa. Os

adjetivos sao inumeros e ¢ por meio da contagdo de histéria — ato que acompanha a humanidade



93

desde tempos imemoriais — que ela se salva e transforma o Rei. Com maestria, tece os fios de
sua propria historia e seu proprio destino.

Existe uma repeticdo nas narragdes dos contos, ou seja, Sherazade amplia a cada noite
sua imagina¢ao de narradora considerando uma mesma li¢do. No dialogo com o revisionismo
contemporaneo, esse efeito de sentido ¢ extremamente positivo se pensarmos que ela cria
inumeras possibilidades narrativas para uma mesma histéria: da sobrevivéncia feminina.

Sherazade nos remete a figura dos narradores dos contos de fadas. Estudar a perspectiva
histérico-social e ndo apenas psicanalitica dessas histérias revela significados muito mais
amplos, englobando o contexto narrativo: quem, para quem e por qual motivo os contos eram
narrados. Torna-se fundamental nesse momento introduzir a perspectiva da mulher enquanto
narradora, escritora e personagem dos contos de fadas.

Ao longo do tempo, os contos receberam duras criticas, principalmente voltadas ao seu
teor de escapismo, considerados fantasias futeis. Contudo, tais narrativas sobreviveram. Warner
(1999) considera que existe uma aura de feminilidade cercando os contos, os quais sdo definidos
pela metamorfose — que desestrutura o mundo apreensivel, abrindo espagos oniricos, onde tudo
pode acontecer.

Tentar situar os contos de fadas em relagdo a historia e a sociedade ¢ um desafio
cronologico. O difusionismo aposta na propagacdo das historias através das fronteiras. Ja a
teoria dos arquétipos aponta para experiéncias comuns da sociedade humana. Considerar o
aspecto social do conto possibilita ver as historias como emergentes de lugares cujos contextos
regionais temperam as narrativas, construindo uma identificagao especial. A interpretacao dos
contos de fadas “revela como o comportamento humano estd inserido em circunstancias
materiais, nas leis do dote, na posse de terras, na obediéncia feudal, nas hierarquias domésticas
e disposi¢des maritais, € que quando esses fatores passam e se modificam, os comportamentos
também podem mudar (WARNER, 1999, p. 21).

Os significados gerados pelos contos de fadas estdo em constante mudancga, abordando
a necessidade do publico. Além disso, a historia das transformacgdes do status dos contos de
fadas revela preconceito contra as mulheres. De narradoras ligadas a ciéncia ilicita e aos
enigmas, elas sdo domesticadas e contidas. Historia legitimada para instruir as criangas, 0s
escritores se apoderam de sua mascara para construirem seus proprios pensamentos.

A palavra “fada” possui origem latina, remontando a fata e sendo variante de fatum,
referente a uma deusa do destino. Literalmente, fatum significa “aquilo que ¢ falado”. Em

conjugacdes no francés, espanhol e italiano, falar se relaciona a fada.



94

Segundo Warner (1999), existe um carater feminino do narrador na transmissao dos
contos de fadas. As mulheres eram responsaveis pela transmissdo das historias no ambiente
intimo e doméstico, embora os escritores tenham dominado a produgdo e a disseminagdo dos
contos literarios. Elas se assemelham a Sherazade. O argumento nao esta em classificar a
narracdo das historias como algo exclusivamente feminino, mas que ha certos padrdes nos
contos de fadas quando seus narradores sdo mulheres.

Foram elas que inauguraram a moda de escrever contos de fadas no final do século XVII
em Paris. A coletdnea de Perrault traz em seu titulo a referéncia aos contos da Mamae Gansa e
no prefacio hé referéncia aos contos de “velhas senhoras”. As fontes mais inspiradoras dos
irmaos Grimm eram mulheres, da familia ou de amigos proximos.

A repeticdo da estrutura dos contos de fadas demonstra a propria repeti¢ao do trabalho
feminino da narradora, fiando em sua roca, costurando e remendando vestes, descascando e
ralando alimentos, a0 mesmo tempo em que tece e costura a trama de sua narrativa. O narrador
na figura da avo ou babd cria uma ilusdo de intimidade, como ¢ o caso ndo somente da Mamae
Gansa, mas da “Vovoé Gurton, Tia Molesworth ou Mamae Hubbard” (WARNER, 1999, p. 51).

A medida que os contos de fadas se tornam um género literario infantil, a velha risonha
se estabelece como uma mascara para a figura do narrador. Essa mascara podia ser usada ou
vestida por homens ¢ mulheres. Na introdu¢dao dos contos de Basile, por exemplo, aparece a
figura de uma velha que gera uma explosao de risos.

Trazendo ensinamentos e comportamentos sociais, a “Mamae Gansa, a velha admiravel
e operadora de prodigios, estava destinada a ter uma longa carreira no ramo da pedagogia”
(WARNER, 1999, p. 51). A funcdo da Mamae Gansa passa a ser relacionada a amenizar as
ligdes para a vida, um entretenimento infantil dedicado a instru¢do moral.

A partir do momento em que as escritoras, como Madame d’Aulnoy, se introduziram
no mundo dos contos de fadas, o status da narradora — o lugar da velha — se transformou. O
conto de fadas se caracterizou como um género de protesto, revelando as injusticas, as
reparagdes ¢ a liberdade. Warner (1999) compara D’Aulnoy a Sherazade, contando histérias
para salvar a vida. Na perspectiva dos contos de fadas literarios com estilo rebuscado, as autoras
dos saldes das preciosas ndo se pareciam com as velhas narradoras, mas eram criadoras
advindas de posicao superior.

Marie-Jeanne L’Héritier de Villandon comegou a escrever contos de fadas na década de
1690, publicando seu primeiro livro em 1697. Herdou o salao de Madeleine de Scudéry em

1702. Em seus prefacios, afirmava que suas fontes eram sua governanta e sua ama. L H¢éritier



95

era muito intima de Perrault, de modo que Warner (1999) considera ter havido certa influéncia
de escrita e ideias.

O posto de governanta naquela época pode ser descrito como uma ponte entre as
camadas sociais. As historias tinham o poder de unir os camponeses. A velha ¢ um ser que
detém de segredos pagdos e se associa ao conhecimento marginal. L Héritier fala em nome da
velha ama, transmitindo a sabedoria de mulheres, cujo status social era inferior.

Visto que tais narrativas se voltam a vivéncia marginal, a linguagem precisava ser
purificada, pois a transmissao decaira na escala social. O estilo de L’Héritier ¢ floreado e culto,
de modo a cumprir seu papel no saldo das preciosas. Seu objetivo era oferecer uma bela
roupagem. “Mamae Gansa esconde varios antepassados sob suas saias — reis, trovadores, poetas
—, mas sua voz permanece orgulhosamente aquela da escritora contemporanea, colocando e
tirando mascaras” (WARNER, 1999, p. 208).

Contudo, nas historias de L’Héritier, as virtudes ndo sdo restritas a um sexo
determinado. O estilo rebuscado, prolixo e refinado de D’Aulnoy e L’Héritier a tornaram
datadas, de modo que perderam lugar para Perrault, cujo estilo era mais mundano, ligeiro e
bem-humorado. Apesar disso, os saldes das preciosas se caracterizam como um fendmeno
ocorrido na Franga que mostrou a escrita feminina dos contos de fadas.

A defesa de Perrault aos contos de fadas revela a promocao de uma literatura nativa
considerada moderna contra a até entdo superioridade do grego e do latim, ou seja, valorizagao
da antiguidade. Nesse circulo de criagdo dos contos, a Mamae Gansa era a personificacdo do
conhecimento doméstico e a guardia da linguagem.

Perrault ndo era, por sua vez, facilmente confundido com a Mamae Gansa. De acordo

com Warner:

ha uma distingdo entre ser mulher e contar uma historia e contar uma historia como
mulher [...]. Toda escritora que se identificou com questdes femininas sabe que vai
tropegar na zombaria; contudo o riso pode ser respondido na mesma moeda, pois tem
sua propria forca retaliatoria, como a gansa sabe quando grasna (WARNER, 1999, p.
220).

Ainda segundo a autora, hd motivos tanto psicologicos, quanto sociais e literarios para
a predilecdo pela figura da Mamae Gansa do que por uma Sherazade.

Os irmaos Grimm também possuem relacdo com a figura da velha e a mascara da
narradora. O artista da familia Grimm, Ludwig Emil, foi responsavel pelo retrato que desenhou
de Dorothea Viehmann, impresso e publicado em muitas edi¢des populares. Como o interesse

dos irmdos Grimm era recuperar uma literatura nacional, Dorothea Viehmann relatou seus



96

contos varias vezes, os quais, apesar de remodelarem as narrativas em edi¢des posteriores,
conservaram o seu retrato na folha de rosto — uma ilusdo de que as historias ndo tivessem sido
modificadas. Entretanto, ¢ preciso considerar a problematica tentativa de originalidade nao
somente das historias, mas de suas origens. Os irmaos Grimm descreviam Viehmann como a
auténtica narradora alema dos contos de fadas: uma velha camponesa vivendo em um chalé que
recitava histérias da memoria. Contudo, especula-se que Viehmann era uma mulher
alfabetizada de classe média, de origem francesa huguenote, assim como os amigos e familias
de quem os irmaos coletaram a maior parte das narrativas.

Além disso, a respeito da Alemanha, Shawn C. Jarvis e Jeaninne Blackwell (2001)
demonstram, por meio de investigacdes, que mais de cinquenta mulheres e jovens contribuiram
com o acervo dos irmaos Grimm entre os anos de 1808 e 1830. As mulheres alemas nao apenas
contavam as historias, mas também escreviam e suas narrativas sao diferentes das escritas pelos
homens. Os propoésitos eram diversos: elas escreviam contos para o entretenimento de seus
filhos; para o nicho mercantil de literatura infantil; para comentar problemas sociais; para
descrever suas vidas.

Jarvis e Blackwell (2001) ndo encontram registros de escrita das mulheres antes de 1782,
mas apds essa data, principalmente entre 1790 e 1810, houve uma explosdo de escrita e
publicagdo de contos de fadas ou coletineas compostas por mulheres. Tais publicacdes
precedem a coleg¢do de dois volumes dos irmdos Grimm, de 1812 e 1815. Os autores ainda
destacam a contribuicdo de Benedikte Naubert, que influenciou nao somente Clemens
Brentano, mas também os irmaos Grimm — apesar de Jacob e Wilhelm criticarem seu estilo
literario e sua dependéncia das fontes historicas.

Enquanto Perrault “se escondia debaixo das saias de ma Mere [’Oye, 0s irmaos usavam
o toucado de vovo de Dorothea, icone e voz do povo” (WARNER, 1999, p. 225). A voz da
velha narradora confere autenticidade ao conto, se tornando um modelo feminino cuja
percepcao esta na sabedoria dos mais velhos em transmitir conhecimento aos mais jovens. Ao
ser colocada como narradora das historias, essa figura ganha credibilidade como aquela que
testemunhou as experiéncias vividas.

De acordo com Dworkin (1974), a cultura nos predetermina enquanto sujeitos: quem
SOMos, NOssos comportamentos, nossos conhecimentos € nossos sentimentos. Além disso,
existem papéis sexuais € de género a serem seguidos. Os contos de fadas sdo os primeiros
informantes culturais que chegam a nos, determinando papéis e valores desejaveis. Enquanto
leitores infantis, aprendemos que devemos ser bons e buscar o final feliz. Conforme vamos

crescendo, o paradigma romantico permanece: o heroi procura, beija € se casa com a princesa.



97

Nossas nogdes sobre papéis sexuais sdo manipuladas quando as tnicas op¢des femininas sdo a
madrasta ma e as virgens passivas e as op¢des masculinas sdo o ativo principe e o poderoso rei.

Kolbenschlag (1991) evidencia que a maioria dos contos de fadas aborda um feminino
arquetipico. A madrasta passa a ser central na experiéncia humana e o espelho ¢ um elemento
simbdlico do narcisismo e da inveja. Branca de Neve executa seu trabalho a fim de crescimento.
Ainda que fuja da madrasta, se coloca sob o poder dela. Os dois primeiros elementos que a
madrasta usa na tentativa de matar a enteada sao relacionados a beleza e a maga funciona como
a identidade feminina, que ¢ compartilhada por elas. Branca de Neve se permite ser tentada com
uma facilidade muito grande, ainda que os andes a tenham advertido. E como uma releitura do
pecado original.

Com o conto de fadas de Branca de Neve, aprendemos que as mulheres se tornaram
parias de si mesmas, porque assim foram orientadas. A mae se caracteriza como boa porque faz
parte de uma introjecdo do mito, enquanto a madrasta ¢ ma devido a uma proje¢ao de nossos
medos. French (2002) considera que historicamente ndo hd uma solidariedade natural entre as
mulheres: elas cultivavam a terra separadamente; preparavam a comida de modo isolado;
davam a luz sozinhas.

Contos de fadas tradicionais fazem da subordinagdo feminina um desejo romantizado
(ROWE, 1986). A madrasta ¢ a antagonista — um obstaculo no carater feminino enfatizado pelo
patriarcado — que personifica a sexualidade feminina, sendo censurada devido ao seu poder
manipulativo. A mae bioldgica, em contrapartida, revela a prote¢ao feminina.

As maes dos contos de fadas sdo figuras mitoldgicas, as quais delineiam as
possibilidades de carater feminino. Quando sdo boas e passivas, a morte nao € tao significativa,
se considerarmos que ja estdo mortas em vida. Numa perspectiva sexista, 1Sso nos mostra que
a mulher boa é a mulher morta. A mulher ativa em vida é considerada ruim, ma, brutal,
ambiciosa (DWORKIN, 1974).

Na perspectiva masculina dos contos de fadas, a catatonia ¢ uma qualidade, afinal Bela
Adormecida dormiu por cem anos e Branca de Neve ficou por tempo indeterminado dentro de
um caixado de vidro. Seus respectivos principes se apaixonaram enquanto elas estavam “mortas”
ou por elas estarem mortas? (DWORKIN, 1974).

Branca de Neve, Cinderela, Bela Adormecida e Rapunzel representam o arquétipo da
boa mulher: passiva, bonita e vitima. Elas ndo pensam, agem, confrontam ou questionam. Seu
cenario muda da casa da mae ou madrasta para a casa do principe. Uma outra figura desse
esteredtipo ¢ a fada, mas seu poder ndo se iguala ao da bruxa e ela desaparece (DWORKIN,

1974).



98

A disputa acerca da beleza ¢ uma constante em muitas historias e a inveja ¢ um obstaculo
a formacao de vinculos. Acostumamo-nos a ler sobre personagens femininas bonitas que sio
oprimidas por outras figuras femininas, mas ciumentas e maléficas. Ser bonita nos contos de
fadas significa ser escolhida. Nao ha nada que a protagonista precise fazer, de modo que sua
existéncia ¢ marcada pela passividade. Trés fatores se sucedem em linha cronologica: ser
bonita, ser escolhida, se tornar rica (LIEBERMAN, 1986).

A questao da beleza ¢ destacada por Dworkin (1974) como admiragao, alianga e devogao
masculina. A substituta da mae falecida de Branca de Neve era a mais bela do reino, segundo
o espelho magico. Ela respondia a esse requisito masculino, mas sua beleza ¢ usurpada por
Branca de Neve, tradicionalmente uma crianga de sete anos de idade.

A preocupacdo excessiva da madrasta com a sua aparéncia dialoga com o que Wolf
considera acerca do mito da beleza. A discussdo de Wolf (1992) se localiza na geragdo anterior
de mulheres, do inicio dos anos de 1970, apds as inimeras conquistas feministas no Ocidente.
Ela se questiona se a geragdo posterior se sente livre e chega a conclusdo que a liberagdo da
mulher esté restrita as imposi¢des de beleza feminina. A imagem da beleza feminina vem sendo
usada como uma arma pelas instituicdes de poder masculinas contra o feminismo ¢ a isso Wolf
(1992) chama de “o mito da beleza”.

E importante ressaltar que Wolf (1992) fala das mulheres de seu tempo, mas o mito da
beleza pode ser observado nos contos de fadas tradicionais. Apesar das inimeras conquistas
femininas, a ideologia da beleza continua sendo violenta e assume a funcdo de coer¢ao social.
Com o padrao fisico imposto, as mulheres entram em um estagio de competic¢do. Esse controle
por meio da beleza € uma forma de os homens reestabelecerem seu dominio cultural, afinal “as
mulheres mais velhas temem as jovens, as jovens temem as velhas, e o mito da beleza mutila o
curso da vida de todas” (WOLF, 1992, p. 17).

“O mito ndo isola as mulheres segundo suas geragdes, mas, pelo fato de incentivar a
desconfianga entre todas as mulheres com base na aparéncia, ele as isola de todas as outras
mulheres que elas ndo conhecam e apreciem pessoalmente” (WOLF, 1992, p. 98) A beleza ¢
um atributo que as torna vulneraveis a aprovagao externa. Existe uma regra central do mito da
beleza: deve haver uma acdo contraria para cada a¢do e conquista feminista. Quanto maior € o
poder que alcancam em um mundo masculino, maiores sdo as exigéncias em relacdo ao fisico
feminino. O mito cria uma estereotipia em que a mulher pode ter ou uma mente ou um corpo.
O século XX resgata a ideia de que todas as mulheres podem ser belas, de modo que a estética

se torna uma ética (PERROT, 2007).



99

A beleza na juventude ¢ relacionada a ignorancia sexual e a falta de experiéncia. Ja o
envelhecimento ¢ considerado deploravel porque revela poder feminino, além de possibilitar
que os elos entre as geracdes de mulheres sejam rompidos. Observa-se com isso que “o mito da
beleza na realidade sempre determina o comportamento, nao a aparéncia” (WOLF, 1992, p.
13).

O mito que determina o comportamento se reflete nos contos tradicionais a partir do
momento que se cria uma dicotomia entre a mulher gentil e passiva sendo bela e a mulher ativa
e ma sendo feia. Se a mulher € poderosa e boa, muito provavelmente ndo serd humana. A mulher
que busca poder ¢ repulsiva e a que resiste & dominagdo e subordinacdo ¢ vista como criatura
que nega o proposito a que foi criada pela perspectiva masculina (FRENCH, 2002).

De acordo com Perrot (2007, p. 50), “a beleza ¢ um capital na troca amorosa ou na
conquista matrimonial”. O casamento, ao final do conto, ¢ o prémio pela beleza que somente a
mulher gentil e passiva tem direito. Lieberman (1986) ainda identifica que em muitos contos o
casamento ¢ uma constante, mas poucos mostram sobre a vida depois do “sim”.

O famoso “era uma vez” transporta o leitor, no inicio da narrativa, para um mundo de
fantasia, mas a cerimonia de casamento ao final da histéria arremessa o leitor de volta para a
realidade. Visto que o casamento ocorre na maioria dos contos de fadas tradicionais, essas
narrativas possibilitam as mulheres essa unica opg¢ao limitada de perspectiva.

Quando colocados na balanga, os contos de fadas tradicionais mais preservam do que as
releituras desafiam o patriarcado. Rowe (1986) pontua que os contos de fadas tradicionais mais
criam problemas do que solucionam. “Complexo de Cinderela” e “Sindrome da Bela
Adormecida” sdo conceitos conhecidos socialmente. Todavia, ¢ preciso considerar que a
revisdo dos contos de fadas por esse estudo abordado se volta para o desenvolvimento de uma
consciéncia feminista, no sentido de rever as condigdes as quais as mulheres sdo criadas,
apresentadas e perpetuadas pelas narrativas.

Lerner (1986) afirma que existem alguns estadgios para esse despertar da consciéncia
feminista: a percep¢do de que ha um erro; o desenvolvimento de um senso de irmandade; a
definicdo de objetivos e estratégias pelas mulheres a fim de modificar a condigdo; e a
possibilidade de uma visdo alternativa do futuro.

Os contos de fadas sdo considerados historias do inconsciente coletivo. A interpretagao
da condigdo humana € um pressuposto para sua permanéncia enquanto manifestagao cultural
ao longo do tempo e em diversos lugares. Traz, em seu bojo, a no¢do de partilha.

Principalmente apods os anos de 1960, devido ao movimento das mulheres, existe uma

necessidade de expressar uma visdo nado sexista do mundo por meio dos contos de fadas que



100

alteram as construgdes estéticas e os conteudos sociais. A reformulagdo dessas narrativas indica
que hd um poder ideoldgico e moral por tras das historias. A critica literaria feminista ¢ um ato
politico que interpreta o mundo com o objetivo de mudar a consciéncia dos leitores. Envolve
uma questao de revisao da tradi¢do sob o ponto de vista da mulher.

O que pretendemos demonstrar ¢ que existe uma relagdo muito préxima entre as
mulheres e os contos de fadas. E importante observar o que essas narrativas revelam sobre a
mulher nas figuras das narradoras que servem como mascaras, das escritoras que foram
ofuscadas por escritores como Perrault e os irmaos Grimm e das personagens bipolarizadas —
cujo dualismo simples serve ao proposito de moldar a consciéncia, conforme ideologias
predominantes.

O narrador representa um papel fundamental para a sobrevivéncia ou a decadéncia de
um conto, pois ¢ forcado a se apropriar das crengas do publico. Para receber a mensagem do
conto de modo favoravel, as narrativas, com o passar do tempo, foram direcionadas as criangas,
principalmente a partir do século XVII. Elas continuam sendo o alvo, na lucrativa industria de
entretenimento construida por Walt Disney. Uma vez que a crianca ¢ um ser em formacao, a
recepcao da historia ocorre de maneira mais fluida. Com o publico adulto, tais narrativas se
tornam fonte de questionamento, aceitagdo ou negagao.

As condicdes de aceitagdao dos contos de fadas ndo podem receber valores fixos, pois o
futuro do conto estd em nossas maos. Nao se trata de negar o passado e a tradi¢do, mas minar a
cristalizagdo de seu proprio interior. Ja afirmava Warner que “protesto e conto de fadas sdo
parceiros de longa data” (WARNER, 1999, p. 451). O saldo das preciosas ¢ prova da campanha
pela emancipagao feminina e pela ética igualitaria.

Se o publico ¢ diferente, a mensagem também precisa ser diferente. Assim, a narrativa
se configura como uma arma para aqueles que estdo desarmados. Sherazade demonstra isso
claramente, pois para ela o ato de narrar possibilita a sobrevivéncia. A narrativa também ¢ uma
valvula de escape para os camponeses € 0s contos populares, a0 imaginarem novos mundos €
novas possibilidades.

Para diminuir essa influéncia feminina, as histdrias narradas pelas mulheres ganharam
o status de contos da carochinha. E preciso questionar: por que os contos sdo considerados
histérias da carochinha, numa tentativa de diminui¢cdo de sua importancia, mas o que se diz a
respeito da figura feminina € tomado como verdade universal? Se as mulheres sdo as narradoras
de seus contos na figura da velha ou da Mamae Gansa, por que as personagens femininas sao
cruéis e morrem? “E por que as mulheres continuaram a falar dentro desse corpus de histéria

que as difamam tao profundamente?” (WARNER, 1999, p. 242).



101

O final do século XIX ¢ os séculos XX ¢ XXI testemunham a reavaliagdo ¢ reescrita de
contos que por muito tempo foram conhecidos universalmente. Considerar, como o desejavam
os irmaos Grimm, que as narrativas sdo produtos nacionais, puros e sem influéncias seria
proclamar que os contos de fadas pertencem a um so lugar. Isso contraria o que Warner propoe:
“temos mais coisas em comum do que talvez conhecamos ou saibamos” (WARNER, 1999, p.
454). Ainda mais se considerarmos a pos-modernidade, suas fragmentacdes, a linha té€nue das
polaridades, o desaparecimento das fronteiras nacionais, reivindicar a posse nacional se torna
praticamente impossivel.

Conforme afirma Warner (1999, p. 456), “a Historia tem mostrado uma luta prolongada
entre diferentes grupos sociais para controlar o narrador das historias”. Além disso: “quem
conta a histdoria, quem reformula os personagens e muda o tom torna-se muito importante.
Nenhuma historia jamais € igual a sua fonte ou modelo, pois a quimica entre narrador e publico
a transforma” (WARNER, 1999, p. 458).

Vivemos a era Disney que, assim como os irmdos Grimm em sua época, requisita a
visdo dos contos de fadas a partir de seu aparato grafico. Com isso, apagamos ainda mais 0s
narradores que possibilitaram a ascensdo dos contos enquanto género literario. O processo de
podar o contexto histérico das narrativas € perigoso e trabalha em prol da impressao de que o
mundo ¢ e sempre foi dessa forma. Nosso século, com suas conquistas tecnologicas, necessita
de encantamento magico dos contos de fadas para sobreviver.

Considerando o exposto, esse capitulo pretendeu discutir sobre os valores atribuidos
culturalmente aos sujeitos de nossa sociedade, principalmente em relacdo as mulheres.
Discutimos a abordage, patriarcal, demonstrando sua criacao historica fortalecida pela familia,
pelo Estado e pela propriedade privada, sendo pautada na questdo de género, no qual o
masculino € tido como a norma e o feminino € o desvio, caracterizando-se um comportamento
androcéntrico.

Buscamos enfatizar as mudangas, transformacdes e perpetuacdo de significados
impostos ao feminino, de modo a estudar o passado para observar os principios que norteiam a
configuracdo social e cultural que subjuga a mulher, considerando que somos frutos de
constru¢des sociais e culturais. Considerando aspectos miticos, literarios e historicos,
retomamos alguns reflexos e roteiros do feminino como possibilidades de se tornar mulher, a
fim de esbogar reflexdes sobre os contos de fadas, considerando que prescrevem padroes de
comportamento e sistemas de valores ideais.

Além disso, evidenciou-se o carater mitico dos contos de fadas, pois assim como os

mitos, as narrativas classicas se tornaram mitificadas, como uma heranga cultural congelada. A



102

partir da perspectiva mitificada do conto, revisitamos os lugares relegados as mulheres
enquanto narradoras, escritoras e personagens, enfatizando a dualidade entre madrasta e

enteada, sustentada pelo mito da beleza.



103

4 NEGOCIANDO A NARRATIVA DA MADRASTA: A PERSPECTIVA DA VILA

“To be the forgotten stepmother of a forgotten princess
was not enough” (COOVER, 2005, p. 705).

“[...] ao lado do bem, ali estd o mal, [...] ressurgindo
regularmente nas histérias humanas” (MAFFESOLI,
2004, p. 50).

Teorias da psicanalise e do revisionismo feminista contemporaneo objetivam dar
visibilidade as experiéncias femininas de vida, a metafora do espelho, as relagdes entre as
mulheres — principalmente entre mae (e suas derivagdes) e filha, & apresentagao das historias
das personagens femininas como centrais para o entendimento de como o senso de si da mulher
¢ construido e desenvolvido.

A madrasta ¢ a personagem mais comum dentre todos os cruéis parentes que perseguem
herdis e heroinas. Assumimos como algo natural a madrasta odiar sua enteada e, quando as tem,
amar suas filhas. A forca que move sua agdo ¢ a inveja. Ela inveja a beleza da enteada que
ultrapassa a sua propria ou ultrapassa a beleza de suas filhas. Na tradi¢do, ndo recebe nome,
apenas uma fungdo e sua agdo pode aparecer de diversas formas. Ela pode agredir a enteada; se
recusar a alimenta-la e abandona-la; ou estabelecer tarefas impossiveis.

As madrastas ndo apenas maltratam, mas tentam assassinar suas enteadas. A crianca
pode ser banida de casa com um cagador que recebe ordem para maté-la ou simplesmente pode
ser abandonada na floresta. Nesse ambiente, a antagonista também pode se fazer presente sob
a mascara da bruxa.

A grande maioria das madrastas persegue ativamente ndo seus enteados, mas suas
enteadas e tal perseguicao promove as ultimas o papel de martires inocentes e sofredoras. Por
serem as intrusas que desestabilizam a harmonia entre as relacdes de sangue, o destino das
madrastas € a execug¢do, no intuito de que o final feliz da protagonista se sobressaia. Estabelece -
se, assim, uma competicao entre protagonista e antagonista, confirmando a persegui¢ao ao sexo
feminino.

Nesse sentido, a figura da madrasta pode ser estudada por meio de um imenso arranjo
de possibilidades. Esse capitulo apresentara tanto a perspectiva voltada aos arquétipos, quanto
a perspectiva historico-social. A escolha por essas duas interpretacdes ocorre porque a visao do
arquétipo como um depodsito da repeticdo da experiéncia humana cria uma tendéncia para
universalizar a ideia que o mito traz — e em decorréncia disso, os contos de fadas — sobre as

mulheres, enquanto a perspectiva histdrico-social busca interpretagdes considerando que o



104

significado ¢ uma construc¢do. O acréscimo de vozes diferentes na analise dos contos pode ser
instrutiva e nos prevenir de rejeitar automaticamente a imutabilidade dos significados que o

conto apresenta acerca das mulheres.

4.1 A madrasta pelo viés da tradi¢io

A origem do maravilhoso dialoga com o pensamento magico do imaginario humano
desde as sociedades antigas, por meio dos mitos, das lendas e dos contos de fadas. O
maravilhoso se faz presente nas mitologias diversas, na literatura antiga e até no Antigo
Testamento. O século XVIII, com o advento do Iluminismo, com sua base racional, ou mesmo
o positivismo do século XIX ndo foram suficientes para apagar sua presenca.

Le Goff (2010) se refere ao maravilhoso como “mirabilia: o visivel que ¢ impossivel
de ser explicado pela logica racional. Para o autor, o imagindrio se organiza por meio de
imagens e metaforas da visdo. J& Todorov (1992) distingue maravilhoso de fantastico e
estranho. O género maravilhoso se relaciona ao conto de fadas, isto €, o conto de fadas ¢ uma
variedade do género maravilhoso. Nessa perspectiva, os fendmenos podem ser explicados a
partir de criacdo de novas leis da natureza, afinal a logica racional, como apontada por Le Goff
(2010), nao consegue esclarecer o acontecimento. Assim que novas leis sdo criadas, como o
inicio da narrativa que nos transporta para um outro mundo, os acontecimentos sobrenaturais
nessa perspectiva ndo causam surpresa. O fantastico, ao contrario, gera hesitacdo e incerteza
diante do acontecimento metaempirico.

Para David Roas (2011), a literatura maravilhosa, como os contos de fadas, acontece em
mundos autdbnomos e o sobrenatural ¢ aceito sem questionamentos. Os contos de fadas sdo
ficgdes que abordam o sobrenatural como parte do real, pois o pacto ficcional sendo
estabelecido, o impossivel se torna crivel. Roas (2011) enfatiza que tudo € possivel no espago
maravilhoso e € por isso que nao presenciamos nenhum personagem questionando o ocorrido.
As agdes podem ser consideradas normais e naturais € o comportamento do personagem ¢
transmitido para o ouvinte ou o leitor dos contos de fadas que entra nesse jogo ficcional.

Nos contos maravilhosos, ndo ha personagens planos, mas a representacdo de
arquétipos. As imagens arquetipicas construidas oferecem pistas acerca dos processos do
inconsciente coletivo. Desse modo, os contos podem ser vistos como arquétipos, com

personagens simbolicos, que representam algo.



105

Numa perspectiva psicanalitica, o conteudo do conto faz alusdo aos ritos de iniciagao
ou de passagem. Portanto, as a¢des dos personagens sdo fundamentais, porque sao elas que dao
encadeamento aos enredos. Acerca do desenvolvimento da narrativa, as esferas de acdo de
Propp (1984) dialogam no sentido de determinar o que € constante e caracteristico dos contos,
bem como de demonstrar os possiveis caminhos das historias maravilhosas, considerando o
procedimento esperado de um determinado personagem. Dentre as esferas de agdo, a que nos
chama a atencdo para a elaboragdo desse capitulo ¢ a primeira, a do antagonista ou malfeitor,
que corresponde ao dano, ao combate, a luta contra o heroi e a perseguicao.

Uma vez que lidam com a fantasia, os contos de fadas mostram uma maneira ideal de
ser. O inicio do conto — “era uma vez” — transporta o ouvinte e/ou leitor para o mundo do
maravilhoso. Nesse espago, os arquétipos regulam e formam o mundo simbdlico. Franz (1990)
considera que os contos sdo ricos materiais para a investigagdo sobre o inconsciente € 0s
processos da psique coletiva, pois espelham mais claramente do que os mitos o que se passa no
inconsciente.

De acordo com Franz (1990), Carl Gustav Jung introduziu na ciéncia dos mitos a base
humana que faz florescer os temas repetitivos. Jung (2000), ao delinear o principio de
inconsciente coletivo, retoma o conceito de inconsciente de Freud, pontuando que € o lugar dos
contetidos reprimidos ou esquecidos, sendo de natureza pessoal. Para Jung (2000), existe a
camada pessoal do inconsciente, mas esta repousa sobre outra camada, de teor inato e universal:
o0 inconsciente coletivo.

O conteudo do inconsciente pessoal aborda “complexos de tonalidade emocional”,
enquanto o inconsciente coletivo se comprova pelos conteudos chamados “arquétipos”,
tratando-se de “imagens universais que existiram desde os tempos mais remotos” (JUNG, 2000,
p. 16). Para Jung (2000), o conceito de arquétipo indica que existem determinadas formas na
psique humana presentes em todo tempo e lugar. Por fazer parte do inconsciente coletivo, o
arquétipo revela o que € comum aos homens, por meio dos simbolos que se fazem visiveis a
eles.

Os principais arquétipos dos contos sdo: a Grande Mae, pai, persona, sombra, anima,
animus, hero6i e self (si mesmo). S3o estruturas bipolares, havendo inter-relagdo entre os
aspectos positivos e negativos. Por carregarem simultaneamente aspectos positivos € negativos,
a logica separatista se rompe, de modo a prevalecer a coexisténcia dos opostos.

Segundo Jung (2000), o conceito da Grande Mae esta vinculado a histdria das religides,
revelando comportamentos e representacdes construidos ao longo do tempo acerca da figura

materna. O arquétipo materno possui diversas formas, como ‘““a propria mae e a avo; a madrasta



106

e a sogra; uma mulher qualquer com a qual nos relacionamos, bem como a ama-de-leite ou
ama-seca, a antepassada e a mulher branca” (JUNG, 2000, p. 91-92).

Apesar de universal, a imagem da mae muda conforme a experiéncia pratica de cada
individuo. Neumann (1974) enfatiza que os arquétipos nao podem ser confundidos com uma
imagem concreta, uma vez que estdo voltados para o interior. No campo da consciéncia, a
imagem arquetipica ganha uma forma simbolica. Os simbolos sdo a linguagem figurativa usada
pelo arquétipo para se comunicar com a humanidade. Sao esses simbolos que, por sua vez,
organizam a psique, de modo que os arquétipos habitam o inconsciente coletivo, levando as
percepgdes a consciéncia.

A pluralidade de formas simbolicas para o arquétipo da Grande Mae revela atributos
positivos e negativos que agem em ambivaléncia no inconsciente, enquanto o consciente tende
a separa-los como aspectos diferentes. Em relacdo ao feminino, na época do Cristianismo, a
mae ¢ representada pela Virgem Maria. No Paganismo, ¢ suprimida. Na visdo crista, apenas o
lado belo e puro ¢ valorizado.

Os simbolos nos contos representam for¢as humanas em pontos de polaridade, trazendo
comportamentos diversos relacionados a mulher. Assim, a figura da madrasta se cristalizou na
polaridade negativa do arquétipo da Grande Mae, representando o aspecto perverso e
destruidor.

Dentro do arquétipo, por trazer o positivo e o negativo coexistindo, a principio qualquer
um pode se identificar e até mesmo transitar entre os aspectos, conforme a situagdo em que se
encontra. Basta considerar as primeiras versoes de Branca de Neve dos irmaos Grimm, em que
nao existia uma madrasta, apenas uma mae que agia no ambito polarizado. Contudo, ao longo
da trajetéria historica dos contos de fadas e do processo de apropriacdo e modificagdao
ideoldgica, observamos uma cristalizagdo do significado por meio da repeti¢ao que vincula a
madrasta apenas ao aspecto negativo.

Os papé¢is dos contos de fadas que incluem uma madrasta em seu enredo parecem
familiar: uma madrasta m4, um pai ausente, uma mae morta, uma crianga inocente. A mae que
¢ substituida por um monstro faz parte de enredos que conquistaram maior aceitagdo ou
popularidade. Isso acontece em “Branca de Neve” e “Cinderela”, por exemplo, cujos contos
representam a morte da mae boa logo que a narrativa tem inicio.

No mundo dos contos de fadas, as mulheres mas podem ser encontradas representadas
pelas bruxas, rainhas, madrastas ou, at¢ mesmo, pelas irmas. Na cultura popular, a madrasta se
torna uma caricatura ma, egoista e cruel. Ela ¢ uma vila abusiva, odiada, ciumenta e monstruosa

que deseja fortuna e atengdo. Suas caracteristicas exageradas estdo na psique da cultura do povo,



107

de modo que “madrasta malvada” se tornou um conceito embutido na consciéncia coletiva de
nossa sociedade moderna. Os contos tradicionais criam uma aura de cunho negativo para as
madrastas que ndo encontra ressignificagdo na figura do padrasto.

Para Propp (1984), os personagens sao considerados esteredtipos porque mostram um
modelo fechado de sociedade que determina valores absolutos aos herdis e aos vildes. A
construcao do personagem nos contos de fadas revela conflitos de poder e formagao de valores.
Mulheres mais velhas sdo escaladas para agenciar e administrar o sofrimento causado a jovem
heroina, protagonista de sua narrativa. As versdes de Walt Disney para Branca de Neve e os
sete anoes (1937) e Cinderela (1950) se concentram nas madrastas perversas e violentas, que
emanam um poder auténtico. Segundo Warner (1999), Disney apresenta uma ideia sobre
protagonistas e antagonistas dos contos de fadas que precisava ser revista: “até que escritores e
antologistas reabrissem os olhos, heroinas passivas e infelizes e mulheres mais velhas,
vigorosas e perversas, pareciam caracteristicas genéricas” (WARNER, 1999, p. 239, grifo
nosso). As narrativas de Disney influenciaram a percep¢ao dos contos como um desequilibrio
entre bem e mal, cujo poder do mal prevalece até ser vencido pelo bem.

Nenhuma explicagdo ¢ apresentada apos a morte e auséncia da mae. Os contos de fadas
tradicionais enfatizam a boa relagdo com a primeira esposa € o quanto esta era benevolente em
contraste com a madrasta cruel, a vil. E preciso considerar que nas historias dos irméos Grimm,
o lugar e as fun¢des da madrasta ja foram desempenhados pelas maes bioldgicas. As edi¢des
do conto de “Branca de Neve” de 1810 e 1812 trazem uma mae cujo ciime € persecutorio. A
situagdo do emblema materno que se sente ameagado pela beleza da filha € o pivo da violéncia.

Em 1819, uma nova edic¢ao introduz uma madrasta no lugar da mae. As versoes alemas
abrandam a crueldade e atribuem castigos aos maus, bem como recompensas aos justos,
conforme os valores cristdos. O idealismo romantico alemao ndo possibilitava 8 mae ser ma ou
perigosa, apenas simbolo do eterno feminino. Segundo Silver (2015), a primeira edi¢do dos
irmaos Grimm traz um total de nove maes mortas, enquanto a décima sétima edigdo apresenta
quatorze.

A teoria bettelheimiana contribuiu para a auséncia da mae boa nos contos de fadas, como
forma de preservagdo da infancia. A leitura de Bettelheim (2002) parte do ponto de vista das
criangas, da protagonista, daquela que perdeu a mae e ganhou uma madrasta. De acordo com
Tatar (2013), a madrasta ¢ uma forma de exonerar os pais bioldgicos da culpa pela miséria. Nao
ha punicdo para a mae biologica, mas para a substituta ha. De forma consciente ou nao, ¢ por

meio da crueldade das madrastas que os enredos das heroinas se desenvolvem.



108

Contudo, substituir a mae pela madrasta em prol do ideal feminino também apagou as
razdes historicas para a crueldade feminina dentro do lar. “A abordagem arquetipica extirpa a
Historia do conto de fadas” (WARNER, 1999, p. 245). A demonizacdo da madrasta ¢ a
santificacdo da mae revelam valores culturais de certo tempo e determinado lugar. Esquece-se

de que os contos assumem caracteristicas das circunstancias em que sdo ou foram contados:

Enquanto certos elementos estruturais permanecem, versdes variantes da mesma
histéria muitas vezes revelam condi¢des especificas da sociedade que o narrou e
recontou dessa forma. A mae ausente pode ser lida literalmente como sendo
exatamente isso: um traco da familia anterior a nossa era moderna, quando a morte no
parto era a causa mais comum de mortalidade feminina e os 6rfaos sobreviventes
acabavam sendo criados pela sucessora da mae (WARNER, 1999, p. 245).

As madrastas perversas da Histoéria sdo figuras que ambicionavam o poder para seus
filhos. Um novo casamento representava um ambiente de competicdo em um cendrio de
escassez de recursos. A hostilidade das madrastas aponta tensdes nos sistemas de parentesco e
no ambiente familiar, revelando patrilinearidade, obrigagdes dotais, exogamia feminina e
poligamia. Os contos giram em torno de unides legais, de modo que as mulheres se tornam
tiranas porque lutam contra as rivais, a fim de resguardarem a seguranca em uma sociedade
patriarcal na figura dos maridos e dos pais.

Por lei, a madrasta se torna a mae dos filhos da esposa anterior. Em francés, belle-mere
¢ o termo usado para designar tanto madrasta, quanto sogra. Até meados do século XIX, mother-
in-law também era usado para madrasta e sogra. Stepmother foi adotado para desfazer a
confusdo que mother-in-law abarca ao designar as duas perspectivas femininas (WARNER,
1999).

O conto de Branca de Neve ¢ um exemplo classico do que Warner (1999) chama de
“duplicagdo do poder feminino negativo”. O filme da Disney retrata bem a dupla face da mulher
perversa enquanto rainha em seu didlogo com o espelho e quando se disfar¢a de velha mendiga
e oferece a maca envenenada a jovem protagonista. Quando as criangas sdo o publico-alvo dos
contos de fadas, a problematica passa a enfocar o periodo que antecede o casamento.

Para Warner (1999), a primeira aparicdo da madrasta perversa foi como sogra, em “Eros
e Psiqué” — ja abordado no capitulo anterior. Psiqué era a rival em beleza da deusa Afrodite,
que exala inveja, furia e desejo de vinganca por desaprovar o relacionamento do filho com sua
rival. Tarefas consideradas impossiveis sdo impostas. Ao final, Afrodite acompanha uma

animada danga, assim como a madrasta de Branca de Neve ¢ convidada a calcar sapatos em



109

brasa e a dancar até a morte. O conto de Branca de Neve, portanto, herda caracteristicas da
trama de Apuleio.

As tensdes, fruto da competicao pela lealdade masculina, refletem a dificuldade de se
criar lagos entre as mulheres dentro dos casamentos. A tirania na figura da madrasta pode ser
reflexo de sua vulnerabilidade e de seu medo frente a disputa entre geragdes. Para a mulher
mais velha e para a madrasta em especial, existe uma luta para manter sua posi¢do e afirmar
seus direitos para sobreviver no ambiente doméstico patrilinear.

Mulheres sozinhas e independentes eram categorizadas como ameaga porque
desafiavam suas historias. Ninguém questiona onde estava o marido da famosa narradora
Mamae Gansa, uma vez que ela ¢ uma fic¢do criada, a fim de resguardar prop6sitos masculinos.
Além disso, as mulheres mais velhas engendradas pela maldade possuem grau de
relacionamento paternal ou tutelar com as jovens oprimidas. O comportamento da vila precisa
ser visto como o reflexo da inseguranca de seus interesses em um contexto social e legal que
nao a favorece.

De acordo com Warner (1999), Propp, ao delinear as sete esferas de acdo, ndo consegue
separar a fungdo da princesa e de seu pai. Isso demonstra o carater patriarcal que os contos
refletem, visto que ndo hd nenhuma fun¢do do ponto de vista da mae-filho/filha. A mulher ¢é
vista apenas pelo papel que desempenha na narrativa, e ndo no papel que desempenha no ambito
familiar. A fun¢do da mae se encaixa na vila, uma vez que € por meio dela que surge a madrasta.

Nessa relagdo mae-madrasta, ¢ preciso considerar ainda, por exemplo, a madrasta de
Cinderela, porque essa figura feminina também desempenha papel de mae para as duas irmas
da protagonista. O ideal de mae boa para os filhos biologicos ¢ questionavel quando ela ordena
que suas filhas cortem partes dos pés, como o dedao e o calcanhar, para que caibam no sapato,
objetivando agradar o principe durante a disputa pelo seu amor, a fim de concretizar o desejo
de poder advindo da possibilidade de se tornar rainha. Historicamente, esse ato pode ser
justificavel como a propria disputa pelo olhar e pela aceitagdo masculina; uma disputa pela
sobrevivéncia. Por isso a defesa pelas filhas biologicas em detrimento da enteada. Quando a
madrasta de Cinderela ordena que as filhas cortem partes do pé para caber no sapato, tal ato
pode ser lido como suas expectativas em relagdo as filhas serem mais bem sucedidas do que
ela: um casamento jovem, sem filhos, nem enteados.

A respeito do carater social e historico do conto de fadas, Warner (1999, p. 271)
considera que as experiéncias femininas abordadas “estdo enraizadas na historia social, legal e
econdmica do casamento e da familia, e possuem toda a atualidade nua do real e o poder que a

vida real tem de corroer a psique e nela gravar o seu desenho”. A autora defende a perspectiva



110

historica dos contos para validar as tensdes, insegurangas, ciumes, inveja ¢ maldade para o
feminino em um cendrio marcadamente masculino. Para ela, o arquétipo € algo oco e perigoso,
pois revela uma “imagem que através do uso foi divorciada das circunstancias que lhe deram
origem e prossegue disseminando uma consciéncia falsa” (WARNER, 1999, p. 272).

Os detalhes do conto de Branca de Neve podem variar conforme a regido, mas o conflito
central entre madrasta e enteada esta presente. Em uma sociedade masculina, os homens estao
ausentes — se ausentam da culpa — ou possibilitam um “final feliz” a protagonista. Eles se
isentam da responsabilidade discursiva que coloca as mulheres em confronto. Sera que a beleza
de outra mulher geraria incomodo se os contos refletissem uma sociedade em que essa
caracteristica fosse irrelevante?

Os irmaos Grimm ndo inventaram a madrasta malvada, mas fortaleceram sua presenca
nos contos. Seu Unico destino ¢ ser sempre cruel? Pela perspectiva do arquétipo junguiano,
Branca de Neve e sua madrasta sdo faces de uma mesma moeda: a psique feminina. Elas estao
conectadas, devido ao conflito ocorrer entre elas. Juntas, demonstram e personificam o
desenvolvimento da vida feminina. O problema desse arquétipo ¢ que as mulheres fortes, que
possuem agenciamento discursivo, sdo demonizadas e discriminadas na figura da madrasta, da
Rainha M4 ou da bruxa.

Naturalizar a ideia de que a madrasta é, sempre foi e sempre serd malvada ¢ uma forma
de validar a maneira como as pessoas a consideram. Essa naturaliza¢do ¢ mais respaldada ainda
pela falta de narrativas alternativas para essa personagem. Quase nao ha outros modelos de
relagdo para as madrastas e suas enteadas. Os modelos estdo restritos aos do conto de fadas e
aos do mito.

Considerando um percurso historico, a madrasta € a intrusa nas relagdes consanguineas.
Ela adentra um ambiente doméstico marcado por um desastre: a morte da mae da protagonista.
Os contos de fadas tradicionais trazem a tona como um novo casamento pode afetar a crianca.
Bettelheim (2002) considera o conto a partir de uma perspectiva de narragdo para as criangas.
Contudo, a trajetoria historica dos contos demonstra claramente um processo de apropriagdo e
adaptagdo para esse publico em especifico, cujo conceito de “infancia” precisou ser criado,
separando as criancas da vida adulta.

Os mitos, os contos populares e os contos de fadas da sociedade ocidental apresentam
uma ideia negativa vinculada a imagem da madrasta. A maior parte das pesquisas enfoca a
experiéncia da enteada frente a situag@o de um novo casamento por parte do pai. Poucos estudos
dao visibilidade para a experiéncia da madrasta. E se nos desafiarmos a olhar os contos de fadas

partindo da premissa de como uma crianga pode afetar uma nova relacao?



111

Comumente, lemos a histéria de Branca de Neve a partir da perspectiva patrilinear. Nao
adentramos o reino magico pela perspectiva ou olhar da rainha que se tornou vitva e logo em
seguida se tornara madrasta, mas o conto tem inicio no ambiente do rei e da rainha oficiais. E
1sso 0 que acontece no texto-fonte de Branca de Neve, pelos irmdos Grimm, na edi¢ao
comentada e ilustrada dos contos de fadas de Tatar (2013, p. 97): “Era uma vez uma rainha”.
Esta rainha desempenha papéis femininos tradicionalmente domésticos, visto se encontrar
costurando proximo a janela. Sandra M. Gilbert e Susan Gubar (1979) observam que essa mae
esta aprisionada simbolicamente pela moldura da janela. Nossa leitura sobre a cena de ela
costurar proximo a janela pode ser construida tanto estando do lado de fora da janela e do reino,
quanto estando do lado de dentro do comodo. O que chama a atencdo ¢ que ela se encontra
sozinha. Onde esté o rei? Por que ele ¢ tdo ausente?

Essa primeira mae, que morre ainda no primeiro paragrafo do conto, ndo se pronuncia
por meio da fala. O narrador do conto nos transfere o pensamento dela, ao desejar uma filha a
partir da coloragdo branco, vermelho e preto. Nos acompanharemos os estagios de vida de
Branca de Neve, da concepg¢do até se tornar uma rainha, em sua peregrinagdo por ambientes
domésticos. Considerando que se trata de uma versdo alema, a narradora estaria construida pela
imagem de Dorothea Viehmann, que se tornarad com o desenrolar da histéria ndo apenas vitima
da falta de sororidade, mas participante da experiéncia feminina de distanciamento.

Com o novo casamento do rei, somos apresentados a uma figura feminina que, ao
contrario da mae bioldgica, tem suas qualidades e seus defeitos prontamente apresentados:
“uma dama belissima, mas orgulhosa e arrogante” (TATAR, 2013, p. 97). A beleza ¢ o que
garante o casamento com o rei. A contraposi¢do a figura maternal também se apresenta ao
introduzir a fala da personagem quando questiona o espelho sobre sua beleza. Ao se certificar
disso, “ela ficava feliz, pois sabia que o espelho sempre dizia a verdade” (TATAR, 2013, p.
97).

O espelho ¢ um elemento central ao longo da narrativa e pode ser lido como um objeto
que simboliza o limite do consciente e do inconsciente. Olhar para o espelho seria olhar para as
profundezas do inconsciente. Se a madrasta pede confirmacdo desse objeto sobre sua beleza,
pode ser que ela ndo se veja refletida. Entdo, quando fixa o olhar, para quem ela olha? Quem ¢
refletido pelo espelho? Se ao olharmos e mirarmos o espelho adentramos nosso inconsciente, o
que ¢ refletido pela madrasta? E interessante considerar que, a esse respeito, a animagdo da
Disney traz um “espirito masculino”, de modo que a rainha confia na autoridade dele para

validar sua beleza.



112

O espelho magico ¢ um objeto de posse que pode ser lido como o simbolo da opinido e
da voz do rei ausente. Essa perspectiva ¢ validada se considerarmos o valor que a beleza possui
no discurso masculino. O espelho €, portanto, um avaliador da beleza feminina. A voz ¢ a
imagem podem ser interpretadas como projecdo da mente da rainha que internalizou a regra
masculina.

Dando prosseguimento a narrativa tradicional dos irmaos Grimm, ap6s a confirmagado
da beleza da madrasta, Branca de Neve ¢ apresentada e sua aparéncia destacada. Apenas a
rainha morta ndo traz nenhuma abordagem quanto ao seu aspecto fisico. E com sete anos que a
beleza de Branca de Neve comegara a incomodar a madrasta, pois se torna visivel ao espelho.

Nenhuma rela¢do entre madrasta e enteada ¢ apresentada antes de a garota completar
sete anos. E com a confirmagio do espelho de que Branca de Neve havia usurpado o seu lugar
de a mais bela do reino que a madrasta passa a odiad-la. Nem sempre, como € o caso da madrasta
de Branca de Neve, a personagem mais velha serd feia, mas ela sempre perdera quando sua
beleza for comparada a jovem protagonista. Como a tradigao ilustra, o patriarcado privilegia a
juventude feminina, porque simboliza que o controle pode ser mantido, colocando-a no
“caminho social correto”. As mulheres sdo ensinadas a temer a velhice porque isso implica
perder valor social e ser substituida pelas jovens. A rivalidade na corrida contra o tempo para
competir por amor € por uma proposta de casamento ¢ uma ac¢ao coercitiva para se conseguir
seguranga financeira e se encaixar nos padrdes de beleza. Inveja e orgulho passam a ser a nova
descri¢do da madrasta, que delega a fun¢do ao cacador de matar a crianga na floresta e lhe trazer
pulmdes e figado.

Apesar de Branca de Neve suplicar por sua vida ao cacador, o que a salva € a sua beleza,
que gera piedade nele, deixando-a fugir. A inocéncia da crianga € relacionada a sua beleza. Ela
encontra a cabana dos sete andes e apds comer, deita-se para dormir, ndo sem antes rezar suas
oracdes. O idedrio cristdo ¢ fortemente vinculado a personagem.

Quando retornam a casa, testemunhando as evidéncias de que alguém estivera ali, ¢
interessante observar que cada um dos andes tem um ato de fala individual e, ao final, em
unissono exclamam sobre a beleza da garota. No outro dia, quando Branca de Neve acorda e
todos se conhecem, eles a deixam ficar, conquanto ela cuide da casa, cozinhe, faga as camas,
lave, costure, tricote e mantenha tudo limpo. De uma crianga de sete anos, ela passa agora por
um novo estagio: a preparagao para o matrimonio (TATAR, 2013).

Além disso, os andes a advertem sobre o perigo de a madrasta descobrir onde ela estava.
Quando a rainha descobre, concebe um plano e se disfarga de velha vendedora ambulante, indo

vender mercadorias para Branca de Neve que, apesar das adverténcias dos andes, desobedece e



113

se encanta pelo cordao oferecido para o seu corpete — vestuario que indica que ela ndo ¢ mais
uma crianca. A dissimulada madrasta a ajuda a vestir o cadarco e a jovem fica sem ar e desmaia,
sendo salva pelos andes que mais uma vez a alertam sobre a madrasta estar disfarcada de velha
ambulante.

Consultando o espelho e se deparando com a informagao de que a garota sobrevivera, a
madrasta fabrica um pente envenenado. Novamente o objeto fascina Branca de Neve, e quando
a velha penteia seus cabelos, a jovem desmaia. Madrasta ¢ Branca de Neve se conectam pela
necessidade de ser bela. A busca por beleza ¢ sinonimo de morte e isso pode ser observado
quando a jovem aceita os adornos oferecidos pela velha ambulante. O mesmo processo de
descoberta dos andes e da madrasta ocorre novamente.

Para a terceira visita, a madrasta confecciona uma maca cheia de veneno. Até a maga ¢
descrita como bonita e sua apresentacdo nos remete ao desejo da mae no inicio do conto:
“branca com as faces vermelhas” (TATAR, 2013, p. 105). Bela, mas mortal. A velha ambulante,
observando a recusa de Branca de Neve em aceitar a macga, langa uma estratégia, informando
que ela comeria a parte branca do fruto, deixando a parte vermelha para a jovem. Por que a
maca e ndo outra fruta? No Cristianismo, as magas sdo significativas, consideradas simbolo do
conhecimento, fruto da arvore da vida, do bem e do mal. A mac¢a envenenada, que reflete o
fruto biblico, tem um poder enganador que leva tanto madrasta quanto enteada a morte fisica
ou subjetiva, porque aponta para os desfechos: sapatos em brasa ou casamento com o principe.

Assim que Branca de Neve come a maga, cai morta no chdo. A fala subsequente da
madrasta, contemplando a garota morta, parece nos remeter ao desejo materno do inicio do
conto: “Branca como a neve, vermelha como o sangue, negra como o ébano! Desta vez os andes
ndo conseguirdo trazé-la de volta a vida!” (TATAR, 2013, p. 106). Tatar considera tal
semelhanca como uma identidade subjacente entre a mae biologica e a madrasta.

Além disso, curiosidade e desobediéncia parecem representar o feminino como um
elemento subversivo. Eva desobedeceu, Psiqué e Pandora abriram caixas por curiosidade.
Branca de Neve abre a porta, porque se interessa pelos produtos a venda e pela maga
envenenada. De certo modo, sua desobediéncia ¢ o que a liberta dos sete andes. Assim como
Eva, Branca de Neve come a mac¢a e com isso ela pode obter a percep¢do da diferenga entre o
bem e o mal. Talvez alguma consciéncia acerca dos perigos da beleza pode ter sido ganha, mas
1sso demandaria um pos-conto.

Quando os andes encontram Branca de Neve caida ao chao, desatam o corpete, penteiam
seus cabelos e a banham, mas nada a traz de volta a vida. Eles a colocam em um caixdo e velam

seu corpo por trés dias, até¢ decidirem coloca-la em um caixdo de vidro, pois ainda exalava



114

beleza. Acrescentam dizeres dourados, informando se tratar da filha de um rei. O objeto ¢
colocado no alto de uma montanha e os andes montam guarda. Por que os sete andes se
encaminham diariamente para o trabalho deixando Branca de Neve sozinha e sabendo que havia
risco, mas velam seu corpo “morto” no caixao por um longo tempo?

Sobre a passagem do tempo, ¢ dito que ela ficou no caixao “por muito, muito tempo”
(TATAR, 2013, p. 108). A beleza da mulher morta ¢ idealizada e adorada, tornando-a um objeto
de exibicao. Um principe de passagem encontra o caixdo e se apaixona pela linda jovem,
negociando ficar com a “mercadoria”. No mercado especulativo da mulher como objeto, a
beleza ¢ um importante atributo para qualifica-la no ranking social. Quando ele promete torna-
la sua amada, os andes entregam o caixdo. Entregam Branca de Neve. No caminho de
transportar o objeto, um dos criados tropeca e o pedago de maga que estava entalado se solta.
Nao ¢ um beijo de amor que a salva, mas um tropego.

Ao retornar a vida, o principe lhe diz: “Vocé vai ficar comigo” e as nupcias sdo
celebradas, tendo a madrasta sido convidada. “Sapatos de ferro j4 haviam sido aquecidos para
ela sobre um fogo de carvoes. Foram levados com tenazes e postos bem na sua frente”
(TATAR, 2013, p. 109, grifos nossos). A vinganca violenta contra a madrasta revela uma
possivel reversdo de papéis entre o bem e o mal, mas a impessoalidade na escolha verbal se
constroi como uma tentativa de liquidar com a antagonista sem criar uma nova vila. Assim, a
“morte” de Branca de Neve a transforma em um objeto de arte, enquanto a morte da madrasta
¢ uma forma de punicdo (BACCHILEGA, 1988). Em sua releitura, Coover (2005) parece
questionar a quem essa puni¢do ¢ direcionada: a madrasta ou aos que vivem?

Na inquisi¢cao dos contos de fadas, a madrasta, cruel e condenada pela consciéncia de
sua beleza, recebe sapatos em brasa. Quando a mulher ndo se encaixa mais nos padrdes fisicos
como sindnimo de bondade, ela ¢ facilmente substituida. E isso que o espelho faz, reforcando
a beleza da enteada. A sua afirmagdo propulsiona a substituta a sentenciar sua enteada com
acoes que beiram a bestialidade. Enquanto a madrasta ¢ apontada por sua maldade, as enteadas
sao descritas como vitimas passivas. Além disso, Tatar (2013) aponta que a rainha de Branca
de Neve ¢ apresentada como covarde, sem sinal de arrependimento.

Uma vez que os irmaos Grimm estavam comprometidos com a valoriza¢do moral da
familia biologica, a madrasta pode ser lida como um ponto histérico do medo imagindrio contra
a familia e a nacdo nos contos alemaes. A madrasta € uma forga social ligada a desestabilizagao
da familia e dos lagos nacionais. Ela ¢ o Outro, marcado por uma estereotipia miségina. Seu

corpo ¢ caracterizado por ser “de fora”, tanto da familia consanguinea, quanto do cristianismo,



115

pois ¢ associada a bruxa, uma herege. O disfarce da madrasta em uma velha ambulante pode
ser lido como uma simbolizacdo dessa figura, em especial.

A representacdo de familia e de maternidade nos contos dos irmaos dialoga com as
aspiragoes nacionalistas. Ao considerar que a madrasta ¢ responsavel por todo o mal, enfatiza-
se a autenticidade da mae bioldgica e dos lacos familiares. A madrasta ¢ a estrangeira
responsavel por desestabilizar a segura unidade familiar. A familia consanguinea ¢ a base
natural da organizagao social, mas isso somente pode ser afirmado se considerarmos qualquer
outra perspectiva, que nao a da madrasta. As constantes edigdes que os irmaos realizaram na
tentativa de uma cultura e uma literatura auténtica alema sao um reflexo da construcao de uma
identidade nacional estavel.

Por muito tempo, as princesas foram o modelo apresentado como ideal as mulheres,
consideradas protagonistas de suas historias, mas ndo de seus destinos. Contos de fadas nos
mostram que as mulheres somente sdo boas se também forem bonitas, trabalhadoras e
submissas. Elas passam por situagdes dificeis, como estar presa em uma torre, ser banida de
casa, se perder na floresta, até serem salvas por um principe. As antagonistas dessas jovens
escalam madrastas e/ou bruxas como causadoras de seu sofrimento. Contudo, as personagens
femininas do conto em especifico sdo objetificadas em varias instdncias, pois a mae ¢
emoldurada pela janela, a madrasta pelo espelho ¢ Branca de Neve pelo caixdo de vidro
(GILBERT; GUBAR, 1979).

Considerando a personagem das vilas dos contos de fadas, facilmente poderia ser
argumentado que ha um pleonasmo na expressao “madrasta ma”. A vild, representante do mal
absoluto, ¢ combatida e renegada ao lugar de antagonista. Com o revisionismo contemporaneo
dos contos de fadas, elas estdo tendo suas imagens reformuladas. Suas atitudes, outrora motivo
para seu tragico final e retirada da narrativa, estdo sendo relativizadas e até mesmo justificadas
em muitas releituras.

O conflito ético do homem, cuja origem remonta ao judaismo e ao cristianismo,
determina a diferenca entre bem e mal nos contos de fadas e cria a tendéncia ao julgamento. A
vida cristd ¢ marcada pela transformagdo da ordem sentimental em disciplina ética. Assim, as
antagonistas, nas figuras das vilds, sdo sempre mas e as heroinas, boas. Nas abordagens
tradicionais dos contos, € comum a personagem protagonista, principalmente as princesas,
sofrer a vilania de sua antagonista sem ao menos revidar ou procurar entender a madrasta, a
bruxa ou a Rainha Ma. Visto que a raiva, o ciime, a inveja e a vinganga sdo atitudes punidas

nos contos, os protagonistas aprendem a seguir o que ¢ considerado ético.



116

A ética € o conjunto de valores morais que conduz o individuo em sociedade, enquanto
a moral sdo as regras que determinam o certo e o errado, bem como o bom e o mau, de acordo
com determinada comunidade. A ética e a moral trabalham para que o homem nao aja apenas
conforme suas vontades. A partir do momento que as regras socialmente construidas nao sao
cumpridas, os individuos sdo classificados como errados e passiveis de condenagao.

Segundo a filosofia platoniana, a moral do homem levaria ao bem. A partir desse
pensamento, a no¢ao de justica se une a ideia do bem. Assim, o mau se torna bom a fim de
seguir o caminho da justiga, em um nivel transcendental. Para Aristoteles, o homem possui
ética, pois lhe ¢ natural, de modo que a razdo guia os impulsos biologicos, instintivos e
sensitivos.

De acordo com o pensamento de Tomas de Aquino, a felicidade s6 ¢ possivel junto a
Deus e quem se desvia ¢ capaz de praticar todo vicio moral e politico. No Iluminismo, com
Kant, o homem passa a agir de acordo com a autonomia de sua vontade. Para Nietzsche, a no¢ao
de bem e mal se transforma com o tempo. Antes o bem estava ligado as classes nobres e o mal,
aos servos. Quando o servo percebe que tem poder enquanto grupo, a nocao € invertida e o
aristocrata sente culpa em relagdo ao outro. Aqui, moral se baseia no discurso dominante. O
que ¢ moralmente aceito se torna relativo, porque passa pelo viés da interpretagdo, do ponto de
vista.

Na tradigdo, ndo ¢ apresentado o motivo de a madrasta odiar a enteada a partir de seu
primeiro contato. Tampouco ¢ aceito o envelhecimento natural. As antagonistas apenas sdo a
materializa¢do do mal, ainda que esse mal que lancam aos protagonistas possa ser, na maioria
dos casos, reversivel, como € o caso das trés tentativas de a madrasta matar Branca de Neve na
casa dos andes.

Posto que as vilds dominadoras e manipuladoras ndo atendem ao padrdo almejado e sdo
destinadas a finais lastimosos na tradi¢do, algumas releituras contemporaneas relativizam certos
paradigmas, de modo a possibilitar a abertura de novos questionamentos para a figura das
mulheres. Trazer diferentes perspectivas para a personagem da madrasta ¢ importante para a
constru¢do de mulher como multipla, complexa e com experiéncias potencialmente
controversas, o que amplia e subverte a nogao de destino imposto.

E sob esse viés que 0s contos, os romances e a série televisiva selecionados como corpus
desse estudo serdo abordados. Afinal, precisamos negociar a narrativa da madrasta, a fim de

liberé-la de seu jugo.



117

4.2 A madrasta nas releituras contemporaneas

4.2.1 A Condessa de “The Snow Child”

Angela Carter foi uma escritora do século XX, cujos trabalhos quebram com tabus e
costumes cristalizados. Suas releituras de contos de fadas centralizam as mulheres como
agentes de suas proprias narrativas, por meio de histérias provocativas e subversivas. “The
Snow Child” pode ser considerado o conto mais curto da coletanea intitulada The Bloody
Chamber and other stories, de 1979. A narrativa inicia identificando um elemento da natureza:
“Solsticio de inverno — invencivel, imaculado” (CARTER, 1979, p. 91)°. No conto tradicional,
¢ esse 0 momento em que a mae idealiza a filha e em seguida d4 a luz Branca de Neve. Como
elemento da natureza, o solsticio de inverno pode ser lido como a marca de um periodo ciclico,
de finais e comecos. Ele é invencivel, pois se sobrevive a ele com dificuldades e apreensao;
imaculado, porque é como se renascesse puro e inocente a cada ciclo.

“O Conde e sua esposa cavalgam, ele em uma égua cinzenta e ela em uma égua preta”
(CARTER, 1979, p. 91)*. Na primeira apresenta¢io de dois dos personagens do conto, pode-se
observar que o Conde detém de uma fungdo social, mas a Condessa ¢ apenas sua esposa.
Conforme aponta Jennifer Waelti-Walters (1982), a linguagem ¢ estabelecida pelos homens e
as mulheres se expressam dentro dessa linguagem. Dessa forma, a Condessa s6 possui valor
enquanto esposa do Conde.

No conto de Carter (1979), no que diz respeito a figura da antagonista, temos a
apresentacao ndo de uma rainha, mas de uma Condessa, ou seja, aquela que faz parte dos titulos
nobiliarquicos ou titulos da nobreza, um membro agraciado por essa classe. O fato de ndo se
tratar diretamente da narrativa da monarquia, mas de membros agraciados por essa monarquia,
pode revelar que Conde e Condessa sdo uma continuagdo e validacdo do sistema patriarcal
regente que coordena a a¢do masculina. Além disso, o que chama a atencao nessa passagem ¢
a cor dos cavalos montados. O dela é preto, enquanto o dele é cinza. E como se ele adicionasse
tanto a cor que representa a Condessa, quanto o branco, vinculado ao nome da protagonista da
tradi¢do: Branca de Neve. Ele pode ser lido como a ponte, mas também como aquele que valida

a existéncia tanto da crianga, quanto da Condessa.

3 No original: “Midwinter — invencible, immaculate” (CARTER, 1979, p. 91).
4 No original: “The Count and his wife go riding, he on a grey mare and she on a black one” (CARTER, 1979, p.
91).



118

Tradicionalmente, a histéria conhecida de Branca de Neve ¢ a da rainha que deseja a
filha nas cores preto, vermelho e branco. Assim, o desejo materno inicial que tanto marcou a
narrativa de Branca de Neve pode ser reacendido nos contos revisitados enquanto lampejo e
introducdo para a ascensao da madrasta. Nessa releitura, a idealizacdo nao parte da figura
materna, mas a filha ¢ fruto da imaginacdo do Conde, do masculino. Por esse afastamento, a
Condessa a condena como uma rival e tenta se livrar da garota de todas as maneiras. Aos
poucos, os contos de fadas retiraram de cena o amor ilegitimo de um pai — que poderia ser lido
como uma forma de perpetuar a espécie. O que encontramos nas versdes da tradi¢ao ¢ a
constru¢ao de um pai indefinido, que ndo € cumplice, mas também nao protesta.

Somado a isso, a Condessa ¢ descrita considerando cores e formatos, enquanto nada ¢
afirmado sobre as vestimentas do Conde: “[...] ela estava envolta em suas peles reluzentes de
raposa preta; e usava botas altas, pretas e brilhantes, com saltos escarlates e esporas” (CARTER,
1979, p. 91)°. As cores preto e escarlate contrastam em oposi¢do ao branco, da neve, da crianca.
Chama a aten¢do a cor preta, que se opde ao branco, a neve que toma conta de todo cenario,
afinal ¢ solsticio de inverno, e ao proprio nome da protagonista do conto tradicional. Para Jean
Chevalier e Alain Gheerbrant (2009, p. 740-742, grifos dos autores), a cor preta “¢é associada

b L I 11 99 e 4

as trevas primordiais”, “exprime a passividade absoluta, o estado de morte concluido”, “é cor
de luto”, “luto sem esperanga”, “cor da condenagdo”; psicologicamente, “evoca antes de tudo
0 caos, o nada, o céu noturno, as trevas terrestres da noite, o mal, a angustia, o inconsciente e
a Morte”.

“Neve fresca caiu sobre neve ja caida; quando cessou, o mundo inteiro estava branco”
(CARTER, 1979, p. 91)%. Nessa passagem “neve” e “branco” compdem uma retomada do nome
da protagonista da tradicdo: Branca de Neve. Ademais, a descricdo de que neve fresca caia
sobre a neve ja assentada poderia ser uma heranga da tradi¢do que foi submersa?

O Conde, que deseja a garota, esta do lado de fora, enquanto no conto classico a mae de
Branca de Neve estd no ambiente doméstico. As exigéncias sdo descritas: “Eu gostaria de ter
uma garota branca como a neve”; “Eu gostaria de ter uma garota tdo vermelha quanto sangue”

e “Eu gostaria de ter uma garota tdo negra quanto a pena daquele passaro” (CARTER, 1979, p.

91)’. A nova garota surge sozinha. Seria Branca de Neve quando se perde na floresta, fugindo

5 No original: “[...] she wrapped in the glittering pelts of black foxes; and she wore high, black, shining boots
with scarlet heels, and spurs” (CARTER, 1979, p. 91).

® No original: “Fresh snow fell on snow already fallen; when it ceased, the whole world was white” (CARTER,
1979, p. 91).

" No original: “I wish I had a girl as white as snow”; “I wish I had a girl as red as blood” e “I wish I had a girl as
black as that bird’s feather” (CARTER, 1979, p. 91).



119

de sua madrasta, em uma narrativa alternativa? Essa passagem do desejo e da idealizagdo do
Conde marca o carater impositivo de sua fala: “Eu gostaria de”’, enquanto na tradi¢do, por meio
do acesso ao pensamento da mae de Branca de Neve, o desejo ¢ condicional: “Ah, se eu tivesse”
(TATAR, 2013, p. 97).

A partir do momento em que a garota surge ao lado da estrada, a Condessa ja a odeia.
Esse o6dio pode ser analisado devido ao fato de o Conde imaginar e desejar uma figura feminina
submissa a ele, em uma tentativa de substituir o posicionamento feminino de sua esposa ou
ensinar-lhe uma licdo, de como o feminino precisa se portar, afinal a descri¢do de suas
vestimentas logo no inicio do conto sugere que ela ndo passa de uma imagem para ser admirada
no alto de seu cavalo. A garota surge com as cores em destaque e completamente nua. Tal
condi¢do em sua aparicao pode sugerir, de modo ambiguo, inocéncia e erotismo.

Na tentativa de se livrar da crianca, a Condessa lhe apresenta duas tarefas, mas o Conde
socorre a crianga de neve, pois ele tem a palavra final, e as vestimentas da Condessa se
transportam para ela. O transporte das roupas nos faz questionar se a Condessa também seria
uma idealizagdo do Conde. O ato de vestir e despir pode estar vinculado ao status que a posicao
dele ¢ capaz de proporcionar a mulher. Assim como os andes salvam Branca de Neve duas
vezes, o Conde interdita a agdo de sua esposa em relagdo a crianca. Carter (1979) enfatizar se
tratar de uma “crianga de neve” ¢ significativo de que aqui, ao contrario da tradi¢do, apenas
uma fase do desenvolvimento do ser humano sera abordada. O socorro ndo vem na solicitagao
de uma flor, em um arbusto e o dedo ¢ furado pelo espinho e sangra: “Entdo a garota pega uma
rosa; pica o dedo no espinho; sangra; grita; cai” (CARTER, 1979, p. 92)%.

Em seguida, o Conde realiza o ato sexual com a crianca. Ele a consome e, ap0s conseguir
o que ele desejava, isto €, sua inocéncia e virgindade, ela derrete, se tornando invisivel, e
desaparece. Assim que isso ocorre, as vestimentas voltam para o corpo da Condessa, que
observou todo o ato do Conde. A vestimenta proporciona a Condessa seu status social e €
interessante observar que suas roupas so retornam ao seu corpo depois do ato do Conde com a
crianca. Seria uma fantasia do Conde dominar a Condessa por completo? Vestida, ela alisa a
pele de raposa de seu casaco. A raposa € um animal “independente [...]; ativo, inventivo, mas
ao mesmo tempo destruidor; audacioso, mas medroso; inquieto, astucioso, porém desenvolto,
ele encarna as contradigdes inerentes a natureza humana” (CHEVALIER; GHEERBRANT,

2009, p. 769). Nesse sentido, a raposa revela o duplo da consciéncia humana.

8 No original: “So the girl picks a rose; pricks her finger on the thorn; bleeds; screams; falls” (CARTER, 1979, p.
92).



120

Condessa e crianga de neve sdo contrapontos: uma estd completamente vestida, a outra
aparece nua. A Condessa estd no alto do cavalo, enquanto a menina surge no chao, ¢ colocada
em cima do animal pelo Conde, mas retorna ao solo para realizar as tarefas solicitadas pela
Condessa e para finalmente derreter, apos o ato sexual com o seu idealizador. Além disso, a
oposi¢do continua nas cores, pois a garota ¢ idealizada a partir do preto, do vermelho e do
branco; a Condessa ¢ descrita pelas cores preto e vermelho.

O branco pode ser visto como a auséncia ou a soma de cores; o inicio ou o término da
vida, uma vez que se trata da “cor de passagem” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p.
141, grifo dos autores), representando as mutagdes do ser. O branco produz um efeito de
siléncio absoluto, um mutismo. A crianga de neve, caracterizada também pela cor branca, ndo
possui nenhum momento de fala — ao contrario da tradicdo. A Condessa ordena e organiza as
tarefas, a fim de se livrar da idealiza¢do do Conde. A garota passa pelo rito do ato sexual, mas
a Condessa, por sua vez, esta completa, ndo passa mais por nenhum rito, nem mesmo ao final
do conto, quando o Conde tenta lhe oferecer a flor que outrora resultou na queda da garota de
neve.

Luva e broche de diamante sdo os elementos utilizados pela Condessa para tentar se
livrar da garota. A luva ¢ um simbolo da nobreza. De acordo com Chevalier e Gheerbrant (2009,
p. 657), “o fato de tirar as luvas diante de uma pessoa significaria reconhecer-lhe a
superioridade”, como uma forma de se desarmar. Lancar a luva ¢ um sinal de desafio. Com
isso, a Condessa chama a garota de neve para o seu mundo, mas ela ¢ impedida pelo Conde. Ja
o diamante significa maturidade, inalterabilidade, soberania; ja foi simbolo também da
igualdade da alma e da coragem frente a uma adversidade. Novamente a crianga ¢ impedida
pelo Conde de adquirir tais qualidades.

Além da simbologia da luva e do broche de diamante, € preciso considerar que se tratam
de adornos femininos que retratam o belo. Assim como o cadar¢o e o pente, na narrativa
tradicional, a luva e o broche de diamante geram interesse na crianca, mas a finalizacao da
tarefa, assim como as tentativas da velha ambulante dos Grimm, ¢ interceptada, pelo Conde ou
pelos andes.

No entanto, o0 Conde ndo nega a flor. Dentre as muitas acepgdes para flor, destacamos,
conforme Chevalier e Gheerbrant (2009, p. 437), que ela ¢ simbolo do “principio passivo”,
“simbolismo da infancia”, do “estado edénico”. Colher a flor seria a apropriagdo de um local
ideal, como o jardim onde Adao e Eva foram colocados. O Conde permite que a garota de neve

se aproxime dessa perspectiva passiva, inocente e pura, mas se esquece do espinho da rosa, que



121

“evoca a ideia de obstaculo” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 397). Como o veneno
da maca, o espinho cumpre com o desejo da Condessa de se livrar da garota.

Logo em seguida, o corpo da crianca ¢ violado pelo Conde para lhe trazer prazer sexual.
Assim que ele termina seu ato, a garota derrete, voltando aos elementos por meio dos quais fora
idealizada. Dentre os elementos que compdem a cena, destaca-se como o sangue ¢ descrito,
afinal quem veste pele de raposa ¢ a Condessa: “uma mancha de sangue, como o trago de morte
de uma raposa na neve” (CARTER, 1979, p. 92)°. Seria a Condessa a responsavel pela morte
da crianca de neve?

A garota ¢ objetificada pelo Conde que, por sua vez, tenta levar esse principio passivo
para a Condessa. Do alto de seu cavalo, vestindo peles de raposa e adornos nas cores preta e
vermelha, a Condessa retorna ao seu sfatus cultural e social e nega o objeto, para ndo se
objetificar. A auséncia do branco enquanto siléncio absoluto ¢ significativa a partir do momento
que a negativa vem com a fala da Condessa — em discurso direto: ““Ela morde!’, ela disse”
(CARTER, 1979, p. 92)'°.

Uma possivel interpretacdo para essa afirmativa se volta para o fato de que naturalmente
uma flor ndo morde, mas a serpente que habita o jardim do Eden tem essa capacidade
fisiologica. E a serpente que seduz Eva a comer do fruto proibido. Nessa releitura, quem oferece
a “maca”, em forma de flor, para a garota ¢ a Condessa — seria ela a serpente? J4 o Conde ¢
responsavel por oferecer a flor a Condessa.

A flor é o motivo da morte da crianga de neve. E esse objeto que desencadeia o desfecho
da narrativa. A morte representa o silenciamento da figura feminina e a possibilidade de posse
sexual — ou estupro, incesto, pedofilia, necrofilia — pelo personagem masculino que unicamente
admira a beleza da garota idealizada conforme seus padrdes. Aceitar a flor € aceitar a negagao
da subjetividade e a afirmacgdo da objetificacdo feminina.

Além disso, podemos considerar a associacdo da flor com a natureza e contrapor
naturalizacdo e constru¢do social, cultural, ideoldgica. A flor foi capaz de destruir a crianga de
neve, pois ela € fruto de uma constru¢do, de uma imaginagao masculina. Ao nega-la, a Condessa
demonstra que também ¢ parte da construcdo de um mundo masculino vinculado a
sobrevivéncia. Apesar de sua acgdo ser limitada pelo Conde, de todo modo ela consegue o que
desejou ao encontrar a idealizacdo masculina: se livrar da crianga de neve.

Nao podemos esquecer que a crianga ¢ fruto do desejo do Conde. O personagem de

Carter (1979), representativo da figura paterna, em muito nos recorda a narrativa de “Pele de

® No original: “a blood stain, like the trace of a fox’s kill on the snow” (CARTER, 1979, p. 92).
10 No original: “‘It bites!” she said” (CARTER, 1979, p. 92).



122

Asno”, da coletanea Contes de ma Mere [’Oye, de Perrault. Esse conto se tornou menos popular
e narra sobre a beleza da rainha que, em seu leito de morte, pede ao marido para esperar para
se casar com alguém mais bonita que ela. Anos mais tarde, a beleza da filha desponta no reino
e o rei deseja desposa-la. Apesar de no final da narrativa o rei ndo conseguir se casar com a
filha, a énfase estd em seu desejo incestuoso.

Nessa releitura parodistica, que permite reavaliar o passado (GENETTE, 1989;
HUTCHEON, 1991; SAMOYAULT, 2008), Carter (1979) realiza uma subversao indireta
(MARTINS, 2015), deslegitimando parte da histéria conhecida (DUPLESSIS, 1985). A autora
vai além da logica narrativa do conto tradicional, provocando uma ruptura na histoéria conhecida
e uma reflexdo sobre a ideologia da tradigdo. A substituicao do desejo da mae pelo desejo do
pai no inicio da narrativa quebra a sequéncia conhecida e expde a questionamento a construgao
patriarcal que engloba o conto de fadas tradicional. Além disso, a violagdo do cadaver da filha
idealizada revela os desejos incestuosos do pai e demonstra que a mulher passiva ¢ mais
facilmente vitimizada.

A figura da Condessa se apresenta como uma madrasta, uma vez que ela ndo gerou a
crianca de neve. Ha semelhanga com a tradicdo quanto a quantidade de tentativas de matar a
enteada e a figura masculina intercedendo pela crianga, seja o Conde, seja o cagador. O final da
releitura revela uma subversao significativa, pois quem morre € a crianca e ndo a madrasta. Por
ndo se deixar objetificar, a Condessa ¢ uma sobrevivente nessa revisao de Carter, negando a

submissao em relagao ao Conde.

4.2.2 A rainha de “Snow Night”

Barbara G. Walker ¢ uma autora norte-americana pouco divulgada no Brasil. E
reconhecida por ter ganhado os prémios Humanist Heroine — Heroina Humanista — em 1993,
do Feminous Caucus da American Humanist Association, € Women Making Her Story Award
—em 1995, da Organizacao Nacional para Mulheres de New Jersey.

A autora nasceu na Filadélfia, Pensilvania, em 2 de julho de 1930 e desde crianca se
voltou para o ceticismo religioso. Quando era adolescente, comegou a estudar a Biblia,
chegando a conclusdao de que o 6dio as mulheres ¢ algo existente em todas as religides
patriarcais.

Seu feminismo foi intensificado quando, na década de 1970, serviu em uma linha direta,
prestando ajuda a mulheres espancadas e adolescentes gravidas. Com isso, retomando temas

como religido, mitologia e antropologia cultural, publicou The Woman's Encyclopedia of Myths



123

and Secrets (1983), The Secrets of the Tarot: Origins, History, and Symbolism (1984), The
Skeptical Feminist: Discovering the Virgin, Mother, and Crone (1987), entre outros. Sua
tematica perpassa problemas de religides dominantes e crengas populares, oferecendo
alternativas libertadoras aos sistemas de fé estabelecidos e celebrando a fertilidade feminina em
reabastecer e nutrir as espécies'!.

O conto aqui estudado faz parte do livro Feminist Fairy Tales (1996). Walker inicia
“Snow Night” apresentando a personagem que da nome a narrativa. Assim como a historia
tradicional, o enfoque esta na sua descrigdo, que explica o porqué de se chamar Snow Night.
Contudo, nessa releitura a énfase esta nas cores preto e branco, somente. Assim como na revisao
de Carter, no conto de Walker ha a falta de uma das cores que descrevem a personagem do
conto tradicional.

Nessa releitura, ndo hd a assertiva que revela que Snow Night seria o fruto da
idealizagdo materna, a qual se encontra ausente por ter morrido logo apds o nascimento da filha.
Nao idealizar a crianga pode ser uma ruptura do ciclo ideoldgico que direciona para a leitura
que Waelti-Walters (1982) faz ao afirmar que para descobrir o que vem depois do final feliz da
jovem heroina ¢é preciso apenas ler a historia novamente, afinal ela ¢ a mae da proxima
protagonista ao idealizar sua filha e morrer no parto. Além disso, trata-se de uma deslegitimagao
da histéria conhecida, rompendo com a sequéncia tradicional e realinhando a narrativa
(DUPLESSIS, 1985).

Assim como na tradi¢do, o pai se casa novamente. Ao contrario do conto classico que
prontamente apresenta a nova rainha como obcecada por sua beleza, em um sentido de
frivolidade, a madrasta ¢ descrita por sua beleza mais madura e ¢ reconhecida por ser uma
feiticeira. Suas passagens na narrativa sao significativas para a mudanga da histéria tradicional.

A medida em que o tempo passa, a beleza de Snow Night cresce e é percebida pelo
mestre de caca, Lord Hunter, cuja descrigdo fisica ¢ feita com repugnancia pela jovem. Certo
dia ele propde casamento, mas ela o rejeita: “Eu ndo estou pronta para casar. Mas quando eu
estiver, eu certamente me casarei com um belo principe, € ndo com um cacador feio e velho.

Lord Hunter, vocé se presume muito acima de sua condicdo” (WALKER, 1996, p. 22, grifos

! Essas informagdes acerca da biografia de Barbara G. Walker foram retiradas do site Now NJ, disponivel em:
https://mownj.org/njNews/2005/0116%20humanist_profile-%20Barbara%20G.%20Walker.htm. Acesso em: 17
jun. 2019.



124

nossos)'2. Uma vez rejeitado, “ele a atirou ao chdo e agarrou suas roupas, com uma vaga ideia
de estupra-la sob submissdo” (WALKER, 1996, p. 22)"3.

Ao destacar a feiura e a velhice do cagador, Walker nos apresenta uma releitura que
enfatiza tracos de uma sociedade patriarcal, ao revelar os casamentos arranjados,
principalmente entre homens mais velhos e jovens mulheres, ainda férteis para darem sequéncia
a familia patrilinear.

O conflito central ndo estd mais focado na madrasta e na enteada. O desejo do mestre
de cacga de ascender socialmente por meio de um casamento com a princesa € a sua busca
doentia por aceitagdo estdo no centro dessa narrativa. Nos contos cléssicos, pouco ou nada ¢
questionado sobre a descricdo fisica dos pretendentes em casamento, a ndo ser quando se
enfatizam os atributos de beleza. Snow Night, em contraponto, destaca a arrogancia e a
grosseria, bem como a falta de refinamento nas palavras e agdes do mestre de caga, seu peso,
seus cabelos oleosos e suas unhas sujas.

Ela rejeita veementemente a possibilidade de se casar com o cagador, o que em si é uma
acao subversiva. Além disso, ela revela viver em um espaco patriarcal, cujas ordens vém de
cima e sdo masculinas, quando afirma: “Se meu pai tentar me fazer casar com um hediondo
sapo velho como Hunter, [...] eu vou fugir” (WALKER, 1996, p. 21)!*. A comparacio que
Snow Night faz do cagador com um sapo nos remonta a narrativa comumente conhecida por
“A princesa e o sapo”, dos irmdos Grimm, a qual também pode ser encontrada sob o titulo “O
rei sapo ou Henrique de Ferro”.

Nessa historia, a protagonista ¢ obrigada por seu pai a aceitar se casar com um
pretendente animal. Isso acontece porque ele a ajudara a sair de um apuro, quando sua bola caiu
no lago, mas a princesa nao cumprira com a promessa de leva-lo para morar com ela no castelo.
A promessa ainda implicava, segundo o sapo, “gostar de mim e deixar que eu seja seu
companheiro e brinque com vocé, que fique do seu lado na mesa e coma do seu pratinho de
ouro, beba do seu copinho e durma na sua caminha” (TATAR, 2013, p. 133).

A princesa nessa narrativa, ao contrario de “A Bela e a Fera”, ndo demonstra compaixao
nem subordina¢do, mas rebeldia e imposicao de limites ao importuno pretendente o libertam do

feitico quando a princesa o joga contra a parede e o sapo se transforma em um principe

12 No original: “I’m not ready to marry. But when I am, I will certainly marry a handsome prince, not an ugly old
huntsman. Lord Hunter, you presume far above your station” (WALKER, 1996, p. 22).

13 No original: “He wrestled her down to the ground and clawed at her clothes, with some dim idea of ravishing
her into submission” (WALKER, 1996, p. 22).

14 No original: “If my father tries to make me marry a hideous old toad like Hunter,” she confined to her maid,
“I’ll run away” (WALKER, 1996, p. 21).



125

(TATAR, 2013). Na releitura de Walker (1996), ndo ha nenhuma acao do rei que obrigasse a
filha a se casar com um ser repulsivo, porém também nao existe nenhuma transformacgao magica
para o cacgador se tornar desejoso aos olhos de Snow Night.

Em um contexto em que humilhacao e rejeicao sdao sentimentos advindos das mulheres,
considerando as agdes masculinas, nessa releitura, esses sao os sentimentos atribuidos a Lord
Hunter, quando Snow Night declina o pedido de casamento. Walker (1996) constréi com o
personagem do cacador uma possibilidade de explicagdo para o 6dio que os homens sentem
pelas mulheres.

Nos contos de fadas, estamos acostumados com o desfecho que prioriza o casamento
entre a princesa ou alguém de classe inferior com o principe. Essa inversdo construida por
Walker, ao apresentar o desejo de casamento e ascensdo social partindo de um subalterno,
dialoga com a teoria da carnavalizagdo de Bakhtin (1987) que se pauta na subversdo do sistema
enquanto liberacdo da verdade dominante. Carnaval ¢ a procissdo dos deuses destronados,
demonstrando um principio de compreensdo de mundo. Caracteriza-se como um ritual
simbolico, no qual as hierarquias sdo abolidas. Quando transposto para o campo literario, ¢
referenciado como carnavalizagao da literatura.

Lord Hunter procura a rainha para rever sua situacdo ¢ a depara com o seu espelho, “que
sempre dizia a verdade” (WALKER, 1996, p. 22)"°. E interessante observar essa aproximagio
com a figura da madrasta de Snow Night, pois na tradi¢do a rainha ordena que o cagador se
aproxime de sua enteada para mata-la. Nesse reconto, a aproximagao entre o cagador e a Branca
de Neve ¢ ressignificada. Além disso, um objeto da tradicdo se repete: o espelho mégico. O
cacador observa que a madrasta questiona o espelho, mas nada ¢ afirmado sobre quais
indagacoes sdo realizadas, isto €, ndo temos acesso ao didlogo que ela estabelece com o objeto.
Assim, a famosa e tradicional pergunta sobre quem seria a mais bela do reino ¢ abordada por

ele:

“Eu me indago se Vossa Majestade alguma vez ja perguntou para o espelho quem ¢ a
mais bela dama na terra?”

A rainha sorriu. “Eu sei a resposta que daria, cacador. Snow Night € a mais bela”.
“Isso nao lhe irrita?”

“Nao, por que deveria?”

“Certamente Vossa Majestade tem sido sempre a mais bela na terra. Isso ndo faria da
princesa uma usurpadora e uma desconhecida?” (WALKER, 1996, p. 22)'6.

15 No original: “which always told the truth” (WALKER, 1996, p. 22).

16 No original: “‘I wonder if Your Majesty has ever asked the mirror who is the fairest lady in the land?” The
queen smiled. ‘I know the answer it would give, huntsman. Snow night is the fairest.” ‘Doesn’t that anger you?’
‘No, why should it?” ‘Surely Your Majesty’s great beauty has always been fairest in the land. Wouldn’t that
make the princess a usurper and an upstart?”” (WALKER, 1996, p. 22).



126

A resposta da madrasta — que diz ser Snow Night a mais bonita do reino — demonstra
uma personagem consciente de seu lugar e de seu espago no ambiente. A rainha pondera que a
natureza caminha sob suas proprias regras ¢ nao adianta desafia-la. A pessoa mais jovem tomara
o lugar da mais velha.

Nessa releitura, o tempo também € revisto em termos dos estagios da vida, considerando
o binarismo jovem-velha. Na tradicdo, o conto de Branca de Neve demonstra um temor em
relagdo ao envelhecimento, pois implica perder o valor social e ser substituida por outra mulher,
uma jovem. Em “Snow Night”, Walker constr6i uma nova perspectiva para essa relagao,
enfatizando que o tempo entre as geragdes ndo precisa ser visto como uma estrutura de poder
unidirecional e autoritaria, mas como fonte de conhecimento que pode ser passado, criando
lagos entre as geracdes.

Entdo o cagador questiona se as madrastas nao odeiam sempre suas enteadas,
demonstrando um conhecimento historico da perspectiva narrativa do conto tradicional. “Isso
deve ser uma das tradi¢des ridiculas sobre mulheres inventadas pelos homens. Uma madrasta
tem todos os motivos para se dar bem com sua enteada. Por que causar conflitos desnecessarios?
De qualquer modo, tenho muito afeto por Snow Night [...]” (WALKER, 1996, p. 23)!". Ao
desdenhar da tradigdo, ela coloca em questionamento até que ponto o que lemos nos contos de
fadas classicos reflete a sociedade e as relacdes da época em que foram produzidos. Essa
passagem entre o mestre de caga ¢ a madrasta revela uma releitura que inclui em si comentarios
sobre as proprias convencdes literdrias, o que caracteriza a metafic¢do feminista (GREENE,
1991), enfatizando a artificialidade da construcao ficcional (CURRIE, 1995; WAUGH, 1984).

Aqui, o papel que outrora era realizado indiretamente pelo espelho, ao revelar a beleza
da enteada em detrimento da beleza da antagonista, passa a ser do mestre de caca. De forma
bastante direta, retomando historias conhecidas por ambos os personagens — “uma velha
historia” e “a tradi¢do” — ele enfatiza a relagdo madrasta-enteada baseada no 6dio e na inveja
advindos da beleza feminina, o que as manteria distantes uma da outra.

O mestre de caga, ensurdecido, comeca a ndo ouvir o que a madrasta diz e acredita que
as palavras da rainha sdo dissimuladas. Uma vez que o feminino nio corresponde ao que ele
havia criado em sua imagina¢do — ou seria o peso da tradi¢do? — o cacador reconsidera sua
func¢do na narrativa. Ele tenta implantar uma ideia, fazendo alusdo ao conto de Branca de Neve:

“De acordo com uma velha historia, a madrasta real envia outro para agir por ela, como, por

17 No original: “That must be one of the ridiculous traditions about women invented by men. A stepmother has
every reason to get along with her stepdaughter. Why cause unnecessary strife? In any case, I’'m quite fond of
Snow Night [...]” (WALKER, 1996, p. 23).



127

exemplo, seu fiel cacador. Ele ¢ o unico acusado de matar a enteada e trazer de volta o seu
coragdo em um pequeno cofre enfeitado de joias” (WALKER, 1996, p. 23)'8,

A partir disso, a madrasta nega conhecer a historia e observa que a enteada corre perigo.
Ela se disfarca com peruca branca, nariz postico, capa e chapéu pretos e busca a ajuda dos sete
andes. Uma nova perspectiva de agdo para a madrasta ¢ apresentada. Tradicionalmente tendo
enviado o cagador para matar a enteada, agora ela se utiliza de sua magia para pedir ajuda aos
sete andes: “Se o Mestre de Caga se aproximar dela de tal forma a lhe fazer mal, vocés deverao
capturd-lo e amarra-lo, levando-o a terra dos andes, mantendo-o prisioneiro para sempre”
(WALKER, 1996, p. 24)"°. Ela se fantasia de bruxa, o que é extremamente significativo — niio
para fazer o mal, mas para fazer o bem e salvar sua enteada de um cagador completamente fora
de si, devido ao d6dio causado pela rejeicdo feminina.

Gilbert e Gubar (1979) apresentam a mulher-anjo e a mulher-monstro como imagens
atribuidas ao feminino ao longo do tempo. Para as autoras, a figura da madrasta, enquanto
mulher-monstro, ¢ significativa como representacao das mulheres artistas. A madrasta de Snow
Night conspira, mas em favor da enteada, criando e planejando a salvacdo da jovem. Ao fazer
isso e possibilitar unidade na relagao entre as mulheres, ela pode ser considerada poderosa, por
se opor as expectativas patriarcais tradicionais quanto ao desempenho dos papéis femininos.
Unindo-se, hd a constru¢do de um potencial maximo para o feminino em sinal de
complementaridade.

Com essa reviravolta na alianca entre madrasta e enteada, quando Lord Hunter mais
uma vez se aproxima de Snow Night, ¢ interceptado pelos andes que o levam para suas terras.
Nesse episodio, destaca-se a figura da ama, que acompanha Snow Night em seu passeio, quando
¢ surpreendida pelo cagador. Sobre ela, ¢ afirmado que ha muito tempo estava acostumada com
habitos de obediéncia e passividade. Tais costumes podem ser lidos como parte do que € ser
empregada, revelando os niveis sociais hierdrquicos, mas também demonstram que ela ¢é
subordinada duas vezes, como diria Gayatri Chakravorty Spivak (2010), por ser empregada e
por ser mulher. Quando colocada lado a lado com Snow Night, enfatiza-se a ndo subordinagao
da jovem princesa em relag@o ao seu pretendente.

Com a breve chegada do principe, eles se apaixonam e ficam noivos, casando dentro de

um ano, o que caracteriza um desfecho condicionado ao casamento. Contudo, o final da

18 No original: “According to an old story, the royal stepmother sends another to act for her, such as her faithful
huntsman. He is the one charged with killing the stepdaughter and bringing back her heart in a jeweled casket”
(WALKER, 1996, p. 23).

19 No original: “If the Master of the Hunt ever approaches her in such a manner as to do her harm, you are to
seize and bind him, carry him back to Dwarfland, and keep him a perpetual prisoner” (WALKER, 1996, p. 24).



128

madrasta € ressignificado. “Snow Night nunca esqueceu a sabia previsao da madrasta, que tinha
salvado sua vida. Ambos os casais reais, mais velhos e mais jovens, viveram felizes para
sempre” (WALKER, 1996, p. 25)*. O sentimento de gratiddo de Snow Night se reflete no novo
significado que sua madrasta tem em seu casamento. Ao invés de dangar com sapatos em brasa,
a rainha possui um lugar de destaque: ela ¢ a dama de honra, aquela que havia salvado a vida
de Snow Night.

A narrativa, entretanto, ndo termina por ai. Retomando Lord Hunter, afirma-se que
viveu como prisioneiro dos andes pelos restos de seus dias. Ainda que tenha perdido a razao,
confinado passou as horas escrevendo. “E dito que ele escreveu uma verséo totalmente diferente
da histéria que vocé acabou de ouvir” (WALKER, 1996, p. 25)!.

A narrativa de Walker pode ser comparada a tradicdo principalmente quando
consideramos os personagens que se repetem: Snow Night, como Branca de Neve; a rainha que
também ¢ madrasta; Lord Hunter, simbolizando o cagador; os sete andes; o rei ausente ¢ 0
principe que somente aparece ao final da histéria. Contudo, as fun¢des desempenhadas sao
revistas e atingem niveis de transgressao/subversao (MARTINS, 2015).

Além disso, ao terminar abordando o ato de escrita de Lord Hunter na prisao, Walker
(1996) cria uma perspectiva de que os contos de fadas literarios seriam resultado de compilagdo
e edicdes masculinas. E interessante observar, ainda, que o mestre de caga é um personagem
que estd proximo da monarquia — assim como Perrault estava proximo de Luis XIV, os irmaos
Grimm compilavam muitos contos considerando o cenario monarquico e Andersen estava em
contato direto com as classes altas de seu pais, por exemplo.

Ao dizer que Lord Hunter teria escrito uma versao diferente da que acabamos de ler com
Walker, a autora cria um ambiente propicio para o questionamento das verdades absolutas e
cristalizadas pelos contos de fadas ao longo do tempo, demonstrando que o canone apaga as
versdes de uma mesma historia, selecionando uma como modelo privilegiado. Desse modo, o
final de “Snow Night” caracteriza-se como um comentario critico sobre as proprias convengdes
literarias que se tornaram tradicionais (GREENE, 1991) e o quanto de ficcionalidade pode haver
nesse texto (CURRIE, 1995; WAUGH, 1984).

A madrasta de Walker se apresenta como uma personagem consciente de seu papel

enquanto protetora dentro do ambito familiar. E por causa dela que a narrativa se desenvolve e

20 No original: “Snow Night never forgot her stepmother’s wise forethought, which had saved her life. Both
royal couples, elder and younger, lived happily ever after” (WALKER, 1996, p. 25).

2 No original: “It is said that he wrote an entirely different version of the story you have just heard” (WALKER,
1996, p. 25).



129

ha o desenlace da trama envolvendo a enteada. A rainha cria novos lagos de amizade e confianga
com personagens que eram seus rivais na tradi¢do, como ¢ o caso dos andes. Além disso,
demonstra conhecimento e € astuta ao perceber o perigo que Snow Night corria a partir da

relagdo que estabelece com o cagador.

4.2.3 A velha Rainha de “The dead Queen”

O norte-americano Robert Coover ¢ considerado um notavel representante da literatura
pés-moderna e metaficcional. De acordo com Fernanda Aquino Sylvestre (2008, p. 10),
“Coover trabalha com hipertexto e hipermidia, ou seja, com ficgdes compostas com uso do
computador, combinando texto, som e imagem, que permitem aos leitores moverem a historia
de diversas maneiras”.

Seu primeiro texto mais longo foi publicado em 1966, The origin of the brunists — tendo
recebido o prémio William Faulkner pela obra. A tematica aborda a obsessao pela religido e os
cultos religiosos. Além de livros, também publicou pecas e dirigiu um filme. Foi professor na
Columbia University e Princeton University. Seus temas permeiam questdes como contos de
fadas, mitos, questionamentos religiosos, sexo e limites entre realidade e ficcdo. Em 2005,
publicou 4 child again, uma coletanea de contos que retomam as narrativas tradicionais infantis
e os mitos de modo satirico, divertido e atraente. Dessa forma, indica, por meio das historias do
passado, o caminho que a ficcdo contemporanea escolheu.

O conto “The dead Queen” faz parte dessa coletanea. Nessa releitura, a narrativa dos
Grimm ¢ recontada em flashbacks pelo Principe?? e sua inquieta mente, no dia apds o seu
casamento com Branca de Neve. Desse modo, a historia se trata de identificar o que acontece
apos o consagrado final feliz que marca a tradigdo, sendo caracterizada pelo deslocamento
narrativo, ou seja, a mudanca do ponto de vista, de modo a romper com as sentencas
determinadas pela tradigado (DUPLESSIS, 1985).

A narrativa tem inicio com o sepultamento da velha Rainha. O Principe observa que ela
parece ter um sorriso no rosto, enquanto era enterrada nas montanhas, e considera tal ritual

como parte do plano da madrasta, assim como tudo antes. Seu pai o observa tremendo e afirma:

ndo, foi um mero sorriso, as contor¢des de dor, afinal ela sofreu muito, e a tortura
muitas vezes expoe o diabolico na cara do homem; ela era uma mulher comum, bonita,
¢ verdade, e astuta, mas subira acima de seus méritos e, caindo, perdera sua razio para

22 Os termos “Andes”, “Cacador”, “Principe/ Principe Encantado” e “Rainha” aparecerdo nesse subcapitulo com
a inicial em maitisculo porque assim sdo apresentados na obra de Coover.



130

o rancor. Podemos aprender até com o desgragado, meu filho; e a morte e a vida nos
ensinam a temperar a ambi¢do com humildade e a ignorar as reflexdes como a
mortalidade é ignorada (COOVER, 2005, p. 704)%.

Logo no inicio do conto, a morte e o sorriso no rosto da madrasta passam pela reflexao
de dois personagens masculinos: o rei € o Principe. Apenas tal fato ja apresenta uma reviravolta
nessa releitura de Coover, afinal o pai do Principe raramente ¢ citado nos contos tradicionais e
o Principe geralmente aparece para realizar o desfecho para a protagonista. Vale lembrar que a
figura do rei que mais € evocada na tradi¢@o se trata do pai da protagonista, o qual se ausenta
na maioria das narrativas.

O rei, pai do Principe Encantado, descreve a outrora mais bela do reino primeiramente
como “comum” ¢ apenas depois como “bonita” e “astuta”. Ele avalia que o rancor que ela sentia
pela enteada a levou a perder a razdo, o que decretou o seu fim. Ao dizer que € preciso ignorar
as reflexdes, ¢ importante considerar que a tradugdo dessa palavra em portugués permite duas
acepgoes: reflexdes e reflexos. Se cogitarmos um caminho de interpretagdo a partir da segunda
acepcao, ¢ possivel que ele tenha afirmado que a Rainha morta nao deveria ter dado tanto valor
para o reflexo e as consideragdes do espelho. Contudo, ao revelar esse pensamento, tem
continuidade o processo de avalia¢ao pelo qual passa a madrasta do conto tradicional.

Coover claramente trabalha com uma narrativa que problematiza o que aconteceria apds
o final feliz do conto tradicional. Mesmo morta e sem nenhuma fala, a figura da madrasta ¢
emblematica, pois levanta pensamentos e questionamentos no personagem do Principe. O
sepultamento nas montanhas também ¢ significativo, afinal se trata de um local que clama pela
tradi¢cao, quando considerado o caixao de vidro outrora ocupado por Branca de Neve.

Desviando a aten¢do da madrasta morta e de seu pai, o Principe, como uma camera,
focaliza sua noiva. Ele fica perplexo com a felicidade de Branca de Neve e tenta entender a
alegria genuina que ela sente em assistir a execu¢do da velha Rainha. Tal ato ¢ contrario a
tradicdo que tenta trazer impessoalidade para a condenagdo de morte da madrasta, a fim de nao
criar um novo vildo. Nessa releitura, Branca de Neve aplaude e vibra com a tragédia de sua
antiga rival. Essa comemoragao o faz cogitar se nao havia sido sua esposa quem atraira a Rainha

para o desfecho com tamancos de ferro em chamas.

23 No original: “No, it was a mere grimace, the contortions of pain, she had suffered greatly after all, torture
often exposes the diabolic in the face of man, she was an ordinary woman, beautiful it is true, and shrewd, but
she had risen above her merits, and falling, had lost her reason to rancor. We can learn from the wretched, my
son; her poor death and poorer life teach us to temper ambition with humility, and to ignore reflections as one
ignores mortality” (COOVER, 2005, p. 704).



131

No conto de Coover, Branca de Neve ¢ uma metafora congelada e vazia da sua natureza
ideologica. Ela estd tdo morta quanto sua madrasta, pois ndo demonstra consciéncia. O Principe,
por meio de questionamentos, coloca em xeque a ldgica da narrativa, em um processo
metaficcional (GREENE, 1991).

Quando sua noiva aplaude e parece gostar da cena em que a madrasta dang¢a com sapatos
em brasa, ele se questiona se Branca de Neve ndo havia liberado o mal que existia nela. O
casamento intensifica a diferenga que ha em Branca de Neve, pois ela ndo € o que se espera que
seja ou deveria ser. Ela estd condenada a ndo mudar, a ndo crescer, a nao desenvolver sua
consciéncia, como se estivesse congelada, conforme seu proprio nome sugere, em uma
perspectiva.

Retornando seu pensamento para a Rainha morta, o Principe considera que ela estava
apenas reivindicando uma parte da historia. “Ser a madrasta esquecida de uma princesa
esquecida ndo bastava” (COOVER, 2005, p. 705)**. O espelho havia acabado com ela e com
todos, mas tudo havia sido previsto, para se consagrar imortal na narrativa, depois de ter
encomendado a morte de uma crianga, comido o que acreditava ser os 0rgaos de Branca de

Neve e feito a enteada passar por provagdes. O Principe ainda divaga:

Eu pensei: todos nos fomos reduzidos a bobos, tolos; tragédia ela reservou para ela
sozinha. Isso parecia verdade, mas tdo profundamente verdade que parecia falso. Eu
mantive meus pés separados ¢ tentei pensar sobre os crimes da Rainha. Ela
encomendou a morte de uma crianga ¢ comeu o que ela esperava que fosse seu
coracdo. Ela reduziu uma princesa a um empregado, depois atacou seu corpo, sua
mente com um pente, sua alma com uma maca. E, pensei, ela envenenou todos nds
com padrdo (COOVER, 2005, p. 706)%.

Ele pondera que a tragédia final que atingiu somente a madrasta parecia uma mentira,
afinal ela havia arquitetado toda a narrativa. Envenenar com padrao pode ser considerado como
um destino predeterminado. Assim, as acOes da Rainha conseguiram criar os desfechos
necessarios a um conto tradicional. Tudo parecia ser parte de uma encenacdo maior, pois
enquanto muitos pensavam que ela havia morrido por vaidade, o Principe conclui que todos

estavam realizando performances conforme as proprias reviravoltas conjecturadas pela

24 No original “To be the forgotten stepmother of a forgotten princess was not enough” (COOVER, 2005, p.
705).

23 No original: “I thought: we’ve all been reduced to jesters, fools; tragedy she reserved for her alone. This
seemed true, but so profoundly true it seemed false. I kept my feet apart and tried to think about the Queen’s
crimes. She had commissioned a child’s death and eaten what she’s hoped was its heart. She’d reduced a
princess to a menial of menials, then attacked her body with laces, her mind with a comb, her soul with an apple.
And, I thought, poisoned us all with pattern” (COOVER, 2005, p. 706).



132

madrasta. Ela ¢ alcada ao patamar de artista, conforme Gilbert e Gubar (1979) apontam ao
descreverem a mulher-monstro: aquela que cria e domina enredos.

Em sua festa de ntpcias, os pensamentos continuam:

De repente, encontrei-me, minutos antes da meia-noite, perturbado por muitas coisas:
o verdadeiro significado do nome da minha noiva, o gosto dela pelo luxo e o colapso,
as compulsdes que me levaram a montanha, o papo furado no caix@o de vidro quando
eu a encontrei. Quem eram todas essas pessoas e por que as coisas aconteceram como
se fossem necessarias? (COOVER, 2005, p. 707, grifo do autor)?.

A determinagao do tempo “minutos antes da meia noite” ¢ significativa, pois, em outra
narrativa cldssica, como ¢ o caso de Cinderela, esse € o horario determinado para que a fantasia
se desfaga. E perto desse horario que o Principe pondera o gosto pelo luxo de sua noiva. Na
narrativa tradicional, ela ¢ atraida para e pelos elementos que a madrasta, disfarcada, lhe
oferece. Além disso, o nome de sua esposa faz referéncia a palidez, caracteristica dos mortos.

Em um ato metaficcional, o Principe se questiona sobre os motivos que o levaram
exatamente ao lugar em que a princesa estava e 0 quao incomum era colocar alguém em um
caixao de vidro. Tais percepc¢des quebram com o elemento da fantasia que perpassa o conto da
tradicdo. Ele ainda reflete sobre o determinismo no enredo dos contos de fadas. Tudo parecia
ter sido esquematizado para que se encontrassem e comega a desconfiar que esse plano sempre
pertenceu a madrasta, afinal, se ela era capaz de se disfarcar de velha para ir ao encontro da
enteada na casa dos Andes, por que ndo teria se fantasiado de Cagador? Por que ndo teria
arquitetado todo o destino da narrativa? A fic¢do nessa releitura ndo apenas se desdobra, mas
chama a aten¢do para o seu processo e sua formacao (GREENE, 1991; CURRIE, 1995). Ao ser
narrado pela perspectiva de um personagem tradicionalmente menor, destaca-se que ele
também age como ¢ esperado. Liithi (1987) considera que a maioria dos eventos dos contos de
fadas parece ter o efeito de que tudo estd predestinado a acontecer, como se tudo estivesse

interconectado em uma rede maior.

Ela mandou aquela crianga de sete anos para a floresta com um Cagador inquieto, e
ele trouxe de volta o coragdo de um javali, como se dissesse que ele se arrependeu de
sua vida irracional e desejou morrer. Mas entdo, talvez tivesse sido o que ela queria,
talvez ela tivesse ordenado o coragdo do javali, ou sabido de qualquer maneira que
esse seria o instinto do Cagador, ou talvez ndo houvesse nenhum Cagador, talvez

26 No original: “Suddenly I’d found myself, minutes before midnight, troubled by many things: the true meaning
of my bride’s name, her taste for luxury and collapse, the compulsions that had led me to the mountain, the
birdshit on the glass coffin when I’d found her. Who were all these people, and why did things happen as though
they were necessary?” (COOVER, 2005, p. 707).



133

tivesse sido esse mestre dos disfarces a velha Rainha, era possivel, era tudo possivel
(COOVER, 2005, p. 708)*".

Na noite de nupcias, no momento em que estdo consumando o ato sexual, o Principe
olha o espelho esperando ver refletida a imagem de Branca de Neve, mas observa a velha
Rainha. Considera, entdo, ser uma imaginacao provavelmente criada pela bebida. Ele a ouve
lutando e choramingando e se questiona por quanto tempo a Rainha teria deixado os Andes
desnudar e “brincar” com Branca de Neve. Na madrugada, acordam e ele afirma que o himen
de Branca continua intacto. Essa passagem revela que enquanto a Rainha tem consciéncia do
poder do espelho na tradigdo, nessa releitura Branca de Neve ndo percebe a presenca desse
objeto no comodo.

Coloca-se em evidéncia uma suspeita sobre as reais intengdes sexuais dos andes. O
Principe age como quem ndo quer admitir a impureza de Branca de Neve e se concentra na
imagem da Rainha morta. Retornando ao sepultamento, pensa sobre o caixao de vidro que leva
a Rainha e outrora carregara Branca de Neve. Ele também considera que a velha pudesse té-lo
amado e morrido por ele. Relembrando que acordara Branca de Neve por meio de um beijo —e
assim temos a retomada da versdo de Walt Disney — o Principe se joga sobre o defunto e o beija
nos labios: “eu abri o caixdo, me joguei sobre ela e beijei seus labios” (COOVER, 2005, p.
711)*. Mas a Rainha ndo retorna seu beijo ou a vida e nem cessa de sorrir. “Os outros haviam
recuado com horror e desanimo. Branca de Neve desmaiara. Alguém estava vomitando. Os
olhos do meu pai estavam cheios de lagrimas e raiva” (COOVER, 2005, p. 711)*°. Novamente
ele a beija, agora com orgulho e afeto. Ele pensa que teria ajudado se ela tivesse morrido de
boca fechada, pois o cheiro era desagradavel e sua boca, fria e emborrachada. Ter morrido de
boca aberta pode ser uma alusdo ao fato de que a sua personagem detinha do poder da fala.

Ao tentar tirar o Principe de cima do corpo da velha Rainha, ela derrapa alguns metros.

Sua carne rasga, mas nao ha sangue. Ele suplica para tentar uma terceira vez:

Guardas me contiveram. Meu pai virou as costas. Os Andes estavam revivendo
Branca de Neve, abanando as saias dela. O cadaver da Rainha foi jogado rapidamente

27 No original: “She’d sent that child of seven into the woods with a restless lech, and he’d brought her back a
boar’s heart, as though to say he repented of his irrational life and wished to die. But then, perhaps that had been
what she’d wanted, perhaps she had ordered the boar’s heart, or known anyway that would be the Hunter’s
instinct, or perhaps there had been no Hunter at all, perhaps it had been that master of disguises the old Queen
herself, it was possible, it was all possible” (COOVER, 2005, p. 708).

28 No original: “I wrenched open the coffin, threw myself upon her, and kissed her lips” (COOVER, 2005, p.
711).

2 No original: “The others had fallen back in horror and dismay. Snow White had fainted. Someone was vomiting.
My father’s eyes were full of tears and anger” (COOVER, 2005, p. 711).



134

de volta para o caix@o e enterrado, todos segurando o nariz. A ultima coisa que vi
foram seus pés esfolados. Eu me virei e desci a montanha (COOVER, 2005, p. 711)*°,

Nessa passagem, ¢ interessante observar que todos os atos ocorrem de modo contrario
quando comparados ao momento em que Branca de Neve estava no caixdo. A madrasta nao
acorda, as pessoas desaprovam, o corpo da Rainha morta ¢ tratado como cadaver e seus pés
revelam ter dangcado em sapatos de ferro em brasa, pois estavam esfolados. Finalmente, ele se
vira e desce a montanha. Por ultimo, pensa: “se esse € o preco da beleza, € muito alto. Eu estava
feliz por ela estar morta” (COOVER, 2005, p. 711)*!,

Nesse conto, Coover (2005) transforma a narrativa, apresentando ao leitor o ponto de
vista do infeliz Principe Encantado, que reluta em aceitar o seu destino nos contos de fadas. Sua
historia traz um tom de duvida e desconfianca, o que se difere da caracteristica de seguranga
que adjetiva a conduta dos principes enquanto herdis nos contos tradicionais. Ele se questiona
acerca de quem governa esse mundo no qual ndo tem outra escolha a ndo ser trazer Branca de
Neve de volta a vida. Reafirma o seu lugar e o seu papel predestinados nos contos de fadas ao
beijar a Rainha morta. Como nao consegue acorda-la do profundo sono da morte, o Principe se
volta para a questao do espelho que avaliava a beleza, afirmando indiretamente que a madrasta
havia pagado um pre¢o muito alto para ser a mais bela do reino. Contudo, ao final da narrativa,
ela consegue se libertar das amarras ideoldgicas do espelho.

Na releitura de Coover (2005), ¢ significativo o fato de mesmo morta a madrasta
arquitetar e influenciar os pensamentos do Principe, da mesma forma que revela o carater
obscuro de Branca de Neve. Se ndo fossem o sepultamento e o sorriso em seu rosto, nenhum
questionamento se realizaria. Em um processo metaficcional, o autor reconsidera o valor da
madrasta na narrativa e os pap¢is determinados aos personagens, conforme a fung¢do que devem

desempenhar em seus enredos.
4.2.4 A madrasta de Garotas de Neve e Vidro
Melissa Bashardoust € uma autora americana, formada pela Universidade da Califoérnia.

Sua atuagdo ocorre por meio da escrita criativa, literatura infantil, contos de fadas e reescritas.

Publicou Girls Made of Snow and Glass, no original, em 2017, cuja traducdo Garotas de Neve

30 No original: “Guards restrained me. My father turned his back. The Dwarfs were reviving Snow White by
fanning her skirts. The Queen’s corpse was dumped hastily back into the coffin and quickly interred, everyone
holding his nose. The last thing I saw were her skinned feet. I turned and walked down the mountain”
(COOVER, 2005, p. 711).

31 No original: “if this is the price of beauty, it’s too high. I was glad she was dead” (COOVER, 2005, p. 711).



135

e Vidro chegou ao Brasil em 2018, pela Plataforma 21. Em 2020, Bashardoust langou Girl/,
Serpent, Thorn, uma releitura que aborda uma princesa amaldigoada por ser venenosa ao toque.

O romance de Bashardoust se desenvolve considerando uma possibilidade diferente
para a conhecida e tradicional relagdo entre madrasta e enteada. E apresentado o passado da
madrasta, Mina, enfatizando o que a levou, em termos comportamentais e situacionais, as agoes
no presente narrativo. Além disso, ao construir e desenvolver os personagens paternos, tanto da
enteada, quanto da madrasta, Bashardoust aponta problematicas do discurso masculino, por
meio de atitudes que levam ao julgamento e ao determinismo no destino das personagens
femininas.

Garotas de Neve e Vidro tem inicio com um mapa do cenario em que a narrativa tera
desenlace e enfatiza o castelo de Primavera Branca, a floresta e o Reino do Sul. Os capitulos
sdo intitulados a partir dos nomes das personagens principais: Mina e Lynet. Assim, é-nos
apresentado o desenvolvimento de um enredo através de duas perspectivas: a da madrasta e a
da enteada, respectivamente, o que caracteriza a estratégia do deslocamento narrativo, de
DuPlesssis (1985). Podemos observar que as duas sdo colocadas em um mesmo patamar de
igualdade para o desenrolar da histéria. A apresentacdo das duas perspectivas de uma mesma
narrativa € algo inovador considerando a tradi¢do, que trazia o ponto de vista de um narrador
extradiegético, onisciente.

Primavera Branca, o local em que a maior parte da historia terd desenvolvimento, “[...]
tinha esse nome porque, mesmo na primavera, o solo era branco como a neve”
(BASHARDOUST, 2018, p. 31). A presenca constante da neve ¢ fruto de uma maldi¢do da
rainha Sybil:

Séculos atras, antes que Primavera Branca tivesse ganhado seu nome, o Jardim das
Sombras se chamava Jardim da Rainha, porque pertencia a rainha Sybil. Mas, quando
o unico filho dela foi jogado de seu cavalo para a morte, a rainha se enforcou em uma
das arvores no jardim. No instante de sua morte, os ventos mudaram, ¢ a neve
comegou a cair na metade norte do reino, embora fosse primavera. O castelo congelou,
a passagem do tempo se borrou em um longo inverno, e esse jardim conservou seu
novo estado sinistro: um bosque de arvores mortas, um jardim de sombras. O Jardim
da Rainha se tornou o Jardim das Sombras, o castelo foi rebatizado de Primavera
Branca, e o inverno permanente ficou conhecido como a “a maldicdo de Sybil”
(BASHARDOUST, 2018, p. 48-49).

Nesse jardim, uma estatua foi erguida em homenagem a antiga rainha. “Quando se
passava pela caverna, o costume era parar, se ajoelhar e oferecer uma oragao para Sybil na
esperanca de que um dia a maldi¢ao terminasse” (BASHARDOUST, 2018, p. 50). Contudo, a

maldicao relacionada ao inverno permanente traz um sentimento de imutabilidade ao reino,



136

“onde tdo pouco mudava de um dia para outro” (BASHARDOUST, 2018, p. 10); “Nada cresce
aqui, nada nunca... muda, nem melhora” (BASHARDOUST, 2018, p. 63, grifo da autora).

Essa imutabilidade ¢ significativa quando comparada a um mundo masculino e
previsivel, conforme o rei Nicholas, pai de Lynet, descreve: “—[...] O mundo aqui ¢ congelado,
entdo nunca muda, portanto, ¢ sempre o que eu espero que seja”’ (BASHARDOUST, 2018, p.
145). Ele define que o local segue suas regras e ndo esta disposto a perder esse mundo que torna
o seu comando unico e inquestionavel. Em uma analise comparativa, no conto de Carter, o
solsticio de inverno pode marcar o movimento ciclico da natureza e a repeticao das estagdes
como metafora para a repeti¢do e a consolidagao da tradigdo.

Poder ¢ a habilidade de influenciar o comportamento das pessoas, enquanto autoridade
¢ um poder socialmente legitimado. O exercicio de poder € algo intrinseco ao homem. Uma vez
que o rei determina o que € possivel e o que ndo ¢ desejado em seu mundo, sua relagdo com a
unica filha ¢ marcada pela caracterizagdo de Lynet na comparacdo com a mae falecida,

revelando um desejo de que a filha seja a cOpia materna:

— Vejam esse cabelo. Tédo parecido com o da [falecida] rainha [Emilia].

[...] e tudo o mais em Lynet pertenciam a uma mulher morta de quem ela sequer se
lembrava.

—[...] Vocé também vai ser uma rainha espléndida, como sua mde (BASHARDOUST,
2018, p. 14).

— Eu me parego muito com minha méie, meu cabelo ¢ igual ao de minha mae, tenho os
olhos de minha mae... Eles provavelmente acham que tenho os cotovelos de minha
mae (BASHARDOUST, 2018, p. 18).

— [...] Eu acho que [meu pai] quer que eu seja como ela de todas as maneiras. Ele
espera que eu seja doce e gentil e... delicada (BASHARDOUST, 2018, p. 19, grifos
da autora).

[...] sua incrivel semelhanga com a made, junto com a confianga completa do pai de
que ela ia crescer para ser exatamente como a falecida rainha (BASHARDOUST,
2018, p. 68).

[...] Vocé foi feita para ser exatamente igual a ela. Feita, criada, moldada
(BASHARDOUST, 2018, p. 69, grifos da autora).

—[...] A filha vai ser como ela. [...] Ela se parece com a mée [...]. E vai crescer para
ser tdo bela e gentil quanto foi a mde (BASHARDOUST, 2018, p. 73).

—[...] Que ela cresca para ser tdo bela quanto a mae, e que todos vocés a amem como
amaram sua mae, a rainha (BASHARDOUST, 2018, p. 78).

[...] Sou minha mae por fora. Eu me pareco com ela. Eu falo como ela. Ponha uma
coroa na minha cabega, e ninguém consegue ver a diferenca. [...] E a cada ano que se
passava, ela so se transformava cada vez mais na mulher que jazia na cripta abaixo.
Lynet estava destinada a ser outra pessoa, perder toda a nogdo de si mesma
(BASHARDOUST, 2018, p. 99).



137

[...] Ele queria que a menina fosse igual 8 mae (BASHARDOUST, 2018, p. 119).

— Ah, €? O que mais seu pai diz?
— Que sou igual a minha mae. Ela estda morta (BASHARDOUST, 2018, p. 124).

— [...] Vocé vai ter de aprender a seguir os passos de sua mae (BASHARDOUST,
2018, p. 132).

Assim como na tradi¢do, a mae esta ausente: “— Ela morreu no parto [...]. Mas deixou
para tras, em seu lugar, uma filha tao bonita quanto ela mesma” (BASHARDOUST, 2018, p.
30). A expressao “deixar para tras” pode ser interpretada como uma tentativa de substitui¢ao
de um lugar que se tornou vazio e isso, para o rei, implica em sua filha ocupar ndo apenas um
lugar, mas adquirir e sustentar todas as caracteristicas que descreviam a mae que morre ao dar
a luz.

Lynet apresenta uma aversdo sobre a descri¢ao “delicada”, pois “Emilia tinha morrido,
disse ele, porque seu corpo era delicado demais para o parto. Ser delicada tinha matado sua
mae, e, ainda assim, ele estava avido por conferir a filha essa qualidade” (BASHARDOUST,
2018, p. 19, grifo da autora). O medo de ser delicada e, por consequéncia, fragil e submissa, o
que leva a morte, se concretiza e Lynet observa que tem o seu destino tragado por seu pai,
quando ele a iguala a figura materna, determinando o seu futuro.

E devido a comparagio realizada pelo pai e por todos do reino que Lynet rejeita a
possibilidade de se tornar semelhante a sua mae, porque aceitar essa ideia anularia o
desenvolvimento de uma identidade e uma subjetividade proprias: “— Vocé fica mais parecida
com ela a cada ano. — Eu ndo sou ela — disse Lynet” (BASHARDOUST, 2018, p. 51). Além
disso, Lynet tenta, de todas as maneiras quebrar o legado e o peso da tradigdo ciclica: “Ela
nunca poderia ser a mae, nem se quisesse” (BASHARDOUST, 2018, p. 52), reivindicando sua
existéncia a parte de sua falecida mae: “[Lynet] se sentiu aprisionada por esse reflexo [...]. Era
a vez de Lynet viver agora, ndo era? Ela tinha todo o direito de reclamar esse reflexo como seu”

(BASHARDOUST, 2018, p. 81). Ainda reivindica sua propria subjetividade:

—[...] Eu serei sempre Lynet. [...] Ndo quero me tornar Emilia. Ndo quero o Sul e nédo
quero ser rainha, e eu gostaria... gostaria de nunca ter me parecido com ela. Eu gostaria
que vocé parasse de vé-la toda vez que olha para mim. Gostaria que vocé parasse de
querer tanto que eu seja igual a ela (BASHARDOUST, 2018, p. 183-184).

A falecida mae causa incomodo e a filha ndo deseja ser como ela, ansiando por sua
individualidade. Esse ato nos remete a constru¢ao da abjecdo nos humanos, como dindmica de

opressao do feminino. O pai, pedindo a cria¢do da filha, € a voz do patriarcado na continuidade



138

das caracteristicas de submissdo. A mae nio aparece no conto, ndo tem voz, apenas da a luz
Lynet, a qual tem medo de, por ter sido criada, ter o mesmo desfecho materno.

Lynet traz caracteristicas pos-modernas de ruptura do passado, na tentativa de se
construir uma nova personalidade. Ela nao quer ser um reflexo de Emilia, mas a figura materna
¢ trazida a tona justamente para que a subversao seja possivel. Na rejei¢ao de ser continuidade
ciclica da mae e manter a tradicdo de mulheres delicadas, frageis e submissas, passa a ser
descrita como alguém que deseja a liberdade: “[...] Era isso que ela queria — a liberdade de
moldar o préprio futuro” (BASHARDOUST, 2018, p. 230). Mas a0 mesmo tempo seu pai a
considera como um passaro: “— Meu nome ¢ um passaro — disse ela. — Meu pai me contou. Ele
disse que eu sou como um passarinho” (BASHARDOUST, 2018, p. 124). A comparagdo com
um passaro nos remonta a dois significados possiveis: um relacionado a liberdade do voo e
outro relacionado ao aprisionamento. Metaforicamente, Lynet é construida como alguém que
deseja a liberdade para poder se expressar, mas € aprisionada pelo pai em um modelo de mulher
que a mae havia sido.

Além disso, a informa¢do que chega a ela, por ser uma princesa, ¢ controlada pelo
discurso masculino e hierdrquico de seu pai: “[...] Ninguém aqui nunca me diz a verdade; s
me contam o que acham que desejo ouvir, o que meu pai quer que eu ouga” (BASHARDOUST,
2018, p. 64, grifo da autora). E a partir disso, no desenrolar da narrativa, que Lynet se questiona
sobre o seu conhecimento ter sido sempre filtrado e manipulado por ele.

Em um movimento contrario as relagdes de poder assimétrico institucionalizadas, que
produzem uma ilusdo de ser fixo e ndo poder ser destruido (FOUCAULT, 1980), Lynet
promove uma reflexao sobre o conhecimento que tem de sua mae ser apenas uma visao parcial
das memorias que o pai construiu, bem como se o que as pessoas conhecem sobre ela também

seria uma construc¢ao:

Eles acham que eu era apenas uma crianc¢a, pensou Lynet. [...] Ninguém jamais
saberia que a princesa gostava de escalar alturas impossiveis, que tinha sobrevivido a
um atentado contra sua vida, ou que tinha o poder de controlar a neve. [...] Eu posso
fazer muito mais. Eu posso ser muito mais. [...] Ela passara anos desejando ser forte,
porque achava que a mae era fraca. Ela queria ser impetuosa e invulneravel como
Mina, sem jamais ver que Mina tinha se tornado isso porque precisava se proteger da
crueldade do pai (BASHARDOUST, 2018, p. 314, grifos da autora).



139

Ao reivindicar uma outra histéria para si, Lynet chama a atencdo para o que
Chimamanda Ngozi Adichie (2019) pontua como “o perigo da histéria inica”32. Sua parte que
revela agenciamento, aventura ¢ desenvoltura ¢ mascarada pelo pai para o restante do reino,
enfatizando um destino predeterminado e construido nos moldes do que a sua mae havia sido
para o povo de Primavera Branca. Ao mesmo tempo em que a mae ¢ postulada como um modelo
pelo pai, Lynet tem contato com sua madrasta, quem, para ela, desenvolvia o papel materno. O
agenciamento da madrasta viva ¢ mostrado dia ap6s dia e aos poucos constata-se que € também
uma vitima que precisou se tornar forte para (sobre)viver com o pai.

A personagem da madrasta, Mina, ¢ filha de um mago — o que nos remete a possibilidade
de desenvolver magia, caracteristico a personagem antagonista dos contos de fadas: “[...] ele
era o Unico mago das ultimas geracdes” (BASHARDOUST, 2018, p. 24). O pai de Mina,
Gregory, ¢ alguém que tem poder e ¢ temido: “[...] alquimia [...]. Nasci com o poder de pegar
qualquer substancia inanimada e transforma-la em algo organico... Mas s6 até certo ponto”
(BASHARDOUST, 2018, p. 32); “~ [..] E seu pai que todos temem, nio vocé”
(BASHARDOUST, 2018, p. 24).

Devido a uma doenga, ha uma alteragdo de sua constitui¢do bioldgica, uma vez que o

pai trocou o seu corac¢ao por um de vidro:

[...] Quando era crianca, ndo mais de quatro anos de idade, vocé teve uma doenga
mortal. Sua mae chorou, pois ndo havia ninguém que pudesse ajuda-la. Seu coracdo
estava com problemas [...] [e] um dia, ele parou. [...] eu abri seu peito, removi seu
coragdo inutil e o substitui por um novo, feito de vidro. [...] Nunca se perguntou por
que ndo tem pulsagdo? [...] E s6 seu coragio que ¢é artificial (BASHARDOUST, 2018,
p- 33-35).

A relag@o de Mina e seu pai ¢ marcada por um forte desejo de afeto familiar: “[...] uma
parte sua sempre esperava teimosamente que a procurasse [...]” (BASHARDOUST, 2018, p.
27), ainda mais considerando que ele ¢ uma figura ausente em sua vida: “O pai havia partido
em uma de suas viagens frequentes dois meses atrds” (BASHARDOUST, 2018, p. 22).

Assim como Lynet, a madrasta ¢ 6rfa de mae, mas a sua relagdo € saudosista. Sobre sua
mae, Dorothea, ¢ descrita como “[...] a garota bonita que tinha fugido com um rapaz contra a
vontade da familia rica e, por consequéncia, tinha sido deserdada” (BASHARDOUST, 2018,
p. 22). O pai de Mina, Gregory, revela a causa da morte — “[...] Sua mae... sua mae se matou”

(BASHARDOUST, 2018, p. 37) — e determina que a mde de Mina nunca poderia ama-la, por

32 Palestra disponivel no canal TEDGlobal 2009.
<https://www.ted.com/talks/chimamanda_ngozi_adichie the danger of a single story/transcript?language=pt>
. Acesso em 20 out. 2019.



140

causa do coragdo de vidro: “era incapaz de amar alguém que nunca poderia retribuir seu amor”
(BASHARDOUST, 2018, p. 38).

Considerando esse pensamento, o mago determina a incapacidade de Mina para amar e
ser amada. E o discurso do mago que transforma a relagdo de Mina com o mundo. Uma vez que
ela ndo conhece nada diferente disso, essa se torna uma verdade absoluta: “—[...] Vocé pode
sentir raiva, 6dio, desespero e esperanca, assim como qualquer outra pessoa, mas amor ¢ algo
mais complicado. Amor exige um coracdo de verdade, coisa que vocé ndo tem, por isso nao
pode amar” (BASHARDOUST, 2018, p. 38). A partir dessa constatacao, ¢ interessante pensar
que na versdo dos irmaos Grimm a madrasta solicita ao cagcador que lhe traga o coragdo de
Branca de Neve.

A criacdo do mago ndo para por ai. Ele também ¢ responsavel por criar a crianca a
semelhanca da mae: “— Duvido que o rei queira ser lembrado da divida que tem comigo. — Por
salvar sua filha? [...] — Eu ndo salvei a filha do rei [...]. Eu a criei” (BASHARDOUST, 2018,
p. 118-119, grifo da autora).

Como divida, o mago e sua filha sdo convidados pelo rei para morar em Primavera

Branca. Diante desse novo cendrio, 0 mago determina um destino a Mina:

[...] Preciso desse seu rosto. [...] Vocé vai se casar com alguém de bergo [...] Voc€ me
deve tudo. Vocé me deve sua vida (BASHARDOUST, 2018, p. 31, grifo da autora).

E vocé nunca vai ser amada exceto... [...] Vocé tem beleza, e a beleza é mais poderosa
que o amor. [...] Se a amarem por alguma coisa, vai ser por sua beleza. [...] vocé vai
ser a mulher mais bonita, ali, a mais invejada, a mais desejada (BASHARDOUST,
2018, p. 38).

A partir disso, Mina passa a enfatizar sua beleza e, como deseja amar e ser amada, aos
poucos comega a aceitar o plano de seu pai, indo além quando vé€ o rei pela primeira vez. “Quero
ser rainha” (BASHARDOUST, 2018, p. 109), “Casar-se com o rei tinha se tornado mais que
um meio de assegurar um marido e uma coroa” (BASHARDOUST, 2018, p. 189). O rei lhe
daria estabilidade, mas também era um modo de garantir amar e ser amada. Ela entdo planeja
conquistéa-lo, para se tornar rainha e finalmente conhecer o amor — “uma garota sonhando ser
rainha, porque entdo seria amada” (BASHARDOUST, 2018, p. 284).

O processo de conquistar o rei ¢ marcado pelo pensamento de que “uma rainha tinha o

poder de fazer as pessoas a amarem” (BASHARDOUST, 2018, p. 79). Assim:

Ela precisava estar bela, a noite, para ser memoravel (BASHARDOUST, 2018, p. 75).



141

[...] SO0 precisava que alguém a visse, que fosse atraido por sua beleza
(BASHARDOUST, 2018, p. 112, grifo da autora).

[...] Mina se tornou a principal atrag@o das festividades. Todos [...] passavam os olhos
por ela, [...] e seus olhares se tornavam mais apreciativos (BASHARDOUST, 2018,
p. 113).

[...] mas Mina sabia que [o rei] acabaria notando o circulo cada vez mais de pessoas e
entdo a veria no centro de tudo, brilhando como um farol, chamando-o para si. [...] foi
o riso de Mina que chamou sua aten¢@o. [...] Mina estava com a cabeca erguida,
querendo que ele a visse assim, adorada e admirada, em vez da garota solitaria do
patio (BASHARDOUST, 2018, p. 114).

[...] mas, em vez de ir até ele, o rei fora até ela. [...] as palavras do rei se envolvendo
em torno dela de maneira protetora. Ela tinha lhe confiado algo, e ele tomara seu
partido (BASHARDOUST, 2018, p. 115)

Ao longo da conquista, algo que ndo estava em seus planos, primeiramente, se torna
claro: se desejava se tornar rainha, precisaria também ser madrasta: “Se ela quisesse conquistar
0 pai, teria de conquistar a crian¢a também” (BASHARDOUST, 2018, p. 121). Um primeiro
choque quanto a sua presenc¢a no reino, ainda durante o processo de conquista, ¢ revelado por
Xenia, conselheira do rei, ao perceber que a beleza de Mina chama a atenc¢ao das pessoas: “—
[...] Nossa bela princesa estd fazendo sua primeira apari¢ao na corte, € aqui estamos todos
reunidos em torno de uma garota do Sul que nenhum de nods sequer conhece”
(BASHARDOUST, 2018, p. 114). Ao denominé-la como uma “garota do Sul”, fica evidente
sua posicdo a margem daquele reino. Assim como a madrasta da narrativa classica, Mina ¢
apontada como a de fora, a estranha, a “ex-céntrica” (HUTCHEON, 1991).

Além disso, a todo o momento, o rei a compara a0 mago, seu pai, de modo que Mina

precisa afirmar e reafirmar:

Eu ndo sou meu pai (BASHARDOUST, 2018, p. 75).

— Eu ndo sou meu pai. [...] durante toda minha infancia as pessoas me odiaram por
causa de meu pai, por causa de seus poderes. [...] Meu pai ndo ¢ um bom homem. Ele
se preocupa pouco comigo. [...] N&o sou um pedo nos jogos de meu pai
(BASHARDOUST, 2018, p. 170-171).

[...] Ela tinha removido todas as pecas de sua armadura, se livrado de todas as mentiras
e todos os fingimentos, e mesmo assim ia perdé-lo por causa de seu pai. Ela tinha
tentado ser a garota triste e solitiria que precisava ser resgatada
(BASHARDOUST, 2018, p. 172, grifos nossos).

No jogo da conquista, Mina tenta ser uma garota a ser resgatada, o que nos remete as
protagonistas dos contos de fadas tradicionais. Ela tenta agir como uma princesa, pois sabe que
sdo elas que tém um final feliz ao término das narrativas. Além disso, uma vez que a questao

da beleza ¢ algo bastante enfatizado, podemos ver que Mina ndo escapa de ser comparada com



142

a falecida rainha, quando Lynet questiona o pai: “— Ela ¢ ainda mais bonita que a mamae, ndo
€? [...] — Ninguém ¢ mais bonita que sua mae” (BASHARDOUST, 2018, p. 126). Ou seja, a
mae ¢ a figura valorizada, enquanto a madrasta ¢ apenas uma substituta que jamais chegaria a
ser equivalente a falecida rainha.

Em Primavera Branca, Mina ¢ sempre lembrada que ela ¢ a de fora, a estrangeira, a que

nao pertence:

[...] Mina nunca se acostumou com seu inverno constante [...] (BASHARDOUST,
2018, p. 16).

[As Pombas]** a chamavam de a sulista, ou de a rainha do sul [..]
(BASHARDOUST, 2018, p. 18, grifos da autora).

Ela lamentava deixar para tras seus lugares favoritos (BASHARDOUST, 2018, p. 38).
Eles me odeiam (BASHARDOUST, 2018, p. 39, grifos da autora).

Por que essas pessoas fazem com que eu sinta vergonha de meu lar?
(BASHARDOUST, 2018, p. 115, grifos da autora).

— As vezes acho que Primavera Branca ndo me quer aqui. As vezes... — Eu acho que
ela sabe o que eu sou [...] e me rejeitou (BASHARDOUST, 2018, p. 144, grifos da
autora).

Ao se tornar rainha, Mina também se torna madrasta. No inicio, ela é descrita como: “—
Vocé foi auténtica. Espontanea” (BASHARDOUST, 2018, p. 127). Sua enteada tem uma visao
propria da madrasta: “Lynet podia ver o reflexo da madrasta, sereno e régio, a cabeca erguida
e as costas eretas” (BASHARDOUST, 2018, p. 16). Nessa passagem, ¢ interessante observar
que a enteada a descreve considerando o que ela vé no espelho, ou seja, o reflexo € atravessado
e descrito por outra pessoa. Além disso, “[...] ndo conseguia imaginar a madrasta como outra
coisa além de rainha. [...] Lynet sempre via Mina como uma chama, feroz, indomével e régia”
(BASHARDOUST, 2018, p. 89).

O espelho de mado ¢ um objeto que acompanha Mina ao longo do tempo, ligando-a a
figura materna: “[...] Mina gostava de pensar que [sua mae] tinha deixado para tras o espelho
de moldura de prata como um guia para a filha” (BASHARDOUST, 2018, p. 21). Esse espelho
era guardado, “mesmo quebrado, porque ele pertencera a sua mae” (BASHARDOUST, 2018,
p. 81).

Apesar dessa ligacdo com o objeto, o espelho ¢ descrito como um instrumento que ndo

atinge a esséncia, apenas a aparéncia, isto €, seu julgamento ¢ superficial: “E eu? O que eu

33 As Pombas, nessa passagem, se referem as residentes mais velhas de Primavera Branca, aquelas que detém da
tradi¢do e a mantém viva, relembrando o passado constantemente.



143

sou? Ela olhou para o espelho a procura de resposta. [...] O espelho ndo dava indicagdo do que
havia sob a superficie” (BASHARDOUST, 2018, p. 39, grifos da autora), “[...] espelhos viam
sempre a superficie” (BASHARDOUST, 2018, p. 107). Contudo, apesar desse conhecimento
de que nao se revela a esséncia, “Mina olhou para si mesma no espelho mais uma vez”
(BASHARDOUST, 2018, p. 22), tornando desse ato um habito.

E significativo que, como presente de casamento, 0 mago tenha dado a filha um espelho:

O espelho era mais alto que seu pai; sua moldura era feita de madeira escura, simples
e sem adornos. [...] ela ndo o escutou, cativada demais pela mulher no espelho. [...]
As pessoas no saldo aplaudiram alto, liberando Mina do estranho feitico do espelho.
[...] ela se via como eles a viam — bela, sim, mas mais que isso: régia, poderosa. Eles
a amavam (BASHARDOUST, 2018, p. 191).

Essa passagem revela que o objeto tem uma origem, uma explicagdo, e € por meio do
espelho presenteado pelo pai que o objetivo de Mina ¢ alcancado: ser amada por sua beleza, na
posicao de rainha. O espelho ainda estd presente em alguns momentos que Mina divide com a

enteada:

Mina se levantou para Lynet tomar seu lugar na cadeira baixa diante do espelho
(BASHARDOUST, 2018, p. 16).

Ela a conduziu delicadamente até a cadeira em frente ao espelho (BASHARDOUST,
2018, p. 86).

Ela conduziu a menina por seu quarto até as duas pararem juntas em frente ao espelho.
Mina se ajoelhou [...] (BASHARDOUST, 2018, p. 203).

Nessas passagens, que buscam apresenta-las diante do espelho, podemos considerar
uma madrasta que tenta se colocar na posi¢do da enteada e, a0 mesmo tempo, coloca a enteada
em sua posi¢ao.

O espelho ¢ ainda o objeto que revela a passagem do tempo para a rainha:

—[...] Essa era minha idade [dezesseis anos] quando deixei minha casa no Sul e vim
para Primavera Branca. [...] Mina olhou para o espelho e franziu o cenho, parecendo
perturbada pelo que ele lhe mostrava. Os rostos estavam lado a lado, e, pela primeira
vez, Lynet percebeu um tnico fio branco no cabelo da madrasta (BASHARDOUST,
2018, p. 20).

A revelagdo da idade ¢ significativa, pois a tradi¢do ndo determina com precisao quando
os fatos acontecem no desenvolvimento da vida da protagonista. Além disso, ter os rostos lado
a lado nos permite avaliar que a relagdo ¢ de coexisténcia entre madrasta e enteada, ainda que

o tempo estivesse passando.



144

Essa coexisténcia possibilita que haja comparacao entre as duas figuras femininas e, por

vezes, Lynet deixa transparecer que seu modelo ¢ Mina:

[Lynet] achava que um dia, quando fosse rainha, teria de demonstrar compostura com
tanta naturalidade quanto Mina, mas isso estava a anos de distancia
(BASHARDOUST, 2018, p. 16).

[Lynet] sempre tentava imitar a madrasta (BASHARDOUST, 2018, p. 19).
O que Mina faria em sua posi¢do? (BASHARDOUST, 2018, p. 58).

[...] a forma como a madrasta tinha lutado pelo que lhe pertencia. Sera que Lynet
algum dia seria capaz de fazer isso? Sera que poderia arder tdo forte quanto a
madrasta, quando era feita de neve? (BASHARDOUST, 2018, p. 90).

— Vocé ¢ bonita [disse Lynet].
— Vocé também ¢ bonita — disse Mina (BASHARDOUST, 2018, p. 123).

[...] as duas estavam se tornando algo um pouco mais equilibrado do que madrasta e
enteada — estavam se tornando irmas, amigas, capazes de confiar uma na outra mais
do que nunca (BASHARDOUST, 2018, p. 134).

[...] como se ela e Lynet estivessem guardando um segredo juntas. [...] em sua
inocéncia, ela também tornava Mina inocente (BASHARDOUST, 2018, p. 203-204).

— Quando eu crescer, quero ser igual a vocé — a menina revelou com delicadeza
(BASHARDOUST, 2018, p. 205).

[...] Mina ndo tinha ocultado os proprios segredos, em vez de usa-los para o bem de
alguém além de si mesma? Se Lynet quisesse estar a altura da madrasta, teria de ser
mais forte do que costumava ser, e teria de aprender a guardar os proprios segredos
também (BASHARDOUST, 2018, p. 258).

[...] Mina nunca sentia medo, pelo menos era nisso que ela acreditava
(BASHARDOUST, 2018, p. 334).

A comparagdo que Lynet faz em relagdo a sua madrasta, conforme destacado nas
passagens, revela o pensamento que Michel Maffesoli (2004, p. 155) determina ao afirmar:
“fazer, pensar, sentir como o outro”. Madrasta e enteada possuem cumplicidade e demonstram

que a unido feminina pode ser conquistada:

[...] visita noturna a Mina, uma tradi¢do que tinha comegado tanto tempo atras que
Lynet ndo conseguia lembrar exatamente como tinha surgido (BASHARDOUST,
2018, p. 16).

Ela deixaria claro para Mina que concordava com a decisao [...] (BASHARDOUST,
2018, p. 83).

—[...] Por que eu contaria a vocé, se ndo para machuca-la? (BASHARDOUST, 2018,
p- 86).

— [...] N@o vou contar para seu pai se vocé nao quiser (BASHARDOUST, 2018, p.
163).



145

[...] amenina [...] colocou a maozinha na de Mina (BASHARDOUST, 2018, p. 164).

Lynet ndo entendia um mundo em que Mina representava um perigo
(BASHARDOUST, 2018, p. 217).

Eu estou segura. [...] Mas Lynet esta em perigo (BASHARDOUST, 2018, p. 227,
grifos da autora).

— Ela diz que ndo pode amar nem ser amada, mas talvez s6 pense que isso ¢ verdade
porque seu coragdo ¢ de vidro. [...] Quero ajuda-la de toda maneira possivel
(BASHARDOUST, 2018, p. 292).

Além disso, elas descobrem que possuem pontos em comum, como a mae ausente, seja
pela morte — como no caso da enteada, seja pela fuga — no caso da mae da madrasta, como €

revelado ao longo da narrativa:

— Minha mae também esta morta [...].

— Vocé sente falta de sua mae? [...]

— Eu ja senti, mas ndo sinto mais. [...] Ndo tem problema nao sentir falta dela. [...]
Vocé nunca a conheceu de verdade (BASHARDOUST, 2018, p. 124-125).

A madrasta ¢ a figura que eleva a subjetividade da enteada, descentralizando-a do desejo
do rei de que a filha seja um prolongamento da mulher que outrora ocupara o papel de sua

cSposa:

— [...] Meu pai a moldou ndo apenas de neve, mas de sangue. [...] Sangue cria vida
verdadeira... [...] sua vida pertence a vocé, para vivé-la como decidir. [...] Vocé ndo
precisa ser como a sua mae [...]. Vocé ndo é sua mae e tem direito de ter algo que
pertenga apenas a vocé (BASHARDOUST, 2018, p. 86-87).

— Vocé vai encontrar algo que seja apenas seu — disse Mina (BASHARDOUST, 2018,
p. 90).

— Entdo nés duas queremos a mesma coisa. Ndo lhe prometi que nunca deixaria
ninguém transforma-la em sua mae? (BASHARDOUST, 2018, p. 154).

[...] E quantas vezes Mina insistira para que ela deixasse a memoria da mae para tras?
Mina achava na época que estava dando a Lynet o conselho certo ao encoraja-la a
escolher a propria identidade [...]. Era facil conduzir Lynet no caminho contrario da
mae quando esse mesmo caminho também levava para longe do trono, para longe da
coroa de Mina (BASHARDOUST, 2018, p. 286).

Mina ¢ a figura que nao deseja substituir o papel de mae na vida da enteada e a0 mesmo
tempo renega a funcao de madrasta. Quando a enteada assim a chama, ela afirma que o termo
a “faz parecer muito velha e formal. Me chame de Mina, como vocé costumava fazer. [...] Sou
sua madrasta e nunca poderei substituir sua mae” (BASHARDOUST, 2018, p. 204). O lugar

da mae ¢ bem determinado e separado do lugar da madrasta. Conforme o rei afirma, em didlogo



146

com sua filha: “—[...] S6 porque vou me casar outra vez, isso ndo significa que estou tentando
substituir sua mae. — Ele apontou para o retrato. — Aquela ¢ sua mae e sempre vai ser. Mina vai
ser sua madrasta” (BASHARDOUST, 2018, p. 176, grifo da autora).

Apesar da cumplicidade e do desejo de desenvolvimento da enteada que Mina
demonstrava, o rei langa ideias e percepgdes de que o papel da madrasta era supérfluo e tinha
os dias contados. Ele diz a filha que a madrasta ndo ¢ mais necessaria: “— [...] agora que esta
mais velha, vocé nao precisa mais de uma madrasta [...] vocé se tornou dependente demais dela.
[...] Quando ficar mais velha, vocé ndo vai poder confiar que Mina va sempre querer o melhor
para vocé” (BASHARDOUST, 2018, p.133-134). Enquanto para a madrasta, ele revela: “—[...]
Lynet tem idade suficiente para ndo precisar mais de vocé” (BASHARDOUST, 2018, p. 137).

Tem inicio um processo de separagdo e desconstrucao da relacdo entre Mina e Lynet,
de modo que a énfase no crescimento da enteada possibilita ndo apenas que ela tome o lugar
que lhe ¢é de direito, mas considere a madrasta como alguém descartavel. O rei deseja dar a filha

o poder das terras do Sul, lugar de origem da madrasta:

— E quando Lynet assumir o Sul, o que eu vou fazer? [...]

— Vocé ainda vai ser rainha no titulo.

— O Sul ¢ meu, Nicholas. [...] Vocé esta apenas com medo de que Lynet fique parecida
demais comigo e ndo o suficiente com a mae? (BASHARDOUST, 2018, p. 138-139,
grifo da autora).

Lynet revela ciéncia da a¢do do pai e o que isso implicaria em sua relacdo com Mina:
“[...] o poder que o pai estava lhe dando — a posi¢ao para a qual ele a estava preparando — era
de Mina” (BASHARDOUST, 2018, p. 137). O poder de governar o Sul, sua terra natal, era da
madrasta porque o rei havia lhe prometido isso no inicio do casamento.

Mina relaciona a perda de seu poder com a perda de sua beleza, ao afirmar para a

enteada:

— Acho que as coisas sdo assim — disse ela. — Acho que eu desconfiava que alguma
coisa assim pudesse acontecer quando percebi o quanto vocé tinha crescido. Enquanto
vocé ainda era uma crianga, eu era bonita, eu estava segura... Mas agora que vocé esta
mais velha, ndo ha mais utilidade para mim. [...] Quando vocé ficar mais velha, outra
pessoa vai estar a espera para tomar seu lugar, alguém mais jovem e bonita que voceé.
Eu sabia que esse dia estava chegando para mim. Eu sabia mesmo enquanto vocé
ainda era uma crianga, entdo por que estou tdo surpresa em saber que estou sendo
deixada de lado? (BASHARDOUST, 2018, p. 152-153).



147

A madrasta constata a perda de sua fungdo social e a partir disso essa releitura retoma
alguns significados da tradi¢@o que enfatizam a relagdo de rivalidade feminina sendo alimentada
pela busca e pelo desejo de ser a mais bela de todas.

Nessa perspectiva, alguns lampejos da tradi¢ao sao visiveis no romance de Bashardoust.
Retomando os elementos que a madrasta leva a casa dos andes para atrair Branca de Neve na
tradi¢do, encontra-se um pente. Assim que a madrasta, disfarcada, o utiliza nos cabelos da
protagonista, ela desmaia com o veneno. Nessa releitura contemporanea, Lynet demonstra
pouca preocupacao em manter os cabelos alinhados, porque, por vezes, “— A escova fica presa
e machuca” (BASHARDOUST, 2018, p. 204). A madrasta ¢ quem escova os cabelos da
enteada, mas em determinado momento ela sente “uma vontade urgente de puxar o cabelo de
Lynet, até o ultimo fio, e queima-lo inteiro” (BASHARDOUST, 2018, p. 206).

Outro lampejo da tradi¢@o ¢ apresentado na consideracao que madrasta e enteada passam
a ter sobre si mesmas, apds o rei incutir em ambas a necessidade de substitui¢do da funcao

feminina:

Um dia, as duas comegariam a se ver de maneira diferente, ¢ Mina ndo conseguia
imaginar como, quando esse dia chegasse, elas poderiam se tornar qualquer coisa além
de inimigas (BASHARDOUST, 2018, p. 207).

Ela sabia que [...] quando ela tivesse idade suficiente para ver Mina — para ver seu
coracdo —, a enteada s6 poderia odia-la (BASHARDOUST, 2018, p. 219).

[...] ndo haveria outros papéis além daqueles determinados para as duas desde o
comego — a rainha amarga e envelhecida e a jovem e doce princesa pronta para tomar
tudo dela (BASHARDOUST, 2018, p. 219).

Como resultado da intercessao do rei na relagao entre madrasta e enteada, a convivéncia
outrora pacifica e de unido comeca a ruir ao apresentar olhares desconfiados. De uma relacao
marcada pela empatia — ““[...] sempre que ouvia Mina levantar a voz com raiva ou baixa-la em
desafio, Lynet comecava a imaginar que, em vez disso, era sua propria voz, dizendo ao pai
todas as coisas que desejava poder lhe dizer” (BASHARDOUST, 2018, p. 82) — madrasta e
enteada passam a se olhar com desconfianca: “— Nada vai ficar entre nds. Mina retribuiu o
gesto, mas ainda havia diivida em seus olhos [...]” (BASHARDOUST, 2018, p. 155).

Esse momento da narrativa ¢ marcado pelo acidente do rei e pela tentativa de fuga de
Lynet, o que agrava a situacdo entre as personagens femininas. Considerando o seu desejo de
nao se confrontar com a madrasta, Lynet prefere fugir a assumir seu titulo com a morte do pai.

Ela pondera que:



148

[...] a inica maneira de sobreviver era deixar Primavera Branca, criar uma vida nova
para si mesma fora daqueles muros. Ela tinha nascido e sido moldada a partir de uma
mulher morta, vivendo sob sua sombra fantasmagorica, e agora ela ia finalmente
escapar disso do Unico jeito que sabia (BASHARDOUST, 2018, p. 186).

Contudo, ao mesmo tempo que deseja fugir e se livrar do peso da coroa, Lynet sabia que
“nao podia partir sabendo que Mina estava com raiva dela, que suas tltimas palavras uma para
a outra tinham sido marcadas pelo ressentimento. [...] Ela sabia aonde sua madrasta ia quando
estava mais aflita” (BASHARDOUST, 2018, p. 187).

E na capela do reino que Lynet percebe a ligagdo romantica entre Mina e o cagador,
Felix. Assim que Mina aprende a manipular o vidro e a praticar o seu poder sobre esse elemento,
ela cria Felix, uma figura masculina totalmente controlada — em um movimento contrério a
idealiza¢do masculina, seja no mito edénico ou na releitura de Carter. Ele se difere do mestre
de caca em “Snow Night” que procura pela rainha e tenta modificar seus pensamentos em
relacdo a enteada, retomando a questdo feita ao espelho, bem como a histdria tradicional, em
que a madrasta deseja matar a enteada.

E com Felix que ela aprende alguns sentimentos humanos que acreditava nunca poder
compartilhar com outro ser. Quando surge a partir dos cacos do espelho, ele reafirma a beleza
da madrasta: “- [...] Eu olhei para seu rosto o dia todo. Embora tenha visto outras, vocé sempre
foi a mais bela de todas” (BASHARDOUST, 2018, p. 105). Além disso, acerca de sua descrigao
fisica, Mina afirma: “— Vocé tem a aparéncia de um cagador” (BASHARDOUST, 2018, p. 106).

Felix € o personagem que esta a disposicdo da madrasta e € ele quem sai a procura de
Lynet a mando de Mina. Ao desempenhar o seu papel, remete-nos ao personagem do cagador
que persegue Branca de Neve na tradi¢do e dialoga com o conto “The dead Queen”, quando
Coover, por meio dos pensamentos e questionamentos do Principe, nos induz a pensar que o
cacador poderia ser um dos disfarces da madrasta para afugentar Branca de Neve.

De certa forma isso se materializa no romance de Bashardoust, quando Felix pergunta
para Mina: “— Quer que eu mate a garota? [...] — Nao, Felix [...]. Voc€ ndo pode... eu ndo posso
fazer isso.” (BASHARDOUST, 2018, p. 211, grifo da autora). Por meio dos pronomes “vocé”
e “eu”, a madrasta revela a possibilidade de que ela e o cagador sejam a mesma pessoa, como
um reflexo ou uma extensao, afinal ele ¢ fruto do pensamento dela.

Além disso, Felix € o personagem que, ao perseguir Lynet a mando de Mina, realiza o
desejo da madrasta do conto tradicional de Branca de Neve: “Mina esperava que Felix lhe
trouxesse Lynet, mas, em vez disso, ele lhe trouxe o cadaver de Lynet” (BASHARDOUST,

2018, p. 239). A enteada, por meio da magia, constréi um corpo a sua semelhanga, dando a



149

madrasta o que ela acredita ser seu desejo para continuar sendo rainha. Lynet percebe que
poderia forjar uma morte para reorganizar a narrativa e ganhar tempo para salvar sua madrasta.

Felix também trabalha em prol da voz masculina do espelho, que julga, avalia, descreve:
“— Seja uma rainha, como sempre foi seu destino” (BASHARDOUST, 2018, p. 244). Nesse
momento narrativo, observamos outro didlogo com o conto de Coover, quando o autor propde
que a rainha morta ndo poderia ser lembrada apenas como a madrasta esquecida de uma
princesa.

A partir disso, algumas passagens nos direcionam a famosa competi¢do por beleza e a

inveja decorrente dessa acdo que embasa o conto tradicional:

— [...] Logo vocé ndo vai mais nem precisar de mim (BASHARDOUST, 2018, p. 20).

Ninguém vai me amar mesmo, entio qual a razio de me fazer de boazinha?
(BASHARDOUST, 2018, p. 42, grifos da autora).

— [...] Agora posso sentir tudo me escapando: minha juventude, minha beleza, minha
coroa. Mesmo que Nicholas viva, ele vai dar todo meu poder para Lynet, parte por
parte, até que ndo me reste nada além do coracdo de vidro que meu pai me deu. [...]
Ela vai me substituir (BASHARDOUST, 2018, p. 210).

— [...] Foi quando virou rainha que vocé comegou a parecer tdo infeliz [...]
(BASHARDOUST, 2018, p. 210).

[...] Mina se tornou a rainha orgulhosa outra vez (BASHARDOUST, 2018, p. 211).

[...] Nao era isso que Mina secretamente queria — despir Lynet de sua beleza, ser a
unica mulher digna de ser olhada, digna de ser amada? (BASHARDOUST, 2018, p.
241).

—[...] Vocé quer uma rainha mais jovem a quem servir? (BASHARDOUST, 2018, p.
346).

Que rainha sou eu, pensou ela com amargura. Escondida de uma garota com
metade de minha idade. E o que uma rainha de verdade faria? Eliminaria qualquer
ameaca, ¢ claro, mesmo que isso significasse matar a propria enteada. Era isso que
seu pai a obrigaria a fazer (BASHARDOUST, 2018, p. 371, grifos da autora).

Lynet é mais jovem e mais bonita que vocé, e ela vai substitui-la
(BASHARDOUST, 2018, p. 374, grifos da autora).

[...] [Mina] costumava acreditar que ficaria completamente sozinha se perdesse a
coroa (BASHARDOUST, 2018, p. 410).

A partir do momento que Mina observa que seu posto de rainha estd ameagado pela
enteada e considerando que ser rainha, para ela, era sindnimo de ser amada, uma vez que o pai
assim lhe havia dito, a madrasta adota um comportamento mais agressivo. Ela tem medo da

substituicdo, se torna infeliz, orgulhosa e ressentida pela perda de sua fungdo social.



150

Contudo, Lynet tem uma visdo diferente de Mina, que parte de uma confuso acerca do
segredo de sua criagdo que a madrasta mantinha a pedido do rei até chegar a um sentimento de

completa humanizagao e alteridade:

[Lynet] caminhou pelo quarto, pensando em todas as vezes que tinha estado ali antes,
noite apos noite — todos esses anos, todas as confidéncias que tinha compartilhado,
todas aquelas oportunidades para Mina lhe contar os segredos de sua criagdo
(BASHARDOUST, 2018, p. 81).

— Por que vocé nunca me contou que eu era feita de neve? [...] Por que vocé me deixou
descobrir sozinha? [...] sempre confiei que vocé seria honesta comigo. Vocé devia ter
me preparado para isso (BASHARDOUST, 2018, p. 83-85).

Lynet se perguntou se ja tinha visto a madrasta com uma expressao tao aflita. [...] a
madrasta parecia estar com ainda mais medo que Lynet (BASHARDOUST, 2018, p.
86).

[...] talvez sua bonita ¢ confiante madrasta fosse tdo insegura quanto ela. [...] Lynet
sentiu uma necessidade terrivel de proteger a madrasta (BASHARDOUST, 2018, p.
154-155).

[...] ultimamente, Lynet sentia que, em vez disso, era ela quem sempre tentava
confortar a madrasta (BASHARDOUST, 2018, p. 181).

Ao longo desse processo de substituicdo e competicdo, a madrasta reflete sobre o peso
que a tradi¢@o constroi a respeito da figura da mae, a qual foi se tornando ausente considerando
as edicdes realizadas para um mesmo conto. Quanto a sua propria mae ausente, Mina pondera
que “devia a vida ao pai, mas devia a beleza a mae. [...] Seu pai tinha chamado Dorothea de
fraca. Mina ndo considerou a mae fraca; ela a considerou egoista” (BASHARDOUST, 2018, p.
39). A madrasta rejeita a propria mae, mas o que conhece dela ¢ apenas a imagem criada por
seu pai. Ele € o intercessor entre as pessoas € o pensamento e/ou sentimento da filha.

Quando questionada pelo rei Nicholas a respeito do quao ruim era para uma garota
crescer sem a mae, “Mina ndo sabia ao certo como responder. Ela nunca conheceu nenhuma
alternativa” (BASHARDOUST, 2018, p. 74). Ela ndo torna a sua experiéncia uma verdade
absoluta, mas utiliza dessa mesma experiéncia de ser Orfa de mae para conquistar o rei quando
afirma: “[...] Eu cometi muitos erros que ndo teria cometido se tivesse uma mae para me guiar.
Depois da morte de minha mae, desejei uma orientagdo feminina, alguém para imitar, com
quem aprender. Eu queria... bom, eu queria uma mae” (BASHARDOUST, 2018, p. 127).

A madrasta reflete sobre a sua situagdo com a mae ausente — apds descobrir que sua mae
nao havia morrido, mas fugido por medo do mago — para vislumbrar outras possibilidades para

a relacdo que possui com a enteada:



151

[...] Mina sentiu uma onda de ressentimento, uma espécie estonteante de desespero
enquanto se perguntava como sua vida poderia ter sido diferente se Dorothea tivesse
sido corajosa o suficiente para ficar ou leva-la junto. [...] S6 as mées mortas eram
perfeitas — as vivas eram problematicas e imprevisiveis. [...] Ela faria o que a mae nao
tinha conseguido fazer: ela protegeria a filha (BASHARDOUST, 2018, p. 375-376).

E preciso lembrar que a mie levar a filha junto de si durante a fuga ndo é uma opgio
dentro do sistema patrilinear, que detinha de todos os direitos da prole. Essa passagem ainda
traz para a discussdo uma percep¢do comumente abordada na andlise da substitui¢ao, pelos
irmaos Grimm, da mae pela madrasta. Visto que a mae de Lynet ¢ apresentada como morta ¢ a
mae de Mina ¢ dada, a principio, como morta, elas se tornam modelos, de como ser ou de como
ndo ser. A respeito da morte e da consolidacdo de um modelo, Mina reflete: “Ele me amaria
também, se eu estivesse morta. [...] Nicholas moldaria a memoria dela, formaria uma mulher
que ele poderia amar e iria venerar seu corpo morto” (BASHARDOUST, 2018, p. 242, grifos
da autora). Tal abordagem nos permite afirmar que o modelo feminino ¢ fruto da imaginagdo e
da idealizagao masculinas, assim como o Conde o faz no conto de Carter (1979). Afinal, sera
que a esposa somente ¢ boa, lembrada e desejada por estar morta?

Estando o rei morto, Lynet e Mina precisam reavaliar sua relacdo de madrasta e enteada,
de modo que ndo apenas os seus poderes se tornam conhecidos, mas algumas revelagdes sdo
feitas sobre seus passados, seus destinos e as pessoas que estdo em seu entorno.

E por meio de Nadia que Lynet descobre ser uma criagdo do mago, como resultado do
pedido do rei, apds a morte da rainha. Nadia € a figura que desperta curiosidade em Lynet,
assim que chega a Primavera Branca, pois “nunca tinha visto uma mulher cirurgid antes”
(BASHARDOUST, 2018, p. 13). E assim, a princesa “desejou ainda mais conhecer aquela
estranha — ndo apenas saber quem era, mas conhecé-la e, talvez, absorver um pouco daquela
ousadia para si mesma” (BASHARDOUST, 2018, p. 12, grifo da autora). O fascinio pelo
diferente se instaura e Nadia ¢ uma personagem que quebra com o esteredtipo feminino que
torna a mulher fraca e submissa, quando reflete sobre sua profissdao: “— [...] Eles acham que
garotas sdo muito frageis para testemunhar qualquer sofrimento, que vou ficar com medo”
(BASHARDOUST, 2018, p. 61).

Assim, por meio de Nadia, Lynet descobre:

A verdade que ndo querem que vocé saiba é que sua mae nunca deu a luz a vocé. Ela
morreu antes de seu nascimento. [...] Se Emilia ndo era sua mae, como Lynet podia se
parecer tanto com ela? [...] Vocé ndo tem mae, ndo tem pai. Nunca teve. Vocé foi
criada por magia, a partir da neve. [...] O pai de sua madrasta, o mago, deu forma a
vocé a imagem de sua mae a partir de neve e sangue. Vocé foi feita para ser
exatamente igual a ela (BASHARDOUST, 2018, p. 66-67).



152

“Neve e sangue” (BASHARDOUST, 2018, p. 119) sdo os elementos utilizados pelo
mago para criar Lynet, o que nos remonta a tradi¢do: branca como a neve, vermelha como o
sangue. Para o mago, Lynet “era sua criagdo. [...] — Nao ¢ natural que eu queira conhecé-la
melhor? Qualquer pai pediria 0 mesmo” (BASHARDOUST, 2018, p. 164-166). Assim, ele
reivindica para si a paternidade da garota: “vocé ¢ minha verdadeira filha” (BASHARDOUST,
2018, p. 291, grifo da autora), mas em um sentimento de posse. Como afirma Mina, o0 mago
“so pensa que [Lynet] lhe pertence” (BASHARDOUST, 2018, p. 224, grifo da autora). A
madrasta ¢ filha do mago, o que justifica seus poderes pela genética, e esse mesmo mago cria a
filha do rei. A proximidade aqui ¢ dada pela caracteristica familiar. Seriam elas irmas?

O mago praticamente esquece de sua filha Mina nesse devaneio de requisitar o
pertencimento de sua criacdo. Lynet o procura para tentar salvar a madrasta, acreditando que
Gregory pudesse “curar o coragdo de vidro de Mina, torna-la capaz de sentir o amor de que
Lynet se lembrava” (BASHARDOUST, 2018, p. 237). A enteada nao desiste de sua madrasta,
pois a considera sua Unica familia, visto que a falecida rainha ndo a havia gerado e o pai estava
morto. A partir dessa consideragao, observamos que Mina deixa de ser a de fora e passa a ser a
unica opgao para Lynet.

E interessante observar que, no Sul, Lynet sente 0 mesmo nio pertencimento que a
madrasta sentia em Primavera Branca: “Eu nao me encaixo aqui, ela pensou de repente e se
perguntou se Mina tinha se sentido da mesma forma ao atravessar pela primeira vez a Fronteira
do Gelo vinda de outra dire¢ao” (BASHARDOUST, 2018, p. 259, grifos da autora). Madrasta
e enteada passam por situagdes semelhantes e isso torna mais facil para uma se colocar no lugar
da outra, em um processo de alteridade e empatia.

Recebendo Lynet em seu laboratério, o mago consegue retirar sangue da garota —
fazendo-a acreditar se tratar de um experimento para ajudar a madrasta — e se torna um pouco
mais forte. Ele elabora um plano para dar veneno a Lynet e conseguir manter o seu vigor, que
havia sido usado em sua criagao.

“— [..] Ele escolheu um veneno [..] que se chama beijo de inverno”
(BASHARDOUST, 2018, p. 315, grifos da autora). Nadia conta o plano a Lynet e revela o
nome do veneno, o qual ¢ significativo se considerarmos que, na versao da Disney, € o beijo do
principe encantado que quebra o feitico da madrasta, mas nessa releitura o beijo € o proprio
veneno. Nadia convence Lynet a se deixar ser enganada pelo mago, trocando o veneno por um
que “causa um transe que se parece com a morte mas passa com o tempo” (BASHARDOUST,

2018, p. 316). Assim como na tradi¢do, Lynet precisa passar um tempo “morta”.



153

E na visita ao laboratorio do mago, no Sul, que a jovem encontra a carta que a mie de
Mina havia deixado para a filha ao partir. “[...] A carta era uma despedida, mas ndo de uma
mae moribunda. [...] Dorothea ndo estava morrendo, mas partindo [...] por estar com medo de
Gregory” (BASHARDOUST, 2018, p. 295, grifo da autora). E com essa carta que Lynet sente

ainda mais compaixao pela madrasta e por todo o passado daquela que ela considerava sua mae:

[...] sentiu uma pontada de solidariedade pela garota que tinha se tornado sua
madrasta, vivendo sozinha com um homem que a via como um experimento
fracassado, uma ndédoa nas proprias habilidades. Ela ndo valia nada para ele, e Lynet
entendeu que Mina devia ter sentido isso todos os dias de sua vida (BASHARDOUST,
2018, p. 2995).

Essa passagem enfatiza a criagdo masculina, considerando que o mago criou tanto
Lynet, quanto realizou um procedimento de substituicdo do coracdo de Mina; o desprezo
masculino quando a criacdo ndo corresponde as expectativas e a compaixdo de Lynet pela
mulher que estava no lugar de sua mae. Reconhecendo o passado de Mina e a relacdo da
madrasta com o mago, a enteada considera que Gregory nunca poderia ajuda-la, porque ele
simplesmente nao conhecia a propria filha.

Ao se desvencilhar do mago, Lynet tenta retornar para Primavera Branca. Nesse interim,
0 mago visita sua filha e informa que a enteada estava viva. Ele a questiona, induzindo-a a
cometer um assassinato: “—[...] Vocé esta disposta a mata-la, quando for necessario? [...] Assim
que as pessoas em Primavera Branca souberem que ela estd viva, vao pedir sua cabega”
(BASHARDOUST, 2018, p. 324). Ele, entdo, deixa o veneno com a filha, em um pequeno
frasco de vidro.

Em Primavera Branca, Nadia finge estar entregando Lynet a madrasta. Ela ordena aos
guardas que capturem a enteada, mas que ‘“sob nenhuma circunstincia, devem lhe causar
nenhum dano sério” (BASHARDOUST, 2018, p. 345). Os guardas encontram a garota e a
levam para a Torre Norte. E nesse espago que o cagador se encontra com Lynet e ela descobre
que quando ele a perseguiu, Mina nunca havia desejado vé-la morta. Lynet pede ao cacador que
entregue a carta de Dorothea a madrasta, pois acreditava que “seria a cura pela qual estava
procurando — um lembrete para Mina de que ela era mais do que seu pai a fizera”
(BASHARDOUST, 2018, p. 367).

Contudo, enquanto a madrasta 1€ a carta, a qual “Era um pedido de desculpas — € nao
por se matar, mas por ir embora” (BASHARDOUST, 2018, p. 373), e descobre que sua mae
ainda poderia estar viva, 0 mago cria uma nova Mina, que vai até a Torre Norte e envenena a

enteada. “Ela estava se transformando em gelo, congelando de dentro para fora. [...] O veneno



154

estava desligando seu coragdo, congelando seu sangue e congelando sua magia junto”
(BASHARDOUST, 2018, p. 369).

Apos a leitura da carta®*, a verdadeira Mina se questiona, “que rainha sou eu, pensou
ela com amargura. Escondida de uma garota com metade de minha idade”
(BASHARDOUST, 2018, p. 371, grifos da autora). Ela também pondera, com ressentimento,
como sua vida poderia ter sido se sua mae a tivesse levado ou ficado junto dela. Tomando o
exemplo da mae, Mina decide ser diferente com sua enteada, protegendo-a do mago, mas a
encontra morta: “[...] Mina caiu de joelhos ao lado do corpo inerte da filha, aninhando a cabeca
de Lynet em seu colo. Ela morreu achando que fui eu, que eu a matei” (BASHARDOUST,
2018, p. 380, grifos da autora).

Assim como seu pai a havia feito acreditar que nunca amaria nem seria amada, algo
incomodava a madrasta: “o fato de que Lynet talvez tivesse morrido acreditando ndo ser amada”
(BASHARDOUST, 2018, p. 384). Alguns questionamentos passam por sua mente, revelando

remorso, vazio, soliddo e arrependimento, que sdo perceptiveis em sua descricao fisica:

O que aconteceria agora que estava tudo acabado? Mina tinha ganhado, ¢ ali estava
sua vitoria, ali no espelho: uma rainha infeliz, um reflexo vazio. Mina desejou poder
terminar o trabalho do pai e substituir cada parte dela por um caco de espelho [...]
sempre refletindo para fora, mas nunca para dentro, de modo que ninguém visse que
ela estava novamente esvaziada e oca, seu coracdo morrendo com Lynet
(BASHARDOUST, 2018, p. 385)

Ela n3o aguentava mais olhar para si mesma — cabelo despenteado, os olhos
vermelhos, a pele ndo mais lisa, mas com rugas de tristeza (BASHARDOUST, 2018,
p. 385).

Ao contrario do conto tradicional, a releitura de Bashardoust apresenta uma rainha
vitoriosa, mas infeliz. Para se desvencilhar do reflexo, ela quebra o espelho e € nessa passagem

que ha uma revelagao, pois, assim que o espelho racha, a voz de seu pai aparece, perguntando

3% “Minha querida Mina: Nio posso partir sem me despedir.

Eu gostaria de leva-la comigo, mas nio sei para onde vou, nio sei se posso cuidar de mim mesma, muito menos
de uma crianga de sua idade com satude fraca. Seu pai diz que seu coracdo esta estavel gracas ao que ele fez, mas
nunca sei dizer se ele estd mentindo, se esta apenas tentando me enganar. Eu nunca fiquei sozinha, antes.
Ninguém nunca me disse como era dificil ser mie, quio crianga eu me sentiria mesmo enquanto segurasse minha
propria filha nas maos.

Eu sei que devia ficar, e que € errado da minha parte deixa-la aqui com ele, mas ¢ impossivel para mim ndo odia-
lo, e sei que ele v€ isso em mim, e que me odeia por isso também. E tenho certeza de que, se ficar, ele vai me
fazer algum mal. Mas ele ndo machucaria a unica filha, ndo depois de se esforgar tanto para salvar sua vida. Eu
falhei com vocé muitas vezes, e nao mereco seu perdao. Embora espere que um dia vocé ainda possa pensar em
mim com carinho, ndo vou procura-la, caso voc€ ndo me queira, mas sempre estarei a espera, caso consiga
encontrar o caminho até mim outra vez.

Amo vocé, Mina. Amo muito vocé. Gostaria de ter sido mais forte por vocé€” (BASHARDOUST, 2018, p. 372-
374).



155

o que a filha estava fazendo. Isso nos permite questionar se ndo ¢ a voz dele que a acompanhou
o tempo todo em seu julgamento sobre sua beleza. Quando Gregory pergunta onde estava Lynet,
Mina desconfia que o pai planejava tomar o coragao de sua enteada: “Eu nao vou permitir
isso [...]. Todo o amor frustrado que se acumulara em seu coragdo, estagnado ali por anos sem
liberagdo, ganhou vida” (BASHARDOUST, 2018, p. 387-388, grifos da autora).

Ela o segue e o confronta. Mina pensa em seu poder sobre o vidro e considera o caco de
espelho quebrado em sua mao. O mago nao sabia de seu segredo, e a madrasta estava certa de
que Lynet ndo havia contado nada a ele. “Mesmo quando eram inimigas, Lynet guardara o
segredo de Mina” (BASHARDOUST, 2018, p. 392). Com o caco, Mina fere seu pai na garganta
e toda a multiddo assiste ao episddio de violéncia. Mesmo fraca, ouve essas mesmas pessoas
chamando por Lynet, que aparece sendo descrita com as cores do conto tradicional: “Com o
cabelo negro e o vestido vermelho em contraste com o halo branco de neve, Lynet estava tdo
vivida quanto um raio contra o céu cinza e embotado” (BASHARDOUST, 2018, p. 393).

Avaliando a situacdo, Lynet observa que toda a corte esperava:

que sua princesa recém-ressuscitada matasse a usurpadora e tomasse seu lugar de
direito no trono da méae. Essa era uma época de que todos iriam se esquecer de bom
grado e, talvez um dia, anos depois, Lynet comegasse a esquecer alguns detalhes
também. [...] Tudo de que se lembraria seria a histdria que seria passada por aqueles
que estavam assistindo: a madrasta cruel e a princesa injusticada que tinha voltado
dos mortos para derruba-la e tomar de volta o que era dela (BASHARDOUST, 2018,
p. 402).

Nesse trecho, podemos perceber o peso da tradigdo no destino das personagens.
Questiona-se se o que de fato conhecemos da historia ¢ veridico, ainda que em termos
ficcionais, e ndo apenas uma perspectiva parcial, enviesada; se quem conta ou narra a histéria
sabe 0 que realmente aconteceu, mesmo na perspectiva literaria. Tal questionamento também
ocorre no conto de Walker (1996). Essa percepcao dialoga com o que Waugh (1984) pontua
sobre a ficcionalidade do mundo fora do texto literario ficcional. Isso nos possibilita
problematizar o que poderia acontecer se nos colocadssemos na “pele” dos proprios personagens
e tivéssemos acesso aos seus pensamentos, principalmente quando consideramos a seguinte
passagem: “[...] Varias historias se espalharam sobre o que tinha acontecido [...]. Mina nao se
importava com o que diziam: s6 ela e Lynet precisavam saber o que tinha acontecido”
(BASHARDOUST, 2018, p. 407).

Lynet deseja um final diferente para a historia com a madrasta: “ela sabia que tinha o
poder de muda-la. As duas tinham o poder de mudé-la” (BASHARDOUST, 2018, p. 403).

Primeiramente, ela aciona o seu poder sobre a neve, que rodopia “em torno dela e também de



156

Mina, protegendo-as dos olhos famintos da corte. O punhal caiu de suas maos, ela se ajoelhou
ao lado de Mina e tomou a madrasta nos bracos. Elas se agarraram uma a outra”
(BASHARDOUST, 2018, p. 403). A prote¢do ¢ mutua e elas sabem que podem coexistir. E
com o apoio da enteada que a madrasta fortalece seu coragdo, lembrando que a morte do pai

significa que ele ndo tinha mais poder sobre ela. Assim, elas fortalecem sua relagdo:

—[...] Lynet, eu amo vocg. [...] Todo esse tempo, eu amei vocé e ndo conseguia ver
isso. Obrigada por me ajudar a entender.

[...] Sua madrasta — sua implacavel e inquebravel madrasta — agora parecia muito
pequena e fragil em seus bragos.

— [...] Vocé sempre me deu forga [..]. Nos ainda temos muito a fazer juntas
(BASHARDOUST, 2018, p. 404).

A narrativa prossegue com a coroagdo. “[Mina] ndo teria permitido que mais nenhuma
outra pessoa coroasse Lynet como rainha. Afinal de contas, era a coroa dela que estava sendo
entregue” (BASHARDOUST, 2018, p. 406). Nao sendo mais rainha, Mina se questiona sobre
quem ela havia se tornado e considera que “ela jamais poderia se permitir machucar Lynet outra
vez, e Lynet devia ter coisas mais importantes com que se preocupar do que o estado emocional
de sua madrasta trai¢oeira” (BASHARDOUST, 2018, p. 408). Desse modo, ha uma
descentralizagdo do foco da trama ser na relagcdo de 6dio entre madrasta ¢ enteada, como o faz
a tradicao.

A enteada propde uma nova situagao ao dar o governo do Sul a sua madrasta, apos se
convencer de que Mina ¢ a sua inspiracdo de um modelo de poder. Mina observa Lynet
desenvolver a sua subjetividade e “se transformar em uma rainha, segura e com seus objetivos
claros” (BASHARDOUST, 2018, p. 411). A partir da divisdo do poder e da possibilidade de
madrasta e enteada coexistirem, Lynet determina, de modo parodistico: “— [...] ndo podemos
continuar a fazer as coisas como antes, isso nao ajudou ninguém. NoOs precisamos acabar com
os velhos métodos, para poder construir algo novo” (BASHARDOUST, 2018, p. 412).
Nenhuma delas precisaria perder para a outra se tornar vitoriosa. E a nogdo que Carter (1983)
apresenta sobre vinho novo em velhas garrafas, de modo que a pressao do liquido faca o
involucro explodir.

A partir dessa unido feminina, surge “[...] um caule longo e fino com uma folha
perfeitamente formada. [...] Era a primeira vida nova que ela via desde que tinha deixado o Sul”
(BASHARDOUST, 2018, p. 418). Com esse renascimento simbolizando novos tempos,
madrasta e enteada constatam: “fomos necessarias nos duas para acabar com a maldi¢do”

(BASHARDOUST, 2018, p. 419).



157

O final da narrativa ndo traz principes que solucionam todos os problemas. O momento
de passagem da coroa havia sido sempre uma sombra na vida de madrasta e enteada. No entanto,
nessa releitura, havia poder para as duas: Lynet no Norte ¢ Mina no Sul, afinal, como afirmado
pela enteada, elas eram mais do que suas origens € juntas acabaram com a maldi¢do — que aqui
faz referéncia a Sybil. O mito de Sybil diz respeito ao eterno retorno. De acordo com Eliade
(1992), em Mito do Eterno Retorno, os mitos sdo narrativas contadas de maneira repetitiva, por
isso infinita, de modo a preservar modelos exemplares. Eles reatualizam, de forma periodica,
eventos importantes ao longo da sociedade, estabelecendo paradigmas e arquétipos e servindo
para regenerar 0s povos.

A metafora de uma estatua de Sybil no reino de Primavera Branca traz um forte apelo
para o tempo ciclico que os mitos retomam, mas que sao caracteristicos também dos contos de
fadas, que cristalizam significados justamente pela repeticdo. Destruir a estatua e, por
consequéncia, acabar com a maldicdo em outras leituras ¢ uma forma de possibilitar novas
abordagens e perspectivas as personagens de protagonista e antagonista outrora facilmente
reconhecidas pela oposigao.

A narrativa se encerra com o pensamento de Lynet:

E enquanto voltavam do jardim juntas e de maos dadas, Lynet soube que esse seria o
legado delas, a historia que elas haviam escolhido — duas garotas feitas de neve e vidro
que eram mais do que suas origens, duas rainhas que tinham se juntado para
reformular o mundo (BASHARDOUST, 2018, p. 419, grifo da autora).

Ao contrario da tradi¢do, a releitura de Bashardoust termina revelando o poder que
existe na unido feminina, quando retomadas as figuras da madrasta e da enteada. Por vezes, a
forca da tradicdo acompanha os passos dessa jovem mulher que se tornara, em breve, a
substituta da figura da mae em uma narrativa. Garotas de Neve e Vidro apresenta o passado de
uma madrasta que se percebe sozinha no mundo, na ilusoria presenga de um pai que acredita
ter poder discursivo sobre seu corpo e seu destino. E no seu relacionamento com a enteada que
ela detém controle sobre sua vida e juntas constroem um novo sentido para a relagdo outrora de

odio que a tradicao dos contos de fadas muitas vezes enfatiza para as figuras femininas.

4.2.5 A Rainha Ma de 4 mais bela de todas: A historia da Rainha Ma

Serena Valentino ¢ uma autora norte-americana conhecida por seu desempenho nas

séries de quadrinhos Gloom Cookie € Nightmares & Fairy Tales. Recentemente tem publicado



158

uma nova série: Os vildes da Disney. Fairest of All: The Story of the Wicked Queen foi o seu
primeiro romance, traduzido para o portugué€s como A mais bela de todas — A historia da Rainha
Ma, publicado pela Editora Universo dos Livros, em 2016.

A mais bela de todas — A historia da Rainha Ma ¢ uma releitura da versao tradicional
da Disney. O foco de toda a historia, assim como se prontifica o titulo, ¢ a Rainha Ma,
caracterizando a quebra da sentenca conhecida e o ponto de vista tradicional (DUPLESSIS,
1985). No inicio da narrativa, que faz um movimento de ir e vir na cronologia, sao-nos

apresentadas descri¢cdes do casamento real, o qual introduz a figura da Rainha’:

[...] parecia que o mundo inteiro estava ali reunido, ao lado do antigo poco, esperando
para ver de perto a beldade que era a nova noiva do Rei — de uma formosura tao rara
que parecia ter saido magicamente das lendas e dos mitos, a adoravel filha do
renomado Artesdo de Espelhos (VALENTINO, 2016, p. 5).

A primeira descrigdo da madrasta enfatiza a sua beleza fisica ¢ a funcdo que ela
desempenha na relagdo com as figuras masculinas de poder dentro da familia: noiva do Rei,
filha do renomado Artesdo. Além disso, sua descricdo comega por sua beleza. A énfase na
beleza enquanto descri¢do fisica ¢ demarcada ao longo da obra, conforme podemos observar

nas passagens:

—[...] Vocé deve ser a donzela mais bela destas terras. N&o, certamente vocé ¢ a mais
bela de todas as terras que ja conheci. Nao ¢ de admirar que seu pai faga espelhos
para refletir a sua beleza (VALENTINO, 2016, p. 10, grifo da autora).

Todo mundo que ela encontrava comentava sobre a sua beleza (VALENTINO, 2016,
p- 15).

[...] Mas a Rainha insistira que ninguém poderia vé-la sem maquiagem e ndo penteada
(VALENTINO, 2016, p. 33).

— Vocé ¢ a mais bonita do que qualquer uma dessas garotas, maméae (VALENTINO,
2016, p. 41).

[...] esfregando-se freneticamente e perfumando-se, pintando o rosto, arrumando o
cabelo (VALENTINO, 2016, p. 42).

—[...] ela era a garota mais bonita 14 (VALENTINO, 2016, p. 43).

— Oh, eu tenho certeza de que ela era a mais bela (VALENTINO, 2016, p. 43, grifo
da autora).

35 Os termos “Rei”, “Rainha”, “Cagador” e “Principe” aparecerdo nesse subcapitulo com a inicial em maiusculo
porque assim sdo apresentados na obra de Valentino.



159

O Rei enfatiza a beleza da Rainha, afirmando “que, de todas as cria¢des de seu pai, ela
era a melhor” (VALENTINO, 2016, p. 10). Ela é comparada a uma cria¢do. Se o pai criava
espelhos, ela era apenas um objeto para ser admirado, de modo que sua beleza € constantemente
relembrada. Sendo idealizacdo do pai, ela ¢ uma posse masculina.

A madrasta, assim como na releitura de Bashardoust, tinha pouco conhecimento de sua
mae, pois era 6rfa: “Como a Rainha desejava saber qual era o local de descanso de sua propria
mae...” (VALENTINO, 2016, p. 31). O que conhecia da figura materna era apenas um quadro
pintado que servia como decoragdo na casa do pai. A mae ¢ apresentada através do olhar do

outro e o alcance a ela é sempre perpassado pelo masculino:

Minha mae era bonita; eu tinha consciéncia disso pelo retrato que ficava pendurado
na pequena e ligubre casa de meu pai. A Unica fonte de beleza na minha vida era
aquele retrato, e eu ficava olhando para ele por horas a fio me perguntando por que eu
ndo era bonita como ela (VALENTINO, 2016, p. 90).

A beleza da mae ¢ um lembrete de sua propria feiura e, assim, sdo colocadas em
oposic¢do na balanca da descri¢do fisica. A oficina de seu pai, Artesdo de Espelhos, ¢ um lugar
que representa medo e pavor, porque ali ela tinha a confirmagao, nos inimeros rostos refletidos
de si, de sua aparéncia. “Nao se passou um dia sequer da minha infancia sem que o meu pai
dissesse como eu era feia, e era assim que eu me via” (VALENTINO, 2016, p. 90).

O que conhecia da relagdo de seus pais era considerado um “mito antigo”
(VALENTINGO, 2016, p. 91) e ela desejava que alguém fosse capaz de ama-la da mesma forma
que seu pai havia amado a esposa. Ela afirma que a morte da mae foi resultado de seu
nascimento e constata que o pai deve té-la odiado a partir daquele momento: “seu rosto
transtornado por uma furia mal contida. [...] Ele me olhou fixo, cruelmente. [...] Ele me batia
mesmo quando eu ficava em siléncio” (VALENTINO, 2016, p. 93).

E na repulsa pelo pai que o desejo de ter tido a figura materna presente se faz evidente:
“Como seria maravilhoso ter a mae ali com ela naquele momento. Como seria maravilhoso
simplesmente ter a mae. A Rainha conhecia a mae apenas da pintura que decorava a casa de
seu pai” (VALENTINO, 2016, p. 8, grifo da autora). Portanto, essa auséncia em sua vida pode
se apresentar, ainda que brevemente, como tentativa de justificar a sua nao adequacao ao papel
materno, quando se torna madrasta. Uma vez nao tendo aprendido o que era o amor de mae, ela
ndo seria capaz de reproduzi-lo com uma crianga.

A auséncia maternal também ¢ sentida a cada comparagdo realizada. O Rei ¢ a figura

que mais a faz perceber a semelhanca:



160

— E vocé nesse retrato? — perguntou o Rei [...]. A semelhanca é espantosa [...] Vocé é
praticamente uma copia dela (VALENTINO, 2016, p. 12).

[Ela] desembrulhava os pequenos espelhos, percebendo um rosto que se parecia muito
com o de sua mae refletido neles. [...]

— Vocé se parece tanto com a sua mae que eu quase pensei que fosse um retrato seu.
— O Rei disse 0 mesmo [...]. Eu quase pensei que era ela que estava olhando para mim
desses espelhos (VALENTINO, 2016, p. 69-70).

A semelhanga com sua mae passa a ser sentida pela Rainha, mas € preciso ponderar que

apenas apos a visao e a revelacdo de um novo homem em sua vida:

A Rainha examinou-se no espelho outra vez, e viu algo de sua mae olhando-a de volta.
Lembrou-se do dia em que o Rei comentara sobre sua semelhanca com ela. Talvez ele
estivesse certo. Era possivel que ela se parecesse com a mae, mas nunca tinha notado
isso até aquele momento, ali de pé no mesmo vestido de noiva que a méae tinha usado
no dia do proprio casamento (VALENTINO, 2016, p. 8).

As mulheres tanto nessa releitura quanto na de Bashardoust sdo assemelhadas entre as
geracdes, mas o mesmo nunca ¢ afirmado sobre os homens. A mae estd numa ponte de
“auséncia-presenca”, e usar as mesmas roupas pode simbolizar o desejo de reproducdo, de
trilhar os mesmos caminhos.

No momento em que o Rei conhece a futura madrasta de Branca de Neve, “[...] a Rainha
estava puxando um balde d’agua de um antigo pogo” (VALENTINO, 2016, p. 9). Na versao de
Walt Disney, Branca de Neve, em um momento de musical que ocorre acima de um pogo que
reflete tanto a sua voz, quanto a sua imagem, canta que um dia ser4 feliz com aquele que sonhou
para si. Seria um indicio ciclico de que nessa releitura Branca de Neve ¢ a propria Rainha?

Nessa versao de Valentino, o pogo € compartilhado:

[...] Branca estava sentada na borda do pogo — no poc¢o da Rainha —, alimentando os
azuldes. Ela havia se tornado uma bela jovem (VALENTINO, 2016, p. 139, grifos da
autora).

E a Branca de Neve, ela estava me ajudando a tirar 4gua do pogo (VALENTINO,
2016, p. 145).

[A Rainha] viu Branca de Neve no poco (VALENTINO, 2016, p. 175).

O fato de realizarem as mesmas tarefas poderia ser interpretado como um trago de uma
subjetividade compartilhada pela repeti¢do imposta pela tradi¢do ou apenas uma tentativa da
madrasta de fazer sua enteada se sentir inferior, colocando-a na mesma posi¢ao outrora ocupada

por ela antes de se casar com o Rei?



161

O pogo ¢ um elemento que se repete durante o casamento, podendo ser interpretado
como um lembrete: “[...] Ele a esperava ao lado do velho pocgo, que ele havia ordenado que
fosse trazido da casa do Artesdo de Espelhos para o patio do castelo, a fim de que pudesse
sempre recordar-se de onde ele vira pela primeira vez a Rainha” (VALENTINO, 2016, p. 14).
A ambiguidade do pogo ocorre quando ele pode ser uma recordagdo para o Rei, mas também ¢
um simbolo para recordar a madrasta constantemente de sua origem. O pogo ¢ ainda um
elemento que se assemelha ao espelho, dado que a 4gua em seu fundo produz o reflexo.

Além da mae, a Rainha também perde o pai. Tudo isso antes do casamento real. Para
ela, a morte do pai ¢ vista como libertacdo: “Era como se, ao deixar este mundo, seu pai
houvesse levado com ele toda a escuriddao” (VALENTINO, 2016, p. 11), “No dia em que meu
pai morreu, foi como se a minha vida tivesse sido inundada de luz. [...] pela primeira vez eu
havia saido para a luz, que eu ndo estava mais mergulhada em escuriddo e duvida”
(VALENTINGO, 2016, p. 94). Seu tltimo pronunciamento revela sua natureza cruel e desprovida
de humanidade, cujas palavras sdo amargas e destilam 6dio: ““Vocé sabe que ele ndo vai voltar
para ver voc€, ndo sabe? Vocé sempre foi uma crianga feia. Por que um rei iria perder seu
tempo com vocé? [...] Eu nunca amei vocg, filha’. E, entdo, ele fechou os olhos e deixou este
mundo” (VALENTINO, 2016, p. 94-95, grifo da autora).

Assim que se casam, a Rainha deseja poder ser uma mae para Branca de Neve e o Rei

reconhece seu esforgo:

[...] Ela viveria feliz com o Rei e sua linda e delicada flor de menina. Ela criaria e
amaria aquela crianca como se fosse sua. Iria lhe dizer como ela era bonita todos os
dias de sua vida, e elas dangariam juntas e ririam como mae e filha. Elas seriam mae
e filha (VALENTINO, 2016, p. 16, grifo da autora).

— Vocé ja se tornou uma mae para ela (VALENTINO, 2016, p. 26).

Com o casamento, ela assume sua funcdo em relacao a Branca de Neve. Enquanto estava
segura de sua beleza, comportava-se como uma boa mae. Nessa releitura, ha substituicdo da
mae pela madrasta; ndo ¢ como a madrasta do romance de Bashardoust, Mina, que nega a
substitui¢cdo, preservando a memoria da mae de Lynet, a enteada.

Além disso, a principio, ela deseja proteger a enteada, baseando-se na sua experiéncia

enquanto filha do Artesdo:

Eu prometi a mim mesma que ndo deixaria os demdnios do meu pai macularem a
minha alma. Jurei que estava comegando uma nova vida com vocé. Eu queria esquecé-
lo e ser feliz com vocé e meu belo passarinho. Fiz a promessa de que faria de Branca
minha propria filha e a amaria do jeito que eu queria que meu pai tivesse me amado —



162

que eu diria para Branca de Neve todos os dias de sua vida como ela era bela, e que
irlamos dangar juntas e rir. E, ao contrario do meu pai, eu levaria Branca para visitar
o timulo da méae e usaria as cartas que vocé me confiou para lhe contar sobre ela
(VALENTINO, 2016, p. 93-94).

No dia do casamento, ha uma énfase no fato de que “A Rainha ergueu a crianca no colo,
abragou-a, e levou-a para o redemoinho colorido dos vestidos das elegantes damas. Ela dangou
com a menina” (p. 16), a Rainha “nunca dangou tanto em toda a sua vida” (VALENTINO,
2016, p. 15). Apesar da experiéncia conjunta que se pode observar nessas passagens,
considerando o seu tragico final nos contos de Grimm, dangar em seu proprio casamento se
torna uma ironia.

Ainda durante o casamento, ha um primeiro indicio de que a Rainha tinha inveja da
beleza da enteada, quando “quase desejou absorver a beleza daquela crianga, para que ela
propria pudesse ser verdadeiramente bela” (p. 7), pois era “como se a beleza da crianga a
machucasse profundamente” (VALENTINO, 2016, p. 7). O desejo de absorver tal atributo de
Branca de Neve esta vinculado a possibilidade de se tornar jovem novamente.

ApOs a cerimoOnia, a Rainha recebe o seu presente:

— Vejo que vocé abriu o meu presente — observou o Rei, olhando para o espelho.

O espelho era em formato oval e ricamente ornamentado, dourado, com borda em
filigrana [...]. Mas alguma coisa nele a fez sentir o mesmo mal-estar que a abalara
antes da cerimdnia (VALENTINO, 2016, p. 17).

A partir do momento que se faz presente pela primeira vez, o ato de olhar para ele e se

ver refletida se torna uma constante:

A Rainha estava sozinha em seu quarto, olhando para o seu reflexo no espelho
(VALENTINO, 2016, p. 6).

A Rainha examinou-se no espelho outra vez (VALENTINO, 2016, p. 8).
[...] Mas ndo conseguia tirar os olhos do espelho (VALENTINO, 2016, p. 17).

[...] Ela se inclinou para o espelho para examina-lo mais de perto (VALENTINO,
2016, p. 36).

[...] Olhou-se no espelho pendurado no saldo principal (VALENTINO, 2016, p. 107).
[...] a Rainha caminhou até o espelho (VALENTINO, 2016, p. 116).

A Rainha correu [...] até o espelho (VALENTINO, 2016, p. 149).

Apesar de recorrer constantemente ao espelho para se certificar de sua beleza e

aparéncia, enquanto Branca de Neve ainda ¢ uma crianga, a madrasta possui uma relacao de



163

coexisténcia, porque projeta nela a crianga que outrora havia sido. Ela se dirige a enteada como
“meu belo passarinho” (VALENTINO, 2016, p. 7), o que nos remonta a narrativa de
Bashardoust, cuja enteada afirma que seu nome, Lynet, significa passaro, e cuja madrasta a
apelida como “lobinha”. O fato de as duas madrastas trazerem apelidos carinhosos as enteadas
revela que existe uma relacdo de proximidade. Quando a Rainha afirma: “— [...] Eu preciso ter
certeza de que vocé sempre recorrerd a mim, especialmente se alguém estiver tentando fazer-
lhe mal” (VALENTINO, 2016, p. 75), além de preocupacao, trata-se se um pedido que clama
por uma forma de se manter util a enteada e garantir o que havia alcangado com o casamento.

Além disso, a Rainha ¢ a pessoa encarregada pelo Rei por apresentar a mae de Branca
de Neve, por meio de lembrangas guardadas em uma caixa. “[...] o Rei entregou a Rainha uma
pequena caixa com os escritos de sua primeira mulher. [...] — Eu quero que vocé compartilhe
isso com Branca de Neve quando achar que ela estd pronta” (VALENTINO, 2016, p. 21-22).
A caixa, que posteriormente serd usada para trazer o coracdo de Branca de Neve, como na
tradi¢do, nos remonta a Pandora. Assim como a madrasta, Branca tera seu conhecimento sobre
a mae bioldgica intermediado por outra pessoa — no caso, uma pessoa que nunca a conheceu
pessoalmente: “A Rainha sentava-se ali com Branca por horas, contando-lhe as historias de sua
mae que viera a conhecer por meio das cartas que o Rei lhe confiara, chegando a ler algumas
delas em voz alta” (VALENTINO, 2016, p. 29-30). Que garantia temos que essas cartas foram
realmente escritas pela mae de Branca de Neve?

Quando o Rei repreende a filha por acreditar que ela havia pregado uma pega em suas
primas, a Rainha irrompe o saldo, interrompendo o marido e mandando que ele retirasse as
maos da enteada. Ela ordena que ele peca perdao pela maneira como havia tratado a filha e

3

afirma: “— Voc€ machucou o corac¢ao dela [...]. Eu conhego aquele olhar, aquele rostinho
magoado de coragdo partido. E 0 mesmo olhar, a mesma expressio, que eu encarava dia apos
dia nos espelhos do meu pai quando crianga” (VALENTINO, 2016, p. 84, grifo da autora).
Nessa passagem, nos deparamos com uma Rainha empatica, que age com alteridade. Ela se
projeta e se enxerga na enteada, protegendo-a.

Quando o Rei inicia sua auséncia para os campos de batalha — “[...] Ele j4 estd longe ha
varios meses” (VALENTINO, 2016, p. 33) —, a Rainha se dedica a fortalecer sua relagdo com
Branca de Neve. Nesse interim, ocorre a primeira aparicdo do escravo: “[...] algo pareceu se
mover atras dela no espelho [...]. Ela tinha certeza de que vira um rosto surgir no espelho, logo
acima de seu ombro” (VALENTINO, 2016, p. 35). Quando ela se aproxima para examinar o
objeto, ele a cumprimenta: “— Boa noite, minha Rainha” (VALENTINO, 2016, p. 36). Sua

reacdo de susto provoca a quebra do espelho: “Ela instintivamente golpeou o enorme espelho



164

[que] [...] se espatifou no piso de marmore. Mas, por um momento, a Rainha teve certeza de
que vislumbrara a face estilhacada de um homem olhando para ela” (VALENTINO, 2016, p.
36).

ApoOs esse momento inicial de medo e apreensdo em relagao ao reflexo do rosto, o Rei
retorna e manda consertd-lo: “Repousando na cornija da lareira estava o espelho que ela tinha
quebrado, agora totalmente reparado e intacto [...]. — [...] pensei que vocé€ gostaria de algo para
lembra-la de seu pai” (VALENTINO, 2016, p. 47). O ato do Rei soa como um lembrete de que
a Rainha precisava encarar quem quer que estivesse aprisionado no objeto.

Para Gilbert e Gubar (1979), a voz no espelho ¢ a voz do Rei que dita as regras de
julgamento que coordenam as a¢des da Rainha M4 frente a esse objeto. A avaliagdo que ela faz
de si mesma passa pelo viés do patriarcado, afinal a beleza que ela busca ¢ fruto de um
julgamento masculino. Considerando isso, ter o espelho de volta ¢ o inicio do seu processo de

insanidade:

— [...] temo estar perdendo a cabeca!

[...] Mas ele poderia pensar que ela estava louca, ou pior, possuida por espiritos
malignos. [...]

— Eu vi o rosto de um homem nesse espelho que vocé me deu, meu amor. Ele falou
comigo!

—[...] Vocé é a mulher mais forte que eu conhego, mas até mesmo vocé tem os seus
limites (VALENTINO, 2016, p. 48-49).

A fala do Rei determina que as mulheres, mesmo as mais poderosas, sao limitadas. Sua
auséncia e o episodio do espelho agravam sua solidao: “[...] a Rainha comegou a se sentir mais
solitaria [...]. Tinha certeza de que iriam acusa-la de bruxaria, e a queimariam na fogueira”
(VALENTINGO, 2016, p. 51). A retomada historica nesse trecho € significativa por trazer a tona
o contexto de queima as bruxas durante a Inquisicao.

Considerando que o espelho havia sido um presente do Rei, para conseguir evita-lo, ela
o cobre com grossas cortinas de veludo, explicando ser uma forma de preservéa-lo. Assim, tem-
se inicio suas mentiras. Além disso, em seus pesadelos, o rosto quebra o espelho de dentro para
fora, “[...] cada caco refletindo uma imagem horrivel da Rainha, ndo com a sua bela aparéncia,
mas velha, macilenta e coberta de verrugas” (p. 52), e ela se questiona se “[...] demonios haviam
invadido sua alma” (VALENTINO, 2016, p. 53). Seus pesadelos revelam o medo de envelhecer
e a invasdo de sua alma pode ser lida como a maldade e o seu lado obscuro vindo a tona.

Algum tempo depois, o rosto no espelho realiza uma nova apari¢do, junto a uma

revelagao:



165

— Boa noite, minha Rainha [...]. Sou seu escravo [...]. E meu dever transmitir-lhe as
novidades do reino, qualquer coisa que vocé deseja saber; eu vejo tudo, posso mostrar-
lhe tudo o que vocé quiser [...]. Eu vejo tudo, minha Rainha, nos coragdes ¢ mentes
de cada misera alma no rei [...]. Vocé ndo me reconhece? [...] Minha filha
(VALENTINO, 2016, p. 85).

O rosto ganha forma e identidade: refere-se a alma de seu pai. Sua aparigdo e revelacdo
desesperam a Rainha, que se questiona o porqué de as coisas terem de mudar. “Por que ela nao
podia simplesmente congelar o tempo no dia em que se casou e viver feliz para sempre com
Branca e o Rei?” (VALENTINO, 2016, p. 96). A tradi¢ao nos responde: porque as madrastas
nao té€m direito a finais felizes. Elas sdo as “de fora”, estando a margem. Além disso, essa
passagem se diferencia do rei de Bashardoust, pois ele se vangloria de que em seu reino nada
muda, ou seja, tudo permanece como ele quer.

E interessante observar que o rosto aparece somente na auséncia do Rei, seja dos
aposentos da Rainha, seja do reino: “Ao ouvir o barulho, o Rei correu para o quarto da Rainha.
[...] Mas o homem no espelho ndo estava mais 18” (VALENTINO, 2016, p. 89). Quando o Rei
parte novamente para o campo de batalha, a presenca do pai no objeto ocorre com mais
frequéncia.

E por meio do espelho que ela recebe a noticia da morte do Rei:

[O Rei] esta em seu cavalo. Sua espada ¢ erguida no ar. Oh! Uma seta quase acertou
o0 seu rosto [...]. Oh, e agora, o que ¢ isso? Um homem com uma langa se aproxima
pelas costas do Rei. Eu acho que o seu marido ndo se apercebeu do atacante. Se ao
menos pudéssemos avisa-lo! Se pudéssemos de alguma forma impedir a langa de
entrar em suas costas e atravessa-lo até emergir do outro lado, de seu peito... para
evitar que ele... (VALENTINO, 2016, p. 102-103).

“A Rainha tinha consciéncia de que iria mudar a vida daquela crianca para sempre”
(VALENTINO, 2016, p. 105), quando lhe anunciasse a morte. “Agora, ela seria tudo o que
Branca tinha no mundo” (VALENTINO, 2016, p. 105). A constante auséncia paternal ¢é
substituida pela morte e a madrasta constata a importancia que sua fun¢do desempenharia na
vida da enteada. Contudo, passa semanas isolada em seu quarto apos o funeral, demonstrando
fraqueza: “[...] como se ela pudesse se despedacar a qualquer momento” (VALENTINO, 2016,
p. 110). Ainda que Verona, sua dama de companhia, tentasse uni-la a Branca de Neve, era em
vao.

E nesse periodo que ela adquire um novo ritual: caminhar até o espelho, ansiando por
ver o rosto do pai e obter noticias do marido no outro mundo. Mas o objeto apenas refletia a

Rainha e ela comeca a se questionar sobre sua beleza:



166

Ela se angustiou com o que havia se tornado. Talvez sua beleza anterior no fim das
contas fosse simplesmente produto de um feitico... um encantamento langado por seu
esposo. E quando ele morreu, sua beleza — sua falsa beleza — morrera com ele. Como
p6de um dia pensar que era bela? Que se parecia com sua linda mée, ou rivalizava, da
forma que fosse, com a primeira esposa do Rei, ou até mesmo com a pequena
Branca?” (VALENTINO, 2016, p. 117, grifo da autora).

A dutvida sobre sua beleza comeca a lhe consumir. Quando o rosto aparece no espelho,
seu pai nega que possa ter noticias do falecido Rei, mas afirma que pode ver algo que a deixaria
feliz. Como nenhuma outra informagao ¢ revelada, a Rainha convoca as primas do marido, que

sabiam sobre o espelho. Essas personagens nos remontam, em alguns momentos, a tradigao:

— Voce gosta...

— Da sua nova mée? — elas perguntaram.

— Eu gosto muito dela — Branca respondeu.

— Ela nunca foi...

— Cruel com vocé?

— Ela ndo a trancafiaria...

— Para proteger-se de sua beleza?

Branca estava confusa.

— Nao. Por que ela faria isso?

—[...] Ela ndo ¢ a madrasta...

— Dos contos de fadas, entdo?

[...]

— Nos esperavamos...

— Um pouco de emogdo, de intriga.

[...]

— Eu a esconderia — disse Ruby.

— Eu também — emendou Lucinda.

— Eu ndo faria isso. Eu a cortaria em pedacinhos e a transformaria em uma pogao.
— Oh, sim, e todas nos a beberiamos...

— De fato. Ela nos deixaria belas e jovens novamente (VALENTINO, 2016, p. 59-60).

Esse didlogo entre Branca de Neve e as primas de seu pai rememora agdes de madrastas
e bruxas — as personagens antagonistas — dos contos de fadas. Além disso, elas trazem ao
conhecimento da enteada as frutas enfeiticadas, como as magas, “que poderiam fazer uma
menininha dormir para sempre [...]” (VALENTINO, 2016, p. 73).

As primas ainda sdo responsaveis por revelar mais informagdes sobre o passado da
madrasta. A Rainha descobre que a alma de seu pai esta presa ao espelho devido a um acordo
feito com elas: em troca da alma, a esposa do Artesao de Espelhos, estéril, conseguiu dar a luz
uma crianga. Com essas informacdes, a madrasta pede as primas que a ensinem a domar o
espirito do espelho. Assim elas o fazem e também deixam outro presente para a Rainha: livros
sobre feiticaria e um caldeirao.

A partir do momento em que a Rainha passa a domar a alma de seu pai no espelho, o

famoso questionamento surge: “— Diga-me, espelho meu, existe alguém mais bela do que eu?



167

[...] Quem ¢ a mais bela de todas?” (VALENTINO, 2016, p. 124-125). Com a confirmagao de
que ela era a mais bela, “seus olhos se estreitaram e um sorriso perverso esticou-lhe os labios
em um canto da boca” (VALENTINO, 2016, p. 124). A afirmacao do espelho a transforma, de
modo a se sentir renovada. A Rainha acredita ter poder sobre o pai, assim como ele havia
exercido poder sobre ela até aquele momento.

Encontrando alivio por ele ter finalmente admitido que ela era a mais bonita, a mais bela

de todas, consultar o espelho se torna um ritual:

[...] nos dias em que se esquecia de consultar o espelho, ela ficava irritadi¢a, amarga
e ansiosa [...]. E, assim, aquilo se tornou um ritual para a Rainha. Todos os dias ela
consultava o Espelho Magico, tragada ¢ possuida por sua vaidade, ainda devastada
pela morte de seu amado esposo. Ela usava a aprovag@o do pai para curar todos os
seus febris pesadelos, o implacavel temor da perda, de envelhecer, de ser de fato
aquela coisa repugnante, a mulher terrivelmente feia que seu pai sempre lhe disse que
ela era (VALENTINO, 2016, p. 129).

Sua vaidade se torna doentia e finalmente o espelho confessa a beleza de outra pessoa:
Verona, a dama de companhia da Rainha. Com isso, sentimentos como “furia”, “inveja”,
“raiva”, “0dio” (VALENTINO, 2016, p. 129), inundam a madrasta. Ela revela ao pai que
ansiava por seu amor e por sua aprovacao quando era crianga e considera que, ao afirmar a
beleza de Verona como superior a dela, ele estaria usando disso para destrui-las. Nesse sentido,
ela se mostra consciente que ele deseja minar sua relagdo com outras mulheres, pois separadas
elas sdo mais fracas. Apesar disso, quando a dama de companhia entra no quarto, bela e
adoravel, a Rainha “ja ndo sentia nem um pouco do amor fraternal que sempre tivera por
Verona” (VALENTINO, 2016, p. 131). Embora se sentisse dividida entre o amor e a inveja, ela
envia Verona para outro reino, em missao diplomatica.

Aprimorando as técnicas de feitigaria, aos poucos a Rainha se transforma e se torna “tao
fechada, tao fria”, pois “ndo queria experimentar novamente a dor que sofrera quando perdeu o
marido” (VALENTINO, 2016, p. 137). Ao mesmo tempo, alguns feiticos “a mantinham com a
aparéncia jovem e bela” (VALENTINO, 2016, p. 143). Ela passa a considerar que “sempre fora
bonita e agora seu pai [...] era obrigado a dizer a verdade. A Rainha sentia um imenso poder
nisso” (VALENTINO, 2016, p. 143). De seu nascimento até o momento que o rosto, no espelho,
afirma sua beleza, a Rainha passou todo o tempo acreditando ser feia e inttil, impressdes
alimentadas por seu pai. Contudo, quando a avaliagdo dele se modifica, ela também passa a se
ver de outro modo. Que poder haveria nessa manipulacao?

Quando questiona o rosto de seu pai no espelho se um dia voltaria a ser feliz, ele

responde que “a felicidade ¢ a beleza, e a beleza ¢ a felicidade. Beleza traz alegria [...]”



168

(VALENTINO, 2016, p. 133). Assim, o aspecto fisico se torna sindnimo de felicidade. E por
meio de seu encanto que a Rainha acredita que as pessoas a amariam e a temeriam: “[...] sentia-
se poderosa com sua beleza. Nao, nao apenas poderosa, mas invencivel” (VALENTINO, 2016,
p. 135-136). Ainda passa a considerar fraqueza o oposto daquilo que estava se transformando.
Ao observar sua nova dama de companhia, afirma que o “[...] jeito meigo e calmo de falar
[constitui] evidéncia de uma natureza fraca” (VALENTINO, 2016, p. 138).

Ela se afasta cada vez mais da enteada, pois “a cada ano que se passava, a beleza de
Branca aumentava, ¢ a Rainha comecou a sentir algo pela menina que ndo era amor”
(VALENTINO, 2016, p. 138). E na borda do pogo, 0 mesmo pogo que ela costumava retirar
agua quando conheceu o Rei, que ela constata que Branca de Neve estava se tornando uma bela
jovem e um principe passa, encantado pela beleza da enteada. Assim que percebe isso, corre ao
espelho para consultar sua beleza. Recebendo a resposta que deseja, iniciam-se 0s

questionamentos:

[...] Alguma coisa sobre aquele jovem se aproximando de Branca de Neve a
perturbara. Seria inveja? Fora isso que obrigara a Rainha a correr para o espelho?
Estaria ela se ressentindo de Branca por sua beleza? Sua juventude? Ou era algo mais
benevolente? Estava protegendo Branca do amor? Afinal, vejam s o que o amor havia
feito com a Rainha... (VALENTINO, 2016, p. 140).

Ao realizar essas perguntas, o narrador avalia a transformacdo da Rainha, que antes
queria proximidade com a enteada, mas agora se sentia ameagada, seja pela beleza, seja pela
possibilidade de amar e ser amada. “[...] Ela tinha beleza e poder. Mas ela queria mais”
(VALENTINO, 2016, p. 143). Desse modo, a madrasta decide que o melhor para Branca de
Neve seria assumir responsabilidades, realizando os afazeres domésticos.

Durante uma das tarefas, Branca de Neve cai sobre a borda do poco. Tal situacdo parece
que causara alguma reacdo positiva na madrasta, pois “a Rainha saiu correndo [...]. Seu corag¢do
parou. [...] Paralisada de medo e pesar” (VALENTINO, 2016, p. 145). Mas a garota ¢ salva

pelo principe. Certa de que ele pediria a mdo da princesa em casamento, a Rainha intercede:

— [...] Branca de Neve ndo o ama, € ndo posso deixar a minha filha se casar com
alguém que ela ndo ama.

[...] A Rainha diria para Branca de Neve que o Principe havia deixado um bilhete
dizendo que ndo a amava e que queria terminar o namoro antes que Branca pensasse
que os sentimentos dele em relacdo a ela fossem mais profundos do que realmente
eram. [...] Mentir para ambos [...] ndo seria nada se comparado a perder um ao outro
numa tragédia, traicdo, ou morte (VALENTINO, 2016, p. 147).



169

A madrasta mente para a enteada e para o principe, seguindo motivagdes alimentadas
pelo ciume e pela inveja. “Como ela poderia ficar ali assistindo-os trocar juras de amor quando
o amor de sua vida lhe fora arrancado?” (VALENTINO, 2016, p. 148). A Rainha deseja privar
Branca de Neve da experiéncia porque ela propria ndo tinha ninguém para ama-la. Visto nunca
ter sido amada pelo pai, quando finalmente encontra o Rei para amar e ser amada, ele morre.

As acdes da madrasta em relagdo a enteada e ao principe sdo refletidas pelo espelho nos
seus olhos: “Havia uma dureza em sua beleza, que era fria e distante. [...] Receio de estar se
perdendo na tristeza, no medo e, acima de tudo, na vaidade” (VALENTINO, 2016, p. 149).
Esse receio que a Rainha sente demonstra que ela tem consciéncia de que seu interior estava
mudando e isso estava sendo refletido no exterior, em sua aparéncia fisica. Mas a avaliacdo da

alma de seu pai no espelho ¢ um pouco diferente da sua e isso a convence:

— Vocé estd imponente, majestosa e elegante. [...] vocé simplesmente amadureceu
numa mulher distinta e eminente. Vocé ¢ a Rainha e ndo pode ser incomodada com
assuntos do coragdo. [...] Uma mulher de sua importancia ndo pode ser governada por
suas emogdes (VALENTINO, 2016, p. 149-150).

Sua percepcdo de que estava mudando também € sentida por Verona, a qual tenta

aproximar-se da Rainha e convencé-la a retomar a relagdo que possuia com Branca de Neve:

— Vocé parece muito mudada para mim, Majestade. Estd mais bonita do que nunca,
mas algo dentro de vocé mudou. Temo por sua infelicidade e solidao [...]. Branca de
Neve tem me escrito varias vezes, expressando preocupacdo com vocé. Ela esta
apreensiva por vocé ter se fechado para ela. Ela a ama tanto, Majestade, e parte o meu
coragdo ver vocés duas tdo sozinhas em sua dor quando tém uma a outra para buscar
consolo e forga. [...] Ela ainda seria uma grande amiga para vocé, se vocé apenas lhe
estendesse a mio. [...] Aproxime-se de sua filha, ela ndo ficard muito mais tempo
nessa corte, ja que esta se aproximando da idade adequada de se casar, ¢ eu ndo
gostaria de vé-la partir deste reino sem conhecer o amor de sua mae (VALENTINO,
2016, p. 152-153).

As palavras de Verona parecem surtir efeito na Rainha, que convoca o Cacador e lhe
ordena que enterre o espelho na floresta. Assim, “o Cacgador desapareceu na floresta, levando
com ele a unica coisa que tinha dado forcas a Rainha desde a sua maior perda, mas que também
havia se tornado a sua maior fraqueza” (VALENTINO, 2016, p. 155-156). O objeto ¢ descrito
como ambivalente.

A auséncia do espelho provoca varios pesadelos na madrasta e € bastante significativo
quando ela, durante o sonho, procura por ele e encontra um coragao enrolado em um pano:

“‘Mamae?’, ela ouvia. Era Branca [...] seu vestido branco coberto de sangue, escorrendo de



170

onde antes estivera o seu coracao” (VALENTINO, 2016, p. 158). Antes mesmo de acontecer,
o pedido que ela faz ao cagador na tradi¢do se torna verdadeiro em seu imaginario.

Quando o espelho misteriosamente retorna para a madrasta e sua supremacia da beleza
¢ confirmada, ela sente-se “renovada, sua for¢a voltando para ela, assim como o seu senso de
identidade” (VALENTINO, 2016, p. 159). Mas nem o espelho ¢ capaz de apagar os pesadelos
que continuam acontecendo. Nessas manifestacdes, observamos que o didlogo com o pai ¢
constante e ele valida a ideia de impossibilidade de coexisténcia de madrasta e enteada ao
afirmar: “— Vocé deve matar Branca de Neve se quiser sobreviver, se vocé desejar a sua
beleza de volta. [...] Se Branca de Neve viver, [...] todo mundo vai olhar para vocé com
pena e desgosto” (VALENTINO, 2016, p. 169, grifos da autora).

O pai ainda revela que sempre a odiou por vinganca pela morte de sua esposa durante o
parto ¢ a Rainha observa que nao se difere do pai, uma vez que abandonou Branca de Neve e
desprezava a beleza da enteada: “ultimamente, ela via muito dele dentro de si mesma”
(VALENTINO, 2016, p. 166).

Ainda durante os pesadelos, a madrasta tem acesso a maga € a como envenena-la:

[...] Estava outra vez na Floresta Morta. [...] percebeu algo verde e vermelho
naquele negro vazio. Era uma reluzente e apetitosa maca [...]. Ela pegou a
brilhante maca da arvore morta, colocou-a nas dobras de seu vestido simples,
puxou o xale sobre a cabeca e pos-se a caminho de uma pequena choupana no
fundo do bosque (VALENTINO, 2016, p. 170, grifos da autora).

[...] uma certa raiz indutora do sono. [...] Sentia-se perversa, e um calafrio
maligno a percorreu. [...] Ela esfregou a substincia oleosa da raiz na maca.
Aquilo faria Branca dormir um sono semelhante a morte (VALENTINO, 2016,
p- 171-172, grifos da autora).

Esses pesadelos e delirios sdo intercalados, na narrativa, a momentos em que a madrasta
se encontra acordada e pede a Branca de Neve que procure e lhe entregue a mag¢a mais vermelha
e reluzente que a jovem encontrar. Em seguida, temos uma descri¢ao de sua transformacao em

uma velha camponesa que, assim como na tradigdo, ira a casa dos andes a procura da enteada:

Seu rosto — seu belo rosto — desabara numa flacidez enrugada e velha, vincada
pelos sulcos da idade e pontilhada com verrugas, ela podia sentir o proprio halito
e ele era fétido, condizente com seus dentes podres. Estava uma verdadeira bruxa
— uma bruxa velha, vil e repugnante [...] (VALENTINO, 2016, p. 173, grifos da
autora).

A descricao de sua transformacao ¢ ainda mais acentuada quando apresentada Branca

de Neve, considerando seu desenvolvimento: “A garota — uma mulher feita agora — era



171

deslumbrante. [...] Uma bela crianca. Uma bela mulher. Certamente, mais bela do que a
Rainha” (VALENTINO, 2016, p. 173, grifos da autora).

A partir disso, o espelho ¢ novamente consultado e lhe consente a tdo temida resposta:
“— Labios vermelhos como a rosa, cabelos negros como o ¢ébano, pele branca como a neve...”
(VALENTINO, 2016, p. 176). Branca de Neve ¢ descrita como a mais bela de todas e a
madrasta comeca a sentir “algo muito proximo do 6dio” (VALENTINO, 2016, p. 177). Alguns

questionamentos sdo realizados:

Como a menina poderia ter se recuperado tdo bem da perda de seu pai? Sera que nao
se lembrava de todos os momentos felizes que passaram juntos? Como podia
encontrar em seu coracdo disposi¢@o para sorrir — para rir ¢ cantar? Para amar? [...]
A garota ndo apenas estava superando a Rainha como a mais bela de todas, como
também estava apaixonada. Um insulto tanto ao seu pai como a Rainha!
(VALENTINO, 2016, p. 177, grifo da autora).

Nessa a Rainha ndo caia: Branca de Neve era uma moga egoista que nao respeitava a
memoria de seu pai e estava conspirando para superar sua mae na unica coisa que lhe
restara neste mundo: sua beleza (VALENTINO, 2016, p. 195).

Em seus pensamentos, a madrasta tenta tornar Branca de Neve perversa e insensivel,
como se a garota ndo sofresse a perda do pai. Sua justificativa vai além da beleza, voltando-se
para a questdo do amor. Com isso, ¢ agravado nela o desejo de que Branca de Neve morra e
seguem as sequéncias da tradigdo: ela convoca o Cagador para trazer o cora¢dao da jovem em
uma caixa — € aqui a caixa ¢ a mesma que o Rei lhe entregara logo ap6s o casamento, contendo
informagdes sobre a falecida esposa. Como o Cagador ndo realiza a tarefa — o que ¢ constatado
na consulta ao espelho, a Rainha o mata e se lembra da mag¢a envenenada. Assim como no

sonho, ela se disfarca de velha ambulante:

[...] Ela iria transformar sua majestosa aparéncia de rainha na de uma velha vendedora
ambulante. [...] Viu seu reflexo. Ela era agora uma velha decrépita... como a do seu
sonho. Seu queixo estava pontudo. Uma verruga adornava a ponta de seu nariz
adunco. As sobrancelhas tinham engrossado, e eram agora negras ¢ desgrenhadas. O
seu cabelo ralo, de um grisalho amarelado, caia por sobre o seu rosto e agitava-se ao
vento que passava pela grade da janela. Suas roupas também haviam mudado
(VALENTINO, 2016, p. 188-189).

Ao encontrar Branca de Neve, a madrasta a convence de que a maga era magica e que
realizava qualquer desejo. Péssaros tentam atingir a Rainha, assim como o cachorro, no poema
“A féabula da princesa morta e dos sete cavaleiros”, de Alexander Pushkin, mas ¢ em vao. A
garota deseja algo semelhante ao que a madrasta um dia tivera: “amor, um belo principe que

chegasse montado em seu cavalo e a levasse para o seu castelo para fazé-la sua esposa. Mas ela



172

também desejou algo que a Rainha sabia que ela mesma nunca poderia ter, e isso era ‘viver
felizes para sempre’” (VALENTINO, 2016, p. 199). Quando ela deseja as mesmas vivéncias
da Rainha, podemos depreender que a vida da mulher € ciclica e apenas isso ¢ permitido a figura
feminina desejar. Todavia, Branca de Neve se mostra consciente de que as madrastas nao tém
direito a finais felizes, pois sdo as vilas e o mal deve ser retirado de cena.

Nessa releitura, ao contrario da versao da Disney que lhe serve de base, temos a
percepgao da Rainha apos e durante a suposta “morte” de Branca de Neve. A madrasta “pensou
que ficaria exultante. Revigorada. Tomada de alegria. Mas, em vez disso, sentia-se fraca. |...]
O que mais queria agora era perguntar ao Espelho Madagico quem era a mais bela”
(VALENTINO, 2016, p. 201). A falsa morte da enteada ndo lhe traz o efeito ou o sentimento
esperado, porque ela ainda continuava velha, visto que ndo havia um antidoto para o disfarce
de velha ambulante: “Sem coracdo. Ma. Cruel. Ela arruinara a sua vida por nada. Nunca seria
a mais bela, ndo daquele jeito” (VALENTINO, 2016, p. 202).

Ao fugir dos andes, a Rainha se depara com uma bifurcagdo, que a levaria ao caminho

do penhasco ou da floresta:

A Rainha considerou suas opgdes. A floresta — seguranga. Um refligio para ela. Uma
nova chance na vida. Mas que tipo de vida? Ela rememorou o dia em que conheceu o
Rei no poco. [...] E também havia a Branca de Neve... Oh, ela amava aquela crianca.
Amava-a como a filha que de fato era, por direito de casamento. Tao bonita e pura.
Uma crianca tdo precoce. Uma beldade verdadeira, que amava o Rei e honrava a sua
memoria vivendo plenamente a vida, mesmo apds a sua morte. Ao contrario da
Rainha, que permitira que a trai¢do, a dor ¢ a vaidade a destruissem. [...] A Rainha
tivera tanto potencial dentro dela — tanto poder para tornar o mundo melhor... Mas,
em vez disso, permitiu que a escuriddo a guiasse, cegando-a para qualquer direcao.
[...] A Rainha olhou para o penhasco [...] € soube o que tinha que fazer. Afinal de
contas, ela havia escolhido o seu caminho muito tempo atras (VALENTINO, 2016, p.
204).

A ela sao dados dois caminhos: o do penhasco ou o da floresta, o que nos remete a
versao dos camponeses franceses de Chapeuzinho Vermelho, em que a protagonista ¢ dada a
escolha entre o caminho das agulhas ou dos alfinetes, prazer e realidade, respectivamente, em
uma possivel leitura.

Nenhuma acepgao € encontrada para penhasco, no Dicionario de Simbolos, de Chevalier
e Gheerbrant (2009), todavia a floresta ¢ considerada um santuario em estado natural. As
arvores que constituem a floresta sao intermedidrias entre a terra e o céu € a0 mesmo tempo em
que causam angustia, trazem serenidade. Pode ser lida, ainda, segundo a psicandlise, como

manifestacdo do inconsciente (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009).



173

Para penhasco, iremos considerar o que o diciondrio traz a respeito de abismo, que pode
significar indiferenca em relagdo a morte, mas também um convite para que a alma seja
explorada, livrando dos fantasmas de modo a libera-los.

Ao que tudo indica, ¢ o penhasco que a Rainha escolhe, ao final da narrativa, quando ¢
dito que ha muito tempo ela ja havia tragado o seu destino. Essa auséncia de agenciamento
feminino pode ser justificada pela perpetuacdo de um significado, pela cristalizagdo que a
tradicdo faz com a repeticdo de uma mesma historia e de um mesmo final para a antagonista.
Jogar-se de um penhasco, atirar-se ao abismo enquanto liberagdo de sua alma revela a
necessidade de langarmos novos olhares para essa imagem feminina.

Apesar de a morte ter sido imposta, ainda houve a possibilidade de escolher outro
caminho, o da floresta. Comumente, esse é o local das bruxas que praticam suas feiticarias. E
um contato Unico com a natureza, que no inicio das grandes narrativas miticas era considerada
feminina. Ela ndo aceita esse local outrora a ela determinado. Seria o penhasco uma tentativa
de colocar fim ao ciclo criado pela tradigao? Mas por que nao ter quebrado esse ciclo enquanto
estava viva e tinha pleno contato com a enteada? Isso nos faz questionar qual o poder que a
tradicdo ainda exerce sobre as releituras e se essa quebra do passado ¢ tdo simples de ser
realizada até mesmo para uma personagem considerada determinada e ativa.

A Rainha se redime. Ao contrario do filme da Disney, que ndo lhe da espago para isso,
nessa releitura, explica-se como ela se transformou em uma Rainha M4 — expressdo que aparece
na obra quando ela se prontifica a entregar a mag¢a envenenada e sai a caminho da choupana —,
dando-lhe a oportunidade de se redimir e reavaliar suas agdes. A madrasta escolhe a morte
porque, uma vez que o livro € uma explica¢do de suas acdes, o destino ja havia sido tragado na
versao cinematografica de 1937.

Ainda ha mais uma tentativa de humanizagao da figura da vila quando Branca de Neve
reflete em seu casamento sobre a perda do pai e das maes. Considera que havia perdido os trés
quando ainda era pequena: “Ninguém compreendia por que ela ainda amava a Rainha. Mas,
para Branca, sua madrasta havia morrido no dia em que seu pai fora morto, e até aquele dia a
mulher tinha sido um verdadeiro anjo da guarda para ela” (VALENTINO, 2016, p. 206). Branca
de Neve ainda deseja ter a madrasta consigo, “como queria que ela ndo tivesse sido destruida
por sua vaidade e dor” (VALENTINO, 2016, p. 207).

Por fim, o destino da Rainha ao escolher o penhasco ¢ a morte, mas o seu rosto surge no
espelho que ¢ dado a Branca de Neve como um presente de casamento — como havia acontecido

com ela, anos antes:



174

— Eu amo vocé, meu belo passarinho — disse a Rainha do Espelho Magico. — Eu sempre
a amei, e sempre vou ama-la.

A Rainha atirou um beijo a menina. E Branca de Neve sorriu (VALENTINO, 2016,
p. 207).

Assim como seu pai, a Rainha tem sua alma presa ao espelho, o que nos possibilita
refletir se ela faria um julgamento de beleza ao espelhar a imagem de sua enteada diferente da
que foi submetida. A narrativa traz um final em aberto, afinal o espelho dado como presente e
a alma presa a esse objeto dariam continuidade a uma perspectiva ciclica ou poderiam significar
a quebra de um passado retomado de maneira critica?

Até aqui, tanto na tradi¢do, quanto nas versdes revisionistas abordadas, a Rainha ¢ uma
vitima do espelho. Ela o recebe por maos masculinas, muitas vezes de um pai que ndo a valoriza,
e ¢ transformada em louca e cruel por meio dele, instigado sempre a questionar sobre a beleza

das mulheres e avalia-las.

4.2.6 Regina Mills, de Once upon a time

“Havia uma floresta encantada com os personagens classicos que conhecemos. Ou
pensamos conhecer. Um dia eles se viram presos num lugar em que seu final feliz foi roubado.
O nosso mundo. Foi assim que aconteceu...” (ONCE..., 2011, SO1EO1). Com esses dizeres
iniciais, Once upon a time, uma série de televisdo norte-americana de drama e fantasia criada
por Adam Horowitz e Edward Kitsis, estreou em 2011, composta por sete temporadas®¢. Essa
ficcao seriada foi produzida pelo grupo American Broadcasting Company — ABC, da The Walt
Disney Company.

A série tem inicio com a problematizag¢do dos “finais felizes”, revelando uma crise da
verdade e a decadéncia das histoérias outrora tradicionais, ou seja, o fim das metanarrativas
(LYOTARD, 2009). Ao apontar que “foi assim que aconteceu”, cria-se uma alternativa, uma
pequena histéria, uma micronarrativa para o tdo conhecido e salutar conto de fadas. Os
pequenos relatos sdo valorizados, porque possibilitam multiplas narrativas, perspectivas
plurais. Do consenso da grande narrativa, passamos a um tempo de dissenso.

Com a popularizacdo da televisdo, na década de 1950, nos Estados Unidos, surgem as
séries televisivas, cujo formato possui origem nos folhetins, servindo ao entretenimento e ao

consumo. De forma seriada, administra-se a trama e o suspense ¢ gerado a cada episodio, uma

36 Temporada 1: 2011 a 2012; Temporada 2: 2012 a 2013; Temporada 3: 2013 a 2014; Temporada 4: 2014 a
2015; Temporada 5: 2015 a 2016; Temporada 6: 2016 a 2017; Temporada 7: 2017 a 2018.



175

vez que o futuro fica em aberto. E o que Céssio Starling Carlos (2006) determina como nogio
de gancho (cliffhanger). Além disso, o numero de temporadas se torna relativo a adesdo do
publico, havendo resisténcia ao desfecho da ficgao.

Once upon a time possui o que Jean-Pierre Esquenazi (2011) nomeia como estrutura
coral, porque ha a presenga de narrativas a principio independentes e estrutura folhetinesca,
com um arco central e outros relativamente autonomos. O enredo principal gira em torno da
narrativa de Branca de Neve e sua madrasta. Ao trazer os personagens cldssicos para um
“mundo real”, a série trabalha em torno da banalidade e das dificuldades do cotidiano, formando
um tecido narrativo embricado. E ilustrativo como o seriado mistura as narrativas classicas com
o “mundo real”, enfatizando o cariter pds-moderno, ndo de exclusdo, mas de integragdo,
inclusdo, em um processo de bricolagem, colcha de retalhos, mosaico de contos (KRISTEVA,
2005).

De acordo com Frangois Jost (2012), as séries de televisdo manifestam o espirito de seu
tempo. Assim, Once upon a time ¢ uma versao pos-moderna dos contos de fadas, permeada
pelo aspecto tecnoldgico, de modo a ressignificar tanto a condi¢do humana, quanto a batalha
do bem contra o mal.

Existe uma complexidade na constru¢ao desse seriado que merece um desdobrar. Ha
um dialogo intenso, no sentido de saltos, entre os tempos da narrativa do passado e do presente,
de modo a sermos levados ao futuro da trama. Além do didlogo entre os tempos, 0s espacos
oscilam na construcdo da histdria, entre a Floresta Encantada e a cidade de Storybrooke, além
de outros mundos que sdo construidos ao longo da série. A criagdo de mais de um mundo
possivel nessa ficcdo seriada e a retomada ou acesso a eles por meio de flashbacks sdo
caracteristicas dos mundos folheados (ESQUENAZI, 2011). Como fruto de um destino
coletivo, os personagens dos contos de fadas sdo retirados da narrativa tradicional e langados a
Storybrooke — uma cidade que ndo pode ser encontrada no mapa, o que revela que dentro da
ficcao existem outras ficgdes.

Nesse estudo, realizamos um recorte de enredo, visto que nos interessa, para fins de
analise, a constru¢do da personagem da madrasta, os modos e motivos de ser quem €. A proposta
da série € revelar mais do que os estereotipos que temos conhecimento. Nesse sentido, a seguir
existe uma tentativa de linearidade da narrativa de Regina Mills, a personagem antagonista.
Apresentamos a constru¢do narrativa realizada no mundo da Floresta Encantada, retomando
partes da tradi¢do e acrescentando elementos inovadores para um tempo anterior € um posterior
ao “era uma vez” e “viveram felizes para sempre”. Esse movimento ocorre para justificar a

existéncia da cidade de Storybrooke — “mundo real”.



176

No primeiro episoédio, descobrimos que existem dois momentos de narrativa que se
entrecruzam: um na Floresta Encantada e outro no “nosso mundo”. A histéria tem inicio com o
conto de fadas de Branca de Neve, no caixao de vidros, envolta pelos sete andes, quando chega
o Principe Encantado, que a beija e quebra o feitico. O beijo ¢ uma clara referéncia a versao da
Disney. Logo hd uma quebra de cena, e eles se encontram no saldo real do castelo durante a
cerimoOnia de casamento. Assim que sdo declarados marido e mulher, a Rainha M4 adentra o
cenario e Branca de Neve lhe informa que ela ndo ¢ mais a rainha, ndo passando de uma bruxa
ma. A Rainha Ma langa uma maldi¢do, que acabara com a felicidade de todos no reino: “Eu
vou destruir a sua felicidade, nem que seja a ultima coisa que fagca” (ONCE..., 2011, SO1EO1).
Branca de Neve a faz lembrar que o bem sempre vence, em uma tentativa de diminuir a

maldi¢do que sua madrasta lanca.

Imagem 1 — Temporada 1, Episddio 1: A Rainha M4 adentra a cerimonia de casamento de
Branca de Neve e o Principe Encantado em sua primeira apari¢ao

Fonte: Netflix (2011, SO1E01).

Algum tempo passa e encontramos Branca de Neve gravida. Ela vive preocupada com
a Rainha M4 e decide procurar Rumpelstiltskin, que esta preso. Junto com o Principe Encantado
deseja saber o que acontecerd, e Rumpelstiltskin informa que a rainha ir4 prendé-los no tempo
e em um espaco onde ndo haverd finais felizes. A crianga que ela carrega ¢ a Uinica que podera
salva-los, pois no vigésimo oitavo aniversario ela voltara e a batalha final tera inicio. Em troca
das informacdes, ele deseja saber o nome da crianca: Emma.

No reino, os personagens organizam uma batalha. Uma fada madrinha informa que uma
possibilidade de fuga ¢ por meio de uma arvore, que Gepeto ird construir, mas sé aceita uma
pessoa, que sera Branca de Neve. Entretanto, ela da a luz Emma, que ¢ colocada na arvore e

transportada sozinha para um mundo seguro.



177

A Rainha M4 chega e langa o feiti¢o, levando todos os personagens para uma nova terra,

cujo unico final feliz, conforme sua promessa, sera o dela.

Imagem 2 — Temporada 1, Episddio 1: Momento em que a Rainha M4 langa a maldig¢ao

Fonte: Netflix (2011, SO1EO1).

No “nosso mundo”, ambientado na cidade de Storybrooke, os personagens ndo se
lembram de quem eram na Floresta Encantada. Henry, um garoto de 10 anos de idade, com o
seu livro de contos de fadas, se direciona para Boston, a fim de encontrar sua mae biologica,
Emma Swan — a salvadora. Ele pede que ela venha com ele e Emma o leva de volta para a

cidade de Storybrooke.

Imagem 3 — Temporada 1, Episodio 1: Henry e sua mae bioldgica, Emma Swan, adentram a
cidade de Storybrooke

Fonte: Netflix (2011, SO1EO1).

E nesse local que a Rainha M4 langou uma maldigo, de modo que todos os personagens
de contos de fadas ficaram presos no tempo e em outra terra — por isso, o relogio da cidade nao
funciona. Esse reldgio parado no alto da cidade ¢ o simbolo da necessidade de se viver o
presente. Dado que a série traz caracteristicas da pds-modernidade, o relégio que ndo marca as

horas, portanto ndo traz o futuro, pode ser lido como um simbolo do presenteismo, conforme



178

delineado por Maffesoli (2003), enquanto necessidade de se viver aqui e agora, em um tempo
espago presente.

Uma vez dentro da cidade, nao se pode sair. Atravessando o limite para fora da cidade,
perde-se toda a memoria individual. Aqui ndo existe ponte; o limite ¢ marcado pela placa de
entrada a cidade e por uma linha vermelha que cruza o chio, em determinados episddios. Esse
limite demarca quem sai, quem entra, 0 que permanece ¢ o que se esvai da memoria. E sobre

i1sso que Henry tenta convencer Emma e ela descobre que ele € filho adotivo da prefeita, Regina
Mills.

Imagem 4 — Temporada 1, Episddio 1: Emma Swan acompanha Henry de volta a casa da
prefeita, Regina Mills

Fonte: Netflix (2011, SO1EO1).

Emma acompanha Henry a casa e, no caminho de volta para Boston, observa que ele
esqueceu o livro de contos de fadas em seu carro. Ela se acidenta ao ver um lobo na estrada e
acorda presa na delegacia de Storybrooke. Novamente Henry desaparece e ¢ quando
conhecemos sua professora, Mary Margaret, que d4 a Emma a dica de onde a crianca possa
estar. Ao encontra-lo, mais uma vez a mae bioldgica o leva para a casa da madrasta. Apos
ameacas, Emma pergunta se ela o ama, e como ¢ boa em detectar mentiras, observa algo
diferente. Portanto, decide ficar na cidade para se assegurar que Henry ficard bem e, ao dar seu
nome na recep¢ao de um hotel, ¢ surpreendida pelo Sr. Gold, dono da cidade. Assim que faz a
escolha de ficar por uma semana, o reldgio volta a funcionar.

Emma se adapta a cidade e o xerife a convida para ser assistente na delegacia. Ela
descobre as ligacdes que Henry faz das pessoas da cidade com os personagens de contos de
fadas: a prefeita Regina Mills ¢ a Rainha M4, a professora Mary Margaret ¢ a Branca de Neve,

o Sr. Gold ¢ Rumpelstiltskin e ela, Emma Swan, ¢ a filha, a salvadora.



179

A caracterizacdo de Regina Mills, como a personagem antagonista ¢, portanto,
construida nesse primeiro episddio da série, mas os saltos temporais e espaciais vao revelar que
nem sempre ela foi assim. “Vocé nao tem alma. Como ficou assim?” (ONCE..., 2011, SO1E02)
— ¢ o questionamento de Emma para Regina, que tenta de todas as formas se livrar da mae
biologica de Henry. Houve um periodo de (des)construcdo de uma antiga Regina para uma
Rainha Ma. E isso que sera abordado na sequéncia.

Ao contrario das madrastas de Bashardoust e Valentino, em Once upon a time, a
madrasta possui mae viva. Cora ¢ responsavel por tentar manipular e controlar a vida e o destino
de Regina, a fim de viver, por meio da filha, todas as possibilidades e oportunidades que lhe
foram negadas ao longo de sua trajetéria, uma vez que possui origem humilde, sendo seu pai
um moleiro. Sua ascensdo ocorre por meio de uma mentira que conta sobre transformar palha
em ouro e a parceria que estabelece com Rumpelstiltskin. Ela ¢ a principal agente da
transformagdo de Regina jovem para Rainha M4, criando situacdes que levam a perda do
primeiro amor de Regina e ao casamento real com o rei, tornando-se madrasta de Branca de
Neve e ascendendo socialmente ao patamar outrora determinado pela mae quando da escolha
do nome de sua filha: Regina, rainha.

No episodio dezesseis, “A filha do moleiro”, da segunda temporada, ¢ relatado o
nascimento de Regina. O episddio tem inicio com sua mae, Cora, discutindo com o pai a
respeito da pobreza em que viviam — caracterizando o conto “A filha do Moleiro”, ou
“Rumpelstiltskin”.

Apds um momento constrangedor em que o rei a faz ficar de joelhos, para ensinar-lhe
uma li¢cdo, ela vai ao baile de méscaras do reino, mas ele descobre quem ela ¢ e Cora informa
que pode transformar palha em ouro. Ele a desafia a fiar palha em ouro € como recompensa
permitird que se case com seu filho, o principe. Rumpelstiltskin aparece na narrativa e informa
que pode fazer o trabalho para ela, mas em troca quer a primeira crianga que ela der a luz, afinal
pode ver o futuro e sabe da importancia que ela terd. Cora o convence a pegar apenas a filha
que ambos tiverem, trocando juras de amor, e pede que ele a ensine a transformar palha em
ouro. Aprende que magia vem com a emo¢ao, de modo que € preciso se lembrar de um momento
de raiva, em que fosse possivel matar. Sede de sangue ¢ como a magia ¢ feita. A mae da
antagonista deseja que todos se curvem em sua presenca.

Cora se casa com o principe, mas ela deseja se vingar e pede ajuda a Rumpelstiltskin
para retirar o coragdo do rei. Na verdade, ela s6 desejava aprender como fazer, a fim de retirar
o proprio coragdo, para que ndo a atrapalhasse em seus planos de se tornar alguém da realeza.

Rumpelstiltskin se sente traido pelo plano arquitetado por Cora. Finalmente ela se casa com o



180

principe e juntos tém uma filha. Questionada sobre o nome, informa que serd Regina, pois um
dia ela serd a rainha. Todos se curvam e Cora realiza seu desejo de vinganga. E visivel, no

desejo da mae, o determinismo para a vida de Regina.

Imagem 5 — Temporada 2, Episodio 16: Todos se curvam na apresentagdo de Regina ao reino

Fonte: Netflix (2013, S02E16).

Na primeira temporada, no episédio intitulado “O homem do estdbulo”, o motivo do
odio da Rainha Ma contra Branca de Neve ¢ revelado. Em uma retomada do passado para o
mundo dos contos de fadas, a “ainda ndao” rainha Regina é jovem e ultrapassa obstaculos em
seu cavalo, sempre sob o olhar orgulhoso de seu pai e censuravel de sua mae Cora: “Vocé
cavalga como um homem. Uma dama deve ser graciosa. Vocé deveria usar uma sela. [...] Quem
vai querer casar-se com vocé se comportando como uma plebeia?” (ONCE..., 2012, SO1E18).
Em um desentendimento, a mde a machuca com magia, demonstrando que era preciso ser mais

do que ela tinha sido até entdo:

Cora: Pararei de usar magia quando comegar a ser uma filha obediente.
Regina: E por que eu ndo posso ser eu mesma?

Cora: Porque vocé pode ser muito mais se me deixar ajuda-la.

Regina: Eu ndo me importo com status (ONCE..., 2012, SO1E18).



181

Imagem 6 — Temporada 1, Episodio 18: Regina, junto ao seu pai e a sua mae

™"

Fonte: Netflix (2012, SO1E18).

Correndo para o estabulo, Regina se encontra com o empregado, Daniel, e descobrimos
que eles mantém um relacionamento escondido. Esses encontros se repetem ao longo do
episodio, e ¢ perceptivel que ele fica infeliz, pois ela precisa cumprir com as exigéncias dos
pais e ndo pode estar a todo o momento com ele. Além disso, Daniel questiona o fato de Cora
ndo aprovar o relacionamento, uma vez que trabalha nos estabulos ¢ ela era filha de moleiro. A
justificativa é a de que a trajetoria de uma pessoa deve ser sempre ascendente. Mesmo infeliz,
ele a convence de que ¢ preciso falar sobre o relacionamento a mae.

E durante esse dialogo que Branca de Neve, ainda crianca, passa cavalgando e gritando
por socorro. Regina ndo pensa duas vezes, monta em seu cavalo e vai socorrer a crianca,
demonstrando responsabilidade e senso de humanidade. Esse ¢ o primeiro momento de
encontro entre Branca de Neve e Regina, cheio de altruismo, gratidao e ternura frente a uma

possivel tragédia que ndo se concretiza.

Imagem 7 - Temporada 1, Episodio 18: Regina corre em socorro a Branca de Neve

Fonte: Netflix (2012, SO1E18).



182

Imagem 8 - Temporada 1 Episodio 18: Regina tenta acalmar Branca de Neve

Fonte: Netflix (2012, SO1E18).

Em uma nova cena que enquadra a historia de Regina, Cora informa que receberdo uma
visita: o rei. Por isso, em um passe de magica, troca a roupa de amazona da filha, para um lindo
vestido de festa, afinal a garota salva por Regina era filha dele. O rei comparece para conhecer

a pessoa que havia salvado Branca de Neve e retribuir, de alguma forma:

Rei: Minha querida Branca tem muitas coisas, mas uma méde nao ¢ uma delas. [...]
Desde entdo procuro por uma esposa pelo reino todo. Nao achei nenhuma mulher que
se interessasse por minha filha até agora. Quer se casar comigo, Regina?

Cora: Sim... Sim! (ONCE..., 2012, SO1E18).

Ficando sem reagdo com a proposta de casamento do Rei, € significativo, mais uma vez,
que o “sim” vem de Cora. Novamente, a mae determina o caminho da filha.

Regina corre ao estdbulo para se encontrar com Daniel e o pede em casamento. Ela conta
o ocorrido e decide que devem fugir. Trocando juras eternas, eles sdo surpreendidos por Branca

de Neve:

Branca de Neve: Por que estava beijando aquele homem no estabulo? Vocé vai se
casar com meu pai, vai virar minha mae.

Regina: O seu pai, o Rei Leopold, ¢ um homem bom e justo, mas eu nao o amo.
Branca de Neve: Eu nao entendo. Por que nao?

Regina: O amor ndo funciona assim. O verdadeiro amor ¢ magico e ndo ¢ magia
qualquer. E a magia mais poderosa de todas. Ela cria felicidade.

Branca de Neve: E o homem no estdbulo? Vocé o ama?

Regina: Com todo meu coragao.

Branca de Neve: Entdo vocé deve se casar com ele. Eu vou contar para o meu pai.
Regina: Nao, ndo pode.

Branca de Neve: Por que nao? Ele vai entender.

Regina: Talvez, mas nem todos entenderiam. Minha mae seria uma que ficaria no
caminho.

Branca de Neve: Por isso quer fugir?

Regina: E o tnico jeito do nosso amor sobreviver. Branca, vocé sabe o que é um
segredo? Se vocé realmente quer me ajudar... Tudo o que vocé viu, tudo o que eu
contei... Vocé€ deve manter em segredo.



183

Branca de Neve: Acho que sim.

Regina: Eu preciso que tenha certeza. Vocé€ nunca podera falar disso, principalmente
para a minha mée. Pode fazer isso por mim?

Branca de Neve: Sim, eu prometo. (ONCE..., 2011, SO1EO01).

Imagem 9 — Temporada 1, Episodio 18: Sequéncia de cena em que Regina beija Daniel, ¢
surpreendida por Branca de Neve e pede segredo

Fonte: Netflix (2012, SO1E18).

Em uma conversa entre Cora e Branca de Neve, a primeira desabafa com a crianga sobre
o fato de Regina ter se afastado dela, convencendo-a de que faria qualquer coisa pela felicidade
da filha. Emocionada, Branca de Neve pede que Cora ndo faga Regina se casar com o rei, afinal
a futura madrasta amava outra pessoa. A crian¢a quebra o segredo e entrega toda a historia para

Cora:



184

Cora: Talvez possa dividir algo comigo. Por que ela se afastou de mim? [...] Uma mae
conhece a filha. Regina se afastou de mim. Eu a amo muito, mas ela ndo me deixa
ajuda-la. Eu sei que ela esta infeliz. Ela disse algo? Faria qualquer coisa para que fosse
feliz.

Branca de Neve: Faria qualquer coisa?

Cora: Eu falei com o Rei sobre a sua mae. Ele me contou o quanto ela lhe amava.
Perdé-la deve ter sido muito dificil.

Branca de Neve: E foi mesmo.

Cora: Foi como se ele estivesse falando sobre mim e Regina. Eu ndo quero que nos
percamos. Se eu pudesse mostrar a ela como eu me sinto, que acima de tudo o que eu
mais quero ¢ a felicidade dela.

Branca de Neve: Entdo ndo a obrigue a se casar.

Cora: O qué?

Branca de Neve: Ela ndo ama o meu pai. Ela ama outra pessoa. Ela me fez prometer
ndo contar, mas ela o perdera. Ela ndo pode perder a mae dela. Ninguém pode.

Cora: Branca, querida, esta tudo bem. Ela ndo vai me perder. Pode me contar. Deve
contar. (ONCE..., 2012, SO1E18).

Imagem 10 — Temporada 1, Episodio 18: Branca de Neve revela o segredo de Regina a Cora

Fonte: Netflix (2012, SO1E18).

Na noite da fuga, Daniel e Regina sdo surpreendidos por Cora:

Regina: Eu quero ficar com o Daniel.

Cora: Vocé ndo sabe o que quer, mas eu sei. Eu ndo me sacrifiquei para vocé alcancar
o0 apice da grandeza e acabar como a esposa de um limpador de estabulos.

Regina: Mas é a minha vida.

Cora: Que menina tola. E a minha. Depois do que eu tive que fazer... os acordos que
eu tive que fazer para nos tirar da pobreza, para conseguir essa vida e vocé quer jogar
fora? (ONCE..., 2012, SO1E18).

Por meio de sua magia, e de uma maneira perversa, Cora arranca o cora¢ao de Daniel,
informando que o amor ¢ uma fraqueza, uma ilusdao. Em contraposi¢do, destaca o poder,

afirmando que o verdadeiro poder dura e que agora Regina pode ser rainha:

Regina: Por que vocé fez isso?

Cora: Porque esse € o seu final feliz. Vocé tem que confiar em mim, Regina. Eu sei o
que ¢ melhor. O amor ¢ uma fraqueza, Regina. Parece real agora, no comeco sempre
parece, mas ¢ uma ilusdo. Tudo se esvai e depois vocé ¢ deixada com nada. Mas o



185

poder... o verdadeiro poder persiste. E depois ndo precisa depender de ninguém para
ter o que quer. [...] Agora vocé serd uma rainha. (ONCE..., 2012, SO1E18).

Em outra cena, ao experimentar o vestido que seria utilizado no casamento real, Regina
tem um didlogo com Branca de Neve e descobre que a crianga, na inocéncia, contou o segredo

para Cora:

Branca de Neve: Com certeza vocé ¢ a mais bonita de todas. [...] Sei que vocé e o
Daniel serdo muito felizes juntos:

Regina: O qué?

Branca de Neve: Sabia que sua mae deixaria vocé se casar com ele quando ela
soubesse como ele a faz feliz, quando soubesse 0 quanto vocé o ama. Vocé tem uma
mae maravilhosa. Ela fara qualquer coisa pela sua felicidade.

Regina: Branca, vocé contou a ela sobre nos dois?

Branca de Neve: Contei.

Regina: Mas eu disse claramente para ndo contar.

Branca de Neve: Desculpa, eu ndo queria que vocé perdesse a sua mae como eu perdi
a minha. Vocé esta brava?

Regina: Nao, nenhum pouco. Vocé sé6 queria me ajudar. S6 que ndo me casarei com
o Daniel, vou me casar com seu pai.

Branca de Neve: O qué? Eu pensei que estava apaixonada.

Regina: Eu também, mas estava errada. Ele fugiu. O que eu sentia por ele nédo ¢ real.
E apenas uma paixao cega. Esse ¢ o problema do amor. Ele pode aparecer nos lugares
mais inesperados. O que sinto pelo seu pai ¢ muito mais especial porque ndo envolve
s6 nos dois. Envolve todos nds. Nos seremos uma familia.

Branca de Neve: Seremos?

Regina: Isso mesmo. Eu serei sua madrasta. Eu ndo poderia estar mais feliz.

Branca de Neve: Eu também. (ONCE..., 2012, SO1E18).

Imediatamente seu comportamento se modifica da indigna¢do para uma falsa
resignacdo. Informa a crianga que agora serd sua madrasta. A chegada de Cora, comeca a se
questionar se Branca de Neve ter cruzado seu caminho nao havia sido por meio da ajuda de sua

mae.

Regina: Vocé sabia que o Rei viajava por nossas terras, ndo sabia? O cavalo que
Branca estava ndo ficaria daquele jeito sozinho, ficaria?

Cora: Nao sei do que vocé esta falando.

Regina: Eu devia té-la deixado morrer naquele cavalo (ONCE..., 2012, SO1E18).

A cena termina com Regina afirmando e desejando ter deixado a crianga morrer naquele
cavalo em perigo. O 6dio nutrido a Branca de Neve se consolida e o desejo de vinganga ¢

explicado.



186

Imagem 11 — Temporada 1, Episodio 18: Regina descobre que Branca de Neve revelou seu
segredo

Fonte: Netflix (2012, SO1E18).

No segundo episoddio da segunda temporada, intitulado “Nés somos os dois”, Regina

tenta fugir do casamento, mas ¢ impedida pelo feitico de bloqueio, langado por sua mae:

Cora: Um feitigo de barreira feito para manté-la onde vocé pertence.

Regina: Eu ndo posso sair?

Cora: Nao sozinha. Nao sem o Rei. Nos ja passamos por isso. Em dois dias estara
casada. Sera rainha. Depois disso estara livre, sempre que estiver com ele.

Regina: Mamae, eu ndo quero me casar com o Rei. Eu ndo quero essa vida.

Cora: Esta apenas assustada com todo esse poder.

Regina: Eu ndo quero poder. Eu s6 quero ser livre.

Cora: Poder ¢ liberdade (ONCE..., 2012, S02E02).

Em um momento a s6s com Branca de Neve, Regina enfatiza a beleza da crianga, mas
o didlogo segue, de modo que Branca vé€ o anel que Daniel havia dado a futura madrasta
guardado em um colar e o coloca, acreditando que o cavalarico havia abandonado Regina. A
madrasta revela que ele foi assassinado, pois Branca havia contado o segredo a Cora. Branca
informa que ndo sabia disso e Regina puxa o colar em um movimento lento para enforcar a
garota. No entanto, isso ndo passa de um devaneio e a cena retoma o momento em que Branca

questiona de quem era o colar com o anel e Regina diz nao se lembrar:

Branca de Neve: O que é isso?

Regina: O qué? Isso ¢ meu.

Branca de Neve: E lindo! Onde conseguiu?

Regina: O Daniel me deu de presente.

Branca de Neve: O cavalarigo. O que te deixou.

Regina: Ele ndo me deixou [...]. Ele foi morto [...]. Ele foi morto porque vocé contou
um segredo para minha mae.

Branca de Neve: Mas ela me disse que ajudaria vocé.

Regina: Minha mae corrompe almas inocentes. Se tivesse sido forte, nada disso teria
acontecido.

[Regina puxa o colar para enforcar Branca de Neve. A cena ¢ cortada e voltamos para
Branca de Neve elogiando o colar]



187

Branca de Neve: E lindo. Onde conseguiu?
Regina: Eu ndo me lembro (ONCE..., 2012, S02E02).

Em seguida, conversando com seu pai, Henry, Regina afirma que precisa ir embora, pois
ela parece estar se transformando na mae, e que ndo quer viver essa vida que Cora tem
preparado para a filha. E quando interroga o pai: “como foi que ela ficou assim?” E o pai revela
sobre Rumpelstiltskin. Interessante observar que a pergunta que ela faz ao pai em referéncia ao
passado da mae ¢ similar a que Emma lhe faz, perguntando sobre sua transformacao, revelando

um comportamento feminino ciclico:

Regina: Papai, ndo sabe o que ela estd fazendo comigo. E como se eu estivesse me
transformando nela. Preciso ir embora.

Henry: Ir embora? Mas o casamento ¢ amanha.

Regina: Eu ndo quero me casar com o Rei. Eu ja disse isso.

Henry: Nio ¢ apenas inseguranca?

Regina: Papai, ndo ¢ inseguranca. Isso ¢ uma insanidade. Estou nervosa o tempo todo.
A mamae estd me enlouquecendo.

Henry: Ela apenas quer lhe dar o que nunca teve na vida.

Regina: Nao quero ter a vida dela. Quero minha proépria vida. Como ela ficou assim?
Henry: Houve um homem. Nao exatamente um homem. Alguém que Cora conheceu
antes de mim. Ele trouxe a magia dela. Deu-lhe aquele livro de feiticos. Ele a
transformou no que ela é (ONCE..., 2012, S02E02).

Regina invoca Rumpelstiltskin e ele aparece, assegurando: “Eu sei tudo sobre vocé,
minha querida. Te segurei em meus bracos. Vocé era mais nova, mais portatil. Ha mais historia
entre sua familia e eu, sim. Tanto no passado, quanto no futuro” (ONCE..., 2012, S02E02).
Questiona o que ela deseja, dando opg¢des como: poder, a morte de um inimigo, a morte de um
amigo. Ela afirma ndo querer fazer mal a ninguém. Ele pondera ser dificil acreditar que ela e
Cora sejam parentes, pois € delicada, gentil e poderosa. Nesse momento, ele apresenta a magia
a Regina e, assim, ela consegue transportar a mae por um portal — curiosamente um espelho que

leva para o Pais das Maravilhas:

Cora: Oh, desculpe, querida. Venha aqui. Veja vocé com sua vida inteira pela frente.
Esta melhor do que imagina. O Rei ndo é um homem forte. O reino serd seu. Aumente
seus bens, tenha uma guarda pessoal, mostre a todos a quem o novo poder pertence e
terd os coragdes de seu povo em suas maos.

Regina: Isso é o que vocé faria?

Cora: Isso € exatamente o que eu faria,

Regina: Bem, a questdo é que eu nao quero ser vocé.

Cora: O que esta fazendo? Acha que ¢ facil se livrar de mim? Vocé esta presa a mim
para sempre, porque eu sou sua mae e sei o que ¢ melhor (ONCE..., 2012, S02E02).

Regina tenta recusar a magia, mas na verdade havia gostado do que fez. Seu medo ¢

ficar parecida com a mae:



188

Rumpelstiltskin: [...] Me responda: como se sentiu?

Regina: Eu amo a minha mae.

Rumpelstiltskin: Ndo foi isso que eu perguntei. Como se sentiu ao usar a magia?
Regina: Ndo importa. Nunca mais vou usar.

Rumpelstiltskin: E por que ndo?

Regina: Porque eu adorei isso.

Rumpelstiltskin: Vocé descobriu quem vocé €. Pode fazer muita coisa agora. Se me
permitir mostrar como...

Regina: Usando magia.

Rumpelstiltskin: Muitas coisas.

Regina: E o que vocé ganha com isso?

Rumpelstiltskin: Um dia vocé fara algo por mim. Deixe-me orienta-la.

Regina: Néo ficarei como a minha méae?

Rumpelstiltskin: Isso, querida, depende totalmente de vocé (ONCE..., 2012, S02E02).

Antes de comegar suas aulas com Rumpelstiltskin, ele a questiona se ela se sente

perseguida:

Regina: Por que ndo estaria? Eu sou a rainha, mas praticamente uma prisioneira. Com
um marido que ainda ama a falecida mulher e a sua filha sem graca. E intoleravel.
Nao hé o que fazer nem aonde ir. Preciso de liberdade. De opgdes.

Rumpelstiltskin: N&o vai dar, é assim que as coisas sdo. Vocé acha que ¢ a convidada
no banquete, provando o que lhe ¢ oferecido, um pouco de amor, um pouco de trevas.
O que vocé ndo percebe € que vocé é o banquete e as trevas provaram vocg. [...] As
trevas gostam do seu sabor. Ndo se importam com a amargura. E agora que
comegaram a refei¢do, vao termind-la. Vocé pode escapar do seu destino tanto quanto
este cesto. Te vejo amanhi, ndo se atrase. E traga essa ilha faiscante. E tudo o que
vocé tem (ONCE..., 2013, SO3E03).

No quinto episoédio da segunda temporada, “O doutor”, Regina comeca a ter aulas de
magia com Rumpelstiltskin. Entretanto, ele percebe que ela quer aprender a ressuscitar Daniel.

Junto a outros personagens, ela tenta, mas falha:

Regina: Vocé pode me ensinar a usar magia para trazer os mortos de volta?
Rumpelstiltskin: E disso que se trata? Do cavalarigo?

Regina: Quero a felicidade verdadeira.

Rumpeltiltskin: Entdo procure em outro lugar, querida. A magia pode muita coisa,
mas néo isso. Morto ¢ morto.

Regina: Entdo estou perdida.

Rumpelstiltskin: E desperdigou o meu tempo. Sinto muito, mas transcender a morte
esta além do meu alcance. [...]

Regina: Vocé nio vai mais me ensinar?

Rumpelstiltskin: Enquanto tiver tolas nogdes sobre trazer os mortos de volta, enquanto
viver no passado, nunca encontrara seu futuro. Treina-la seria perda de tempo
(ONCE..., 2012, S02E05).

Regina retorna as aulas de magia, transformada: suas vestes sdo todas pretas e sua

atitude deixa de ser a de uma vitima para se tornar a de uma vila.



189

Imagem 12 — Temporada 2, Episodio 5: Regina arranca o corag@o de outra aluna de
Rumpelstiltskin

Fonte: Netflix (2012, S02E05)

No décimo primeiro episodio da primeira temporada, “O fruto da arvore venenosa”, que
retrata alguns anos apds o casamento real, o pai de Branca de Neve, Leopold, encontra o génio
da lampada e o liberta, cedendo-lhe o ultimo desejo, que ¢ guardado. Leopold o leva para o
castelo e o génio se apaixona pela rainha. Em um pronunciamento, o rei rememora a beleza da
mae de Branca de Neve, comparando o quanto elas se parecem: “Todo dia eu olho para o seu
rosto e sou lembrado da sua querida e falecida mae, que como vocé era verdadeiramente a mais

bela de todo o reino” (ONCE..., 2011, SO1E11).

Imagem 13 — Temporada 1, Episddio 11: Regina assiste ao rei dizer que Branca de Neve € tao
bela quanto a falecida mae

Fonte: Netflix (2011, SO1E11).

A rainha assiste a tudo e sai da sala, indo para o jardim do palacio sob sua macieira e
sendo seguida pelo génio. Ela pondera, reafirmando o conceito de “ex-céntrico” de Hutcheon
(1991): “A arvore e eu temos uma coisa em comum. Nenhuma de n6s pode sair do palacio e
nenhuma de nds pertence a esse lugar” (ONCE..., 2011, SO1E11). O génio a presenteia com um

espelho. Assim ela pode se enxergar como ele a percebe: a mais bela de todas.



190

Imagem 14 — Temporada 1, Episodio 11: Regina se vé refletida no espelho dado pelo Génio

Fonte: Netflix (2011, SO1E11).

Quando o génio se encontra com Leopold, o rei lhe diz que se preocupa, pois o coracao
da rainha pertence a outra pessoa, de acordo com o didrio da esposa, que registrou ter
encontrado o amor novamente fora de seu casamento. O rei pede ao génio que encontre o
homem que deu o espelho a ela.

Nesse meio tempo, o pai da rainha, impedido de entrar no castelo, solicita que o génio
entregue uma caixa a filha. Na caixa ha uma vibora de Agrabah, tdo mortal que consegue matar
tudo. O génio induz a rainha ao pensamento de matar o rei com o animal. Traindo sua amizade
com o rei, coloca a vibora na cama dele, enquanto este estd dormindo, mas os guardas
encontram o animal e sabem que ¢ da regido natal de onde o génio veio. Ele entende, entdo, que
tudo foi manipulado pela rainha. Lembra-se do ultimo pedido, deseja nunca sair de seu lado e
sempre poder vé-la. Seu desejo € concedido, no entanto ele fica preso no espelho que havia

dado a ela.

Imagem 15 — Temporada 1, Episddio 11: Regina afirma que o Génio ficara com ela para
sempre

Fonte: Netflix (2011, SO1E11).



191

No sétimo episddio, “O coragdo ¢ um cacador solitdrio”, da primeira temporada,
acontece o sepultamento do rei. Branca de Neve se encontra aos prantos, € a rainha promete

estar ao lado dela para sempre.

Imagem 16 — Temporada 1, Episodio 7: A rainha conforta Branca de Neve

Fonte: Netflix (2011, SO1E07).

No entanto, dialogando com o génio no espelho, ela comprova a vinganca se
concretizando em partes, pois ainda precisava se livrar de Branca de Neve. Pondera que o reino
ainda ¢ leal a jovem, todavia ndo conhecem a baixeza de Branca assim como ela conhece; ndo

sabem o que ela fez com a madrasta, quando ainda era uma crianga:

Génio: Parabéns, sua vinganca esta quase completa.

Rainha Ma: Um ja foi, s6 falta mais um.

Génio: Ela nio faz ideia, ndo é?

Rainha Ma: Que sou responsavel pela morte dele? Ela procurou consolo comigo. Que
nojo! Poderia ter acabado com a sua existéncia miseravel ali mesmo. Acredite, foi
tentador.

Génio: Teria saciado a sua alma.

Rainha Ma: O reino ainda ¢ leal a ela. Virariam-se contra mim. Eles ndo conhecem a
maldade dentro dela como eu conhego. Nem o que ela fez comigo. Precisamos ser
delicados nessa proxima fase. O fim dela deve ser realizado com cuidado (ONCE...,
2011, SO1E07).

O génio sugere que a rainha precisa de um cagador para matar sua enteada. Enquanto
isso, a rainha redecora o palacio, trazendo as trevas para dentro e no entorno do recinto.

O cacador leva Branca para a floresta, porém ela desconfia de que ele esta 14 para mata-
la. Ela o acerta e foge, mas ele a encontra e ela pede que ele entregue uma carta para a rainha.
O cacador 1€ a carta, se emociona e a deixa fugir. Retorna ao castelo e entrega o coragao da

jovem, como solicitado, bem como a carta:



192

Querida madrasta, quando ler isto, estarei morta. Sei que nunca tera amor na vida por
minha culpa. Assim, faz sentido que o mesmo prazer me seja negado. Pelo bem do
reino, espero que minha morte satisfaga sua vinganga, permitindo que governe os
suditos do meu pai como merecem, com compaixdo e tato. Sei que pensa estar se
vingando. Prefiro ver como um sacrificio pelo bem de todos. Com isso em mente,
satido meu fim, e leve a sério minha derradeira mensagem. Sinto muito. Eu a perdoo
(ONCE..., 2011, SO1E07).

A madrasta queima a carta e pede o coragdo da jovem, contudo descobre que nao ¢ de
Branca de Neve quando o leva para o cofre, um lugar onde guarda o coragdo de todos os seus
inimigos, pois nenhuma gaveta se abre automaticamente. Entdo, ela arranca o 6rgao do cagador

e o guarda, junto a outros, a fim de que ele nunca mais sentisse algo.

Imagem 17 — Temporada 1, Episodio 7: A rainha se dirige para o cofre dos coragdes
acreditando carregar o coracao de Branca de Neve

!

8
f

Fonte: Netflix (2011, SO1E07).

Imagem 18 - Temporada 1, Episddio 7: A rainha segura o cora¢do do cagador

Fonte: Netflix (2011, SO1EQ7).

Inicia-se, assim, a busca por Branca de Neve, que se torna uma ladra e vive fugindo da
ira da Rainha Ma. Em um roubo de joias, ¢ perseguida por um homem — o Principe Encantado,
mas foge. Tempos depois, ele a encontra, em uma armadilha, e pede que devolva um anel, que

possui valor sentimental. Todavia, ela o havia vendido para os trolls. Eles travam uma luta com



193

esses seres fantasticos e conseguem juntos recupera-lo. Apesar de considera-lo encantador, ele
iria se casar com outra, mas ndo se esquece dela. E para ele que ela revela parte do motivo da

furia de sua madrasta:

Branca de Neve: Ela me quer morta.

Principe Encantado: O que vocé fez para provocar tanta ira?
Branca de Neve: Ela me culpa por ter destruido a vida dela.
Principe Encantado: E destruiu?

Branca de Neve: Sim (ONCE..., 2011, SO1EQ7).

Outra passagem que acontece durante a busca por Branca de Neve diz respeito a
consolida¢do da vilania da Rainha Ma. No vigésimo episddio da segunda temporada, intitulado
“A Rainha M4”, Regina e seu exército, procurando por Branca de Neve, acabam chegando a
um casebre, onde a enteada esteve. Ela retine os aldedes do local e cria uma nova imagem da
garota para essas pessoas, afirmando que Branca de Neve os enganara e que havia matado o
proprio pai envenenado, pois desejava o trono. Como ninguém se manifesta, ela ordena que
matem todos os aldedes, ou seja, quando ndo concordam com o que ela diz, Regina
simplesmente ndo hesita em mostrar o valor de seu poder e comete o mal. A partir disso,
comecam a se referir a ela como Rainha M4. Em um didlogo com Rumpelstiltskin, observamos

que ela deseja que o povo do reino a ame, porém para isso Branca de Neve precisa morrer:

Rumpelstiltskin: Vocé massacrou uma aldeia inteira. Talvez por isso chamem vocé de
Rainha Ma.

Rainha Ma: Eu nio sou Rainha Ma. Me chamam assim por causa dela. Ela que é ma
(ONCE..., 2013, S02E20).

Regina pede que ele a transforme em uma camponesa para tentar encontrar Branca de
Neve no seu reino, mas ¢ capturada pelo povo da aldeia e salva pela enteada. Cuidando dos
ferimentos de Regina (disfarcada de Wilma), conta que ajuda os outros porque uma vez, quando
crianca, um cavalo disparou com ela e alguém, arriscando a préopria vida, a salvou e isso a

mudou:

Branca de Neve: Quando eu era pequena, o cavalo que eu cavalgava disparou. Eu
estava prestes a ser derrubada, eu teria sido morta. Uma mulher nao tinha ideia de
quem eu era. Ela veio cavalgando atrds de mim e ela me salvou. Arriscou a propria
vida. Aquilo me mudou. Minha mae sempre disse para manter o bem no coragao e
aquela mulher me provou que ela estava certa. [...] Me ensinou que ¢ possivel haver
uma conexao genuina e altruista entre as pessoas. Até mesmo entre estranhos.
Wilma: O que aconteceu com ela? Com a estranha?

Branca de Neve: Ela se foi. Mas espero que ela volte um dia.

[...]

Wilma: Se a historia for verdadeira, a rainha mandou um cagador tirar seu coragao.



194

Branca de Neve: Mandou.

Wilma: Que horror! Se ela estivesse na sua frente agora, vocé a mataria por isso?
Branca de Neve: A Regina quer machucar as pessoas. Eu acho que ela vive em
sofrimento constante, estad sempre tentando responsabilizar alguém. Nos moravamos
na mesma casa ¢ ela ndo via que eu estava do lado dela. Ela queria vinganga mais do
que amor. Eu ndo consigo imaginar quem vive dessa forma. Eu queria ser guiada pelo
amor. Entdo eu ndo a mataria.

Wilma: Ninguém ¢ tdo generoso. As pessoas nao sao boas assim.

Branca de Neve: Eu acho que sdo. Até mesmo ela. Ela s6 tem medo de parecer
vulneravel.

Wilma: Vocé acredita que existe bondade nela?

Branca de Neve: Eu sei que existe, eu vi. Eu queria que ela se desse a chance de ser
aquela pessoa de novo.

Wilma: Nao acha que ¢ tarde demais para ela?

Branca de Neve: Nao. Eu ndo acho que seja tarde para ninguém.

Wilma: Entdo se ela... se ela quisesse mudar, se ela quisesse ter uma familia de novo,
se quisesse ser boa, vocé a perdoaria? Vocé a deixaria voltar?

Branca de Neve: Se ela quisesse isso de verdade, sim. Eu adoraria isso. Eu também
adoraria uma cama de penas, mas isso ndo vai acontecer. Entdo ndo adianta pensar
nisso. Ela ndo ofereceria.

Wilma: Bom, as vezes as pessoas a surpreendem (ONCE..., 2013, S02E20).

Para fugirem, Branca de Neve entrega uma espada a Regina, mas ela ndo tem coragem

de usar, depois de ouvir de Branca de Neve que ela a perdoaria por tudo o que havia feito. No

entanto, continuando a caminhada pela floresta, encontram os aldedes mortos pela rainha

tempos antes e Branca de Neve retira o que disse sobre o perdao e uma possivel aproximacao

sincera:

Branca de Neve: [...] Retiro o que disse. E tarde demais para ela. Eu jamais a
perdoaria. Nao existe bondade naquela mulher. Nenhuma! Eu estava errada. Nunca
houve.

Wilma: Mas e quando ela salvou vocé... o cavalo?

Branca de Neve: O que vocé esta falando?

Wilma: A sua histodria, sobre ter sido salva.

Branca de Neve: Eu nunca disse que foi ela.

Wilma: Eu tirei uma conclusiao (ONCE..., 2013, S02E20).

Branca de Neve desconfia que a mulher com ela ¢ Regina disfar¢ada e tem a chance de

mata-la, mas nao o faz:

Branca de Neve: Foi vocé. Regina, sua magia das trevas esta te escondendo, mas eu
sei que € voce.

Wilma: Sim, sou eu mesma. Mas existe bondade em mim.

Branca de Neve: Se essa ¢ a sua ideia de bondade... eu ndo quero fazer parte disso
(ONCE..., 2013, S02E20).

Retornando ao castelo, Regina percebe que o povo do reino jamais a amara. Admirando-

se no espelho, informa que a rainha pode estar morta, porém ainda existia vida longa a Rainha

Ma. Assim a construgdo da personagem se consolida.



195

Fonte: Netflix (2013, S02E20).

No vigésimo primeiro episédio da primeira temporada, “Uma mag¢a vermelha como
sangue”, Regina se encontra com Branca de Neve no estdbulo — local onde, quando crianca,
Branca de Neve viu Regina e Daniel juntos. No campo, a madrasta mostra o timulo de Daniel
a enteada. E quando a Rainha Ma revela que ele ndo fugiu, mas foi morto, porque a enteada nio

conseguiu guardar o segredo:

Rainha Ma: Lembra quando eu detive o seu cavalo, Branca? Lembra quando eu salvei
a sua vida?

Branca de Neve: E claro, parece tudo igual.

Rainha Ma: Nem tanto. Isso € novo...

Branca de Neve: E uma...

Rainha Ma: Sepultura. O timulo do Daniel.

Branca de Neve: Daniel... Pensei que ele tinha fugido.

Rainha Ma: Eu disse isso para poupar seus sentimentos. Por gentileza. Mas ele morreu
por sua causa.

Branca de Neve: Eu sinto... eu sinto muito.

Rainha Ma: Eu também sinto muito, mas nada pode mudar o que aconteceu, o que
vocé fez. Vocé prometeu manter meu segredo. Vocé prometeu, mas fingiu.

Branca de Neve: Eu era jovem e a sua mae...

Rainha Ma: Ela arrancou o corag@o dele por sua causa. E isso porque vocé ndo me
ouviu.

Branca de Neve: Vocé matou o meu pai. Ja ndo sofremos o suficiente?

Rainha Ma: Nao (ONCE..., 2012, SO1E21).

Entdo Regina oferece a maca, informando o que a fruta representa:

Branca de Neve: O que ¢ isso?

Rainha M4: Isso € s um pedaco. Vocé sabia que a maga significa saude e sabedoria?
Branca de Neve: Entdo por que tenho a sensagdo de que ela pode me matar?

Rainha Ma: Isso ndo vai mata-la. Nao! Isso vai fazer muito pior. O seu corpo serd o
seu timulo. E vocé vai ficar nele s6 com sonhos formados por seus proprios
arrependimentos.

Branca de Neve: Vai me forgar a comé-la?

Rainha Ma: Nao, ¢ claro que ndo. Assim ndo funcionaria. A escolha ¢ sua. Ela deve
ser feita por vontade propria.



196

Branca de Neve: E por que eu faria isso?

Rainha M4: Porque se vocé se recusar a comer a maga, o seu principe, seu encantado,
morrera.

Branca de Neve: Nao!

Rainha Ma: Como eu ja disse, a escolha ¢ sua.

Branca de Neve: Eu mordo a magi e ele vive? Entdo esse € o seu acordo?

Rainha Ma: Com todo o meu coragio.

Branca de Neve: Entdo meus parabéns. Vocé venceu (ONCE..., 2012, SO1E21).

A maca ¢ apresentada sob o carater dubio: ¢ satide, mas também pode matar. Branca
come a fruta e cai desacordada, sendo encontrada pelos sete andes, de modo que retornamos ao
primeiro episodio da série, que tem inicio com o Principe beijando Branca de Neve e o
desenrolar tradicional. Em seu castelo, a Rainha M4 assiste toda a cena pelo espelho magico, e
observa a promessa que Branca faz de retomar o reino. E com Malévola que Regina aprende
que “a morte ¢ boa demais para Branca de Neve. Eu preciso tirar o que ela ama. [...] Posso ter
a minha vinganga. Posso ter a minha felicidade” (ONCE..., 2015, SO4E15). Entao decide que

quer a enteada viva:

Rainha M4: Quero que abdique da reivindicag@o pelo trono. Se vocé me declarar a
governante por direito deste reino, deixarei vocé, os andes e o seu principezinho
fugirem para a fazenda de ovelhas que um dia ele chamou de lar.

Branca de Neve: Exilio?

Rainha Ma: Eu tentei te matar, eu tentei te enfeiti¢ar e nada funcionou. Entao percebi
que estava lidando de forma errada. Vocé precisa estar viva. Vocé precisa estar
desperta para que possa passar todos os seus dias sabendo que consegui tomar tudo
que deveria ser seu. Agora quero que fique de joelhos e quero que jure pelo nome do
seu pai que este reino me pertence.

Branca de Neve: E se eu ndo jurar?

Rainha M4: Entdo alguém pagara o preco [...]. Vocé pode ter sido princesa, mas vocé
nunca sera rainha (ONCE..., 2013, S03E02).

A Rainha M4 ndo ¢ morta no cerimonial de casamento de Branca de Neve com o
Principe Encantado, como na tradi¢ao. Ela ameaca destruir tudo o que o casal ama. Quando a
madrasta interrompe o casamento, Branca de Neve e o Principe Encantado sdo os Unicos
personagens que encaram o seu olhar; todos os demais evitam o contato visual com a rainha.

No décimo episodio da segunda temporada, “A trama do grilo”, a Rainha Ma ¢
condenada e, em seu julgamento, revela que se arrepende de ndo ter causado mais dor e

sofrimento. Ainda afirma que o arrependimento maior € o de ndo ter matado Branca de Neve:

Rainha Ma: [...] Eu sei que estou sendo julgada pelo meu passado. Um passado em
que causei sofrimento. Um passado em que causei angustia. Um passado em que eu
causei até morte. Quando olho para tudo que fiz, eu quero que saibam o que sinto, que
¢ arrependimento. Arrependimento de ndo poder ter causado mais sofrimento. Ter
causado mais angustia e causado mais morte. E, acima de tudo, com cada grama do



197

meu ser, eu me arrependo de ndo ter conseguido matar Branca de Neve (ONCE...,
2012, S02E10).

Imagem 20 — Temporada 2, Episodio 10: Regina se arrepende de ndo ter matado Branca de
Neve

Fonte: Netflix (2012, S02E10).

O Principe ordena que ela seja morta; todavia, Branca de Neve impede o ato. Conta ao

Principe que Regina ja a havia salvado uma vez, e que poderia mudar de novo:

Principe Encantado: Branca, eu pensei que estivéssemos de acordo. Vocé tem piedade
da rainha? Ela ndo merece. Vocé ouviu tudo, ela ndo tem nenhum remorso.

Branca de Neve: Eu vi uma mulher ndo querendo ser fraca em seus momentos finais.
Principe Encantado: Eu a vi matando, eu a vi aterrorizando as pessoas. Todos os
momentos que eu vi eram de maldade.

Branca de Neve: Exatamente. Que vocé viu. Mas eu a conheci antes. Eu a conheci
quando ela era boa. Ela salvou minha vida quando eu era pequena.

Principe Encantado: Isso foi ha muitos anos.

Branca de Neve: Ela mudou uma vez. Por que ndo mudaria de novo?

Principe Encantado: Vocé nio pode estar falando sério. Vocé quer reabilitar a rainha?
Branca de Neve: Talvez mostrar piedade seja o primeiro passo.

Principe Encantado: Mas se falhar, a seguranca do reino estarda em jogo. N6s ndo
podemos correr esse risco.

Branca de Neve: Tem tanta certeza que ela ¢ ma? Tanta certeza a ponto de matar? Por
que ndo ha volta depois da morte.

Principe Encantado: Se vocé acha que ¢ o certo a se fazer, entdo é o que nds devemos
fazer. Mas saiba que a sua decisdo ndo tera volta, Branca (ONCE..., 2012, S02E10).

Branca de Neve faz um teste para saber se a Rainha M4 havia mudado, mas esta tenta

mata-la:

Branca de Neve: Eu sei que vocé ndo foi sempre assim, Regina. A mulher que salvou
a minha vida, anos atras, era bondosa.

Rainha Ma: Aquela mulher perdeu muito e agora ela se foi.

Branca de Neve: Talvez. Mas por mais que vocé tente enterra-la, eu acho que ela esta
dentro de vocé.

Rainha Ma: Nio, ela ndo esta.

Branca de Neve: Vocé s6 precisa de alguém para ajuda-la a sair.

Rainha Ma: O que esté fazendo?



198

Branca de Neve: Estou libertando a mulher que salvou a minha vida. Essa ¢ a sua
chance de recomecar, Regina, de deixar o mal para tras de uma vez.

Rainha Ma: Facil assim?

Branca de Neve: Facil assim.

Rainha Ma: Vocé faz a mudanca parecer tdo facil. Vocé realmente achou que isso a
protegeria? Ja que ndo posso usar magia, eu ndo poderia pensar em uma forma melhor
de mata-la com a lamina que vai me ferir. Adeus, Branca de Neve.

Branca de Neve: Néo.

[A Rainha M4 ataca Branca com a lamina.]

Rainha Ma: Sim.

Branca de Neve: Néo.

[A 1amina sai sem deixar cortes. ]

Rainha Ma: Isso ¢ impossivel.

Branca de Neve: Nao. Isso ¢ magia. [...]

Rainha Ma: Vocé me enganou.

Branca de Neve: Nao foi enganacdo. Foi um teste que eu queria muito que vocé
passasse.

Principe Encantado: Queriamos te dar a chance de mudar, Regina (ONCE..., 2012,
S02E10).

O Principe aponta que estao sob um efeito de protecao desenvolvido por Rumpelstiltskin
e que nesse reino a madrasta ndo teria mais poderes. Conversando com Rumpelstiltskin, ¢é
enfatizado o fato de Regina ndo ter mais poderes no reino em que estavam e ele a incentiva a
criar um novo reino.

Para langar a maldicao das trevas, que criaria o seu final feliz, ela precisa matar aquilo
que mais ama: seu pai. Assim a rainha o faz — no segundo episddio da primeira temporada,
“Aquilo que vocé mais ama” — e consegue lancar a maldi¢ao. Retornando ao palacio de Branca
de Neve, ela a encontra com o corpo inconsciente do Principe Encantado em seus bracos e
informa, sob uma risada vitoriosa, que estdo indo para um lugar horrivel. Entretanto, a rainha
ndo se d4 conta que a filha de Branca de Neve havia escapado, no guarda-roupa magico, e estava
destinada a ser a salvadora, tempos depois, no mundo criado por ela.

Assim que a maldigdo ¢ lancada, todos “acordam” em Storybrooke. A prefeita, Regina
Mills, se certifica de que ninguém se lembra do passado. Contudo, a repeti¢do dos
acontecimentos ao longo dos dias a faz constatar que ndo esté feliz nesse lugar e que todos os
personagens fazem exatamente o que ela quer por obrigacao, ndo porque querem. Ela sente que
nada ¢ real.

A trajetoria da Rainha M4, em Once upon a time, traz em evidéncia sua transformagao.
Cronologicamente, Regina Mills ¢ filha de Henry e Cora. Curiosamente, Cora ¢ filha de um
moleiro. Na literatura dos contos de fadas, a narrativa tradicional de Rumpelstiltskin traz o
personagem de um moleiro muito pobre e sua filha muito bonita. O pai comunica ao rei que sua
filha sabia fiar palha, convertendo-a em ouro. Assim, o rei a tranca em um cémodo, informando

que tera até o dia seguinte para transformar toda a palha, caso contrario morrera. Como ela de



199

fato ndo possui tal magia, chora copiosamente. Um ando adentra o comodo e promete fazer o
trabalho, se ela lhe der algo em troca: o colar. Contudo, a ambic¢do do rei é renovada a cada
manha, e novas promessas sdo feitas a outros andes, at¢ mesmo seu primeiro filho. O rei
promete casamento ¢ a torna rainha. Um ano depois nasce uma bela crianga € o anao vem cobrar
o prometido. Mas a rainha ndo quer dar seu filho e o ando propde que se ela descobrisse o seu
nome, poderia ficar com a crianga. Em uma cang¢ao, o mistério ¢ desvendado.

Retornando ao seriado, Regina passa por diferentes caracterizagdes ao longo da trama.
Ainda que seja de nosso interesse destacar a justificativa para suas agdes mas, ¢ relevante
considerar, para essa personagem de Once upon a time, o processo de oscilagao entre o bem e
o mal, entre valores individuais e valores coletivos no decorrer de suas transformacdes. A figura
da madrasta passa por estagios: jovem, Rainha M4, prefeita de Storybrooke e a Regina que se
redime de suas acdes mas.

A juventude de Regina apresenta uma personagem calma, que anseia ser livre,
principalmente das amarras impostas por sua mae. Suas vestes sdo parecidas as de amazonas,
em tons claros e pastéis, e sua maquiagem e seus cabelos sdo discretos. Ela vive um amor

proibido, secreto.

Imagem 21 — Temporada 1, Episédio 18: Caracterizacdo de Regina jovem

‘

Fonte: Netflix (2012, SO1E18).

Seus gestos sao delicados e aparenta ser temerosa a mae, de modo que podemos perceber
que seu pai ndo tem voz ativa e a figura materna ¢ extremamente autoritaria, tracando seu
destino e seu futuro desde a escolha de seu nome. Tanto no mundo maravilhoso, quanto no
ficcional, a Rainha Mé conserva o seu nome, que tem origem latina e significa “rainha”,
“senhora absoluta” ou “a maior”. Sua mae, Cora, assim lhe nomeou acreditando que um dia ela
se tornaria rainha. Em consequéncia das caracteristicas desse nome, ela parece controlar todos

da cidade de Storybrooke, justamente por causa da maldi¢ao lancada.



200

Os conflitos internos de Regina jovem demonstram a dissonancia entre seus desejos € a
visdo que sua mae tinha para ela, manipulando-a e muitas vezes se utilizando de magia para
1sso. Em uma das passagens, Cora ¢ questionada por Regina acerca do motivo de nao poder se
casar com o seu grande amor, Daniel, o empregado da familia. Sua justificativa para negar o
relacionamento da filha se pauta no fato de que a trajetéria de uma pessoa deve ser sempre
ascendente. Uma vez vinda de uma familia pobre, cujo pai era moleiro, e tendo alcangado a
realeza, ver a filha se casar com o servigal seria um retrocesso na cronologia familiar. E por
1sso que Regina ¢ tao apegada ao pai. Ainda que sua mae estivesse viva, ao contrario das maes
das princesas dos contos de fadas, ¢ como se fosse ausente para as questdes maternais que ligam
a filha a mae.

Cora ¢ a responsavel por aceitar o pedido de casamento que o rei faz a Regina. Ao
descobrir a trai¢do de Branca de Neve durante a prova do vestido de noiva, um lampejo inicial
de Rainha M4 aparece em sua versdo jovem. Ao afirmar que “devia ter deixado que [Branca de
Neve] morresse naquele cavalo”, revela um primeiro momento de 6dio que sente pela futura
enteada, afinal o seu destino havia se modificado por completo, ainda que ela houvesse pedido
sigilo do segredo compartilhado. O comportamento maléfico de Regina ¢ justificado com a
morte de Daniel, seu primeiro e ndo vivido amor, fato traumatico de seu passado que a
transforma.

Apds o casamento com o rei e ndo conformada com a morte de Daniel, Regina tenta
aprender magia para trazé-lo de volta a vida. Quando descobre que suas agdes sdo em vao, perde
a esperanga, aceita a morte dele e suas roupas, voz e personalidade mudam de brandas para
agressivas, ressentidas e raivosas, culpabilizando Branca por sua perda. A partir do momento
em que a furia dirige suas agdes e sentimentos, ela se transforma. Seus trajes sdo protuberantes
e escuros, sua maquiagem e cabelo, marcantes. Ela ¢ tomada por um ar de superioridade

totalmente contrastante ao seu passado.



201

Imagem 22 — Temporada 2, Episodio 6: Primeira apari¢do como Rainha Ma

= g

A vinganca da madrasta sera justificada pela morte de Daniel, o cavalari¢o, que lhe
causa luto e soliddo. A rainha passa a usar as pessoas para atingir seus objetivos, como ocorre
com o génio da lampada, e o seu Unico arrependimento ¢ o de ndo ter conseguido matar Branca
de Neve. Ela acredita que s6 serd feliz quando sua vinganga se cumprir. Para lancar a maldigao,
ela é capaz de retirar o coragdo de quem mais ama: seu pai Henry. A personagem transita, entdo,
de alguém genuinamente boa, para alguém que deseja se vingar de sua enteada, massacrando
vilarejos e matando os pais. A figura de vila é assumida e seus desejos sdo colocados acima de
leis e codigos. A Rainha M4 se torna a personificacdo do mal.

Ficcionalmente, no ano de 1983, os personagens se encontram em Storybrooke e ndo se
lembram de suas identidades. Apenas Regina e Rumpelstiltskin mantém suas memorias. E

nessa cidade que nos deparamos com o outro estagio de Regina: prefeita. Sua personalidade é

forte, mas percebemos que a personagem esconde seus sentimentos, a fim de se proteger.

Imagem 23 — Temporada 2, Episodio 17: Primeira apari¢do como prefeita de Storybrooke

— L AR | 1Y =
=" Cw it il ol ‘

Fonte: Netflix (2013, S02E17).



202

Tanto no ambiente maravilhoso, quanto no mundo ficcional da trama, Regina reproduz
o papel de madrasta: de Branca de Neve e de Henry, respectivamente. Sua personagem ¢
perturbada, também nos dois mundos, pelas maes verdadeiras e ausentes tanto de Branca de
Neve, uma vez que o rei compara a beleza da filha a da mae biologica; quanto de Henry, pois
apesar de ter sido uma adog¢ao sigilosa por parte da mae bioldgica, Emma Swan reaparece na
vida do filho.

A maga ¢ um simbolo muito presente nessa releitura contemporanea. Ao longo da
primeira temporada, ¢-nos mostrado que existe uma macieira que Regina prefeita cultiva desde
a infancia e que ndo ¢ simplesmente uma arvore frutifera encontrada no meio do caminho ou
fruto de um feitico. A arvore cultivada desde a infancia da Rainha M4 revela que possui uma
projecao de carinho e cuidado advindo dessa fase da vida dela, ndo servindo, portanto, a um
proposito de magia. A finalidade da arvore ¢ modificada, assim como o carater da personagem
se transforma ao longo da série.

No mundo ficcional, a prefeita Regina Mills costuma receber a filha de Branca de Neve
com macas ¢ derivados, como sidras e tortas, em tentativas de ameacas. Essa referéncia ¢
mantida na releitura, mas tendo um novo alvo: a continua¢do na linhagem da familia de Branca
de Neve. Visto que o conto tradicional termina com a perspectiva de que Branca de Neve venceu
e a Rainha M4 perdeu, novas receitas com magas sdo criadas, como releituras, para essa
personagem inusitada que se revela a filha de sua primeira rival — e, mais uma vez, ironicamente
a madrasta do filho adotivo, Henry.

No Dicionario de Simbolos, o verbete “arvore” evoca, dentre tantas nog¢oes, “simbolo
da vida”, as arvores “evocam um ciclo” de regeneracao, “pois se despojam e tornam a recobrir-
se de folhas todos os anos” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 84). Ja a “maga” — que
também pode ter a mesma entrada no dicionario de “macieira” — pode retomar a questdo biblica,
além de promover ou a imortalidade ou a queda. A maca ¢ “o fruto do conhecimento e da
liberdade” (CHEVALIER; GHEERBRANT, 2009, p. 572).

Considerando que Emma Swan, a mae bioldgica de Henry e filha de Branca de Neve e
Encantado, ¢ a continuagao de contos tradicionais que se finalizam com o “viveram felizes para
sempre”, Regina Mills observa que o livro de contos de fadas do filho estd com paginas
faltando. Seria esse um preludio de novos finais e novas perspectivas abordadas por Once upon
a time?

A série ficcional ainda traz uma outra perspectiva para a personagem da vila: redengao.
Regina se redime de sua vilania, tentando ser uma pessoa melhor por seu filho adotivo, Henry,

utilizando de sua magia para o bem, e assim caracteriza-se a deslegitimacdo da historia



203

conhecida, quebrando a sequéncia e realinhando a narrativa (DUPLESSIS, 1985). Uma vez que
se trata de um processo de regeneracao, iremos indicar as passagens do seriado que revelam tal
sentimento como “Regina regenerando”. No episddio 20, “Um So6 Coragdo”, da terceira

temporada, ela se questiona o que seria sem sua raiva, dialogando com Zelena, sua meia-irma:

Regina regenerando: Herodis ndo matam.

Zelena: Entdo vocé ¢ uma heroina.

Regina regenerando: Hoje eu sou. [...] O mal nio nasce com vocé. E criado. Assim
como o bem. Se fosse vocé, considerava criar um novo destino (ONCE..., 2014,
S03E20).

Zelena ¢ uma lembranga que nos remonta a infincia de Regina, pois quando crianga,
reclamava que Cora ndo tinha tempo para brincar. Em um episoédio, ao abrir uma gaveta,
encontra uma varinha em uma caixa, langando um feitico na boneca e desejando ter uma irma.
Todavia, este retorna a Regina, que cai inconsciente. Apenas Zelena ¢ capaz de quebra-lo, mas
Cora separa as duas irmas e lanca um feitico de esquecimento em Regina.

Seu filho adotivo Henry constata sua transformacdo: “Vocé ja foi uma vila, mae, mas
vocé mudou. Vocé ¢ uma heroina agora. Derrotar vildes € o que herois fazem. Eu acredito em
voceé. Vocé tem que acreditar também” (ONCE..., 2014, SO3E20). Assim, Regina adquire
caracteristicas de uma heroina contemporanea que realiza uma longa jornada de crescimento
interior.

Por vezes, no primeiro episodio, “Um Conto de Duas Irmas”, da quarta temporada,
Regina culpa o livro que Henry carrega como o motivo de seu sofrimento, o que revela que as
convencgoes literdrias sdo revistas € questionadas em um processo metaficcional (GREENE,

1991):

Regina regenerando: Precisamos descobrir quem escreveu esse maldito livro e forga-
lo a me dar o que eu merego ter. Chegou a hora de mudarmos o livro, chegou a hora
de os vildes terem os seus finais felizes (ONCE..., 2014, S04E01).

Em didlogo com Robin Hood, seu novo amor, no oitavo episddio da quarta temporada,
“Quebrar o espelho — Parte I, Regina regenerando afirma que o autor parece ter “uma regra
onde vildes ndo tém finais felizes, mesmo que eles mudem ou tentem ser bons” (ONCE..., 2014,
S04E08).

Ainda a respeito do autor, os personagens constatam que nao ha um so, mas sdo varios

autores:



204

Pindquio: Ele ndo foi o tnico. Houve muitos autores ao longo do tempo. E um
trabalho, ndo uma pessoa. E o que esta preso aqui era apenas o tltimo designado a
essa grande responsabilidade. [...] Registrar. Testemunhar as maiores historias do
tempo e registra-la para a posteridade. Esse trabalho acontece ha eras. Desde o homem
que via sombras nas paredes das cavernas ¢ desenvolveu toda uma filosofia,
dramaturgos que contam historias em poesias até um homem chamado Walt. Muitos
tiveram esse trabalho sagrado. Grandes homens e mulheres que assumiram essa
responsabilidade com a seriedade que ela merecia. Até este ultimo. Ele comegou a
manipular ao invés de registrar (ONCE..., 2015, SO4E17).

Quando encontram o autor, cle esta na estreia de seu novo livro sobre herodis e vildes e

confirma:

Isaac Heller: Escrevi porque acho que todos estdo cansados de os herdis sempre
vencendo nos contos de fadas classicos. Aqui os finais sdo diferentes para Branca de
Neve, o Principe Encantado e todo o resto. Algo bem diferente para um publico
moderno. O que acontece quando os vildes conseguem vencer? (ONCE..., 2015,
S04E22).

E-nos apresentada uma narrativa alternativa em que os personagens tradicionais tém
outras roupagens ¢ desenredos: Branca de Neve ¢ a Rainha M4, o Principe Encantado ¢é o
cacador e Regina ¢ uma camponesa. Os papéis sdo invertidos, mas continuam tendo as mesmas
fungdes dentro da narrativa criada. Assim, o que vivem no outro livro ¢ uma alternativa dentro
de uma releitura. A isso Martins (2015) nomeia de revisionismo reconstrutivo, quando a
narrativa contrapde outras versoes.

Ainda sobre finais felizes para os vildes, Rumpelstiltskin constata, no décimo segundo

episodio da quarta temporada, “Herois e vildes™:

Rumpelstiltskin: Ser bom nao significa que coisas boas acontecerdo. Mas vocé acha
que vildes ndo tém finais felizes, me veja tendo um. Nao ha autor de meu destino,
nenhum livro com o meu destino. Fui vildo milhares de vezes e ainda assim estou
prestes a conseguir tudo que desejo. E por mais inacreditavel que parega, desejo o
mesmo para voc€ (ONCE..., 2015, S04E12).

Contudo, quando acredita que viverd seu amor com Robin, Emma salva Marian, a
esposa dele, e destro1 o romance de Regina, assim como sua mae Branca de Neve houvera feito
anos atras. Regina observa: “Mais uma vez fui vitima do heroismo. Sempre a vila. Mesmo nao
sendo mais” (ONCE..., 2014, SO4E01).

No décimo segundo episodio da quinta temporada, “Almas dos que partiram”, no
submundo, local que abriga pessoas que tém assuntos inacabados, Regina se encontra com o

pai e pede perdao. Ele reconhece a transformacdo da filha de uma vila para uma heroina:



205

Henry: Sua mae estd me usando para que vd embora, mas quero que vocé fique. Tem
um trabalho a fazer. Ajudar Branca de Neve e os seus amigos. Eles precisam de vocé,
da sua for¢a. Vocé deixou a vinganga de lado para ser uma heroina. E ndo sou eu quem
vai atrapalhar. [...] Quando vocé arrancou meu coragdo, foi pelos piores motivos, mas
se ficar espalhara a esperanga. E a melhor coisa que alguém pode fazer. Deixe o seu
pai te ver fazer a coisa certa. Entdo realmente néo terei morrido em vao. [...] Por muito
tempo deixei a sua mae ficar no caminho de quem vocé realmente é. E o maior
arrependimento da minha vida. Mas agora vocé estéd livre dela. Eu nunca estive tdo
orgulhoso. [...] Eu te amo, Regina. Nunca se esqueca de quem realmente ¢ (ONCE...,
2016, SOSE12).

No capitulo dezesseis, “A nossa ruina”, da quinta temporada, Regina regenerando

reflete sobre sua nova condi¢ao:

Regina regenerando: Quando eu era Rainha M4, eu passava cada dia sem me importar
com ninguém e em troca ninguém se importava comigo. Eu achava que tudo o que eu
precisava era da minha vinganga para me aquecer a noite. Mas algo aconteceu. Meus
inimigos viraram minha familia. Foi quando finalmente me senti feliz. E por isso que
estou aqui. Precisam de mim. Quando a familia precisa, ajudamos (ONCE..., 2016,
SO05E16).

A complexidade da personagem de Regina atinge seu auge quando ela afirma, no

episodio “Somente Vocé” da quinta temporada:

Regina regenerando: Eu fui consumida [pelas trevas]. [...] Estou sempre em guerra
com os meus instintos. Por mais que eu deseje seguir as trevas, nao quero. Entio faco
o bem. Odeio cada momento disso. [...] Sei que é certo, mas sempre me leva a perdas.
Continuo fazendo isso agora e continuo sofrendo. Mas sei que a Rainha Ma pode
voltar, entdo é assim que deve ser. Nunca estarei em paz comigo mesma. [...] Anos
atras eu fiz uma escolha. A Branca de Neve revelou um segredo e eu poderia ter
escolhido perdoa-la. Ao invés disso, eu fiz coisas terriveis. Coisas indescritiveis, que
sempre estardo me assombrando. Tentei ser a heroina. [...] Mas isso ndo importa, ndo
existe redencdo para mim, sé existe sofrimento, porque agora eu tenho uma maldigdo.
A maldigdo de saber a diferenca entre bem e mal e estar bem no meio deles. Se eu
regredir, perco todos que amo. O Henry, meus amigos, todo mundo. E se eu seguir
em frente e tentar ser boa, tenho que viver com a minha antiga escuriddo ¢ com suas
merecidas consequéncias. [...] Prefiro sofrer do que ver esse sofrimento em todos que
amo. Esse ¢ o meu destino. Estou presa nele (ONCE..., 2016, SO5SE22).

A reflexdo de Regina em sua redengdo continua ao afirmar ter sido uma péssima
madrasta e receber como resposta de Mary Margareth (Branca de Neve em Storybrooke) que
havia ensinado que esperanca ¢ uma escolha. Além disso, no primeiro episdodio da sexta

temporada, “Hyperion Heights”:

Regina regenerando: Eu me escondi. A minha vida parou. A tUnica histdéria que eu
ouvia era a que eu repetia para mim mesma. A que eu era a Rainha Ma. Até que
finalmente eu me esqueci do mais importante. Minha vida nunca foi somente uma
histéria. Foram varias historias. Para alguns, uma vila. Eu fiz mal as pessoas de



206

maneiras que nunca poderei reparar. Para outros, eu sou uma heroina. Eles viram a
minha for¢a, minha habilidade de fazer as coisas mais dificeis, mesmo quando eu
achava que ndo poderia. Quero comegar uma nova historia. Uma onde a Rainha Ma
ndo tenha um papel. E eu escolho acreditar que essa historia tera um final melhor do
que a minha Gltima (ONCE..., 2016, SO6E01).

Regina, enquanto sujeito multiplo e plural, constata que a Rainha Ma ¢ parte de sua
existéncia: “Bom, achei que tinha me livrado de vocé para sempre, rainha, mas acho que sempre
pagarei o preco pelo que vocé fez. Pelo que eu fiz” (ONCE..., 2017, S06E14). A fim de

concretizar a redencao de Regina, ela duela com seu fragmento, a Rainha Ma:

Rainha Ma: Vocé tentou me destruir porque ndo suporta olhar para a escuridao? Pois
eu ndo suporto olhar para a luz.

Regina regenerando: Nédo precisa se preocupar com isso.

Rainha Ma: Acredita mesmo que ¢ melhor que eu, mais forte que eu, s6 porque acha
que preencheu esse buraco imundo dentro de vocé com amor, amizade e esperanga?
Vocé esta se enganando porque ndo preencheu. Ainda sou o que esta dentro de vocé.
Eu sou tudo que restara ai.

Regina regenerando: Esté errada. Todas as coisas na minha vida que vocé nao suporta
ver sdo reais. E agora que eu as tenho, vocé nunca tirara de mim.

Rainha M4: Eu odeio vocé.

Regina regenerando: Mas eu ndo. Nao te odeio mais.

Rainha Ma: O que esta fazendo?

Regina regenerando: Eu vou fazer o que nunca conseguimos. Vou ser corajosa por
nds duas e escolher o amor ao invés do d6dio. [Ela retira metade do seu coragdo e
transfere o que ha em si para o da Rainha M4, tomando parte de seu fragmento.]
Rainha Ma: Nao! O que esta acontecendo comigo?

Regina regenerando: Eu te dei um pouco do meu amor. O amor do Henry, do Robin
e das pessoas com quem mais me importo. E, em troca, receberei uma parte da sua
escuriddo. Da nossa escuridao.

Rainha Ma: Por qué?

Regina regenerando: Vocé ¢ uma parte de mim. Eu sou uma parte de vocé, quer vocé
goste ou ndo. E agora, finalmente, eu me amo. E vocé também. [Elas se abragam.]
Rainha Ma: Eu preciso de um lugar onde possa recomegar. Mas onde fica isso, eu ndo
faco ideia.

Regina regenerando: Acho que conhego alguém que pode ajudar (ONCE..., 2017,
S06E14).

Esse duelo entre seu aspecto negativo e sua versao regenerada pode ser justificado pela
integragdo do bem e do mal, em um processo pdés-moderno de inclusdo e ndo mais exclusao.
Regina regenerando procura seu filho adotivo, que escreve uma nova alternativa: “A Rainha
Ma foi para um lugar onde pudesse recomecar” (ONCE..., 2017, SO6E14). Nesse novo mundo,
ela se encontra com seu antigo amor, Robin.

Once upon a time termina, sua sétima e ultima temporada, como comegou: com uma
nova maldi¢do sendo langada. Mas ao invés de separar e dividir, a magia, em um movimento
inclusivista da poés-modernidade, une todos os mundos em Storybrooke. Regina, ao lado das

duas versodes de Henry, seu filho adotivo, adentra novamente o saldo de Branca de Neve e do



207

Principe Encantado. Ao invés de lancar a maldi¢do das trevas, como no inicio da narrativa, ela
¢ considerada uma lider e sera coroada, pela vontade do povo, pela sua enteada, sendo designada

como “A boa Rainha”.

Imagem 24 — Temporada 7, Episodio 22: Regina regenerada se torna “a boa Rainha”

Fonte: Netflix (2018, SO7E22).

Emma: E isso. E o seu final feliz.

A boa Rainha: Nio, senhorita Swan, longe disso. Isso ndo é um final. Eu odeio finais.
Significam que sua historia terminou. E todos aqui, bem... Suas historias estdo longe
de terminar.

Emma: Bom, entdo feliz comego.

A boa Rainha: Eu prefiro chamar de segunda chance. [...] Eu pensei que minha historia
tinha chegado ao fim muito tempo atrds. Entdo novas pessoas entraram em minha
vida. Pessoas que me deram uma segunda chance. Mal posso esperar para ver o que
me aguarda. E a todos vocés, me recuso a acreditar que ndo havera mais aventuras,
mais amor, mais familia. E, sim, havera mais perdas, porque isso também ¢é uma parte
da vida. E no final podemos superar tudo. Com esperanga (ONCE..., 2018, SO7E22).

A tltima fala de Regina, como a boa Rainha, dialogando com o mito de Pandora, e a
constru¢do do seriado enquanto releitura e integracdo de contos de fadas tradicionais
demonstram que essas narrativas permanecem no contexto contemporaneo. Apesar dos séculos
que separam as versoes orais desse seriado ficcional, podemos constatar que os contos de fadas
possuem uma performance que beira a imortalidade. Ao se construir uma antagonista que passa
dos estagios da juventude, com um rapido olhar para a infancia, para a vilania, para a regéncia
de uma cidade e, enfim, para a regenera¢do enquanto ser humano, Once upon a time revela a
complexidade e a inclusdo de diferentes perspectivas para um mesmo personagem. Tais
caracteristicas dialogam com o contexto pds-moderno que marca inumeros processos de
revisionismo contemporaneo dos contos de fadas, principalmente ao enfatizar a coexisténcia do
bem e do mal, das perdas e dos ganhos enquanto processos da vida. A personagem de Regina
¢, a0 mesmo tempo, vild e heroina, conforme amadurece e se relaciona com os demais

personagens da trama.



208

5 (DES)CONSTRUCOES: A IDEIA DE ORIGEM E UMA FICCAO

“O que seria uma peca sem ‘vildo’? O que seria um
mundo no qual s6 as almas boas mandassem? Um mundo
totalitario, com certeza!” (MAFFESOLI, 2004, p. 50).

Vivemos uma era de mudancgas sociais em que as mulheres estdo lutando por novos
posicionamentos discursivos. Beauvoir (2009) havia apontado que ninguém nasce mulher, mas
se torna mulher. Esse tornar-se reflete uma constru¢ao. Contudo, € preciso considerar: ela se
constroi ou € construida? Waelti-Walters (1982) questiona quem ¢€ responsavel pela construgao
feminina e a resposta vem do discurso masculino. A dificuldade se encontra em transferir essa
“construcdao” que advém de outro para uma “constru¢do” pessoal, intima, subjetiva. Apesar da
luta feminina, esses contos maravilhosos continuam sendo narrados as criangas, principalmente
do sexo feminino, de modo a estimula-las a desejar ser uma princesa. Esse estimulo trabalha na
sustentagdo, dentre outros elementos, de um discurso que inferioriza o agenciamento feminino,
promovendo, muitas vezes, misoginia e papéis sexuais estereotipados.

Esse esteredtipo construido e perpetuado mantém as mulheres longe de posi¢des de
poder e, assim, elas ndo passam de objetos de troca nas maos do discurso falocéntrico. Essa
inacessibilidade de a mulher alcancar ¢ desenvolver sua propria identidade a forca a aceitar o
valor que a ela ¢ imposto. [ronicamente, a maioria das protagonistas dos contos tradicionais ¢
chamada de heroina, mas tudo o que faz ¢ ser um objeto de posse, que passa de mdo em mao,
como um prémio. Ao final da narrativa, aprende a ser altruista e a personagem protagonista
aceita a autoridade masculina adulta e todo o seu sistema de valores. Waelti-Walters (1982)
interpreta tal caracteristica como objetificagao feminina.

Para a autora, o conto de Branca de Neve nio passa de uma propaganda de casamento,
enfatizando que a aparéncia tem um grande peso e que ¢ preferivel que estejam “mortos” todos
os outros aspectos femininos. Afinal, a escolha do principe ocorre com a princesa desfalecida,
em um caixao de vidro (WAELTI-WALTERS, 1982), de modo a possuir uma vitrine somente
dela, tornando-se um objeto de desejo. A questdo da beleza como o tnico artefato feminino a
ser valorizado pelo discurso masculino ¢ duramente criticado ao final do conto de Coover,
quando o principe ndo consegue despertar a velha Rainha com um beijo e afirma que o prego
da beleza ¢ muito alto, ou seja, custa a vida.

As demandas sociais fazem com que muitas mulheres se machuquem e se mutilem,
tentando se adequar em padrdes inalcancaveis (WOLF, 1992; FRIEDAN, 1971) — mas isso ja

podia ser observado nos contos de fadas de Andersen e dos irmaos Grimm, bem como nas



209

narrativas orientais, principalmente provenientes da China (WAELTI-WALTERS, 1982). O
padrao também deseja mulheres decorativas, rejeitando agdo, inteligéncia, tagarelice. Quando
demonstram um dos critérios de rejeicao, logo sao tachadas como loucas ou insanas.

Ja os homens que praticam aquilo que as normas sociais repreendem nas mulheres sao
considerados sdos. As mulheres que protestam sdo mds e insanas, pois se caracterizam como
ativas e autonomas. Os adjetivos que as qualificam como insanas s30 0s mesmos que
condicionam a sanidade masculina (WAELTI-WALTERS, 1982). Os mitos, destacados no
capitulo “Espelho, espelho meu: reflexos e roteiros do feminino, modos de se tornar mulher”,
servem ao propoésito de demonstrar essa construgdo desde Lilith, que desejava ter igualdade,
porém foi substituida por outra que completasse o desejo masculino de submissao.

Muito ¢ afirmado sobre a submissdo feminina € o seu papel na manutencdo do
patriarcado. Em contrapartida, a vila, nos papéis de madrasta e Rainha M4, também precisa ser
vista como parte desse processo. Ela é colocada na mesma construgdo de beleza no relogio da
vida, desempenhando um papel venenoso no enredo patriarcal (WAELTI-WALTERS, 1982).
Apesar de ser considerada vild por suas agdes, a madrasta e a Rainha M4 precisam ser
interpretadas como vitimas de um discurso masculino, trabalhando, dentro da tradi¢ao, a favor
de sua manuten¢ao, afinal servem para manter o ideal materno de bondade, sendo exatamente
0 seu contraponto.

Nas releituras contemporaneas, muito se tem feito em prol de uma mudancga de
perspectiva. Waelti-Walters (1982) observa que o espelho continua em muitas narrativas, mas
o que antes refletia agora serve para reverter o mundo ou para ser quebrado. As velhas imagens
refletidas pelo espelho agora sdo emolduradas por outras sequéncias narrativas (DUPLESSIS,
1985).

Acerca das vilas, Tatar (1987) as divide em aquelas que possuem preferéncia pela carne
humana e as que possuem a arte de tecer feiticos, isto €, o dom da expressdo oral. As madrastas
sdo as personagens agentes de encantamentos e fontes do mal. No caso dos irmaos Grimm, em
sua maioria, elas ndo perseguem os enteados, mas as enteadas, imputando sofrimento. Ainda
que elas possam ndo ser bruxas literalmente, suas qualidades as aproximam da maldade e
conseguem o que desejam (TATAR, 1987).

Claramente ¢ observavel que madrasta, Rainha Ma e bruxa sdo apenas nomes diferentes
que cumprem uma unica fun¢do: banir a heroina de casa e impossibilitd-la de alcangcar um
status. No ambiente doméstico, hd a madrasta; na floresta, a bruxa. A protagonista sofre
privagdes em casa e ¢ exilada na floresta. As instancias de maldade sdao completadas. Na

narrativa dos contos de fadas, a mulher ideal ou a mulher-anjo ¢ colocada em um ambiente



210

doméstico, ¢ passiva. A mulher-monstro estd agindo. No castelo, esta sob os olhos do rei e do
aparato mondarquico. Na floresta, esta sob os olhos da natureza — a qual, mitologicamente, ¢
feminina. Quando a figura passiva da princesa ndo possui mais fun¢ao ou esta no caminho de
algum plano, ela ¢ mandada para a floresta, para morrer. Isso coaduna com o que Gilbert e
Gubar (1979) pontuam acerca dos papéis que as mulheres podem desempenhar na simbologia
ambigua criada para elas.

A mulher ideal ¢ sempre a “anjo”, mas sua beleza fragil e delicada a obriga a ser um
objeto passivo e imovel. A mulher-monstro possui uma autonomia feminina intransigente e
recusa o lugar que ¢ dado a sua “outra metade”. Para cada mulher submissa moldada no
ambiente doméstico existe igualmente uma importante imagem negativa, como a bruxa.
Domesticada esta a doce heroina, enquanto a bruxa esta solta 14 fora, na floresta (GILBERT;
GUBAR, 1979).

Muitas vezes, a bruxa ¢ a propria madrasta, que emerge na floresta como um monstro;
outras vezes, a madrasta faz parceria com outra mulher, uma bruxa. Tatar (1987) observa, ainda,
que embora a maldicdo lancada pela antagonista seja instantanea, perdura por muito tempo até
o processo de desencantamento, ou seja, ¢ fundamental para o desenlace da narrativa. Para
Waelti-Walters (1982), existe uma diferenca entre a madrasta e a bruxa. A primeira trabalha
para os homens dentro do sistema criado por eles, enquanto a segunda estd banida desta
organizacdo por nao ser um modelo aceitdvel em uma sociedade orientada pela palavra
masculina. Além disso, € preciso considerar que na narrativa tradicional as bruxas e madrastas
sdo vilas que ndo podem ser reconstruidas, sua maldade ¢ de sua natureza. Nos contos em que
a crueldade da madrasta ¢ enfatizada, o papel do pai bioldgico, o rei, € praticamente nulo.

Segundo Gilbert e Gubar (1979), mitos e contos de fadas enfatizam a dualidade
feminina. No que diz respeito aos mitos de criagdo, Lilith prefere ser punida ao invés de ceder
a uma relacdo de submissdo. Sua historia sugere que a fala e a perspicacia femininas sdo
consideradas demoniacas e por isso ela precisa ser excluida da comunidade humana. No
entanto, isso também revela que uma vida de pureza e subserviéncia ¢ uma vida de siléncio e
impossibilidade de narrar a propria historia, contrapondo-se a Sherazade. O conto de fadas de
Branca de Neve, por exemplo, coloca em rivalidade essa dualidade feminina.

Bacchilega (1997) evidencia que os contos de fadas sdo o reflexo de expectativas
ideologicas e normas naturalizadas, refletindo a mulher de acordo com o desejo masculino. A
beleza passiva da heroina e a crueldade de uma madrasta ou bruxa sdo opg¢des muito limitadas
para o género feminino. Os enredos enfatizam protagonistas inocentes nas maos de mulheres

mais velhas e ciumentas. Além disso, ¢ uma moldura patriarcal que define o padrao de beleza



211

da protagonista e da antagonista, determinando a relagdo de ambas como rivais. O espelho esta
14 para selecionar, moldar, alocar, limitar e (des)centralizar a imagem (BACCHILEGA, 1997).

Ao longo das releituras analisadas, observamos que a figura da mulher-monstro nao ¢
apresentada como anormal ou monstruosa, mas como aquela que transgride e subverte
significados cristalizados pela tradigdo, atingindo os niveis de revisionismo ficcional, por meio
da parodia, da metafic¢do feminista, do deslocamento narrativo e da deslegitimagdo da historia
conhecida.

De uma forma geral, tem-se notado que o espaco anteriormente dominado pelas
princesas vem sendo dividido com as personagens antagonistas na contemporaneidade.
Marcadas por caracteristicas como obscura, sem senso de maternidade, cruel, violenta e
agressiva, a essas personagens, em diferentes versdes, sdo criados passados que mostram o que
as levaram até aquele momento a serem construidas como tal. Revelando a complexidade do
comportamento do ser humano, a escolha em continuar por esse caminho ou se tornar outra
pessoa € possibilitada pelo revisionismo contemporaneo.

As vilas estdo sendo cada vez mais valorizadas e mais retratadas porque suas
caracteristicas se aproximam daquilo que ¢ vivido pelo publico, enfatizando conflitos internos
comuns a todos. Anteriormente, representavam apenas o mal, o errado, o que nao deveria ser
desejado, uma vez que ndo cumpriam os modelos sociais e morais da ordem patriarcal que rege
a tradi¢do. Em contrapartida, as princesas ¢ os herdis precisam ser vistos como um padrao
inalcancgavel.

Em um momento historico de questionamentos e relativiza¢ao das verdades absolutas,
o olhar lancado para as personagens antagonistas reflete transgressao e subversdo. Outrora
personagens escondidas na floresta, elas ganham visibilidade pela luz do revisionismo
contemporaneo.

Os contos de fadas invadiram nossa consciéncia geral como nenhum outro livro baseado
em memorias € o revisionismo contemporaneo trabalha como uma rememoracao que nao se
assemelha a uma nostalgia, nem ¢ uma luta contra a excessiva racionalizagao tecnologica. Essas
narrativas podem ser fontes de informagdes socio-histéricas sobre a evolucdo e a mudanca
culturais. Ao falar de reis, estabelecem a era da monarquia. Lutz Rohrich (1986) afirma que por
nao abordarem muitas profissoes, os contos determinam um periodo pré-industrial com uma
economia agraria e de troca. As caracteristicas dos contos e 0s conceitos € instituigdes sociais
abordam a era do feudalismo. As narrativas coletadas nos séculos XVII, XVIII e XIX preservam

um padrao estético da sociedade pré-capitalista. Nos contos dos Grimm, hé os dois extremos da



212

estrutura social. Embora haja princesas, elas sdo pobres de poder. Branca de Neve luta, ainda
que indiretamente, por sua sobrevivéncia, sendo negada a uma vida real de luxo.

Além disso, a justica segue um sistema punitivo, com bruxas sendo queimadas ou
madrastas sendo convidadas a calgarem sapatos de ferro em brasa. Os contos de fadas parecem
reter tracos da antiga fé das culturas de caca e cultivo, como crengas da vida e da morte, figuras
demoniacas como gigantes, andes, dragdes, fadas. As narrativas retratam o sacrificio humano,
a exposicao das criangas e até o canibalismo, bem como mostram o cortejo a noiva, o casamento
e o nascimento (ROHRICH, 1986).

Nas décadas passadas, o movimento das mulheres agugou nossa visdao para os papéis
femininos nos contos de fadas. Essa ¢ uma tematica importante, principalmente porque as
figuras femininas ocupam posi¢des centrais nas narrativas. Embora os contos tenham passado
por anos de revisdo, adaptagdo e apropriacdo, a figura feminina da vild permanece. O
esteredtipo feminino negativo se revela nas personagens antagonistas da madrasta, da Rainha
Ma e/ou da bruxa. A esse respeito, uma questao se torna urgente: sera que contos que contém
essa mensagem continuam encontrando legitimidade no mundo contemporaneo? Afinal, essas
histérias nunca foram narradas sem uma intencao especifica, refletindo a sociedade em que sao
produzidas.

Existem alguns questionamentos que a reescrita contemporanea de vertente feminista
dos contos de fadas levanta. Serd que trocar o bravo alfaiate por uma costureira de coragem
auxilia na emancipagdo feminina? Existe beneficio para a audiéncia a falsa sensacdo de
protecdo proveniente de levar o lobo para o zooldgico ao invés de encher sua barriga com
pedras? A essas proposi¢des de Rohrich (1986), acrescentamos: sera que construir situagdes de
agenciamento para uma personagem outrora passiva trard beneficios aos leitores? Serd que
tentar explicar o que levou a personagem antagonista a ser contraria a protagonista € benéfico?
Sao questdes que o nosso tempo ainda ndo ¢ capaz de responder com seguridade, mas podemos
lancar algumas consideragoes a respeito.

Tradicionalmente, os contos de fadas tendem a delimitar as personagens femininas
como “naturalmente” boas ou mas, como um reflexo da modernidade, na qual se podia ser isto
ou aquilo. O pensamento moderno, com o seu teor racional e objetivo, ajuiza valores
considerando um binarismo, uma perspectiva dual. Ha uma abordagem da mulher a partir de
pontos opostos: boa ou ma. A polarizagdo do bem e do mal determina espagos e caracteristicas
especificas para a heroina e para a vila. A mulher boa ¢ passiva e submissa; a mulher ma ¢
assertiva e empoderada. As releituras nesse estudo apontam, de algum modo, justificativas para

questdes como: por que a madrasta ¢ ma? Por que nutre 6dio a protagonista?



213

Nos contos de fadas, os antagonistas — geralmente mulheres, nas roupagens de
madrastas, Rainhas Mas e bruxas — sdo personagens responsaveis por gerar o conflito da
narrativa. O que constréi e movimenta o desenrolar narrativo ¢ justamente esse dilema da
antagonizacdo. Apesar de ter um final tragico, ninguém ¢ responsabilizado pela atrocidade
causada a madrasta, o que, sob um outro ponto de vista, poderia ser considerado como uma
forma de vilania.

O que poderia significar a Rainha Ma ter inveja da beleza e da juventude de Branca de
Neve? O que esses atributos revelam sobre a valorizagao feminina na sociedade? A madrasta
persegue a enteada porque ¢ consciente de que o poder da mulher esta correlacionado a sua
beleza. A beleza ¢ um item de recompensa, mas também uma fonte de perigo. Nos contos de
fadas da tradi¢do, ha uma equiparidade entre a bondade e a aparéncia. A vila € feia porque ¢ um
retrato de seu interior. A beleza exterior de Branca de Neve e demais protagonistas que
nomeiam varios contos ¢ um reflexo de suas virtudes e comportamentos.

As personagens que incorporam o mal nos contos de fadas sdo o resultado de uma luta
para se manter funcional em um mundo masculino. As ac¢des das personagens vilas sdo frutos
das tentativas de se alcancgar as expectativas masculinas. A Rainha M4, madrasta de Branca de
Neve, precisa garantir seu posto de a mais bela porque € esse atributo que os homens valorizam
em uma mulher. Suas a¢des podem ser lidas pelo espectro do desespero. De maneira ambigua,
¢ tentando alcancar um padrao masculino que as personagens antagonistas se tornam fontes do
mal.

Para Warner (1999), a tradigdo cristd determina os lugares de siléncio, obediéncia e
discricdo as mulheres. As qualidades masculinas sd3o consideradas vicio quando projetadas ao
feminino. O homem ¢ agressivo, tem poder, age e obtém sucesso, sendo o salvador, o
dominador, o protetor. A mulher que fala ¢ uma estimuladora da consciéncia, além de
conspiradora, tendo seu discurso interditado ao longo do tempo. O discurso masculino associa
o corpo da mulher a sua fala: aparéncia agradavel, fala agraddvel; aparéncia detestavel, fala
detestavel. O pior da mulher € sempre o melhor do homem.

Com a fluidez do inicio do século XXI, as protagonistas e as antagonistas estdo sendo
ressignificadas, considerando que carregam paradigmas cristalizados ao longo da tradi¢do que
se esgotaram, possibilitando novas formas de pensar e representar. Vivemos a volta do mal e
as vilas reivindicam suas narrativas. A partir dessas consideragdes, nos questionamos: por que
a sociedade contemporanea passou a aceitar as antagonistas dos contos de fadas e a admirar tais

personagens?



214

Com a pés-modernidade, o ser humano ¢ marcado pela coexisténcia do bem e do mal e
a justificativa do mal ou para o mal ¢ mais facilmente considerada e aceita. As novas
representacdes das vilas relativizam a maldade por meio de justificativas, seja de um trauma ou
outro motivo. Assim, hd uma identificacdo com a vila, afinal o modelo ideal da princesa,
marcado pela perfeicdo, se torna impossivel de ser alcangado, apesar de sua imagem
perfeccionista ainda servir de molde para o estilo de consumo de produtos de beleza e
procedimentos estéticos, conforme delineados por Wolf (1992).

O vilao ¢ uma criacao ficcional, um arquétipo de personagem. Representa o errado, o
injusto, o controverso, o que esta fora dos principios morais e éticos. A ética ¢ a preocupagao
referente & conduta do ser humano. Junto a moral, sdo necessarias para a convivéncia do ser
humano. Contudo, o que ¢ aceito moralmente varia de acordo com a cultura. Nesse sentido, as
nogdes de bem e mal considerando a perspectiva filoséfica estao vinculadas a moral e a ética,
variando conforme os contextos historicos e sociais, de modo a se adaptar as situagdes espaco-
temporais nas quais se inserem.

O mal traz questionamentos desde tempos originarios da existéncia humana: o que ¢é?
De onde vem? Por que o fazemos? Reinholdo Ullmann (2010) e Paul Ricoeur (2007) pensam
o mal a partir de um ponto de vista cristdo, relacionando-o a moral. Para Ullmann (2010), o mal
¢ um sofrimento causado ao corpo ou ao espirito. Ricoeur (2007) considera que a culpa ou a
punicdo sdo possibilidades de redengdo ou condenagdo do malfeitor. O mal é pensado no nivel
do mito, ou seja, sem explicacdo ou justificativa, praticamente intrinseco.

De acordo com Ullmann (2010), a questdo do mal ¢ um enigma que permanece sem
solucdo, apesar das inimeras elucubracdes filoséficas. Buscando determinar sua origem, o
autor destaca a percep¢ao judaico-cristd que o compreende como consequéncia da autonomia
do homem, desde o pecado original.

Atesta para a insensibilidade ao outro, caracteristica de nossos tempos, de modo que o
mal causado ao semelhante ¢ extremamente doloroso. Ullmann (2010) apresenta um dialogo
entre a no¢do de mal e o inconsciente da psicanalise, no qual sdao guardadas as vivéncias
reprimidas do passado, que nos podem levar a agir contrariamente a moral estabelecida. Assim,
o mal diz respeito a negatividade do ser humano, como uma falha de carater, uma privagao ou
negacao do bem, possivel porque o ser humano ¢€ livre para escolher suas agdes.

Para Ricoeur (2007), o mito Adamico pondera que o mal se origina no bem e ¢ no
homem o seu lugar. O mito reconhece a bondade e a perfeicdo de Deus, bem como a maldade
presente no ser humano, e ajuiza que foi por meio deste que o mal entrou no mundo. Afinal,

Adao cedeu a tentagdo de Eva, que havia cedido a serpente. Ricoeur (2007) reflete sobre o mal



215

considerando uma vertente historica, de modo que esta no ser humano dentro de uma construgao
cultural que enfatiza as raizes judaico-cristas.

Problematiza-se: se Deus € bom, por que existe o mal? Esse pensamento se baseia em
crengas, sendo do ambito metafisico, ou seja, uma simples imperfeicdo. O mal realizado e o
mal sofrido se diferenciam porque o primeiro se vincula ao pecado e o segundo, a culpabilidade
(RICOEUR, 2007). No conto de Branca de Neve, podemos observar que a madrasta realiza e
sofre tal sentimento, ao ser punida no final da narrativa. Assim, agir de forma maldosa ¢ a raiz
comum do pecado porque a puni¢ao ¢ um sofrimento para aquele que cometeu o mal moral.
Simultaneamente, o homem se torna culpado e vitima.

O vildo, sob essa perspectiva, ¢ aquele que vai contra os principios morais, cometendo
o pecado e causando sofrimento. O mal, isto ¢, o desejo de causar mal a alguém, quebrando
com a conduta moral, no nivel do mito, compreende o vildo como personagem maligno. O mito
incorpora tanto o lado luminoso, quanto o lado obscuro da humanidade, criando um adversario
a ser combatido: o vildo.

Ricoeur (2007) ainda pontua que incriminar o outro amortece a culpa de um antecedente
sombrio, revelando uma seducao por forgas superiores. No mito do mal, o bem vence porque ¢
justo e ético, enquanto o mal ¢ o adversario odiado e combatido, na figura do vildo. Nessa
percepcao, se ndo houver pena para o antagonista, o mal triunfa. Maffesoli (2004) afirma que a
punic¢do ¢ uma forma de violéncia do bem. Ao final de Branca de Neve dos irmaos Grimm, a
madrasta ¢ “convidada” a dancar em sapatos de ferro em brasa até morrer, enquanto na versao
da Disney ela cai de um penhasco. A ndo atribui¢do desse convite, no primeiro caso, a nenhum
personagem ilustra uma necessidade de ndo se criar outro vildao. Ndo sabemos quem a obrigou
a tal acdo, mas sabemos que em um regime monarquico, as ordens respeitam as relacdes
hierarquicas. O mal moral ¢é capaz de sofrer imputagdo, acusagao e repreensdo. Dessa forma, a
puni¢do se torna um sofrimento infligido, isto é, um sofrimento fisico ou moral em
consequéncia do mal moral — que ¢ a violacdo do codigo ético em uma determinada
comunidade.

Para Ricoeur (2007), ha uma fragilidade humana que possibilita a0 homem agir mal, de
modo que devemos atuar ética e politicamente contra isso. E nesse sentido que o problema do
mal ¢ um desafio que nos provoca a pensar mais € de outro modo. Enquanto Ricoeur (2007)
considera o mal a partir de uma perspectiva filoséfico-teologica, Maffesoli (2004) parte de um
viés socioldgico e contemporaneo. Com Maffesoli (2004), no contexto contemporaneo prioriza-
se uma relativizacdo, de modo a haver uma sinergia, um equilibrio entre bem e mal, sob forma

de convivio.



216

Para Maffesoli (2004), a consciéncia ocidental ¢ marcada pela separacdo divina entre
trevas e luz. E a partir disso que se pauta o conflito entre 0 bem e o mal. Essa divisdo moral
revela uma ditadura que reflete o que e como deve ser, criando pensamentos absolutos,
imutaveis e inquestionaveis, negando a pluralidade dos valores culturais. Os moralistas
transformaram valores culturais em verdades absolutas e o bem ¢ a justificativa das acdes
judaico-cristds. E em nome do “bem” — imposto, exigido e absoluto para a moral publica e
privada — que a moral judaico-cristd justifica suas acdes e imposi¢cdes ao punir o mal. As
inquisicoes, os etnocidios culturais e os imperialismos econdmico e politico sdo exemplos
disso. Assim, ¢ possivel entender o motivo de as antagonistas serem consideradas sempre mas,
quando reformuladas na tradi¢do com base em ideologias religiosas e de civilidade. O autor
critica a dualidade e a negacdo ferrenha do mal, valorizando o seu retorno. Uma vez que os
estatutos sociais sao questionados na condi¢ao poés-moderna, houve mudangas na forma como
nos relacionamos com os cddigos morais.

O ciclo do bem como valor absoluto estd chegando ao fim, como um reflexo de
renascimento de um mundo composto, plural, de relativizagdo dos valores. Isso demonstra que
o mundo estanque necessita de dinamismo. As tribos urbanas revelam uma exigéncia de
mobilidade, mutagdo, transformacao. Se somos sujeitos plurais, em um mundo policultural, o
mal ¢ consequentemente integralizado e isso reflete uma vontade de saber, pois por muito tempo
o valor especifico se tornou valor absoluto. “Esta na hora de superar a problematica do homem
realizado em sua totalidade, da sociedade perfeita” (MAFFESOLI, 2004, p. 28). Dessa maneira,
o que havia sido negado, por ser imperfeito, retornaria recalcado, para integrar-se a inteireza do
ser.

Valoriza-se a aceitagdo do mal, da imoralidade, como parte da vida, indo além da
carnavaliza¢do de Bakhtin (1987), cujo mundo se encontra as avessas em um determinado
periodo de tempo. A limitada vida extremamente racionalista pede por valores maledveis e
polissémicos, pela liberagdo das amarras morais e sociais, pela subversdo dos valores
(MAFFESOLI, 2004).

A vilania ¢ uma forma de comunicacdo no mundo contemporaneo. O herdi ndo se
sustenta sozinho e sua fun¢ao ¢ combater o mal. Assim, ele somente se justifica porque ha vildes
na ficgdo. O vildo ¢ uma representagdo do mal, mas o paradigma entre bem e mal, certo e errado
se modifica de acordo com o contexto histérico-social, afinal os padrdes culturais, de tempos
em tempos, se saturam (MAFFESOLI, 2004).

A humanidade necessita de herdis, os quais povoam nosso imaginario. Her6i ¢ aquele

que conseguiu vencer, representando superagao e passagem pelas adversidades (CAMPBELL,



217

2007). Ja o vilao ¢ um arquétipo de personagem, representando o mal, o errado, o que ndo
possui principios éticos € morais. O vildo ¢ simbolo de subversdo, transgredindo valores e
estruturas, por isso dialoga tdo bem com a condi¢ao pés-moderna, cujo pensamento inclusivo
faz jus a sua caracterizacdo contemporanea. Nao vivemos mais sob o viés da exclusdo, ou isso,
ou aquilo, mas em uma nog¢ao que inclui isso e aquilo. Essa integragdo ¢ positiva, pois revela
um “como ¢”, ao invés do “como deve ser” moderno, o que determina complexidade as relagdes
humanas, a qual ¢ bem-vinda e bem vista. Na contemporaneidade, existe uma dificuldade de
aceitar o dualismo entre bem e mal que reinou até¢ a modernidade porque sua caracteristica ¢ a
de revelar multiplas possibilidades de interpretagao.

Maffesoli (2004) considera que a dualidade cria verdades absolutas, impondo
pensamentos dificeis de serem transpostos. A emancipagdo moderna estd na correlagao entre
bem e mal, pois se aceita o mal como parte da existéncia. “O bem e o mal tornam-se vagos, ou
melhor, se interpenetram. No vazio do ser em devir tudo € possivel, a partir do momento em
que justifica uma vivéncia coletiva” (MAFFESOLI, 2004, p. 152, grifo do autor).

A construcdo de valores perpassa varios pontos de vista, revelando um jogo em que as
mascaras sao trocadas e todo papel € relevante. “O que seria uma peca sem ‘vilao’? O que seria
um mundo no qual s6 as almas boas mandassem? Um mundo totalitario, com certeza!”
(MAFFESOLLI, 2004, p. 50). Para Beauvoir (2009), o antagonista tem um papel fundamental
para o sucesso do heréi. Para que o herdi acorde Branca de Neve, por exemplo, alguém precisa
té-la colocado para dormir. Os contos e os mitos ilustram que “ao lado do bem, ali estd o mal,
[...] ressurgindo regularmente nas historias humanas” (MAFFESOLI, 2004, p. 50). Assim, o
mal ¢ parte integrante de um conjunto e ndo pode ser colocado a parte, pelo motivo de se gerar
totalitarismos.

A modernidade renega as trevas e o bem era o valor absoluto da l6gica moralista da
época. Para Maffesoli (2004), estamos renascendo para um mundo real plural, composto por
bem e mal. O mal passa a ser integrado a pessoa em um contexto, ambos plurais. Assim, a
oposicao traz vitalidade, evidenciando que somos seres incompletos, formados pelo duplo, pois
buscamos no outro o que nos falta.

Em algumas releituras, a representacdo do mal genuino e inquestionavel ou imutavel se
esvai, 0 que gera no leitor ou espectador uma aproximagdo. A progressao da representagao da
vila reflete modificacdo de um pensamento social. A pdés-modernidade que vivenciamos €
marcada por questionamentos sociais: o que € o bem? O que € o mal? Por que devemos escolher

um unico lado?



218

O publico-alvo da tradi¢do se difere dos leitores, ouvintes e espectadores das releituras
abordadas nesse estudo. O que antes foi destinado as criangas, agora, na contemporaneidade,
encontra direcionamento a todos os publicos. Enquanto na tradi¢do o bem e o mal eram
relacionados ao belo e ao feio, as releituras enfocam madrastas e rainhas belas e, porventura em
alguns aspectos circunstanciais, mas. Afinal, na p6s-modernidade, o bem e o mal caminham
juntos, fazendo parte do individuo. Nesse periodo histérico, esses dois elementos se
complementam e a vild oscila em tais caracteristicas, de modo que sua personagem ¢
desconstruida. O ato de oscilar entre 0 bem e o mal revela que algo ¢ vivo, sendo os vildes
produtos de seu tempo (MAFFESOLI, 2004).

Uma vez que a grande narrativa tradicional entra em descrédito, os personagens nao
apresentam necessariamente um comportamento de moral polarizada, mas os sentimentos ¢ as
acdes sdao complexificados, humanizados. Os perfis psicologicos se evidenciam como mais
préximos do leitor ou espectador, criando vinculos empéaticos com personagens relegados a
vilania intrinseca. O mal ¢ relativizado em personagens que se mostram fragmentados.

Com as releituras justificando as maldades do vildo, o publico se identifica e seu lado
sombrio desperta, porque carrega em si a vontade de se vingar, mas ¢ repreendido pelos
aspectos morais e éticos da sociedade. Ao tomarmos conhecimento do que levou a vild a ser
ma, ocorre uma aproximagao empatica com a personagem. Antes esperava-se superar o mal,
agora ele ¢ aceito como elemento do mundo, integralizado ao bem, caracterizando expressao e
afirmacao da vida.

Com a énfase de nossos pensamentos na contemporaneidade e a revisdo do papel da
antagonista, sera que essa personagem pode continuar a ser considerada vila, visto que suas
caracteristicas se transformam? Retornaremos a esse questionamento apds a andlise das
justificativas para o mal cometido nas releituras dos contos de Branca de Neve.

Na contemporaneidade, existe um movimento andlogo entre os questionamentos
culturais quanto aos papéis identitarios convencionalmente fixados e as buscas, entre as
diversas ficgdes, pelas origens. O reencantamento do mundo ocorre por meio da busca pela
memoria e pela origem e sua exaltacdo caracteriza um barroco pds-moderno (MAFFESOLI,
2004). O cinema contemporaneo nao desmente essa assertiva e caminha para essa tendéncia, se
considerarmos as narrativas sobre super-herdis que retomam o que chamaremos de meméoria-
origem, como ¢ o caso da Marvel e de Star Wars; as que coadunam com ideais apocalipticos,
como em The Walking Dead; e as releituras de contos de fadas, como ¢ o caso de Malévola e

Once upon a time.



219

A memoria-origem, no caso das releituras dos contos de fadas que enquadram a
narrativa da vila, revela a conservac¢ao de um passado que emerge em um contexto pos-moderno
de integragio do bem e do mal. E “meméria” porque se trata do passado e é “origem” no sentido
de como os primeiros sentimentos de crueldade e vinganga surgiram na personagem.

Como um paradoxo de apresentar a fragmentagdo pds-moderna da personagem antes de
sua moderna caracterizagdo polarizada, a busca pela memoria-origem no revisionismo
contemporaneo dos contos de fadas revela uma necessidade de trazer justificativas, em um
tempo anterior — ou até mesmo simultaneamente — & narrativa tradicional, das causas e
consequéncias de traumas e situacdes desagradaveis que levam a vild a agir como tal. Com isso,
cabe-nos um questionamento. Sera que o fato de se explicar a origem, de dizer por que a
madrasta odeia Branca de Neve, empobrece de algum modo a fic¢do, sobretudo a literaria, visto
que ela nasce na dependéncia do enigma, ou seja, de nunca tudo dizer? A partir disso, €
importante problematizar que a ideia de origem ¢ também uma fic¢do. As origens e as raizes
revelam o buscar, recriar, agregar valor e retornam para o que Maffesoli (2004, p. 53) denomina
de “inteireza do ser”, afinal, “o bem deixou de ser meta Gnica”.

Nao podemos nos esquecer que esse passado e essa origem sdo uma ficgdo no sentido
de que também foram construidos respeitando uma perspectiva social e discursiva. Poderiamos
ter apenas um passado possivel para uma tnica histéria que € a de Branca de Neve, mas o que
pode ser observado no destaque e na analise dessas releituras € que esse passado e essa origem
podem ser multiplos e isso faz atingir maior publico na identificagdo com a personagem. Ela é
assim porque foi traida, ou perdeu o amor de sua vida, ou ndo gostaria de estar ali, ou isso foi
imposto a ela, ou porque foi o Gnico ensinamento dado a ela.

A tendéncia contemporanea de ficcionalizar as origens parece responder a recusa de
deixar que o desconhecido permaneca desconhecido. Mas a0 mesmo tempo que ha essa recusa,
a multiplicidade de passados para uma Unica personagem demonstra que a apresenta¢ao de sua
memoria-origem ¢ ainda um enigma. Nada ¢ delimitado, porque sua ordem no contexto pds-
moderno ¢ de abertura. Nao se trata de uma justificativa para a maldade da vila, mas de
justificativas possiveis para expressar que o mal € integrado a personagem, nao intrinseco a ela.

A necessidade de preencher o passado das antagonistas caminha, em nossa leitura, na
tentativa de criar complexidade a personagem transgressora, retirando-a de um patamar de
estereotipia simples, no qual ela era somente ma, cruel. E preciso relembrar que a vilania é uma
construcdo, afinal a maldade e a crueldade sdo sentimentos que se apresentam a partir de

situacdes vividas ou exploradas.



220

E fundamental considerar que ficcionalizamos o passado da madrasta na busca pela
origem do mal a partir de um contexto pdés-moderno. No revisionismo contemporaneo dos
contos de fadas, negociamos coletivamente possiveis representagdes do que levou a
personagem da vild a se tornar ma. As justificativas ou explicagdes sao discursos
contemporaneos que se pronunciam sobre o passado. O conto tradicional, com suas relacdes e
caracteristicas modernas, ¢ retomado sob o viés pdés-moderno e possibilidades de retorno a
histéria ndo narrada sdo construidas, veiculadas e circuladas nas releituras contemporaneas.

Em Origem do drama barroco alemdo, Benjamin (1984) define:

O termo origem ndo designa o vir-a-ser daquilo que se origina, e sim algo que emerge
do vir-a-ser e da extingdo. A origem se localiza no fluxo do vir-a-ser como um
torvelinho, e arrasta em sua corrente o material produzido pela génese. O originario
ndo se encontra nunca no mundo dos fatos brutos € manifestos, e seu ritmo so se revela
a uma visdo dupla, que o reconhece, por um lado, como restauragio e reprodugéo, e
por outro lado, e por isso mesmo, como incompleto ¢ inacabado (BENJAMIN, 1984,
p. 67-68, grifo do autor).

A origem, assim, estd em um movimento de redemoinho no fluxo do vir-a-ser. Nao ¢
ela que vai determinar o vir-a-ser, mas abrange a possibilidade do passado dentro do que se tem
apresentado. Traz em si essa visdo dupla, pois o passado precisa ser restaurado e reproduzido,
mostrando-se incompleto e inacabado. A origem se relaciona com a “pré e poOs-historia”
(BENJAMIN, 1984, p. 68) e aborda a ideia de retorno e redescobrimento da verdade, mas isso
simboliza um ponto perdido, virtualizado em ficg¢des.

O mal advém de quais situagdes? As releituras apresentadas demonstram que o mal
praticado ndo ¢ intrinseco a natureza da madrasta. Como podemos encontrar um final feliz em
uma narrativa que traz punigdes violentas? O final feliz ocorre se comprarmos —como a tradig@o
determina — a narrativa dos herodis e heroinas. Nossa proposta ¢ reler os contos de fadas
considerando a perspectiva da madrasta. Por que nao escutamos ou lemos a versdo que a
madrasta possui da narrativa de Branca de Neve?

Curiosamente, a releitura de Carter (1979) ndo apresenta o passado da vila. Nao sabemos
de sua memoaria-origem de antes da historia tradicional. Contudo, esse conto foi considerado
emblematico e foi o primeiro a ser analisado porque ele inverte a entrada da madrasta e da
enteada na familia e mostra a idealiza¢do feminina sendo realizada diretamente de uma figura
masculina, o que nos leva a refletir: a construc¢do e o desenvolvimento da figura tradicional da
madrasta também ndo sdo idealizacdes masculinas? A partir desse questionamento

consideremos as demais narrativas que apresentam a memoria-origem da madrasta.



221

O conto pdés-moderno de Walker (1996) também ndo traz o passado da vild. Mas a
madrasta ¢ descrita pela beleza mais madura como uma feiticeira. Apesar de essa releitura
enfocar no conflito entre Snow Night e o mestre de caca, diferentemente de Carter, a agao da
madrasta ¢ fundamental para uma mudanca narrativa da histdria tradicional, de modo a propor
uma unido para as figuras femininas do conto reescrito.

A rainha dialoga com o espelho. Embora o teor da conversa nao seja revelado, ela nega
a afirmacdo e o questionamento do cacador acerca do didlogo ser sobre a supremacia da beleza.
A madrasta ¢ consciente de que um dia sera substituida porque assim ¢ o ciclo da vida. Sobre
madrastas odiarem suas enteadas, pondera que deve ser uma tradi¢do que os homens inventaram
para diminuir o poder feminino.

Além disso, a madrasta se associa aos andes, a fim de proteger Snow Night. Mesmo que
o enredo pareca se repetir, hd uma reviravolta nas funcdes que os personagens desempenham.
Novamente, ndo ha memoria-origem nessa releitura porque as personagens femininas nao estao
em oposicao. Na revisdo de Walker, o mal ndo ¢ integralizado, mas punido ao final da narrativa,
sob ordens da madrasta e a¢do dos andes. Ainda que nao seja motivada pela vinganca contra a
enteada, a madrasta de “Snow Night”, agindo em prol da jovem, pratica o mal, por meio da
ordem dada aos andes, contra o cacador. Todavia, ¢ significativa a tentativa de unido e protecao
feminina, cujas personagens coexistem ao final e além do desfecho narrativo. E por isso que
esse foi o segundo conto escolhido para compor o corpus de pesquisa.

A narrativa de Coover (2005) constréi uma visdo diferente da madrasta, pois ela ¢é
apresentada em seu sepultamento, que marca o inicio e a problematica da historia. Nessa
revisdo, a Rainha, mesmo morta, passa a ser o foco do desenrolar narrativo. O Principe
considera que todo o ocorrido ndo passou de uma histéria arquitetada pela madrasta para se
tornar uma personagem imortal.

Assim como Martins (2015), consideramos significativa a nova leitura que Gilbert e
Gubar fazem da mulher-monstro, pois as caracteristicas antes rejeitadas sdo apontadas como
positivas dentro do processo de revisionismo contemporaneo. A mulher-monstro representada
pela madrasta, pela Rainha M4, pela bruxa ¢ “uma conspiradora, uma criadora de enredo, uma
planejadora, uma bruxa, uma artista [...] uma mulher de uma energia criativa quase infinita,
espirituosa, ardilosa e absorta como sao tradicionalmente todos(as) (os)as artistas” (GILBERT;
GUBAR, 1979, p. 38-39)*". A partir dessa afirmagdo, essa mulher outrora rejeitada é tida como

referencial de oposicao ao discurso de poder masculino.

37 “a plotter, a plot-maker, a schemer, a witch, an artist [...] a woman of almost infinite creative energy, witty,

wily, and self-absorbed as all artists traditionally are” (GILBERT; GUBAR, 1979, p. 38-39).



222

A madrasta estd morta, portanto ndo possui voz ou fala nessa releitura, mas possui um
sorriso nos labios. O riso se opde ao tom sério e a repressiva cultura dominante. Possui relagao
com a liberdade, sendo uma resposta a cultura oficial. O riso liberta o individuo “do censor
interior, do medo do sagrado, da interdi¢ao autoritaria, do passado, do poder, medo ancorado
no espirito humano ha milhares de anos” (BAKHTIN, 1987, p. 81, grifo do autor). O riso liberta
da opressdo, ¢ ambivalente e estd no meio de contradi¢cdes. “O riso supde que o medo foi
dominado” (BAKHTIN, 1999, p. 78).

A releitura de Coover, apesar de ndo contemplar a memoria-origem da rainha, ¢
importante pela perspectiva narrativa inusitada e por mostrar o que poderia acontecer depois do
“felizes para sempre” que encerra a historia, isto €, o pos-final do conto tradicional, enfocando
a madrasta e sua personalidade de arquitetar tramas e destinos. A morte da velha Rainha sendo
abordada nessa releitura chama nossa atencao para a puni¢ao que ela sofre em decorréncia do
mal praticado no conto da tradicdo. Ao afirmar sobre os seus pés esfolados, retornamos ao final
narrativo em que a madrasta ¢ convidada a calgar sapatos de ferro em brasa. Ao enfatizar o
casamento real e a felicidade do jovem casal, ndo nos perguntamos o que acontece ao corpo
morto da madrasta e ¢ esse olhar que Coover constroi em sua revisdo contemporanea. O que
fazer com esse corpo sem vida? Por que ela é velada no mesmo caixao outrora usado por Branca
de Neve? Por que ela sorri? Mesmo morta, a madrasta se torna o centro por possibilitar
questionamentos em outro personagem que pouco aparece nos contos, apesar da sua
importancia para o desenrolar narrativo da protagonista tradicional. Coover chama a atenc¢ao
para a importancia da personagem antagonista.

Assim, de uma possivel Rainha que arquiteta a historia e o destino seus e dos que estdo
ao seu entorno como mostra o conto de Coover, passamos a uma narrativa que enfatiza a
importancia de conhecermos outras versdoes de uma mesma historia, em especial, a versdo da
madrasta.

Mina ¢ a madrasta de Bashardoust, que tem sua narrativa e perspectiva 6tica enfatizadas
em capitulos que recebem o seu nome. Os demais capitulos, trazendo a versdo da enteada,
colaboram para a constru¢do de um patamar de igualdade no desenrolar narrativo.

Acerca do passado da madrasta Mina, é-nos apresentado ser filha de um temivel e
renomado mago, Gregory, o qual trocara seu cora¢do doente por um de vidro. E interessante
considerar que, na narrativa de Branca de Neve, as duas instancias femininas estdo rodeadas de
vidros: hé o espelho magico e h4 o caixdo de vidro. Um reflete, o outro protege. As imagens
femininas em porta-retratos ndo param por ai. Gilbert e Gubar (1979) ainda recordam a mae

falecida. E ela quem inicia o conto, sendo observada pela moldura da janela.



223

A principio, Dorothea ¢ tida como morta, tendo cometido suicidio, por nao ter aguentado
a situacdo de doenca da filha, afirmacdo que advém do mago. Com o desenrolar da narrativa,
Lynet, a enteada, encontra uma carta da mae de sua madrasta, revelando que nao estava morta,
mas havia fugido na época, por medo do mago.

E por meio do coragdo de vidro que o mago determina a incapacidade da madrasta de
amar e ser amada, pois, segundo ele, apenas o coracdo de sangue ¢ sinonimo de amor. A
madrasta ndo passa de um joguete nas maos do mago, que a comanda e manipula, tornando-a
subordinada as suas vontades. Ele relaciona beleza a inveja, ao desejo e ao poder, como uma
moeda de troca para amar e ser amada. Assim, com tais argumentos, desperta em Mina a
vontade de ser rainha.

Em sua relagcdo com a enteada, a madrasta ¢ vista como alguém auténtica, espontanea,
cabeca erguida, feroz, indomavel, régia. Sdo essas caracteristicas que despertam na enteada a
vontade de ser como sua madrasta. Mina ¢ vista como um modelo e Lynet estd sempre se
comparando a ela, revelando cumplicidade e unido feminina, além de elevar a subjetividade da
jovem. Ademais, a mae bioldgica ausente ¢ um ponto em comum entre madrasta e enteada.

E preciso considerar ainda que o espelho de mao de moldura prata quebrado liga a
madrasta a sua mae Dorothea. J& seu pai, 0 mago, a presenteia com um grande espelho no
casamento da filha com o rei e Mina se vé enfeiticada pelo presente. Se considerarmos o conto
de Branca de Neve e a voz do espelho enquanto a voz do patriarcado representado pelo rei e
pelo pai, uma possivel leitura aponta para o fato de a luta entre madrasta e enteada ser motivada
pela rivalidade, com o objetivo de se alcangar a admiragdo masculina (TATAR, 1987).

A narrativa deixa claro que o inicio do desentendimento entre madrasta e enteada €
alimentado pelo pai que incute na filha Lynet a ideia de que a madrasta Mina era supérflua e
desnecessaria. Essa ideia defendida pelo rei tem relacdo com o fato de Lynet estar a cada dia
mais parecida com a madrasta e ndo com a falecida mae, como ¢ o desejo de seu pai. Ainda a
respeito do masculino, ¢ preciso considerar que os pais das princesas ndo tentam regular o
discurso entre a nova e a antiga familia. A figura paterna nao intercede no didlogo e na relagao
da filha e da nova esposa. Branca de Neve ¢ uma vitima da madrasta. Mas a madrasta da tradicao
ndo usa de seu poder e discurso para liberar as duas de seus destinos. Apesar de subversiva, age
em prol do masculino, do patriarcado, pois esta submersa nas relacdes de poder.

O medo da substituicao transforma Mina em uma pessoa infeliz, orgulhosa e ressentida.
Quando se depara com Lynet morta, sob efeito do veneno, a madrasta se torna uma rainha
vitoriosa, considerando seus desejos da tradi¢do, mas infeliz e vazia, nessa releitura. As

madrastas dos contos de fadas sdo vitimas moldadas pela aceitagao do patriarca. Elas sdo mas



224

porque tentam ganhar a afei¢@o e a atencao do novo marido. A madrasta de Branca de Neve faz
isso considerando o aspecto da beleza. Disso decorrem seus atos maliciosos € manipulativos.
Uma vez perdendo para a enteada, esvai-se a sua fungao social. Sdo atos desesperados na busca
por aprovacao masculina, afinal ela somente ¢ madrasta porque um homem a escolheu.

A madrasta Mina traz uma memoria-origem que a principio a vincula a outro espago
que ndo Primavera Branca, tornando mais clara a no¢ao de que a madrasta ¢ aquela que ocupa
um lugar que nao lhe pertence desde o comego, sendo o ex-céntrico (HUTCHEON, 1991). Ela
¢ vista como aquela que usurpa sempre um lugar que nao ¢ seu. Precisa se legitimar enquanto
madrasta, mas se sente ameagada por essa necessidade constante.

Além disso, sua memoria-origem que revela seu passado a coloca como um joguete nas
maos de seu pai, que € quem lhe apresenta verdades absolutas e inquestionaveis, como a mae
que fugiu por ndo ter aguentado a situacdo da filha doente — e ndo como sua responsabilidade
pelo medo que o mago lhe ofertava; a impossibilidade de amar e ser amada sem um coragao de
sangue, ou seja, de verdade; a necessidade de se tornar rainha para ser amada pelos suditos; a
importancia de se manter sempre bela como determinante para a sua fungdo monarquica. Aos
poucos, Mina internaliza esses pressupostos e se transforma ndo somente em rainha, mas em
madrasta. Com essa figura feminina, podemos observar que o mal ndo ¢ intrinseco a ela, mas
se faz presente em acontecimentos situacionais, principalmente quando o rei, ao observar a
cumplicidade entre a nova esposa e sua filha, coloca em evidéncia a necessidade de substitui¢ao
da fun¢@o feminina da madrasta em prol de Lynet.

Ao contrario da narrativa de Bashardoust que determina capitulos para a madrasta e
para a enteada, o foco de toda a narrativa de Valentino (2016) ¢ a Rainha M4. Ao longo do
romance, ha um forte apelo a descri¢do fisica da Rainha, considerando sua beleza. Outra
caracteristica que revela sobre o seu passado e dialoga com a madrasta de Bashardoust ¢ o fato
de também ser o0rfa de mae. A apresentacdo da mae ¢ ainda intermediada pelo pai, por meio de
um quadro pintado que decorava a casa. A relacdo ¢ de saudosismo, cumprindo-se o ideal
materno de bondade. E interessante observar que apesar de a mie estar morta, o pai nio se casa
novamente. A futura madrasta ndo possui uma substituta materna em sua vida.

A esse respeito, uma vez a autoridade do homem tendo estabelecido a linguagem, as
mulheres se enxergam por essa Unica e exclusiva perspectiva masculina tanto na narrativa de
Bashardoust quanto na releitura de Valentino. Gilbert e Gubar (1979) analisam que agdes como
escrever, ler e pensar sempre foram associadas aos homens, sendo alienadas as mulheres. As
mulheres existem para serem objetos, tanto na sexualidade, quanto na literatura.

Historicamente, numa sociedade patriarcal, elas t€ém sido reduzidas a propriedades — na



225

verdade, desde a mitologia que define a mulher como ser que foi criado, mas nunca uma
possivel criadora: Mina ¢ filha de um mago; a madrasta de Valentino ¢ filha de um Artesao de
Espelhos — sendo apresentadas sempre na relagdo que estabelecem primeiramente com o
homem mais préximo, em ambos os casos, o pai.

A memoria-origem da madrasta de Valentino se remonta aos tempos de crianga e a sua
juventude, com a constante confirmagao de seu pai acerca de sua auséncia de beleza, mediante
a comparacdo com a falecida esposa. Além disso, a personagem revela que seu nascimento
desencadeou a morte de sua mae, de modo que o pai passou a odiar a filha e a praticar atos de
violéncia. Essa passagem dialoga com o argumento historico acerca da morte prematura da mae
nos contos, em decorréncia do parto (WARNER, 1999)

Com o desenrolar da narrativa, a morte do pai ¢ sinal de liberagdo tanto para a Rainha
de Valentino, quanto para a madrasta de Bashardoust. Com o casamento, enquanto estava
segura de sua beleza, a Rainha desempenhava o papel de uma boa mae. Nessa revisao, a mae ¢
substituida pela madrasta — o que se contrapde a madrasta de Bashardoust, que ndo deseja tomar
o lugar da falecida mae bioldgica.

Outra comparacao pode ser realizada. Assim como no romance de Bashardoust, a
Rainha de Valentino recebe um espelho como presente de casamento do Rei, feito pelo seu pai,
o Artesao de Espelhos. O objeto feito pelo pai e consertado pelo Rei lhe causa insanidade e um
grande medo de envelhecer, revelando seu lado obscuro, fruto da tentativa de sobrevivéncia em
um mundo masculino que privilegia beleza e juventude. O escravo aprisionado no espelho se
revela e ganha identidade: trata-se de seu falecido pai.

Ambas as madrastas de Bashardoust e Valentino aprendem feiticaria. Quando doma a
alma do pai no espelho, a personagem estd pronta para o seu famoso e tradicional
questionamento: “existe alguém mais bela do que eu?”. A competicdo com outras mulheres
pela beleza transforma os sentimentos da madrasta.

Nos contos de fadas, as mulheres possuem papéis especificos. Elas praticamente nao se
retinem, visto que a mae morta cede lugar a madrasta. A filha (quase) ndo tem contato ou
vivéncia com a mae biologica, enquanto a madrasta ndo a deseja no mesmo ambiente, para que
a beleza nao seja comparada ou ofuscada. Assim elas sdo divididas, ndo criam unidade e ndo se
rebelam.

Waelti-Walters (1982) pontua que apesar de o conto ter um final, ndo ¢ dificil entender
0 que acontece para a figura feminina da princesa que se casa com o principe. Em um
movimento ciclico, ela ¢ a mde da proxima protagonista de contos de fadas, dando a luz e

morrendo em seguida, pois essa ¢ a sua funcao, dentro de um discurso criado pelo patriarcado,



226

cedendo o lugar a uma possivel madrasta. Esse movimento ciclico pode ser percebido na
comparagdo que as figuras masculinas fazem entre a mae e a filha, como um destino
predeterminado.

Até o momento em que estd consumida pelo 6dio as outras mulheres, imposto pela
figura de seu pai no espelho, a memoria-origem da madrasta de Valentino aborda uma infancia
e juventude de negligéncia sentimental, violéncia, culpa e a manipulagdo de sua beleza, a fim
de se alcangar a desestabilizagdo de sua sanidade e poder ser retirada de cena. Uma vez que
segue o padrao da narrativa da Disney, essa releitura promove uma justificativa de seu passado,
baseada nas informacdes cristalizadas pelo estiidio cinematografico ao longo do tempo.

Em Once upon a time, tramas e personagens passam por metamorfoses e a madrasta
construida pelo seriado ndo foge a esse proposito. Por mais fantasiosas que as historias sejam,
elas refletem o tempo € 0 momento em que estao inseridas. Assim, a série ficcional aponta para
contextos sociais do moderno e do pés-moderno. Dado que o alcance do bem deixou de ser
meta Unica, o mal se torna ambivalente e integrado, gerando curiosidade.

A justificativa que a série apresenta para a vilania da madrasta revela que os personagens
dessa releitura passam para a esfera do que € possivel, de modo que a grande narrativa
tradicional entra em descrédito. Os personagens nao apresentam um comportamento de moral
polarizada, mas os sentimentos e as agdes sdo humanizados. Os perfis psicologicos se
evidenciam como mais proximos do leitor/espectador, criando vinculos empaticos com
personagens relevados a vilania intrinseca. O mal ¢ relativizado em personagens que se
mostram fragmentados.

A apresentacao de Regina sob o viés do passado, antes mesmo de se tornar uma rainha,
e a construgdo e transformagdo de sua personalidade demonstram sua pluralidade e
fragmentagdo. Na pos-modernidade, o pensamento contempordneo € caracterizado como
movedigo e as identidades sdo multiplas, visto que os limites sdo destruidos. Assim, os valores
se tornaram circunstanciais e politeistas.

Além disso, a esséncia dos personagens se dissolve nas circunstancias que justificam
suas acdes. O politeismo de valores € visto como forma de se proteger do totalitarismo, pois
relativiza o que poderia se tornar absoluto. E a fragmentacio do individuo judaico-cristdo
unificado, que se torna “multiplo em si mesmo” (MAFFESOLI, 2004, p. 115).

Podemos observar essa caracteristica com as releituras da madrasta nesse estudo
abordadas, que tem sua historia retomada — e de maneira enfatizada em Regina Mills. Da

tradi¢do para a releitura, deparamo-nos com mudangas de paradigmas, descartando rotulos que



227

limitam. As classificagdes dualistas abrem espago para a complexidade, pois o substrato cultural
da modernidade ¢ saturado pela p6és-modernidade.

O bem e o mal fazem parte do ser humano, como multiplicidade de valores e
pulverizagdo do poder. Como parte da natureza humana, bem e mal sdo relativizados e
reintegrados. Se na pés-modernidade somos fragmentados, o personagem ¢ uma proje¢ao de
nossa ambiguidade, ao ndo excluir, mas incluir, principalmente considerando nossa
contemporaneidade plural e polissémica.

Once upon a time enfatiza que as releituras contemporaneas sao micronarrativas pos-
modernas que trazem complexidade a simplificacdo das historias tradicionais. Nao se € pura e
unicamente bom ou mal. A madrasta Regina rejeita as agdes tiranas da mae, Cora, mas depois
deixa transparecer as mesmas agoes. Ela € plural, heterogénea, complexa, paradoxal, dindmica,
ndmade.

Regina jovem ¢ humanizada e as contradi¢des demonstram o lado humano da
personagem. Antes de serem madrasta e enteada, Regina e Branca de Neve se tornam amigas.
Ao contrario de muitas personagens da tradicdo que se tornam madrasta e rainha que desejam
se casar para garantir protecdo e seguranca em um mundo patriarcal, Regina deseja se casar
com um servigal por amor.

Por tudo o que ¢ vivido, a madrasta ¢ construida. Ela se ajusta ao que é tomado como
destino. Regina se torna rainha de modo atrapalhado e inicia um plano de vinganca. Trazer a
tona 0 modo como a personagem ¢ construida ¢ uma forma de retomar e reencantar a imagem
da madrasta, relegada ha tanto tempo a margem, ao ex-céntrico. Assim, a cultura pds-moderna
que cerca essa releitura ficcional questiona a partir de dentro (HUTCHEN, 1991). Once upon a
time rompe com as narrativas tradicionais, pois € um relato outro, trazendo complexidade onde
outrora reinava a simplificacdo. O depois do “viveram felizes para sempre” ¢ a vida em sua
harmonia e conflito.

Assim, a memoria-origem da madrasta Regina nos remonta a um tempo de juventude,
em que sua liberdade ¢ cerceada pela mae, Cora, que escolhe ndo apenas o seu nome, mas todo
o seu destino. A personagem revela possuir diversos conflitos internos, principalmente voltados
as acdes tiranas maternas, que a manipula a fim de conseguir o que deseja: que sua filha viva
as oportunidades que ela ndo teve. Apesar de temer a mae, Regina ¢ amavel com o pai e
apaixonada por um cavalarico. Embora Cora nao aprove o relacionamento por acreditar na
ascensao social de sua familia, uma vez que havia sido filha de um moleiro, Regina deseja se

casar com quem ama.



228

Detentora de magia, Cora manipula o desenrolar da narrativa, de modo que Regina se
v€ na posicao de salvadora de Branca de Neve em um cavalo em perigo. Tal ato possibilita que
conheca o pai da garota, o Rei Leopold, que lhe propde casamento, sendo aceito por sua mae.
Na tentativa de fuga, Regina ¢ surpreendida pela futura enteada e compartilham um segredo.
Contudo, Branca também ¢ manipulada por Cora, que descobre a fuga e mata o primeiro amor
de sua filha.

Desconsiderando a possivel abordagem de sua mae, Regina culpa Branca de Neve por
nao ter guardado o segredo e seu primeiro momento de 6dio ¢ consumado, no desejo de té-la
deixado morrer no incidente com o cavalo descontrolado. Com o avango narrativo, muito tempo
depois, quando Regina ja se encontra em um estagio de regeneracgdo, seu pai lhe chama a
atencao para o fato de que a responsabilidade por tudo o que havia acontecido era de Cora.

Evidencia-se que ¢ o pai ou o marido (quando presente) que desestimula a unido
feminina, sempre comparando a esposa ou a filha a made ou na tentativa de separa-las, como
acontece nas releituras de Bashardoust e Valentino. Nas releituras apresentadas em que a unido
feminina se estabelece, ¢ sempre o homem (mestre de caga, pai, marido) que tenta ou torna a
madrasta ma, seja pelo didlogo ou pelo espelho enquanto intercessor. Contudo, em Once upon
a time, a figura paternal, outrora reflexo de separacdo, demonstra que a maternidade pode ser,
ao contrario do desejo tradicional, toéxica, ndo mais fruto do ideal de bondade. Por meio das
acdes de Cora, direta ou indiretamente, Regina se torna a Rainha Ma.

Na impossibilidade de ressuscitar o primeiro amor de sua vida, Daniel, Regina se
entrega as trevas, comecando pelas aulas de magia. Contudo, revela um grande medo de se
tornar parecida com sua mae, ou seja, uma vila. Seu mal € justificado e construido tanto pela
traigao de um segredo compartilhado, quanto por ser vitima do controle maternal.

A construcdo da vilania em Regina, a principio boa, mas posteriormente corrompida, e
sua regeneracdo demonstram a possibilidade do bem e do mal coexistirem na mesma pessoa.

Em didlogo com Mary Margareth (Branca de Neve em Storybrooke), Regina evidencia:

Regina: Fazer o bem para se redimir é realmente bom? Talvez o mal seja uma
esséncia. E isso € o que eu sou.

Mary Margareth: Regina, vocé me viu crescer, sabe o quanto eu fui egoista e rasa na
infancia; sabe o que eu fiz. Vocé literalmente viu meu coragdo e sabe que nao ¢
imaculado. Vocé nao € toda ma e eu ndo sou toda boa. Ndo ¢é tdo simples assim.
Regina: Mas a for¢a que comanda isso acha que ¢ assim. Vocé ¢ a heroina e eu sou a
vila. Livre arbitrio uma ova. Esta tudo no livro e nés sabemos como isso funciona.
Mary Margareth: Talvez, mas talvez ndo. Suas historias foram tristes porque fez mas
escolhas. Mas agora esta fazendo boas. Pode ndo acontecer tdo rapido como vocé
quer, mas se continuar no caminho sua felicidade vira.

Regina: Acredita mesmo nisso?



229

Mary Margareth: Nao importa no que eu acredito. Importa que vocé€ acredite
(ONCE..., 2014, S04E09).

J4

O didlogo entre as duas personagens atesta que € impossivel viver em um mundo
polarizado sem experimentar os dois lados, pois sdo sujeitos fragmentados e humanos.
Questionam-se, desse modo, os papéis predeterminados e a impossibilidade de ir além do que
esta designado ao personagem na tradigao.

Uma vez observada a memoria-origem em todo o corpus, podemos caracteriza-la como
uma possibilidade de humanizagdo da figura estatica que os contos tradicionais construiram
para a madrasta, que desempenha um papel de antagonista nas historias. Ainda que a memoria-
origem seja uma ficgdo, portanto, uma constru¢ao, ndo podemos nos esquecer que a personagem
da madrasta ¢ também construida, sejam suas razdes histdrico-sociais ou psicoldgico-
psicanaliticas.

Além disso, se a dualidade ¢ aceita, o que pode ser o mal? Se o mal cometido pela
madrasta ¢ justificado, ela ainda pode ser considerada vila? Reconhecer o mal ¢ uma forma de
relativizar o poder absoluto ¢ a dualidade separatista da condi¢do moderna. E importante
entender que aceitar a imperfeigio ndo se trata de fazer o mal triunfar. E necessario um
equilibrio, de modo a surgir um mal dindmico.

As vilas de uma maldade justificada, isto €, as madrastas que tiveram sua memoria-
origem apresentada nas releituras que compdem essa pesquisa podem ser consideradas anti-
heroinas pds-modernas por causa de sua motivacao: vinganca. Antes de agirem em prol do bem,
buscam saciar o sentimento de falta e punir os que lhe fizeram mal. A vinganca ¢ um mal
justificado, um acerto de contas legitimado. Suas a¢des sdo consideradas punidoras de um mal
maior (RICOEUR, 2007). O personagem bom faz o mal com fins justificados e o aspecto
vingativo torna a madrasta uma personagem humanizada, com agdes que refletem o
comportamento humano. Além disso, dialogando com uma leitura pds-moderna, essas
personagens vao além do antagonismo, caracterizando em suas agdes o que chamamos de
dualidade integrativa do bem e do mal.

Considerando que a ruptura com a razdo enfraqueceu as instituicdes que regiam a
sociedade e eram tidas como soélidas, o que antes era incontestavel agora se torna relativo. Com
isso, foi possivel repensar a posi¢do da madrasta em relagdo a estrutura moral do mundo
fantastico que rege o conto de fadas tradicional, reconstruindo-a a partir de sua inteireza e ndo
mais dualidade. Nesse sentido, as narrativas que englobam o que denominamos memoria-
origem das madrastas podem ser classificadas como conto de fadas intimistas, conforme

delimitado por Diana Lichstenstein Corso e Mario Corso (2011). Esse “novo género” traz uma



230

apresentacdo dos personagens de forma mais profunda e completa, enfocando a vida interior
em representacdo contemporanea. Valoriza-se sua complexidade psicologica e a jornada
subjetiva de crescimento do personagem. Assim, os esteredtipos de vildes, no nosso caso, sao
quebrados, com seus passados, vivéncias e trajetorias.

Temos acesso ndo mais apenas as acdes das madrastas em seus momentos de vilania,
mas reconhecemos seus pensamentos e as vivéncias que as constituiram, além de demonstrar
sua humanizagdo, por meio da revelacdo das insegurangas e incertezas. A oscilagdo entre o bem
e o mal nas madrastas de Bashardoust, Valentino e em Once upon a time revela a pluralidade e
o relativismo desses sentimentos, de modo que o ingresso ao passado dessas personagens as
torna menos rasas, pois suas identidades sdo multiplas e contraditorias (MAFFESOLI, 2004).

A volta ao passado da madrasta ndo tem como objetivo criar uma resolucdo para a
origem de sua maldade, até porque a justificativa ¢ ainda uma ficcdo. Nao ha empobrecimento
da ficgcdo que surge do enigma, pois as diferentes releituras abordam passados diversos que
levam a explicacdo do presente com a tradigdo, ou seja, que explicam a vinganga da madrasta,
mas criam futuros tdo complexos e multiplos quanto seu passado. Novos enigmas sao criados,
uma vez que novas narrativas sdo apresentadas, demonstrando que o enigma primeiro nao esta

pronto e acabado.



231

6 CONSIDERACOES FINAIS

Os contos de fadas sdo narrativas de magia e transformacao que caracterizam uma das
mais antigas formas da literatura. Em um mundo inundado por imagens midiaticas,
revalorizamos as palavras, os sentidos, a memoria, a heranca e a tradicdo. Em nossa pesquisa,
tentamos demonstrar que a trajetoria histérica dos contos de fadas se configura como uma
metéafora de um lago, no qual jogamos uma pedra e ondas sdo formadas. A coletanea de Perrault
inaugura os contos de fadas como género literario na Franga em 1697 e se entrecruza com as
narrativas escritas por seus contemporaneos, os irmaos Grimm e Andersen (WARNER, 1999).
Ainda na contemporaneidade, essas histdrias continuam a ser mencionadas, citadas, reescritas
e parodiadas, o que enfatiza a vitalidade literaria dos contos de fadas.

Defendemos que cada época ou comunidade ao longo da historia alterou os contos
populares de acordo com sua necessidade, sendo apropriados por escritores da burguesia e
aristocracia, nos séculos XVI, XVII e XVIII, em publicagdes que deram ao conto o status de
género literario. Houve mudancas nos valores e conflitos ideoldgicos na transicdo do
feudalismo para o capitalismo, refletindo nas perspectivas estilisticas e narrativas, alteradas no
intuito de abordar novas ideologias.

A transformac¢do do conto oral para o conto literdrio marca uma mudanga historica
significativa, pois com a impressdo os produtos da fantasia se instrumentalizaram. O conto
popular era marcado, dentre outras nogdes, pela oralidade, performance, tradigao, comunicagao
cara a cara, representagcdes coletivas, memoria, difusdo. O conto literario € escrita, texto,
inovagdo, comunicacao indireta, representacoes seletivas, releitura, distribuicao (ZIPES, 2002).

Concordamos com Canton na afirmac¢ao de que produzir arte e contar historias no tempo
contemporinea esteja vinculado a agdo de construir “narrativas enviesadas”, pois somos
proprios de um tempo que reivindica mais que um final fixo e feliz. Ao construi-las, os artistas
escapam da tendéncia patriarcal do texto, pois “sabotam, subvertem, quebram as possibilidades
de um sentido narrativo tnico” e linear (CANTON, s.d., p. 90). Nessa perspectiva, os contos de
fadas sdo fragmentados, repetidos, desconstruidos e virados do avesso, de modo a encorajar o
leitor a ver a releitura como uma versao possivel, € ndo a Unica forma de se contar a historia.

De tempos em tempos, a narrativa de Branca de Neve vem sendo reinventada porque os
seus significados sao modificados. Conforme apresentamos € demonstramos em nossa analise,
um tema constante dessa narrativa diz respeito ao envelhecimento feminino e como ele esta
vinculado a perda da beleza e da fungdo social, caracterizando a substitui¢do. As acdes das

madrastas revelam uma tentativa de sobrevivéncia em um mundo marcadamente masculino,



232

pois as figuras femininas no conto tradicional ndo lutam contra o sistema, mas umas contra as
outras. Nesse sentido, o conto de fadas tem o habito de criar mais inimizades entre as mulheres
do que torna-las aliadas. Na narrativa, em questao, a rivalidade ¢ alimentada pela comparagao
de beleza sob o ponto de vista patriarcal e embora a fun¢ao da antagonista seja preenchida pela
madrasta, em versdes prévias esse lugar ja foi ocupado pela mae, que ordena a morte de sua
propria filha. O conto de Branca de Neve se tornou congelado a partir da edicao alema de 1857.

Considerando o texto-fonte de Branca de Neve que embasou toda a discussdo, partimos
do pressuposto de que os contos de fadas da tradi¢do tendem a polarizar o bem e o mal,
construindo fungdes e agdes distintas as heroinas e as vilas. Com a fluidez pés-moderna do
século XXI, essas personagens estdo sendo ressignificadas, demonstrando que os paradigmas
cristalizados se esgotam, abrindo possibilidades para novos pensamentos e representagoes.

Refletindo a complexidade da personagem antagonista da madrasta, que ganhou o status
de vila, sendo retratada como uma presenga cruel na familia, alguns questionamentos guiaram
a escrita desse estudo: o que as releituras contemporaneas abordam sobre o nosso tempo sendo
refletido na narrativa? Como as madrastas sdo (des)construidas? Por que ha uma atrag¢do pelo
passado dessa personagem tdo vilipendiada?

Ao longo da pesquisa, quando destacamos a trajetoria histéria dos contos de fadas,
evidenciamos a existéncia de uma relagdo parodistica de ruptura entre os textos. A
intertextualidade é percebida como uma renovagdo da tradi¢ao, retomando o texto-fonte de
modo comparativo. Assim, a reescrita ¢ uma narrativa de fronteira, transpassando os limites
impostos e cristalizados pela perspectiva tradicional.

Partindo desse viés, consideramos que a releitura dos contos de fadas aborda uma
experiéncia de limite ao criar algo novo na contemporaneidade a partir de narrativas que
revelam, em si, um processo historico de civilizagdo. Sao textos que continuam sendo reescritos
desde sua institucionalizagdo enquanto género literario, cumprindo propositos ideologicos,
politicos e sociais diversos e evidenciando, na contemporaneidade, o carater autoral do conto
pos-moderno.

Classificadas como conto de fadas intimistas, as releituras que abordam uma nova
perspectiva para a madrasta e sua vilania tradicionalmente intrinseca propdem diferentes e
fragmentadas visdes sobre a personagem e suas motivacdes, negando uma visdao atemporal e
universal da narrativa.

A construcdo das releituras estudadas retomou o passado de maneira a questiona-lo, por
meio das estratégias revisionistas, como a parddia, a metafic¢do, o deslocamento narrativo, a

deslegitimac¢do da historia conhecida e os niveis de revisionismo ficcional que englobam a



233

carnavalizagdo da literatura. A partir dessas estratégias, as narrativas outrora unicas, engessadas
e cristalizadas, se libertam de suas amarras ideoldgicas e discursivas, demonstrando a
pluralidade de possibilidades tanto para o enredo, quanto para os personagens € suas
interpretagoes.

Por meio da intertextualidade, escritores como Carter, Walker, Coover, Bashardoust e
Valentino e diretores como Adam Horowitz ¢ Edward Kitsis demonstraram que existe uma
necessidade vigente de se voltar o olhar para a tradi¢dao analisando perspectivas que permitam
questionar e quebrar os significados cristalizados dessas narrativas, ao mostrar que sao
producdes histdricas e sociais determinadas por certas convengoes.

Considerando essa necessidade de se olhar para tras, para o passado, tdo defendida pelo
revisionismo dos contos de fadas, nos propusemos a retomar o olhar em relagao aos reflexos e
roteiros do feminino e os modos de se tornar mulher construidos ao longo do tempo, retomando
a histéria e os mitos, a fim de adentrarmos os contos de fadas e os papéis possiveis para as
figuras femininas. A partir da perspectiva mitificada do conto, revisitamos os lugares relegados
as mulheres enquanto narradoras, escritoras e personagens, enfatizando a dualidade entre
madrasta ¢ enteada, sustentada pelo mito da beleza.

Ponderando o aspecto negativo fortemente vinculado as mulheres, demonstramos a
criagdo historica do patriarcado fortalecida pela familia, pelo Estado e pela propriedade privada,
sendo pautada na questdo de género, no qual o masculino ¢ tido como a norma e o feminino ¢
o desvio, caracterizando-se um comportamento androcéntrico. Enfatizamos as mudangas, as
transformagdes e a perpetuacdo de significados impostos ao feminino, de modo a estudar o
passado para observar os principios que norteiam a configuragdo ideoldgica que subjuga a
mulher, considerando que somos frutos de construcdes sociais e culturais.

Para isso, negociamos a narrativa da madrasta em trés contos, dois romances e uma série
televisiva ficcional. Apesar de nem todos os objetos de analise abordarem o passado da vila,
todos consideravam uma nova leitura para essa personagem. Nas releituras que apresentaram o
passado da madrasta no intuito de justificar a origem de sua vilania — o que viemos a denominar
como “memoria-origem”, foi possivel constatar motivos diversos, como a perda de um amor
que se acreditava verdadeiro em decorréncia de uma traicdo feminina; a comparagdo constante
de sua beleza com figuras femininas proximas, na tentativa de diminui¢ao e afastamento, bem
como a énfase na necessidade de ser bela para ser escolhida e ter uma funcao social sempre em
relagdo a figura do homem; o desejo de ascensdo social sendo criado por figuras masculinas,
em especial o pai; e, ao contrario da abordagem tradicional, como a maternidade pode ser

toxica.



234

A pluralidade de passados possiveis que justifiquem a maldade da personagem vila, no
caso a madrasta, evidencia que o conto pés-moderno ndo tenta criar uma perspectiva Unica. A
elaboragdo de diversas justificativas e a possibilidade de oscilar entre o bem e o mal coadunam
com a caracteristica pds-moderna de abertura, ndo estabelecendo significados fixos e imutaveis.
Com isso, retiramos da fogueira da inquisi¢do essa personagem tao negligenciada pelos contos
de fadas tradicionais, possibilitando a ela narrar sua propria histéria.

Por séculos as madrastas e as rainhas mas foram, em sua maioria, violentamente
punidas, mas nunca possuiram a chance de serem ouvidas e se esclarecerem. Escritores de
contos de fadas contemporaneos tentam, em suas releituras, reconstruir € negociar a imagem
dessa personagem tdo negativada pela tradi¢do dos contos de fadas, convidando-nos a
testemunhar outro foco narrativo que tem como inicio: “Era uma vez o dia em que descobri que

ndo seria apenas rainha, mas também madrasta...”.



235

REFERENCIAS

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma histéria tinica. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2019.

ANDERSON, Perry. As origens da pos-modernidade. Traducao de Marcus Penchel. Rio de
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1999.

ARIES, Philippe. Histéria social da infancia e da familia. Tradugdo de D. Flaksman. Rio de
Janeiro: LCT, 1978.

BACCHILEGA, Cristina. “Cracking the Mirror Three Re-Visions of ‘Snow White’”
Boundary 2, v.15/16, n. 3/1, p. 1-25, (Spring- Autumn) 1988. Disponivel em:
https://doi.org/10.2307/303243. Acesso em: 15 jan. 2020.

BACCHILEGA, Cristina. Postmodern fairy tales: gender and narrative strategies.
Philadelphia: University of Pennsylvania, 1997. Disponivel em:
https://doi.org/10.9783/9780812200638. Acesso em: 18 jan. 2020.

BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular na Idade Média e no Renascimento: o contexto de
Frangois Rabelais. Sdo Paulo: HUCITEC; Brasilia: Editora da Universidade de Brasilia, 1987.

BAKHTIN, Mikhail. Problemas da poética de Dostoiévski. Tradugao de Paulo Bezerra. Rio
de Janeiro: Forense, 1981.

BAKHTIN, Mikhail. Questdes de literatura e estética: a teoria do romance. 3. ed. Tradugao
de A. F. Bernardine et al. Sao Paulo: Hucitec, 1998.

BAKHTIN, Mikhail. Toward a Philosophy of the Act. Austin: University of Texas Press,
1993.

BARTHES, Roland. Mitologias. Traducao de Rita Buongermino e Pedro de Souza. 11. ed.
Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2001.

BASHARDOUST, Melissa. Garota de neve e vidro. Tradu¢ao de Edmundo Barreiros. Sao
Paulo: Plataforma21, 2018.

BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo. Traducao de Sérgio Milliet. - 2.ed. - Rio de
Janeiro: Nova Fronteira, 2009. 2v.

BENJAMIN, Walter. A origem do drama barroco. Traducdo, apresentacdo e notas de
Sergio Paulo Rouanet. Sao Paulo: Editora Brasilliense, 1984.

BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas: magia e técnica, arte e politica — ensaios sobre
literatura e histdria da cultura (volume 1). Tradugdo de Sergio Paulo Rouanet. Sao Paulo:

Editora Brasiliense, 1987.

BETTELHEIM, Bruno. A psicanalise dos contos de fadas. Sdo Paulo: Paz e Terra, 2002.


https://doi.org/10.2307/303243
https://doi.org/10.9783/9780812200638

236

BONVILLAIN, Nancy. Women and Men: Cultural Constructs of Gender. Maryland:
Rowman & Littlefield, 2007.

BOTTIGHEIMER, Ruth B. Fairy tales: a new story. Albany: State University of New York
Press, 2009.

BOURDIEU, Pierre. A domina¢io masculina. Traducdo de Maria Helena Kiihner. 11. ed.
Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2012.

BROOKE, William J. A telling of the tales: five stories. London: Harper Collins Publishers,
1993.

BUTLER, Judith P. Problemas de género: feminismo e subversao da identidade. Traducao
de Renato Aguiar. 3. ed. Rio de Janeiro: Civilizagao Brasileira, 2010.

CADEMARTORI, Ligia. O que é Literatura Infantil. 4. ed. Sdo Paulo: Editora Brasiliense,
1987.

CAMPBELL, Joseph. O heréi de mil faces. Traducdo de Adail Ubirajara Sobral. Sdo Paulo:
Cultrix/Pensamento, 2007.

CAMPBELL, Joseph. O poder do mito. Traducao de Carlos Felipe Moisés. Sao Paulo: Palas
Athena, 1990.

CAMPOS, Andrea. Sub-versoes. Lisboa: Universitaria Editora, 2003.

CANEPA, Nancy L. Out of the Woods: The Origins of the Literary Fairy Tale in Italy and
France. Detroit: Wayne State University Press, 1997.

CANTON, Katia. E o Principe Dancou: o Conto de Fadas, da Tradi¢do Oral a Danga
Contemporanea. Sao Paulo: Editora Atica, 1994.

CANTON, Katia. Era uma vez um mito: o conto de fadas revisitado na literatura e nas artes
contemporaneas. In: Nucleo de Estudos da Subjetividade da PUC Sao Paulo, 1995, Sao Paulo.
Cadernos de Subjetividade (PUCSP). Sao Paulo: PUC SP, 1995.

CARLOS, Cassio Starling. Em tempo real: Lost, 24 horas, Sex and the city e o impacto
das novas séries de TV. Sdo Paulo: Alameda, 2006.

CARPI, Daniela. “Introduction: Re-reading the fairy tale from a postmodern perspective”. In:
Fairy tales in the postmodern world: no tales for children. Heidelberg: Universititsverlag,

2016.

CARTER, Angela. Notes from the front line. In: WANDOR, Michelene (Ed.). On gender
and writing. London: Pandora, 1983, p. 69-77.

CARTER, Angela. The Snow Child. In: The Bloody Chamber and Other Stories. London:
Penguin, 1979. p. 91-92.

CHALHUB, Samira. A metalinguagem. Sio Paulo: Atica, 2002.



237

CHEVALIER, Jean, GHEERBRANT, Alain. Dicionario de simbolos: Mitos, sonhos,
costumes, gestos, formas, figuras, cores, nimeros. 15. ed., Rio de Janeiro: José¢ Olympio,
20009.

COOVER, Robert. The dead Queen. In: A Child Again. San Francisco: McSweeney's, 2005.

CORSO, Diana Lichstenstein; CORSO, Mério. A psicanalise na terra do nunca: ensaios
sobre a fantasia. Porto Alegre: Artmed Editora, 2011.

CURRIE, Mark. Introduction. In: CURRIE, Mark (Ed.). Metaficction. London and New
York: Longman, 1995, p. 1-18.

D’EAUBONNE, Francoise. As mulheres antes do patriarcado. Tradugdo de Manuel
Campos e Alexandra de Freitas. Lisboa: Editorial Veja, 1977.

DARNTON, Robert. O grande massacre de gatos. 2.ed. Traduc¢do de Sonia Coutinho. Rio
de Janeiro: Graal, 1986.

DUPLESSIS, Rachel Blau. Writing beyond the ending: narrative strategies of 20th-century
women writers. Bloomington: Indiana University Press, 1985.

DWORKIN, Andrea. Woman hating. New York: Penguin Books, 1974.

ECO, Humberto. Pés-escrito a O nome da rosa. Tradugio de Letizia Zini Antunes e Alvaro
Lorencini. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1985.

ELIADE, Mircea. Mito do eterno retorno. Traducdo: José A. Ceschin. Sao Paulo: Mercuryo,
1992.

ELIADE, Mircea. “Os mitos e os contos de fadas”. In: Mito e realidade. Sao Paulo: Editora
Perspectiva, 1972, p. 136-142.

ELIOT, Thomas Stearns. Tradicdo e talento individual. In: . Ensaios. Tradugdo Ivan
Junqueira. Sao Paulo: Art Editora, 1989. p. 37-48.

ENGELS, Friedrich. A origem da familia, da propriedade privada e do Estado. Tradugao
de Leandro Konder. Rio de Janeiro: Civiliza¢ao Brasileira, 1984.

ESQUENAZI, Jean-Pierre. As séries televisivas. Lisboa: Texto & Grafia, 2011.
FOUCAULT, Michel. Power/Knowledge. New York: Pantheon Books, 1980.

FRANZ, Marie-Louise von. A interpretacio dos contos de fadas. Traducao de Maria Elci
Spaccaquerche Barbosa. Sao Paulo: Paulus, 1990.

FRENCH, Marilyn. From Eve to Dawn: a history of women — Volume I: Origins. New
York: The Feminis Press, 2002.



238

FRIEDAN, Betty. Mistica feminina. Tradugdo de Aurea B. Weissenberg. Petropolis: Editora
Vozes Limitadas, 1971.

GENETTE, Gerard. Palimpsestes — La literatura en segundo grado. Tradugdo de Célia
Fernandez Prieto. Espanha: Taurus, 1989.

GERLICH, Renne. Criacdo do patriarcado: como aconteceu? Felinismo Radical. [S.I.] 2018.
Disponivel em: https://medium.com/arquivo-radical/cria%C3%A7%C3%A30-do-patriarcado-
como-aconteceu-afbab45a9438 Acesso em: 11 jan. 2020.

GILBERT, Sandra M.; GUBAR, Susan. The Madwoman in the Attic: the woman writer and
the nineteenth-century literary imagination. New Haven: Yale University Press, 1979.

GREENE, Gayle. Changing the story: feminist fiction and the tradition. Bloomington and
Indianapolis: Indiana University Press, 1991.

HABERMAS, Jiirgen. Modernidade versus pds-modernidade. Arte em Revista, Rio de
Janeiro, n. 7, p. 86-91, 1983.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pés-modernidade. 4. ed. Traducao de Tomaz
Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. Rio de Janeiro: DP&A Editora, 2006.

HARRIES, Elizabeth Wanning. “Introduction: Once, not long ago”. In: Twice upon a time:
women writers and the history of the fairy tale. Princeton: Princeton University Press, 2001.
Disponivel em: https://doi.org/10.1515/9780691188539. Acesso em: 23 jan. 2020.

HARVEY, David. Condicao pdés-moderna. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola, 2001.

HUTCHEON, Linda. Poética do p6s-modernismo: historia, teoria, ficcdo. Tradugdo de
Ricardo Cruz. Rio de Janeiro: Imago, 1991.

JAMESON, Fredric. A légica cultural do capitalismo tardio. Sio Paulo: Atica, 1987.

JAMESON, Fredric. O inconsciente politico - a narrativa como ato so6cio-simbolico. Sao
Paulo: Atica, 1992.

JARVIS, Shawn C.; BLACKWELL, Jeannine. The Queen’s Mirror: Fairy Tales by German
Women, 1780-1900. Lincoln: University of Nebraska Press, 2001.

JENNY, Laurent. A estratégia da forma. Intertextualidades. Poétique, n° 27- Revue de
Théorie et d’ Analyse littéraires. Paris: Editions du Seuil. Coimbra: Livraria Almedina, 1979.

JOOSEN, Vanessa. Critical and creative perspectives on fairy tales: an intertextual
dialogue between fairy-tale scholarship and postmodern retellings. Detroit: Wayne State
University Press, 2011.

JOST, Frangois. Do que as séries americanas siao sintoma. Porto Alegre: Sulina, 2012.

JUNG, Carl Gustav. Os arquétipos e o inconsciente coletivo. Tradu¢do de Maria Luiza
Appy, Dora Mariana R. Ferreira da Silva. Petropolis: Vozes, 2000.


https://doi.org/10.1515/9780691188539

239

KOLBENSCHLAG, Madonna. Adeus, Bela Adormecida: a revisdo do papel da mulher nos
dias de hoje. Tradugao de Maria Silvia Mourao Netto. 2. ed. Sao Paulo: Saraiva, 1991.

KRISTEVA, Julia. Introducao a semanalise. Sao Paulo: Ed. Perspectiva, 2005.

LE GOFF, Jacques. O maravilhoso e o quotidiano no ocidente medieval. Lisboa: Edigoes
70, 2010.

LE GOFF, Jacques. Para uma outra Idade Média. Petropolis: Editora Vozes, 2008.

LERNER, Gerda. “Introduction”. In: The creation of feminist consciousness: from the
middle ages to eighteen-seventy. New York: Oxford University Press, 1993. p. 3-20.

LERNER, Gerda. “Origins”. In: The creation of patriarchy. New York: Oxford University
Press, 1986, p. 15-35.

LIEBERMAN, Marcia K. “Some day my prince will come: female acculturation through the
fairy tale”. In: ZIPES, Jack (Ed.). Don’t bet on the prince: contemporary feminist fairy tales
in North America and England. New York: Methuen, 1986, p. 185-200,

LUTHI, Max. The fairytale as art form and portrait of man. Translated by Jon Erickson.
Bloomington: Indiana University Press, 1987.

LYOTARD, Jean-Frangois. A condi¢cao pés-moderna. Tradugao de Ricardo Corréa Barbosa.
Posfacio: Silviano Santiago. 12. ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2009.

MAFFESOLI, Michel. A parte do diabo. Tradu¢do de Clovis Marques. Rio de Janeiro:
Record, 2004.

MAFFESOLI, Michel. O instante eterno: O retorno do tragico nas sociedades pés-modernas.
Sao Paulo: Zouk, 2003.

MARTINS, Maria Cristina. (Re)Escrituras: género e revisionismo contemporaneo dos
contos de fadas. Jundiai: Paco Editorial, 2015.

MENDES, Mariza B. T. Em busca dos contos perdidos: O significado das fungdes
femininas nos contos de Perrault. Sdo Paulo: Unesp, 2000.

MEREGE, Ana Lucia. Os contos de fadas: origens, historia e permanéncia no mundo
moderno. Sdo Paulo: Claridade, 2010.

MILES, Rosalind. The women’s history of the world. London: Harper Collins Publishers,
1988.

MILL, John Stuart. A Sujeicao das Mulheres. Tradu¢do de Benedita Bettencourt. Almedina,
Coimbra, 2006.

MILLETT, Kate. Politica sexual. Tradugao de Alice Sampaio, Gisela da Conceigado e
Manuela Torres. Lisboa: Publicagdes Dom Quixote, 1970.



240

NEUMANN, Erick. A grande mae: um estudo fenomenolédgico da constitui¢do feminina do
inconsciente. Traducao de Fernando Pedrosa de Mattos e Maria Silva Mourao Netto. Sao
Paulo, Editora Cultrix, 1974.

NEUMANN, Erick. Amor e Psiqué: uma contribui¢ao para o desenvolvimento da psique
feminina. Tradu¢ao de Zilda Hutchinson Schild. Sao Paulo: Editora Cultrix, 1993.

NOGUERA, Renato. Mulheres e deusas: como as divindades e os mitos femininos formaram
a mulher atual. Rio de Janeiro: Harper Collins, 2017.

ONCE Upon a Time: 1* temporada. Episédio 1. Piloto. [Série-video]. Produ¢do de Adam
Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2011. (43 min). color. son.
Netflix. Acesso em: 12 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 1* temporada. Episodio 2. Aquilo que vocé€ mais ama. [Série-video].
Producao de Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2011.
(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 12 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 1* temporada. Episodio 7. O coragdo ¢ um cagador solitario. [Série-
video]. Producao de Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos,
2011. (43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 13 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 1* temporada. Episodio 11. O fruto da arvore venenosa. [Série-video].
Producao de Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2011.
(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 13 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 1* temporada. Episodio 18. O homem do estdbulo. [Série-video].
Producao de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2012.
(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 14 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 1* temporada. Episodio 21. Uma maga vermelha como sangue. [Série-
video]. Producdo de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos,
2012. (43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 14 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 2* temporada. Episodio 2. Nos somos os dois. [Série-video]. Producdo
de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2012. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 15 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 2* temporada. Episddio 5. O doutor. [Série-video]. Produ¢dao de Adam
Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2012. (43 min). color. son.
Netflix. Acesso em: 15 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 2* temporada. Episddio 6. Tallahassee. [Série-video]. Produgao de
Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2012. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 16 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 2* temporada. Episddio 10. A trama do grilo. [Série-video]. Produgao de
Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2012. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 17 jan. 2019.



241

ONCE Upon a Time: 2* temporada. Episddio 16. A filha do moleiro. [Série-video]. Producao
de Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2013. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 17 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 2* temporada. Episddio 17. Bem vindos a Storybrooke. [Série-video].
Producao de Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2013.
(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 19 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 2 temporada. Episddio 20. A Rainha Ma. [Série-video]. Producdo de
Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2013. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 20 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 3* temporada. Episddio 2. Menina perdida. [Série-video]. Producdo de
Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2013. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 20 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 3% temporada. Episodio 3. Uma fada comum. [Série-video]. Producao de
Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2013. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 20 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 3* temporada. Episoédio 20. Um s6 coragdo. [Série-video]. Produgdo de
Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2014. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 22 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 4* temporada. Episoédio 1. Um conto de duas irmas. [Série-video].
Produg¢ao de Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2014.
(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 23 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 4* temporada. Episodio 8. Quebrar o espelho. [Série-video]. Produgao
de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2014. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 23 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 4* temporada. Episddio 12. Escuridao nos limites da cidade. [Série-
video]. Producdo de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos,
2015. (43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 23 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 4 * temporada. Episodio 15. Pobre alma. [Série-video]. Producdo de
Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2015. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 25 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 4* temporada. Episddio 17. O coragdo de Gold. [Série-video]. Producdo
de Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2015. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 25 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 4* temporada. Episodio 22. Operagdo Mangusto. [Série-video].
Producdo de Adam Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2015.
(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 25 jan. 2019.



242

ONCE Upon a Time: 5* temporada. Episddio 12. Almas dos que partiram. [Série-video].
Producao de Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2016.
(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 26 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 5* temporada. Episddio 16. A nossa ruina. [Série-video]. Producao de
Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2016. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 26 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 5* temporada. Episodio 22. Somente vocé. [Série-video]. Produgdo de
Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2016. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 26 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 6 * temporada. Episdédio 1. O salvador. [Série-video]. Produgdo de
Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2016. (43 min).
color. son. Netflix. Acesso em: 26 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 6* temporada. Episddio 14. Pagina 23. [Série-video]. Producao de Adam
Horowitz, Edward Kitsis e ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2017. (43 min). color. son.
Netflix. Acesso em: 27 jan. 2019.

ONCE Upon a Time: 7* temporada. Episodio 22. Saindo de Storybrooke. [Série-video].
Producao de Adam Horowitz, Edward Kitsis ¢ ABC Studios. Netflix. Estados Unidos, 2018.
(43 min). color. son. Netflix. Acesso em: 27 jan. 2019.

PATALI Raphael. O mito e 0 homem moderno. Tradugdo de Octavio Mendes Cajado. Sao
Paulo: Editora Cultrix, 1972.

PERROT, Michelle. Minha historia das mulheres. Tradu¢ao de Angela M. S. Correa. Sao
Paulo: Contexto, 2007.

PIGLIA, Ricardo. Memoria y tradicion. In: CONGRESSO INTERNACIONAL ABRALIC, 2,
1990, Belo Horizonte, Anais... Belo Horizonte: EQUFMG, v.1, 1990. p. 60-66.

PIGLIA, Ricardo. Una propuesta para el proximo milenio, Cuadernos LIRICO [En linea],
912013, Puesto en linea el 01 septiembre 2013. Disponivel em:
https://doi.org/10.4000/lirico.1101. Acesso em: 10 mar. 2015.

PIRES, Valéria Fabrizi. Lilith e Eva: imagens arquetipicas da mulher na atualidade. Sao
Paulo: Editora Summus, 2008.

PROPP, Vladimir. I. Morfologia do conto maravilhoso. Tradu¢do de Jasna Paravich Sarhan.
Rio de Janeiro: Ed. Forense Universitaria, 2001.

RICH, Adrienne. When we dead awaken: writing as re-vision. In: GILBERT, Sandra M.;
GUBAR, Susan (Ed). The Norton Anthology of Literature by Women: The Tradition in
English. New York: W.W. Norton, 1985.

RICOEUR, Paul. Evil — a challenge to philosophy and theology. New York: Continuum,
2007.


https://doi.org/10.4000/lirico.1101

243

ROAS, David. Tras los limites de lo real: uma definicion de lo fantastico. Madrid: Paginas
de Espuma, 2011.

ROBLES, Martha. Mulheres, mitos e deusas: o feminino através dos tempos. Traducao de
William Lagos, Débora Dutra Vieira. Sdo Paulo: Aleph, 2006.

ROHRICH, Lutz. Introduction. In: BOTTIGHEIMER, Ruth B. Fairy tales and society:
illusion, allusion, and paradigma. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1986, p. 1-
12.

ROWE, Karen E. Feminism and fairy tales. In: ZIPES, Jack (Ed.). Don’t bet on the prince:
contemporary feminist fairy tales in North America and England. New York: Methuen, 1986,
p. 209-226.

RYAN, Barbara. Feminism and the Women's Movement: Dynamics of Change in Social
Movement, Ideology and Activism. New York: Routledge, 1992.

SAMOYAULT, Tiphaine. A intertextualidade. Tradu¢ao de Sandra Nitrini. Sdo Paulo:
Aderaldo e& Rothschild, 2008. 160p.

SCOTT, Joan Wallach. “Género: uma categoria 1til de anélise historica”. Educaciao &
Realidade. Porto Alegre, vol. 20, n° 2, jul./dez. 1995, pp. 71-99.

SICUTERI, Roberto. Lilith: a lua negra. Tradugao de Norma Telles e J. Adolpho S. Gordo.
Sdo Paulo: Paz e Terra, 1987.

SILVA, Andréia Cristina Lopes Frazdo da; ANDRADE, Marta Mega de. Mito e género:
Pandora e Eva em perspectiva histérica comparada. Cad. Pagu [online]. 2009, n. 33, p. 313-
342. Disponivel em: https://doi.org/10.1590/S0104-83332009000200012. Acesso em: 11 mar.
2020.

SILVER, Arielle A. Wicked, selfish, and cruel: an inquiry into the stepmother narrative.
2015. 40f. Dissertagao (Mestrado em Creative Writing). Antioch University Los Angeles.
2015.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Tradu¢do de Sandra Regina

Goulart Almeida, Marcos Pereira Feitosa e André Pereira Feitosa. Belo Horizonte: Editora
UFMG, 2010.

STONE, Kay F. Some day your witch will come. Detroit: Wayne State University Press,
2008.

SYLVESTRE, Fernanda Aquino. Mitos biblicos e contos de fadas revisitados na
metaficcao de Robert Coover. 2008. 205f. Tese (Doutorado em Estudos Literarios) —
Universidade Estadual Paulista, Faculdade de Ciéncias e Letras, Campus de Araraquara.
2008.

TANDON, Neeru. Feminism: a paradigma shift. New Delhi: Atlantic Publishers &
Distributors, 2008.


https://doi.org/10.1590/S0104-83332009000200012

244

TATAR, Maria. Contos de Fadas. Edicao Comentada e Ilustrada. Edi¢ao, introdugdo e notas
Maria Tatar. Traduzido para o portugués por Maria Luiza X. de A. Borges. Rio de Janeiro:
Zahar, 2013.

TATAR, Maria. The hard facts of the Grimm’s fairy tales. New Jersey: Princeton
University Press, 1987.

TATAR, Maria. Why fairy tales matter: the performative and the transformative. In: Western
Folklore, v. 69, n. 1, p. 55-64, Winter 2010.

TODOROYV, Tzvetan. Introdugao a literatura fantastica. 2. ed. Sao Paulo: Perspectiva,
1992.

ULMANN, Reinholdo Aloysio. O mal. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2010. 24 p.

WAELTI-WALTERS, Jennifer. On witches: power, sexuality and language. In: Fairy Tales
and the Female Imagination. Montreal: Eden Press, 1982.

WAGNER, Sally Roesch. Sisters in spirit: Haudenosaunee (Iroquois) influence on early
American feminists. Summertown: Native Voices (Book Publishing Company), 2001.

WALKER, Barbara G. Snow Night. In: Feminist fairy tales. New York: Harper Collins.
1996. p. 19-25.

WARNER, Marina. Da Fera a Loira: sobre contos de fadas ¢ seus narradores. Tradugao de
Thelma Médici Nobrega. Sao Paulo: Companhia das Letras, 1999.

WARNER, Marina. Once upon a time: a short history of fairy tale. Oxford: Oxford
University Press, 2014.

WAUGH, Patricia. Metafiction: The theory and practice of self-conscious fiction. London
and New York: Routledge, 1984. Disponivel em: https://doi.org/10.2307/1771928. Acesso em
25 abr. 2020.

WOLF, Naomi. O mito da beleza: como as imagens de beleza sdo usadas contra as mulheres.
Traducao de Waldéa Barcellos. Rio de Janeiro: Rocco, 1992.

ZERZAN, John. “Patriarchy, civilization, and the origins of gender”. Twilight of the
Machines. Los Angeles, CA: Feral House, 2008.

ZIHLMAN, Adrienne; TANNER, Nancy. In: TIGER, Lionel; FOWLER, Heather T. Female
hierarchies. Chicago: Beresford Book Service, 2009, p. 163-194.

ZILBERMAN, Regina. A literatura infantil na escola. 4. ed. Sao Paulo: Global, 1985.

ZIPES, Jack (Ed). Don’t bet on the prince: contemporary feminist fairy tales in North
America and England. New York: Methuen, 1986.

ZIPES, Jack. Fairy tales and the art of subversion. New York: Methuen, 1988.


https://doi.org/10.2307/1771928

245

ZIPES, Jack. Fairy tale as myth/ myth as fairy tale. Lexington: University Press of
Kentucky, 1994.

ZIPES, Jack. “Once there was a time: an introduction to the history and ideology of folk and
fairy tales”. In: ZIPES, Jack. Breaking the Magic Spell: Radical Theories of Folk and Fairy
Tales. Kentucky: University Press of Kentucky, 2002.

ZIPES, Jack. The evolution of folk and fairy tales in Europe and North America. In:
CANEPA, Nancy L. (ed). Teaching Fairy Tales. Detroit: Wayne State University Press,
2019, s.p.

ZIPES, Jack. Towards a social history of the literary fairy tale for children. In: Children's
Literature Association Quarterly, Volume 7, Number 2, Summer 1982, pp. 23-26. Disponivel
em: https://doi.org/10.1353/chq.0.0449. Acesso em: 17 mai. 2020.

ZIPES, Jack. When Dreams Came True: Classical Fairy Tales and Their Tradition. New
York: Routledge, 1999.


https://doi.org/10.1353/chq.0.0449

