
Universidade Federal de Uberlândia 

Instituto de Filosofia 

Pós-Graduação em Filosofia 

 

 

 

Fernando Tadeu Mondi Galine 

 

 

 

 

 

 

 

CONSCIÊNCIA, CONSCIÊNCIA DE CLASSE E LUTA POLÍTICA NO 

MATERIALISMO HISTÓRICO DE MARX E ENGELS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Uberlândia  

Novembro 2020 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil. 

 

 

G158c 

2020 

 

Galine, Fernando Tadeu Mondi, 1986 

Consciência, consciência de classe e luta política no materialismo 

histórico de Marx e Engels [recurso eletrônico]  / Fernando Tadeu Mondi 

Galine. - 2020. 

 

Orientadora: Ana Maria Said. 

Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Uberlândia. 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

Modo de acesso: Internet. 

Disponível em: http://doi.org/10.14393/ufu.di.2021.5000 

Inclui bibliografia. 

 

1. Filosofia. I. Said, Ana Maria, (Orient.). II. Universidade Federal 

de Uberlândia. Programa de Pós-Graduação em Filosofia. III. Título. 

 

 

CDU:1 

Angela Aparecida Vicentini Tzi Tziboy – CRB-6/947 

 



Fernando Tadeu Mondi Galine 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONSCIÊNCIA, CONSCIÊNCIA DE CLASSE E LUTA POLÍTICA NO 

MATERIALISMO HISTÓRICO DE MARX E ENGELS 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao     

Programa de Pós-Graduação em Filosofia     

do Instituto de Filosofia da Universidade      

Federal de Uberlândia 

Orientadora: da Profª Drª Ana Maria Said. 

 

 

 

 

 

 

 

Uberlândia  

Novembro 2020  



 
 

Fernando Tadeu Mondi Galine 

“Consciência, Consciência de Classe e Luta Política no Materialismo Histórico de Marx            

e Engels” 

Dissertação de Mestrado apresentada ao     

Programa de Pós-Graduação em Filosofia     

Área de concentração: Filosofia Política,     

contemporânea  

 

 

 

 

 

 

 

Uberlândia 13 de novembro de 2020 

 

 

Banca Examinadora 

 

 

______________________________________ 

Prof.ª Dr.ª Ana Maria Said  

(orientadora - UFU)  

 

______________________________________ 

Prof.º Dr. Giovanni Fresu 

(Examinador - UFU) 

 

______________________________________ 

Prof.º Dr Giovanni Semeraro 

(Examinador - UFF) 





13/11/2020 SEI/UFU - 2377624 - Ata de Defesa - Pós-Graduação

https://www.sei.ufu.br/sei/controlador.php?acao=documento_imprimir_web&acao_origem=arvore_visualizar&id_documento=2682317&infra_siste… 2/2

Documento assinado eletronicamente por Giovanni Semeraro, Usuário Externo, em 13/11/2020, às
15:32, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, de
8 de outubro de 2015.

Documento assinado eletronicamente por Ana Maria Said, Professor(a) do Magistério Superior, em
13/11/2020, às 15:36, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do
Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015.

A auten�cidade deste documento pode ser conferida no site
h�ps://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php?
acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0, informando o código verificador 2377624 e
o código CRC 0F3A394F.

Referência: Processo nº 23117.067201/2020-37 SEI nº 2377624

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2015-2018/2015/Decreto/D8539.htm
https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À Profª Drª Ana Marida Said, pela paciência,        

pela orientação е incentivo quе tornaram      

possível а conclusão desta dissertação. 

À minha família, por todo o apoio. 

E aos amigos que sempre estiveram comigo 



 
 

Resumo 

 

Nessa pesquisa observamos o processo de formação e desenvolvimento da consciência, em            

especial da consciência de classe nos trabalhadores e o seu papel na organização e na luta                

política. Analisaremos também a função do partido nessa luta, de acordo com o Materialismo              

Histórico. Assim como a luta de classes e como, no seu desenvolvimento, manifesta-se a              

consciência classe. Nesse sentido, o partido tem como função organizar a luta de classes              

promovendo a consciência de classe. A luta de classes avança, principalmente, em momentos             

nos quais a crise orgânica do capitalismo está mais acirrada, Marx, no Prefácio de 1859 de                

Para a Crítica da Economia Política​, chama esse acirramento de etapa de revolução.             

Analisar a consciência de classe nos ajuda a entender que ela não é algo dado, mas que exige                  

um trabalho permanente, e que nas etapas de revolução, a consciência de classe permite              

avançar rumo ao fim da exploração do homem pelo homem. Estudamos também a relação da               

consciência de classe com a ideologia. A ideologia dominante, sendo sempre visão de mundo              

da classe que domina materialmente, cumpre um papel de manutenção do ​status quo​. Porém,              

com consciência de classe para si, a classe subalterna rompe com a ideologia dominante, e               

desenvolve sua própria visão de mundo, visão esta que busca acabar com a sociedade de               

classes e com a estrutura de exploração do homem pelo homem. Para essa pesquisa              

utilizamos principalmente as obras ​A Ideologia Alemã de Karl Marx e Friedrich Engels,             

Manuscritos Econômicos-Filosóficos de Marx e ​A Situação da Classe Trabalhadora na           

Inglaterra de Engels para ver o processo de surgimento da consciência de classe nos              

trabalhadores e ​O Manifesto do Partido Comunista para mostrar que ​a consciência de classe,              

ao surgir nos trabalhadores, possibilita a sua organização para a luta política.  

 

Palavras chave: Consciência, Consciência de Classe, Materialismo Histórico, Luta de          

Classes,  Ideologia. 

  







7 
 

Introdução 

 

A consciência é algo tão presente que aparenta estar dada a partir da separação do eu                

em relação ao mundo. Desde a antiguidade a observação da consciência é feita de modo               

puramente intelectual. Na modernidade, há um aumento no interesse acerca da consciência e             

muitas visões são postas. Hegel, ao analisar a consciência, observa a importância do             

movimento histórico, e como esse movimento influencia a consciência. Ele percebe que os             

homens são homens do seu tempo e a consciência é determinada pela época em que os                

homens vivem, e é determinada por ela. Para Hegel, esse movimento histórico busca a              

liberdade, assim, conclui que a consciência atinge seu ápice no estado burguês, buscando a              

liberdade individual, e isso se manifestou nas revoluções burguesas. Mesmo percebendo a            

influência do movimento histórico, sua análise ainda é puramente intelectual.  

Marx e Engels, analisando Hegel em seus próprios estudos, percebem que os homens             

adquirem consciência não apenas por trabalhar, mas por que, ao trabalhar socialmente, estão             

produzindo sua vida material. Mas não apenas isso, construindo sua vida material os homens              

desenvolvem sua consciência e essa modifica a realidade e é modificada por ela, como              

afirmam no manifesto:  

Será preciso grande perspicácia para compreender que as ideias, as noções e            
as concepções, numa palavra, a consciência do homem se modifica com cada            
mudança em suas condições de vida, em suas relações sociais, em sua            
existência social? O que demonstra a história das ideias senão que a            
produção intelectual se transforma com a produção material? As ideias          
dominantes de uma época sempre foram as ideias da classe dominante.           
(MARX e ENGELS, 2017, pg04) 

 

Esse princípio dialético já está em Hegel, mas ele não o desenvolve, pois crê que o fim                 

está no Estado, onde o homem pode exercer sua liberdade consciente de si.  

Marx e Engels o desenvolvem mais e, juntos, eles percebem que não é apenas a               

consciência que é determinada na produção da vida material, existe também a consciência de              

classe. Percebem assim que não é consciência em si e para si como pura abstração, mas sim                 

consciência do ser percebendo-se no mundo e que, nas relações de produção, esse ser pode               

perceber-se como parte de uma força hegemônica. Assim, a consciência pode ser agente             

transformador do mundo, quando consciência de classe, quando o homem se percebe como             



8 
 

parte de uma força hegemônica. É um agente transformador, não apenas do mundo material,              

como do mundo político e das relações de produção. 

Marx e Engels percebem a importância das relações econômicas na produção da vida             

material e como essas interferem nas relações políticas. A interferência econômica nas            

relações políticas se expressa na forma de luta de classes. No desenvolvimento das forças              

produtivas os homens se especializam em determinadas atividades, essa especialização divide           

os homens em classes, as classes competem entre si pela posição de dominio, essa é a luta de                  

classes, e vamos observar como o surgimento da consciência de classe se relaciona com a luta                

de classes. A consciência de classe traz, dialeticamente, uma nova visão de mundo, essa nova               

visão de mundo visa romper com as relações produtivas anteriores, ou seja, com a estrutura de                

exploração existente. A luta de classes existe por causa da divisão dos homens em classes, e                

os comunistas percebem que o caminho para o fim da dominação é o fim da divisão em                 

classes. 

No campo ideológico, quando uma classe domina materialmente uma sociedade,          

domina também cultural e intelectualmente, determinando ideologicamente a sociedade, e          

esse domínio se expressa no campo político mantendo a classe dominante no domínio. A              

consciência de classe permite que se rompa com a ideologia da classe dominante, permitindo              

assim, mudanças no mundo material. Permite que se possa pensar mudanças nas relações             

produtivas, e motiva as pessoas a lutarem por essas mudanças. 

De todos os modos de produção da vida material até hoje existentes, o capitalismo é o                 

que mais se beneficia da estrutura de classes e da exploração do homem pelo homem. O                

capitalismo submeteu todos os homens, dividindo-os em apenas duas classes, e a cada dia              

aumenta a distância entre as classes e, com isso, seu poder. Aumenta a exploração, e               

aumentando a exploração, aumenta a distância econômica. Este poder econômico cada vez            

maior, aumenta seu poder político, e com ele, conseguem implementar políticas que lhes             

beneficia cada vez mais.  

A consciência de classe da classe trabalhadora traz uma nova visão de mundo e              

viabiliza a organização política para lutar por mudanças, buscar o fim da sociedade dividida              

em classes, o fim da exploração do homem pelo homem e o fim do modo de produção                 

capitalista. E, como a consciência de classe não está dada, mas é algo que se desenvolve, que                 

se manifesta, essa precisa ser estimulada. Estimulando o desenvolvimento da consciência de            

classe, estimulamos a nova ideologia, dialeticamente.  



9 
 

Escolhemos a consciência de classe como objeto de pesquisa, pois entender como ela             

surge, como funciona, como se relaciona com o ser, seu papel na organização e na luta                

política, é vital para que essa luta progrida, posto que a luta política pode levar à superação da                  

estrutura de dominação do homem pelo homem, que permanece no modo de produção             

capitalista. Ainda é necessário estudar a consciência de classe, pois, como veremos, ela não              

está dada, é algo que se desenvolve, no processo, e a classe dominante sempre tenta inibir seu                 

desenvolvimento nos subalternos.  

Deste modo, neste trabalho, nos debruçamos principalmente nos trabalhos de Karl           

Marx e Friederich Engels, para demonstrarmos como o materialismo histórico analisa o            

processo de formação da consciência, com atenção ao processo de formação da consciência             

de classe, o aparecimento desta no operariado, e as implicações da consciência de classe na               

luta de classes, força motriz da história das sociedades. Propomos estudar como a consciência              

de classe se relaciona com a organização e a luta política. 

Ao estudarmos a consciência e como foi analisada na filosofia, observamos várias            

perspectivas e escolhemos a perspectiva do materialismo histórico dialético, pois é o único             

método que, não somente dialoga com a realidade sensível, mas se baseia nela para fomentar               

seus conceitos. Exporemos nossa pesquisa na seguinte ordem: 

Primeiramente, exporemos o método de análise por nós escolhido e observaremos as            

motivações filosóficas que levaram à criação desse novo método de análise, a saber: criar uma               

filosofia que se paute na realidade material, que traz os conceitos filosóficos da realidade              

sensível que é construída historicamente. Ainda no primeiro capítulo veremos as premissas            

sobre as quais o materialismo histórico desenvolve seus conceitos e os conceitos            

desenvolvidos pelo método, com foco na consciência e consciência de classe. Observaremos            

como estes foram historicamente construídos, chegando a novas definições que se           

contrapõem, principalmente aos conceitos do idealismo, e observaremos como o surgimento           

da consciência de classe se dá na burguesia e esta se percebe com uma função social diferente                 

da nobreza, na luta para se tornar classe dominante. 

No nosso segundo capítulo, demonstraremos como a consciência de classe surge na            

classe trabalhadora, principalmente na Inglaterra do século XIX. Mostraremos a condição de            

vida dos trabalhadores a partir de fundamentações históricas e intercalaremos com as            

observações filosóficas de Marx e Engels que demonstram que a consciência se manifesta a              

partir das condições materiais de vida das pessoas. Para observar as manifestações da             



10 
 

consciência, nós analisaremos como as pessoas agem a partir de sua vida material, de sua               

práxis. No caso dos trabalhadores, veremos que as suas ações, a saber, organizar-se             

politicamente, exigir mudanças nas relações de trabalho, mais acesso à administração pública,            

etc., demonstram que esses trabalhadores perceberam-se como parte de uma força           

hegemônica diferente de outras forças existentes. 

Por fim, no terceiro capítulo veremos o que são intelectuais orgânicos, conceito de             

Antonio Gramsci e por que Marx e Engels se encaixam na definição gramsciana de              

intelectuais orgânicos e como eles cumprem o que Gramsci afirma ser a função do partido               

político, sendo o partido político um intelectual orgânico coletivo. Dado que a Marx e Engels               

foi confiada a autoria do ​Manifesto do Partido Comunista pela Liga dos Comunistas, estes,              

por conhecerem a luta dos trabalhadores, sintetizam suas pautas e vão além, percebem que,              

mesmo que os trabalhadores não entrevejam, eles estão lutando contra a alienação e a              

estrutura de exploração até então existentes na história das sociedades. Veremos como os             

autores apreendem o movimento operário e orientam a sua luta e como a organização e a luta                 

política têm como objetivo o fim da estrutura de exploração. Organização e luta política que               

só são possíveis quando os explorados têm consciência de classe.  

  



11 
 

Capítulo 1 – Materialismo Histórico e Consciência 

 

1.1 – Críticas ao Idealismo e Criação do Materialismo Histórico Dialético 

Para estudarmos o processo de formação da consciência de classe nos trabalhadores e             

suas implicações no mundo a partir do materialismo histórico devemos primeiramente           

entender como seus filósofos desenvolveram o método e, então, entender o que é a              

consciência, a partir das suas concepções. Explicando o que é a consciência podemos analisar              

o processo histórico no qual ela surge e como ela surge como consciência de classe e quais as                  

implicações de ela existir. 

Existe um contexto histórico específico que permite a Marx e Engels desenvolverem o             

materialismo histórico. Na época em que eles começaram seus estudos havia uma grande             

agitação política, intelectual e filosófica na Europa. No campo político começavam a surgir os              

principais movimentos de ruptura com a sociedade burguesa, seja com a formação de             

comunas ou através do questionamento ou negação da legitimidade das autoridades           

estabelecidas pelos movimentos anarquistas e dos trabalhadores socialistas e comunistas, que           

começaram nos últimos vinte-e-cinco anos do século XVIII. Os trabalhadores estavam mais            

organizados e começavam a ultrapassar barreiras nacionais. 

No campo filosófico existia dentro do idealismo alemão um movimento crítico​1 dos            

jovens hegelianos de esquerda​2 que era popular e bem organizado. Eles criticavam Hegel e os               

hegelianos tradicionais, que detinham as cátedras das universidades, mas, ainda sob forte            

influência de Hegel, usando seus conceitos e categorias para fazer suas análises. A disputa              

intelectual se dava do seguinte modo: de um lado os hegelianos tradicionais nas             

universidades, conservadores e elitistas, do outro, os jovens hegelianos, nos jornais, tentavam            

sistematizar o pensamento dos socialistas e comunistas, usando a ideia como base para a sua               

ação política. Paralelamente, em outra frente, Prudhon, tentava sistematizar o pensamento dos            

1 A expressão “movimento crítico” não é usada por Marx nem por Engels. Tradicionalmente              
“movimento crítico” é usado para se referir à Escola de Frankfurt, mas usaremos a expressão               
movimento por se tratar de uma articulação de pessoas tendo um objetivo comum, nesse caso: a crítica                 
da realidade e da história a partir de categorias do idealismo e uma autocrítica do idealismo, mas sendo                  
ainda idealista. 

2 Em alemão: ​Junghegelianer ​ (jovens hegelianos) ou ​Linkshegelianer ​ (jovens hegelianos de esquerda). 



12 
 

anarquistas, sistematizações essas que posteriormente Marx e Engels denominariam utópicas,          

por não serem científicas, por serem puras abstrações​3​. 

Nos primeiros escritos de Marx, seja na sua tese de doutorado, nos escritos             

jornalísticos publicados na ​Gazeta Renana ​ou nos escritos não publicados em vida que só se               

tornaram conhecidos no século XX, encontra-se já o gérmen da insatisfação do autor com o               

idealismo alemão e com o movimento crítico. Como vemos nessa passagem do artigo ​A              

questão judaica número II. Descobertas críticas acerca de socialismo, jurisprudência e           

política (nacionalidade)​, escrito antes de seu rompimento com o idealismo, já percebemos            

sua indignação com o idealismo, criticando Bruno Bauer por suas posições em seu livro ​A               

Questão Judaica​4​: Esse artigo encontramos na edição da Boitempo Editorial de ​A Sagrada             

Família​: 

A Crítica absoluta estabelece aqui uma distinção dogmática entre aquilo que           
deveria ter feito, se não tivesse feito o contrário, e aquilo que realmente             
acabou fazendo. Explica a limitação de sua "Questão judaica" mediante os           
"subterfúgios dogmáticos" entre um querer e um poder que a          
impossibilitavam de transcender "para além da Crítica". Como assim? Então          
"a Crítica" deve transcender para além da "crítica"? Essa ideia totalmente           
massiva nasce da Crítica absoluta através da necessidade dogmática de          
afirmar, por um lado, sua formulação da questão judaica como absoluta,           
como "a Crítica", enquanto por outro lado se vê obrigada a confessar a             
possibilidade de uma formulação mais ampla. (Marx, 2003, p114) 

 

Marx, neste trecho, denuncia Bauer por criticar a realidade pelo fato de esta não ser               

como deveria ser. A principal objeção de Marx no trecho é a insistência da crítica em ser                 

absolutamente abrangente e com seus “subterfúgios dogmáticos” tentar forçar a realidade           

dentro da teoria; outro ponto que já está implícito é a indignação de Marx com a preocupação                 

do idealismo de tentar dizer como o mundo deveria ser, dado que, enquanto os filósofos               

idealistas se ocupam em dizer como o mundo deveria ser eles não fazem nada parar mudar o                 

que o mundo é, o que faz a crítica absoluta vazia de conteúdo e pura abstração idealizada que                  

nunca se materializa.  

3 é notória essa disputa intelectual que culmina nos livros ​A Filosofia da Miséria de Proudhon e                 
Miséria da Filosofia​ de Marx 

4 O texto de Bauer intitula-se ​Die Judenfrage (A Questão Judaica) e o de Marx, ​Zur Judenfrage (Sobre                  
a Questão Judaica), artigo escrito para os ​Deutsch–Französische Jahrbücher (Anais Franco-Alemães)           
como crítica ao texto de Bauer, porém algumas edições do texto de Marx em português são traduzidas                 
com o mesmo título do de Bauer. 



13 
 

É esta indignação que irá ser expressa na décima-primeira tese sobre Feuerbach​5​, e,             

para além disso, podemos antever algo que só será desenvolvido em outras obras, Marx não               

está criticando somente a postura de Bruno Bauer sobre a realidade. Ele está criticando todo o                

movimento crítico que utiliza as categorias hegelianas sem dar a devida atenção à sua              

dialética, pois é Hegel quem afirma que a filosofia deve estudar o existente usando a metáfora                

do voo da coruja​6​, ou seja, Hegel já afirma que a filosofia vem depois para analisar                

posteriormente o que foi construído historicamente, dando a devida importância à vida            

material, mas colocando a Razão como determinadora da realidade material em uma relação             

dialética com a vida espiritual. Essa posição de Hegel leva os jovens hegelianos a afirmar que                

a Razão deve determinar a realidade, assim, filósofos como Bauer e Max Stirner criticam a               

realidade e tentam dizer como ela deveria ser.  

Essa crítica implícita no artigo acerca da questão judaica, é que vai levar Marx a               

estudar Hegel mais profundamente, mesmo já tendo escrito ​Crítica à Filosofia do Direito de              

Hegel​, a importância dessa obra vai além da crítica a Hegel, como explica David Mclellan na                

passagem abaixo retirada do livro ​História do Marxismo ​, organizado por Eric Hobsbawm: 

Nele, através de uma crítica de Hegel, começavam a tomar forma as ideias             
de Marx sobre a democracia e sobre a abolição do Estado. Segundo a             
filosofia política de Hegel, a consciência humana se manifestava         
objetivamente nas instituições jurídicas, sociais e políticas do homem, únicas          
garantias da sua possibilidade de obter a plena liberdade. Só o mais alto             
nível de organização social - o Estado - era capaz de unir os direitos              
individuais e a razão universal. Hegel, portanto, refutava a ideia de que o             
homem fosse livre por natureza: ao contrário, a seus olhos, o Estado era o              
único meio para fazer da liberdade do homem uma realidade efetiva. Em            
outras palavras, Hegel tomou consciência dos problemas sociais criados por          
uma sociedade competitiva, na qual vigorava uma guerra econômica de          
todos contra todos (um estado de coisas que ele resumia no termo “sociedade             
civil”); mas considerava que tais conflitos pudessem ser harmonizados pelos          
órgãos estatais numa unidade “superior”. (MCLELLAN, in HOBSBAWM        
(org), 1980, pg 71-72) 

 

5 “Os filósofos apenas interpretaram o mundo de diferentes maneiras; porém, o que importa é               
transformá-lo.(MARX e ENGELS, 2007, p539) 

6 “Quando a filosofia chega com a sua luz crepuscular a um mundo já a anoitecer, é quando uma                   
manifestação de vida está prestes a findar. Não vem a filosofia para a rejuvenescer, mas apenas                
reconhecê-la. Quando as sombras da noite começaram a cair é que levanta voo o pássaro de Minerva.”                 
(HEGEL, 1997 pg XXXIX) 



14 
 

Deste modo, Marx, apreendendo mais do que os idealistas, percebe a importância            

revolucionária da dialética hegeliana e centralidade da sociedade civil ou seja, das relações             

humanas​7​, entendendo então que os hegelianos (jovens ou não) não entenderam Hegel tão             

bem quanto eles acreditavam, e que as críticas a Hegel eram muitas vezes devidas a uma                

leitura equivocada. A leitura cuidadosa e sistematizada de Hegel que leva Marx a se declarar               

discípulo de Hegel, passando a estudar a ideia e a realidade sensível sempre considerando a               

relação dialética entre elas.  

Em seus estudos, Marx esquematiza a chave de leitura para o que ele considera a               

interpretação correta de Hegel, e é a partir dessas anotações que vemos como Marx entendeu               

Hegel. Para além de uma interpretação divergente das correntes hegelianas Marx entende que             

essa interpretação seria a que estaria mais de acordo com o que Hegel propunha, e por não                 

segui-la, os hegelianos estavam lendo mal a Hegel, na edição da Boitempo Editorial de ​A               

Ideologia Alemã​ encontramos esse esquema: 

A construção hegeliana da Fenomenologia 

1. A autoconsciência em vez do homem. Sujeito – objeto. 

2. As diferenças das coisas são irrelevantes porque a substância é apreendida            
como autodiferenciação ou porque a autodiferenciação, o diferenciar, a         
atividade do entendimento é apreendida como essencial. É por isso que           
Hegel, no interior da especulação, fornece distinções reais, distinções que          
capturam as coisas. 

3. A suprassunção [​Aufhebung ​] da alienação é identificada com a          
suprassunção da ​objetividade [​Gegenständlichkeit​] (um aspecto      
especialmente desenvolvido por Feuerbach). 

4. A tua ​suprassunção do objeto representado, do objeto como objeto da            
consciência, é identificada com a suprassunção ​real, objetiva​, com a ​ação           
[​Aktion​] sensível, a prática [​Praxis ​], com a ​atividade real ​que é diferente do             
pensar (ainda a desenvolver). (MARX e ENGELS, 2007, p541) 

 

Aqui Marx estrutura sua chave de leitura para entender as obras de Hegel. Podemos              

perceber algumas análises de Hegel de que Marx vai se apropriar e desenvolver, assim como               

Feuerbach desenvolveu a suprassunção da alienação e a suprassunção da objetividade. Marx,            

7 “O que é a sociedade, qualquer que seja sua forma? O produto da ação recíproca dos homens.”                  
(MARX, 1977, p14) Carta de Marx a Paul V. Annenkov, Bruxelas, 28 de dezembro de 1848 



15 
 

que começara como kantiano​8 torna-se hegeliano, e passa, como Hegel, a entender que a              

relação sujeito-objeto não é puro objeto do pensamento, mas algo que depende do real              

sensível que determina a autoconsciência, que o autodiferenciar-se dos objetos de um mesmo             

tipo é uma atividade básica do entendimento, portanto o entendimento pode diferenciar o que              

são objetos reais e o que são objetos do pensamento, conceitos, o que rompe com Kant. Por                 

fim Marx discorda, pois Hegel atribui à razão a suprassunção dos objetos, e Marx entende que                

é na atividade sensível humana (​Praxis​) que essa suprassunção acontece. 

Ao estruturar sua chave de leitura de a ​Fenomenologia do Espirito Marx desvela a              

linha de pensamento de Hegel. É nela que Hegel descreve um processo dialético no qual tudo                

aquilo que surge com uma função histórica já contém em seu surgimento todos os elementos               

para a sua superação. Hegel, para explicar, usa a metáfora do botão que se torna flor que se                  

torna fruto; assim, aquilo que tem função histórica possui a força para se afirmar              

historicamente. Em ​A Fenomenologia do Espírito já está posta essa ideia, Hegel expõe esse              

pensamento de forma ampla para todas as áreas, a política, sendo deste modo também a arte, a                 

cultura, a religião, etc. Mas, em ​Princípios da Filosofia do Direito​, desenvolve essa ideia              

focando a ética e a política, explicando que o desenvolvimento político aumenta a liberdade, e               

que cada forma de estado superando a anterior, aumenta a liberdade dos homens. Coisa que os                

jovens hegelianos não perceberam. 

Com tantas críticas de Marx aos jovens hegelianos, começa a ficar difícil a relação              

com eles, principalmente por que a Crítica Absoluta tem a intenção de abarcar toda a               

realidade e, por isso, não aceita ser criticada. Por outro lado, mesmo com tantas críticas, Marx                

reconhece a contribuição de Feuerbach, pois, nesse contexto, Feuerbach percebe a           

importância da realidade sensível na formação da consciência e da subjetividade que, segundo             

ele, se expressa na forma de religião, que Mclellan explica na passagem abaixo: 

Seguindo Feuerbach, a crítica fundamental que Marx fazia a Hegel consistia           
em afirmar que, assim como no campo da religião, os homens haviam            
imaginado Deus como criador e o homem como um ser dele dependente,            
também Hegel partira erradamente da Ideia de Estado, fazendo com que tudo            
o mais - a família e os diversos grupos sociais - dependesse dessa Ideia.              

8 Em seus primeiros anos de estudo, em Bonn, Marx deixou- se portanto atrair pelo romantismo então                 
imperante; a transferência para Berlim, em 1836, produziu porém uma modificação decisiva: Marx,             
seguidor de Kant e de Fichte, subjetivista romântico convencido de que o ser supremo era destacado                
da realidade terrena, recusou num primeiro momento o racionalismo conceitual de Hegel. Agora,             
porém, começava a pensar que a ideia fosse imanente ao real. ”. (MCLELLAN, in HOBSBAWM               
(org), 1980, pg 68) 



16 
 

Aplicando esse enfoque geral aos problemas particulares, Marx se declara a           
favor da democracia: “Assim como não é a religião que cria o homem, mas o               
homem que cria a religião, também não é a Constituição que cria o povo,              
mas o povo que cria a Constituição”. (MCLELLAN, in HOBSBAWM (org),           
1980, pg 72) 

 

Mesmo reconhecendo os méritos de Feuerbach, Marx ainda elabora críticas que ele            

sistematiza nas ​Teses sobre Feuerbach escritas em 1845. Na época em que escreveu as teses,               

Marx já havia lido o texto ​Situação da Classe trabalhadora na Inglaterra (1845), de Engels, e                

já estava sendo influenciado por essa leitura. Começa a perceber que não era somente a vida                

material, mas as relações econômicas que determinam a realidade. Assim, o estudo das teses,              

introduz o que vai ser desenvolvido em ​A Ideologia Alemã​, como nos mostra Mclellan: 

Nas Teses sobre Feuerbach, Marx fornece um breve esquema das ideias que,            

juntamente com Engels, iria elaborar poucos meses depois em ​A Ideologia           

Alemã​. Qualquer que seja o ponto de vista escolhido para considerá-la, ​A            

Ideologia Alemã é uma das mais importantes obras de Marx: através da            

crítica de Feuerbach, o mais “secular" dos jovens hegelianos, Marx e Engels            

completaram a prestação de contas “com nossa anterior consciência         

filosófica”, concluindo o processo que se iniciara desde a tese de doutorado            

de 1841. (MCLELLAN, in HOBSBAWM (org), 1980, pg 86) 

 

Das Teses extraímos bases que nortearão Marx e Engels na criação do materialismo             

histórico, primeiro: o materialismo vulgar desenvolvido dentro do idealismo abstrai a história            

na realidade sensível. Ignora que a questão sobre a objetividade do pensamento não é              

puramente teórica, mas algo que pode ser observado na prática, quando os homens             

desenvolvem sua vida material estes educam outros homens​9​, ​ao produzir sua vida material.             

Mas esse processo é modificado pelos próprios homens, o que faz o materialismo vulgar              

dividir a sociedade em duas partes, a saber: educadores e educandos, ideal e material. A               

relação entre circunstâncias e automodificação só pode ser apreendida na práxis. Segundo:            

não é a religião que determina a consciência dos homens na sua subjetividade, mas os homens                

em sua atividade prática que determinam a religiosidade, assim são as famílias reais que              

9 O processo de educar os homens para que esses produzam sua vida material denomina-se ciclo de                 
reprodução da vida material, pois antes de modificarem a produção da vida material eles aprendem               
primeiro a reproduzi-la. 



17 
 

determinam como é revelada a sagrada família, e não o oposto, assim como não é a                

consciência que determina a vida social, mas o oposto.  

Feuerbach não se satisfaz com a pura abstração e tenta compreender a realidade             

sensível a partir de ideações que se sobrepõe a ela e, por abstrair o processo histórico,                

desenvolve dentro de sua filosofia um caráter místico. Mas a vida social é essencialmente              

práxis, e é na prática que devemos compreendê-la, pois fora dela só o que conseguimos é a                 

abstração a partir de indivíduos isolados, genéricos. 

Posto que o foco do nosso estudo é a consciência, destacaremos das ​Teses Sobre              

Feuerbach aquelas que nos favorecem em nosso intuito, deste modo destacamos a tese 4.              

Nela, Marx identifica que mesmo com a percepção da centralidade da materialidade,            

Feuerbach mantém a inversão da realidade, tentando moldar a realidade à teoria, Marx afirma: 

Feuerbach parte do fato da autoalienação [​Selbstentfremdung​] religiosa, da         
duplicação do mundo [​Welt​] num mundo religioso e num mundo mundano           
[​weltliche​]. Seu trabalho consiste em dissolver o mundo religioso em seu           
fundamento mundano. Mas que o fundamento mundano se destaque de si           
mesmo e construa para si um reino autônomo nas nuvens pode ser            
esclarecido apenas a partir do autoesfacelamento e do        
contradizer-a-si-mesmo desse fundamento mundano. Ele mesmo, portanto,       
tem de ser tanto compreendido em sua contradição quanto revolucionado na           
prática. Assim, por exemplo, depois que a terrena família é revelada como o             
mistério da sagrada família, é a primeira que tem, então, de ser teórica e              
praticamente eliminada. (MARX e ENGELS, 2007, p534) 

 

Aqui Marx critica Feuerbach por partir de uma premissa idealizada para elaborar uma             

concepção de mundo. Assim Feuerbach, em seus escritos, supõe que os homens em um              

primeiro momento formam sua consciência com a vida material, mas se autolienam nas             

esferas da sociedade civil e nas determinações que sofrem da vida material, como um              

movimento antitético à sua formação (autoesfacelamento) e que é a religião que, manifesta na              

subjetividade, permite o autoesclarecimento e a superação da contradição. Isso duplica o            

mundo em um mundo real e sensível e um separado do real e idealizado, de tal modo que                  

Deus ou o Espirito determinem o homem. Marx afirma que esse movimento ainda gera uma               

autoalienação de tipo religiosa e que Feuerbach tenta dissolver essa autoalienação da            

subjetividade religiosa no campo sensível para explicar a contradição e a alienação.  

Destacamos também a tese 8 na qual Marx ataca, não só o misticismo religioso de               

Feuerbach, como também, indiretamente, o próprio conceito de Espírito Absoluto de Hegel.            



18 
 

Marx analisa: “Toda vida social é essencialmente prática. Todos os mistérios que conduzem             

da teoria ao misticismo encontram sua solução racional na prática humana e na compreensão              

dessa prática.” (MARX e ENGELS, 2007, p534). Ou seja: é na observação da prática social               

que a filosofia deve buscar suas respostas, e não na elevação do pensamento à pura abstração.                

Deste modo fazia-se necessária uma filosofia da práxis que permitisse a solução racional e a               

superação da alienação, das contradições e, portanto da exploração; era preciso um método de              

investigação filosófico que tivesse capacidade de apreender essa prática humana. 

Salientamos por fim a tese 9, na qual Marx aponta os limites teóricos de qualquer               

filosofia que idealize e faça projeções acerca da realidade observada “O máximo a que chega               

o materialismo contemplativo, isto é, o materialismo que não concebe o sensível como             

atividade prática, é a contemplação dos indivíduos singulares e da sociedade burguesa.”            

(MARX e ENGELS, 2007, p535). O que significa que: a contemplação e a elevação dessa               

contemplação à pura abstração é uma atividade que observa indivíduos singulares da            

sociedade burguesa que servem de base para a pura abstração e, com isso, o materialismo               

vulgar não concebe a atividade prática como determinante, mas como determinada. 

Em outras palavras: a observação de indivíduos particulares cria a ideia de um homem              

geral que não corresponde a nenhum homem particular, mas que serve à pura abstração para a                

criação de premissas universais que elaboram moral, legislação, cultura e ideologia que            

atendem à classe dominante, pois essas abstrações partem dela. Essas abstrações servem            

apenas como base para a criação de um Estado que nominalmente garante a liberdade dos               

homens gerais sem se preocupar em dar garantias reais para que esses homens possam exercer               

essa liberdade, ou como Marx escreveu em ​Sobre a questão Judaica​: 

O Estado anula à sua maneira a diferenciação por nascimento, estamento,           
formação e atividade laboral ao declarar nascimento, estamento, formação e          
atividade laboral como diferenças apolíticas, ao proclamar cada membro do          
povo, sem consideração dessas diferenças, como participante igualitário da         
soberania nacional, ao tratar todos os elementos da vida real de um povo a              
partir do ponto de vista do Estado. Não obstante, o Estado permite que a              
propriedade privada, a formação, a atividade laboral atuem à maneira delas,           
isto é, como propriedade privada, como formação, como atividade laboral, e           
tornem efetiva a sua essência particular. Longe de anular essas diferenças           
fáticas, ele existe tão somente sob o pressuposto delas, ele só se percebe             
como Estado político e a sua universalidade só torna efetiva em oposição a             
esses elementos próprios dele (Marx, 2010, p 39-40) 

 



19 
 

Também em 1845, Marx entra em contato com o texto ​Esboço de uma Crítica da               

Economia Política (1844), de Engels. Os autores já haviam sido apresentados antes, mas não              

haviam travado conhecimento até depois da publicação do texto de Engels. O que nos              

interessa agora é o quanto o texto de Engels foi profundamente influente nos trabalhos              

posteriores de Marx. É ele que desperta em Marx a importância das relações sociais de               

produção e do estudo da economia, da economia política e dos economistas clássicos liberais              

da economia nacional, como Adam Smith e David Ricardo, antes disso Marx atentava-se às              

relações humanas políticas e laborais, mas não tanto às relações econômicas. É a partir da               

combinação destes fatores que Marx vai romper definitivamente com o idealismo então            

vigente na Alemanha e desenvolver o método materialista histórico, como mostra Mclellan: 

Até esse ponto, os escritos de Marx haviam sido quase exclusivamente           
dedicados a assuntos políticos, embora ele agora compreendesse que a          
política não era suficiente: a centelha que fez explodir o seu interesse pela             
dimensão essencialmente econômica foi um ensaio publicado nos        
“​Deutsch-franzõsische Jahrbücher​” ao lado dos seus dois ensaios. O autor          
era Engels e o ensaio se intitulava ​Esboço de uma Crítica da Economia             
Política​. Nele, Engels acusava a propriedade privada e o espírito de           
competição que dela derivava. O aumento da acumulação capitalista         
implicava necessariamente um rebaixamento dos salários, aguçando assim a         
luta de classes. O crescimento incontrolado da economia levava às crises           
periódicas; e o progresso científico só servia para aumentar a miséria dos            
trabalhadores. (MCLELLAN, in HOBSBAWM (org), 1980, pg 77) 

 

Marx parte então para o estudo dos homens reais, de suas relações reais de produção,               
das suas relações econômicas além das relações políticas e jurídicas, sem abrir mão da              
dialética, isso por que Marx e Engels reconhecem o valor da dialética e criticam tanto Hegel                
quanto os hegelianos por usar mal a dialética partindo do ideal e não do material. Como                
explica Mclellan: 

toda essa dialética havia sido considerada de um ponto de vista idealista, na             
medida em que a apropriação das faculdades objetivas e alienadas do homem            
era inicialmente uma apropriação que ocorria apenas no espírito, no          
pensamento puro, ou seja, na abstração. Marx, ao contrário, partia do           
“homem real, corpóreo, que está sobre a terra firme e redonda, expirando e             
aspirando todas as forças naturais”; e definia sua própria posição como um            
naturalismo ou humanismo completos, distintos tanto do idealismo quanto         
do materialismo. (MCLELLAN, in HOBSBAWM (org), 1980, pg 83) 

 

É em meio a tanta agitação política e intelectual que Marx e Engels começam a               
publicar seus textos e entram na discussão filosófica da época, mas só depois que Engels               
publica ​A Situação da Classe trabalhadora na Inglaterra​, obra que abordaremos com mais             
cuidado no nosso segundo capítulo, que os autores começam a trabalhar juntos. Como nos              
conta Mclellan: 



20 
 

O que os escritos de Marx até 1844 não abordam é a natureza da mudança               
histórica: mesmo já sendo comunista nos inícios de 1844, Marx - no final             
daquele ano - ainda não se tornara marxista. Naturalmente, não seria justo            
afirmar que os Manuscritos não contenham uma visão evolutiva da          
sociedade; mas é uma visão ainda muito vaga, e, embora Marx tenha usado             
Hegel contra Feuerbach para mostrar a importância da autocriação do          
homem através do trabalho, o procedimento permanece ainda bastante         
abstrato. Marx, que já agora trabalhava em estreita colaboração com Engels,           
empenhou-se no sentido de esclarecer sua própria concepção materialista da          
história, “prestando contas (...) com nossa anterior consciência filosófica”         
(MCLELLAN, in HOBSBAWM (org), 1980, pg 85) 

  

O próprio Marx expõe esse momento em seu famoso ​Prefácio de 1859 de ​Para a               

Crítica da Economia Política​, quando ele se vê forçado a estudar questões econômicas para              

poder se posicionar acerca de debates correntes no Parlamento renano para escrever seus             

artigos para a ​Gazeta Renana​. Ele escreve: 

Nos anos de 1842/43, como redator da ​Gazeta Renana (Rheinische Zeitung)​,           
vi-me pela primeira vez em apuros por ter que tomar parte na discussão             
sobre os chamados interesses materiais. As deliberações do Parlamento         
renano sobre o roubo de madeira e parcelamento da propriedade fundiária, a            
polêmica oficial que o Sr Von Schaper, então governador da província           
renana, abriu com a ​Gazeta Renana ​sobre a situação dos camponeses no vale             
do Mosela, e finalmente os debates sobre livre-comércio e proteção          
aduaneira, deram-me os primeiros motivos para me ocupar de questões          
econômicas. (MARX, 1978, p128) 

 

Em ​A Ideologia Alemã (1846) está sistematizada toda a crítica ao idealismo e à pura               

abstração, assim como os passos que conduziram os filósofos a desenvolver o materialismo             

histórico dialético. É valido lembrar que, mesmo sendo correto, o termo materialismo            

histórico nunca foi usado pelos autores. N’​A Ideologia Alemã e no ​Manifesto do Partido              

Comunista eles destacam a importância do estudo das condições materiais de vida, que             

determinam a formação da consciência, da historicidade, para entender o processo histórico            

que determina as condições materiais e da dialética que aponta para a relação de              

interinfluências entre historicidade e vida material. Deste modo elas se determinam de modo             

não mecânico e não necessário. 

O desenvolvimento do materialismo histórico dialético foi a postura que os jovens            

autores adotaram perante todas as críticas que eles tinham elaborado ao idealismo. Sua             

proposta é o estudo da história e das relações de produção da vida material, em ​A Ideologia                 

Alemã​. Os autores fazem a seguinte análise: 



21 
 

Na medida em que Feuerbach é materialista, nele não se encontra a história,             
e na medida em que toma em consideração a história ele não é materialista.              
Nele, materialismo e história divergem completamente, o que aliás se          
explica pelo que dissemos até aqui. [...], devemos começar por constatar o            
primeiro pressuposto de toda a existência humana e também, portanto, de           
toda a história, a saber, o pressuposto de que os homens têm de estar em               
condições de viver para poder “fazer história”. Mas, para viver, precisa-se,           
antes de tudo, de comida, bebida, moradia, vestimenta e algumas coisas           
mais. O primeiro ato histórico é, pois, a produção dos meios para a             
satisfação dessas necessidades, a produção da própria vida material, e este é,            
sem dúvida, um ato histórico, uma condição fundamental de toda a história,            
que ainda hoje, assim como há milênios, tem de ser cumprida diariamente, a             
cada hora, simplesmente para manter os homens vivos. [...]. A primeira coisa            
a fazer em qualquer concepção histórica é, portanto, observar esse fato           
fundamental em toda a sua significação e em todo o seu alcance e a ele fazer                
justiça. [...] Os franceses e os ingleses, ao tratarem da conexão desses fatos             
com a chamada história apenas de um modo extremamente unilateral,          
sobretudo enquanto permaneciam cativos da ideologia política, realizaram,        
ainda assim, as primeiras tentativas de dar à historiografia uma base           
materialista, ao escreverem as primeiras histórias da sociedade civil         
[​bürgerliche Gesellschaft​], do comércio e da indústria (MARX e ENGELS,          
2007, p 32-33) 

 

Aqui, Marx e Engels explicam a necessidade da historicidade no processo de            

elaboração dos conceitos filosóficos e da vida material na história. Para os autores não é               

possível abstrair a história das condições materiais que a determinam, sendo assim, quando             

Feuerbach é materialista ele abstrai a história, isola o conceito para analisa-lo, mas criticam              

também o historicismo idealizado que desconsidera as condições materiais no processo           

histórico, que desconsidera a busca da satisfação das necessidades primárias como agente            

motor da história mais do que a razão e elogiam os historiadores ingleses e franceses que,                

mesmo sem essa perspectiva, escreveram as primeiras histórias do comércio, da indústria e da              

sociedade civil. Assim, para os autores não basta ser materialista, é preciso ser histórico, e               

passaram a se dedicar ainda mais ao estudo da manufatura, da indústria, do comércio e da                

economia. 

Deste modo, juntos, Marx e Engels elaboram um novo método de análise e             

interpretação da realidade, que parte dos homens reais e das condições materiais reais             

herdadas no processo histórico sendo que estes homens e essas condições materiais se             

inter-determinam, pois se trata de uma relação dialética. Assim, o método materialista            

histórico dialético consiste em fazer uma análise filosófica da relação dialética entre produção             

da vida material e práxis humana e entende o homem como uma construção social oriunda de                

um período histórico e de seu modo de produção da vida material. ​O materialismo histórico               





23 
 

determinam seu uso, seja um conceito, um objeto ou uma instituição​11​. A percepção de que as                

coisas, suas definições e seus usos são construídos historicamente, portanto construção social,            

leva os materialistas históricos a estudar as coisas dentro do seu contexto sócio-histórico,             

posto que, como dissemos anteriormente, são as condições materiais que determinam o            

contexto sócio-histórico, e essas condições materiais desenvolvem-se no processo histórico,          

fazendo com que o uso e a definição de uma coisa se adeque ao contexto no qual a coisa é                    

expressa. É o estudo da coisa enquanto construção social, ou seja, a coisa vista em conjunto                

com as mudanças que sofreu nas diferentes condições materiais em que ela apareceu, que              

orienta a busca do materialismo histórico por um elemento comum à todas as definições da               

coisa, trazendo consigo uma definição permanente, que não dependa do contexto           

sócio-histórico, nem das condições materiais e sem ser uma pura abstração.​12 

Deste modo é a partir do conceito de construção social que o materialismo histórico              

passa a investigar cada coisa como construção social, observando e estudando a realidade             

sensível, material, política e econômica. Dos homens reais e do processo histórico, os             

filósofos elaboraram seus conceitos, começando por entender que é nas relações humanas de             

produção e troca que os homens se diferenciam dos animais e que se produzem enquanto               

homens e é nessas relações humanas que se formam as coisas e as ideias que denominam as                 

coisas. 

11 As noções de casamento, família, escola, igreja, Estado, etc... foram sendo modificadas no processo               
histórico e todas essas instituições apresentam hoje características diferentes das que já apresentaram             
um dia. 

12 Um exemplo nesse sentido é a definição materialista histórica da forma dinheiro como mercadoria               
universal, antes a forma dinheiro era vista como um modo de acumular riqueza que poderia corromper                
os homens, um símbolo para facilitar as trocas de mercadoria. Na idade média a forma dinheiro                
desaparece, na modernidade passa a ser visto como um meio para atingir fins, mas em todas essas                 
perspectivas o que perpassa é o fato que o dinheiro é um elemento de troca e de acúmulo e seu valor                     
não vem de um acordo entre as partes que o usam, mas foi historicamente construído sendo-lhe                
atribuído valor. Sendo a forma dinheiro um elemento de troca, ele é uma mercadoria que é trocada por                  
todas as outras para facilitar as trocas, sendo assim mercadoria universal. E a forma dinheiro sempre                
foi isso todas as vezes que apareceu na história humana como mercadoria sendo também símbolo do                
trabalho humano abstrato. É a esta definição que Marx chega em ​O Capital​. 



24 
 

Primeiramente os filósofos definem que existe uma história do mundo, uma história da             

natureza e uma história dos homens​13​, porém diferentemente da concepção dos historiadores,            

o materialismo histórico não considera que possa existir uma pré-história, pois para que haja              

história é preciso que haja homens para fazer a história, pois o primeiro ato histórico dos                

homens é produzir sua vida material. Mesmo não havendo um registro sistematizado deste ato              

histórico é este que nos diferencia dos animais, nos permite fazer história num sentido ativo,               

ou seja, ao invés de esperar que a natureza provenha para todas as suas necessidades, os                

homens, interferindo no mundo, buscam, eles mesmos, suprir suas necessidades, através da            

criação de meios materiais, através da criação da vida material, transformando o mundo e a si                

próprios, o que Marx e Engels explicam nessa passagem d’​A Ideologia Alemã​: 

O primeiro ato histórico é, pois, a produção dos meios para a satisfação             
dessas necessidades, a produção da própria vida material, e este é, sem            
dúvida, um ato histórico, uma condição fundamental de toda a história, que            
ainda hoje, assim como há milênios, tem de ser cumprida diariamente, a cada             
hora, simplesmente para manter os homens vivos. [...] O segundo ponto é            
que a satisfação dessa primeira necessidade, a ação de satisfazê-la e o            
instrumento de satisfação já adquirido conduzem a novas necessidades – e           
essa produção de novas necessidades constitui o primeiro ato histórico.          
(MARX e ENGELS, 2007, p33) 

 

Os homens são também construção social, podemos ver isso nas várias características            

destacadas como essenciais e necessárias aos homens, independentemente do ser biológico, as            

características necessárias são mais contingentes, pois dependem do que é necessário a esse             

homem. Um homem que não sabe caçar hoje em dia é considerado homem, mas alguns               

séculos atrás um homem que não soubesse caçar era considerado menos homem que os              

outros.  

13 “Por aqui se mostra, desde já, de quem descende espiritualmente a grande sabedoria histórica dos                
alemães, [...], nada nos oferecem sobre a história, mas sim sobre os “tempos pré-históricos”, contudo               
sem nos explicar como se passa desse absurdo da “pré-história” à história propriamente dita – ainda                
que, por outra parte, sua especulação histórica se detenha em especial sobre essa “pré-história”, porque               
nesse terreno ela se crê a salvo da interferência dos “fatos crus” e, ao mesmo tempo, porque ali ela                   
pode dar rédeas soltas aos seus impulsos especulativos e produzir e destruir milhares de hipóteses”.               
Assim os autores dividem a história em história da natureza e história dos homens, a primeira                
caracterizada por ser determinada por acidentes externos e fora do campo volitivo dos envolvidos,              
trata-se da história das plantas, dos animais, da evolução etc... e a segunda caracterizada pelo que os                 
homens fazem das condições postas a eles pela natureza e posteriormente herdada por eles de outros                
homens e no campo que os autores alemães criticados chamam de pré-história, por não haver registros                
escritos a imaginação poderia viajar livremente. 



25 
 

Vejamos o conceito de justiça, uma das definições na antiguidade era não tirar             

vantagens sobre a vulnerabilidade dos outros, ora, em uma sociedade com o modo de              

produção capitalista, que se fixou e se replica pela competição, tirar vantagens sobre a              

vulnerabilidade dos outros não apenas não é injustiça, mas uma premissa para o êxito, quanto               

mais vantagens o indivíduo tira mais inserido e mais bem sucedido ele será. Assim muda o                

conceito de justiça e a noção do que é considerado um homem justo. O materialismo histórico                

aponta então que os homens são uma construção social oriunda de uma sociedade e de um                

período histórico, ou seja, um ser social. 

O homem é o seu ser social, pois não se pode isolar o homem, assim como nenhuma                 

outra ideia, da sua produção e do processo histórico que lhe deu origem. Sem a história, a                 

cultura, a linguagem e os valores que fazem de um homem o que ele é temos somente o ser                   

biológico, inconsciente e submisso às forças da natureza, incapaz de se autodeterminar e com              

relações superficiais com os outros seres biológicos. Ao diferenciar dos animais o homem se              

autodetermina como ser social. Como expresso na citação abaixo: 

A terceira condição que já de início intervém no desenvolvimento histórico é            
que os homens, que renovam diariamente sua própria vida, começam a criar            
outros homens, a procriar – a relação entre homem e mulher, entre pais e              
filhos, a família. Essa família, que no início constitui a única relação social,             
torna-se mais tarde, quando as necessidades aumentadas criam novas         
relações sociais e o crescimento da população gera novas necessidades, uma           
relação secundária [...]. Ademais, esses três aspectos da atividade social não           
devem ser considerados como três estágios distintos, mas sim apenas como           
três aspectos ou, a fim de escrever de modo claro aos alemães, como três              
“momentos” que coexistiram desde os primórdios da história e desde os           
primeiros homens, e que ainda hoje se fazem valer na história. (MARX e             
ENGELS, p33-34, 2007) 

 

Com esta passagem vemos que o ser social vem se formando em um processo longo               

desde os primórdios da humanidade, em suas relações familiares e sociais, mas também em              

sua relação com a história que determina suas necessidades e suas condições materiais de              

existência, ou seja: o modo de produção da vida material. 

O modo de produção se refere ao modo como os homens produzem sua vida material,               

ou seja: o que comem, o que vestem, onde moram, o que fazem dentro da sociedade onde                 

vivem, como vivem suas vidas. Posta desse modo, essa frase parece uma pura abstração, ​o               

modo de produção determina a vida material dos homens e é observável empiricamente. A              

roupa, o celular, o emprego, em muitos casos, são as escolhas dos homens, mas o que                



26 
 

determina as roupas, o celular e o emprego é modo como os homens produzem suas vidas. o                 

modo de produção, por sua vez é determinado pela forma de propriedade socialmente             

construída, a forma de propriedade é aquilo que os homens usam como base para produzir sua                

vida material.  

Antes da ascensão do capital como forma de propriedade, a terra era a forma de               

propriedade. No modo de produção tribal, a terra comum dividida entre as várias famílias, na               

antiguidade clássica, além da terra os escravizados também eram uma forma de propriedade             

que produzia a vida material. No feudalismo o feudo era a forma principal de propriedade, o                

senhor feudal possuía a terra e com ela responsabilidades políticas. Ou seja, significa dizer              

que quem tinha a propriedade do feudo, portanto, da terra, podia determinar a sua vida               

material e de quem vivesse nas suas terras. Determinar o que seria plantado, que animais               

seriam criados, quais árvores seriam cortadas para fazer móveis, etc. A propriedade do feudo              

também determinava as relações sociais de produção da vida material através da corveia,             

como explica Hélio Jaguaribe: 

O feudalismo se fundamentava em um relacionamento especial entre o          
senhor feudal e os camponeses, tendo por base o sistema de feudos. as             
grandes áreas rurais do senhor feudal eram divididas em dois segmentos: o            
domínio senhorial (​mansus indominicatus ​), explorado diretamente e os        
mansi​, que os camponeses tinham permissão para cultivar em troca de           
determinado pagamento e alguns dias de trabalho para o senhor feudal - a             
corveia (​courvée​). O senhor tinha certos direitos sobre os camponeses, quase           
sempre servos vinculados ao cultivo da terra e do feudo. Estavam sujeitos à             
justiça do senhor, e deviam fazer-lhes certos pagamentos em dinheiro. Eram           
obrigados também a realizar alguns trabalhos específicos no domínio         
senhorial - normalmente três dias por semana. (JAGUARIBE, 2001, p384) 

 

No modo de produção capitalista propriedade da terra ainda é muito importante, sem             

dúvidas, mas apenas como capital dado que os métodos de produção mudaram. Antes do              

modo de produção capitalista a produção ligada à terra era simples e imediata, porém com os                

avanços técnicos, a produção se complexifica, complexificam-se também os produtos, deste           

modo, não é mais onde os produtos “nascem” o que determina a vida material, mas aonde eles                 

são modificados, ou seja, na manufatura, num primeiro momento, na indústria depois.            

Posteriormente a indústria passa a determinar o que as pessoas vão vestir, onde vão morar,               

que empregos vão ter etc. O que permitiu a industrialização foi a possibilidade do acúmulo de                

mercadoria, e o que permitiu o acúmulo de mercadoria foi a existência de uma mercadoria               

universal que pudesse ser trocada por todas as outras mercadorias: a forma dinheiro. ​Assim              



27 
 

capital é uma forma de propriedade baseada num acordo de atribuir valor a um símbolo que                

representa o trabalho humano: o dinheiro, não somente o dinheiro, toda propriedade que             

permite acumular dinheiro.  

O capital é assim, qualquer forma de propriedade que permite ao proprietário            

acumular dinheiro ao explorar a força de trabalho de terceiros, e este dinheiro é sempre usado                

para adquirir mais capital. Em ​O Capital​, Marx analisa o surgimento da forma dinheiro como               

mercadoria universal, e é na forma de mercadoria universal que o capital se transmuta em               

formas de propriedade e a propriedade em suas várias formas em capital. 

É o capital que permite que um homem possa comprar a força de trabalho de outro e                 

foi a massificação dessa prática que facilitou a produção e a troca, permitindo a              

especialização das funções de tal modo que nenhum homem precisasse exercer todas as             

funções para ter suas necessidades atendidas, aumentando a velocidade da produção e, com             

isso a própria produção, mas por outro lado dividiu os homens em apenas duas classes:               

burgueses e proletários. Burgueses e proletários são classes sociais determinadas pela função            

social do trabalho. As classes sociais são determinadas pela função social do trabalho.  

Na Idade Média existiam os nobres, que possuíam terra e cuja função social era              

proteger e administrar o território, os servos, cuja função social era produzir alimentos, os              

artesãos, que produziam objetos de utilidade cotidiana, os comerciantes​14 e o Clero. O             

advento da burguesia criou apenas duas classes sociais com duas funções sociais distintas: o              

burguês que compra força de trabalho alheia e o proletário que vende sua força de trabalho.                

Os que compram são uma minoria detentora da propriedade na forma dinheiro, enquanto os              

assalariados recebem na forma dinheiro apenas o suficiente para se manterem vivos. Mesmo o              

proprietário de terras deve comprar mão de obra para produzir, pois se ele não produz, pode                

se ver forçado a vender sua terra para alguém que quer produzir. 

14 “Inicialmente os comerciantes medievais transportavam as próprias mercadorias que negociavam,           
usando poucos trechos remanescentes de estradas romanas e os precários caminhos medievais            
desprovidos de pavimentação” (JAGUARIBE, 2001, p420) Jaguaribe explica que o comércio foi            
realizado em forma de feiras durante toda a idade média, mas que do século V ao século IX era                   
realizado de forma precária e tem um grande aumento entre os séculos IX e XI devido a dois fatores: o                    
aumento da população européia e às Cruzadas. O grande avanço da troca de mercadorias na Europa                
acontece a partir do século XIII, pois “Até o século XIII, quando o crescimento das cidades se tornou                  
inevitável, a Igreja desestimulava o comércio” (JAGUARIBE, 2001, p420) 



28 
 

No senso comum há muita confusão entre o que é classe social e o que é classe                 

econômica. Para o materialismo histórico isso está bem claro, classe social, como dissemos é              

determinada pela função social do trabalho. Classe econômica é determinada apenas por            

fatores econômicos, e é um pouco mais dividida, pois é classificada conforme a renda das               

pessoas.  

É modo como os homens se organizam para produzir a vida material, como e o quê                

produzem, determina o que são em cada época histórica. Esse processo não é linear e               

unidirecional, é dialético, a distribuição interfere na produção e a produção interfere na             

distribuição, não é algo mecânico; há um elemento comum que motiva e conduz as decisões               

dos administradores dessas empresas. Todas as empresas visam diminuir suas perdas e            

aumentar os seus ganhos e essas perdas e ganhos são medidos na mercadoria universal, em               

dinheiro, e elas competem entre si para ter esse ganho. Assim quando uma empresa decide               

estampar um produto com uma imagem ligada a um filme ou a uma série não é para promover                  

o filme ou a série, ela faz pensando em vender e quando outra empresa compra esse produto                 

ela compra pensando em vender, isso até chegar a alguém que vai ser o consumidor final. O                 

objetivo final que motiva as ações da produção é o capital, obtenção e manutenção de capital. 

É a produção e o capital que determinam a vida material e a terceirização, que               

funciona, entre outras formas, comprando serviços, por isso, com algum capital uma pessoa             

pode comprar a força de trabalho de outras, e pode abrir uma pequena empresa, mas essa                

empresa não vai ter força para se autodeterminar e vai depender das condições estabelecidas              

pelos grandes possuidores de capital e essa empresa se torna um prestador de serviços ao               

grande capital, como por exemplo um bar que recebe de empréstimo das empresas de bebidas,               

mesas cadeiras, e freezers, ou quando uma grande empresa, para não ter que contratar              

trabalhadores, contrata uma empresa de recursos humanos, e a empresa contratada fica            

responsável pela, seleção e contratação dos trabalhadores. O trabalhador, então, não possui            

nenhum vínculo direto com o local onde ele trabalha. Nesse processo as grandes empresas              

pagam para as empresas de recursos humanos menos do que gastariam se tivessem um setor               

de recursos humanos, e as empresas de recursos humanos pagam ao trabalhador menos do que               

ele ganharia se fosse contratado pela grande empresa. Tanto no exemplo do bar quanto no               

exemplo das empresas de recursos humanos, as pequenas e médias empresas prestam serviços             

ao grande grande capital.  



29 
 

Pequenos e médios empresários comerciantes, prestadores de serviços como         

transporte, alimentação, construção civil, mesmo comprando mão de obra de outrem estão tão             

submissos às inconstâncias do capital quanto qualquer proletário, por isso são classe média,             

não tem a estabilidade do grande capital, mas não estão tão vulneráveis quanto o proletariado,               

tem alguns privilégios, como os burgueses, mas precisam vender seu trabalho, como os             

operários, deste modo são justamente chamados de pequenos burgueses.  

Na época em que as obra pesquisadas foram escritas ainda não havia a terceirização,              

mas a submissão dos pequenos burgueses ao grande capital já estava lá e essa submissão se                

torna especialmente prejudicial se um grande burguês decidisse competir com um pequeno            

burguês. Marx expõe isso na citação abaixo: 

O pequeno capitalista pode então escolher: 1) ou consumir seu capital, já que             
ele não pode mais viver de juros, ou seja, deixar de ser capitalista; ou 2) ele                
mesmo montar um negócio para vender sua mercadoria mais barata e           
comprá-la mais cara do que o capitalista mais rico além de pagar um salário              
mais alto; isto é, arruinar-se, pois o preço de mercado já está bem baixo              
devido a pressuposta concorrência elevada. Se ao contrário grande capitalista          
deseja derrubar o pequeno, ele então dispõe de todas as vantagens que o             
capitalista enquanto tal tem em frente ao trabalhador. Os ganhos menores           
são compensados pela maior quantidade de seu capital, e ele pode suportar            
inclusive perdas momentâneas até que o capitalista menor se arruíne e ele            
veja-se livre dessa concorrência. Assim ele acumula os ganhos do pequeno           
capitalista. (MARX, 2017, p152-153) 

 

Deste modo a pequena burguesia pode ser enquadrada como uma categoria do            

proletariado, mesmo que na prática cumpra a função social da burguesia. As categorias são as               

subdivisões dentro de uma mesma classe, entre os burgueses temos investidores e            

especuladores, que detém apenas capital financeiro e compram ações de empresas com as             

quais não necessariamente entram em contato e os grandes industriais, que colocam grande             

parte das suas ações à venda, mas detém a maior parte das ações e têm contato com as                  

empresas. Entre os pequenos burgueses temos os pequenos industriais e pequenos           

empresários, cujas empresas não têm ações nas bolsas de valores, os arrendatários, que, com              

grandes latifúndios, por temporada alugam a terra para produzir as matérias primas básicas             

para a produção na indústria e os pequenos produtores rurais, muitas vezes unidos em              

cooperativas. Os trabalhadores, onde se encontra o restante da população, ou seja, todos que              

vendem sua força de trabalho ou seus serviços, estão todas as outras categorias, professores,              



30 
 

pedreiros, médicos, mineradores, administradores de empresas, metalúrgicos, juízes,        

comerciários, militares, atendentes de telemarketing, etc. 

Dito o exposto, cada modo de produção da vida material precisa estabelecer novas             

relações de produção, de trabalho, por vezes uma nova estrutura hierárquica social​15 que para              

se afirmar cria novas relações jurídicas e também se apresentam nas formas familiares e              

sociais de uma modo geral, que Marx e Engels chamam de relações sociais de produção que                

determinam a sociedade civil. Assim o conceito de sociedade civil refere-se ao conjunto de              

relações que articulam a vida em comunidade. A Sociedade Civil se estabelece nas relações              

sociais criadas pelos homens na produção da sua vida material. Sendo assim, a Sociedade              

Civil é para Marx e Engels parte da superestrutura, juntamente com a arte, a filosofia, a                

religião, ideologia, etc. Uma definição aparece na carta de Marx a Paul Annenkov de 28 de                

dezembro de 1846: 

O que é sociedade, qualquer que seja sua forma? O produto da ação             
recíproca dos homens. São os homens livres para escolher esta ou aquela            
forma de sociedade? De modo nenhum. Suponhamos um certo grau de           
desenvolvimento das faculdades produtivas dos homens e teremos uma         
forma correspondente de comércio e consumo. Suponhamos certos graus de          
desenvolvimento da produção, do comércio, do consumo, e teremos uma          
dada forma de construção social, uma dada organização da família, dos           
estamentos ou das classes, numa palavra, uma dada sociedade civil.          
Suponhamos uma determinada sociedade civil e teremos um dado estado          
político que é apenas a expressão oficial da sociedade civil (MARX, 1974,            
p14) 

 

É adequado acrescentar que na produção da vida material existe um processo de             

acúmulo de forças produtivas. Este é a consequência do acréscimo de trabalho humano que é               

fixado na coisa, essa coisa sendo dentro do modo de produção capitalista uma mercadoria. As               

forças produtivas são todas as partes que atuam na realidade sensível e na produção da vida                

material: burguesia, proletariado, trabalho intelectual, trabalho braçal, economia, o câmbio de           

diferentes moedas, etc... O acúmulo de forças produtivas se dá da seguinte forma: cada              

inovação nos processos e técnicas de produção trazem consigo a história do desenvolvimento             

dessas novas técnicas e com elas é possível produzir mais em menos tempo e com menor                

mão-de-obra. Isto significa dizer que o acúmulo de forças produtivas é o acúmulo de trabalho               

15 A autoridade passou dos caçadores no período tribal, para o líder religioso no modo de produção                 
asiático, para os cidadãos na idade antiga, para os reis, nobres e clero na idade média, seguindo o                  
modo que mais favorecia o modo de produção.  



31 
 

humano, assim esse trabalho humano acumulado aparece na mercadoria de forma           

fantasmagórica, ele está ali, mas não é visto, por fim, quando o acúmulo de trabalho humano                

e forças produtivas incide na mercadoria universal dinheiro, esta se torna um símbolo do              

trabalho humano abstrato. 

Não vemos nenhum trabalho humano que está naquela mercadoria, isto porque o            

trabalho concreto produz a vida material e o trabalho abstrato produz mercadorias, e é o               

acúmulo de forças produtivas que poderá eventualmente pode libertar os homens do trabalho.             

Mas em contraponto, o acúmulo de forças produtivas gera crises de superprodução, que             

estimulam a destruição de forças produtivas por parte da classe dominante para manter-se no              

poder. Homens vivos também são forças produtivas e a destruição de forças produtivas inclui              

guerras, fome e outros meios de eliminar a mão-de-obra excedente sem acabar com o exército               

industrial de reserva. Em ​Manuscritos Econômicos-Filosóficos​, temos esse trecho: 

Mas, para que a guerra industrial seja dirigida com êxito, é preciso exércitos             
numerosos, que reúnam-se em um mesmo ponto e possam ser dizimados em            
abundância. E nem por dedicação, nem por obrigação, os soldados desse           
exército suportam os esforços que lhes são impostos, mas para fugir da            
necessidade da fome. Eles não têm afeição, nem reconhecimento pelos seus           
chefes; estes não estão ligados aos seus subordinados por nenhum          
sentimento de benevolência. Eles não conhecem como seres humanos, mas          
apenas como instrumentos de produção, que produzem o máximo possível          
com o menor custo possível. Essas multidões de trabalhadores, cada vez           
mais oprimidas, não podem sequer deixar de se preocupar em encontrar           
ocupação. A indústria que as convocou somente deixa-as viver enquanto          
necessitar delas; e, tão logo possa livrar-se delas, as abandona sem a menor             
consideração. E os trabalhadores são obrigados, sua pessoa e sua força, a            
oferecerem-se pelo preço que se quer pagar. Quanto mais o trabalho que lhes             
é oferecido torna-se longo, penoso, repugnante menos ele recebe. Há alguns           
que com 16 horas de trabalho diário, sob esforço constante, mal consegue            
encontrar o direito de não morrer. (MARX, 2017, p138) 

 

A passagem acima mostra a insensibilidade com que se destroem forças produtivas            

para manter o lucro. Nessa passagem, Marx não se refere ao descarte de uma inovação               

tecnológica ou outro exemplo material de destruição de forças produtivas, ele expõe que a              

força produtiva mais descartável e manipulável é o operário. Uma nova tecnologia, um novo              

método, uma nova rota comercial podem ser engavetadas, mas o ser humano, enquanto força              

produtiva, não pode ser deixado para depois e é destruído. 

 



32 
 

1.3 – Consciência e Consciência de Classe na Burguesia  

Conforme vimos é a produção da vida material que determina o ser social do homem,               

formado pelas relações sociais de produção, pelas instituições, pelo modo de produção da             

vida material, sociedade civil, cultura, arte, religião e história. Cada um dos elementos da              

superestrutura é estrutura em separado, escolas, igrejas, Estado, organizações civis, etc. A            

vida material despeja seu conteúdo nos homens fazendo deles um ser social, indivíduos juntos              

agindo, produzindo a vida material e estabelecendo relações de produção e se diferenciando             

dos animais através da produção da vida material e da linguagem, em uma palavra: uma               

sociedade, e nesse processo os homens apredem a reproduzir essa sociedade. Por outro lado, o               

conceito de sociedade se diferencia do ser social no seguinte ponto: a sociedade expressa              

apenas suas relações materiais e visíveis e o ser social é a sociedade mais o imaterial que a                  

permeia.​ Então: 

Trata-se, sobretudo, de evitar usar novamente a “sociedade” como a          
distração frente ao indivíduo. O indivíduo é o ser social. Sua manifestação            
de vida – mesmo que não apareça sobre a forma de uma manifestação             
coletiva, realizada simultaneamente com outros – é, por isso, uma          
manifestação e confirmação da vida social. A vida individual e a vida            
genérica do homem não são diferentes, por mais que – e isso            
necessariamente – o modo de existência da vida individual seja um modo            
mais particular ou mais geral da vida genérica, ou quanto mais a vida             
genérica seja uma vida individual mais particular ao mais geral. (MARX,           
2017, p239-240) 

 

A consciência existe nos homens quando estes se diferenciam dos animais, na            

produção da vida material, ou seja, no trabalho. Assim como tantos outros conceitos do              

materialismo histórico o conceito de consciência tem origem a partir de uma apropriação             

crítica que os autores fazem do conceito hegeliano. Segundo Hegel é o trabalho que faz os                

homens saírem de seu estado primitivo. É no mundo do trabalho que o Essente​16 se percebe                

sendo, percebe sua ação no mundo que, segundo ele é a materialização da Ideia, ou, como                

explica Giovanni Semeraro “o processo de autoprodução do homem pelas suas atividades, a             

formação da consciência pelo trabalho, pelo reconhecimento do outro e o caráter social que se               

desenvolve mediante sua objetivação no mundo” (Semeraro, 2013, p89). Assim o Essente se             

percebe como parte do mundo com uma função dentro da sociedade, e pode escolher ser parte                

de uma comunidade exercendo sua liberdade plena dentro de um Estado. 

16 O ser sendo, se realizando. 



33 
 

Marx se apropria, de maneira crítica, dessa posição de Hegel e a usa não necessitando               

do conceito ontológico e idealizado, atualizando-a para analisar as implicações          

econômico-políticas do Essente adquirindo consciência na produção da vida material. Na           

verdade não existe Essente, este termo é pura abstração, a categoria ontológica do ser humano               

é o trabalho. Assim, Marx e Engels, percebem como os homens adquirem consciência não              

apenas por trabalhar, mas por que, ao trabalhar, estão produzindo sua vida material, como              

afirma Hegel, mas não apenas isso, construindo sua vida material socialmente os homens             

desenvolvem sua consciência e essa modifica a realidade. O desenvolver do método, porém,             

levará a uma definição mais detalhada do que é a consciência: 

Somente agora, depois de já termos examinado quatro momentos, quatro          
aspectos das relações históricas originárias, descobrimos que o homem tem          
também “consciência”. Mas esta também não é, desde o início, consciência           
“pura”. O “espírito” sofre, desde o início, a maldição de estar “contaminado”            
pela matéria, que, aqui, se manifesta sob a forma de camadas de ar em              
movimento, de sons, em suma, sob a forma de linguagem. A linguagem é tão              
antiga quanto a consciência – a linguagem é a consciência real, prática, que             
existe para os outros homens e que, portanto, também existe para mim            
mesmo; e a linguagem nasce, tal como a consciência, do carecimento, da            
necessidade de intercâmbio com outros homens. Desde o início, portanto, a           
consciência já é um produto social e continuará sendo enquanto existirem           
homens. A consciência é, naturalmente, antes de tudo a mera consciência do            
meio sensível mais imediato e consciência do vínculo limitado com outras           
pessoas e coisas exteriores ao indivíduo que se torna consciente; ela é, ao             
mesmo tempo, consciência da natureza que, inicialmente, se apresenta aos          
homens como um poder totalmente estranho, onipotente e inabalável, com o           
qual os homens se relacionam de um modo puramente animal e diante do             
qual se deixam impressionar como o gado; é, desse modo, uma consciência            
puramente animal da natureza (religião natural) – e, por outro lado, a            
consciência da necessidade de firmar relações com os indivíduos que o           
cercam constitui o começo da consciência de que o homem definitivamente           
vive numa sociedade.  (MARX e ENGELS, 2007, p34-35) 

 



34 
 

A consciência acima descrita pode ser encaixada no que os autores chamam de             

consciência geral​17 e trata-se de uma consciência imediata do ser no mundo totalmente sujeita              

ao modo de produção. A consciência geral é, deste modo, a forma abstrata como o ser social                 

se vê de forma idealizada que se contrapõe à forma real do ser social. Marx expõe a                 

consciência geral na passagem abaixo nos ​Manuscritos Econômicos-Filosóficos​, ele afirma: 

Minha consciência geral á apenas a forma teórica daquilo cuja comunidade           
real, o ser social, é a forma viva, enquanto hoje em dia a consciência geral é                
uma forma de abstração da vida real e como tal se defronta com ela              
hostilmente. Por isso, também a atividade da minha consciência geral –           
enquanto tal – é existência teórica como ser social (MARX, 2017, p239) 

 

17 Na nossa pesquisa nos deparamos com o termo consciência geral apenas três vezes nas obras                
pesquisadas. Uma vez em ​A Ideologia Alemã e duas em ​Manuscritos Econômicos-Filosóficos e nos              
manuscritos ainda encontramos o termo autoconsciência geral. Usamos duas traduções dos           
manuscritos na nossa pesquisa e o termo ​allgemeine Bewußtsein ​, aparece como consciência geral em              
uma tradução e como consciência universal em outra. Posto que no início de ​A Ideologia Alemã Marx                 
e Engels esclarecem que do termo geral para o termo universal existe um aumento no nível de                 
abstração, as traduções não poderiam indicar a mesma coisa, uma delas estaria incorreta, assim vimos               
a necessidade de encontrar os parágrafos em alemão para, na medida do possível, encontrar o termo                
que, em português, melhor expressa o que os autores escreveram em alemão. Na A Ideologia Alemã o                 
termo aparece em alemão assim: “​allgemeine Bewußtsein​” (MEW band 3, p360), na tradução da              
Boitempo Editorial encontra-se assim: “consciência geral.” (MARX e ENGELS, 2007, p364) e no             
Manuscritos Econômicos-Filosóficos encontramos em alemão assim: “Mein ​allgemeines ​Bewußtsein         
[...] allgemeinen Bewußtseins” (MEW band 40, p538) encontramos a passagem na tradução da             
Boitempo Editorial assim: “consciência ​universal [...] consciência universal” (MARX, 2018, p107) e            
assim na tradução da Martim Claret: “consciência geral [...] consciência geral” (MARX, 2017, p239)              
Para além dessas três vezes onde os filósofos usam ​allgemeines Bewußtsein​, Marx ainda usa o termo                
“allgemeines Selbstbewußtsein” (MEW band 40, p553) em uma outra passagem dos ​Manuscritos            
Econômicos-Filosóficos que encontramos na tradução da Boitempo editorial como “​consciência de si            
universal​” (MARX, 2018, p145) e na tradução da Martin Claret: “autoconsciência geral” (MARX,             
2017, p300). Assim, escolhemos usar o termo consciência geral, conforme a tradução da Martin              
Claret, pois não há nas obras pesquisadas uma indicação de que os autores acreditem que uma                
consciência universal exista, mas sim uma consciência geral que pareie à consciência, também por que               
conforme observamos o MEW os autores quando se referem ao universal, criticando essa noção, usam               
os termos ​univesell​, ​univeselle e ​universellen​, conforme a declinação necessária à língua alemã, e              
allgemeine​, ​allgemeinen​, ou ​allgemeines para se referir ao geral em oposição ao ​besondre ​(particular).              
Por fim também porque Luciano Cavini Martorano, que traduziu a edição da Martim Claret, está entre                
os tradutores da ​A Ideologia Alemã da Boitempo Editorial, nessa edição encontramos o termo              
consciência universal na frase. “mas entre essa consciência nacional e a práxis de outras nações, quer                
dizer, entre a consciência nacional e a consciência universal de uma nação” (MARX e ENGELS,               
2007, p36), mas em alemão é: “sondern zwischen diesem nationalen Bewußtsein und der Praxis der               
anderen Nationen,. zwischen dem nationalen und allgemeinen Bewußtsein einer Nation sich einstellt            
(MEW band 3, p32) apresentando novamente o termo ​allgemeinen​. 



35 
 

Por estar sujeita ao modo de produção essa consciência naturaliza​18 as relações sociais             

de produção no ciclo de reprodução da vida material, e está ideologicamente dominada.             

Ideologia é para o materialismo histórico a visão de mundo, as ideias que governam uma               

época ou determinam as ações dos homens, e como já dito esta também é determinada pelo                

modo de produção da vida material, deste modo ela expressa uma visão de mundo da classe                

dominante. Deste modo havia apenas a consciência geral e a ideologia dominante. Como             

exposto na passagem abaixo:. 

As ideias da classe dominante são, em cada época, as ideias dominantes, isto             
é, a classe que é a força material dominante da sociedade é, ao mesmo              
tempo, sua força espiritual dominante. A classe que tem à sua disposição os             
meios da produção material dispõe também dos meios da produção          
espiritual, de modo que a ela estão submetidos aproximadamente ao mesmo           
tempo os pensamentos daqueles aos quais faltam os meios da produção           
espiritual. As ideias dominantes não são nada mais do que a expressão ideal             
das relações materiais dominantes, são as relações materiais dominantes         
apreendidas como ideias; portanto, são a expressão das relações que fazem           
de uma classe a classe dominante, são as ideias de sua dominação. Os             
indivíduos que compõem a classe dominante possuem, entre outras coisas,          
também consciência e, por isso, pensam; na medida em que dominam como            
classe e determinam todo o âmbito de uma época histórica, é evidente que             
eles o fazem em toda a sua extensão, portanto, entre outras coisas, que eles              
dominam também como pensadores, como produtores de ideias, que         
regulam a produção e a distribuição das ideias de seu tempo; e, por             
conseguinte, que suas ideias são as ideias dominantes da época. Por           
exemplo, numa época e num país em que o poder monárquico, a aristocracia             
e a burguesia lutam entre si pela dominação, onde portanto a dominação está             
dividida, aparece como ideia dominante a doutrina da separação dos poderes,           
enunciada então como uma “lei eterna”. (MARX e ENGELS, 2007, p47) 

 

Historicamente a visão de mundo dos nobres era a visão de mundo de uma época,               

havia pouca mudança na ideologia dominante de um modo de produção para o outro​19​, a               

mobilidade social praticamente não existia e até a modernidade a possibilidade de uma pessoa              

18 Naturalizar aqui sendo usado no sentido de que as relações de produção da vida material são vistas                  
como algo natural aos homens, que são parte da natureza humana e que sempre existiram e não algo                  
socialmente construído. 

19 Do modo de produção asiático, para o tribal, para o antigo para o feudal. 



36 
 

ter uma vida melhor era ser nobre​20 ou ter um cargo na igreja​21 Deste modo, a ideologia                 

vigente era a de que existiam dominantes e dominados, que isso era natural. A ascensão da                

burguesia ainda traz em sua visão de mundo a vontade de se tornar dominante, porém, mesmo                

mantendo a noção de que existem dominantes e dominados e a vontade de se tornar               

dominante, ela não é a mesma visão de mundo da nobreza. 

A burguesia surge como classe média​22​, como intermediária entre a nobreza, o clero e              

os servos, prestando serviços à classe dominante, aos nobres, porém, os nobres, por seus              

serviços (proteção da terra contra invasores e administração de conflitos) cobravam uma parte             

do que os servos produziam, o que quer que eles produzissem, alimentos, roupas, móveis,              

utensílios, armas, etc. os servos por seus serviços (produzir alimentos, roupas, móveis, etc.)             

cobravam dos nobres a proteção e a resolução de problemas e trocavam o que produziam com                

outros servos. Os burgueses, por seus serviços (comprar mercadorias de um lugar e vender em               

outro) cobravam a mercadoria universal na forma dinheiro. Consequentemente, nobres,          

servos, clero não acumulavam capital, pois tudo o que possuíam, possuíam por seu caráter              

útil.  

Por acumular meios de produção - capital - a burguesia passa a poder comprar a força                

de trabalho de homens livres, massificando uma função social que existiu na antiguidade, mas              

foi menos utilizada na idade média devido ao vínculo feudal da corvéia.. Isso mudou a               

produção da vida material, para além disso, os próprios servos começam a querer pagamento              

em dinheiro pelos seus serviços. As consequências dessas mudanças no modo de produção             

são que a nova classe passa a ter cada vez mais poder econômico e com o acúmulo cada vez                   

20 Recebendo o reconhecimento por serviços prestados como cidadãos livres, servindo à polis ou ao               
Império, na antiguidade, ou servos servindo ao rei na idade média, isso porém era extremamente               
incomum e o que mais acontecia era algum soldado receber terras na antiguidade ou um membro da                 
nobreza menor ocupar as terras e os títulos de um outro nobre que tivesse morrido sem filhos ou                  
conforme a vontade do rei. 

21 Mesmo nessa possibilidade estes cargos geralmente eram reservados aos nobres. 

22 “Utilizei sempre a expressão classe média no sentido do inglês middle-class (ou, como se diz                
frequentemente, ​middle-classes ​), que designa, como a palavra francesa ​bourgeoisie​, a classe           
proprietária, especificamente a classe proprietária que é distinta da chamada aristocracia, ou seja,             
aquela classe que, na França e na Inglaterra diretamente e na Alemanha indiretamente, envolta sob o                
manto da “opinião pública”, detém o poder estatal.” (ENGELS, 2010, p43) Engels define classe média               
nessa passagem do prefácio de ​A Situação da Classe Trabalhadora na Inglaterra (1845), mas ainda se                
refere à nobreza como aristocracia. 



37 
 

maior do capital a burguesia passa a exigir mudanças em seus direitos e a exigir participação                

nas decisões do monarca absolutista, passa a exigir a existência de uma assembleia à qual o                

monarca esteja sujeito. Assim a burguesia inicia um longo processo de exigência de direitos              

que vai culminar nas revoluções burguesas. 

A consciência e a ideologia dos burgueses em um primeiro momento é como a dos               

nobres: acreditam que o que traz poder é ser dono do maior pedaço de terra possível e                 

administrá-lo como um rei, mas essa posição comum não dura por muito tempo. Tão logo os                

burgueses adquirem as terras não as vêem como algo que devem cuidar sendo responsáveis              

pela terra e por quem vive nelas, vêem-na como sua posse particular para usar como bem                

entenderem. Se para os nobres a terra era vista como um símbolo do seu poder e sua                 

responsabilidade, para os burgueses ela era vista como um meio de conseguir mais riquezas.              

Essa diferença indica um rompimento com a ideologia da época, enquanto os nobres dão              

valor à terra e às virtudes​23​, à honra e à lealdade, os burgueses dão valor ao capital. 

Como já afirmamos as relações entre os conceitos e a vida material, não são              

unidirecionais e mecânicos, mas dialéticos, não é possível afirmar que a nova visão de mundo               

veio antes, depois ou contígua à nova consciência. Mas o fato é: nesse mesmo período os                

burgueses se percebem enquanto parte uma força produtiva diferente das demais forças            

produtivas, algumas forças produtivas são classes e os burgueses passam a se perceber             

enquanto classe. É o surgimento da consciência de classe. Consciência de classe é perceber-se              

como parte de uma força produtiva no mundo da produção da vida material e aderindo a um                 

papel na luta de classes, tonando-se força hegemônica. A burguesia não cria a consciência de               

classe, esta surge nela do mesmo modo que surgiu a sua ideologia, através da sua posição nas                 

relações produtivas no mundo do trabalho. Conforme vimos o autodiferenciar-se é uma            

atividade básica do entendimento e implica na consciência. Ao autodiferenciar-se nas relações            

produtivas, os burgueses adiquirem consciência de classe e lançam-se à luta de classes. Como              

explicam Marx e Engels em ​A Ideologia Alemã​, eles escrevem: 

Os indivíduos singulares formam uma classe somente na medida em que têm            
de promover uma luta contra uma outra classe; de resto, eles mesmos se             
posicionam uns contra os outros, como inimigos, na concorrência. Por outro           
lado, a classe se autonomiza, por sua vez, em face dos indivíduos, de modo              
que estes encontram suas condições de vida predestinadas e recebem já           
pronta da classe a sua posição na vida e, com isso, seu desenvolvimento             
pessoal; são subsumidos a ela. (MARX e ENGELS, 2007, p63) 

23 Segundo a igreja católica: fé, esperança, caridade, prudência, justiça, fortaleza e temperança. 



38 
 

 

A burguesia encontrando-se na situação acima citada, herdada de condições históricas           

às quais ela não tem controle, passa então a acirrar-se nas trincheira políticas para conquistar               

postos na sociedade civil e a cada avanço da burguesia na sociedade civil, maior é o avanço                 

da sua visão de mundo na consciência geral. Pouco a pouco a visão de mundo da burguesia se                  

torna visão de mundo da sociedade. As lutas se intensificam e a burguesia se alia a outros                 

grupos de subalternos para se tornar classe dominante, o que culmina nas revoluções             

burguesas, principalmente a francesa. Essa luta leva mais de cem anos, mas por fim a               

burguesia enfraquece a aristocracia e, conforme variações culturais, destitui o monarca ou o             

transforma em objeto de figuração. Na passagem abaixo Marx e Engels estão se referindo à               

marginalização dos comunistas, entretanto, foi o mesmo que aconteceu com a burguesia na             

sua ascensão, a burguesia era a classe “da qual emana a consciência da necessidade de uma                

revolução radical”. Sobre os movimentos comunistas eles afirmam: 

As condições sob as quais determinadas forças de produção podem ser           
utilizadas são as condições da dominação de uma determinada classe da           
sociedade, cujo poder social, derivado de sua riqueza, tem sua expressão           
prático-idealista na forma de Estado existente em cada caso; é essa a razão             
pela qual toda luta revolucionária dirige-se contra uma classe que até então            
dominou (MARX e ENGELS, 2007, p 42) 

 

O mesmo ocorreu com a burguesia, percebendo-se excluída do poder, ela se organiza             

em torno da consciência de classe para lutar contra a classe que até então dominou, a nobreza. 

Porém, como: “A burguesia produz, sobretudo, seus próprios coveiros” (MARX e           

ENGELS, 2017, p32) é a consciência de classe que, desenvolvida a partir de sua dominação,               

quando se manifesta na luta de classes passa a exigir o fim da sociedade dividida em classes.                 

Veremos no próximo capítulo como a consciência de classe surgiu no proletariado, a             

consciência de ser parte de uma força hegemônica​24​, mas com uma visão de mundo diferente               

da burguesia, e devido a isso como o proletariado organizou sua luta política.  

24 Força hegemônica é um conceito desenvolvido por Gramsci em suas obras. Na produção da vida 
material, o proletariado, por ser força de trabalho, é força produtiva, assim como a burguesia, a 
tecnologia, a técnica entre outras. Na luta de classes, o proletariado, enquanto classe, se torna uma 
força hegemônica pois desenvolve um projeto de sociedade e luta para implementá lo. Assim forças 
hegemônicas são forças que agem politicamente buscando a posição de liderança da sociedade 



39 
 

Capítulo 2 – Formação da Consciência de Classe e Luta do Operariado 

 

2.1 – Condições materiais de vida dos trabalhadores 

Para vermos como se dá o processo de formação da consciência de classe nos              

trabalhadores nos valeremos da descrição mais detalhada que encontramos sobre esse           

processo, que está em ​A Situação da Classe Trabalhadora na Inglaterra ​de Engels, publicada              

em 1845. Nesta obra ele relata as condições materiais de vida dos operários ingleses que               

foram observadas por ele durante vinte-e-um meses morando na Inglaterra, somando-se à            

observação presencial de Engels de textos de jornais da época, como ​The Artizan​, ​Northern              

Star ​, ​The Times ​, ​The Sun​, textos de relatórios oficiais, como ​1832 – Report of Select               

Committee on Factory Children’s Labour​, ​1833 – Extracts from the Information received by             

His Majesty’s Commissioners, as to the Administration and Operation of the Poor-Laws​,            

1836 – Third Report of the Commissioners appointed “to Inquire into the condition of the               

poorer classes in Ireland, and into the various institutions at present established for their              

relief​, ​1843 – Reports of Special Assistant Poor Law Commissioners on the Employment of              

Women and Children in Agriculture​, além de livros e panfletos que defendiam tanto             

mudanças nas condições de vida dos trabalhadores como ​On the Present Condition of the              

Labouring Poor in Manchester de Richard Parkinson (Engels usa a 3ª edição,            

Londres-Manchester, 1841) quanto os que defendiam que as condições de vida dos            

trabalhadores não deveriam mudar, como ​The Cotton Manufature of Great Britain de Andrew             

Ure (Engels usa a 2ª edição, Londres, 1835). 

Usaremos também os ​Manuscritos Econômicos-Filosóficos que foram escritos em         

1844 ​25​, mas que só foram publicados em 1932. A obra de Marx não conta com a mesma                 

qualidade descritiva da obra de Engels, mas, por outro lado, a apreensão das contradições da               

época histórica e suas implicações no ser social é intensa. 

As obras foram escritas na mesma época, antes de os autores serem apresentados, e              

ainda assim chegam a conclusões muito próximas que convergem quando começam a            

25 O título da obra em alemão é: ​Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844 em               
algumas traduções ele aparece como: Manuscritos Econômicos e Filosóficos de 1844 ​em outras             
Manuscritos Econômico-Filosóficos​, mas a mais comum é a usada na edição que consultamos. 



40 
 

trabalhar juntos, como vemos em ​A Ideologia Alemã e no ​Manifesto do Partido Comunista​,              

obras que também consultamos para este capítulo. 

A observação do operariado inglês feita por Engels para ​A Situação da classe             

Trabalhadora na Inglaterra pode ser usado em um sentido descritivo para vermos como se dá               

a formação da consciência de classe, pois esse país, nesse período, é o que tem maior                

desenvolvimento de forças produtivas, como explica Engels no prefácio: 

A situação da classe operária é a base real e o ponto de partida de todos os                 
movimentos sociais de nosso tempo porque ela é, simultaneamente, a          
expressão máxima e a mais visível manifestação de nossa miséria social. O            
comunismo dos operários franceses e alemães é seu produto direto; o           
fourierismo​26 e o socialismo inglês, tal qual o comunismo da burguesia           
alemã culta, são seus produtos indiretos. O conhecimento das condições de           
vida do proletariado é, pois, imprescindível para, de um lado, fundamentar           
com solidez as teorias socialistas e, de outro, embasar os juízos sobre sua             
legitimidade e, enfim, para liquidar com todos os sonhos e fantasias pró e             
contra. No entanto, as condições de vida do proletariado, em sua forma            
clássica, plena, só existem no Império Britânico, em particular na Inglaterra           
propriamente dita; por outra parte, é só aí que o material necessário para este              
estudo se encontra reunido de modo quase suficiente e comprovado por           
investigações oficiais, como é indispensável para uma análise minimamente         
adequada desse tema. (ENGELS, 2007, p41) 

 

Engels explica a razão de observar a classe trabalhadora inglesa, pois as mudanças no              

seu modo de vida lá influenciaram direta e indiretamente mudanças no modo de vida de               

vários países, isto porque foi lá que começou a Revolução Industrial e com ela o investimento                

massivo em novas tecnologias e em novas técnicas para a produção, primeiro de tecidos, o               

que levou, posteriormente, a um aumento na produção de máquinas e a criação de              

infraestrutura, como estradas, ferrovias e pontes.  

O autor não nega o intercâmbio de tecnologia e técnicas, e explica que as técnicas e                

máquinas criadas na Inglaterra são exportadas para outros países, mas quando em algum             

desses outros países existe alguma inovação técnica-tecnológica, na época principalmente          

França, Alemanha e Estados Unidos, esta inovação eventualmente, chegará à Inglaterra, como            

exemplifica Engels: 

26 Doutrina de Charles Fourier (1772-1837), precursor do socialismo, que se baseou na escala              
diacrônica para propor um modelo de sociedade sem exploração que chegou a ser posto em prática por                 
um tempo, os falanstérios, trata-se de um socialismo que ainda não é científico. 



41 
 

De fato, já nos últimos anos do século passado, algumas experiências nessa            
direção foram feitas na Escócia; só em 1810, todavia, o francês Girard            
conseguiu chegar a um método prático de fiação do linho, mas suas            
máquinas só adquiriram a devida importância graças aos aperfeiçoamentos         
que receberam na Inglaterra e depois de seu emprego em larga escala em             
Leeds. (ENGELS, 2007, p53) 

 

Pela citação podemos observar que esse intercâmbio técnico-tecnológico não ocorre          

apenas de país para país, mas de cidade para cidade e é esse intercâmbio que acelera o                 

desenvolvimento de forças produtivas. Segundo esse raciocínio poderíamos ser induzidos a           

pensar que o Império Britânico, em particular a Inglaterra, nunca seria “ultrapassado” no             

desenvolvimento de forças produtivas, mas Engels nos alerta que não é apenas o intercâmbio              

técnico-tecnológico que determina qual país vai ter maior desenvolvimento de forças           

produtivas e, portanto, maior acirramento da luta de classes. São necessárias também            

condições materiais, intelectuais e espirituais​27​, e mais no final da obra, indica quais países              

são ameaça ao domínio econômico inglês em 1845. 

Na pior das hipóteses, a indústria estrangeira, em particular a americana,           
conseguirá enfrentar a concorrência inglesa, inclusive depois da abolição das          
leis sobre os cereais, inevitável dentro de poucos anos. A indústria alemã            
realiza atualmente grandes esforços, mas é a indústria americana que se           
desenvolve a passos gigantescos. A América, com seus recursos infinitos,          
com suas imensas jazidas de carvão e ferro, com um potencial hídrico            
enorme e grande rede fluvial navegável, mas especialmente com sua          
população enérgica e laboriosa, ao lado da qual os ingleses não passam de             
fleumáticos indolentes, a América em menos de uma década criou uma           
indústria que já concorre com a inglesa em produtos de algodão mais            
ordinários (o artigo principal da indústria inglesa); com essa mercadoria, está           
suplantando os ingleses nos mercados da América do Norte e do Sul e já              
comercia, ao lado daqueles, com a China, e o mesmo já ocorre em relação a               
outros produtos. Se existe um país que dispõe de meios para assumir o             
monopólio industrial, esse país é a América. Se a indústria inglesa for            
ultrapassada – o que necessariamente ocorrerá nos próximos vinte anos, se           
perdurarem as atuais condições sociais –, a maioria do proletariado inglês           
tornar-se-á definitivamente “supérflua” e não terá mais alternativas que         
morrer de fome ou fazer a revolução. (ENGELS, 2007, p325)  

 

Isso quer dizer: a Revolução Industrial da Inglaterra desencadeou um processo de            

mudanças extremamente significativas no modo de produção da vida material e,           

27 O termo espirituais aqui sendo usado referindo-se ao ânimo da população. Como eles se sentem,                
como eles se vêm, quais necessidades e perspectivas têm de mudanças. 



42 
 

consequentemente, no modo de vida das pessoas no mundo todo. Em uma passagem de ​A               

Ideologia Alemã​, Marx e Engels descrevem o processo: 

Não há dúvidas de que a grande indústria não alcança o mesmo nível de              
desenvolvimento​28 em todas as localidades de um mesmo país. Isso, todavia,           
não detém o movimento de classe do proletariado, já que os proletários            
criados pela grande indústria colocam-se à frente desse movimento e          
arrastam consigo toda a massa, e já que os trabalhadores excluídos da grande             
indústria são jogados por esta última numa situação ainda pior do que a dos              
trabalhadores da própria grande indústria. Da mesma forma, os países nos           
quais está desenvolvida uma grande indústria atuam sobre os países ​plus ou            
moins​29 não industrializados, na medida em que estes são impulsionados pelo           
comércio mundial à luta universal da concorrência. (MARX e ENGELS,          
2007, p61) 

 

Independentemente das possibilidades materiais de superação da Inglaterra, enquanto         

nação economicamente hegemônica, postas entre 1841 e 1895, enquanto Marx e Engels            

escreviam suas obras, o país a ser observado era a Inglaterra. Por se tratar de uma obra escrita                  

em uma época na qual a sociologia ainda não havia se separado da filosofia enquanto uma                

ciência independente, a obra de Engels possui grandes trechos descritivos e de simples             

registro da situação socioeconômica das pessoas observadas, porém, como Engels teve uma            

formação filosófica privilegiada, ele foi capaz de analisar as implicações filosóficas que se             

originavam daquela condição material de vida. 

Uma das primeiras implicações filosóficas que Engels encontra no modo de vida do             

operariado inglês é o quanto as mudanças na produção foram transformadoras em todas as              

áreas das vidas das pessoas em toda a sociedade, não somente do operariado. Na verdade, as                

transformações na produção conduziram a transformações em vários níveis da sociedade, em            

suas relações jurídicas, políticas e até mesmo familiares. O estudar mais a fundo a relação da                

transformação da produção e as mudanças sociais levou Engels a publicar em 1884 ​A Origem               

da Família da Propriedade e do Estado​. 

Anteriormente havia na Inglaterra três tipos de utilização da terra, as terras dos             

senhores feudais à qual os servos estavam ligados pela corvéia, as pequenas propriedades             

familiares e as terras comuns, geralmente pastagens, mas que pessoas pobres podiam cultivar. 

28 em todos os países e nem. (S. M.) NOTA DA EDIÇÃO 

29 Mais ou menos 



43 
 

A Revolução Industrial​30 que começou com o tear mecânico para produzir lã e             

algodão, aumentou a demanda por essas matérias primas, o que levou a uma mudança na               

forma de propriedade rural, dado que a antiga terra comum aos senhores e servos foi extinta                

pela Lei dos Cercamentos de Terras​31​. Afinal “O cultivo das terras comunais era uma              

especulação muito arriscada para, depois da paz, atrair os muitos capitais que seriam             

necessários.” (ENGELS, 2007, p295), os industriais não poderiam confiar que a produção de             

matérias primas nas terras comuns iria conseguir suprir a crescente demanda da nova             

indústria. Em um primeiro momento a mudança foi apenas na forma de uso da propriedade               

rural, mas quanto mais a produção na indústria aumentava, mais a produção rural precisava              

aumentar, o que levou à criação dos latifúndios, pois nem a propriedade comum, nem as               

pequenas propriedades familiares conseguiriam suprir as demandas da indústria. 

Marx e Engels em ​A Ideologia Alemã esclarecem como a tecelagem foi a primeira              

manufatura, o mais importante ramo da indústria e, consequentemente, da produção da vida             

material durante um tempo e a razão dessa importância está no fato que das três necessidades                

dos homens​32 e, dadas as condições materiais da época, a vestimenta era a única que poderia                

ser industrializada. E depois da industrialização da tecelagem se desencadeou um processo de             

mudanças em todos os outros ramos da vida dos homens. Como vemos na citação abaixo: 

A tecelagem foi a primeira e permaneceu sendo a manufatura mais           
importante. A procura aumentada de tecidos para roupas em consequência          
do aumento da população, a acumulação que se iniciava e a mobilização do             
capital natural por meio da circulação acelerada, a necessidade de luxo que            
daí resultava e era favorecida pela extensão progressiva do intercâmbio          
deram à tecelagem, quantitativa e qualitativamente, um impulso que a          
arrancou da forma de produção anterior. Junto aos camponeses, que teciam           
para seu próprio uso, e que continuaram a existir e existem ainda hoje,             
surgiu uma nova classe de tecelões nas cidades, cujos tecidos eram           
destinados a todo o mercado interno e, muitas vezes, também aos mercados            
externos. (MARX e ENGELS, 2007, p56) 

 

30 Estamos falando ainda da Primeira Revolução Industrial, que tem seus processos e máquinas se               
desenvolvendo entre 1760 e 1820. Nessa obra Engels não aborda a Segunda Revolução Industrial, pois               
esta terá seus processos e máquinas se desenvolvendo principalmente entre 1850 e 1870, mas              
progredindo até 1945-1950, quando tem início a Terceira Revolução Industrial, ou Revolução Digital. 

31 Inclosure Acts 

32Mas, para viver, precisa-se, antes de tudo, de comida, bebida, moradia, vestimenta e algumas coisas               
mais. O primeiro ato histórico é, pois, a produção dos meios para a satisfação dessas necessidades                
(Marx e Engels, 2007, p33) 



44 
 

A mudança no tipo de propriedade rural desencadeou um processo de êxodo rural,             

pois o aumento da produção de tecidos, a produção de velos e de algodão no campo, precisou                 

ser feita de modo mais racional para aumentar a produção. Essa racionalização diminuiu a              

quantidade de mão-de-obra necessária por espaço de terra, assim sendo necessários menos            

trabalhadores no campo.  

Isso fez as pessoas migrarem do campo para as cidades, a saída do campo implica que                

as pessoas não vão poder mais produzir as coisas necessárias à sua subsistência, o que implica                

precisar de algum tipo de renda para poder comprar as coisas necessárias à sua subsistência,               

ou seja, vão precisar se tornar assalariados para sobreviver, o que aumenta a disponibilidade              

de mão-de-obra para a indústria. Com mais mão-de-obra disponível, diminuem os salários.            

Mas como essas pessoas não podem produzir coisas necessárias à sua subsistência, aumenta o              

consumo dos produtos industrializados, o que faz a indústria contratar mais pessoas e comprar              

mais máquinas para aumentar a produção, o que aumenta os salários por um tempo, mas volta                

a diminuir com o desenvolvimento de novas técnicas e tecnologias. 

A compra de máquinas para aumentar a produção leva ao desenvolvimento de novas             

máquinas, o que movimenta o setor da indústria que produz ferro e carvão. Para além disso,                

as pessoas que migraram do campo para a cidade vão precisar de um lugar para morar, o que                  

movimenta o setor da construção civil, e alguns burgueses constroem casa, para alugar para              

os novos operários. As máquinas, anteriormente citadas, assim como as pessoas, vão precisar             

ser transportadas de um lugar para outro, o que leva a investimentos em infraestrutura como               

pontes, estradas, ferrovias e portos. O excedente da produção que não é absorvido pelo              

mercado interno, graças à nova infraestrutura, pode ser exportado. O que fez com que a               

indústria de outros países tentassem acompanhar a indústria inglesa, levando a esses mesmos             

processos dentro dos outros países. 

A nova forma de produção de itens necessários à existência diminui seu preço, de tal               

modo que os artesãos urbanos não conseguiram competir com a indústria emergente, o que              

causou um acúmulo maior de capital em uma parte da população que já tinha capitais               

acumulados. O novo acúmulo de capitais, gerado nesse processo, passou a dificultar e, até              

mesmo impedir, a ascensão social por parte de artesãos e comerciantes, categoria que o              

filósofo denomina classe média. Engels faz uma exposição detalhada de todo esse processo de              

desenvolvimento de forças produtivas que ele resume na passagem abaixo: 



45 
 

Já observamos que o proletariado nasce com a introdução das máquinas. A            
veloz expansão da indústria determinou a demanda de mais braços; os           
salários aumentaram e, em consequência, batalhões de trabalhadores das         
regiões agrícolas emigraram para as cidades [...] Surgiram assim as grandes           
cidades industriais e comerciais do Império Britânico, onde pelo menos três           
quartos da população fazem parte da classe operária e cuja pequena           
burguesia se constitui de comerciantes e de pouquíssimos artesãos.         
Adquirindo importância ao converter instrumentos em máquinas e oficinas         
em fábricas, a nova indústria transformou a classe média trabalhadora em           
proletariado e os grandes negociantes em industriais; assim como a pequena           
classe média foi eliminada e a população foi reduzida à contraposição entre            
operários e capitalistas, o mesmo ocorreu fora do setor industrial em sentido            
estrito, no artesanato e no comércio: aos antigos mestres e companheiros           
sucederam os grandes capitalistas e operários, os quais não têm perspectivas           
de se elevarem acima de sua classe; o artesanato industrializou-se, a divisão            
do trabalho foi introduzida rigidamente e os pequenos artesãos que não           
podiam concorrer com os grandes estabelecimentos industriais foram        
lançados às fileiras da classe dos proletários. Ao mesmo tempo, com a            
supressão do antigo artesanato e com o aniquilamento da pequena burguesia,           
desapareceu para o operário qualquer possibilidade de tornar-se burguês. Até          
então, sempre lhe restava a chance de instalar-se em algum lugar como            
mestre artesão e talvez contratar companheiros; agora, com os mestres          
suplantados pelos industriais, com a necessidade de grandes capitais para          
tocar qualquer iniciativa autônoma, o proletariado tornou-se uma classe real          
e estável da população, enquanto antes não era muitas vezes mais que um             
estágio de transição para a burguesia. Agora, quem quer que nasça operário            
não tem outra alternativa senão a de viver como proletário ao longo de sua              
existência. (ENGELS, 2007, p59-60) 

 

Mas o autor, para além de descrever o processo, apreende as implicações intrínsecas e              

não óbvias das transformações promovidas pela revolução industrial. Logo no começo da            

obra ele afirma somente: “A história da classe operária na Inglaterra inicia-se na segunda              

metade do século passado, com a invenção da máquina a vapor e das máquinas destinadas a                

processar o algodão” (ENGELS, 2007, p45), mas já dá indicações que essa obra vai              

aprofundar a análise. No mesmo parágrafo “Tais invenções, como se sabe, desencadearam            

uma revolução industrial que, simultaneamente, transformou a sociedade burguesa em seu           

conjunto – revolução cujo significado histórico só agora começa a ser reconhecido.”            

(ENGELS, 2007, idem). É aqui que Engels rompe com o idealismo. São as condições              

materiais da realidade sensível que determinam a vida dos homens reais.  

Assim, ​A Situação da classe Trabalhadora na Inglaterra é a primeira obra publicada             

na qual surgem os primeiros apontamentos de que a produção da vida material determina a               

vida intelectual, espiritual e social dos homens. Ideias que Engels desenvolverá mais adiante             

com Marx em ​A Ideologia Alemã​ e no ​Manifesto do Partido Comunista​. 



46 
 

O filósofo observou que operários fabris, mineiros e trabalhadores do campo, em            

comum, eram famintos, maltrapilhos, doentes, com doenças oriundas tanto das condições           

habitacionais quanto as de trabalho e percebe que as condições de vida do operariado são uma                

determinação do mundo burguês, especialmente nas grandes cidades, como Manchester, onde           

ele observa: 

Essa é uma descrição dos diversos bairros operários de Manchester, tais           
como os observei durante vinte meses. Resumindo o resultado de nosso           
percurso através deles, diremos que 350 mil operários de Manchester e           
arredores vivem quase todos em habitações miseráveis, úmidas e sujas; que a            
maioria das ruas pelas quais têm de passar se encontra num estado            
deplorável; extremamente sujas, essas vias foram abertas sem qualquer         
cuidado com a ventilação, sendo a única preocupação o máximo lucro para o             
construtor. Em síntese, nas moradias operárias de Manchester não há          
limpeza nem conforto e, portanto, não há vida familiar possível; só podem            
sentir-se à vontade nessas habitações indivíduos desumanizados,       
degradados, fisicamente doentios e intelectual e moralmente reduzidos à         
bestialidade. (ENGELS, 2007, p104-105) 

 

Acerca disso podemos ver que a burguesia determina a posição dos operários não             

apenas na organização social, mas sua posição geográfica nas cidades, e como a burguesia fez               

isso? Isso não é algo planejado em reuniões secretas onde os burgueses arquitetam como sair               

no lucro e prejudicar os operários (isso eles fazem, escancaradamente, no legislativo,            

financiando campanhas de candidatos que são favoráveis, ou que se candidatam para aprovar             

leis que lhes favoreçam e/ou impedir que aprovem leis que favoreçam os operários). Marx              

sintetiza bem esse fenômeno na seguinte passagem do ​Manuscritos Econômicos-Filosóficos​: 

O capital é, portanto, o ​poder de governo (​Regierungsgewalt​) sobre o           
trabalho e seus produtos. O capitalista possui esse poder, não por causa de             
suas qualidades pessoais ou humanas, mas na medida em que é ​proprietário            
do capital. O poder ​de comprar (​kaufende Gewalt​) do seu capital, a que nada              
pode se opor, é o seu poder. (MARX, 2018, p40) 

 

Apenas com seu poder econômico eles conseguem determinar onde os operários vão            

morar, ou, nas palavras de Engels: “E, no entanto, em Manchester, a urbanização, menos              

ainda que em qualquer outra cidade, não resultou de um planejamento ou de ordenações              

policiais: operou-se segundo o acaso”. (ENGELS, 2007, p90) 

A burguesia tem dinheiro e com isso pode decidir aonde vai se instalar, relegando à               

classe média, baixa e miserável as áreas as quais a burguesia não tem interesse. Assim,               



47 
 

conforme seu poder aquisitivo, as pessoas vão ocupando os melhores lugares nas cidades,             

relegando aos recém chegados, expulsos do campo, charcos, margens de rios que alagam nas              

épocas de cheia, ou mesmo, sob a alegação de que será melhor para o operário morar perto do                  

seu local de trabalho, locais muito próximos à indústrias que funcionam ininterruptamente            

fazendo muito barulho e emitindo poluentes, o que prejudica os pulmões dos operários e              

atrapalha as poucas horas de descanso às quais eles têm acesso. Engels nos dá um exemplo da                 

época: 

Essa parte de Manchester, a leste e a nordeste, é a única na qual a burguesia                
deixou de instalar-se, e por uma razão de monta: o vento dominante, que, por              
dez ou onze meses do ano, vem do oeste ou do sudoeste, esparze sobre ela a                
fumaça de todas as fábricas. Essa fumaça, que sejam os operários os únicos a              
respirá-la (ENGELS, 2007, p101) 

 

O modo de produção capitalista impunha-se cada dia mais, e os preços proibitivos por              

ele calculados começam a impor-se determinando a sociedade. Isso sem que os operários             

pudessem resistir, pois têm que usar grande parte do seu pagamento no aluguel de lugares               

insalubres que muitas vezes pertenciam aos proprietários das indústrias. Como explica           

Engels: 

As grandes cidades são habitadas principalmente por operários, já que, na           
melhor das hipóteses, há um burguês para dois, muitas vezes três e, em             
alguns lugares, quatro operários; esses operários nada possuem e vivem de           
seu salário, que, na maioria dos casos, garante apenas a sobrevivência           
cotidiana. [...] Por regra geral, as casas dos operários estão mal localizadas,            
são mal construídas, mal conservadas, mal arejadas, úmidas e insalubres;          
seus habitantes são confinados num espaço mínimo e, na maior parte dos            
casos, num único cômodo vive uma família inteira; o interior das casas é             
miserável: chega--se mesmo à ausência total dos móveis mais         
indispensáveis. O vestuário dos operários também é, por regra geral,          
muitíssimo pobre e, para uma grande maioria, as peças estão esfarrapadas. A            
comida é frequentemente ruim, muitas vezes imprópria, em muitos casos –           
pelo menos em certos períodos – insuficiente e, no limite, há mortes por             
fome. [...]. E essa escala não se compõe de categorias fixas, que nos             
permitiriam dizer que esta fração da classe operária vive bem, aquela mal,            
enquanto as coisas permanecem como estão; ao contrário: se, no conjunto,           
alguns setores específicos gozam de vantagens sobre outros, a situação dos           
operários no interior de cada segmento é tão instável que qualquer           
trabalhador pode ter de percorrer todos os degraus da escala, do modesto            
conforto à privação extrema, com o risco da morte pela fome – de resto,              
quase todos os operários ingleses têm algo a dizer sobre notáveis mudanças            
do acaso. (ENGELS, 2007, p115-116) 

 



48 
 

Como vimos, não é apenas a moradia determinada pela indústria, também são            

determinadas pela produção da vida material a alimentação e as vestimentas, e justamente por              

serem operários da indústria têxtil os mais observados pelo autor, eles sabiam do valor e da                

qualidade dos produtos que fabricavam, e pelo valor que recebiam por seu trabalho, era              

determinado que eles iriam comprar os produtos de menor qualidade. Desde já o modo de               

produção capitalista impede que o operariado tenha acesso àquilo que ele produz. Como             

afirma Engels: 

As roupas da esmagadora maioria dos operários estão em péssimas          
condições, os tecidos empregados em sua confecção são os menos          
apropriados e o linho e a lã quase desapareceram do vestuário de homens e              
de mulheres, substituídos pelo algodão; as camisas são de algodão branco ou            
colorido e as roupas femininas são de chita estampada; nos varais, raramente            
se veem secar roupas interiores de lã. Em sua maior parte, os homens usam              
calças de fustão ou de qualquer outro tecido grosso de algodão e casacos e              
paletós do mesmo pano. Os paletós de fustão (​fustian​) tornaram-se o traje            
típico dos operários, estes os chamam de ​fustian-jackets ​, mesma         
denominação utilizada por eles para se referirem a si mesmos em oposição            
aos cavalheiros que se vestem com lã (​broad-cloth​), expressão também          
empregada para designar a classe média. (ENGEL, 2007, p108) 

 

Os burgueses da época não aceitavam muito bem ter que deixar dinheiro com os              

operários para pagá-los pelo trabalho executado, deste modo, outra estratégia utilizada pelos            

proprietários para recuperar parte do dinheiro pago aos operários, além de construir as             

moradias para alugar aos trabalhadores, foi adquirir armazéns e mercearias nos chamados            

bairros operários, com isso passaram a descontar do pagamento dos trabalhadores o que eles              

haviam comprado a crédito durante o mês.  

Esses armazéns muitas vezes vendiam os produtos a um preço maior do que a média               

dos armazéns da cidade, mas os industriais forçavam os operários a comprar lá de dois jeitos:                

primeiro facilitando o crédito dos operários que trabalhavam para eles e segundo, ao invés de               

pagar os operários em espécie pagando-os com vale-compras que só poderiam ser usados nos              

próprios armazéns dos industriais, o que levou os operários, em seus primeiros movimentos, a              

exigirem que fosse registrado em lei que o pagamento deveria ser feito em dinheiro. 

Mas isso não bastou para que os operários pudessem nutrir-se melhor e melhorasse sua              

saúde, pois, para além do salário de fome e os preços proibitivos praticados nos armazéns da                

classe média e da burguesia, a jornada de trabalho de doze a dezesseis horas diárias,               



49 
 

dependendo do setor da indústria, impediam que o operário conseguisse ter acesso à comida              

em quantidade suficiente. Engels explica: 

O que é verdade para o vestuário, é-o também para a alimentação. Aos             
trabalhadores resta o que repugna à classe proprietária. Nas grandes cidades           
da Inglaterra, pode-se ter de tudo e da melhor qualidade, mas a preços             
proibitivos e o operário, que deve sobreviver com poucos recursos, não pode            
pagá-los. Ademais, o operário, na maior parte dos casos, recebe seu salário            
somente no sábado à tarde (alguns pagamentos começaram a ser feitos na            
sexta-feira à noite, mas esse sistema ainda não está generalizado) e, por isso,             
só vai ao mercado no final do sábado, por volta das quatro, cinco e até sete                
horas, quando o que havia de bom já foi comprado pela classe média. Pela              
manhã, o mercado transborda de coisas boas; mas quando chega o operário,            
esses produtos já acabaram – e ainda que lá estivessem, ele muito            
provavelmente não poderia comprá-los. (ENGELS 2007 p109-110) 

 

Tendo em vista a época em que a obra foi escrita devemos lembrar que ainda não                

havia um sistema de ensino universalizado e popular. A educação se dava em instituições              

privadas ligadas às igrejas. Na verdade não houve preocupação alguma com a instrução do              

operariado enquanto isso não se tornou uma necessidade da indústria, nas palavras do autor:              

“Na medida em que a burguesia só lhes concede o mínimo vital indispensável, compreende-se              

que no plano cultural só lhes propicie aquilo que atenda aos seus interesses burgueses – o que,                 

na verdade, não é muito”. (ENGELS, 2007, p149), e nas escolas ligadas às igrejas há muito                

mais interesse em conseguir fiéis e doutrinar moralmente os operários do que em dar-lhes              

uma boa formação. Soma-se a isso o fato que a educação promovida pelas igrejas, com sua                

inclinação à uma educação moral, favorecia a indústria ao fazer os operários pouparem sua              

energia sexual, o que foi um dos fatores que levou o operariado a pedir que o Estado                 

fornecesse uma educação universal e laica, como vemos na passagem abaixo: 

Igreja anglicana criou suas ​National Schools ​[escolas nacionais] e cada seita           
mantém escolas próprias, com o único objetivo de conservar em seu seio os             
filhos de seus fiéis e, se possível, arrebatar de suas concorrentes, aqui e ali,              
uma pobre alma infantil. Por isso, a religião, e justamente o aspecto mais             
estéril da religião, a polêmica, torna-se o centro da instrução, saturando-se o            
espírito das crianças com dogmas incompreensíveis e filigranas teológicas;         
precocemente, a criança é estimulada ao ódio sectário e ao fanatismo –            
enquanto toda a instrução racional, intelectual e moral é negligenciada de           
forma vergonhosa. Repetidamente, os operários exigiram do Parlamento        
uma instrução pública inteiramente laica, deixando a religião aos cuidados          
dos clérigos das várias seitas (ENGELS, 2007, p151) 

 



50 
 

A burguesia, por outro lado, esforçava-se para que os operários e seus filhos fossem              

educados somente na medida em que essa educação contribuísse com seu trabalho na             

indústria, ou seja, aprender a ler, contar, as quatro operações fundamentais da matemática.             

Escrever não era algo tão necessário ao operário, segundo os industriais. Se soubesse receber              

as ordens por escrito e assinar o próprio nome já era suficiente. Isto se explica por que, como                  

afirma Marx na passagem abaixo, o proletário não é visto como um ser humano pelo patrão.  

É evidente por si que a economia nacional considere apenas como           
trabalhador o ​proletário​, isto é, aquele que sem capital e sem a renda da              
terra, vive puramente do trabalho e de um trabalho unilateral, abstrato. Ela            
pode, por isso, estabelecer a proposição de que ele, tal como todo cavalo,             
tem de receber o suficiente para poder trabalhar. Ela não o considera como             
homem no seu tempo livre-de-trabalho (​arbeitslose Zeit​), mas deixa, antes,          
essa consideração para a justiça criminal, os médicos, a religião, as tabelas            
de estatísticas, a política e o curador da miséria social (​Bettelvogt​). (MARX,            
2018, p30) 

 

Assim: mal abrigados, subnutridos, deseducados, desprotegidos, doentes e afastados         

do campo onde nasceram, os operários foram submetidos pelos industriais. Mas como a             

burguesia conseguiu submeter e desumanizar os operários? Foi pela concorrência. Incutindo           

em toda sociedade o sentimento que a guerra de todos contra todos é o estado natural do                 

homem, conduzindo-os à crença de que eles só conseguiriam sobreviver se prejudicassem a             

outrem. Somente pelo estímulo à concorrência que os burgueses puderam exercer tamanho            

domínio sobre os operários, divulgando a ideia de que cada operário deveria preocupar-se             

apenas com a própria família, que já passava dificuldades, dificuldades estas impostas pela             

própria burguesia.  

Conforme estabelecemos, é a classe dominante, que por deter os meios de produção da              

vida material consegue determinar a vida espiritual dos homens, é assim que ela consegue a               

adesão dos homens à sua ideologia e faz com que cada homem veja todos os outros homens                 

como competidores. Essa visão desumaniza os homens que são objetificados, uns pelos            

outros. Como explica Marx na passagem do ​Manuscritos Econômicos-Filosóficos​: 

A elevação do salário desperta no trabalhador a obsessão do enriquecimento           
[típica] do capitalista, que, contudo, ele apenas pode satisfazer mediante o           
sacrifício do seu espírito ( ​Geist​) e de seu corpo. A elevação do salário             
pressupõe o acúmulo de capital, e conduz a ele. Torna, portanto, o produto             
do trabalho cada vez mais estranho perante o trabalhador. De igual modo, a             
divisão do trabalho torna-o cada vez mais unilateral e dependente, assim           
como acarreta a concorrência não só dos homens, mas também entre           



51 
 

máquinas. Posto que o trabalhador baixou à [condição de] máquina, a           
máquina pode enfrentá-lo como concorrente. Finalmente, tal como o         
acúmulo de capital aumenta a quantidade da indústria e, portanto, de           
trabalhadores, essa mesma quantidade de indústria traz, através dessa         
acumulação (​Accumulation​), uma ​grande quantidade de obras malfeitas        
(​Machwerk​) que se torna sobreprodução (​Überproduktion​), e acaba: ou por          
colocar fora [da esfera] do trabalho uma grande parte dos trabalhadores, ou            
por reduzir o seu salário ao mais miserável mínimo. (MARX, 2018, p27) 

 

Nesse estímulo à concorrência que estava sendo feito era como se o burguês dissesse a               

cada trabalhador que se o trabalhador não aceitasse o contrato que o burguês oferece e               

trabalhasse para o burguês por 12, 14, 16 horas por dia, outra pessoa iria, e se outra pessoa                  

aceitasse o trabalhador não iria ter como sustentar sua família. Mas outra pessoa iria, e para o                 

burguês não faz diferença quem trabalha pra ele desde que quem o faz aceite as condições                

impostas no contrato. Querendo sobreviver e salvar suas famílias da fome, os operários             

aceitavam contratos abusivos e condições de trabalhos desumanas. A abusividade nos           

contratos consistia em: descontos no salário que não eram proporcionais às faltas dos             

operários, e as condições desumanas se referem às horas de trabalho 16, 15, e 14 horas de                 

trabalho ininterruptas por dia, sem parar para almoço, jantar ou descanso de qualquer espécie.  

Ao aceitar o contrato do burguês o trabalhador entra em um ciclo de reprodução da               

vida material que lhe é externo, pois, enquanto os trabalhadores produzem a vida material              

dentro das indústrias da burguesia, esses trabalhadores não têm acesso à esses produtos, pois              

seus salários não lhes permitem que tenham acesso, mas, mais do que a falta de acesso, isso                 

gera uma contradição: quanto mais os trabalhadores produzem riqueza, menos acesso a essa             

riqueza eles têm.  

E para sobreviver, mais e mais esses trabalhadores aceitam contratos cada vez piores,             

o que aumenta a miséria na sociedade gerando duas crises, uma de sobreprodução, pois a               

sociedade miserável não consegue consumir o que é produzido, seguida de uma crise de              

miséria. Como Marx sintetiza na passagem abaixo 

Enquanto, segundo o economista nacional, o trabalho é unicamente preço          
constante das coisas, nada é mais acidental, nada está exposto a maiores            
flutuações do que o preço do trabalho. 

Enquanto a divisão do trabalho eleva a força produtiva do trabalho, a riqueza             
e o aprimoramento da sociedade, ela empobrece o trabalhador até a           
[condição de] máquina. Enquanto trabalho suscita o acumulo de capitais, e,           
com isso, o progressivo bem-estar da sociedade, a divisão do trabalho           



52 
 

mantém o trabalhador sempre mais dependente do capitalista, leva-o a uma           
maior concorrência, impele-o à caça da sobreprodução, que é seguida por           
uma correspondente queda de intensidade. (MARX, 2018, p29) 

 

Mas à burguesia pouco importa a miséria, nesse ínterim, aos seus olhos, os             

trabalhadores já foram desumanizados e o que importa à burguesia é que haja mão-de-obra              

sobressalente para continuar produzindo. Como explica o trecho que segue:  

A guerra industrial, para ser conduzida com efeito, exige numerosos          
exércitos que ela possa no mesmo ponto e dizimar abundantemente. E nem            
por dedicação, nem por dever, os soldados desse exército suportam os           
esforços que lhes são exigidos: só para fugir da dura necessidade da fome.             
Eles não têm afeto, nem reconhecimento pelos seus chefes; estes não se            
ligam aos seus subordinados por nenhum sentimento de benevolência; eles          
não os conhecem como seres humanos, mas apenas como instrumentos de           
produção, os quais têm de render tanto quanto possível e fazer tão poucas             
despesas quanto possível. Estas multidões de trabalhadores, cada vez mais          
pressionadas, não têm nem mesmo a despreocupação de estarem para sempre           
empregadas. A indústria que os convocou a todos, somente os deixa viver            
enquanto precisa deles, e assim que pode libertar-se deles, ela os abandona            
sem a mínima hesitação; e os trabalhadores são forçados a ofertar sua pessoa             
e sua força pelo preço que se lhes quiser atribuir. Quanto mais o trabalho que               
se lhes dá longo, penoso, repugnante, tanto menos eles são pagos; veem-se            
alguns que, com 16 horas de trabalho diário, sob esforço contínuo, mal            
compram o direito de não morrer. (BURET, 1839. apud MARX, 2018,           
p37-38) 

 

Nesse processo de objetificação há a valorização do mundo das coisas e a             

desvalorização do mundo dos homens, os homens vêm-se como coisas, ou como meios para              

um fim e vêm as coisas como suas iguais. Assim o burguês vê o operário como alguém que                  

vai gerar riqueza para ele e o operário vê o burguês como alguém para lhe pagar um salário.                  

Trabalhador e trabalho tornam-se mercadorias, nas palavras de Marx: 

O trabalhador se torna tanto mais pobre quanto mais riqueza produz, quanto            
mais a sua produção aumenta em poder e estensão. O trabalhador se torna             
uma mercadoria tão mais barata quanto mais mercadorias cria. Com a           
valorização do mundo das coisas (​Sachenwelt​), aumenta em proporção         
direta a ​desvalorização do mundo dos homens (​Menschenwelt​). O trabalho          
produz não somente mercadorias; ele produz a si mesmo e ao trabalhador            
como uma ​mercadoria​, isto na medida em que produz, de fato, mercadorias            
em geral. (MARX, 2018, p80) 

 

E ele segue: 



53 
 

Esse fato nada mais exprime, senão: o objeto (​Gegenstand​) que o trabalho            
produz, o seu produto, se lhe defronta como um ​ser estranho​; como um             
poder ​independente do produtor. O produto do trabalho é o trabalho que se             
fixou em um objeto, fez-se coisal ( ​sachlich​) é a objetivação          
(​Vergegenständlichung​) do trabalho. A efetivação (​Verwirklichung​) do       
trabalho é a sua objetivação. Esta efetivação do trabalho aparece ao estado            
nacional-econômico como a ​desefetivação ( ​Entwirklichung​) do trabalhador,       
a objetivação como ​perda do objeto e s ​ervidão ao objeto​, a apropriação            
como ​estranhamento (​Entfremdung​) como ​alienação (​Entäusserung​).      
(MARX, 2018, p80) 

 

Ou seja: o trabalhador não ter posse sobre aquilo que produz faz do trabalhador servo               

da produção e dos objetos da produção, e isso só aparece num sentido econômico ao qual o                 

trabalhador não tem acesso, e estando o trabalhador externo à reprodução da vida material              

essa reprodução perde seu valor para o trabalhador, o trabalhador só quer continuar vivo. 

Assim, somente por medo da morte o operário se opõe ao operário competindo por              

uma vaga num emprego sub-humano. É a partir da percepção dessa situação, e para lutar               

contra ela, que começa a surgir a consciência de classe e o desejo de união entre os                 

trabalhadores. Como explica Engels: 

A concorrência é a expressão mais completa da guerra de todos contra todos             
que impera na moderna sociedade burguesa. Essa guerra, uma guerra pela           
vida, pela existência, por tudo e que, em caso de necessidade, pode ser uma              
guerra de morte, não se trava apenas entre as diferentes classes da sociedade,             
mas também entre os diferentes membros dessas classes: cada um constitui           
um obstáculo para o outro e, por isso, todos procuram eliminar quem quer             
que se lhes cruze o caminho e tente disputar seu lugar. Os operários             
concorrem entre si tal como os burgueses. O tecelão que opera um tear             
mecânico concorre com o tecelão manual; o tecelão manual desempregado          
ou mal pago concorre com aquele que está empregado ou é mais bem pago e               
procura substituí-lo. Essa concorrência entre os trabalhadores, no entanto, é          
o que existe de pior nas atuais condições de vida do proletariado: constitui a              
arma mais eficiente da burguesia em sua luta contra ele. Daí os esforços do              
proletariado para suprimir tal concorrência por meio da associação e daí o            
furor da burguesia contra essas associações e seu grande júbilo a cada            
derrota que consegue impor-lhes.(ENGELS, 2007, p117-118) 

 

Tão grave era a situação dos operários que mesmo com toda essa desumanização             

promovida pela sua condição de vida, eles, ainda assim, atomizados, percebem a injustiça à              

qual estão sujeitos e unem-se em organizações para lutar juntos contra as injustiças e por               

melhores condições de trabalho e de vida.  



54 
 

Entretanto, essa não é a primeira forma de revolta contra a sua situação social. A               

primeira forma de revolta é o crime, a pessoa percebendo o abismo social imposto pela               

burguesia e tendo ainda incutida a ideia de concorrência de todos contra todos, perde o               

respeito pela propriedade e pela organização social. Como explica Engels na citação abaixo. 

A primeira forma, a mais brutal e estéril, que essa revolta assumiu foi o              
crime. O operário, vivendo na miséria e na indigência, via que os outros             
desfrutavam de existência melhor. Não podia compreender racionalmente        
porque precisamente ele, fazendo pela sociedade o que não faziam os ricos            
ociosos, tinha de suportar condições tão horríveis. E logo a miséria           
prevaleceu sobre o respeito inato pela propriedade: começou a roubar. Já           
vimos que o aumento da delinquência acompanhou a expansão da indústria e            
que, a cada ano, há uma relação direta entre o número de prisões e o de                
fardos de algodão consumidos (ENGELS, 2007, p248) 

 

Por ser um texto de juventude, e o método materialista histórico ainda não ter sido               

plenamente desenvolvido, ainda vemos o filósofo usar o termo ‘inato’, coisa que com o              

desenvolvimento do método será totalmente descartada. 

Neste primeiro momento, esta parcela de marginalizados que, em sua revolta, volta-se            

para a vida criminosa ainda é muito pequena. Muitos marginalizados põem-se em serviços             

braçais, como varrer ruas e recolher sucata, porém quando, no progresso técnico promovido,             

surgem novas máquinas que substituem muitos trabalhadores, o número de marginalizados           

aumenta muito e gera insegurança em dois sentidos, primeiro pelo aumento da criminalidade,             

segundo porque não há ruas e sucatas para que todos os marginalizados trabalhem, o que faz                

com que a média dos salários de algumas profissões diminua e com medo de ficar               

desempregado o operário aceita a redução do seu salário, o que Engels sintetiza na passagem               

abaixo: 

Os mais oprimidos são aqueles operários obrigados a concorrer com uma           
nova máquina, cujo emprego está em fase inicial. O preço das mercadorias            
que eles produzem é regulado pelo preço daquelas produzidas pela máquina,           
e como esta opera a custos menores, os operários que concorrem com ela são              
os mais mal pagos. A mesma situação se repete com os operários que             
trabalham com máquinas antigas postas em concorrência com máquinas         
novas e aperfeiçoadas. É compreensível: quem, senão os operários, deve          
sofrer com as consequências? O industrial não quer pôr sua velha máquina            
de lado, não quer nenhum ônus; se nada pode contra a máquina morta, pode              
tudo contra o operário vivo, esse bode expiatório universal da sociedade.           
(ENGELS, 2007, p178) 

 



55 
 

O segundo momento da revolta social, após perceber a improdutividade do crime, se             

dá ainda em forma de desrespeito à propriedade, sendo expresso na forma de uma revolta               

contra as máquinas e às novas tecnologias, estas foram muitas, mas o autor descreve as três                

principais. O luddismo, que consistia em invadir as fábricas e quebrar as máquinas para parar               

a produção e forçar o industrial a contratar os operários, o que não deu certo, pois os                 

industriais podiam comprar novas máquinas. O Swing, movimento no qual trabalhadores do            

campo desempregados punham fogo em plantações feitas em latifúndios contra a           

mecanização do campo e contra os latifúndios em si. E os motins Rebecca, os mais violentos;                

nesses motins, operários vestidos de mulher e com o rosto pintado de preto, organizados em               

bandos armados, assaltavam locais de cobrança de impostos, demoliam postos alfandegários e            

realizaram sequestros, e nesses atos deixavam uma carta justificando suas ações que era             

assinada por Rebecca, daí o nome do motim. Chegaram a publicar um manifesto. 

Esse tipo de revolta levou a uma forte repressão por parte dos burgueses e da polícia                

contra qualquer movimento de manifestação dos trabalhadores, o que fez com que os             

burgueses, tendo maioria na Casa dos Comuns, passassem leis proibindo que os trabalhadores             

se organizassem em associações. Porém a reação dos trabalhadores foi organizarem-se em            

associações clandestinamente, mas sem atos de violência, exigindo direitos e melhorias nas            

condições de trabalho e de vida. 

 

2.2 – A Consciência de Classe do Proletariado e o Surgimento dos Movimentos             

Operários 

De movimentos revoltosos criminosos promovidos por ex-operários marginalizados à         

organização política e exigência por direitos e representatividade no parlamento, há um            

abismo, e para ultrapassá-lo o operariado deu um salto que só poderia acontecer com o               

desenvolvimento da consciência de classe. Na verdade, a parte mais revoltosa do operariado             

põe muito medo na burguesia, é isso que a leva a tentar impedir que os trabalhadores se                 

reúnam em associações e criminalizem essas associações, que chegaram a ser proibidas e             

ficaram proibidas até 1824. Mas é essa repressão, que ao atingir a parte não revoltosa, leva os                 

trabalhadores a organizarem-se cada vez mais. Assim a pauta do movimento operário passa a              

ser outra: a luta pela livre associação, ou seja: a luta para que a lei permita que qualquer                  

homem possa se associar de qualquer modo que queira. 



56 
 

Assim, apercebendo-se da sua situação enquanto trabalhadores, os operários passam a           

se unir e lutar juntos. Essa união se dá juntamente com a situação de vida em que eles são                   

postos pela burguesia, nos amontoados urbanos por eles formados, sendo estas uniões a             

evidência mais concreta do surgimento de uma consciência de classe enquanto um processo             

social. É uma ilusão pensar que o processo de formação dos homens se dá na escola, na                 

igreja, ou em alguma parte singular que vá determinar tudo que o homem é. A formação do                 

homem se dá na sociedade como um todo, não só na escola ou só na igreja, mas na escola, na                    

igreja, na no trabalho, nas relações de produção que presencia, andando pelas ruas, ou seja,               

nas contradições da produção da vida material. E, assim como o homem é formado na               

sociedade ele forma a sociedade em que vive, ou, nas palavras de Marx: 

Assim como pelo movimento da ​propriedade privada e da sua riqueza,           
assim como da sua miséria – ou da riqueza e miséria materiais e espirituais –               
a sociedade que ​veio a ser produz o homem nesta total riqueza da sua              
essência, o homem ​plenamente rico e ​profundo enquanto sua permanente          
efetividade. (MARX, 2018, p110)  

 

Formados dentro dessa sociedade com essas relações produtivas é que os homens            

buscam melhorar suas condições de vida, por isso, revogada a proibição da livre associação,              

os trabalhadores passam a se reunir e a chamar mais trabalhadores para as associações, mas               

ainda com alguma resistência. Nesse processo o trabalhador percebe que sozinho ele não tem              

força para negociar com o patrão, pois o poder econômico confere aos patrões a estamina               

necessária para ter mais fôlego que os operários em uma crise econômica ou, em caso de                

disputa direta, como uma greve, ou um piquete, aguentar por mais tempo. Como explica              

Marx: 

O salário ​é determinado mediante o confronto hostil entre o capitalismo e o             
trabalhador. A necessidade da vitória do capitalista. O capitalista pode viver           
mais tempo sem o trabalhador do que este sem aquele. [A] Aliança entre os              
capitalistas é habitual e produz efeito; [a] dos trabalhadores é proibida e de             
péssimas consequências para eles. Além disso, o proprietário fundiário e o           
capitalista podem acrescentar vantagens industriais aos seus rendimentos;        
[ao passo que] o trabalhador [não pode acrescenta] nem renda da fundiária            
nem juro do capital (​Capitalinteresse​) ao seu ordenado industrial. Por isso           
[é] tão grande a concorrência entre os trabalhadores. Portanto, somente para           
o trabalhador a separação de capital, propriedade de terra e trabalho é uma             
separação necessária, essencial e perniciosa. O capital e a propriedade          
fundiária não precisam estacionar nessa abstração, mas o trabalho do          
trabalhador, sim. (MARX, 2018, p23-24) 

 



57 
 

Ou seja, além de aguentar mais tempo por ter capital acumulado o burguês ainda pode               

variar seu investimento e se perde dinheiro com uma greve não deixa de ganhar dinheiro no                

período, enquanto os operários têm uma opção de cada vez, pois a única coisa que têm para                 

vender é sua força de trabalho. A saída que os operários encontraram para aguentar mais               

tempo em casos de greves foi associar-se em ​trade-unions (literalmente uniões de troca, mas              

que em português pode ser traduzido como “sindicato”). Os operários associados às            

trade-unions (sindicalizados)​33 decidiam entre si pontos que afetariam diretamente suas vidas,           

como horas de trabalho e valores dos salários, para que no momento da negociação, todos               

pedissem a mesma coisa, assim vencendo a concorrência anteriormente citada, como mostra            

Engels: 

Quando, em 1824, os operários obtiveram o direito à livre associação, essas            
sociedades rapidamente se expandiram por toda a Inglaterra e tornaram- se           
fortes. Em todos os ramos de trabalho constituíram-se organizações         
semelhantes (​trade unions ​), com o objetivo declarado de proteger o operário           
contra a tirania e o descaso da burguesia. Eram suas finalidades fixar o             
salário, negociar ​en masse​, como força, com os patrões, regular os salários            
em relação aos lucros patronais, aumentá-los no momento propício e          
mantê-los em todas as partes no mesmo nível para cada ramo de trabalho;             
por isso, trataram de negociar com os capitalistas uma escala salarial a ser             
cumprida por todos e recusar empregos oferecidos por aqueles que não a            
respeitassem. Ademais, outras finalidades eram: manter o nível de procura          
do trabalho, limitando o emprego de aprendizes e, assim, impedir também a            
redução dos salários; combater, no limite do possível, os estratagemas          
patronais utilizados para reduzir salários mediante a utilização de novas          
máquinas e instrumentos de trabalho etc.; e, enfim, ajudar financeiramente          
os operários desempregados. (ENGELS, 2007, p250) 

 

O sustento dos trabalhadores pelo sindicato, ou algum tipo de auxílio para que este              

pudesse resistir por mais tempo em uma greve foi algo que se perdeu com o tempo, mas                 

permanecem com os sindicatos outras funções, entre elas formar trabalhadores para a            

categoria, para além disso uma função importantíssima dos sindicatos é o auxílio jurídico nos              

casos de disputas judiciais entre trabalhadores e patrões, na verdade, isso foi muito usado,              

como afirma Engels: 

Os operários do Northumberland e do Durham deram vida a um movimento            
de tal intensidade que se colocaram à frente de uma associação de mineiros             
de todo o reino e designaram como seu “procurador-geral” um cartista que já             
se distinguira em processos anteriores, o advogado W. P. Roberts, de Bristol.            

33 Hoje o termo usado é ​unionized  



58 
 

A ​Union ​[União​34​] que criaram logo se estendeu a todos os distritos, em             
todas as partes se designaram delegados que organizaram assembleias e          
recrutaram novos membros; assim, na primeira conferência de delegados         
realizada em Manchester, em janeiro de 1844, estavam representados mais          
de 60 mil mineiros e, na segunda, levada a cabo em Glasgow, seis meses              
depois, os representados chegavam a mais de 100 mil. Essas conferências           
discutiram todas as questões atinentes aos mineiros e tomaram-se         
importantes decisões acerca de greves; na sequência, fundaram-se vários         
jornais e, destacadamente, a revista mensal ​The Miner’s Advocate, ​em          
Newcastle-upon-Tyne, para defender os direitos dos mineiros. (ENGEL,        
2007, p286) 

 

Como em princípio os sindicatos representam (ainda hoje) categorias dentro da           

produção e, eventualmente, certas categorias têm melhores condições de vida que outras,            

houve uma tendência à luta social setorizada, onde cada sindicato lutava e negociava apenas              

as condições de trabalho pela categoria por ele representada. Porém todos os trabalhadores             

assalariados estavam permanentemente ameaçados pela competição e pelo risco do iminente           

desemprego, e por estarem vivendo em condições semelhantes, mesmo que alguns deles em             

situação melhor, os trabalhadores notam que não é seu tipo de trabalho que os separa dos                

burgueses, mas o fato de estarem a todo momento ameaçados pelo desemprego e a              

necessidade de terem de se sujeitar à burguesia vendendo sua força de trabalho​35​. 

Então unem-se em associações cada vez maiores que passam a abarcar, primeiro os             

sindicatos de uma determinada categoria do país (exemplo: o sindicato dos tecelões e Leeds              

se une ao de Manchester e ao de Londres), depois unem-se os sindicatos de um mesmo ramo                 

da indústria (exemplo: o sindicato dos tecelões se une ao sindicato dos fiadores formando o               

sindicato dos trabalhadores da indústria têxtil), assim gradativamente até que por fim unem-se             

todos os sindicatos de todos os ramos da indústria e do comércio (exemplo: a CUT​36 no                

Brasil). Como Marx e Engels expõem no ​Manifesto do Partido Comunista​: 

No começo, empenham-se na luta operários isolados, mais tarde, operários          
de uma mesma fábrica, finalmente operários de um mesmo ramo de           
indústria, de uma mesma localidade, contra o burguês que os explora           
diretamente. Dirigem os seus ataques não só contra as relações burguesas de            
produção, mas também contra os instrumentos de produção; destroem as          
mercadorias estrangeiras que lhes fazem concorrência, quebram as        

34 Sindicato 

35 Esse pensamento será explicado e sistematizado por Marx n’​O Capital​. Não é somente o fato de                 
estarem ameaçados que os separa dos burgueses, mas a função social do seu trabalho. 

36 Central Única dos Trabalhadores 



59 
 

máquinas, queimam as fábricas e esforçam-se para reconquistar a posição          
perdida do trabalhador da Idade Média (MARX e ENGELS, 2017, p47) 

 

Esse é um processo longo e é importante salientar que os sindicatos originais não são               

desativados. Engels e Marx explicam a lentidão desse processo assim na ​Ideologia Alemã​: 

A concorrência isola os indivíduos uns dos outros, não apenas os burgueses,            
mas ainda mais os proletários, apesar de agregá-los. Por isso, transcorre           
sempre um longo período antes que os indivíduos possam se unir, sem            
contar que, para essa união – quando não for meramente local –, os meios              
necessários, as grandes cidades industriais e as comunicações acessíveis e          
rápidas, têm de primeiro ser produzidos pela grande indústria; e, por isso,            
todo poder organizado em face desses indivíduos que vivem isolados e em            
relações que diariamente reproduzem o isolamento só pode ser vencido após           
longas lutas. (MARX e ENGELS, 2007, p62) 

 

São essas organizações as principais responsáveis pela luta de classes no período. É             

nelas que os trabalhadores percebem sua importância e, a cada greve, em que são necessárias               

mudanças nas leis, aprendem que confiar na boa vontade do parlamento não irá trazer as               

mudanças necessárias. Assim lançam o movimento cartista através da ​Carta do Povo onde             

deixam claro que o que mais querem é a possibilidade de representarem a si mesmos no                

parlamento. Engels explica: 

Uma vez que os operários não respeitam a lei, mas apenas reconhecem sua             
força enquanto eles mesmos não dispõem da força para mudá-la, é mais que             
natural que avancem propostas para modificá-la, é mais que natural que, no            
lugar da lei burguesa, queiram instaurar uma lei proletária. A proposta do            
proletariado é a Carta do Povo ​(People’s Charter​), cuja forma possui um            
caráter exclusivamente político e exige uma base democrática para a Câmara           
Alta. O cartismo é a forma condensada da oposição à burguesia. Nas            
associações e nas greves, a oposição mantinha-se insulada, eram operários          
ou grupos de operários isolados a combater burgueses isolados; nos poucos           
casos em que a luta se generalizava, na base dessa generalização estava o             
cartismo – neste, é toda a classe operária que se insurge contra a burguesia e               
que ataca, em primeiro lugar, seu poder político, a muralha legal com que ela              
se protege. (ENGELS, 2007, p261-262) 

 

É assim que o proletariado começa a se posicionar na luta de classes, até então os                

antagonismos estavam postos somente pela exploração do proletariado e suas condições de            

vida, por parte dos burgueses e crimes, revoltas e greves por parte dos trabalhadores. Em               

termos filosóficos, posto por Engels e Marx do seguinte modo: 



60 
 

De toda a exposição anterior resulta que​37 a relação coletiva em que entraram             
os indivíduos de uma classe e que era condicionada por seus interesses            
comuns diante de um terceiro foi sempre uma coletividade à qual os            
indivíduos pertenciam apenas como indivíduos médios, somente enquanto        
viviam nas condições de existência de sua classe; uma relação na qual            
participavam não como indivíduos, mas como membros de uma classe. Ao           
contrário, com a coletividade dos proletários revolucionários, que tomam         
sob seu controle suas condições de existência e as de todos os membros da              
sociedade, dá-se exatamente o inverso: nela os indivíduos participam como          
indivíduos. É precisamente essa associação de indivíduos (atendendo,        
naturalmente, ao pressuposto de que existam as atuais forças produtivas          
desenvolvidas) que coloca sob seu controle as condições do livre          
desenvolvimento e do movimento dos indivíduos – condições que, até agora,           
estavam entregues ao acaso e haviam se autonomizado em relação aos           
indivíduos singulares justamente por meio de sua separação como         
indivíduos, por sua união necessária dada com a divisão do trabalho e por             
meio de sua separação transformada num vínculo que lhes é alheio. (MARX            
e ENGELS, 2007, p66-67) 

 

A partir da carta do povo passa a haver a luta de classe no campo das ideias. Não que                   

antes não houvesse luta contra a exploração no campo das ideias, havia sim, como vimos no                

primeiro capítulo, mas esta era feita por intelectuais e burgueses humanistas que se             

indignavam com a situação dos trabalhadores. ​A Carta do Povo​, por outro lado emana do               

povo, consciente de sua situação e no interesse de mudá-la pelas próprias mãos, sem depender               

de nenhum outro grupo social. Engels põe deste modo: 

O cartismo nasceu do partido ​democrático​, partido que nos anos oitenta do            
século passado desenvolveu-se ​com o proletariado e, ao mesmo tempo, no           
proletariado​. Reforçando-se durante a Revolução Francesa, quando a paz foi          
restabelecida apresentou-se como partido ​radical​, deslocando seus centros        
de Londres para Birmingham e Manchester. Aliando-se com a burguesia          
liberal, impôs aos oligarcas do antigo Parlamento o ​Reform Bill e, desde            
então, vem se consolidando diante da burguesia sempre mais claramente          
como partido operário. Em 1838, uma comissão da Associação Geral dos           
Operários de Londres (​London Working Men’s Association​), liderada por         
William Lovett, elaborou a ​Carta do Povo​, cujos “seis pontos” são: 1)            
sufrágio universal para todos os homens maiores, mentalmente sadios e não           
condenados por crime; 2) renovação anual do Parlamento; 3) remuneração          
para os parlamentares, para que indivíduos sem recursos possam exercer          
mandatos; 4) eleições por voto secreto, para evitar a corrupção e a            
intimidação pela burguesia; 5) colégios eleitorais iguais, para garantir         
representações equitativas e 6) supressão da exigência (já agora apenas          
formal) da posse de propriedades fundiárias no valor de trezentas libras           
como condição para a elegibilidade – isto é, qualquer eleitor pode tornar-se            
elegível. Esses seis pontos, referidos exclusivamente à Câmara Baixa, são          
suficientes, por mais anódinos que possam parecer, para fazer ruir a           

37 os indivíduos que se libertaram em cada época histórica apenas continuaram a desenvolver as               
condições de existência que já estavam dadas. (S. M.) NOTA DA EDIÇÃO 



61 
 

Constituição inglesa e, com ela, a rainha e a Câmara Alta. (ENGELS, 2007,             
p262-263) 

 

Este é um resumo dos pontos da Carta que Engels fez para a publicação, incluindo               

alguns dados históricos e apontando a importância da carta, em seu texto integral a carta diz: 

1. Um voto para cada homem acima dos vinte-e-um anos de idade, de            
mente sadia, e não estando cumprindo sentença por um crime. 

2. O voto secreto, para proteger o eleitor no exercício do seu voto. 

3. Não qualificação de propriedade para Membros do Parlamento, para         
permitir aos eleitores voltarem ao parlamento o homem de sua escolha. 

4. Remuneração dos Membros do Parlamento, possibilitando      
negociantes, trabalhadores, ou outras pessoas de origem modesta a deixar,          
ou interromper seu meio de vida para atender os interesses da nação. 

5. Representação eleitoral igualitária, segurando a mesma quantidade       
de representação para o mesmo número de eleitores, ao invés de permitir que             
eleitores menos populosos tenham tantos assentos quanto os mais. 

6. Eleição Parlamentar anual, deste modo apresentando uma       
verificação melhor sobre o suborno e a intimidação, desde que nenhuma           
bolsa poderia comprar um eleitor a cada doze meses.​38​ (Wikipédia, 2019) 

 

381. A vote for every man twenty-one years of age, of sound mind, and not undergoing                
punishment for a crime. 

2. The secret ballot to protect the elector in the exercise of his vote. 

3. No property qualification for Members of Parliament in order to allow the constituencies to              
return the man of their choice. 

4. Payment of Members, enabling tradesmen, working men, or other persons of modest means to              
leave or interrupt their livelihood to attend to the interests of the nation. 

5. Equal constituencies, securing the same amount of representation for the same number of             
electors, instead of allowing less populous constituencies to have as much or more weight than               
larger ones. 

6. Annual Parliamentary elections, thus presenting the most effectual check to bribery and            
intimidation, since no purse could buy a constituency under a system of universal manhood              
suffrage in each twelve-month period (Wikipédia, 2019, tradução nossa) 

Dentre as muitas fontes pesquisadas a única que trazia uma de maneira clara e objetiva os pontos d’​A                  
Carta do Povo ​foi a Wikipédia. Há muitos ​fac similes e versões na internet, mas nenhuma tão clara e                   
não a encontramos nos livros pesquisados na biblioteca. 



62 
 

A luta pela aprovação dos seis pontos da carta foi longa e, mesmo que o cartismo não                 

tenha se concretizado legalmente, os trabalhadores só conseguiram mudanças importantes a           

partir de 1867 sendo a eleição anual o único ponto da carta que não foi aprovado, mas,                 

filosoficamente falando, a ​Carta do Povo e todos os escritos em torno dela servem para               

demonstrar que com consciência de classe o proletariado conseguiu se organizar e agir             

politicamente.  

É importante notarmos que algumas estratégias da burguesia permanecem as mesmas.           

Para conseguir avançar na conquista dos pontos da Carta os trabalhadores em alguns             

momentos precisaram se aliar à burguesia. Em ​A Situação da classe Trabalhadora na             

Inglaterra Engels afirma que os burgueses da época pensavam que com a revogação da Lei               

Sobre os Cereais​39 ficariam mais baratas as matérias primas, o que faria com que eles               

conseguissem contratar mais pessoas para trabalhar e que precisavam da ajuda da população             

para revogar essa lei, mas o operariado inglês sabia que isso não era tão simples e não foi                  

enganado por essa desinformação. Como diz Engels: 

O operário inglês, que lê mal e escreve pior, sabe bem, no entanto, quais são               
seus interesses e os interesses nacionais, sabe quais são os interesses           
particulares da burguesia e o que tem a esperar dela. Se não sabe escrever,              
sabe falar, e falar em público; se não conhece operações aritméticas, sabe o             
bastante de noções econômicas para refutar e desmascarar um burguês que           
defende a abolição das leis sobre os cereais; e se, para ele, apesar dos              
esforços dos clérigos, as questões celestiais permanecem obscuras, estão         
esclarecidas as questões práticas dos problemas terrenos, políticos e sociais.          
(ENGELS, 2007, p153) 

 

Marx citando Adam Smith nos ​Manuscritos Econômicos-Filosóficos também        

demonstra esta estratégia. Ele diz: 

As mais importantes operações do trabalho são reguladas e dirigidas          
segundo os planos e as especulações daqueles que aplicam os capitais; e o             
objetivo que eles pressupõem em todos estes planos e operações é o ​lucro​.             
Portanto: a taxa de lucro não sobe, como a renda da terra e o salário, com a                 
prosperidade da sociedade, e não cai, como aqueles, com o declínio desta            
última. Pelo contrário, esta taxa é naturalmente baixa nos países ricos e alta             
nos países pobres; e nunca é tão alta como nos países que mais rapidamente              
caminham em direção à ruína. O interesse desta classe não tem, portanto,            
como as outras duas, a mesma ligação com o interesse geral da sociedade...             
O interesse particular daqueles que exploram um ramo do comércio ou da            
manufatura é, em certo sentido, sempre diferente do [interesse] do público, e,            

39 Corn Law 



63 
 

frequentemente, até mesmo contraposto a ele de maneira hostil. O interesse           
do comerciante é sempre ampliar o mercado e limitar a concorrência dos            
vendedores. ... Essa é uma classe de pessoas cujo interesse jamais será            
exatamente o mesmo que o da sociedade, [de gente] que têm em geral um              
interesse, o de enganar e sobrecarregar o público. (SMITH, 1780 apud           
MARX, 2018, p47) 

 

Smith divide as pessoas na sociedade em três categorias: capitalistas, trabalhadores e            

arrendatários, como o salário do trabalhador e a renda da terra não têm relação com a taxa de                  

juros, os salários e a renda da terra não variam muito para os trabalhadores nem para os                 

arrendatários, mas quanto menor for a taxa de juros, maiores serão os lucros do capitalista​40​.               

Assim, competindo com trabalhadores e arrendatários o capitalista precisa convencê-los de           

que a diminuição da taxa de juros irá favorecer a todos, enganando o público e               

sobrecarregando-o, mas como afirma, Engels o operário não foi enganado tão facilmente.​41 

É interessante observar que caso alguns pontos da ​Carta do Povo fossem propostos             

hoje, muitos trabalhadores se oporiam fortemente, como, por exemplo, a eleição anual do             

parlamento. Seria isso uma evidência ou uma consequência da falta de consciência política?             

Não sabemos ao certo, mas sabermos da existência de uma carta de exigências que foi               

encaminhada ao parlamento, isso é uma prova da existência da consciência de classe. 

Assim vai se manifestando e se desenvolvendo a consciência de classe nos            

trabalhadores através da observação de sua percepção do mundo, das suas condições de vida,              

na realidade sensível, primeiro somente percebendo o mundo a sua volta, depois na busca de               

mudar esse mundo, com articulações e organizações políticas. Primeiro de categorias,           

posteriormente de classe e, por fim, unindo-se na forma de partidos políticos exigindo direitos              

e melhorias nas condições de vida e esta união surge para defender e apoiar os trabalhadores                

na luta de classes.  

40 A “venda de crédito” que Marx vai estudar n’​O Capital é favorecida por uma taxa de juros maior,                   
mas as outras atividades capitalistas não. 

41 Esta é a mesma estratégia que está sendo usada hoje no Brasil no que tange a reforma da                   
previdência, tentar convencer o trabalhador que qualquer mudança na legislação que favoreça à             
burguesia irá favorecer a sociedade como um todo. No Brasil hodierno é ainda mais grave, pois a                 
burguesia tenta convencer o trabalhador de que ele é um custo, um fardo para a produção, e não a peça                    
fundamental que tudo produz, e que aprovada a reforma da previdência o trabalhador vai diminuir seu                
custo perante o burguês e isso vai favorecer a ambos. 



64 
 

Deste modo, a consciência de classe é algo que se desenvolve no processo histórico              

contraditório devido às condições materiais e às relações produtivas da época. Entretanto a             

formação da consciência de classe não é algo que já aconteceu, continua até hoje como               

aprocesso. O estímulo para que se desperte nos trabalhadores a consciência de classe deve ser               

constante, o que Marx e Engels afirmam ser uma das funções do partido em o ​Manifesto do                 

Partido Comunista dizendo: “Mas em nenhum momento esse Partido se descuida de despertar             

nos operários uma consciência clara e nítida do violento antagonismo que existe entre a              

burguesia e o proletariado” (MARX, ENGELS, 2017, p69). E isto deve ser sempre feito, pois,               

a burguesia tenta de vários modos inibir o desenvolvimento da consciência de classe e cooptar               

os trabalhadores para lutar pelas suas pautas, para manter sua hegemonia. 

  



65 
 

Capítulo 3 - A Organização Política do Proletariado 

 

3.1 – O surgimento da ideologia comunista 

Conforme vimos, a consciência de classe, ou seja, perceber-se como parte de uma             

força produtiva, ao diferenciar-se da consciência geral, percebendo-se também como força           

hegemônica, rompe com a visão de mundo da classe dominante, cria uma nova visão de               

mundo, uma nova ideologia. A consciência de classe surge com a burguesia percebendo-se             

uma força produtiva diferente da nobreza e dos servos entre fim da idade média e o início da                  

idade moderna. No proletariado a consciência de classe surge conforme estes percebem o             

deterioramento das suas condições de trabalho e que individualmente não têm força para             

melhorar sua condição de existência, mas enquanto classe têm. Neste capítulo, veremos como             

a consciência de classe, a consciência comunista, é central para a organização da luta política               

e como o operariado lançado na luta de classes organiza seus objetivos. 

Devido à essa nova visão de mundo que a burguesia adquire, esta assume uma postura               

ativa na luta de classes. Luta de classes é o processo pelo qual historicamente se estabelece a                 

relação de dominante e dominados entre os homens. Ela surge com a divisão social do               

trabalho e, como vimos no primeiro capítulo, a divisão social refere-se à função social do               

trabalho, no modo de produção asiático separando os homens em caçadores e coletores e as               

mulheres cuidando do local onde residiam. Depois, na idade do bronze, surgiu a classe, ou               

casta, dos guerreiros para defender as tribos de invasores; com o aumento das tribos e a                

necessidade de expansão territorial os guerreiros que defendiam as tribos tornam-se invasores.            

A vida se complexifica e com o modo de produção antigo surgem: escravos, agricultores,              

pastores, marceneiros, ferreiros, e líderes religiosos. Nesse período desenvolvem-se as          

Cidades-Estado, com exceção dos escravos, todos os grupos possuem meios de lutar pelos             

interesses dos grupos. A rigor são apenas seis classes: escravos, servos, trabalhadores livres,             

militares, a aristocracia e o clero.  

Nas Cidades-Estados gregas, na Roma republicana, e em alguns reinos na antiguidade,            

as categorias dos trabalhadores livres conseguiam articular-se e lutar por representatividade,           

direitos e justiça, mas essas lutas eram ligadas à condição de trabalho das categorias,              

buscando mais igualdade entre mineiros, ferreiros, marceneiros, comerciantes em relação a           



66 
 

impostos e circulação de mercadorias, e não há evidências para afirmarmos que essa luta              

fosse motivada pela consciência de classe.  

No feudalismo a dinâmica da produção da vida material muda e surgem as guildas,já              

nos últimos séculos, para defender os interesses dos artesãos em oposição aos nobres e ao               

clero​42​. As cidades se tornam muradas por segurança e os comerciantes instalam-se nos             

arredores das cidades e os artesãos se unem a eles. Por fim, a burguesia muda a produção da                  

vida material simplificando a divisão de classes, reduzindo as funções sociais do trabalho a              

apenas duas: compra e venda da força de trabalho. Subjugando e relegando-a a um papel               

apenas nominal quando, após as revoluções burguesas, motivou os países a criarem exércitos             

permanentes e profissionais, que diferente da nobreza que servia por laços de serventia, vende              

sua força de trabalho ao Estado Nação, assim a nobreza perde seu poder político, e, atribuindo                

ao Estado Nação a necessidade de ser laico, ela diminui consideravelmente o poder político              

do clero. Com suas revoluções a burguesia mostra que os exércitos não devem estar              

vinculados aos nobres, mas ao Estado Nação e mina o poder militar da nobreza. Assim a                

burguesia vence a luta de classes derrotando nobreza e clero.  

É o conhecimento e o entendimento desse processo que leva Marx e Engels a dizerem               

no ​Manifesto “A história de todas as sociedades até hoje existentes é a história da luta de                 

classes.” (MARX e ENGELS, 2017, p22). A luta de classes, mesmo estando presente em              

todas as sociedades, não era motivada pela consciência de classe.  

Não podemos afirmar que não havia consciência de classes antes do seu surgimento na              

burguesia, mas não há evidências históricas que sustentem essa hipótese, nem há evidências             

que indiquem que a luta de classes até então existente não fosse motivada pela consciência de                

classes. A simplificação ocorrida pode ter facilitado para que os membros das forças             

produtivas se vissem como tal, mas também não há evidências que sustentem isso. Fato é que                

a consciência de classes passa a aparecer mais claramente nas ações políticas da burguesia e,               

posteriormente, do proletariado, deixando evidente a sua existência enquanto coisa e enquanto            

objeto de estudo, dado que é agente transformador do mundo. 

42 “Essa sociedade medieval continuava dividida em três ordens (como observou o bispo Adelberonte              
de Laon, na sua ​Carmen ad Robertum Regem​, de cerca de 1020): os que oravam (​oratores ​), os que                  
lutavam (​bellatores ​) e os que trabalhavam (​laboratores ​).” (JAGUARIBE, 2002, p408) 



67 
 

À burguesia só foi possível se tornar classe dominante depois que esta simplificou de              

tal modo as relações de produção e troca que restaram apenas duas classes. A ascensão da                

burguesia de classe oprimida à classe dominante torna a visão de mundo burguesa,             

paulatinamente, visão de mundo dominante, ou seja, a ideologia burguesa torna-se ideologia            

dominante.  

Marx e Engels em ​A Ideologia Alemã descrevem esse processo de simplificação das             

relações de produção e como essas novas relações de produção, simplificadas, difundiram-se            

pelo mundo, e, a partir dessa difusão destroem as forças produtivas locais e as              

particularidades dos países, e fazendo isso, onde se instalam, recriam as relações sociais             

simplificadas que vão recriar a consciência e a visão de mundo burguesas, Marx e Engels               

afirmam: 

A grande indústria, apesar desses meios protecionistas, universalizou a         
concorrência [...], criou os meios de comunicação e o moderno mercado           
mundial, submeteu a si o comércio, transformou todo capital em capital           
industrial e gerou, com isso, a rápida circulação [...] e a centralização dos             
capitais . Criou pela primeira vez a história mundial, ao tornar toda nação             
civilizada e cada indivíduo dentro dela dependentes do mundo inteiro para a            
satisfação de suas necessidades, e suprimiu o anterior caráter exclusivista e           
natural das nações singulares. Subsumiu a ciência natural ao capital e tomou            
da divisão do trabalho a sua última aparência de naturalidade. Destruiu, em            
geral, a naturalidade, na medida em que isso é possível no interior do             
trabalho, e dissolveu todas as relações naturais em relações monetárias.[...]          
Destruiu, onde quer que tenha penetrado, o artesanato e, em geral, todos os             
estágios anteriores da indústria. Completou a vitória [da cida]de comercial          
sobre o campo. Seu [pressuposto] é o sistema automático.[...] Essas forças           
produtivas, sob o regime da propriedade privada, obtêm apenas um          
desenvolvimento unilateral, convertem-se para a maioria em forças        
destrutivas e uma grande quantidade dessas forças não consegue alcançar a           
menor utilização na propriedade privada. A grande indústria, em geral, criou           
por toda parte as mesmas relações entre as classes da sociedade e suprimiu             
por meio disso a particularidade das diversas nacionalidades. (MARX e          
ENGELS, , 2007 p 59-61) 

 

E em todo lugar que a burguesia cria suas condições de desenvolvimento ela cria              

também o proletariado. Como está escrito no ​Manifesto do Partido Comunista​: 

Com o desenvolvimento da burguesia, isto é, do capital desenvolve-se          
também o proletariado, a classe dos operários modernos, os quais só vivem            
enquanto tem trabalho e só tem trabalho enquanto seu trabalho aumenta o            
capital. Esses operários, constrangidos a vender-se a retalho, são mercadoria,          
artigo de comércio como qualquer outro; em consequência, estão sujeitos a           
todas as vicissitudes da concorrência, a todas as flutuações do mercado.           
(MARX e ENGELS, 2017, p27) 



68 
 

 

Essas vicissitudes e flutuações são, como vimos no capítulo 2 o que pauperiza a              

condição de vida do operariado e o que acaba lançando-os, primeiramente à revolta, e depois               

à luta e à organização política. 

Quando a visão de mundo burguesa se fixa como ideologia dominante estes            

conseguem cooptar a sociedade e subsumir o ser social. A ideologia, conforme vimos no              

primeiro capítulo, é a forma idealizada que o ser social se vê, sendo assim, visão de mundo. A                  

ideologia burguesa substituiu a ideologia da nobreza, que substituiu a ideologia da            

aristocracia, que, por sua vez, substituiu a ideologia da gens, que substituiu a ideologia da               

tribo.  

No início da luta do proletariado há uma tentativa da nobreza de caricaturar os              

burgueses e sua ideologia, exaltando na literatura e nas artes os valores e o modo de vida                 

medievais, pondo-se ao lado dos trabalhadores como se sua exploração fosse melhor para os              

trabalhadores. O que a nobreza queria era voltar à posição de classe dominante, pois a               

sociedade ainda não havia se transformado inteira e a nobreza não havia sido destruída, e sua                

destruição poderia acabar também com a burguesia​43​, mas essa estratégia não foi efetiva,             

como Marx e Engels explicam no ​Manifesto Comunista​ quando falam da literatura socialista: 

Para despertar simpatias, a aristocracia fingiu deixar de lado seus próprios           
interesses e dirigiu sua acusação contra a burguesia, aparentando defender          
apenas os interesses da classe operária explorada. Desse modo, entregou-se          
ao prazer de cantarolar sátiras sobre os novos senhores e de lhes sussurrar ao              
ouvido profecias sinistras. 

[...] Se por vezes a sua crítica amarga e espirituosa feriu a burguesia no              
coração, sua impotência absoluta em compreender a marcha da história          
moderna terminou sempre produzindo um efeito cômico. (MARX e         
ENGELS, 2017, p41) 

 

Isso ocorre devido ao fato que a nobreza não quer ser exterminada enquanto classe e               

vê no operariado um possível aliado contra a burguesia, e a nobreza enquanto antiga classe               

dominante possui um bom número de intelectuais que se posicionam contra a burguesia. Esta              

43 “opressores e oprimidos, em constante oposição, têm vivido sempre numa guerra ininterrupta, ora              
franca, ora disfarçada; uma guerra que terminou sempre ou por uma transformação revolucionária da              
sociedade inteira, ou pela destruição das duas classes em conflito” (MARX e ENGELS, 2017, p22) 



69 
 

luta não acontece somente no campo da literatura, mas em vários campos do pensamento,              

inclusive na filosofia. A investigação dessa disputa no campo do pensamento iniciada por             

Marx e Engels será aprofundada por Gramsci que enfatiza o quanto é necessário sistematizar              

o pensamento de cada grupo. Escreve: 

Deve-se, portanto, explicar como ocorre que em cada época coexistam          
muitos sistemas e correntes de filosofia, como nascem, como se difundem,           
por que nessa difusão seguem certas linhas de separação e certas direções,            
etc. Isto mostra o quanto é necessário sistematizar crítica e coerentemente as            
próprias intuições do mundo e da vida, fixando com exatidão o que se deve              
entender por “sistema”, a fim de evitar compreendê-lo num sentido pedante           
e professoral. (GRAMSCI, 1999, p97) 

 

Aqui Gramsci explica que o intelectual deve, humildemente, ir até o grupo, apreender             

os seus anseios e sistematizá-los sem tentar dizer o que o grupo deve querer, sobre a função                 

política​44 do intelectual nos aprofundaremos mais na frente. Marx e Engels, ao criticar o              

idealismo, o fazem pois percebem que: 

De todas as classes que hoje em dia se opõem à burguesia, só o proletariado               
é uma classe verdadeiramente revolucionária. As outras classes degeneram e          
perecem com o desenvolvimento da grande indústria; o proletariado, pelo          
contrário, é seu produto mais autêntico. (MARX e ENGELS, 2017, p30) 

 

Afirmam isso no ​Manifesto do Partido Comunista porque vêm que o anseio da             

nobreza de não perder seu poder é anacrônico e o desejo da burguesia de se consolidar no                 

poder, são anseios que entram em contradição com o mundo que a grande indústria está               

criando. 

 

3.2 - A ideologia burguesa e o processo de alienação 

Diferentemente das visões de mundo anteriores a ideologia burguesa difundiu-se          

baseada em um processo de alienação que a mantém até hoje. Alienar significa separar, e a                

alienação enquanto consequência do modo de produção capitalista aparece de quatro modos,            

segundo Marx nos ​Manuscritos Econômicos-Filosóficos​: a alienação do produto, a alienação           

da atividade, a alienação do ser genérico e a alienação do homem pelo homem. 

44 O intelectual possui outras funções além de sua função política, mas não entraremos nesse assunto pois não é o                    
nosso foco. 



70 
 

A alienação do produto ocorre pelo fato de que os homens, ao vender sua força de                

trabalho não vêm o produto como produto do seu trabalho, o produto é mercadoria para               

burguês vender e o que o trabalhador consegue com seu trabalho é o seu salário, é isso que                  

gera o primeiro estranhamento entre o homem e a mercadoria. 

A alienação do homem de sua atividade se dá devido ao fato que, com a venda da                 

força de trabalho ao burguês, quem possui os instrumentos de trabalho e as matérias primas é                

o burguês. O que gera uma simplificação da função. 

Cada trabalhador passa a ser responsável por apenas uma pequena parte do processo             

de produção, de tal modo que estes ficam cada vez menos envolvidos com o processo               

produtivo, assim, para produzir um móvel um trabalhador corta a árvore para o dono da terra                

onde estão as árvores, outro trabalhador divide o tronco em tábuas para o dono da serraria, um                 

terceiro corta as tábuas no formato de uso e, por fim, um quarto cola e aparafusa as partes                  

para montar o móvel​45​. Assim, nenhum trabalhador se envolve profundamente com o            

trabalho, simplificando as funções e tornando-as irrelevantes aos trabalhadores, pois alienados           

de suas partes no processo produtivo, estes não se importam com o trabalho que executam. A                

atividade torna-se indiferente pois, mesmo sendo produção da vida material e atendendo às             

necessidades humanas, seu fim não é atender às necessidades humanas ou ser produção da              

vida material, mas salário para o trabalhador e lucro para o burguês. 

Marx consegue observar essa forma de alienação pois na época na Alemanha ainda             

existia o trabalho dos artesãos que, usando o mesmo exemplo do móvel, ia na floresta, cortava                

a árvore, serrava o tronco, cortava as tábuas, colava e aparafusava os móveis e os vendia                

inteiros aos consumidores finais estabelecendo assim um vínculo muito maior entre o homem,             

seu trabalho e o produto do seu trabalho.  

Se estas análises não tivessem sido feitas nesse período, a relação do artesão com a               

atividade e o produto talvez fosse esquecida e a relação de produção burguês<=>operário             

fosse de tal modo naturalizada que o operário seria sempre visto como custo de produção para                

o burguês. Hoje, em administração ou em algumas correntes da economia, o trabalhador é              

visto como custo de produção e não como parte necessária à produção, isto porque as relações                

de produção do modo de produção capitalista surgidas entre os séculos XVIII e XIX foram               

45 Isso na época de Marx, hoje os móveis são montados nas casas dos consumidores finais por                 
montadores profissionais  



71 
 

em tal escala replicadas que hoje são vistas como relações naturais, necessárias, e que sempre               

existiram. 

A administração e algumas vertentes da economia não possuem a tendência de tentar             

fazer uma abordagem histórica para seus dados, vêm apenas os dados crus, deste modo, não               

apreendem que com a transição do artesanato à manufatura, do artesão ao operário, há uma               

separação do trabalhador do seu objeto de trabalho e do seu trabalho, mas como uma               

racionalização oportuna e necessária para o aumento da produção e consequentes diminuição            

dos preços e aumento dos lucros, conforme as leis da oferta e da procura. No ​Manifesto do                 

Partido Comunista​, Marx e Engels expõem isso de maneira sintética, eles dizem: 

O crescente emprego de máquinas e a divisão do trabalho despojam a            
atividade do operário de seu caráter autônomo, tirando-lhe todo o atrativo. O            
operário torna-se um mero apêndice da máquina e dele só se requer o manejo              
mais simples, mais monótono, mais fácil de aprender. Desse modo o custo            
do operário se reduz, quase exclusivamente, ao meios de subsistência que           
lhes são necessários para viver e perpetuar sua espécie. Ora, o preço do             
trabalho, como toda mercadoria, é igual ao seu custo de produção. Portanto,            
à medida que aumenta o caráter enfadonho do trabalho, decrescem os           
salários (MARX e ENGELS, 2017, p27-28) 

 

Sem as análises de Marx e Engels, que foram feitas enquanto essa transição ainda              

estava sendo feita na Alemanha e na França, mas já havia sido concluída na Inglaterra e nos                 

E.U.A., a análise acerca da alienação do trabalhador nesses dois primeiros modos poderia se              

perder, pois não há garantias de que esse resgate histórico seria feito. Outra consequência              

desse modo de produzir é que a simplificação da função diminui as exigências do que o                

trabalhador precisa saber, o que diminui o valor do trabalho e faz com que o trabalhador                

pouco se importe com o botão ou parafuso que aperta. 

A alienação do homem do seu ser genérico é devida ao fato de que na natureza todo                 

ser vivo tem condições de ser manter vivo, a natureza provém. Os homens na compra e venda                 

da força de trabalho rompem com a natureza, cercando terras, limitando o uso de terras               

públicas e criando leis que impeçam o uso de coisas naturais como pegar lenha em uma                

floresta  ou água em um rio. 

O quarto modo de alienação é o homem subjugar o homem forçando, por situações              

que lhes são externas, a vender sua força de trabalho pelo menor preço que o burguês quiser                 

pagar. 



72 
 

No ​Manifesto do Partido Comunista Marx e Engels expõem aos trabalhadores como a             

burguesia calcula o preço do seu trabalho e se apropria da riqueza, separando-os da riqueza               

que geram e afirmando a intenção dos comunistas de suprimir essa apropriação, eles             

analisam: 

O preço médio que se paga pelo trabalho assalariado é um mínimo de             
salário, ou seja, a soma dos meios de subsistência necessários para que o             
operário viva como operário. Por conseguinte, o que o operário recebe com            
seu trabalho é o estritamente necessário para a mera conservação e           
reprodução de sua existência. [...] Queremos apenas suprimir o caráter          
miserável dessa apropriação, que faz com que o operário só viva para            
aumentar o capital e só viva na medida em que o exigem os interesses da               
classe dominante. (MARX e ENGELS, 2017, p34-35) 

 

O terceiro e o quarto tipos de alienação se relacionam do seguinte modo: por estar               

separado de seu ser genérico e da natureza, os homens não têm como atender suas               

necessidades básicas, deste modo, para poder sobreviver, sendo forçados a vender sua força             

de trabalho para quem tem dinheiro. O estranhamento acontece pois o operário é visto pelo               

burguês como custo de produção sendo despersonificado, e o burguês, por sua vez, é visto               

como fonte de onde vem o dinheiro, sendo também despersonificado. 

Da análise da alienação que Marx fez nos ​Manuscritos​, ele apreende que sua origem              

está na propriedade privada. A propriedade da terra, das máquinas, do dinheiro, etc..., pois ao               

separar o trabalhador do objeto do trabalho e do produto do trabalho que é apropriado pelo                

burguês, o operário só vê o salário que recebe. Essa análise vai influenciar diretamente sua               

posição política e sua adesão ao movimento operário, pois mesmo os operários não tendo              

esclarecimentos filosóficos acerca da própria alienação, eles a estavam combatendo.  

Deste modo podemos estabelecer que a força da burguesia, assentada na propriedade            

privada, se fortalece com a alienação, e que, pelo fato da humanidade estar constrangida a               

comprar ou vender força de trabalho para produzir a vida material, isto gera um processo de                

objetificação dos sujeitos. Esta estrutura, que permite a exploração dos trabalhadores, move            

os comunistas a se posicionarem contra toda forma de capital, porque é ele que se beneficia                

da alienação, permitindo que uma minoria favoreça-se do trabalho da maioria, é isto que leva               

Marx e Engels a afirmar: 

Alega-se ainda que, com a abolição da propriedade privada, toda a atividade            
cessaria, uma inércia geral apoderar-se-ia do mundo. 



73 
 

Se isso fosse verdade, há muito que a sociedade burguesa teria sucumbido à             
ociosidade, pois que os que no regime burguês trabalham não lucram e os             
que lucram não trabalham. Toda a objeção se reduz a essa tautologia: não             
haverá mais o trabalho assalariado quando não mais existir capital. (MARX           
e ENGELS, 2017, p 36) 

 

Observando o processo histórico percebemos que cada classe que questionava o poder            

da classe dominante trazia consigo uma visão de mundo muito próxima da visão de mundo               

dominante. Não havia a intenção de ruptura com a estrutura de dominação, nem com a ideia                

de dominação, mesmo com essas mudanças trazendo rupturas necessárias com a visão de             

mundo e com o modo de produção anterior, em outros pontos, no que tange à estrutura de                 

dominação, era igual. O fato que, conforme cada classe assumia a posição de classe              

dominante, e com ela as suas ideias assumiam o lugar de ideias dominantes no lugar das                

ideias da classe dominante anterior, é o que leva Marx e Engels a postular que isso cria nos                  

homens uma ideologia baseada na dominação.  

Marx e Engels n’​A Ideologia Alemã explicam como essa ideologia aparece no            

idealismo na criação de representações gerais do indivíduo, considerado a partir de condições             

comuns de existência. Os indivíduos de diferentes classes e categorias existem ao mesmo             

tempo.  

Se se considera filosoficamente esse desenvolvimento dos indivíduos nas         
condições comuns de existência dos estamentos e das classes que          
historicamente se sucedem e nas representações gerais que, por essa razão,           
lhes foram impostas, pode-se então facilmente imaginar que nesses         
indivíduos desenvolveu-se o Gênero ou o Homem, ou que eles          
desenvolveram o Homem; (MARX e ENGELS, 2007, p 64) 

 

O conceito de que existe uma ideologia dominante aparece n’​A Ideologia Alemã e se              

refere à adesão das classes que não são a classe dominante, à visão de mundo da classe                 

dominante. Assim essa ideologia é a visão de mundo que surge a partir da consciência geral.                

Na citação abaixo, Fabio Frosini explica que quando a ideologia é entendida como visão de               

mundo, a ideologia dominante é falsa ideologia pois é uma substituição imaginária e             

idealizada do real. 

Se a ideologia é entendida nesta acepção, a esta, como substituto imaginário            
da completude da práxis social, se opõe a realização teórico-prática coletiva           
daquela mesma práxis, que consiste na restituição daquela práxis (que na           
história das sociedades divididas em classes se tornou sempre funcional à           



74 
 

subordinação) à cooperação social. Isso, porém não quer dizer que a           
ideologia como substituto imaginário da completude da práxis social seja          
somente um instrumento de dominação. Ao contrário, a ideologia não          
poderia ser um substituto imaginário de algo, se não conservasse pelo menos            
um traço deste objeto ausente, mesmo que seja em forma desfigurada           
(FROSINI, 2014, p568) 

 

Deste modo a visão de mundo dominante se forma na práxis real, porém, mesmo              

mantendo traços reais dessa práxis, a desfigura ao idealiza-la . Assim, por desfigurar a práxis               

idealizando-a, a visão de mundo torna-se instrumento de dominação da classe dominante.            

Gramsci explica isso na citação abaixo ao, explicar que a contradição entre a ação e o                

discurso não se dá por má-fé, mas porque, eventualmente uma classe, ou um grupo social, tem                

uma visão de mundo que se manifesta na práxis, mas ainda não tem seus próprios ideais                

definidos, o que leva o grupo a adotar no discurso, os ideais da classe dominante, ele diz: 

Qual será, então, a verdadeira concepção do mundo: a que é logicamente            
afirmada como fato intelectual, ou a que resulta da atividade real de cada             
um, que está implícita na sua ação? E, já que a ação é sempre uma ação                
política, não se pode dizer que a verdadeira filosofia de cada um se acha              
inteiramente contida na sua política? Este contraste entre o pensar e o agir,             
isto é, a coexistência de duas concepções do mundo, uma afirmada por            
palavras e a outra manifestando-se na ação efetiva, nem sempre se deve à             
má-fé. A má-fé pode ser uma explicação satisfatória para alguns indivíduos           
considerados isoladamente, ou até mesmo para grupos mais ou menos          
numerosos, mas não é satisfatória quando o contraste se verifica nas           
manifestações vitais de amplas massas: neste caso, ele não pode deixar de            
ser a expressão de contrastes mais profundos de natureza histórico-social.          
Isto significa que um grupo social, que tem sua própria concepção do            
mundo, ainda que embrionária, que se manifesta na ação e, portanto, de            
modo descontínuo e ocasional — isto é, quando tal grupo se movimenta            
como um conjunto orgânico —, toma emprestado a outro grupo social, por            
razões de submissão e subordinação intelectual, uma concepção que não é a            
sua, e a afirma verbalmente, e também acredita segui-la, já que a segue em              
“épocas normais”, ou seja, quando a conduta não é independente e           
autônoma, mas sim submissa e subordinada. É por isso, portanto, que não se             
pode separar a filosofia da política; ao contrário, pode-se demonstrar que a            
escolha e a crítica de uma concepção do mundo são, também elas, fatos             
políticos. (GRAMSCI, 1999a, p 97) 

 

Marx e Engels n’​A Ideologia Alemã abordam esse processo e já apontam que é a               

consciência de classe que aponta a necessidade de uma ruptura radical. Nas suas palavras: 

No desenvolvimento das forças produtivas advém uma fase em que surgem           
forças produtivas e meios de intercâmbio que, no marco das relações           
existentes, causam somente malefícios e não são mais forças de produção,           



75 
 

mas forças de destruição (maquinaria e dinheiro) – e, ligada a isso, surge             
uma classe que tem de suportar todos os fardos da sociedade sem desfrutar             
de suas vantagens e que, expulsa da sociedade, é forçada à mais decidida             
oposição a todas as outras classes; uma classe que configura a maioria dos             
membros da sociedade e da qual emana a consciência da necessidade de uma             
revolução radical, a consciência comunista, que também pode se formar,          
naturalmente, entre as outras classes, graças à percepção da situação dessa           
classe; (MARX e ENGELS, 2007, p 41-42) 

 

Aqui os filósofos explicam que no processo de desenvolvimento de forças produtivas,            

algumas forças, ao nascer, são a superação de outras forças produtivas e, por isso, são também                

destrutivas, quando, nesse processo as velhas relações passam a ser um fardo para as novas               

relações que surgem. Assim, a classe mais diretamente beneficiada pelas novas relações            

precisa se opor a todas as outras classes para manter as novas relações de produção e se                 

manter enquanto classe.  

Neste caso, Marx e Engels estão falando das novas relações que os comunistas criam e               

que tentam ser sufocadas pela burguesia, mas esta relação também pode ser usada para              

descrever a relação da burguesia com as relações feudais de produção, sua luta contra os               

impostos, os quais recaíam majoritariamente na burguesia. A disputa com as guildas de ofício              

dos artesãos, assim como os ônus do modo de produção capitalista recaem sobre os              

trabalhadores.  

A condição necessária para a existência destes fardos é a divisão da sociedade dividida              

em classes. Estes são subprodutos das relações de produção, por isso, os comunistas propõem              

o fim da propriedade que divide os homens em classes. Transformar as relações de              

propriedade é algo comum a todas as classes que estão envolvidas na luta de classes, por isso,                 

Marx e Engels no ​Manifesto​, afirmam que as proposições dos comunistas: 

São apenas a expressão geral das condições efetivas de uma luta de classes             
que existe, de um movimento histórico que se desenvolve diante dos olhos.            
A abolição das relações de propriedade que até hoje existiram não é uma             
característica peculiar e exclusiva do comunismo. 

Todas as relações de propriedade têm passado por modificações constantes          
em conseqüencia das contínuas transformações das condições históricas.        
(MARX e ENGELS, 2017, p33)  

 

Assim como outras classes sociais assimilaram a consciência burguesa e sua ideologia,            

membros da burguesia e de outras classes que ainda não haviam sido eliminadas             



76 
 

eventualmente assimilaram a consciência comunista e sua ideologia​46​. As diferenças          

fundamentais nas situações da burguesia e do operariado são duas, primeira: a burguesia em              

ascensão não contava com a maior parte da população; e a burguesia e sua consciência de                

classe buscava somente o aumento do seu poder político, e não o fim da exploração e das                 

injustiças de um modo amplo, buscavam o fim das injustiças da nobreza contra a burguesia. É                

essa percepção da diferença entre a consciência comunista e as demais consciências que             

levam Marx e Engels a dizer:  

em todas as revoluções anteriores a forma da atividade permaneceu intocada,           
e tratava-se apenas de instaurar uma outra forma de distribuição dessa           
atividade, uma nova distribuição do trabalho entre outras pessoas, enquanto          
a revolução comunista volta-se contra a forma da atividade existente até           
então, suprime o trabalho e supera [​aufhebt​] a dominação de todas as classes             
ao superar as próprias classes, pois essa revolução é realizada pela classe            
que, na sociedade, não é mais considerada como uma classe, não é            
reconhecida como tal, sendo já a expressão da dissolução de todas as classes,             
nacionalidades etc., no interior da sociedade atual (MARX e ENGELS,          
2007, p42) 

 

Ou seja: mesmo com a ruptura radical promovida pela burguesia contra o absolutismo             

e pela, entre outras coisas, secularização dos estados, ainda permanece intocada a sociedade             

dividida em classes e o fato de que uma classe necessita explorar outra classe para ser classe                 

dominante e gerar riqueza. Os comunistas, em suas propostas, rompem até mesmo com isso.              

Não é luta de uma classe para se tornar classe dominante, mas uma luta para acabar com todas                  

as classes. No ​Manifesto do Partido Comunista​ Marx e Engels afirmam: 

Todos os movimentos históricos têm sido, até hoje, movimentos de minorias           
ou em proveito de minorias. O movimento proletário é o movimento           
autônomo da imensa maioria em proveito da imensa maioria. O proletariado,           
a camada mais baixa da sociedade atual, não pode erguer-se, pôr-se de pé,             
sem fazer saltar todos os estratos superpostos que constituem a sociedade           
oficial. (MARX e ENGELS, 2017, p31) 

 

Assim, a revolução desejada pelos comunistas busca a dissolução de toda a estrutura             

de dominação, não somente as classes, mas das relações interpessoais, de trabalho, de país              

para país, etc. e isso se manifesta voltando-se contra a organização do trabalho na sociedade               

46 Por isso no ​Manifesto do Partido Comunista​, na primeira seção do capítulo III os autores falam do                  
socialismo reacionário e diferenciam os socialismos feudal, pequeno burguês, e o alemão e, na              
segunda seção do mesmo capítulo, falam do socialismo conservador ou burguês. 



77 
 

burguesa. Não basta, porém, os comunistas com a consciência comunista voltar-se contra a             

organização do trabalho, é necessário, como vimos acima, a adesão massiva dos trabalhadores             

e para adesão massiva dos trabalhadores é necessário, como afirmam Marx e Engels n’​A              

Ideologia Alemã​, a transformação dos homens. Afirmam que: 

para a criação em massa dessa consciência comunista quanto para o êxito da             
própria causa faz-se necessária uma transformação massiva dos homens, o          
que só se pode realizar por um movimento prático, por uma revolução; que a              
revolução, portanto, é necessária não apenas porque a classe dominante não           
pode ser derrubada de nenhuma outra forma, mas também porque somente           
com uma revolução a classe que derruba detém o poder de desembaraçar-se            
de toda a antiga imundície e de se tornar capaz de uma nova fundação da               
sociedade. (MARX e ENGELS, 2007, p42) 

 

Aqui está destacado que, com a transformação dos homens para que estes formem um              

movimento prático, um movimento revolucionário, só uma revolução pode derrubar a classe            

dominante, e também a estrutura corrupta sobre a qual ela se ergue. Essa transformação dá-se               

através da criação de massa da consciência comunista rompendo com a ideologia da classe              

dominante. 

A ideologia que surge a partir da consciência de classes possui nessas condições, mais              

precisamente, num momento de ebulição social, uma função específica de agente de            

transformação social e política. Frosini, ao analisar a questão da ideologia, observa que, por              

vezes, a ideologia é reduzida à expressão política, mas que desse modo ela não seria               

percebida com a função de agente transformador da realidade, sendo também isolada da             

realidade que lhe serve de base : 

Somente se a ideologia é pensada como uma função social específica, e            
como consequência, a superestrutura não é mais reduzida à aparição          
derivada e secundária em relação à base material, a política pode ser            
pensável. Em caso contrário, a política é, em modo contraditório, ou           
reduzida a “expressão” de tendências presentes na base, e, portanto privada           
de uma realidade própria, ou separada da base para poder receber esta            
realidade, e isolada em forma “autônoma”. (FROSINI, 2014, p570) 

 

Entender a ideologia como visão de mundo, e como as ideologias interagem no campo              

político, nos leva a perceber a função da ideologia como instrumento de dominação da classe               

dominante. Devido a essa natureza ambivalente da ideologia, acaba recaindo em parte ao             

indivíduo a responsabilidade pela ruptura com a ideologia dominante. Para tanto a            



78 
 

consciência de classe é fundamental. É necessário o conhecimento da realidade. De outro             

modo o indivíduo permanece com a visão de mundo da classe dominante e acabam não               

defendendo os interesses de sua classe, mas os interesses da classe dominante, por que ele               

ambiciona chegar à classe dominante, tem a ilusão de poder chegar à classe dominante. Deste               

modo a consciência de classes é vista como elemento chave para a superação da estrutura de                

exploração do homem pelo homem. Assim: 

O conhecimento ou a falta de conhecimento da realidade no terreno das            
ideologias faz parte de uma dinâmica social, na qual está sempre em jogo o              
exercício de um domínio de classe, ou a luta para se subtrair a este domínio,               
ou para eliminá-lo totalmente. (FROSINI, 2014, p574) 

 

Isso por que na luta de classes cada superação de um modo de produção pelo outro, e                 

de uma classe pela outra, por serem, até hoje, modos de produção baseados na competição e                

na exploração de uma classe pela outra, não permitem que os homens sejam livres, nem que                

desenvolvam o que é realmente humano.  

Segundo Marx e Engels, o único modo de desenvolver uma consciência, e,            

consequentemente, uma ideologia, genuinamente humanas é a superação da luta de classes,            

eliminando as classes e com elas a relação oprimidos e opressores, todos como iguais,              

fazendo deste modo surgir uma consciência verdadeiramente humana que, mesmo          

determinada pelas relações sociais de produção não foi imposta tendo em foco a competição              

com o outro, mas no próprio desenvolvimento humano. Afirmam:“Essa subsunção dos           

indivíduos a determinadas classes não pode ser superada antes que se forme uma classe que já                

não tenha nenhum interesse particular de classe a impor à classe dominante” ​(MARX e              

ENGELS, 2007, p64). 

Marx percebe na necessidade de garantir a sobrevivência, um obstáculo para o            

desenvolvimento do que é realmente humano. Isso se expressa na luta contra o ambiente              

hostil na natureza antes da vida em sociedade, na disputa por territórios das primeiras tribos,               

na escravidão e no constante estado beligerante do modo de produção antigo, na servidão e na                

religiosidade do modo de produção feudal, e na necessidade de vender sua força de trabalho               

para sobreviver no modo de produção capitalista, e a superação dessa necessidade de lutar              

pela sobrevivência, que vem junto com a superação da divisão da sociedade em classes, vai               

abrir caminho para o desenvolvimento do que é puramente humano.  



79 
 

Ele afirma que o desenvolvimento das forças produtivas em cada época, cria dentro de              

cada modo de produção, forças antagônicas que levam a uma simplificação das relações de              

produção que interferem na vida social, percebendo a simplificação no modo de produção             

capitalista de dividir a sociedade em duas. Isso leva Marx a afirmar que a próxima               

simplificação é a eliminação de todas as classes​47​. E, a partir da eliminação da luta pela                

sobrevivência como obstáculo, é que começará a ser escrita a história da humanidade, como              

vimos na citação abaixo retirada do prefácio de 1859 de ​Para uma Crítica da Economia               

Política​: 

As relações burguesas de produção constituem a última forma antagônica do           
processo social de produção, antagônicas não em um sentido individual, mas           
de um antagonismo nascente das condições sociais de vida dos indivíduos;           
contudo, as forças produtivas que se encontram em desenvolvimento no seio           
da sociedade burguesa criam ao mesmo tempo as condições materiais para a            
solução destes antagonismos. Daí que com esta formação social se encerra a            
pré-história da sociedade humana. (MARX, 1978, p130) 

 

Daqui podemos retirar que com a consciência de classe burguesa, surgida no interior             

da sociedade feudal, começa a ruptura pois, para além da estrutura dominantes x dominados,              

os valores de cada modo de produção anterior ao capitalismo eram basicamente os mesmos. A               

a consciência burguesa, porém, vem com novos valores e uma nova perspectiva sobre as              

relações de produção. Nessa nova visão de mundo, a relação senhor e servo não deve ser mais                 

baseada na lealdade ou na honra, mas no pagamento em dinheiro em troca pelo trabalho. 

Com a burguesia, ganha força a noção de igualdade entre os homens que começa a               

dissipar a noção de que uns homens são melhores que outros e que existe uma essência a se                  

manifestar em cada homem existente desde a antiguidade. Essa noção de igualdade cria na              

burguesia um senso forte de autodeterminação que influencia a filosofia burguesa e, nesse             

sentido, a filosofia política moderna. No campo prático e ideológico isso se reflete na              

movimentação política ficando evidente, na ​Declaração de Independência dos Estados          

47 Mas a classe dominante vai lutar contra a superação da sociedade dividida em classes como sempre                 
lutou. Devemos sempre lembrar que a sociedade sem divisão de classes não é algo mecânico que                
acontecerá necessariamente, é uma possibilidade que está posta como um possível progresso, assim             
como estão postas as possibilidades de retrocesso, como a barbárie. 



80 
 

Unidos da América​48​, de 1776, e na ​Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão de                

1789 ​49 ​50​, que trazem em si a noção de que a coletividade é importante nas relações políticas,                 

mas que estes podem mudá-las através da ação política unidos contra terceiros. Como dizem              

Marx e Engels: 

Os indivíduos singulares formam uma classe somente na medida em que têm            
de promover uma luta contra uma outra classe; de resto, eles mesmos se             
posicionam uns contra os outros, como inimigos, na concorrência. Por outro           
lado, a classe se autonomiza, por sua vez, em face dos indivíduos, de modo              
que estes encontram suas condições de vida predestinadas e recebem já           
pronta da classe a sua posição na vida e, com isso, seu desenvolvimento             
pessoal; são subsumidos a ela. (MARX e ENGELS, 2007, p 63) 

 

Aqui, Marx e Engels explicam que em uma sociedade dividida em classes, os             

indivíduos formam uma classe apenas perante outra classe, através da relação de dominação             

de uma classe pela outra. Os indivíduos da classe dominada têm suas condições de existência               

determinadas pela classe dominante e só podem lutar contra ela na luta de classes. 

Marx e Engels prosseguem n’​A Ideologia Alemã mostrando que no, modo de produção             

burguês, os indivíduos médios pertencem a essa classe enquanto vivem como os membros             

dela, por condições de existência herdadas, mas que no modo de produção comunista, os              

indivíduos participam como indivíduos e que esta individualidade permite seu livre           

desenvolvimento. Isto só acontece se o desenvolvimento de forças produtivas cria condições            

materiais, condições estas que no século XIX estavam entregues ao acaso, colocando os             

homens em um vínculo que lhes é alheio. No movimento comunista, porém, os homens se               

unem livremente, com consciência. Marx e Engels descrevem essa diferenciação na passagem            

abaixo. Ponderam:  

48 Consideramos estas verdades como evidentes por si mesmas, que todos os homens são criados               
iguais, dotados pelo Criador de certos direitos inalienáveis, que entre estes estão a vida, a liberdade e a                  
procura da felicidade. Que a fim de assegurar esses direitos, governos são instituídos entre os homens                
(HANCOCK, site da UEL, 2020) 

49Artigo 1º- Os homens nascem e são livres e iguais em direitos. As distinções sociais só podem                 
fundar-se na utilidade comum. (site do Ministério Público Federal, 2020)  

50 ambos textos criticados por Marx em ​Sobre a Questão Judaica 



81 
 

De toda a exposição anterior resulta que​51 a relação coletiva em que entraram             
os indivíduos de uma classe e que era condicionada por seus interesses            
comuns diante de um terceiro foi sempre uma coletividade à qual os            
indivíduos pertenciam apenas como indivíduos médios, somente enquanto        
viviam nas condições de existência de sua classe; uma relação na qual            
participavam não como indivíduos, mas como membros de uma classe. Ao           
contrário, com a coletividade dos proletários revolucionários, que tomam         
sob seu controle suas condições de existência e as de todos os membros da              
sociedade, dá-se exatamente o inverso: nela os indivíduos participam como          
indivíduos. É precisamente essa associação de indivíduos (atendendo,        
naturalmente, ao pressuposto de que existam as atuais forças produtivas          
desenvolvidas) que coloca sob seu controle as condições do livre          
desenvolvimento e do movimento dos indivíduos – condições que, até agora,           
estavam entregues ao acaso e haviam se autonomizado em relação aos           
indivíduos singulares justamente por meio de sua separação como         
indivíduos, por sua união necessária dada com a divisão do trabalho e por             
meio de sua separação transformada num vínculo que lhes é alheio. (MARX            
e ENGELS, p 66-67, 2007) 

 

A união forçada dos indivíduos de uma classe cria, como vimos no capítulo 2, uma               

nova consciência surgida no interior da sociedade burguesa. A consciência comunista, visa,            

deste modo, a superação da separação da sociedade dividida em classes, retorno da livre              

associação entre os homens e a reunião do homem consigo mesma. Essa superação traz              

consigo, enquanto é construída, novas relações sociais de produção, livres de exploração e             

novas relações jurídicas sem opressão. Sendo, deste modo, um novo humanismo. Marx            

explica isso nessa passagem dos ​Manuscritos Econômicos-Filosóficos​: 

O ​comunismo como superação ​positiva da ​propriedade privada​, como         
autoalienação humana e, por isso, como ​apropriação real da essência          
humana pelo e para o homem; por isso como retorno total do homem para si,               
consciente e no interior de toda riqueza do desenvolvimento histórico, como           
um homem social, ou seja, humano. Esse comunismo como um naturalismo           
completo = humanismo e como humanismo completo = naturalismo, ele é a            
verdadeira solução do antagonismo do homem com a natureza e o com            
homem, a verdadeira solução do conflito entre existência e essência, entre           
objetivação e afirmação de si, entre liberdade e necessidade, entre indivíduo           
e gênero. Ele é enigma resolvido da história e se conhece como sendo essa              
solução. (MARX, 2018, p235-236) 

 

Por observar o processo de superação de um modo de produção pelo outro, de uma               

classe dominante pela outra, Marx e Engels afirmam no manifesto “Todas as classes que no               

51 os indivíduos que se libertaram em cada época histórica apenas continuaram a desenvolver as               
condições de existência que já estavam dadas. (S. M.) NOTA DA EDIÇÃO 



82 
 

passado trataram de conquistar o poder, trataram de consolidar a situação adquirida            

submetendo toda a sociedade às suas condições de apropriação” (MARX e ENGELS, 2017,             

p31) e essa relação de superação de um modo de produção pelo outro leva a classe mais                 

privilegiada por cada modo de produção a se tornar classe dominante. É o que leva o nome de                  

luta de classes.  

Assim, as classes que se formam no desenvolvimento das forças produtivas são            

lançadas à luta de classes sem clareza dos seus objetivos. Foi assim com o operariado, assim                

como com todos as classes que lutaram a luta de classes até então. A grande diferença é que,                  

ao invés de lutar na luta de classes para se tornar classe dominante, o proletariado entra na                 

luta de classes para acabar com a estrutura de classes. 

Percebendo-se neste contraste das funções sociais, lançado à luta de classes, o            

operariado ainda não tem sistematizado seu objetivo, ele ainda está envolto pela visão de              

mundo dominante. Como Analisa Gramsci: 

O homem ativo de massa atua praticamente, mas não tem uma clara            
consciência teórica desta sua ação, a qual, não obstante, é um conhecimento            
do mundo na medida em que o transforma. Pode ocorrer, aliás, que sua             
consciência teórica esteja historicamente em contradição com o seu agir. É           
quase possível dizer que ele tem duas consciências teóricas (ou uma           
consciência contraditória): uma, implícita na sua ação, e que realmente o une            
a todos os seus colaboradores na transformação prática da realidade; e outra,            
superficialmente explícita ou verbal, que ele herdou do passado e acolheu           
sem crítica. (GRAMSCI, 1999a, p 103) 

 

Com a burguesia, pela primeira vez, a ideologia tal qual a consciência geral, tem              

origem na consciência de classe percebida através de mudanças no modo de produção da vida               

material. Devido às estruturas estamentais dos modos de produção anteriores, foi somente            

com o surgimento do modo de produção capitalista e da burguesia e com sua ascensão               

econômica e política que a consciência foi percebida dentro de um grupo com uma função               

social diferente das funções sociais dos demais grupos.  

Ainda que nesse momento surja uma ideologia oriunda da consciência de classe e que              

tenta afirmar-se como consciência geral e ideologia dominante, esta ideologia possui a mesma             

ambição das antigas ideologias tribal, gentílica, aristocrática e nobre, conforme se           

substituíram: tornar-se dominante e não com uma busca real pelo fim de toda opressão e               



83 
 

exploração. Uma ideologia que busque o fim de toda opressão e exploração só surge com o                

surgimento da consciência de classe nos assalariados. 

Assim vemos que o movimento operário busca liberdade em um sentido muito mais             

amplo que a liberdade burguesa. A liberdade burguesa se baseia em liberdades individuais,             

sendo mais precisos: em liberdade para os indivíduos exercerem suas individualidades, de            

religião, de comércio, de circulação, etc. Mas o que a burguesia falha em perceber, que os                

comunistas percebem muito bem, é que essa liberdade está necessariamente ligada ao poder             

de compra e em fatores econômicos, deste modo, essa liberdade é apenas nominal. Os              

operários, para sobreviver, precisam vender sua força de trabalho e, nessas condições não             

podem escolher onde, como, quando ou com o que irão trabalhar. Os Comunistas querem uma               

liberdade diferente da burguesa e são acusados de querer suprimir a liberdade. Isto leva Marx               

e Engels a afirmar: 

​É a supressão dessa situação que a burguesia chama de supressão da             
individualidade e da liberdade. E com razão. Porque se trata efetivamente de            
abolir a individualidade burguesa, a independência burguesa, a liberdade         
burguesa.  

Por liberdade, nas atuais relações burguesas de produção, compreende-se a          
liberdade de comércio, a liberdade de comprar e vender. (MARX e           
ENGELS, 2017, p35) 

 

Dito o exposto, é a suprassunção da exploração do homem pelo homem que pode              

terminar com a luta de classes e com a alienação, trazendo consigo uma nova visão de mundo,                 

uma visão de mundo verdadeiramente humana. Essa visão de mundo e a consciência a ela               

atrelada, deverão nascer da práxis, que não esteja contaminada por relações de produção onde              

existam exploradores e explorados. Sendo assim, uma visão de mundo verdadeiramente           

humana, só pode começar a surgir com a uma consciência que busque pelo fim da exploração,                

a qual os autores acreditam ser a consciência de classe do proletariado, a consciência              

comunista, dado que esta, como vimos, surge pela luta por igualdade e por justiça para que as                 

leis possam amenizar as injustiças sociais decorrentes das diferenças econômicas. 

 

3.3 – O Intelectual Orgânico Coletivo e seu Papel na Luta Política 

Antes de entrarmos nas considerações sobre os motivos que levam os autores            

materialistas históricos a crer que a consciência de classe é a base da nova ideologia e que por                  



84 
 

meio da luta de classes pode se chegar ao fim da divisão da sociedade em classes e à                  

superação da exploração do homem pelo homem, devemos lembrar que o termo "teóricos do              

socialismo/comunismo" é o mais correto e os "pais do socialismo/comunismo moderno",           

como as vezes são chamados os autores, é um erro, pois o socialismo e o comunismo são                 

movimentos sociais contemporâneos, não modernos, e mais importante, por quê os           

movimentos antecedem os autores. 

Os primeiros movimentos socialistas são do início do século XIX e os primeiros             

movimentos comunistas são do século XVIII. Marx e Engels não criaram o socialismo nem o               

comunismo, mas se envolveram com os movimentos e os observaram de perto, sistematizam             

seu conteúdo, pesquisando suas origens e analisando suas contradições. Em um sentido            

gramsciano, cumpriram a função de filósofos descrita em ​Introdução ao Estudo da História             

da Filosofia e do Materialismo Histórico​, e com o ​Manifesto Comunista​, cumpriram a função              

de intelectuais orgânicos. Gramsci afirma: 

a organicidade de pensamento e a solidez cultural só poderiam ocorrer se            
entre os intelectuais e os simples se verificasse a mesma unidade que deve             
existir entre teoria e prática, isto é, se os intelectuais tivessem sido            
organicamente os intelectuais daquelas massas, ou seja, se tivessem         
elaborado e tornado coerentes os princípios e os problemas que aquelas           
massas colocavam com a sua atividade prática, constituindo assim um bloco           
cultural e social. Tratava-se, pois, da mesma questão já assinalada: um           
movimento filosófico só merece este nome na medida em que busca           
desenvolver uma cultura especializada para restritos grupos de intelectuais         
ou, ao contrário, merece-o na medida em que, no trabalho de elaboração de             
um pensamento superior ao senso comum e cientificamente coerente, jamais          
se esquece de permanecer em contato com os “simples” e, melhor dizendo,            
encontra neste contato a fonte dos problemas que devem ser estudados e            
resolvidos? Só através deste contato é que uma filosofia se torna “histórica”,            
depura-se dos elementos intelectualistas de natureza individual e se         
transforma em “vida”. (GRAMSCI, 1999a, p100) 

 

Antonio Gramsci, pensador materialista histórico define o filósofo no décimo primeiro           

Caderno que escreveu enquanto estava preso​52​, o filósofo sardo afirma que o filósofo é o               

homem que pensa e que todos os homens são filósofos de uma filosofia espontânea, de dois                

tipos, uma é uma ideologia que muitas vezes se expressa como um tipo de fé e no agir dos                   

homens, é a primeira filosofia com que se tem contato, uma filosofia do senso comum,               

52 Antonio Gramsci esteve preso entre 1926 e 1937 devido à sua luta política. Neste período ele                 
escreveu uma série de cadernos, que foram publicados postumamente com o nome de ​Cadernos do               
Cárcere. 



85 
 

prática, que passa de geração a geração, a segunda, é uma superação do senso comum e                

adesão à ciência, mas enquanto ideologia ainda é algo transmitido, herdado pelos homens, é              

o conhecimento humano transmitido através do trabalho humano. Nas palavras de Gramsci: 

É preciso destruir o preconceito, muito difundido, de que a filosofia é algo             
muito difícil pelo fato de ser a atividade intelectual própria de uma            
determinada categoria de cientistas especializados ou de filósofos        
profissionais e sistemáticos. É preciso, portanto, demonstrar preliminarmente        
que todos os homens são “filósofos”, definindo os limites e as características            
desta “filosofia espontânea”, peculiar a “todo o mundo”, isto é, da filosofia            
que está contida: 1) na própria linguagem, que é um conjunto de noções e de               
conceitos determinados e não, simplesmente, de palavras gramaticalmente        
vazias de conteúdo; 2) no senso comum e no bom senso; 3) na religião              
popular e, conseqüentemente, em todo o sistema de crenças, superstições,          
opiniões, modos de ver e de agir que se manifestam naquilo que geralmente             
se conhece por “folclore”. 

Após demonstrar que todos são filósofos, ainda que a seu modo,           
inconscientemente — já que, até mesmo na mais simples manifestação de           
uma atividade intelectual qualquer, na “linguagem”, está contida uma         
determinada concepção do mundo —, passa-se ao segundo momento, ao          
momento da crítica e da consciência, ou seja, ao seguinte problema: é            
preferível “pensar” sem disto ter consciência crítica, de uma maneira          
desagregada e ocasional, isto é, “participar” de uma concepção do mundo           
“imposta” mecanicamente pelo ambiente exterior, ou seja, por um dos          
muitos grupos sociais nos quais todos estão automaticamente envolvidos         
desde sua entrada no mundo consciente (e que pode ser a própria aldeia ou a               
província, pode se originar na paróquia e na “atividade intelectual” do           
vigário ou do velho patriarca, cuja “sabedoria” dita leis, na mulher que            
herdou a sabedoria das bruxas ou no pequeno intelectual avinagrado pela           
própria estupidez e pela impotência para a ação), ou é preferível elaborar a             
própria concepção do mundo de uma maneira consciente e crítica e,           
portanto, em ligação com este trabalho do próprio cérebro, escolher a própria            
esfera de atividade, participar ativamente na produção da história do mundo,           
ser o guia de si mesmo e não mais aceitar do exterior, passiva e servilmente,               
a marca da própria personalidade? (GRAMSCI, 1999a, p 93-94) 

 

Assim, segundo Gramsci, o filósofo propriamente dito é aquele que supera a herança e              

a critica, superando também as contradições que essa herança trouxe, assumindo uma visão de              

mundo unitária e coerente, partindo da realidade. Gramsci, na citação abaixo, expõe esse             

processo de superação da herança criticando a própria concepção de realidade, ele diz: 

Pela própria concepção do mundo, pertencemos sempre a um determinado          
grupo, precisamente o de todos os elementos sociais que compartilham um           
mesmo modo de pensar e de agir. Somos conformistas de algum           
conformismo, somos sempre homens-massa ou homens-coletivos. O       
problema é o seguinte: qual é o tipo histórico de conformismo, de            
homem-massa do qual fazemos parte? Quando a concepção do mundo não é            
crítica e coerente, mas ocasional e desagregada, pertencemos        



86 
 

simultaneamente a uma multiplicidade de homens-massa, nossa própria        
personalidade é compósita, de uma maneira bizarra: nela se encontram          
elementos dos homens das cavernas e princípios da ciência mais moderna e            
progressista, preconceitos de todas as fases históricas passadas estreitamente         
localistas e intuições de uma futura filosofia que será própria do gênero            
humano mundialmente unificado. Criticar a própria concepção do mundo,         
portanto, significa torná-la unitária e coerente e elevá-la até o ponto atingido            
pelo pensamento mundial mais evoluído. Significa também, portanto,        
criticar toda a filosofia até hoje existente, na medida em que ela deixou             
estratificações consolidadas na filosofia popular. O início da elaboração         
crítica é a consciência daquilo que é realmente, isto é, um “conhece-te a ti              
mesmo” como produto do processo histórico até hoje desenvolvido, que          
deixou em ti uma infinidade de traços acolhidos sem análise crítica. Deve-se            
fazer, inicialmente, essa análise. (GRAMSCI, 1999a, p 94) 

 

Enquanto intelectuais têm uma posição crítica apenas particular, no entanto, enquanto           

filósofos possuem uma concepção de mundo criticamente coerente na qual não pode faltar             

consciência histórica. Tão importante quanto saber quem é (perceber-se no mundo), é saber             

de onde veio, das contradições históricas que herdou em sua origem. Percebendo isso o              

filósofo é o intelectual que sistematiza e organiza o pensamento de um grupo social, o grupo                

social ao qual pertence, sendo assim parte dessa organização, e o filósofo vem a esse grupo                

social sistematizando a visão de mundo dele, organizando o pensamento e apontando a             

direção; a este intelectual Gramsci denomina intelectual orgânico.  

Neste ponto Gramsci afirma que o intelectual orgânico é essencial para a organização             

da luta política e fala da dificuldade na formação dos intelectuais. Entre estas está o fato de                 

que a formação de um intelectual orgânico está ligado à sua relação dialética com as massas,                

o intelectual orgânico se forma enquanto orienta a massa, mas orienta a massa enquanto a               

segue, nas palavras dele: 

Autoconsciência crítica significa, histórica e politicamente, criação de uma         
elite de intelectuais: uma massa humana não se “distingue” e não se torna             
independente “para si” sem organizar-se (em sentido lato); e não existe           
organização sem intelectuais, isto é, sem organizadores e dirigentes, ou seja,           
sem que o aspecto teórico da ligação teoria-prática se distinga concretamente           
em um estrato de pessoas “especializadas” na elaboração conceitual e          
filosófica. Mas este processo de criação dos intelectuais é longo, difícil,           
cheio de contradições, de avanços e de recuos, de debandadas e de            
reagrupamentos; e, neste processo, a “fidelidade” da massa (e a fidelidade e            
a disciplina são inicialmente a forma que assume a adesão da massa e a sua               
colaboração no desenvolvimento do fenômeno cultural como um todo) é          
submetida a duras provas. O processo de desenvolvimento está ligado a uma            
dialética intelectuais-massa; o estrato dos intelectuais se desenvolve        
quantitativa e qualitativamente, mas todo progresso para uma nova         
“amplitude” e complexidade do estrato dos intelectuais está ligado a um           



87 
 

movimento análogo da massa dos simples, que se eleva a níveis superiores            
de cultura e amplia simultaneamente o seu círculo de influência, com a            
passagem de indivíduos, ou mesmo de grupos mais ou menos importantes,           
para o estrato dos intelectuais especializados. No processo, porém,         
repetem-se continuamente momentos nos quais entre a massa e os          
intelectuais (ou alguns deles, ou um grupo deles) se produz uma separação,            
uma perda de contato, e, portanto, a impressão de “acessório”, de           
complementar, de subordinado. A insistência sobre o elemento “prático” da          
ligação teórica prática — após se ter cindido, separado e não apenas            
distinguido os dois elementos (o que é uma operação meramente mecânica e            
convencional) — significa que se está atravessando uma fase histórica          
relativamente primitiva, uma fase ainda económico-corporativa, na qual se         
transforma quantitativamente o quadro geral da “estrutura” e a         
qualidade-superestrutura adequada está em vias de surgir, mas não está ainda           
organicamente formada. (GRAMSCI, 1999a, p 103-104) 

 

Quando um intelectual orgânico surge, tanto entre as classes dominantes quanto entre            

os subalternos, ele apreende e sistematiza o pensamento do seu grupo. Sendo subalterno,             

mesmo criticando as contradições do mundo, este ainda possui a visão de mundo e a               

consciência da classe dominante, reafirmando seus valores e sua posição de domínio, muitas             

vezes crendo ser parte da classe dominante, na mobilidade social e que qualquer pessoa que               

queira pode entrar na classe dominante se se esforçar para isso. Mas quando intelectuais, com               

as mesmas origens, percebem-se no mundo como parte da classe subalterna, e sua crítica toca               

questões como dominação e estrutura social, estes têm consciência de classe, estão vinculados             

à uma classe e vão ajudar a elaborar e defender a visão de mundo da classe à qual pertencem,                   

superando a contradição entre a visão de mundo e a vida prática. Quando superam essa               

contradição, rompem com a visão de mundo da classe dominante e criam uma nova ideologia,               

unitária e coerente com o mundo criado pela produção da vida material, criadas no              

desenvolvimento das forças produtivas, nas palavras de Gramsci:  

Criar uma nova cultura não significa apenas fazer individualmente         
descobertas “originais”; significa também, e sobretudo, difundir criticamente        
verdades já descobertas, “socializá-las” por assim dizer; e, portanto,         
transformá-las em base de ações vitais, em elemento de coordenação e de            
ordem intelectual e moral. O fato de que uma multidão de homens seja             
conduzida a pensar coerentemente e de maneira unitária a realidade presente           
é um fato “filosófico” bem mais importante e “original” do que a descoberta,             
por parte de um “gênio” filosófico, de uma nova verdade que permaneça            
como patrimônio de pequenos grupos intelectuais. (GRAMSCI, 1999a, p         
95-96) 

 



88 
 

Mais do que intelectuais orgânicos Marx e Engels cumprem o que Gramsci vai             

afirmar, em outro caderno, ser a função do partido. No Caderno 13, que foi nomeado ​Breves                

notas sobre a política de Maquiavel​, Gramsci deixa registrada sua leitura de ​O Príncipe de               

Maquiavel. Na interpretação de Gramsci, Maquiavel estabelece que a função do príncipe é a              

de um ​condottiero da sociedade, alguém que pode ditar os rumos da sociedade. O filósofo               

sardo, então, retira todo caráter mítico do príncipe maquiaveliano e o tráz para a              

contemporaneidade, afirmando que a função de um príncipe como ​condottiero da sociedade            

cabe ao partido político, e não é ditar os rumos da sociedade, mas organizar, instrumentalizar               

e conscientizar as massas, para que estas possam concretizar seu projeto de sociedade. Vemos              

na passagem abaixo que o príncipe de tem, por seu caráter fantasioso a força necessária para                

unir e motivar as massas. Gramsci afirma: 

O Príncipe de Maquiavel poderia ser estudado como uma exemplificação          
histórica do "mito" soreliano, isto é, de uma ideologia política que se            
apresenta não como fria utopia nem como raciocínio doutrinário, mas como           
uma criação da fantasia concreta que atua sobre um povo disperso e            
pulverizado para despertar e organizar sua vontade coletiva.(GRAMSCI,        
1999b, p13-14) 

 

O partido, por outro lado, ao tomar para si essa função, não o fará baseado em uma                 

utopia fantasiosa, mas motivado pela criação de uma nova sociedade fundamentada na            

vontade coletiva. Enquanto o príncipe cria a vontade coletiva pelo mito, o moderno príncipe,              

o partido o faz com base na massa. Gramsci já havia falado no Caderno 11 de                

homens-coletivos (1999a, p94), e, no Caderno 13, ele desenvolve mais esse conceito, para ele              

o moderno príncipe não é um indivíduo, precisa ser um organismo e Gramsci percebe no               

partido as características do organismo, do homem-coletivo, capaz de dar início à construção             

de uma nova civilização, criada com base na vontade coletiva das massas. Nas palavras de               

Gramsci: 

O moderno príncipe, o mito-príncipe não pode ser uma pessoa real, um            
indivíduo concreto, só pode ser um organismo; um elemento complexo de           
sociedade no qual já tenha tido início a concretização de uma vontade            
coletiva reconhecida e afirmada parcialmente na ação. Este organismo já está           
dado pelo· desenvolvimento histórico e é o partido político, a primeira célula            
na qual se sintetizam germes de vontade coletiva que tendem a se tornar             
universais e totais. (GRAMSCI, 1999b, p16) 

 



89 
 

Essa vontade coletiva que vem das massas, como vimos em Marx e Engels, vem de               

uma nova visão de mundo, o avanço de Gramsci está em perceber que a sistematização do                

pensamento e a organização política podem e devem ser preparadas. À essa preparação da              

massa para a construção da vontade coletiva e luta política Gramsci denomina reforma             

intelectual e moral. Coordenada pelo intelectual orgânico coletivo, o partido, a reforma            

intelectual e moral. Nas palavras de Gramsci:  

Una parte importante do moderno Príncipe deverá ser dedicada à questão de            
uma reforma intelectual e moral, isto é, à questão religiosa ou de uma             
concepção de mundo. [...] O moderno Príncipe deve e não pode deixar de ser              
o anunciador e o organizador de uma reforma intelectual e moral, o que             
significa, de resto, criar o terreno para um novo desenvolvimento da vontade            
coletiva nacional-popular no sentido da realização de uma forma superior e           
total de civilização moderna. (GRAMSCI, 1999, p18) 

 

Deste modo, divulgando uma nova visão de mundo, estimula consciência de classe,            

porquê é da consciência de classe que surge essa nova visão de mundo, dialeticamente,              

criando terreno para uma nova forma de produção da vida material. Assim como Marx e               

Engels afirmam, indiretamente, no ​Manifesto do Partido Comunista​, o partido deve cuidar de             

despertar a consciência classe (MARX e ENGELS, 2017, p51), Gramsci, assim, aponta um             

motivo a mais para promover o despertar da consciência de classe e o por que isso é uma                  

função do partido político. Gramsci ainda vai avançar mais e dizer que tanto do lado               

progressista quanto do conservador, a função dos partidos precisa ser exercida para a criação              

da vontade coletiva, e que está função não precisa necessariamente de um partido, podendo              

ser cumprida por rádios, jornais, editoras, e hoje, poderíamos colocar, redes de televisão, 

Permitimo-nos essa digressão pois é exatamente isso que Marx e Engels fizeram pela             

classe trabalhadora e pelo movimento operário; primeiro, quando aderiram ao movimento           

operário; segundo, quando escreveram ​O Manifesto do Partido Comunista​.  

A antiga Liga dos Justos se tornou Liga dos Comunistas e, como explica Engels no               

prefácio da edição inglesa de 1888, “No Congresso da Liga, realizado em Londres em              

novembro de 1847, Marx e Engels imcumbidos de escrever para fins de publicação um              

completo programa, teórico e prático do partido” (ENGELS, 2017, p53). É nesse texto que              

Marx e Engels cumprem a função de intelectuais orgânicos descrita por Gramsci, orientando e              

seguindo a massa de trabalhadores, e, como parte do intelectual orgânico coletivo, divulgando             

a visão de mundo comunista, criam terreno para a criação de um novo mundo. 



90 
 

 

3.4 – A Posição dos Comunistas 

Observando e analisando as partes de várias vertentes do movimento operário na            

França, Alemanha e Inglaterra, Engels e Marx perceberam que, mesmo com categorias            

características regionais distintas, esses movimentos possuíam em suas partes um elemento           

unificador, catalisador, o fim da exploração do homem pelo homem, pois em nenhum desses              

países os operários queriam deixar de ser explorados para começar a explorar, queriam apenas              

deixar de ser explorados. “A revolução comunista é a ruptura mais radical com as relações               

tradicionais de propriedade; não admira, portanto, que no curso de seu desenvolvimento se             

rompa, de modo mais radical, com as ideias tradicionais.”​ (MARX e ENGELS, 2017, p39).  

Por isso, os autores vêem nesses movimentos e nas mudanças por eles propostas e              

promovidas, o meio de superação da estrutura de exploração até então existente e deixam isso               

bem claro no ​Manifesto do Partido Comunista​. Então: 

Todas as classes que no passado trataram de conquistar o poder, trataram de             
consolidar a situação adquirida submetendo toda a sociedade às suas          
condições de apropriação. Os proletários não podem apoderar-se das forças          
produtivas sociais senão abolindo o modo de apropriação que era próprio a            
estas e, por conseguinte, todo modo de apropriação existente até hoje. Os            
proletários nada têm de seu a salvaguardar; sua missão é destruir todas as             
garantias e seguranças da propriedade privada até aqui existentes (MARX e           
ENGELS, 2017, p31) 

 

Vemos no próprio ​Manifesto do Partido Comunista que Marx e Engels não criaram o              

comunismo, o socialismo, nem os movimentos de esquerda, nem a esquerda, e muito menos a               

luta de classes, mas foram importantíssimos para estes movimentos dado que promoveram            

mudanças significativas no sentido de organização e orientação da luta. Diferentemente de            

outros intelectuais que aderiram ao movimento operário e tentaram conduzir o movimento,            

Marx e Engels basearam-se nos desejos do próprio movimento para orientá-lo. Como explica             

Michael Löwy: 

O que distingue os comunistas das outras correntes socialistas segundo Marx           
e Engels? Ao contrário do que se imagina de hábito, a crítica que fazem ao               
socialismo utópico (Saint-Simon, Fourier, Owen e seus discípulos) não diz          
respeito a suas “utopias”, a seus projetos para o futuro, amplamente           
partilhados pelos autores do ​Manifesto​, nem a sua crítica à sociedade           
existente, “de grande valor para esclarecer os operários”. O desacordo está           
na atitude em relação ao proletariado, considerado pelos primeiros         



91 
 

socialistas “unicamente pelo aspecto da classe mais sofredora”. Os         
inventores dos sistemas críticos-utópicos “não percebem no proletariado        
nenhuma atividade [​Selbstätigkeit​] histórica, nenhum movimento político       
que lhe seja próprio” e opõe-se, em nome de seu novo evangelho social, a              
todo movimento político Operário e toda ação revolucionária. (LÖWY,         
2010, p44) 

 

Marx e Engels observaram a sociedade de seu tempo e fizeram como propôs Hegel o               

voo da ave de Minerva, mas não pararam nisso, como a maioria dos filósofos faz, eles                

subscreveram-se no movimento operário, assumindo o quê Gramsci afirma ser a função do             

partido, ou seja, apreender os anseios de um movimento de uma classe, ver para onde ele vai                 

e indicar meios para esse movimento atingir seu fim, sua finalidade. 

Seria possível afirmar que deste modo, apontando que o proletário deveria fazer para             

atingir seu objetivo, Marx e Engels estariam sendo idealistas e ideólogos, que estariam             

tentando mostrar como a realidade deveria ser? Ora, para respondermos essa pergunta temos             

de ter em mente duas coisas: primeira, ​O Manifesto do Partido Comunista é propaganda              

política. Em política são necessários seguidores e aliados e é muito difícil consegui-los sem              

uma proposta clara e objetiva; segunda, a proposta não é deles, é da liga dos comunistas. Eles                 

enquanto intelectuais orgânicos, cumprem a função de divulgar os projetos da liga depois que              

sua sistematização foi realizada.  

Dada essa necessidade de esclarecimento para as massas, uma das primeiras coisas            

que eles afirmam no prefácio do ​Manifesto do Partido Comunista​: “É o tempo de os               

comunistas exporem, abertamente, ao mundo inteiro, seu modo de ver, seus objetivos e suas              

tendências, opondo um manifesto do próprio partido à lenda do espectro do comunismo”.             

(MARX e ENGELS, 2017, p21) 

Mesmo com tantas críticas ao idealismo, por que Marx e Engels elaboraram uma             

proposta de mudança da realidade? A partir d’​A Ideologia Alemã​, podemos afirmar que sendo              

as condições materiais que determinam a consciência, a Liga dos Comunistas surge quando os              

operários, com consciência de classe, se unem para lutar por mais do que direitos e justiça,                

como vimos no capítulo 2 desta dissertação, e é das condições materiais herdadas, e dessa               

busca por direitos e justiça que vem a proposta de mudança da realidade. 

Com a Liga dos Comunistas, os operários passaram a lutar pelo fim da exploração do               

homem pelo homem. O fim da exploração do homem pelo homem significa o fim da               



92 
 

propriedade privada dos meios de produção, da alienação, significa também o fim da             

mais-valia, que só existe através da exploração, e o fim da divisão dos homens entre               

proprietários e operários, trabalhos braçais e intelectuais, entre homens do campo e homens             

da cidade.  

Os comunistas percebem que é esta relação que confere poder à burguesia, e a resposta               

da burguesia é que esta relação permite ao indivíduo exercer sua individualidade. Marx e              

Engels deixam clara a posição dos comunistas em relação a isso na passagem abaixo: 

A partir do momento em que o trabalho não possa mais ser convertido em              
capital, em dinheiro, em renda da terra – numa palavra, em poder social             
capaz de ser monopolizado –, isto é, a partir do momento em que a              
propriedade individual não possa mais se converter em propriedade         
burguesa, declareis que o indivíduo está suprimido. (MARX e ENGELS,          
2017, p35) 

 

Deste modo percebemos que toda angústia que afligia os autores nos escritos entre             

1843 e 1845 é amenizada por uma possibilidade viável de transformação da realidade             

sensível, pois as propostas partem dos homens reais que, com consciência de classe, lutam              

pelo fim da exploração e pelo fim do Estado Burguês, instrumento de dominação da classe               

proprietária.  

Comentando os 150 anos do ​Manifesto e a movimentação política da época, Domenico             

Losurdo afirma: “É justamente no movimento contra a opressão material da qual é vítima que               

toda uma classe social descobre e sente o gosto e a paixão pela ação política.”(1998, p 77) e é                   

esse mesmo sentimento que apreendemos na leitura do ​Manifesto do Partido Comunista​.  

A mesma paixão e esperança que apreendemos na passagem: “Não somente o            

proletariado pode projetar e construir um sistema social diferente do sistema dominante, mas,             

no interior do próprio capitalismo, ele pode ser a força dirigente na derrubada do antigo               

regime e na realização da democracia política.” (LOSURDO, 1998, p 77). O ​Manifesto​, ao              

dar voz ao proletariado, demonstra exatamente isso: que independentemente da origem, os            

homens podem planejar um mundo e, dadas as condições, dirigi-lo. 

Ainda que o objetivo da composição do Manifesto do Partido Comunista seja a             

propaganda política, este contém conteúdos paralelos ao conteúdo panfletário. Está lá uma            

breve descrição do materialismo histórico e um apanhado da história geral dos modos de              



93 
 

produção da vida material e da superação de cada modo de produção pelo seguinte e, na                

dinâmica do texto, intercalado conteúdos filosóficos, panfletários e históricos. Os autores           

trazem as pautas dos comunistas, sua história e sua posição perante a sociedade. 

Na parte mais claramente panfletária, os comunistas se declaram em favor da união             

unilateral dos operários, isto por que havia uma pululação de movimentos de operários e              

muitos deles, sem consciência de classes, propagavam princípios da ideologia burguesa,           

baseados na competição. Logo, era importante deixar claro que não se opunham a nenhum              

outro movimento operário e que seus princípios são princípios próprios. Como está escrito no              

Manifesto do Partido Comunista​: 

Os comunistas não formam um partido à parte, oposto aos outros partidos            
operários. 

Não têm interesses diferentes do proletariado em geral. 

Não proclamam princípios particulares, segundo os quais, pretenderiam        
moldar o movimento operário. 

Os comunistas se distinguem dos outros partidos operários somente em dois:           
1) nas diversas lutas nacionais dos proletários, destacam e fazem prevalecer           
os interesses comuns do proletariado, independentemente da nacionalidade;        
2) nas diferentes fases de desenvolvimento por que passa a luta entre            
proletários e burgueses, representam, sempre e em toda parte, os interesses           
do Movimento em seu conjunto. (MARX e ENGELS, 2017, p33) 

 

Por fim, destacando que mesmo com as diferenças na luta em cada país, os interesses               

dos operários expostos no ​Manifesto do Partido Comunista são interesses que não variam             

conforme a nacionalidade. 

As pautas sistematizadas por Marx e Engels são as da luta política que surgiram dentro               

do movimento operário, com o cartismo e se expande para os outros países da Europa e para a                  

América do Norte, adquirindo, em cada país, características próprias. Assim a luta política             

passa de manifestações organizadas e associações clandestinas para partidos que,          

posteriormente, vão culminar na Internacional Comunista.  

Resguardadas as diferenças do desenvolvimento de forças produtivas de cada país,           

onde a burguesia se instala, ela cria o proletariado, e estes se articulam buscando mudanças               

contra os conservadores, sendo sempre progressistas. Nas palavras que estão no ​Manifesto do             

Partido Comunista​: 



94 
 

Na prática, os comunistas constituem a fração mais resoluta dos partidos           
operários de cada país, a fração que impulsiona as demais; teoricamente, têm            
sobre o resto do proletariado a vantagem de uma compreensão nítida das            
condições, do curso e dos fins gerais do movimento proletário. (MARX e            
ENGELS, 2017, p33) 

 

Marx e Engels percebem a estratégia dos Comunistas reunidos em Londres e põe no              

Manifesto do Partido Comunista orientações flexíveis para avançar na luta política e construir             

um novo modo de produção da vida material conforme sua visão de mundo, avançando no               

desenvolvimento de forças produtivas e superando a estrutura de exploração. O proletariado            

de cada país precisa organizar-se em classe para conquistar o poder político. Marx e Engels               

escrevem: “O objetivo imediato dos comunistas é o mesmo que o de todos os demais partidos                

proletários; constituição do proletariado em classe, derrubada da supremacia burguesa,          

conquista do poder político pelo proletariado.” (MARX e ENGELS, 2017, p33) 

Os autores já se posicionam que esse texto se trata de um programa de partido, mas                

que deve estimular o despertar da consciência de classe em todos os assalariados e a               

consciência da contradição da sociedade dividida em classes em todos os homens, pois é essa               

consciência que vai motivá-los à luta política e conduzi-los à sua emancipação. Deste modo, o               

mundo criado pela burguesia, com luta política e consciência de classe, se volta contra a sua                

supremacia. Mas, o que a burguesia criou, vai destruí-la definitivamente, isto é o proletariado 

As armas que a burguesia usou para abater o feudalismo voltam-se hoje            
contra a própria burguesia. 

A burguesia, porém, não se limitou a forjar as armas que lhe trarão a morte;               
produziu também os homens que empenharam essas armas – os operários           
modernos, os ​proletários​. (MARX e ENGELS, 2017, p27) 

 

O processo de ascensão do proletariado será gradual e diferente em cada país, mas              

dado que as relações entre países replicam as relações produtivas dentro dos países com o               

mesmo modo de produção, assim, na medida em que os países adotarem o modo de produção                

comunista, sem divisão em classes, os países não serão mais submissos uns aos outros, nesse               

novo modo de produção não haverá competição entre os homens, logo não haverá competição              

entre os países. Marx e Engels explicam: 

A supremacia do proletariado fará com que desapareçam ainda mais          
depressa. A ação comum do proletariado, pelo menos nos países civilizados,           
é uma das primeiras condições para sua emancipação. 



95 
 

A medida que for suprimida a exploração do homem pelo homem e tereis             
suprimida a exploração de uma nação por outra. 

Quando os antagonismos de classes, no interior das nações, tiverem          
desaparecido, desaparecerá a hostilidade entre as próprias nações. (MARX e          
ENGELS, 2017, p38) 

 

Em um primeiro momento, principalmente aos conservadores, a proposta do fim do            

Estado os faz pensar que queremos pôr fim à nacionalidade ou à pátria, mas o que eles não                  

percebem é que, devido às condições de vidas impostas aos operários, vistas no nosso              

segundo capítulo, os operários já estão fora, marginalizados do Estado burguês, e por ele não               

têm nenhum apreço. E como não têm ambição de tomar o Estado para tornar-se classe               

dominante e criar um estado operário, querem o fim dessa estrutura excludente, e isso fica               

claro na passagem abaixo: 

Os comunistas são acusados de querer abolir a pátria, a nacionalidade. 

Os operários não têm pátria. Não se lhes pode tirar o que não possuem.              
Como, porém, o proletariado tem por objetivo conquistar o poder político e            
elevar-se em classe dirigente da nação, tornar-se ele próprio nação, ele é,            
nessa medida, nacional, embora de nenhum modo no sentido burguês da           
palavra. (MARX e ENGELS, 2017, p38) 

 

E com esta nova visão de mundo os comunistas querem também criar um novo modo               

de produção e com isso surge a crítica de um possível idealismo por parte dos autores do                 

Manifesto do Partido Comunista​. Mas, não se aplica, pois os comunistas, incluindo os             

autores, sabem que a criação do comunismo e o fim da estrutura de exploração e do estado                 

burguês não acontecerão do dia para a noite. 

Os Comunistas, aos quais Marx e Engels deram voz, querem uma transição gradual do              

capitalismo para o comunismo tendo o socialismo como meio. O estado assumiria o             

monopólio da educação dos latifúndios dos meios de transporte e da mídia e de toda               

propriedade privada tornando-se assim propriedade estatal. Quando a propriedade dos meios           

de produção não pertencer a indivíduos particulares, a burguesia deixa de existir enquanto             

classe. No ​Manifesto do Partido Comunista lemos: “O proletariado usará sua supremacia            

política para arrancar pouco a pouco todo capital à burguesia, para centralizar os instrumentos              

de produção nas mãos do Estado” (MARX e ENGELS, 2017, p39). 



96 
 

Isso é feito com a intenção de massificar e mudar o modo de produção, a consciência e                 

a ideologia comunistas, transformando-as em consciência geral e ideologia dominante. A           

massificação dos meios de produção, ou seja, garantir a todos o acesso aos meios de produção                

permite que ninguém mais seja excluído da sociedade humana. Assim, afirmam Marx e             

Engels: “O comunismo não priva ninguém do poder de se apropriar de sua parte dos produtos                

sociais; apenas suprime o poder de subjugar o trabalho de outros por meio dessa              

propriedade.” (MARX e ENGELS, 2017, p 36). Nessa etapa do processo ainda existe o              

Estado, é a etapa socialista, é nela que a ideologia comunista, criando novas relações              

produtivas, criará um novo mundo.  

Uma vez atingido o objetivo, finda o Estado e a propriedade estatal passa a ser               

propriedade social, dado que a ideologia dos comunistas não é baseada em tirar vantagem,              

nem no lucro, nem na competição. Ninguém vai se declarar dono dos meios de produção, nem                

da terra, nem tentar explorar os seus semelhantes, assim superando a alienação e a exploração,               

findando também a mais perfeita forma de exploração criada pelos homens contra os homens.              

Marx e Engels esclarecem: 

O que caracteriza o comunismo não é a abolição da propriedade em geral,             
mas abolição da propriedade burguesa. 

Mas é moderna propriedade privada burguesa é a última e mais perfeita            
expressão do modo de produção e de apropriação baseado nos antagonismos           
de classe, na exploração de uns pelos outros. (MARX e ENGELS, 2017,            
p33) 

Como vimos, é a consciência de classe que surge das condições materiais do mundo              

burguês com a exploração da classe operária que possibilita a ruptura ideológica com a              

exploração, a alienação e a estrutura de dominação até então existentes na história humana, e               

viabiliza o engajamento e a luta política. Por isso no Manifesto do Partido Comunista os               

autores apontam a função do partido é despertar a consciência de classe e dos antagonismos               

de classe nos operários.  

A consciência de classe é essencial para a organização e a luta política. Por isso, Marx                

e Engels escrevem que o Partido Comunista não pode descuidar de despertar os operários              

para a consciência dos antagonismos de classe (MARX e ENGELS, 2017, p51). É saber da               

existência das classes e da luta que travam, que faz as pessoas perceberem-se como parte de                

uma força hegemônica, gerando a consciência de classe. E é a consciência de classe que               



97 
 

viabiliza a luta política e descortina a possibilidade da criação de um mundo novo, sem               

classes, sem alienação, sem Estados, sem exploração.  



98 
 

Considerações Finais 

 

Neste trabalho vimos que o que leva Marx e Engels a criar o materialismo histórico               
dialético, é a exagerada abstração que havia na filosofia até então. Eles percebem a relação               
dialética da vida material com a vida intelectual, por isso materialismo, mas as condições              
materiais não são determinadas pela razão, são herdadas historicamente A partir dessas            
condições materiais fazem a história, são agentes e interferem no processo, criando as             
condições materiais que as próximas gerações de homens irão herdar. Deste modo, a relação              
entre condições materiais e processo histórico não é unilateral. As condições materiais            
determinam a história e são historicamente determinadas, por isso dialético. Assim vimos que             
são as condições materiais e o processo histórico que determinam as ideias, a visão de mundo,                
as relações produtivas, jurídicas, familiares, as vidas material e intelectual dos homens Posto             
que os homens vivem em sociedade, essas condições histórico-materiais não são herdadas por             
indivíduos isolados, mas socialmente, assim como a modificação dessas condições materiais,           
sendo deste modo construção social. 

As mudanças no modo de produção da vida material levaram a transformações no que              
é considerado propriedade, ou seja, na forma que a propriedade assume conforme o             
desenvolvimento de forças produtivas. Mudanças na forma de propriedade, levaram a           
alterações na superestrutura e na consciência. Mudanças na consciência, levaram a           
modificações em todos os campos da vida material e espiritual, dialeticamente. 

Na produção da vida material, ou seja, produzindo sua vida, o que comem, o que               
vestem, onde e como vivem, como se reproduzem, os homens se diferenciam dos outros              
animais, e é aí que se manifesta a consciência. Na produção da vida material, os homens se                 
percebem em relação ao mundo e podem se ver no produto do seu trabalho, na transformação                
do mundo. Produzindo sua vida material, os homens adquirem consciência, desenvolvendo           
relações sociais de produção: relações políticas, jurídicas, comerciais, etc. Estas relações se            
manifestam também em vários níveis da vida em sociedade. Isso faz com que o modo de                
produção da vida material seja o elemento determinante da consciência, isso porque abrange             
as condições materiais, a produção e as relações sociais de produção. 

Com o desenvolvimento das forças produtivas e especialização das funções a serem            
cumpridas dentro da produção da vida material, isso divide os homens em classes. As classes               
lutam pelo domínio, pela hegemonia na sociedade. Assim se desenvolve a luta de classes. A               
luta de classes é a força motora das sociedades e, conforme as classes assumem a posição de                 
dominância da sociedade, precisam destruir a classe dominante anterior, destruir as relações            
produtivas que a mantinham no poder. Enquanto classe, o proletariado é lançado à luta de               
classes antes de a burguesia assumir o poder. A burguesia precisou do apoio do proletariado               
para assumir o poder, e o proletariado viveu essa luta percebendo que estava sendo usado. 

Mesmo com as mudanças nas relações de trabalho e no pensamento, promovidas pelo             
retorno do trabalho assalariado, a terra permanece uma propriedade importante na produção            
da vida material, mas com o trabalho assalariado a burguesia consegue extrair mais-valor na              



99 
 

produção da vida material e acumular riquezas e usa essa riqueza para criar novos meios de                
extrair mais-valor, ou seja, de explorar o trabalho assalariado. Isso se dá de tal modo, que                
transforma a principal forma de propriedade, de propriedade da terra para capital. Capital é,              
deste modo, tudo que pode ser usado para extrair mais-valor da produção da vida material. 

Com o trabalho assalariado a propriedade privada dos meios de produção transforma            
as relações produtivas, iniciando um processo de alienação. A alienação acelera a mudança da              
relação das pessoas com a propriedade, relações sociais passam a ser regidas por contratos, e               
a liberdade passa a ser valorizada. Mas, uma liberdade burguesa, apenas do ponto de vista               
econômico, liberdade de comprar e vender. Isso demonstra que a relação entre realidade             
material, modo de produção, relações produtivas, forças produtivas, processo histórico,          
pensamento, consciência, visão de mundo, razão, agir humano, relações políticas, jurídicas,           
de trabalho e familiares, não são uma linha de determinações diretas e mecânicas, mas uma               
teia de interinfluências que se alteram conforme os homens agem em cada parte.  

Essas transformações são em parte motivadas pela necessidade, em parte pela visão de             
mundo que os homens adquirem em sua vida em sociedade. A visão de mundo é um fator que                  
pode transformar o mundo justamente por ter a capacidade de direcionar o agir dos homens.               
Operários alienados defendem a ideologia e os interesses da classe dominante. Em um             
primeiro momento, há uma contradição: em suas ações os operários defendem seus interesses,             
mas seu discurso ainda está impregnado com a ideologia da classe dominante. Somente             
quando o operariado adquire consciência de classe percebe que o discurso individualista da             
classe dominante não lhe serve e, aos poucos, vão mudando seu discurso, adequando-o à sua               
luta, à sua visão de mundo, que se desenvolve no processo de luta por emancipação.  

Com a exploração do trabalho assalariado a burguesia consegue acumular riqueza e a             
usa para criar novos meios de acumular riquezas. Ou seja, usar o capital para obter mais                
capital. Isso se deu de tal modo, que passamos a denominar a forma de propriedade de capital.                 
Capital é deste modo, tudo que pode ser usado para conseguir mais riqueza da produção da                
vida material, isso aumentando a exploração. Quanto mais os homens são explorados, mais a              
classe dominante cria meios para aumentar a exploração. 

A consciência de classe dos trabalhadores, a consciência comunista, se manifesta           
então buscando o fim da exploração. Os comunistas percebem que para atingir seu objetivo de               
findar a exploração do homem pelo homem, eles precisam acabar com a sociedade dividida              
em classes, pois toda sociedade dividida em classes estará condenada a ter dominantes e              
dominados. Quando Marx e Engels aderem ao movimento comunista percebem o quão ampla             
é a proposta comunista. Percebem que os comunistas, quando lutam pelo fim da exploração,              
estão lutando contra a alienação, contra a propriedade privada dos meios de produção, pela              
liberdade e pela emancipação humana, em um sentido muito mais amplo do que até então na                
história da humanidade. Criando uma liberdade que não existe apenas no sentido comercial e              
econômico, ou para alguns privilegiados da sociedade, mas em todos os sentidos, para todos              
os homens e em todos os países. 

Marx e Engels percebem a importância da consciência de classe na luta de classes,              
pois é ela que permite romper com a ideologia da classe dominante e organizar politicamente               



100 
 

um grupo disperso de homens. Os comunistas já estavam fazendo isso montando sindicatos,             
associações e, por fim, partidos políticos.  

O partido político é fundamental pois ele tem o papel de divulgar a visão de mundo                
comunista e centralizar as pautas da luta. Como divulgador da ideologia comunista o partido              
tem a possibilidade de estimular a consciência de classe em trabalhadores alienados,            
informando-os sobre a luta de classes, sobre seu papel nela e a possibilidade do seu fim. Mais                 
do que isso, o partido é importante, pois isolados, os trabalhadores não têm força para               
promover as mudanças para superar a estrutura de exploração, a alienação e a sociedade de               
classes, já que a nova visão de mundo é construída aos poucos, conforme o mundo vai sendo                 
transformado, conforme vão se transformando as relações sociais de produção, com base em             
uma nova ideologia vinda da consciência da classe trabalhadora. 

 

.  













106 
 

 

< ​https://pt.wikipedia.org/wiki/Lei_dos_Cercamentos_de_Terras > Visto em 17 de maio de         

2019. 

 

< ​https://en.wikipedia.org/wiki/Inclosure_Acts​ > Visto em 17 de maio de 2019. 

 

< ​https://en.wikipedia.org/wiki/Chartism​ > Visto em 22 de maio de 2019. 

 

< ​https://en.wikipedia.org/wiki/Corn_Laws​ > Visto em 03 de junho de 2019. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Lei_dos_Cercamentos_de_Terras
https://en.wikipedia.org/wiki/Inclosure_Acts
https://en.wikipedia.org/wiki/Chartism
https://en.wikipedia.org/wiki/Corn_Laws

