
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
INSTITUTO DE LETRAS E LINGUÍSTICA  

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ESTUDOS LITERÁRIOS 
 

 

 

 

LUCAS GILNEI PEREIRA DE MELO 

 

 

  

 

 

MEDEIA: ALEGORIAS DA RESISTÊNCIA EM  
ANTÔNIO JOSÉ DA SILVA E PIER PAOLO PASOLINI 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UBERLÂNDIA-MG 
2020 



 
 

LUCAS GILNEI PEREIRA DE MELO 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

MEDEIA: ALEGORIAS DA RESISTÊNCIA EM  
ANTÔNIO JOSÉ DA SILVA E PIER PAOLO PASOLINI 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 
Estudos Literários, Curso de Doutorado, como requisito 
parcial, para a obtenção do título de Doutor em Estudos 
Literários.  
 
Área de concentração: Estudos Literários. 
 
Linha de pesquisa: Literatura, Outras Artes e Mídias. 
 
Orientadora: Profa. Dra. Kênia Maria de Almeida Pereira 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

UBERLÂNDIA-MG 
2020 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ficha Catalográfica Online do Sistema de Bibliotecas da UFU com 
dados informados pelo(a) próprio(a) autor(a). 

 
 

Bibliotecários responsáveis pela estrutura de acordo com o AACR2: 
Gizele Cristine Nunes do Couto - CRB6/2091 

Nelson Marcos Ferreira - CRB6/3074 

M528 Melo, Lucas Gilnei Pereira de, 1987- 
2020  Medeia [recurso eletrônico] : Alegorias da Resistência em 

Antônio José da Silva e Pier Paolo Pasolini / Lucas Gilnei Pereira de 
Melo. - 2020. 

 
Orientadora: Kenia Maria de Almeida Pereira. 
Tese (Doutorado) - Universidade Federal de Uberlândia, Pós- 

graduação em Estudos Literários. 
Modo de acesso: Internet. 
Disponível em: http://doi.org/10.14393/ufu.te.2020.551 
Inclui bibliografia. 
 
 
Inclui ilustrações. 

 
1. Literatura. I. Pereira, Kenia Maria de Almeida,1962-, 

(Orient.). II. Universidade Federal de Uberlândia. Pós-graduação 
em Estudos Literários. III. Título. 

 
CDU: 82 

http://doi.org/10.14393/ufu.te.2020.551


 
 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
Coordenação do Programa de Pós-Graduação em Estudos Literários 

Av. João Naves de Ávila, nº 2121, Bloco 1G, Sala 250 - Bairro Santa Mônica, Uberlândia-MG, 
CEP 38400-902 Telefone: (34) 3239-4487/4539 - www.pgletras.ileel.ufu.br - secpplet@ileel.ufu.br 

 
 
 

ATA DE DEFESA - PÓS-GRADUAÇÃO 
 

Programa de 
Pós-
Graduação 
em: 

 
Estudos Literários 

Defesa de: Doutorado em Estudos Literários 

Data: 25 de agosto de 2020 Hora de início: 14:00 Hora de 
encerramento: 16:20 

Matrícula 
do 
Discente: 

11613TLT015 

Nome do 
Discente: 

Lucas Gilnei Pereira de Melo 

Título do 
Trabalho: 

Medeia: Alegorias da Resistência em Antônio José da Silva e Pier Paolo Pasolini 

Área de 
concentração: 

Estudos Literários 

Linha de 
pesquis
a: 

Linha de Pesquisa 3: Literatura, Outras Artes e Mídias 

Projeto de 
Pesquisa de 
vinculação: 

 
Estudo e Análise do Teatro de Antônio José da Silva, o Judeu 

Reuniu-se por videoconferência, a Banca Examinadora, designada pelo Colegiado do Programa 
de Pós- graduação em Estudos Literários composta pelos professores doutores: Kenia Maria de 
Almeida Pereira da Universidade Federal de Uberlândia / UFU, orientadora do candidato 
(Presidente); Norma Wimmer da Universidade Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho / Unesp 
São José do Rio Preto; Antônio Fernandes Júnior da Universidade Federal de Goiás, Regional 
Catalão / UFG-RC; Fernanda Aquino Sylvestre da Universidade Federal de Uberlândia / UFU; 
Ivan Marcos Ribeiro da Universidade Federal de Uberlândia / UFU. 
Iniciando os trabalhos a presidente da mesa, Dra. Kenia Maria de Almeida Pereira, apresentou 
a Comissão Examinadora e o candidato, agradeceu a presença do público, e concedeu ao 
discente a palavra para a exposição do seu trabalho. A duração da apresentação do discente e 
o tempo de arguição e resposta foram conforme as normas do Programa. 
A seguir o senhor(a) presidente concedeu a palavra, pela ordem sucessivamente, aos(às) 
examinadores(as), que passaram a arguir o(a) candidato(a). Ultimada a arguição, que se 
desenvolveu dentro dos termos regimentais, a Banca, em sessão secreta, atribuiu o resultado 
final, considerando o(a) candidato(a): 

Aprovado. 
 
 

Esta defesa faz parte dos requisitos necessários à obtenção do titulo de Doutor em Estudos 
Literários. 
O competente diploma será expedido após cumprimento dos demais requisitos, conforme as 
normas do Programa, a legislação pertinente e a regulamentação interna da UFU. 



 
 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

Nada mais havendo a tratar foram encerrados os trabalhos. Foi lavrada a presente ata que após 
lida e achada conforme foi assinada pela Banca Examinadora. 

Documento assinado eletronicamente por Kenia Maria de Almeida Pereira, Professor(a) do 
Magistério Superior, em 25/08/2020, às 16:24, conforme horário oficial de Brasília, com 

fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 
 

Documento assinado eletronicamente por Fernanda Aquino Sylvestre, Professor(a) do 
Magistério Superior, em 25/08/2020, às 16:25, conforme horário oficial de Brasília, com 

fundamento no art. 6º, 
§ 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 

Documento assinado eletronicamente por ANTONIO FERNANDES JUNIOR, Usuário 
Externo, em 25/08/2020, às 16:25, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no 
art. 6º, § 1º, do 
 Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 

Documento assinado eletronicamente por Ivan Marcos Ribeiro, Professor(a) do Magistério 
Superior, em 25/08/2020, às 16:26, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no 

art. 6º, § 1º, do 
 Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 

Documento assinado eletronicamente por Lucas Gilnei Pereira de Melo, Usuário Externo, 
em 25/08/2020, às 16:47, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 
1º, do 
 Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015. 

Documento assinado eletronicamente por Norma Wimmer, Usuário Externo, em 
25/08/2020, às 17:00, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do 
Decreto nº 8.539, de 
8 de outubro de 2015. 

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site 
 https://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php? 
 acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0, informando o código verificador 
2215227 e o código CRC ED6620E1. 

 

 
Referência: Processo nº 23117.049265/2020-56 SEI nº 2215227 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DEDICATÓRIA 

 

 Aos meus pais, Getúlio e Valdeci, pelo 

carinho e constante preocupação.  

 Aos meus irmãos, Karine e Julyerme, que, 

mesmo apesar da distância, estiveram sempre 

na torcida.  



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 Quando iniciamos uma trajetória, cujo caminho é longo, árduo e cheio de surpresas, não 

imaginamos quantas vezes precisaremos de ajuda. Embora a escrita e a pesquisa sejam, na 

maior parte do tempo, solitárias, o fardo da caminhada e de suas agruras são compartilhados, 

mesmo por um desabafo ou um breve abraço.  

 Especialmente no período do doutoramento, os desafios se mostraram ainda mais 

intensos, requerendo força e ânimo para completar o que havíamos proposto para sua feitura. 

Assim, faz-se necessário agradecermos:  

 À Professora Doutora Kênia, minha professora e orientadora, pelo generoso 

acompanhamento durante a pesquisa. Além de me ajudar a tecer os fios que ligaram  Medeias 

tão distintas em temporalidades e tão próximas em sentidos e resistências.   

 Aos professores do Programa de Doutorado em Estudos Literários da Universidade 

Federal de Uberlândia, pelas brilhantes disciplinas oferecidas. Serei sempre orgulhoso de tê-los 

como mestres.  

 Aos professores Dr. Antônio Fernandes Júnior e Dr. Ivan Marcos Ribeiro, pelas valiosas 

colaborações durante o exame de qualificação, pois me fizeram enxergar melhor meu texto e 

os meus objetivos.  

 Antecipo agradecimentos, também, aos professores presentes na defesa desta tese, pela 

disponibilidade e pelas contribuições.   

 Às amigas de Catalão, companheiras no Doutorado em Estudos Literários: Wanély, por 

compartilharmos o desejo de concluir a rota, encerrando um ciclo, mesmo diante de tantos 

percalços e trabalhos. Ionice, pela constante disponibilidade em nos ajudar e nos lembrar de 

cada data, prazo, com carinho e cuidado. Sem vocês, com certeza, a caminhada seria sem cor e 

mais difícil.  

 Aos amigos: Geisiel, Blenda, Rosana, Águida, Daniela, Geise, Rosinei (in memorian), 

Thiago Porto, Luciana Borges, Ricardo, Marcelo, Nataly, Luiza, Wanessa, Fernanda, Leandro, 

Wygny, Gilsimar, Fabrício, Paulo. Que as ausências sejam reconhecidas em cada página escrita 

desse trabalho. Sou muito grato pela torcida e pelas boas energias de sempre.  

 Aos queridos amigos do meu trabalho na Agência de Correios de Catalão: Priscilla 

Silveira, Renata Alice, Priscila Lacerda, Clênio Antônio, José Inácio, Flávio Martins e Erlenis. 

Diante do desafio de me ausentar durante o período das disciplinas, da escrita e das 

apresentações, pude contar com o esforço, a compreensão e a disponibilidade de vocês. Serei 

eternamente grato pelo entendimento.  



 
 

 À minha família, pelo incentivo e presença constante em cada momento da minha vida. 

Sei que, durante muitas vezes, era complicado entender a dimensão do estudo, da pesquisa, do 

tempo despendido nos livros e na escrita, contudo espero poder retribuir e compensar cada 

ausência ou presença desvalida de energia com muita gratidão por todo o apoio.  

 Agradeço, também, a todos aqueles que se sentirão instigados a ler Antônio José da 

Silva e Pier Paolo Pasolini, em especial suas Medeias reescritas em períodos de autoritarismo. 

Em tempos tão escusos e sombrios, a leitura sobre a história e sobre como esses elementos 

transitam nos textos literários é de extrema importância na formação intelectual do su jeito e de 

sua percepção humana.  

 À Léa, pela cuidadosa e atenta revisão textual feita nesta tese; com cuidado, boa vontade 

e paciência, seu trabalho atingiu muito mais que vírgulas e formatações, conseguiu valorizar os 

sentidos do texto e toda a trajetória da pesquisa. 

 À CAPES – Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior, pelo 

fomento e suporte às pesquisas científicas realizadas nas Universidades e por tudo que isso 

representa e retorna em benefícios para a sociedade brasileira e mundia l, em reflexões e 

avanços.  

 Por fim, à Universidade Federal de Uberlândia, pela chance de cursar o Doutorado em 

Estudos Literários no Programa de Pós-Graduação em Estudos Literários do Instituto de Letras 

e Linguística.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

[…] 
Por que assim maltratais 

vossa companheira? 
Contai-me o que fez. 

Eu julgarei com consciência. 
Conta-o tu, formiguinha. 

 
A formiga, meio morta, 

diz muito tristemente: 
Eu vi as estrelas. 

Que são as estrelas?, dizem 
as formiguinhas inquietas. 

E o caracol pergunta, 
pensativo: Estrelas? 

 
Sim – repete a formiga –, 

vi as estrelas, 
subi na árvore mais alta 

que existe na alameda 
e vi milhares de olhos 

dentro de minhas trevas. 
O caracol pergunta: 

Mas o que são as estrelas? 
São luzes que levamos 

sobre nossa cabeça. 
Nós não as vemos, 

as formigas comentam. 
E o caracol: Minha vista 

só alcança as ervas. 
 

As formigas exclamam, 
movendo as suas antenas: 

Matar-te-emos; és 
preguiçosa e perversa. 
O trabalho é a tua lei. 

 
Federico Garcia Lorca 

 
 
 

Nada é fixo para quem pensa e alternadamente sonha. 
 

Gaston Bachelard 
 



 
 

RESUMO 

 

A presente tese tem como objetivo analisar a personagem Medeia, da peça Encantos de Medeia, 
do comediógrafo luso-brasileiro Antônio José da Silva, o Judeu, e de sua versão fílmica 
homônima, de Pier Paolo Pasolini, como alegorias da resistência nos seguintes períodos: 
Inquisição em Portugal no século XVIII e o Neofascismo italiano nas décadas de 1960-1970. 
No primeiro deles, Medeia denuncia a maquinaria inquisitorial lisboeta. Logo, a versão  
cinematográfica ajuda a criticar os resquícios de censura e conservadorismo do período 
neofascista italiano. Em ambas, a figura da trágica feiticeira se destaca, ultrapassando os séculos 
e sendo reinventada em diferentes temporalidades, sobretudo por representar não somente a 
hybris, o amor trágico e passional, mas ser, também, uma alegoria de enfrentamento ao 
autoritarismo, ao patriarcado e ao machismo, que se ergueram, e ainda se erguem, sob a égide 
da perseguição política e religiosa. Nossa pesquisa está dividida em três capítulos. 
Primeiramente, faremos um resgate biográfico dos artistas, verificando, principalmente, pontos 
que os interligam, além dos motivos que os fizeram ser perseguidos. Neste capítulo, o que nos 
instiga é a instituição ou sistema de poder que se regozija com a morte do poeta, tanto a literal 
quanto a cultural, fazendo deles sujeitos marginalizados, excluídos e dificultando sua 
sobrevivência. No segundo capítulo, em um levantamento histórico, abordamos a Inquisição 
em Portugal, o Fascismo e o Neofascismo na Itália, estendido após a deposição de Mussolini, 
em 1940, quando uma onda de políticos de extrema direita surgiu apoiados por boa parte da 
população. No terceiro e último capítulo, faremos a análise das adaptações da personagem 
Medeia de Antônio José da Silva e Pier Paolo Pasolini, verificando em que medida os textos 
fazem denúncias e embates aos regimes da época, a partir de enfrentamentos alegóricos às 
perseguições misóginas, aos ataques de censura e às instituições religiosas e políticas. Embora 
a Medeia de Antônio José seja leve e romântica, a sua personagem se destaca em um momento 
da história em que milhares de mulheres foram levadas às fogueiras da Inquisição. A 
personagem de Pasolini, por sua vez, encarna com maestria o espírito trágico euripidiano, pois 
deixa nítida sua origem bárbara e estrangeira. 
 
Palavras-chave: Literatura Portuguesa; Cinema Italiano; Medeia; Autoritarismo.  
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

ABSTRACT 

 

This thesis aims to analyze the character Medeia, from the play Encantos de Medeia, by the 
Portuguese-Brazilian comedian Antônio José da Silva, the Jew, and his homonymous film 
version of Pier Paolo Pasolini, as allegories of resistance in the following periods: Inquisition 
in Portugal in the 18th century and Italian neo-fascism in the 1960s and 1970s. In first writer, 
Medeia denounces Lisbon's inquisitorial machinery. Therefore, the film version helps to 
criticize the remnants of censorship and conservatism from the Italian neo-fascist period. In 
both, the figure of the tragic sorceress stands out, over the centuries and being reinvented in 
different temporalities, above all because it represents not only hybris, tragic and passionate 
love, but also being an allegory of confrontation against authoritarianism, patriarchy and to 
male chauvinist, which rose and still rise, under the aegis of political and religious persecution. 
Our research is divided into three chapters. First, we will do a biographical rescue of the artist s, 
checking, mainly, points that interconnect them, besides the reasons that made them be 
persecuted. In this chapter, the point that instigates us is the institution or system of power that 
rejoices with the death of the poet, both literal and cultural, making them marginalized, 
excluded subjects and hindering their survival. In the second chapter, in a historical survey, we 
approached the Inquisition, Fascism and Neofascism, extended after the deposition of 
Mussolini in 1940, with a wave of extreme right politicians, supported by a good part of the 
population. In the third and final section, we will analyze the adaptations of the character 
Medeia by Antônio José da Silva and Pier Paolo Pasolini, verifying the extent to which the texts 
denounce and clash with the regimes of the time, making allegorical confrontations with 
misogynistic persecutions, censorship attacks and to religious and political institutions. 
Although Antônio José's Medeia is light and romantic, his character stands out at a time in 
history when thousands of women were taken to the fires of the Inquisition. Pasolini's character, 
on the other hand, masterfully embodies the tragic Euripidian spirit, as it reveals his barbaric 
and foreign origin. 
 
Keywords: Portuguese Literature; Italian Movie; Medea; Authoritarianism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

RESUMEN 

 

Esta tesis tiene como objetivo analizar el personaje Medeia, de la obra Encantos de Medeia, del 
comediante portugués brasileño Antônio José da Silva, el judío, y su versión cinematográfica 
homónima de Pier Paolo Pasolini, como alegorías de resistencia en los siguientes períodos: 
Inquisición en Portugal en el siglo XVIII y en el Neofascismo italiano en las décadas de 1960 
y 1970. En el primero, Medeia denuncia la maquinaria inquisitorial de Lisboa. Por lo tanto, la 
versión cinematográfica ayuda a criticar los restos de censura y conservadurismo del período 
neofascista italiano. En ambos, la figura de la hechicera trágica se destaca, a lo largo de los 
siglos, y se reinventa en diferentes temporalidades, sobre todo porque representa no solo la 
hybris, amor trágico y apasionado, sino también una alegoría de la confrontación contra el 
autoritarismo, el patriarcado y al machismo, que surgió y sigue surgiendo, bajo los auspicios de 
la persecución política y religiosa. Nuestra investigación se divide en tres capítulos. Primero, 
haremos un rescate biográfico de los artistas, verificando, principalmente, los puntos que los 
interconectan, además de las razones que los hicieron ser perseguidos. En este capítulo, el punto 
que nos instiga es la institución o sistema de poder que se regocija con la muerte del poeta, tanto 
literal como cultural, haciéndolos sujetos marginados, excluidos y obstaculizando su 
supervivencia. En el segundo capítulo, en una encuesta histórica, abordamos la Inquisición, el 
Fascismo y el Neofascismo, extendido después de la deposición de Mussolini en 1940, con una 
ola de políticos de extrema derecha, apoyados por una buena parte de la población. En la tercera 
y última sección, analizaremos las adaptaciones del personaje Medeia de Antônio José da Silva  
y Pier Paolo Pasolini, verificando hasta qué punto los textos denuncian y chocan con los 
regímenes de la época, haciendo confrontaciones alegóricas con persecuciones misóginas, 
ataques de censura y a instituciones religiosas y políticas. Aunque la Medeia de Antônio José 
es ligera y romántica, su personaje se destaca en un momento de la historia cuando miles de 
mujeres fueron llevadas al fuego de la Inquisición. El personaje de Pasolini, por otro lado, 
encarna magistralmente el espíritu trágico euripidiano, ya que revela su origen bárbaro y 
extranjero. 
 
Palabras llave: Literatura Portuguesa; Cine Italiano; Medea; Autoritarismo. 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 



 
 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Família – Cena do filme Accattone................................................................... 42 

Figura 2 – Édipo chega em Tebas – Cena do filme Édipo Rei.............................................43 

Figura 3 – Tortura – Cena do filme O Judeu ............................................................... ........49 

Figura 4 – Jasão encontra-se com Medeia – Cena da peça Encantos de Medeia.................85 

Figura 5 – Jasão criança – Cena do filme Medeia..................................................... .........100  

Figura 6 – Quíron ensina Jasão – Cena do filme Medeia...................................................102 

Figura 7 – Sacrifício – Cena do filme Medeia........................................................... ........104 

Figura 8 – A feiticeira e os deuses – Cena do filme Medeia......................................... .....106 

Figura 9 – Jasão encontra o Centauro – Cena do filme Medeia.........................................108 

Figura 10 – O reencontro consigo – Cena do filme Medeia.............................................109 

Figura 11 – Glauce e Medeia – Cena do filme Medeia................................................. .....110 

Figura 12 – Medeia em chamas – Cena do filme Medeia..................................................111 

Figura 13 – Glauce é enfeitiçada – Cena do filme Medeia................................................114 

Figura 14 – O infanticídio – Cena do filme Medeia.................................................. ........115 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO................................................................................. ...............................13 

 

CAPÍTULO 1 
 
ANTÔNIO JOSÉ DA SILVA E PIER PAOLO PASOLINI: Dois hereges em tempos 
totalitários .......................................................................... ................................................28 

 

CAPÍTULO 2 
  
REFLEXÕES SOBRE O AUTORITARISMO: A Inquisição em Portugal e o Fascismo 
na Itália......................................................................................................... ......................57 

 

CAPÍTULO 3 
 
ALEGORIAS NAS MEDEIAS DE ANTÔNIO JOSÉ E PASOLINI: Denúncia e 
resistência................................... ........................................................................................79 

3.1 Cinema e Teatro...……………..............................……….....................…................79 

3.2 Medeia Lisboeta: Resistência através dos encantos de amor….….............................85 

3.3 Medeia Pasoliniana: Tragédia e resistência ………………….........................…….99 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS....................................…................................................117 

 

REFERÊNCIAS................................…................…….................................................121 

 

FILMOGRAFIA…………….………………………...........……….......................….127 

 

ANEXOS ………………………………………………….........…....................…...…128 

 



 
 

13 
 

 
 

INTRODUÇÃO 

 

A arte literária, desde os primórdios, quando eram apenas rapsódias orais decoradas 

pelos poetas, serviu ao público como reflexão sobre os tempos e nossas complexidades. Na 

forma escrita ou oral, em verso ou prosa, em drama ou testemunho, essas manifestações trazem 

não totalmente expostas, é claro, as críticas aos sistemas de censura, tocando em assuntos tabus, 

destronando preconceitos, não raras vezes, encobertas com finas ironias e outros tantos  

recursos. São os subterfúgios da linguagem que impedem, de imediato, que os artistas caiam 

nas redes de silenciamento, mantendo sua arte ainda a ressoar pelos tempos.  

Nesse sentido, a presente tese tem como objetivo analisar a personagem Medeia, de 

Antônio José da Silva, o Judeu, e Pier Paolo Pasolini, como alegorias da resistência em períodos 

predominantemente autoritários. No primeiro deles, a doce Medeia denuncia o período 

inquisitorial lisboeta setecentista. Logo, a versão fílmica ajuda a criticar os resquícios do 

autoritarismo e da censura no período pós-fascista italiano, ocorrido no século XX, nas décadas 

de 1960-1970. Em ambos os períodos, a figura da feiticeira infanticida se destaca, ultrapassando 

os séculos e sendo reinventada em diferentes temporalidades, sobretudo por representar não só 

a hybris e o amor trágico e passional, mas simbolizar um enfrentamento às perseguições 

políticas e religiosas.  

Nosso trabalho justifica-se pelas raras pesquisas acadêmicas sobre os artistas que 

viveram em períodos autoritários e que criaram adaptações da Medeia euripidiana, pois essa 

personagem feminina dialoga, fortemente, contra o machismo, o autoritarismo, o poder imposto 

por sistemas políticos, o preconceito contra o migrante, entre outras discussões. Além de ser 

uma extensão de nossa pesquisa inicial sobre a obra Encantos de Medeia, de Antônio José da 

Silva, realizada no Mestrado em Estudos Literários, da Universidade Federal de Uberlândia, e 

que pôde ser agora aprofundada, com foco na personagem principal e suas denúncias sociais. 

A tese vem se tornando, aos poucos, no decorrer de sua feitura, uma rica discussão 

histórica sobre o fazer dos regimes totalitários e suas representações alegóricas na literatura.  

Para isso, nos servimos de uma metodologia que se baseia na interpretação crítica. Buscamos 

nos elementos delimitados em nosso projeto de tese, no caso as alegorias que denunciam 

regimes totalitários, os campos teóricos que são mais pertinentes e aprofundam as questões em 

discussão.  

Para realizarmos a pesquisa, utilizamos o texto de Antônio José da Silva, Encantos de 

Medeia, relançado pela Professora Doutora Kênia Maria de Almeida Pereira, através da editora 

Edusp, em 2013. Embora a obra em questão estivesse fora de catálogo há mais de cinquenta 



 
 

14 
 

 
 

anos, a pesquisadora motivou-se pela originalidade do texto, pois o Judeu tem “sido um dos 

poucos dramaturgos do mundo a apresentar-nos uma Medeia lúdica e cômica. A única Medeia 

que, em vez de lágrimas, nos pede sorrisos. Uma Medeia com direito às gargalhadas e ao 

deboche” (PEREIRA, 2013, p.12).  

Ainda que o texto teatral, para a sua completude, necessite dos aparatos do palco e dos 

espectadores, é possível que, utilizando da nossa imaginação, acompanhemos o drama de 

Medeia e a saga de Jasão em busca do velocino de ouro. É importante salientar que as peças de 

Antônio José eram realizadas com bonecos de cortiça, confeccionados pelo próprio autor. Os 

bonifrates eram cerzidos em couro e tecido, ligados à madeira por arame, fazendo a magia 

mítica e trágica se transformar em operetas joco-sérias1 no teatro português. Nada mais 

simbólico do que a ficção e a realidade ligadas por um fio de arame, controladas por sujeitos 

reais. Pereira (2013), ao explicar as referências do artista luso-brasileiro, complementa que 

Antônio José 

 
É herdeiro tanto da escola vicentina como das tradições espanholas, 
dialogando principalmente com os teatrólogos do chamado Siglo de Oro, 
representado por Calderón de La Barca, Lope de Vega, Zorilla e Tirso de 
Molina. Antônio José também teceu seu teatro com fios emprestados das 
operetas italianas, como a ópera bufa. Também as comédias francesas, 
principalmente as de Moliére e Racine, são outras de suas referências 
intertextuais. O teatro do Judeu foi denominado por ele próprio de opereta 
joco-séria, uma vez que a música, a dança e a poesia se mesclam de forma 
paródica, numa espécie de arremedo das grandiosas óperas italiana. 
(PEREIRA, 2013, p.22). 

 
É nesse caldeirão de influências italianas e francesas, citadas pela pesquisadora, que 

Antônio José busca suas inspirações satíricas. Mesclando aventuras amorosas e o ambiente 

pomposo de reis e rainhas, o Judeu mistura música, bonecos de cortiça e suaves alfinetadas aos 

exageros religiosos e políticos da época. Não é à toa que, para Rebello (1967, p.74), em A 

História do Teatro Português, Antônio José é “sem dúvida o dramaturgo mais importante que 

Portugal conheceu entre Gil Vicente e Garret”. Tendo sido, segundo o autor, acolhido com 

entusiasmo por um público português altamente inacessível no pátio da Rua dos Condes em 

Portugal. De acordo com Guinsburg (2008), Antônio José seria a representação 

 
da luta do novo contra o velho, do oprimido contra o opressor, do marginal 
contra o institucional, da razão crítica contra a crendice cega, das forças da 

 

1 Cabe salientar que o termo joco-séria, para Paulo Pereira (2007, p.28), é assim utilizado devido às óperas de o 
Judeu “lembrarem os recursos híbridos da tragicomédia, nessa mistura entre a elevação do trágico e o realismo do 

cômico”.  



 
 

15 
 

 
 

modernidade contra as bastilhas do tradicionalismo, na sociedade portuguesa 
setecentista, ainda tão marcada então por sua estrutura arcaica, por sua 
mentalidade retrógrada, pela perda de poder de renovação e competitividade 
no plano das coisas e das ideias. (GUINSBURG, 2008, p.79). 
 

Posteriormente, em outro século e em outro suporte, a obra originária de Eurípides, de 

431 a.C., ressurge em versão fílmica. Para nossa análise, utilizaremos uma versão em DVD da 

obra de Pier Paolo Pasolini, filmada em 1969. Nessa versão, Maria Callas2, famosa cantora 

lírica da época, interpreta Medeia. Mesmo que muito conhecida pelo canto, são inúmeras as 

cenas em silêncio de Callas, com close em seu olhar penetrante, que chamam a atenção.  

Diferente da apresentação efêmera do teatro, que acontece naquele único instante ou 

através da leitura do texto, como é o nosso caso, a versão fílmica conta com inúmeros recursos: 

trilhas sonoras, imagens-movimento, diferentes planos, efeitos especiais, acréscimos e 

supressões; todos trabalhados incansavelmente por Pasolini. A adaptação do cineasta italiano 

é, por isso, muito rica, pois estabelece outro paradigma para a história, sem abandonar 

totalmente a versão original.  

Hutcheon (2011), ao discutir sobre as adaptações do cinema para a literatura e vice-

versa, afirma que “qualquer que seja o motivo, a adaptação, do ponto de vista do adaptador, é 

um ato de apropriação ou recuperação e isso sempre envolve um processo duplo de 

interpretação e criação de algo novo” (HUTCHEON, 2011, p.45). Dessa forma, as versões são 

frutos de seus adaptadores com experiências subjetivas de suas próprias temporalidades.  

Ainda assim, o desafio de realizar uma versão relevante de um texto “original” é 

pontuado por Bazin (2014, p.127), pois “quanto mais as qualidades literárias da obra são 

importantes e decisivas, mais a adaptação perturba seu equilíbrio, mais também ela exige um 

talento criador para reconstruir segundo um novo equilíbrio, de modo algum idêntico, mas  

equivalente ao antigo”.  

Tanto Hutcheon (2011) quanto Bazin (2014) argumentam, em linhas gerais, que a 

adaptação deve ser considerada por si, como uma nova versão. Dessa forma, sairíamos das 

discussões sobre “fidelidade” que decepcionam leitor e espectador ao reduzirem a reflexão 

apenas em semelhanças e diferenças com a obra original. É preciso considerar que a literatura 

e o cinema estão em caminhos diferentes, embora se alimentem das mesmas fontes.  

 

2 Maria Callas (1923-1977) foi uma famosa soprano norte-americana. Além de ser a protagonista do filme Medeia, 
era muito amiga e confidente de Pasolini. Tornou-se um mito mundial por ser uma das cantoras mais importantes 
de sua geração. Seu nome verdadeiro é Maria Sophia Cecilia Anna Kalogeropoulos. Mais informações da biografia 
estão disponíveis no site <https://www.ebiografia.com/maria_callas/>. Acesso em: 27 jul. 2020. 

https://www.ebiografia.com/maria_callas/


 
 

16 
 

 
 

Por esse ângulo, Soares (2013), no artigo Das relações perigosas entre cinema e 

literatura para além da fidelidade, afirma que “cria-se na verdade, uma falsa polêmica em torno 

da passagem da obra literária para a sua versão audiovisual: o leitor apaixonado, quiçá iludido, 

sente-se traído, convertendo-se em espectador frustrado” (SOARES, 2013, p.3). Em ambos os 

casos pesquisados em nossa tese, reconhecemos que as versões são relevantes e reconhecidas 

pela crítica por seu valor literário, político e histórico.  

Dando continuidade ao objetivo principal de nossa pesquisa, a análise das obras de 

Antônio José da Silva e Pier Paolo Pasolini nos conduzirá ao seguinte raciocínio: 1º) Ambos os 

autores, mesmo que separados por distintas temporalidades, aparentam-se pelo destino trágico 

e pela preferência em versões míticas. Nesse sentindo, nos questionamos a quem interessa a 

morte de um poeta? Quais instituições de poder se regozijam com a morte da fabulação, da arte, 

da invenção e da cultura? Por que os artistas optaram pelas adaptações de mitos da tragédia 

grega em um contexto histórico autoritário?  

Pasolini, por exemplo, trabalhou, entre sua múltipla produção, com o cinema-trágico ao 

filmar Édipo Rei e Appunti per um’Orestiade africana. Antônio José da Silva, por sua vez, 

reescreveu para os palcos portugueses O Labirinto de Creta, Anfitrião e Alcmena, Precipício 

de Faetonte e As Variedades de Proteu. 2º) A personagem Medeia, em ambas as obras 

analisadas nessa tese, possuem elementos metafóricos que podem ser lidos de maneira 

processual e conjunta, a fim de identificarmos uma mensagem alegórica, que subverte a ordem 

política e social da época em que cada uma foi realizada, simbolizando a resist ência a esses 

tempos. Tanto na versão teatral, no século XVIII, quanto na versão fílmica, do século XX, o 

amor desmedido da infanticida traz à tona a força feminina, enfrentando o ultraje de ser trocada 

por outra, quebrando paradigmas. Além disso, levanta questões sobre o feminino, a 

subserviência ao homem, fazendo críticas, também, ao sistema político e religioso.  

Com o decorrer da leitura da presente tese, será possível verificar que a personagem 

Medeia, de Antônio José da Silva, é construída de maneira mais sutil e moderada. A versão 

cômica da tragédia de Eurípides traz implícita a famosa expressão ridendo castigat mores, ou 

seja, “corrige os costumes sorrindo”. Afinal, em paralelo ao protagonismo de Jasão e Medeia, 

mote amoroso comum nas operetas cômicas, há os impagáveis graciosos, Sacatrapo e Arpia. 

Ambos são servos do apaixonado casal e agem por conta própria, causando rebuliços e situações 

engraçadas durante a peça. Por eles, a história se desenvolve e ouvimos boas verdades sobre os 

excessos da corte.   

Segundo Pereira (2007), o uso dos bonecos ajudou até mesmo a não chamar tanta 

atenção da censura no século XVIII, época da Inquisição, “o que possibilitou a Antônio José da 



 
 

17 
 

 
 

Silva colocar em cena situações e personagens de seu tempo, através de um discurso realista de 

fundo popular, que certamente seria proibido se fosse dito e interpretado por atores vivos” 

(PEREIRA, 2007, p.53).  

O elemento cômico nos personagens graciosos se iniciava na própria composição de 

seus nomes, em geral burlescos, representando um traço moral e psicológico dos mesmos. Entre 

os nomes estão: Geringonça em Esopaida ou Vida de Esopo; Sacatrapo e Arpia em Encantos 

de Medeia; Esfuziote em Labirinto de Creta; Semicúpio e Sevadilha em Guerras de Alecrim e 

Manjerona; Maresia e Caranguejo em Variedades de Proteu; e Chichisbéu e Chirinola em 

Precipício de Faetonte.  

Inúmeros outros elementos, que serão brevemente analisados nos capítulos dessa tese, 

demonstram o quanto são suaves os artifícios utilizados por o Judeu para se esconder da censura 

dos algozes. Entre esses elementos, está pintar um Rei compreensivo  e uma Medeia boa que, 

repleta de amor por Jasão, decide não ter filhos. Jasão, por sua vez, mesmo mediante crimes e 

má intenções, consegue se reaver com o Rei, sendo recebido com “louros”. Antônio José ajusta 

o trágico para o cômico, desfazendo-se das mortes e dos tristes desfechos, entretanto, em sua 

própria vida, a sorte não lhe sorri da mesma maneira.  

A segunda Medeia, do artista italiano, encarna a bruxa vingativa, bárbara e, ao mesmo 

tempo, bela e apaixonada. A versão fílmica é mais fiel ao texto de Eurípides, com acréscimos 

muito simbólicos em seu início, como a presença do Centauro e do reino bárbaro de Medeia. 

Não podemos deixar de lembrar o quanto o fato da versão fílmica de Pasolini, realizada em um 

contexto pós-fascista, é emblemática, visto a força da personagem feminina. Soma-se a isso o 

fato de Pasolini não se curvar à indústria cinematográfica, ao não realizar filmes para o mercado, 

mas realizar a filmagem de versões que tratam da existência humana e de suas complexidades 

mais contraditórias, o que para ele eram os chamados “cinema de poesia”3.  

Se o cinema de Pasolini era considerado de poesia e as operetas de Antônio José, 

cômicas, eram também, na mesma medida, políticos e repletos de denúncias. Afinal, em 

regimes antidemocráticos, os artistas quase sempre conseguem, por meio de suas 

manifestações, levantar questões políticas, sociais e econômicas. Arte e realidade não se 

 

3 Para Gandara e Silva Júnior (2015, p.1), “o cinema de poesia preconizado por Luiz Buñuel e aprofundado por 
Pier Paolo Pasolini propõe uma desobediência à ordem narrativa produzida e proliferada pela escola 
hollywoodiana clássica e pelo realismo italiano. Assim, a abordagem dos realizadores se descola da ordem dos 
acontecimentos para repousar na imagem cinematográfica”. Ainda complementam que “à cinematografia são 

acrescentadas as metáforas e as noções de ambiguidade, de subjetividade e não-concretude. Assim, a imagem, e 
não a narrativa, é quem conta a história” (GANDARA; SILVA JÚNIOR, 2015, p.2).  



 
 

18 
 

 
 

desvinculam. Na verdade, a primeira bebe das confusões e injustiças do real vivido para se 

aprofundar em representações que provoquem o debate.  

Assim, aquele indivíduo que adentra em um museu, teatro, sala de cinema ou abre um 

livro, se abre para o movimento de seus próprios paradigmas. Abre-se para um turbilhão de 

possibilidades e, por que não dizer, humanidades. Abre-se para o diálogo e para o 

desenvolvimento de sua empatia, tantas vezes tolhidas pela rotina massacrante e antirreflexiva.  

Os artistas, Antônio José da Silva e Pier Paolo Pasolini, foco de nossas pesquisas, não 

fogem a esse movimento, ao escreverem de forma engenhosa, alinhavando críticas e alegorias 

dos tempos sombrios da Inquisição e do pós-Fascismo. Ambos, coincidentemente, escolheram 

um retorno aos gregos e ao mais racionalista deles: Eurípides, ao escrever sobre a infanticida 

Medeia. O Judeu, através da comédia, e Pasolini, por meio de uma versão fílmica, recriam a 

mulher de força descomunal e ódio irrefreável, diante da traição de seu esposo, Jasão.  

Mais interessante ainda é o que representa a escolha de Medeia em períodos tão 

turbulentos. O século XVIII, considerado das luzes e do Renascimento, foi contraditoriamente 

um período nefasto, na verdade iluminado pelas chamas dos Tribunais Inquisitoriais e da caça 

às bruxas, como nos informa o estudioso Levack (1988). Para o autor, havia um enorme 

sentimento de pecado presente nas pessoas, assim transferiam a culpa para outras pessoas, 

eleitas como a personificação do mal, entre elas, as bruxas. É por isso que a personagem 

Medeia, mulher bárbara, feiticeira, estrangeira, meio deusa e meio humana, infanticida, se 

apresenta como uma afronta à instituição da família e a todos os estereótipos de fragilidade e 

submissão.  

Em tempos anteriores de liderança unicamente masculina, a mulher Medeia toma as 

rédeas de sua vida e não encontra páreo para detê-la em suas decisões, mesmo que criminosas. 

Sua força fertilizou uma terra que seria pisada por muitas outras mulheres, donas de suas 

próprias decisões, além de não ter se tornado a única a cometer um crime passional. Nesse 

sentindo, Pereira (2013) comenta o que o texto de Antônio José da Silva consegue antecipar:  

 
Se Antônio José prenuncia, na liberdade de seus versos, o movimento 
romântico, como apontou Rogério Chociay, também podemos afirmar que 
antecipa a estrutura das personagens femininas contemporâneas, as quais, não 
sendo julgadas como bruxas nem como santas, seguem a vida normalmente. 
(PEREIRA, 2013, p.32-33). 

 
A autora aponta para uma questão crucial do mito da Medeia, isto é, muito mais do que 

representar uma resistência em tempos autoritários, a feiticeira antecipa uma discussão de 

gênero. Tema muito em voga na contemporaneidade, não apenas por modismo, mas por existir 



 
 

19 
 

 
 

resquícios fortes do patriarcado e do machismo, sendo insistentes mecanismos de silenciamento 

das mulheres. 

De acordo com Candido (2001), a tragédia Medeia, escrita por Eurípides em 431 a.C., 

direciona-se ao fazer mágico, à posição da mulher na época, aos seus sentimentos e desejos 

condicionados àquele período grego. Nesse sentido, as mulheres, subjugadas à figura 

masculina, encontravam ao seu modo meios para desvencilhar-se da opressão, subvertendo a 

ordem estabelecida.  

Medeia, mulher estrangeira e bárbara, tem seu ódio acentuado, por ser abandonada pelo 

esposo, trocada por outra mais bela e rica, deixada com dois filhos, fazendo com que seus 

sentimentos mais selvagens e cruéis aflorassem. Ainda assim, a obra consegue fazer surtir, nos 

leitores, os mais diversos sentimentos. A situação marginalizada da personagem nos 

proporciona um misto de compaixão e horror, uma tensão entre a simpatia e o julgamento.  

As construções da linguagem tecidas por esses artistas, tanto Antônio José quanto 

Pasolini, partem de um reencontro com o mito e com o herói trágico. Elementos que somente 

nos tocam, pois o “caso deve interessar-nos, afetar-nos, comover-nos. Somente quando temos 

a sensação do Nostra agitur, quando nos sentimentos atingidos nas profundas camadas de nosso 

ser, é que experimentamos o trágico” (LESKY, 1976, p.33). É por isso que o amor desmedido, 

acompanhado de atitudes passionais ou não, nunca deixou de nos tocar, pois sempre esteve 

presente em nossas vidas.  

Esses mesmos subterfúgios são lançados através de representações alegóricas na 

tessitura do texto trágico. Além de utilizar elementos que nos tocam emocionalmente, como a 

ação trágica, os recursos da linguagem são fatores importantes para fazer o texto perpetuar entre 

os leitores e espectadores. Entre esses recursos está a alegoria, originária do grego allegoría, 

que significa “dizer o outro”, ou seja, uma ampliação da metáfora, consistindo na substituição, 

mediante relação de semelhança, do pensamento em causa.   

Dessa forma, allegoría substituiu o termo hypónoia, utilizado por Plutarco (46 d.C. – 

120 d.C.) que denota “significação oculta”. O recurso alegórico sempre foi muito discutido e 

diferenciado da metáfora. Segundo Ceia (1998, p.2), “uma forma de distinguir metáfora e 

alegoria é a proposta pelos retóricos antigos: a primeira considera apenas termos isolados; a 

segunda amplia-se as expressões ou textos inteiros”.  

Ao reunirmos os elementos de que os poetas lançam mão na construção de um texto 

ficcional, temos diante de nós uma constituição alegórica, ligando-se em um todo mais 

complexo. Para o estudioso Ceia (1998), a alegoria nos possibilita uma versão do que 

determinado elemento dentro do texto foi ou poderia ser. Ela pode ter afinidades com fábulas, 



 
 

20 
 

 
 

como as de Esopo, parábolas e, também, com os sermões de Padre Antônio Vieira. Hansen 

(2006), ao discutir sobre alegoria, afirma que  

 
Frente a um texto que se supõe alegórico, o leitor tem dupla opção: analisar 
os procedimentos formais que produzem a significação figurada, lendo-a 
apenas como convenção linguística que ornamenta um discurso próprio, ou 
analisar a significação figurada nela pesquisando seu sentido primeiro, tido 
como preexistente nas coisas, nos homens e nos acontecimentos e, assim, 
revelado na alegoria. (HANSEN, 2006, p.13). 

 
O autor explica, a partir de sua concepção, que precisamos encarar a alegoria não como 

um recurso acessório dos discursos. Afinal, ela se espalha pelos acontecimentos, transcendendo 

o sentido convencional do signo. Por isso, a alegoria abrange o texto como um todo e se conecta 

com elementos que a ultrapassam, tornando-a uma importante figura de linguagem. 

Cabe reforçar que o presente estudo se trata de uma continuação de nossa pesquisa de 

Mestrado em Estudos Literários sobre Antônio José da Silva e seu interesse pelos clássicos 

literários, transformados em comédias. Na época, produzimos a dissertação Antônio José da 

Silva, o Judeu: um leitor de Eurípides (MELO, 2012), com foco principal na releitura feita pelo 

comediógrafo. Além de termos pontuado a emblemática escolha da feiticeira infanticida em 

pleno período inquisitorial, cujas fogueiras ardiam sob os pés de mulheres, intelectuais, judeus, 

ciganos e qualquer outro que ousasse questionar os dogmas cristãos.  

Na ocasião, conseguimos identificar, com riqueza, os fios que interligavam a obra 

Medeia de Eurípides e a versão de Antônio José, comentando sobre o importante papel do Coro 

na tragédia grega, brilhante personificação da consciência coletiva, aquela que conduz à 

racionalidade de decisões, demonstrando a complexidade entre os ímpetos internos do ser 

humano e o seu próprio conhecimento e discernimento do que é o certo e do que é errado. O 

Coro se insere como um dos elementos-chave nas versões de Eurípides, visto a música intervir 

no clima de tensão das cenas, ora enfatizando o medo ora o terror em momentos decisivos.  

Ao discutirmos sobre a parte musical das operetas nos estudos da dissertação, 

verificamos que o Coro tinha enorme importância quando as tragédias surgiram, diminuindo 

suas participações com o aparecimento de outros personagens no roteiro. Ora como um 

espectador ideal, conhecedor das leis humanas e divinas, ora como personagem que interfere 

na trama, o Coro sempre possuiu um espaço produtor de sentidos nas peças, mesmo sendo 

subsidiário e estando ao lado dos protagonistas.  

Identificamos, ainda, que o comediógrafo português trabalhou com uma completa 

reestruturação da obra, adicionando e suprimindo personagens, conflitos e falas. Podemos 

afirmar que a peça lisboeta reorganizou as posições dos protagonistas, Jasão e Medeia. Ao 



 
 

21 
 

 
 

contrário do que ocorreu, por exemplo, na versão fílmica dirigida por Pasolini, que conta com 

maior semelhança ao texto trágico, apesar de fazer acréscimos, como veremos mais adiante, 

aproveitando para denunciar os ecos fascistas na Itália da década de 1960. 

É compreensível a preferência do comediógrafo Antônio José da Silva e do cineasta Pier 

Paolo Pasolini em retomarem obras clássicas, mitos gregos, como a tragédia de Eurípides, 

através de releituras, em momentos de crise e intolerância. Certamente, na tentativa de criticar 

e fazer uma reflexão sobre os pensamentos predominantes na época. Caso rememorássemos os 

festivais gregos, observaríamos que as dimensões do ser humano eram, de algum modo, unidas 

integralmente ao social e ao político, isto é, questões importantes que permeavam o cotidiano 

grego eram indissociáveis na representação artística. 

A encenação servia para aprofundar o entendimento da complexidade do indivíduo, 

adentrar o universo dos deuses, que significam e nomeavam o mundo, além de possuir função 

didático-moralizante para os cidadãos. Para Costa (2015), em artigo sobre tragédia, tradição e 

contemporaneidade, citando a concepção trágica de Hölderlin, o aspecto fundamental da 

tragédia é a mimesis, pois 

 
Não se trata de imitação ou reprodução, mas metáfora, tradução, ressonância. 
Ao definir a tragédia como a “metáfora de uma intuição intelectual”, afirma 

seu papel de fazer ressoar, no espectador, a tradução de uma experiência que 
alcança e ultrapassa a dimensão do indivíduo, acionando as vibrações 
coletivas que constituem as bases imaginárias e simbólicas de sua formação 
espiritual, social e cultural. (COSTA, 2015, p.3). 

 
Assim, ao encenarem a vida nos palcos e os palcos serem a vida desses cidadãos, as 

tragédias construíram a consciência dos espectadores coletivamente. Os símbolos, as situações 

irrefreáveis, a loucura, o ódio, as traições, o incesto, todos esses elementos estavam 

escancarados na ribalta, em plena comunhão com os olhares atentos dos gregos. Pela catarse, 

os enredos eram, de fato, entendidos e absorvidos pelo público espectador das peças.  

Segundo Derrida (2014), a literatura é a instituição que nos permite dizer tudo, em todas 

as formas. Para o autor, “o que chamamos literatura (não belas-letras ou poesia) implica que é 

dada a licença ao escritor para dizer tudo o que ele queira ou tudo o que ele possa, permanecendo 

ao mesmo tempo protegido, salvo de toda censura, seja religiosa ou política” (DERRIDA, 2014, 

p.3). Apesar dessa proteção nem sempre existir – basta pensarmos em regimes não 

democráticos, como dito anteriormente –, a literatura, neutralizada pela ficcionalidade, 

consegue abordar assuntos espinhosos, embora não deixe de ser censurada.   

Somente pela palavra, através de metáforas, analogias, lirismo e fantasia, seríamos 

capazes de reverter intolerâncias, perfurando camadas de insensibilidade e preconceitos. A 



 
 

22 
 

 
 

leitura, a educação, as artes e o acesso ao conhecimento são mecanismos que nos dão passagem 

para a liberdade de vida, em geral, e de expressão, em particular. Afinal, quanto mais nos 

colocarmos no lugar do outro, embora atingir essa vivência seja praticamente impossível, e 

pensarmos esse outro que nos avizinha, saindo de um círculo vicioso e de egos problemáticos , 

é que seria possível evitarmos fascismos e regimes totalitários que se impõem, justamente, por 

meio de nossas fragilidades de caráter e saber.  

Não sendo apenas panfletária ou reduzida a um recurso didático que ensina ou contesta 

ordens, a literatura se reinventa. Sem cairmos em um conceito exclusivista, em que ela fosse 

entendida unicamente por sua função crítica e social, apesar de reconhecermos essa importante 

função, somos conscientes de que o seu alcance pode ser bem maior e transformador. A 

literatura pode possuir um fim em si mesma, desafiando seus próprios limites, enquanto 

linguagem e criação artística.  

Aliás, as manifestações artísticas – principalmente a literatura – acompanham os dramas 

de cada época, colocando-nos perante nossas mazelas; e, como estas parecem não ter fim, se 

preservam através dos tempos. As obras literárias de outros séculos, que, muitas vezes,  

aparentam tão longínquas, ainda são relevantes em nossa atualidade, dizendo-nos muito sobre 

o que precisamos melhorar em nosso processo de humanização e inteligência.  

A universalidade dos temas na literatura se justifica com a nossa sensação de 

reconhecimento, ou seja, nos identificamos com o riso e a crítica a uma nobreza ganancios a 

cheia de falsos moralismos, pois a mesma, após dois ou três séculos, apresenta semelhantes 

problemas. Em diferentes momentos, ao lermos, também, sobre regimes totalitários, o tema não 

parece datado ou pertencente a um determinado povo; pelo contrário, é tão contemporâneo 

quanto assustador.  

A política e a religião foram poderes que durante muito tempo ditaram as diretrizes do 

que era certo ou errado. Definiam como as pessoas deveriam pensar/falar e do que poderiam rir 

ou crer. Nossas liberdades são recentes, embora induzidas por mídias manipuladoras e ranços 

de preconceitos seculares. Ao olharmos para o nosso passado, lermos as obras desses autores/  

artistas, pouco estudados e difundidos, tanto no meio acadêmico quanto para o público leitor/ 

espectador, verificamos que muitos pontos de intolerância e ódio gratuitos, vistos lá atrás, ainda 

emanam em nosso meio.  

Esperançoso seria romper barreiras através da leitura; quebrar paradigmas/preconceitos 

por meio da reflexão literária; e, acima de tudo, não termos a triste constatação de que, no século 

XXI, diante de tantos avanços intelectuais e tecnológicos, não possuímos os mesmos equívocos 



 
 

23 
 

 
 

dos séculos passados nem vermos renascer intolerâncias religiosas ou grupos neofascistas, 

como tanto se divulga nos noticiários.  

Dentre as boas esperanças, a academia nos brinda com estudos sobre os autores em 

questão, mostrando que a pesquisa, a reflexão e o pensamento encontram-se em movimento. 

Podemos citar, por exemplo, entre os estudos realizados sobre Pasolini, a dissertação de 

mestrado Pier Paolo Pasolini: uma poética da realidade, de Brayner (2008), apresentada à 

Universidade Federal de Brasília. 

Na pesquisa, o autor aborda aspectos da teoria linguística e cinematográfica na obra do 

cineasta italiano, a partir de textos ensaísticos presentes no livro Empirismo Herege, buscando 

entender a representação da realidade na obra. Para o pesquisador, “o modo como Pasolini 

particulariza o conceito de realismo transcende a denotação do termo – o real não contradiz o 

ficcional e o poético, mas ao dar forma ao mundo define e espelha a cultura, a história e o grau 

de engajamento intelectual de uma sociedade” (BRAYNER, 2008, p.10). A pesquisa 

demonstra, dessa forma, sua linguagem artística como uma peça de resistência à barbárie 

cultural e ideológica de seu tempo.  

Outro estudo relevante sobre Pasolini é a tese apresentada por Oliveira Neto, em 2009, 

O cinema trágico-poético de Pier Paolo Pasolini: Appunti per un’Orestiade africana; Édipo 

Rei; Medeia. O estudo mostra que Pasolini se debruça sobre os textos trágicos, vendo neles um 

fundamento político, isto é, a superação pela razão de um passado arcaico do homem, que 

gerava sua incerteza existencial. O pesquisador verifica como o cinema trágico de Pasolini se 

organiza nessa tensão entre estética e política. Para isso, faz uma análise a partir de uma mimesis 

crítica, mostrando que há uma distância entre Pasolini e a indústria cultural do cinema. Oliveira 

Neto (2009, p.12) explica que 

 
O cinema contemporâneo, a partir do neo-realismo, incorporou o paradigma 
estético da sua época, o romantismo, forma de expressão adotada, cômoda e 
facilmente, pela indústria cultural. A divergência entre o cinema crítico e a 
solução romântica determina, por conseguinte, a característica trágica do 
cinema de Pasolini e o seu afastamento em relação ao cinema romântico.  

 
A citação acima elucida que Pasolini optou por caminhos mais espinhosos, deixando o 

cinema industrial romântico para se dedicar às produções multitemáticas, entre elas os de 

conteúdo erótico e político. Não se furtava de discussões acerca das desigualdades sociais, da 

liberdade dos corpos, entre tantos outros.  

Sobre a obra de Antônio José, a recente tese de Gontijo Rosa (2017), Antônio José da 

Silva: uma dramaturgia de convenções, propõe analisar as peças mitológicas de o Judeu. Para 



 
 

24 
 

 
 

isso, faz uma extensa busca nas bibliotecas portuguesas e divide sua pesquisa em duas jornadas. 

Na primeira, analisa o contexto histórico-cultural em que foram produzidas as peças, voltando-

se para a intriga principal, a parte “trágica”. Na segunda, o foco é na intriga secundária, o 

componente cômico. O pesquisador aponta, dessa forma, a importância das tramas subsidiárias , 

ou seja, dos graciosos nas obras de Antônio José, cuja comicidade e ação geram brilho e 

movimento nas peças.  

Além da tese, Gontijo Rosa (2011) dedicou sua dissertação de mestrado, O criado e o 

semideus: o tragicômico em O Precipício de Faetonte, para pesquisar sobre o Judeu, fazendo 

interessantes reflexões, inclusive, sobre a crítica que incumbe a Antônio José o título de satírico 

ou visionário. O autor buscou estudar a peça partindo das observações dos graciosos, 

Chichisbéu e Chirinola, e das teorias que regem a escrita dramática de Antônio José.  

Corradin (1990), por sua vez, em um estudo de fôlego e reconhecido, publicou como 

livro sua dissertação de mestrado, Antônio José da Silva, o Judeu: textos versus (con)textos, 

destrinçando como se processa a relação dialógica entre intertexto e o seu paradigma, 

examinando o diálogo entre duas óperas de o Judeu e seus modelos literários. Nesse caso, A 

vida do grande D. Quixote de la Mancha e do gordo Sancho Pança e Anfitrião ou Júpiter e 

Alcmena e El ingenioso cabellero D. Quijote de la Mancha, de Miguel de Cervantes, e os 

Anfitriões, de Plauto, Luís de Camões e Molière. 

Esses pesquisadores acadêmicos, citados anteriormente, são apenas alguns dos que 

elegeram as obras de Antônio José da Silva e Pier Paolo Pasolini como objetos de pesquisa, 

ampliando as reflexões sobre suas respectivas criações. Cada um deles, a partir de suas  

perspectivas teóricas, abrem caminhos para a melhor compreensão das produções expressivas 

desses artistas, em várias frentes. 

Retornando ao mito da Medeia, foco de nosso trabalho, sabemos que ele foi revisitado 

inúmeras vezes, por escritores e artistas de todo o mundo. A mulher ultrajada, feiticeira, meio 

humana e meio deusa, que ceifa a vida dos próprios filhos para atingir o marido, de forma 

passional, foi, de vários modos, encenada. Por meio de livros parodiados, filmes, peças de 

teatro, séries de televisão, contos e pinturas, a saga de Medeia resistiu ao tempo.   

É possível fazer listagens numerosas, como a realizada por Mimoso-Ruiz (1997) no 

Dicionário de Mitos Literários, demonstrando que a tragédia de Eurípides perpassa por 

distintos continentes. Hesíodo, Ésquilo, Sófocles, Ovídio, Sêneca são apenas alguns nomes dos 

escritores da Antiguidade que beberam na fonte desta feiticeira. Cada obra é contextualizada 

em seu tempo, abordando as temáticas mais importantes de sua região, contudo, sempre com a 

mesma perfídia, a sina amorosa da traição e do infanticídio.  



 
 

25 
 

 
 

Mimoso-Ruiz (1997) cita, por exemplo, a aparição de Medeia em Os Argonáuticos, de 

Valério Flaccus, um século depois de Cristo. Comparece, igualmente, a literatura medieval do 

século XII ao XIV, tornando-se “personagem episódica dos ‘Romances de Tróia’” (MIMOSO-

RUIZ, 1997, p.616). Na Espanha em 1634, Calderón de la Barca apresenta, no auto 

sacramental, El Divino Jason, uma visão alegórica do mito. É reescrito, também, por Lope de 

Vega e, em 1635, Pierre Corneille faz uma versão. Na Idade Média, Dante Alighieri, em a 

Divina Comédia, faz uma rápida referência ao trágico casal, colocando Jasão a sofrer no Inferno 

(Canto XVIII).  

No Brasil, podemos citar a peça Gota D’Água4, de 1975, escrita por Chico Buarque e 

Paulo Pontes, contextualizando a história da infanticida para a Vila do meio-dia, universo de 

pobreza, macumba e samba. Na peça brasileira, Medeia é Joana, vivida magistralmente por Bibi 

Ferreira em encenação lembrada até os dias atuais. Há, ainda, a Medeia de Denise Stoklos, a 

Desmedeia, que, em curso contrário, tangencia a vitória pelo amor, nega o ciclo de mortes do 

mito e denuncia os deslizes e absurdos políticos do país. Outra versão é escrita no Brasil , em 

1961, em que Agostinho Olavo publica Além do Rio, Medeia.  

Não podemos deixar de citar a versão fílmica da Medeia, de Lars Von Trier, filmada em 

1988 para a televisão, com roteiro de Carl Theodor Dreyer. Nessa obra, fica evidente a 

preferência por uma ambientação soturna e nebulosa, pois predominam nas cenas a neblina e a 

escuridão. A trilha sonora melancólica se junta a determinados sons, como o correr das águas e 

o barulho dos ventos, realçando a ligação mágica da feiticeira com os elementos da natureza.  

Embora o sofrimento amoroso de Medeia e o inevitável infanticídio se sobreponham a 

qualquer elemento da trama, a versão de Lars Von Trier nos proporciona, logo na primeira fala 

da feiticeira, uma mulher que indaga o patriarcado e o seu próprio posicionamento na sociedade. 

Medeia questiona: “por que as mulheres têm de tolerar tanto? Silenciosamente submissas de 

corpo e de atos? Que direito tem as mulheres? Um homem pode procurar novas amizades. Ela 

não tem ninguém fora dele.” (TRIER, 1988).  

Filmada há quase trinta anos após a versão de Pasolini, a Medeia de Lars Von Trier 

merece uma investigação à parte, por toda a sua riqueza de símbolos e cenas. O diretor 

mergulhou no que há de mais profundo e vil na alma humana, sobretudo nas cenas finais do 

infanticídio, quando o segundo filho de Medeia entrega a corda para a mãe, para o seu próprio 

 

4 Analisamos essa peça em “Os encantamentos de Joana em Gota D’Água” (MELO, 2011), texto que compõe O 
livro das bruxas: transfigurações de Medeia na Literatura Brasileira – organizado por mim, Lucas Gilnei Pereira 
de Melo, Kênia Maria de Almeida Pereira e Kamilla da Silva Soares. 



 
 

26 
 

 
 

enforcamento, sinalizando o irreversível destino perante a morte de seu outro irmão. Nessa 

cena, o trágico se confirma como inevitável, se alia ao texto de Eurípides, deixando Jasão à 

deriva e sem herdeiros.  

Para desenvolvermos a pesquisa para essa tese, apresentamos a princípio três capítulos. 

No primeiro, Antônio José da Silva e Pier Paolo Pasolini: dois hereges em tempos totalitários, 

nos aprofundamos nas leituras para entender a vida de ambos os artistas, fazendo um percurso 

biográfico, abordando a vivência em seus respectivos países, Portugal e Itália. Muitos 

elementos presentes em suas obras podem ser entendidos através da ligação com o contexto em 

que foram produzidas, pois, de algum modo, os aspectos sociais, econômicos e políticos se 

apresentam no texto.  

Interessante saber que ambos tiveram breves passagens pelo Brasil. Antônio José nasceu 

em terras tupiniquins; no entanto, aos sete anos, acompanhou a família em sua primeira prisão 

por práticas judaicas. No auge das perseguições do século XVIII, os Tribunais passaram o pente 

fino no Brasil colônia em busca de judaizantes, sem deixar de fora aqueles que poderiam dar 

algum lucro para o movimento persecutório, como o pai de Antônio José, dono de partidas de 

cana, na época.  

Pasolini, por sua vez, adulto e em franca produção artística, passou por nossa terra na 

década de 1970 em uma viagem de férias, visitando Recife, Rio de Janeiro e Salvador, como 

menciona Alves (2016), no artigo A viagem de Pasolini ao Brasil: uma visão do terceiro 

mundo. Para a autora, essa experiência, embora em curto espaço de tempo, serviu para clarear 

suas ideias acerca de um país subdesenvolvido e fazer pontes de análise com a Itália daquele 

período. Nessa mesma época, Pasolini fez inúmeras análises de cunho social e político, 

certamente pela própria experiência ter trazido pontos de intersecção entre os países.  

O capítulo primeiro de nossa pesquisa contempla, também, o fim trágico de Antônio 

José, condenado pelo Tribunal Inquisitorial por ser judeu, e o de Pasolini, em uma situação 

sombria, até hoje questionada. Para o mergulho na vida de Pasolini, utilizamos Nazário (1982), 

Ceccaty (2015) e Didi-Huberman (2011). Para os estudos relacionados à vida de Antônio José, 

embasamo-nos em Pereira (2007), Pereira (2014) e Silveira (1992).  

No segundo capítulo, Reflexões sobre o totalitarismo: a Inquisição em Portugal e o 

Fascismo na Itália, buscamos entender a origem desses sistemas totalitários que tomaram 

contam de Portugal e Itália em distintos séculos, respectivamente, e por outros países que 

sofreram influência. Para a pesquisa sobre os processos inquisitoriais, recorremos a autores 

renomados na área, como Novinsky (1982), Bethencourt (2000), Pereira (2007), Saraiva (1978) 

e Haught (2003). 



 
 

27 
 

 
 

Para discutirmos o Fascismo, em sua origem, fomos a autores que melhor sintetizaram 

sobre esse fenômeno totalitário, como Konder (1977), Paxton (2007), Eco (2018) e Stanley 

(2018). Intriga-nos que um fenômeno da metade do século ainda esteja sendo fervorosamente 

discutido, em função dos movimentos políticos dos governos. Por isso, tornam-se valiosas as 

reflexões de Eco (2018) e Stanley (2018) ao ligar elementos do período entreguerras aos novos 

fascismos da modernidade.  

Eco (2018) nomeia esse movimento de Fascismo Eterno, pedindo-nos atenção para 

supostas características que permanecem, após a sua derrocada com a queda de Mussolini. 

Stanley (2018), por sua vez, em Como funciona o fascismo: a política do “nós” e “eles”, lista 

as dez características fundamentais do Fascismo e revisita célebres exemplos de movimentos 

ultranacionalistas, da Itália da década de 1920 às experiências recentes de Mianmar, Hungria, 

Polônia e Estados Unidos. 

Buscamos em Freud (2011), no texto Psicologia das massas, as razões para a reunião 

de milhares de pessoas, cujo apoio incondicional e sem os devidos questionamentos, 

possibilitou a manutenção desse regime, que até mesmo após a sua ruína permaneceu com o 

clima extremamente conservador e patriarcal.  

No terceiro capítulo, As alegorias nas Medeias de Antônio José e Pasolini: denúncia e 

resistência, fazemos uma análise das alegorias presentes nas obras dos respectivos artistas, com 

o intuito de verificar as denúncias presentes nas mesmas. Além disso, identificamos em que 

sentido esses regimes transformaram o fazer artístico dos poetas da época e silenciaram a classe 

artística.  

Discutimos a expressividade da obra e da representação da Medeia como uma figura de 

resistência em contextos autoritários, observando os recursos da linguagem utilizados pelos 

poetas, como metáforas, intertextualidades, ironias e demais recursos presentes na versão  

fílmica. Destaca-se no suporte cinematográfico, por exemplo, a trilha sonora, as luzes em 

contraste com as sombras, os efeitos especiais, locações e interpretações dos atores.  

Finalizando essa introdução, para adentrarmos nos capítulos propriamente ditos, 

salientamos a importância de discutirmos os regimes totalitários e os seus reflexos nas artes, 

pois relembrar a Inquisição, o Neofascismo, as mortes trágicas de Antônio José da Silva e Pier 

Paolo Pasolini são, também, formas de resistência, uma vez que, através da ficção e da denúncia 

das personagens, é possível demonstrar que a história pode ser cíclica, retornando sob outras 

feições.  

 

 



 
 

28 
 

 
 

CAPÍTULO I 

 

ANTÔNIO JOSÉ DA SILVA E PIER PAOLO PASOLINI:  

DOIS HEREGES EM TEMPOS TOTALITÁRIOS 

 

Antônio José da Silva, autor de Encantos de Medeia, viveu a primeira metade do século 

XVIII no alvorecer do Iluminismo, da expansão marítima e de uma grande intolerância religiosa 

e racial. Pertencia à comunidade judaica, que, nos dois primeiros séculos de domínio colonial 

no Brasil, poucas vezes fora perseguida pelos agentes inquisitoriais 5. No entanto, a primeira 

metade do século XVIII iria compensar o que o Tribunal do Santo Ofício não fizera antes, em 

termos de destruição de lares e fogueiras humanas.  

O Judeu nasceu em 08 de maio de 1707, filho de uma família fluminense. Sua mãe, 

Lourença Coutinho, e seu pai, João Mendes da Silva, advogado e poeta, possuíam negócios e 

grande prestígio social na época. Em outubro de 1712, aos cinco anos, juntamente com seus 

pais e irmãos, Baltazar e André, seguiram com destino à capital do reino e lá encontraram outros 

parentes que estavam passando pelos processos inquisitórios, sendo obrigados a delatar a todos, 

inclusive familiares, e confessarem o que quisessem aos inquisidores. 

O pai de Antônio José da Silva, João Mendes da Silva, foi penitenciado um ano depois , 

em 1713 no dia 09 de julho, com cárcere e hábito penitencial6, além de ter sido confiscado todos 

os seus bens, pois, na verdade, esse era um dos principais objetivos da Inquisição. Apesar de 

não ser dono de engenho, tinha uma partida de cultivo de cana-de-açúcar em São João do Meriti, 

no Rio de Janeiro, com escravaria. Como advogado, era possuidor de grande biblioteca para a 

época, beirando os duzentos e cinquenta livros, entre eles estavam edições sobre direito, 

literatura e curiosidades. 

Enquanto Antônio José da Silva, no século XVIII, sofrera duras perseguições religiosas 

pelos Tribunais Inquisitoriais, Pier Paolo Pasolini, dois séculos mais tarde, afrontou a sociedade 

com suas obras que abrangiam, como tema, assuntos tabus e considerados obscenos e 

pornográficos. Nascido em 1922, passou sua infância em diversas cidades italianas, devido aos 

 

5 A Inquisição chegava ao Brasil através dos chamados visitadores, que eram comissários (membros do Clero) ou 
Familiares do Santo Ofício (leigos com pré-requisito de “pureza do sangue”). Eram representantes dos Tribunais 

Inquisitoriais que buscavam denúncias de judeus, feiticeiras, sodomitas e subversivos em geral. Mais informações 
podem ser encontradas no livro O Diabo e a Terra de Santa Cruz, de Laura de Mello Souza (2009), ou no livro 
Cristão-novos na Bahia: A Inquisição no Brasil, de Anita Novinsky (1992).  
6 O hábito penitencial era conhecido por sambenito, uma espécie de túnica em forma de saco, aberto nas pernas. 
Todos os condenados eram obrigados a usar essa veste, com o objetivo de serem reconhecidos na sociedade. 
Durante a procissão com destino aos autos-de-fé, eram, também, obrigados a vesti-la.  



 
 

29 
 

 
 

deslocamentos de seu pai, tenente da infantaria, fixando-se por fim em Bolonha. Sua mãe, 

Susanna Colussi, professora, tinha 31 anos, e seu pai, Carlo Alberto, tinha 30 anos, quando o 

cineasta nasceu.  

Carlo Alberto Pasolini e Susanna Colussi se encontraram pouco antes da Primeira 

Guerra Mundial em Casarsa delle Delizie (a “aldeia das cabras”) no Friul, enquanto Carlo 

Alberto servia perto da fronteira. Os dois se conheciam havia vários anos, mas, apesar do 

escândalo do nascimento de um primeiro filho, Carluccio, que morrera ainda criança, no início 

de 1915, eles não haviam decidido se casar. Pier Paolo Pasolini jamais conheceria a breve vida 

desse irmão mais velho.  

Assim como os pais de Antônio José, os pais de Pasolini pertenciam à linhagem 

pretensamente nobre da Itália. Segundo o biógrafo Ceccaty (2015, p.19), “a família de Pasolini 

era muito rica (possuía terras e imóveis), mas, depois da morte do pai, Carlo Alberto dilapidaria 

sua herança quando ainda muito jovem por causa de uma dançarina”. Entretanto, a família da 

mãe, os Colús, que adotaram o nome italiano Colussi, era formada de camponeses.   

Salientamos sobre os vínculos familiares que Pasolini, desde muito cedo, tinha uma 

relação paterna conturbada. Seu pai era considerado autoritário, egocêntrico, nacionalista e 

fascista. Segundo Nazário (1982, p.8), “Pasolini teve uma doença nos olhos e Carlo ministrava 

um colírio: a sensação de dor, associada à presença paterna, foi suficiente para afastá-los. É que 

Pasolini já ressentia a incapacidade afetiva de Carlo. Se, na adolescência, tentou dele ser amigo, 

já o considerava um neurótico”.  

Em uma de suas entrevistas, Pasolini relata que 

 
Ele foi mais importante para mim do que minha mãe nos primeiros anos da 
minha vida. Sua presença era tranquilizadora, forte. Ele era um pai 
verdadeiramente afetuoso e protetor. Depois, de repente, quando eu estava 
com cerca de três anos, o conflito explodiu. A partir de então, sempre havia 
uma tensão de antagonismos, de dramas, de tragédia entre nós, [...] Ele era 
violento, possessivo, tirânico. Eu me lembro que antes dos meus três anos ele 
também era alegre. Mas depois eu não me lembro nem de um sorriso seu (mas 
ele se contorcia nas raras vezes que ria) [...] (NAZÁRIO, 1982, p.25). 

 
O relato acima é nítida influência nas obras do artista italiano: a devoção pela figura 

feminina, anos mais tarde, pelos constantes embates com o pai. Nesse sentido, quando leu 

Freud, atribuiu o seu ódio ao Estado e à Burguesia, como fruto de um trauma edipiano. Odiar 

os abusos do patriarcado, representados pelos poderes políticos e econômicos daquela época, 

era de algum modo a extensão de seu ódio e aversão que sentia pelo próprio pai. Sua luta contra 



 
 

30 
 

 
 

a repressão das liberdades se iniciava no seio de sua casa7 e tomou proporções maiores ao expor 

suas concepções para o seu público.  

Apesar disso, é sabido que, em outro momento da vida, percebe e entende que nunca 

odiou o pai, pelo contrário, achava-o até bonito. No entanto, a relação com a mãe era estreita e 

muito carinhosa. Para Ceccaty (2015, p. 17), em biografia do artista,  

 
Sua mãe sempre teve um lugar preponderante na sua vida e uma presença em 
primeiro plano ao seu lado, não apenas porque Pasolini sempre morou com 
ela e lhe deu vários papéis em seus filmes (em Teorema, onde ela acompanha 
o sacrifício da empregada, interpretada por Laura Betti, que se enterra viva 
molhando a terra com suas lágrimas, e principalmente em O Evangelho 
segundo São Mateus, onde ela encarna a Virgem Maria), ou porque lhe 
dedicou vários dos seus poemas famosos, mas porque, dando-lhe acesso à 
literatura, ela orientou voluntariamente suas escolhas.  
 

Seu primeiro livro, por exemplo, Poesie a Casarsa (1942), publicado por sua própria 

conta, tratava exatamente do amor romanceado e fantástico pela terra de sua mãe, Susana. O 

dialeto utilizado para escrever o livro, o friulano, não o possibilitou receber críticas em jornais, 

pois “o fascismo não admitia particularismos locais e idiomas de pessoas refratárias à guerra” 

(NAZÁRIO, 1982, p.12). Nesse mesmo ano, Pasolini participou como chefe da revista Il 

Setaccio. Em 1943, ele e a família mudaram-se para Casarsa, onde ficaram até 1949.  

Pasolini possuía, também, um irmão antifascista radical, enquanto o cineasta tinha muito 

medo da morte – vivendo o antifascismo na juventude de maneira mais discreta. Seu irmão 

morreu adolescente, na Resistência. Contudo, não tardou para que Pasolini se transformasse em 

um alvo das patrulhas morais e fascistas, que não se furtavam de higienizar culturalmente tudo 

o que ameaçava o equilíbrio imposto por elas.  

Apesar de toda a censura e perseguição, Pasolini conseguiu ser porta-voz de críticas à 

sociedade italiana, fazendo denúncias políticas e construindo, dessa forma, um retrato 

antropológico dos tempos. Para Buaes (2009), em dissertação de mestrado que analisa o período 

em que o artista italiano se dedicou às crônicas,  

 
Pasolini foi acima de tudo um crítico, um crítico radical da sociedade em que 
viveu, uma Itália que reagiu e se reergueu heroicamente após os sofrimentos 

 

7 Complexo de Édipo é um conceito criado por Sigmund Freud (1856-1939) utilizando-se da literatura grega para 
explicar o desenvolvimento sexual infantil de uma criança do sexo masculino que, em uma determinada fase, cria 
desejos pela mãe. Para Freud (1996, p.316), “Podemos entender a força avassaladora de Oedipus Rex [...] a lenda 
grega capta uma compulsão que toda pessoa reconhece porque sente sua presença dentro de si mesma. Cada pessoa 
da plateia foi, um dia, em germe ou na fantasia, exatamente um Édipo como esse, e cada qual recua, horrorizada, 
diante da realização do sonho aqui transposta para a realidade, como toda a carga de recalcamento que separa seu 
estado infantil do seu estado atual”. 



 
 

31 
 

 
 

da II Guerra Mundial e dos tempos do fascismo do ditador Benito Mussolini, 
mas que assistiu passivamente as gerações posteriores cederem aos 
imperativos do capitalismo e à corrupção associada a este sistema então 
nascente. (BUAES, 2009, p.52). 

 
Ao contrário de Antônio José da Silva, que sofria as ameaças explícitas de um sistema 

organizado de aniquilação religiosa, Pasolini sofreu o peso das hipocrisias morais e de políticas 

totalitárias que atravessavam os séculos, configuradas especificamente através do Fascismo, 

cujo movimento originou-se e se formou no período entre guerras, como veremos em capítulo 

sobre esse regime.  

As trilhas da arte e da reflexão sobre esses tempos eram sombreadas pelas perseguições 

e silenciamentos. Pasolini era a todo o momento inquirido sobre os reais intentos de suas 

criações e acabava se prolongando em muitas discussões a propósito de suas obras. Era, 

sobretudo, um metapensador, sentindo necessidade de refletir e de se fazer entender pelo seu 

público.  

Em contrapartida, podemos afirmar, segundo Silveira (1992), que as obras de Antônio 

José, operetas cômicas encenadas com bonecos de cortiça, oposto do que ocorreu com Pasolini, 

não foram o estopim para a sua perseguição e fim trágico. Outras correntes afirmam, no entanto, 

que o sucesso de Antônio José, certamente, chamou a atenção dos inquisidores, que 

maquinaram uma verdadeira armadilha para aniquilar o comediógrafo.  

A leveza dos clássicos, transformados em sutis piadas por meio de uma ironia fina, 

criticava os exageros e pompas da época; apoiados pelos labirintos da linguagem, do dizer sem 

dizer, os clássicos dão elegantes “tapas com luvas de pelica”. Basta lembrarmo-nos do Rei de 

Colcos, Etos, em Encantos de Medeia, cuja posição surpreende ao final da trama, beneficiando 

com todos os louros o navegante Jasão, como veremos em capítulo específico para a análise. 

Quando Antônio José escreve de maneira leve sobre o Rei, supomos que represente um 

pequeno afago, escondendo, na verdade, uma alegoria que denuncia a inversão de valores. Tal 

artifício não foi capaz de despistar os inquisidores de Antônio José. Seria um recurso narrativo 

para acalmar os ânimos aristocratas? Poderia ser, no entanto, sutil mecanismo de ‘colocar de 

molho’ o velho poder conservador dos reis, cuja visão turva seguia, indiscutivelmente, as 

orientações religiosas do Santo Clero.  

Não podemos esquecer que os artistas, contemporâneos de regimes totalitários e que 

trabalhavam sob o olhar da repressão intelectual, criavam incorporados de uma autocensura. O 

processo de criação se baseava em tomar todos os cuidados necessários com os elementos e 

representações que poderiam, de alguma forma, irritar os inquisidores e, desse modo, escapar 

de processos futuros. Lembramo-nos da censura colocada em prática no Brasil, durante o golpe 



 
 

32 
 

 
 

de 1964, em que todas as produções de Chico Buarque eram censuradas, sem ao menos serem 

lidas; bastava que o censor verificasse a assinatura da canção, peça teatral ou texto jornalístico.  

Para escapar de tamanha fiscalização e fugirem das censuras, os artistas trocavam o 

nome de autoria das obras, substituíam rimas ou palavras, usavam de todos os artifícios 

alegóricos e representativos. Semelhante caso acontece na peça Vida do Grande Dom Quixote 

de La Mancha e do Gordo Sancho Pança, encenada em outubro de 1733, no Teatro do Bairro 

Alto, em Portugal.  

Ao aproveitar a narrativa de Miguel de Cervantes, sem desmerecer os personagens, 

nessa comédia, Antônio José constrói um mundo às avessas. Mune-se da liberdade que possui 

com o clown, representado através dos personagens graciosos, para satirizar a sociedade, 

criticando a justiça, a medicina, os exageros da poesia barroca e a nobreza.  

Especificamente nessa peça, Sancho Pança surge como governador da ilha dos Lagartos, 

julgando os poderes judiciários que, na verdade, não faziam justiça. Nas palavras de Pereira 

(2007, p. 80), 

 
Como aconteceu com as peças seguintes de Antônio José, a partir das matrizes 
estabelecidas no D. Quixote, o criado é o condutor da intriga. Com isso, fica 
bem caracterizado o bifrontismo do seu teatro, em que, de um lado, se 
encontram os aristocratas e as grandes figuras; e, de outro, os criados, os 
graciosos, que traduzem as aspirações mais modernas da sociedade. Para o 
espectador, não importa que o Sancho seja um parvo; o fundamental são as 
verdades que saem da sua boca ao salgarem com escárnio os valores 
estratificados que suas óperas queriam atingir.  
 

O autor referenda a antiga máxima castigat ridendo mores, ou seja, “corrige os costumes 

rindo” e rindo é que as verdades são ditas no texto. Antônio José aproveitou do fantasioso 

mundo de Dom Quixote e Sancho Pança para alinhavar, por meio do universo do cavalheiro 

andante, uma trilha de leveza, riso e crítica social. O mesmo artifício  é utilizado com os 

graciosos na peça Encantos de Medeia, um alívio cômico que denunciava as antigas práticas 

do sistema de poder lisboeta da época.  

Nesse sentindo, é de extrema relevância a cena em que nos deparamos com Sancho 

Pança desconstruindo a representação da deusa Justiça, usando de toda sua criatividade para 

colocar do avesso os símbolos que a mesma utiliza:  

 
[...] Sabei, primeiramente, que isto de Justiça é coisa pintada e que tal mulher 
não há no mundo, nem tem carne, nem sangue, como, por exemplo, a senhora 
Dulcinéia Del Toboso, nem mais, nem menos; porém, como era necessário 
haver esta figura no mundo para meter medo à gente grande, como o papão às 
crianças, pintaram uma mulher vestida à trágica, porque toda a justiça acaba 
em tragédia; taparam-lhe os olhos, porque dizem que era vesga e que metia 



 
 

33 
 

 
 

um olho por outro; e, como a Justiça, havia de sair direita, para não se lhe 
enxergar esta falta lhe cobriram depressa os olhos. A espada na mão significa 
que tudo há de levar à espada, que é o mesmo que o torto e a direito. Os 
doutores que falam nesta matéria não declaram se era espada colubrina, loba, 
ou de soliga; mas eu de mim para mim entendo que desta espada a folha era 
de papel, os terços de infantaria, os copos de vidro, a maçã de craveiro, e o 
punho seco. Na outra mão, tinha uma balança de dois fundos de melancia, 
como a dos rapazes: não tem fiel; nem fiador; mas contudo dá boa conta de si,  
porque esta moça, se não tem quem a desencaminhe, é mui sisuda. (SILVA, 
2007, p.130). 

  
Ao explicar de Sancho por Sancho mesmo, a deusa Têmis da Grécia Antiga perde o que 

ela representa de modo fundamental: a equidade, a imparcialidade, o respeito, a sabedoria e a 

defesa da lei. Cai por terra a retidão da justiça que, na visão do cavalheiro andante, possui olhos 

estrábicos e, por isso, tampado às pressas para não se mostrar defeituosa. Ao descrever a arma 

em seu punho, a fé em Têmis fica ainda mais abalada, pois “tudo há de levar à espada, que é o 

mesmo que o torto e a direito” (SILVA, 2007, p.130). Segundo Kothe (1986, p.7), ao citar 

exatamente a deusa Justiça como exemplo alegórico, cada elemento “quer dizer alguma coisa 

além dele próprio e não aquilo que à primeira vista parece. Alegoria significa, literalmente, 

‘dizer o outro’”.  

No contexto português do século XVIII, em tempos de denúncias e arder de fogueiras, 

não é difícil ligar esse desalento em uma suposta defesa perante uma justiça parcial e 

interesseira, como diversas vezes aconteceu com Antônio José em suas prisões. Pouco 

adiantaria argumentos, provas ou testemunhas para sentenças finalizadas antes mesmo de o réu 

ser ouvido.  

Retomando o processo de perseguição de Antônio José, podemos afirmar que atitudes 

outras do comediógrafo não contribuíram para despistar a observação do Santo Ofício, como 

dar esmolas, ter amizade com os padres ou frequentar as missas. O sucesso, com certeza, 

chamou a atenção dos poderosos da época, entretanto foi a denúncia de uma antiga ama de leite, 

presa pelos inquisidores e pressionada por confissões, que fez com que Antônio José e os 

membros de sua família fossem presos. Silveira (1992) explica melhor como ressurgiu a 

perseguição em Portugal, após terem sido expulsos do Brasil: 

 
Para fugir de maus lençóis de um matrimônio, Luís Terra Soares Barbuda 
deita à mesa do Santo Ofício uma denúncia contra a noiva. Por artes e manhas 
do destino, Brites Eugênia, a noivinha desprezada, era sobrinha de Lourença 
Coutinho. Detida em março de 1726, a mal-amada, para conquistar a 
benevolência inquisitorial, denuncia outros judaizantes, entre os quais 
Antônio José, logo posto sob suspeita pelos Inquisidores, que aguardam novas 
delações. Elas surgem em 1º de Agosto de 1726: João Tomaz de Castro, irmão 
de Brites Eugênia e também recolhido aos cárceres, depõe contra Antônio 



 
 

34 
 

 
 

José, sem esquecer os outros primos, André e Baltasar, e a tia Lourença. A 
Inquisição já podia puxar a rede recolhendo os figurantes desse enredo de 
desamor. (SILVEIRA, 1992, p.29). 

 
Vemos, no relato anterior, a fragilidade da denúncia baseada em vingança mesquinha. 

O esquema dos Tribunais da época funcionava com essa permissão, ou seja, bastava que um 

cristão-velho, antigo funcionário, amizade ferida ou comerciante com sensação de prejuízo, 

todos movidos por sentimentos escusos, denunciasse outro indivíduo juntamente com a sua 

família, para que os inquisidores voltassem os olhos para os acusados, muitas vezes sem 

chances de verdadeira defesa. 

Esse contexto vivido por Antônio José era o reinado de D. João V, que dirigiu o império 

português de 1707 a 1750, em um período no qual mais se caçou cristãos-novos em Portugal. 

Vale ressaltar que o reinado, ao passo que enviava bolsistas para se inserirem nas novas 

descobertas epistemológicas e artísticas da época, também, fazia a manutenção dos Tribunais 

que censuravam intelectuais. Artistas se exilavam, livros eram censurados e o ambiente era de 

fanatismo pela fé.  

Tanto o período inquisitorial quanto o período pós-fascista italiano, focos de nossa 

pesquisa, entre outros extremismos totalitários, possuem como característica fundamental o 

anti-intelectualismo, sentimento de hostilidade em relação aos méritos da educação e de todo o 

conhecimento produzido. Artistas, intelectuais, pesquisadores, professores e pensadores, em 

geral, são os primeiros a serem perseguidos pelo seu poder de reflexão e questionamento em 

relação a esses regimes. Além disso, são sempre perseguidos por aqueles que possuem nível de 

instrução menor e taxados de subversivos e parasitas, no sentido de não produzirem matéria de 

valor para o capital, mas criar o pensamento crítico e questionador, motivo temerário para 

sistemas de tolhimento.   

Fica claro que a maquinaria da Inquisição se transvestia das justificativas religiosas para 

alcançar e conter qualquer manifestação intelectual e artística, além de confiscar os bens dos 

presos, instaurando sombrias intenções econômicas, que possuíam como objetivo financiar as 

investigações e os excessos de todos aqueles que estavam no poder imperial e religioso. O 

próprio dinheiro confiscado dos judeus servia para fazer a manutenção da sistemática limpeza 

religiosa. Segundo Pereira (2007, p.16),  

 
A prisão da prestigiosa família de Antônio José da Silva, senhores de 
engenhos e intelectuais do Rio de Janeiro, no momento em que essa cidade 
começa a assumir o primeiro plano na vida nacional, em virtude da riqueza 
que transitava por seu porto, certamente ajudou a solidificar as denúncias aos 
olhos cobiçosos dos inquisidores.  



 
 

35 
 

 
 

 
 Imaginemos o horror e estado de nervos daqueles que viviam sob a iminência do cárcere 

ou da morte. Impedidos de ser quem de fato eram, disfarçados de cristãos ou não, os judeus 

foram vítimas de hostilidades seculares, tornando-as banais aos olhos de historiadores e 

sistematizadas por aqueles que os culpavam pela desordem do mundo, aproveitando dessa 

fragilidade para automatizar/justificar as perseguições.   

 Ao discutir as origens do totalitarismo e antissemitismo, Arendt (1976, p.33) afirma que 

os judeus “não formavam uma classe, nem pertenciam a qualquer das classes nos países em que 

viviam”. Apesar desse não pertencimento, sabemos que os judeus não estavam na linha de todos 

os negócios, mas, repetidas vezes, eram eles os financiadores. Essa relação gerava de alguma 

maneira um mecanismo de dependência e proteção entre nobreza e população judaica. A autora 

ainda complementa que, “na sociedade, o próprio fato de o indivíduo ter nascido judeu 

significava que ou era superprivilegiado – por receber proteção especial do governo – ou 

subprivilegiado, privado de certos direitos e oportunidades, negados aos judeus para impedir a 

sua assimilação” (ARENDT, 1976, p.34). 

A perseguição sempre foi tão metódica que os próprios judeus não entendiam o quanto 

era grande o preconceito, cuja hostilidade estava naturalizada entre os indivíduos, e que, com 

essa manifestação, seria possível a sua mudança para uma política de banimento, nos séculos 

seguintes, culminando nas grandes guerras mundiais. Afinal, eram impedidos de frequentar 

universidades, assumir cargos públicos, entre outras progressões sociais.  

Enquanto isso, podemos considerar que o encalço político vivido por Pasolini era, 

segundo Ceccaty (2005), uma réplica do poderio italiano a um artista que tanto chocava e 

incomodava. Nesse sentido, o biógrafo lembra que Pasolini escreveu um romance, chamado 

Petróleo, no qual previa o terror que o país iria mergulhar. Publicado após sua morte, era uma 

denúncia contra a corrupção na empresa estatal de Petróleo da Itália.  

Segundo matérias publicadas na época do lançamento do manuscrito, Pasolini andava 

investigando as relações perigosas entre política, os negócios e os mundo do crime organizado. 

Dessa forma, foi muitas vezes levantada a hipótese de que teria sido morto para não divulgar o 

que sabia. Dois dos protagonistas de Petróleo eram Enrico Mattei e Eugenio Cefis, ambos 

ligados à ENI – Ente Nazionale Idrocarburi S.p.A, petroleira italiana.  

Pasolini incomodava com a sua lucidez e a sua coragem de “pôr o dedo na ferida” de 

uma sociedade italiana hipócrita e corrupta, denunciando a democracia cristã. Descreveu a 

ascensão vertiginosa do neocapitalismo triunfante, que vemos hoje em dia totalmente vitorioso 

no Ocidente. Nazário (1982, p.32-33) considera que 



 
 

36 
 

 
 

 
Pasolini é um intelectual engajado: assina manifestos contra a censura, 
participa de meetings antifascistas, lidera a contestação na Itália. Durante os 
movimentos estudantis, propõe a autogestão do Festival de Veneza e o 
desarmamento da polícia. [...] 
Esteve sempre só em suas denúncias, o que dá sentido à sua confissão de ser 
comunista por instinto de conservação. Intelectual marcusiano, aceitava as 
premissas da integração do proletariado nas sociedades avançadas, integração 
operada no terreno das necessidades controladas e satisfeitas, as quais, por sua 
vez, reproduzem o capitalismo monopolista.  
 

Para o artista italiano, a luta de classes é o que mais lhe pareceu interessante e próximo 

de seus verdadeiros valores, apesar de se desiludir com os resultados das revoluções russa, 

cubana e chinesa. Aproximou-se, então, da nova esquerda e preocupou-se, sempre, em estar 

próximo de seu público leitor. Essa postura é que o fez ser reconhecido em suas inúmeras 

entrevistas, em que defende o sentido de suas obras e tenta destrinchá-las em explicações 

extensas e filosóficas.  

Pasolini manteve uma estreita relação com PCI – Partido Comunista Italiano, 

recomendando que os desempregados napolitanos votassem nesse partido, por ser o que, 

naquele momento, satisfazia os interesses imediatos, como trabalhar, comer e viver 

decentemente. Contudo, Pasolini soube criticar os movimentos que lhe são contemporâneos, 

como os movimentos estudantis. Em uma determinada manifestação, Pasolini fez um manifesto 

poema no qual dizia que os estudantes são filhos de burgueses e são burgueses eles próprios. 

Após a repercussão negativa, o artista veio à público expressar que a crítica era apenas para 

alguns extremistas de direita.  

Pasolini causou polêmica, também, ao criticar o momento undreground, os Vicennes, a 

moda dos cabelos compridos, as drogas, a pornografia e inúmeros outros protestos, como o dos 

jovens americanos. Nazário (1982, p.36) aponta que, além disso,  

 
Pasolini tampouco poupava críticas à cultura estabelecida. Denunciava o 
conformismo da esquerda, as atitudes fascistas dos antifascistas que nada 
faziam para impedir os jovens de se tornarem fascistas, como se eles 
estivessem predestinados, por sua raça, a ser fascistas. Responsabilizava os 
intelectuais de sustentarem o governo, a grande propriedade e os monopólios, 
aceitando uma realidade inexistente, sendo a realidade atual sem poetas.  
 

Poderíamos até colocar Pasolini como aparentado da deusa Medeia de Eurípides. 

Apaixonado pela vida, mas muitas vezes inadequado em seu território. Estrangeiro no mundo 

e, por isso, visto com desconfiança e com medo por todos aqueles que se diziam estar em um 

pedestal. Não foi à toa que Pasolini desejou buscar nas peças gregas um entendimento para o 

seu tempo. Descrente com os rumos da humanidade, especificamente com o povo italiano, 



 
 

37 
 

 
 

Pasolini acreditou que somente através de uma imersão pelas razões gregas, problematizadoras 

da existência, seria possível entender as questões de sua época.  

Claro defensor da arte e da reflexão, Pasolini sempre criticou o consumismo exacerbado 

e o que ele poderia causar de negativo na sociedade, impondo padrões e uniformizando 

pensamentos e corpos, considerando esse modelo como a ‘emergência de um novo fascismo’ 

ou como um ‘genocídio cultural’. Nesse sentido, a escolha ao retorno aos mitos gregos é a clara 

intenção de voltar o olhar para as origens literárias, demonstrando que o mito Medeia, mesmo 

tendo sido diversas vezes reinventado, continua atual e repleto de significação. Para Oliveira 

(2011), o cineasta retoma os mitos e ele próprio é a ‘força do passado’, dizendo-se como “uma 

alternativa a racionalidade pragmática e burguesa na qual via a negação radical de seu drama 

existencial e de sua criatividade artística” (OLIVEIRA, 2011, p.2). 

O sentimento desse período, década de 1960 e 1970, ocorreu devido às recentes 

reformulações dos meios de comunicação e de informação, pelo excesso ideológico que impôs 

modelos de obediência e de conformismo. Desse modo, Pasolini profetizou o que ocorreria anos 

adiante com o advento da internet, do consumo superficial de informações, de uma retração nas 

reflexões.  

Pouco diferente de Pasolini, o comediógrafo, de alma brasileira e vivência portuguesa, 

fez inúmeras referências aos mitos gregos. Seria o mesmo sentimento comum em regimes 

totalitários? Somente com os mitos primordiais seríamos capazes de entender as verdadeiras 

complexidades e falhas humanas? São os mitos e a sua representação da realidade, em sua 

infalibilidade, capazes de nos surpreender e nos impactar de tal modo a quebrar paradigmas e 

rever os caminhos de uma humanidade em constante mudança? 

O fato é que Antônio José soube, da melhor forma possível, aproveitar bem o tempo 

para produzir e nos fazer pensar sobre todos os elementos simbólicos que surgem em suas obras. 

Perseguido desde os sete e preso pela primeira vez aos vinte e um anos de idade, escreveu para 

que pudesse dar vida aos bonifrates, bonecos de cortiça, que encenavam nos palcos do Bairro  

Alto as referências mitológicas e os clássicos literários.  

O escritor deixou obras cômicas significativas8, por zombar do sistema, das instituições 

e da nobreza, da justiça corrupta e do sistema educacional ultrapassado. Suas oito peças foram 

encenadas entre 1733 e 1738. Primeiramente editadas no volume Teatro Cómico Português, 

 

8 As óperas de Antônio José da Silva podem ser baixadas do site da Biblioteca Nacional de Portugal. Disponível 
em: <www.bnportugal.pt>. Acesso em: 27 jul. 2020. 

http://www.bnportugal.pt/


 
 

38 
 

 
 

em 1744, por Francisco Luís Ameno, listavam os seguintes títulos publicados postumamente: 

A Vida do Grande Dom Quixote de la Mancha e do Gordo Sancho Pança (1733); Esopaiada 

ou a Vida de Esopo (1734); Os Encantos de Medeia (1735); Anfitrião ou Júpiter e Alcmena 

(1736); Labirinto de Creta (1736); Guerras de Alecrim e Mangerona (1737); Precípicio de 

Faetonte (1737) e As Variedades de Proteu (1738).  

A maioria das produções artísticas de o Judeu nos remete a fontes mitológicas ou 

literárias, com exceção de Guerras do Alecrim e Mangerona, que trata dos costumes familiares 

portugueses. Outro elemento de extrema importância em sua dramaturgia é o constante 

emprego dos mais variados recursos cênicos, como a utilização dos bonecos ou bonifrates, e a 

utilização da música, as óperas com influências italianas. 

Silveira (1992), ao discutir as biografias e ficções sobre a vida de Antônio José, afirma 

que “erigir-lhe um cenotáfio de dramaturgo subversivo, engajado contra o Sistema, é torná-lo 

vítima de mais uma ficção. Como se não lhe bastasse ter sido vítima da ficção judiciária do 

Santo Ofício.” (SILVEIRA, 1992, p.53). De fato, as comédias de Antônio José não criaram 

embates incendiários diante dos inquisidores, pelo contrário, as críticas são veladas e estão na 

voz bufa de seus personagens, a partir de finas ironias e falas à parte.  

Não podemos deixar de mencionar a importância dos personagens graciosos em suas 

peças, como os próprios Sacatrapo e Arpia, em Encantos de Medeia. Bufões subsidiários que 

falam verdades através do deboche e colocam contra a parede antigos hábitos e excessos de 

uma sociedade falsa moralista. Não é à toa que a palavra literária é sempre o meio de expressão 

melhor utilizado para dizer sem dizer, alegoricamente, formando em seu todo farpas que 

incomodam os algozes.  

Nesse sentido, precisamos relembrar que na maioria de suas peças joco-sérias a ordem 

da nobreza ou do clero é sempre mantida ao final. Mesmo que durante o desenrolar do enredo 

ela receba alfinetadas, falas à parte ou a própria caracterização pomposa dos personagens, 

consideramos essa estratégia como um mecanismo de defesa do próprio comediógrafo para 

garantir a encenação de suas peças.  

Cabe-nos rememorar que as acusações sofridas por Antônio José não dizem respeito às 

suas peças, mas, exclusivamente, à questão religiosa. O Judeu sofreu as duras penas de 

encenações realizadas no cárcere, para que ele fosse acusado de prática judaica, fazendo jejum. 

Justamente o artista inventivo, criador de cenas e personagens, sendo vítima de uma cena 

fictícia orquestrada na realidade, pertencente a um todo maior, uma engenhosa encenação de 

terror nos Autos de Fé. Sobre essa fatídica encenação, Pereira (2013), em artigo que antecede 

a republicação de Encantos de Medeia, afirma que  



 
 

39 
 

 
 

 
Antônio José, embora perseguido e torturado pelos tribunais da Inquisição, 
não se deixou intimidar. O Judeu desnudou no palco algumas degradações da 
decadente sociedade portuguesa setecentista, marcada, principalmente, pelas 
chamas do fanatismo religioso e por uma justiça deteriorada. Mesmo preso e 
julgado como herege perigoso, Antônio José continuou produzindo: fez da 
palavra sua arma de resistência política e social. Foi possivelmente nos 
cárceres do Santo Ofício, por exemplo, que ele escreveu o burlesco e irônico 
conto ‘Obras do Diabinho da Mão Furada’. (PEREIRA, 2013, p.20). 

 
Antônio José aumentou a lista de artistas da literatura que tiveram o cárcere como uma 

via crucis na trajetória de suas vidas, assim como Graciliano Ramos, Camilo Castelo Branco, 

Galileu Galilei, Daniel Defoe e Fiódor Dostoiévski, como bem nos esclarece Medeiros (2008), 

ao analisar as memórias transformadas em textos literários desses importantes artistas. Para Poli 

Júnior (2009, p.15), o cárcere “é o espelho das agruras e a desesperança da sociedade, reflexo 

de suas intrínsecas contradições”. O embate, abastecido pelo anti-intelectualismo, é antigo 

contra os pensadores ou qualquer artista que refute as ordens estabelecidas. Aceitar os absurdos 

em silêncio não costuma fazer parte dos intelectuais inquietos, justamente esses é que sofrem 

com as redes totalitárias de silenciamento.   

Embora os desencantos fossem muitos, as torturas se fizessem presentes de forma 

constante e o clima não propício para o riso, Antônio José subverte a clássica infanticida. Além 

de não matar os filhos, mudando a ordem trágica e amortecendo o horror da ação principal da 

história, não se vinga de fato do ultraje da traição. Não há mortes, envenenamentos e muito 

menos o ódio pronto para explodir. Silveira (1992), ao sintetizar as características dos textos do 

comediógrafo, considera que a  

 
Infração aos cânones aristotélicos e horaciano, o jôco-sério, no teatro do 
Judeu, funde oximoristicamente universos e valores, considerados 
dicotômicos e estanques, do soco e do coturno, da comédia e da tragédia. Em 
seu diapasão bitonal, em sua configuração bifronte, o sublime e o rasteiro 
convivem numa familiaridade que provisoriamente rompe a hierarquia de 
estamentos sociais. (SILVEIRA, 1992, p.147). 

 
O autor referenda a ideia de que Antônio José conseguia mesclar em seus textos o ar 

pomposo dos reis e rainhas com o popularesco dos graciosos. Sacatrapo e Arpia, em Encantos 

de Medeia, representam a magnitude e a importância dessa classe abastada de servos que 

funcionam como fio condutor das histórias e concentram boa parte das cenas da peça.  

Esses personagens graciosos, com suas falas à parte, como um pensamento em voz alta, 

desnudam seus reais interesses e dos demais personagens. Silveira (1992), sobre essa 



 
 

40 
 

 
 

particularidade textual de Antônio José, especificamente na transformação que Dom Quixote 

sofre em sua visão cômica, complementa que  

 
o motivo das intrigas, buscado no acervo mitológico, histórico ou literário, a 
tratar das obras e ações heróicas de príncipes e semideuses, abate-se em 
complicações e quiproquós de enredos amorosos e domésticos, recebendo 
algumas vezes um tratamento paródico, cênico ou desmascarador. Nesse 
diapasão derrisório a sublimidade trágica de D. Quixote, o Cavaleiro da Triste 
Figura, se transforma no ‘alegrão do universo’, motivo de burla, riso e 
escárnio. (SILVEIRA, 1992, p.149). 

 
Em meio à fértil produção do comediógrafo, o contexto que se instituía, desde a sua 

chegada do Brasil, era de medo e sombra. A cada passo ou degrau alcançado por Antônio José, 

estava acompanhado o claro risco de ser preso, novamente, pelos Tribunais Inquisitoriais. 

Pasolini, por sua vez, arriscava-se na Itália da metade do século XX, produzindo sem parar. 

Sabemos que, e se não fosse seu fim precoce, teria produzido muito mais. Em geral, escreveu 

nove romances, oito livros de poesia, inúmeros ensaios e seis peças teatrais.  

No campo cinematográfico, entre longas-metragens, curtas-metragens e trabalhos como 

roteirista, estiveram presentes entre os anos de 1958 a 1975 cerca de vinte e oito filmes. Dentre 

aqueles que mais se destacaram estão Accatone (1961), Mamma Roma (1962), La Rabbia 

(1962), Édipo Rei (1967), Teorema (1968), Medeia (1969), Porcile (1969), Il Decameron 

(1971), Il racconti de Canterburry (1972) e, seu último filme, Salò o Le 120 Giornate di 

Sodoma (1975).    

Pasolini, no início de sua carreira profissional para garantir renda, lecionou em escolas, 

principalmente no período da guerra. É nesse momento que começou a escrever poesias 

inspiradas no dialeto camponês. São textos que formarão o conteúdo de obras publicadas 

posteriormente, como as coletâneas poéticas L’usignolo della Chiesa cattolica (1958) e La 

meglio gioventú (1954), e as narrativas Ituras tal Friul (1982), Amado Mio e Atti impuri (1982), 

Il sogno de uma cosa (1962).  

Em 1948 ainda em Friuli, quando militava pelo PCI, Pasolini era famoso na região como 

intelectual, poeta e secretário do partido; e, em Casarsa, um jovem confessou a um pároco ter 

mantido relações sexuais com ele. Com o acontecido, o artista é expulso do partido e precisa se 

mudar para Roma com a mãe, causando muita tristeza aos pais. Segundo Nazário (1982, p.14), 

“o escritor justificou-se dizendo que havia realizado uma experiência erótico-literária inspirada 

em Gide, esperando que a invocação do prêmio Nobel o livrasse das perseguições”.  

Assim, enquanto Antônio José fora expulso do Brasil em 1707, aos sete anos de idade, 

tendo sua família acusada de judaísmo, Pasolini, em outro século – precisamente dois séculos 



 
 

41 
 

 
 

mais tarde, é obrigado a mudar de cidade, além da expulsão do partido no qual era secretário, 

deixando sua profissão e toda a sua vida para trás, devido à sua sexualidade.  

Não é sem propósito que Eurípides tenha sido revisitado nas versões de Antônio José e 

Pasolini, visto ser um poeta grego cuja poesia possibilitou ao indivíduo encarar -se através do 

racionalismo. É o poeta que mais humaniza seus personagens, na tentativa de trazê-los para 

mais perto da realidade. O texto trágico traz em si diversos elementos que constroem a 

complexidade do indivíduo e sua relação com mundo, instaurando o que chamamos de 

“consciência trágica”.  

É por meio desse racionalismo presente nas peças de Eurípides e da “consciência 

trágica” causada a partir da leitura dos textos, que os personagens do dramaturgo grego 

transmitem seus arrebatamentos sensíveis. Dentro de um momento de crise, torna-se clara a 

necessidade desses personagens desejarem certa organização e procurarem um sentido para as 

coisas, ao que passo que ignoram as divindades clássicas.  

Conseguimos elementos que se interagem, dessa forma, entre os três autores que 

escreveram as Medeias. Eurípides, o primeiro, criou a deusa infanticida cheia de arrebatamentos 

bem humanos, contrastando com um esquema de dramaturgia cujo foco principal era o poderio 

dos deuses. Antônio José, por sua vez, recriou uma Medeia em tempos de crise religiosa, com 

cores suaves e cômicas na pele de bonecos de cortiça. Pasolini retomou mais fielmente o texto 

grego, aproveitando o contexto da época para alfinetar os valores fascistas vigentes, incluindo 

o excesso de moralismo e repressão.  

Antes desse interesse em relação às filmografias clássicas, o primeiro longa-metragem 

de Pasolini foi Accattone – Desajuste social (1961), que em português faz referência a pessoas 

sem ocupação; era uma descrição estilizada de ladrões, prostitutas e vagabundos. Conforme 

Nazário (1982), a recepção da obra fílmica foi a pior possível. O artista observou espantado a 

atitude quase racista do subproletariado. Nas palavras do pesquisador, “São razões de ordem 

pessoal, mas também política, que o levam a se aproximar dos marginais. Vendo neles uma real 

degradação humana, sente, no entanto, que dentro desta degradação existe alguma coisa de 

sagrado e de religioso, no sentido vago do termo.” (NAZÁRIO, 1982, p.20). 

Accattone descreve o cotidiano periférico de Roma, utilizando atores não profissionais, 

dando a clara impressão de verdade fílmica. Segundo Brayner (2008, p.37), “a frontalidade dos 

planos e a autonomia dos movimentos de câmera vão sugerir um tipo de abstração que sobrepõe 

o olhar do diretor e do personagem principal, já definindo uma característica estilística 

singular”, como podemos verificar na imagem a seguir do filme: 

 



 
 

42 
 

 
 

 

 

Figura 1 – Família. 

 
Fonte:  Cena do filme Accatone (PASOLINI, 1961). 

 
Na obra fílmica em questão, Vittorio Caraldi ou Accattone é de origem italiana e 

depende financeiramente da prostituição de Madalena. Casado com Ascenza, tem um filho, sem 

qualquer contato com o mesmo. A partir do momento que Madalena, sua fonte de renda, se fere 

ao sofrer um acidente de moto, ser violentada pelos próprios inimigos de Vittorio e presa, ele é 

obrigado a encontrar um trabalho. Logo adiante, ele conhece Stela, uma jovem por quem ele se 

apaixona.   

No curta-metragem chamado A Ricota, Pasolini faz representações cinematográficas 

com influência pictórica, sofrendo um processo por blasfêmia à religião do Estado e é 

condenado a quatro meses de prisão. Já em Evangelho Segundo São Matheus, há uma 

representação pura e uma reverência ao texto bíblico. Aclamado pela crítica e pelo público, a 

produção desse filme rendeu muitos prêmios a Pasolini, ironicamente ateu e comunista.  

Na época da filmagem de Evangelho Segundo São Matheus, Pasolini abandonou todos 

os seus outros projetos para realizar a gravação, pois o artista italiano não escondia sua 

admiração pela figura de Jesus. Fato esse comprovado pela semelhança ao texto do evangelho 

homônimo. A trilha sonora arrancou elogios da crítica, com peças barrocas e clássicas, como a 

ária Erbarme Dich, da missa A Paixão Segundo São Mateus, de Johann Sebastian Bach, ao 

tempo em que introduz blues à cena da chegada dos três reis magos.  

Pasolini, para fazer a filmagem, escolheu seus atores dentre os populares da região  e os 

personagens que eles interpretavam eram igualmente do povo. Esse é um aspecto comum em 

outras produções do artista, sempre motivado em transmitir a verdade daquela história. 



 
 

43 
 

 
 

Realizando o chamado “cinema de poesia”, o diretor narra através de seus personagens, 

aproveitando de cenas em silêncio e de planos amplos ou com a utilização do zoom.  

Além dessas obras, é interessante que o cineasta italiano levou adiante um projeto 

estético de retorno à mitologia, adaptando também Édipo Rei. Assim como em A Paixão 

Segundo São Mateus e Medeia, Pasolini opta por certa fidelidade ao texto principal, obedecendo 

ao enredo. Contudo, há no filme um interessante cruzamento temporal, em que o início e o final 

se passam em tempos contemporâneos, enquanto a parte central acontece no que seria a Grécia 

antiga, com a presença dos reis e rainhas do texto de Sófocles, como na cena abaixo em que 

Jocasta recebe Édipo, em Tebas:  

 
Figura 2 – Édipo chega em Tebas. 

 
Fonte: Cena do Filme Édipo Rei (PASOLINI, 1967). 

 
A dualidade temporal atravessa igualmente as interpretações que conseguem expressar 

as forças ambivalentes presentes em Édipo. Os paradoxos do personagem, seus impasses e o 

poder das escolhas – capazes de transformá-lo em salvador ou algoz – configuram a experiência 

fílmica de uma tragédia, cuja importância levou a psicanálise a apropriar-se dela para tentar 

desvendar as forças do inconsciente.  

Nesse sentido, Pasolini fez obras fílmicas para um público de nível cultural igual ao seu, 

limitando-se a se expressar sem querer facilitar a linguagem. Há certa busca por personagens e 

pelas histórias ainda não contaminadas pela civilização, afinal o neocapitalismo “revelou que o 

subproletariado não deseja mais do que ascender ao ‘status’ da pequena burguesa” (NAZÁRIO, 

1982, p.32). Pasolini já observava esse elemento como uma das características dos novos 

tempos, o que lhe causava extrema tristeza. De acordo com Nazário (1982, p.23),  

 
Como opor-se a este cinema? Para Pasolini a única forma de oposição é a que 
se institui através de um cinema popular e inconsumível, como a poesia, sendo 



 
 

44 
 

 
 

esta a única comunicação que escapa não às determinações econômicas, às 
quais nada escapa, mas a toda determinação determinada: desde o momento 
em que o poeta não se identifica a nenhuma figura econômica.  
 

Rememoramos, como dito na Introdução dessa tese, a rápida viagem que Pasolini fez 

ao visitar o Brasil, cuja oportunidade lhe mostrou as diversas camadas sociais e 

subdesenvolvimento de nosso país. Certamente, essa experiência apurou seu interesse em 

retratar os setores marginalizados da sociedade e como essa mesma parcela do povo se 

comportava diante das revoluções tecnológicas, em pleno processo de desenvolvimento na 

década de 1970. 

Consumismo, alienação e cinema de massa eram sempre motivos de crítica por parte do 

artista italiano, ao tentar refletir sobre os novos tempos. Demonstrava, então, que a sociedade 

estava dando passos largos em direção aos produtos prontos, aos deslumbres da publicidade, 

oferecendo ao expectador facilidades que, ironicamente, dificultariam a construção de 

pensamento crítico e inventivo.  

Essa constante observação da realidade foi vital em toda a sua produção artística.  Ao 

discutir sobre literatura e cinema, Schlesener (2006, p.143), aponta que “Pasolini mostra que a 

imagem ocupa um lugar importante na vida do homem moderno e que o cinema elabora sua 

linguagem a partir de um referencial próprio da comunicação oral”. Nesse sentido, há uma 

ligação dos signos linguísticos com um sistema de signos mímicos para gerar o universo de 

significações. Para a autora, Pasolini filma como quem questiona se o cinema pode preencher 

esse espaço de expressão dentro da sociedade capitalista.  

Afinal, devemos considerar que a obra fílmica lida com uma gama de imagens, pois se 

trata do mundo da memória e dos sonhos, das possibilidades. Ultrapassa, assim, os limites do 

racional, possuindo grande qualidade onírica. É o que se chama da ressignificação do comum. 

É no estágio fílmico da criação artística que a ausência da palavra não prejudica a comunicação, 

pois as imagens são uma linguagem universal, detentoras de uma infinidade de representações 

e simbologias, tão bem exploradas pelo múltiplo artista italiano.  

Muitos autores convergem que as obras fílmicas de Pasolini devem ser consideradas 

como um “cinema de poesia”. Schlesener (2006, p. 145) entende que 

 
O cinema de poesia funda-se profundamente no exercício de estilos que 
nascem da inspiração sinceramente poética, a ponto de eliminar toda suspeita 
de mistificação. Cria-se, no cinema, uma série de referenciais vinculados à 
ação, ao olhar, ao movimento, ao encadeamento das imagens, que podem ser 
identificadas como elementos de uma língua de poesia.  

 



 
 

45 
 

 
 

Vários elementos são utilizados pelo Pasolini diretor, para que essa percepção do cinema 

poesia seja tateada e sentida pelo espectador. Entre elas está o fato de usar durante as filmagens 

pessoas do próprio lugar, dando a impressão de que a história é realmente feita com pessoas de 

“carne e osso”. Além de Pasolini escolher como atores e figurantes pessoas das regiões em que 

os filmes eram gravados, era comum que a câmera fosse utilizada “de forma subjetiva livre ou 

de forma a ser notada como uma presença em cena” (GANDARA; SILVA JÚNIOR, 2015, p.2). 

A partir dessa concepção de realidade representada nas telas, o cinema se torna, também, a 

própria realidade.  

Schlesener (2006, p.148) afirma que “o cinema é a vida fazendo-se, é a ação cotidiana 

da sociedade e, principalmente, daqueles que vivem intensamente as contradições, aos que 

Pasolini deu voz e mostrou ao mundo: os marginalizados e excluídos do sistema capitalis ta”.  

Para Oliveira Neto (2009, p. 13),  

 
Pasolini é como o Centauro de Medeia, que, na sua forma híbrida, nos mostra, 
através do lado humano, o que é compreensível. O outro lado, o mítico, não 
se expressa por palavras, mesmo porque, se falasse, não compreenderíamos: 
o mito é apreensível na narrativa que se faz dele, mas não compreensível. No 
cinema de Pasolini, o mito será expresso como imagem e lido pelo espectador.  

 
O personagem do Centauro, na versão fílmica de Medeia, surge como um sábio que 

ensina a Jasão os caminhos da inteligência que ele precisará usar na vida. Diferente de outras 

representações híbridas da mitologia, como o Minotauro, metade homem e metade touro, a 

versão de Pasolini apontou para o Centauro instrutor, cheio de bons instintos e sabedoria. 

Apesar disso, encontra-se fácil nas representações literárias o Centauro nefasto e que se 

alimenta de carne humana, como veremos no terceiro capítulo de nossa tese.  

Observaremos adiante que a complexidade desse personagem aponta caminhos para 

Jasão. Embora o mesmo, munido de todos os ensinamentos e ideias, fracasse diante dos 

sagrados princípios. Profanamente a forma híbrida de homem-animal surge, também, na peça 

Encantos de Medeia, uma vez que o Judeu cria uma cena em que o gracioso Sacatrapo é 

transformado em burro por Arpia, a serva de Medeia.  

Aparece no palco um boneco com corpo de homem e cabeça de burro, pagando pela 

ganância exagerada com moedas de ouro. De modo risível e leve, Antônio José sugere o homem 

penalizado com a ancestral ambivalência entre o selvagem e o humano. Apesar de muito 

diferentes entre si, as menções ao homem híbrido e complexo aparecem nas versões dos dois 

poetas.  



 
 

46 
 

 
 

A ambivalência dos indivíduos, tão bem representada pelo Centauro e por Sacatrapo em 

forma de burro, é uma característica da própria natureza humana. Não somos constituídos de 

sentimentos únicos, prontos e acabados. Pelo contrário, a formação contínua, a partir de 

experiências e conhecimentos, delineia o indivíduo em sua composição humana. Contudo, 

sabemos que essa força ambivalente pode ser institucionalizada para o lado selvagem e 

devastador, como ocorreu nos regimes inquisitoriais responsáveis por perseguir judeus, entre 

eles o comediógrafo Antônio José.  

Partindo dessa lógica, consideraríamos que o homem luta dentro de si contra forças 

contrárias e poderia, por si mesmo e por interesses de poder e amorais, ignorar a diversidade 

dos seres humanos, originários das mais diversas raças, cores e credos, cedendo ao lado 

desumanizado sem qualquer tipo de empatia pela convivência pacífica entre os povos.  

É possível verificar essas questões ao retomarmos o contexto de perseguição judaica, 

cuja data é 1492, com a conversão forçada ao catolicismo dos judeus espanhóis. Aqueles que 

não aceitaram fugiram para Portugal, onde receberam portas abertas por parte do Rei, que em 

realidade estava de olho nos impostos que seriam recebidos a mais. Paulo Roberto Pereira 

(2007), na Introdução do livro As comédias de Antônio José da Silva, comenta, por exemplo, 

que a família de Antônio José “pertencia a um grupo de sociedade portuguesa denominado 

cristão-novo, marrano ou ‘gente da nação’” (PEREIRA, 2007, p.19), cujos membros eram 

opostos aos cristãos-velhos, pretensamente verdadeiros católicos.  

Por mais que tentássemos descrever, neste texto, as minúcias dos processos 

inquisitoriais, as torturas e dores sofridas por Antônio José, seria impossível nos aproximar de 

qualquer sentimento ou sensação que o corredor da morte nos faria sentir. A aproximação do 

fim – desenhada por uma instituição religiosa católica, que deveria salvar e perdoar no lugar de 

condenar – só nos mostra o quanto o homem, imbuído de fanatismo e intolerância, é capaz de 

ser cruel.  

O pesquisador Dines (1992), em Vínculos do Fogo, conseguiu nos transportar para a 

antessala da tortura, narrando detalhes das “encenações” que eram os Autos de Fé, mais 

parecidos com grandes festividades, financiadas e apoiadas pelo Rei D. João V. Eram realizados 

de uma forma teatral, assistidos por boa parte da população, talvez por curiosidade, apoio ou 

medo da não compactuar e ser também perseguida.  

O fato é que se há algo que devemos apreender e abominar é o excesso de qualquer 

espécie, seja religioso ou de outro âmbito, que fira a natureza humana e não permita ao 

indivíduo ser o que é, culpando alguém por ter nascido judeu, negro, homossexual, cigano ou 



 
 

47 
 

 
 

por ser um artista, intelectual ou por, simplesmente, haver discordâncias ideológicas. Dines 

(1992, p. 29) compreende que  

 
Entre a ilusória ficção histórica e os cartapácios inanimados da historiografia 
existe a terceira via: esmerilhar o acontecido até que se desprenda dele a 
emoção congelada pelo tempo. Notícia assim expandida, mesmo remota, tem 
viço próprio, imune aos vícios da fantasia – esta é a Estética do Fato.  

 
O teórico – a partir de uma escrita poética, com notas em páginas inteiras, descrevendo 

detalhes dos fatos históricos que ocorreram em Portugal do século XVIII – nos alerta para o 

risco de banalização da tragédia. O risco de considerarmos comum a tortura, a intolerância e a 

censura; por isso a sua intenção de desprender a “emoção congelada pelo tempo” (DINES, 

1992, p.29). A riqueza de detalhes, mapas e a pesquisa em documentos históricos concretiza m 

a sistemática maquinaria do Santo Ofício, criando, mesmo que virtualmente em nossas mentes, 

cada passo dado por Antônio José. 

A importância de nossa pesquisa insere-se exatamente nesse ínterim, pois verificamos 

em nossos tempos uma desconstrução dos discursos que buscam lutar pela diversidade religiosa 

e política. As lutas por democracia e pelas liberdades não datam de um passado recente, mas 

existem há muito tempo, custando muitas vidas e revoluções para chegarmos ao ponto no qual 

estamos. Por esses e outros motivos, a relevância em levantarmos essas discussões que visam, 

sobretudo, alertar para qualquer resquício de silenciamento ou intolerância.  

A vida trágica de Antônio José e o legado artístico deixado logo chamaram a atenção de 

inúmeros historiadores, críticos literários, poetas, teatrólogos e cineastas, que se interessaram 

em retratar a sua difícil jornada nos anos setecentistas. Entre as obras de ficção que rememoram 

o comediógrafo luso-brasileiro, podemos citar Antônio José ou o poeta e a Inquisição, escrita 

em 1838, por Gonçalves de Magalhães9, no Brasil. 

Para Silveira (1992), Magalhães tenta trazer o Judeu como uma glória brasileira, apesar 

deste ter ido para Portugal aos sete anos de idade. Acaba por forçar tintas verde e amarela, 

fazendo um texto com intuito mais panfletário, quando as comédias de Antônio José traziam o 

riso como harmonizador dos conflitos. Ou seja, a crítica, na maioria das vezes, era alegórica e 

dissolvida nas obras, uma vez que não poderia ser explícita para não chamar atenção, de forma 

imediata, dos censores que cresciam os olhos diante do sucesso das encenações do Teatro do 

Bairro Alto.  

 

9 Gonçalves de Magalhães (1811-1882) foi um relevante professor e escritor brasileiro, um dos primeiros poetas 
da Primeira Geração Romântica. Nasceu em Niterói, no Rio de Janeiro. Além disso, foi político e diplomata, 
trabalhando na Itália, Áustria, Estados Unidos e Paraguai.  



 
 

48 
 

 
 

Mesmo com didatismo, Magalhães (s/d) cria um protagonista angustiado e corajoso. 

Cheio de vida e afugentado pela perseguição já eminente no início da peça, podemos citar o 

seguinte trecho que expressa bem a percepção do escritor:  

 
[...] Tudo se rouba, vida, honra, dinheiro; 
Rouba-se ao português a liberdade,  
E até o pensamento roubar querem [...] 
Infames! Querem que o homem seja escravo, 
Que seja cego e mundo, e que não pense,  
Para melhor calcar-nos a seu grado. [...] 
Nem no tempo de Deus há segurança,  
Lá mesmo vão perversos aninhar-se; 
Lá se açoitam traidores homicidas,  
Que se cobrem com o manto da virtude,  
Para mais a seu salvo flagelar-nos. 
(MAGALHÃES, s/d, p.6). 
 

Na cena acima descrita, Antônio José desabafa com sua confidente Mariana. Expressa 

as contradições que envolvem a teoria do cristianismo, supostamente baseada no amor ao 

próximo, com a prática inquiridora pela qual sua vida corria risco. Destemido e já capturado 

pelos oficiais do Tribunal, ao final da peça, Antônio José ainda questiona:  

 
Esse Deus homem, morto no calvário 
Pregou no mundo leis de fogo e sangue?  
Quando, na cruz suspenso, deu aos homens  
O poder de vingar a sua morte? 
Que direito têm eles, que justiça,  
Mesmo por sua lei, de persegui-nos? [...] 
Leis de amor, convertidas em leis de ódio. 
(MAGALHÃES, s/d, p.16). 

 
Magalhães (s/d) coloca nas falas de Antônio José os mesmos questionamentos que 

habitam em qualquer indivíduo que preze a liberdade e a tolerância, além de detectar a 

transmutação do amor em ódio, da comunhão em vingança e puro ressentimento.  

Dentro de poucos anos (em 1866), em Portugal, Camilo Castelo Branco escreveu O 

Judeu, no qual descreve as desventuras do poeta barroco durante as perseguições religiosas. 

Apesar de Silveira (1992) considerar o livro com algumas inexatidões biográficas, a obra de 

Castelo Branco “é um libelo contra a Inquisição, retratando em pouco mais de meio século a 

perseguição sofrida por judeus e cristãos novos no cristianíssimo reino lisboeta” (SILVEIRA, 

1992, p.20). 

Na tentativa de realizar a biografia do comediógrafo, o autor nos brinda com 

informações valiosas sobre os procedimentos de fachada dos Tribunais, que agiam alheios às 

diretrizes do direito, pois “A mesa inquisitorial aceitava a delação e o testemunho de pessoas 



 
 

49 
 

 
 

sem nenhuma (ou de duvidosa) idoneidade; decretava e procedia a prisão por mera suspeita ou 

presunção de culpabilidade; recorria à tortura para extorquir das culpas ‘conteúdas’ dos autos.” 

(SILVEIRA, 1992, p.34). 

O fato é que o processo de Antônio José estava cheio de irregularidades. Fugia, até 

mesmo, do próprio regimento do Santo Ofício, pois o Judeu foi preso sem ter duas denúncias e 

sem mandado de prisão. Havia apenas um mandado verbal para a execução de sua prisão. Além 

desses itens, as denúncias feitas pela escrava não possuíam valor, pela falta de idoneidade da 

própria.  

O poeta não era rico e as acusações concretas só surgiram enquanto preso, vindas de 

seus companheiros de cela. Os autos eram sigilosos e não havia como recorrer ou dar qualquer 

prestação de contas à sociedade. Afinal, “filha de um poder discricionário, a mesa inquisitorial 

não precisava, portanto, provar a ninguém, a não ser a si mesma, a culpabilidade do réu” 

(SILVEIRA, 1992, p.41).  

 Entre outras obras que reviveram a história do lisboeta, temos a versão do cinema 

brasileiro em O Judeu, de Jom Tob Azulay. Essa versão fílmica biográfica conta com a fabulosa 

atuação de Fernanda Torres e demonstra, com detalhes, símbolos que representam bem a pompa 

da Igreja Católica na época. Ela foi iniciada em 1987 e só finalizada em 199610. Nela, fica 

perceptível a tortura sofrida por Antônio José, além do vexame e vergonha em se usar as vestes 

que indicavam que um indivíduo fosse judeu. 

  
Figura 3 – Tortura. 

 
Fonte: Cena do filme O Judeu (AZULAY, 1995). 

 
 

10 No período das filmagens, sete atores faleceram, entre eles Dina Sfat, Mário Viegas, Curado Ribeiro e Rogério 
Paulo, dificultando ainda mais a continuidade das cenas e sua viabilização.  



 
 

50 
 

 
 

Há, inclusive em uma das cenas iniciais, o controverso fato de o torturado assinar 

afirmando que não havia sofrido violência. Contudo, a mão, trôpega e sem forças, denunciava 

ironicamente o sofrimento da noite anterior, como visto na cena acima. 

A Teoria Literária, como vimos ressaltando, também concedeu destaque ao dramaturgo 

e foram inúmeras as obras, em diferentes épocas, que trataram da prosa jocosa e outros aspectos 

presentes em suas peças. Rapidamente, podemos destacar Alberto Dines (1992), Kênia Maria 

de Almeida Pereira (1998, 2013), Paulo Roberto Pereira (2007), Antônio José Saraiva (1978), 

entre outros(as) que dedicaram pesquisas ao poeta. 

Retomando os passos da perseguição de Antônio José, em 1726, passado algum tempo 

de sua primeira prisão, a família de João Mendes, seu pai, voltou para o cárcere por conta de 

uma denúncia feita por um estudante baiano da Universidade de Coimbra, Luís Terra Soares de 

Barbuda, noivo de Brites Eugênia, prima de Antônio José. As denúncias feitas pelo universitário 

seriam vingança, por ter sido desmanchado o casamento com a prima de Antônio José.  

Para despistar as delações, o Judeu, quando foi preso pela segunda vez, passou a 

denunciar amigos e familiares já presos, como seus irmãos, tios e primos, mas não sua mãe, 

que, caso fosse denunciada, seria acusada de relapsia, a reincidência nas práticas da religião 

judaica. Mesmo após ter feito as denúncias, os inquisidores colocaram Antônio José a tormento, 

sendo lançado no potro, um dos principais instrumentos de tortura utilizados pelo Santo Ofício.  

Foi ainda advertido de que: se, naquele tormento, morresse, quebrasse algum membro, 

perdesse algum sentido, a culpa seria sua e não dos senhores inquisidores. Tal procedimento 

era oficializado em um documento que isentava a Inquisição. Com o potro, segundo Novinsky 

(1982), ao descrever os procedimentos de tortura usados pela Inquisição, os ditos hereges eram 

amarrados numa cama de ripas e, ao apertar-lhes a carne, a mesma era gradativamente cortada.  

Apesar das fortes investidas, os membros da Inquisição não conseguiram retirar de 

Antônio José nem de seus irmãos denúncias contra a sua mãe. Assim, o Judeu e sua família 

foram libertados no Auto de Fé de 25 de julho de 1728. Após a liberdade em 1728, os irmãos 

de Antônio José viveram com relativa tranquilidade, principalmente um de seus irmãos que se 

casou com uma cristã-velha. O mesmo não aconteceu com a mãe do dramaturgo, que foi presa 

várias vezes: a primeira em 1712, ao sair do Brasil; a segunda em 1726; sendo penitenciada em 

1729 e em 1739. 

Embora as constantes perseguições, Antônio José conseguiu concluir os estudos e 

exerceu a profissão de advogado. Casou-se com Leonor Maria de Carvalho, que, também, era 

uma cristã-nova e havia enfrentado fortes perseguições. A união entre cristãos-novos os tornava 

mais fortes, unindo-os numa rede solidária para melhor enfrentar os reveses da intolerância.  



 
 

51 
 

 
 

Advogado e com um pai que possuía uma biblioteca, o acesso à palavra estava realizado. 

Como utilizá-la para defender-se? Para escapar das garras inquisitoriais, só mesmo através das 

elucubrações e entrelinhas do texto poético; ainda assim o labirinto parece não ter saída, mas a 

arte se sobrepõe à ameaça e não é retida, pois o poeta cria e significa por meio de seu imaginário. 

Segundo Pereira (1998, p. 180), 

 
Socorrer-se das riquezas dos símbolos, da plurissignificação das metáforas, 
das inúmeras alegorias e da própria mitologia greco-romana. Procurar a todo 
custo se favorecer das elucubrações obscuras e dos torneios sintáticos, 
próprios da escola barroca, era o procedimento menos arriscado. Diluir as 
verdades nas analogias e alegorias, mergulhando-as no cultismo, conceptismo 
e gongorismo da época.  
 

É justamente através de suas peças que o poeta consegue semear de forma sutil e 

metafórica referências de sua religião secreta. Desse modo, em seus textos, cuidadosamente, 

eram inseridas referências à Tora, à Cabala e às tradições judaicas. Aparecem elementos como 

gnomos, oliveiras ou a cidade sagrada de Jerusalém.  

A segunda vez da prisão de o Judeu foi proveniente de brigas domésticas e uma ordem 

verbal enviada pelo Exmo. Cardeal da Cunha, sem nenhum tipo de formalização, para que fosse 

preso. Dines (1992) coloca que, talvez, o fato de ser o autor um poeta e dramaturgo, e ter 

expressado por meio de seus personagens a crítica velada, através do riso, tenha contribuído 

para a perseguição dele. Para o pesquisador, 

 
Sisudez e carrutice são indispensáveis pra manter tudo como está. O riso 
suscita prazeres e liberdades, faz cócegas na carranca do rancor. Chistes e 
malícias, estas as culpas de Antônio José? A irreverência feriu o amor próprio 
de alguma sumidade, o sarcasmo foi longe demais? (DINES, 1992, p.49). 

 
O Judeu foi morto em 18 de outubro de 1739, diante de um enorme público que incluía 

o Rei D. João V. Segundo os relatos, não havia uma denúncia formal, então os inquisidores 

fizeram uma trama: “colocaram funcionários e presos do próprio tribunal para vigiá-lo e 

denunciá-lo. Assim, a tragédia foi encenada até o final, com a acusação de ter ele praticado 

cinco jejuns na prisão” (PEREIRA, 2007, p.26). 

O português, de origem brasileira, comediógrafo aparentado de Gil Vicente, em 

criatividade e denúncia literária, sofreu o golpe da farsa montada pelos Tribunais no intuito de 

apagar a chama de sua vida. O sucesso da trama instaurada pela Inquisição veio a galope, sem 

possibilidade de defesa por parte de Antônio José, transformando-o em mais um personagem 

dos bárbaros Autos de Fé, que executaram, em quase um século de existência, milhares de 

judeus, ciganos, mulheres e intelectuais.  



 
 

52 
 

 
 

Infelizmente, o enredo da vida de Antônio José não seguiu o mesmo de suas peças. Não 

houve saída mágica, graça, plano mirabolante ou argumento infalível que revertesse o seu 

julgamento. Nessas horas, a realidade é bem mais dura e trágica, simplesmente irrefreável. 

Diante dos espectadores no Auto de Fé, entre familiares e autoridades, o fim de Antônio José 

passou para a história sombria das perseguições religiosas, baseadas na intolerância.   

Se o fim trágico de Antônio José aconteceu em meio a supostas encenações por parte 

daqueles que o vigiavam, a morte de Pasolini, por sua vez, ocorreu de maneira ainda hoje 

obscura e não explicada em sua integralidade. O artista estava envolvido com roteiros para 

novas produções cinematográficas, compondo poesias e concluindo um grande romance, 

quando, em 2 de novembro de 1975, um jovem, depois identificado como Pelosi e que ganhava 

a vida prostituindo-se, tirou a vida de Pasolini em um suposto encontro. 

Mais adiante, depois de anos de investigações, descobriram a partir de testemunhas que 

eram muitos a bater em Pasolini. O artista pressentia, de algum modo, o risco que ele corria, 

pois, em sua última entrevista a um jornal, Pasolini lembrou que o insultavam na rua e tinham 

o desejo de linchá-lo. Disse, também, que tinha a verdade na boca, mas muito medo de ser 

morto. De acordo com Nazário (1982, p.78), 

 
Antes de ser linchado fisicamente, Pasolini já vinha sendo linchado 
moralmente pela sociedade italiana: difamado pela imprensa burguesa e 
fascista, incompreendido pelas feministas e pelas forças progressistas, isolado 
do público ‘comunicado’ por uma radicalização total. Ressentia-se desta 
solidão e, num poema belíssimo, expressou sua angústia: ‘a morte não é não 

poder comunicar/mas não poder mais ser compreendido.  
 

Como dito anteriormente, Pasolini despendia grande parte do tempo em se fazer 

entender, embora as pessoas não se esforçassem para isso, gerando um sentimento de 

incompreensão. Incomodava os grandes, pela sua carga subversiva e, talvez por esse mesmo 

motivo, as circunstâncias de sua morte tenham sido negligenciadas até pela imprensa da época , 

que fez um silêncio ensurdecedor, gerando comentários maldosos no sentido de que o próprio 

artista é quem havia procurado aquele tipo de morte.  

Nazário (1982, p.79) reflete se o atentado não poderia ser realmente fascista ou 

simplesmente “a mera contingência de uma realidade fascista”. Realidade essa construída, 

segundo o artista italiano, através de uma escola preocupada em formar crianças com conteúdos 

inúteis e uma televisão trabalhando pela degradação física e moral. O artista esteve sempre 

indignado com os caminhos da revolução tecnológica, cujo destino abarcava todas as pessoas 

e sua maneira de pensar e criticar.  



 
 

53 
 

 
 

Verificamos, mesmo que por linhas gerais, que a constante revolução tecnológica 

caminha a passos largos e, sem sombra de dúvidas, altera as configurações das relações 

interpessoais e a forma que lidamos com o conhecimento e a informação. Além de diminuir 

nossas presenças reais, há a grande avalanche de solitários, incapazes de se relacionar, 

cultivando ansiedades e problemas típicos da modernidade, entre transtornos e crises nervosas.  

Para Pasolini, as questões relativas ao consumo exacerbado e a televisão foram os dois 

elementos primordiais para as grandes mudanças da sociedade. Nazário (1982, p.83) entende 

que “a televisão cria modelos de comportamentos adequados e os heróis da propaganda 

televisionada proliferam-se em milhões de heróis análogos na realidade. Os jovens que se 

distinguem pertencem à elite e estão condenados a ser terrivelmente infelizes”. 

O simples fato de Pasolini não concordar com os rumos da educação italiana e fazer 

críticas públicas sobre isso não seria o suficiente para calá-lo em um ataque tão vil. Certamente, 

há elementos obscuros que jamais serão revelados por nenhum dos envolvidos. Pasolini deixou 

inúmeras obras e reflexões que continuarão fazendo isso por ele, mesmo após a sua morte. As 

mensagens nelas contidas podem possibilitar a quebra de paradigmas e serem uma tentativa de 

chamar a atenção da sociedade.  

Martins (2019) – ao discutir sobre o potencial questionador do intelectual, em artigo no 

livro Para uma vida não-fascista, cujo texto motivador foi o prefácio de Michel Foucault para 

o livro de Gilles Deleuze e Félix Guattari – esclarece sobre a relevância de se deixar as velhas 

verdades desestabilizadas a partir de diagnósticos da realidade.   

Não é à toa que Pasolini fora tão perseguido, sobretudo por abordar temas polêmicos 

como a homossexualidade ou as desigualdades sociais, assunto extremamente político. Martins 

(2019) afirma que essas são atitudes necessárias para um anti-fascista e complementa qual o 

seu desejo para os intelectuais atuantes:  

 
Sonho com um intelectual destruidor das evidências e universalidades, que 
localiza e indica nas inércias e coações do presente os pontos fracos, as 
brechas, as linhas de força; que sem cessar, se desloca, não sabe exatamente 
onde estará ou o que pensará amanhã, por estar muito atento ao presente 
(MARTINS, 2019, p.59). 

 
O trecho acima citado alerta para as possibilidades de reflexão que a realidade nos 

permite, principalmente ao constatarmos os mecanismos de poder das instituições que 

determinam como os sujeitos devem agir. O intelectual que burla o paradigma conservador, que 

se expressa através da arte ou de qualquer outra forma questionando os sistemas, arrisca-se ao 

delatar um sistema ideológico. Não mais o Fascismo que se fixa em um período histórico na 



 
 

54 
 

 
 

Itália, com um único líder, mas um sistema ideológico que segue se multiplicando em tempos 

atuais, em uma estranha onda de direita ultra-nacionalista e de pós-verdade.  

Segundo Nazário (2007), havia um desprezo geral por Pasolini entre os intelectuais: no 

meio governamental, nas camadas mais conservadoras e reacionárias, ignorantes e vulgares, 

católicas e fascistas, da Itália. O próprio artista pressentia a sua morte com tanta perseguição, 

deixando registrado em poemas e artigos o seu medo de ser linchado, como os negros o eram, 

por motivo vil.  

Entre os escritos, Didi-Huberman (2011) aponta como fundamental o último artigo 

publicado por Pasolini, no jornal Corrier della Sera, intitulado O vazio do poder na Itália, que 

será retomado nos Escritos Corsários como O artigo dos vaga-lumes, pois “trata-se de um 

lamento fúnebre sobre o momento em que, na Itália, os vaga-lumes despareceram, esses sinais 

humanos da inocência aniquilados pela noite – ou pela luz ‘feroz’ dos projetores do fascismo 

triunfante” (DIDI-HUBERMAN, 2011, p.24-25). 

É nesse sentido que Laura Betti, uma de suas melhores amigas, após a morte do cineasta, 

reuniu todas as denúncias feitas contra as suas obras fílmicas e realizou oitenta debates por toda 

a Itália, a fim de provar que Pelosi não foi o único a matar Pasolini.  

Na verdade, o que podemos ver na morte de Pasolini é uma inversão de culpa, pois 

tentaram culpá-lo pela própria tragédia. Vários jornalistas, em publicações na época, 

demonstraram que o artista italiano é que havia procurado o seu próprio fim. Observamos isso 

a partir de um parecer da agência de informações Stampa Internazionale Medica, que difundiu, 

junto aos jornais, um relato do médico Aldo Semerari, que – mesmo sem nunca ter encontrado 

Pasolini – 

 
Qualificou seu caso como o de um coprófilo, psicopata do instinto, anormal 
sexual, homofílico e homossexual exibicionista e fetichista, de instintos 
profundamente degenerados; portanto, o ato criminoso “cometido por 

Pasolini” (sic) teria sido apenas a expressão de sua enfermidade mental 

(NAZÁRIO, 2007, p.129). 
 

O biógrafo de Pasolini, além do extenso e profícuo estudo sobre a vida do cineasta, 

consegue estabelecer uma sagaz relação entre o assassinato de Pasolini e a morte trágica de 

Orfeu. Nascido da união do deus Eagro, ou deus Apolo, com Calíope (mãe das Sereias, musa 

protetora da poesia trágica, inspiradora da beleza das palavras), Orfeu foi, no mundo grego, o 

inventor da poesia e do canto. Era comum seduzir homens, mulheres e os próprios deuses do 

Olimpo. Quando tocava sua lira, as feras amansavam-se e rastejavam a seus pés, os rios 



 
 

55 
 

 
 

suspendiam seu curso, os rochedos se aproximavam e os carvalhos se inclinavam para melhor 

escutá-lo. Era, então, protegido pela natureza de todos os perigos. 

A tragédia na vida de Orfeu acontece quando este perde sua mulher, Eurídice. Na 

tentativa de resgatá-la do reino dos mortos, não aproveita a chance, ao descumprir um trato de 

não olhar para trás, estando Eurídice do seu lado e transformando-se em brumas. Orfeu alheia-

se em profunda tristeza, decidindo nunca mais amar outra mulher, reunindo-se apenas com 

efebos. Sentindo-se rejeitadas, as mulheres trácias decidiram vingar-se de Orfeu, em uma noite 

de festa. Elas o mataram, o seu corpo foi estraçalhado e os pedaços foram espalhados pelos 

campos. Sua lira voou para o espaço e se transformou em uma das constelações do cosmos, o 

dia tornou-se noite e uma grande tempestade abateu-se sobre a região (NAZÁRIO, 2007). 

Ainda segundo esse pesquisador, Orfeu e Narciso simbolizam uma realidade muito 

diferente, pois não se converteram em heróis culturais do mundo ocidental e representam a 

alegria e a fruição. O intuito deles é unicamente pacificar os elementos do mundo. O poder de 

Orfeu está em fazer da canção e da poesia uma ferramenta de alegria, cujos elementos da 

natureza possam se movimentar, assim como a Medeia de Antônio José realiza encantamentos 

com as cachoeiras e árvores, levando-as a dançar pelo ar.  

Orfeu foi, então, morto por ter enlouquecido as mulheres e trazido ao mundo a 

homossexualidade, da mesma maneira que Pasolini. Contudo, o cineasta italiano tentou 

 
Alertar os homens para as terríveis descobertas que fazia em suas descidas ao 
inferno; incompreendido e desesperado, cada vez mais isolado, foi 
assassinado e despedaçado por uma reedição contemporânea das bacantes – 
os ragazzi di vita do subproletariado, degradados e enlouquecidos pelos meios 
de comunicação de massa. Também os pedaços de seu corpo foram espalhados 
pelas mídias sensacionalistas – em fevereiro de 1979, a revista L’Espresso 
exibiu as fotos do corpo mutilado de Pasolini inescrupulosamente obtidas nos 
gabinetes dos médicos legistas e da polícia – para garantir a perenidade dos 
mistérios de Baco, a erotomania e a corrupção generalizada no 
neocapitalismo. (NAZÁRIO, 2007, p.132).  

  
Se Pasolini em pleno século XX teve sua morte regozijada pelos meios de comunicação, 

tendo sido estampada em diversas capas de jornais, o que dizer da morte de Antônio José no 

século XVIII? Embora os escassos meios de informação da época, podemos entender o Auto 

de Fé como um espetáculo mórbido com a exposição dos acusados e sua morte em praça 

pública, como bem relata Dines (1992). O autor consegue nos fornecer pistas do teatro vil para 

morte dos condenados:  

 
Aqui junta-se multidão menor, bastante para impedir a morte sossegada.  
– Cristo ou Moisés? 



 
 

56 
 

 
 

Serás o sétimo, Antônio, há tempo para alvitres e cogitação. Um de cada vez, 
nada de matanças em massa. Cada caso, um caso; cada fogueira, persuasão.  
(Ferraduras faíscam no calçamento, tropel, brados, relinchos.) A carruagem 
de foto: arremete o Messias ou acode o socorro para o resgate, tudo pode 
acontecer mas não acontece. (DINES, 1992, p.121). 

 
No texto desse autor, há a recriação do ambiente insólito da execução de o Judeu, a 

descrição do barulho dos espectadores, a presença do Rei, “tudo em meio a regozijos e 

impropérios” (DINES, 1992, p.123). Ao mesmo tempo faz-se presente sua narrativa indignada, 

relatando o passo a passo de toda maquinaria e fazendo-nos perceber a angústia do poeta, que 

se aproxima cada vez mais da morte. O fato é que assim como Orfeu, deus do canto e da poesia, 

a morte não foi capaz de silenciar Antônio José ou Pasolini. Muito pelo contrário, para cada 

triste exposição, certamente renasceu um desejo de ler e entender esses poetas a partir de suas 

obras.  

Não se silencia a poesia, pois ela vem como lampejos – descreve Didi-Huberman 

(2011), no início de seu livro, ao abordar a sexualidade de Pasolini em um episódio no qual o 

italiano dançava nu em uma praia. Segundo Didi-Huberman (2011, p.22), Pasolini “dançava 

como um pirilampo, como um ‘vaga-lume’ ou uma ‘pérola-verde’”. Engolido pela escuridão 

ou pelos fortes holofotes desejosos de uniformização dos sujeitos, as pessoas vaga-lumes, como 

assim diz o autor, aparecem com frequência nas obras de Pasolini, pois são “seres 

luminescentes, dançantes, erráticos, intocáveis e resistentes” (DIDI-HUBERMAN, 2011, p.22).   

De uma forma ou de outra, em um século ou no outro, constatamos, como bem afirma 

Nazário (2007, p.133), que a “morte do poeta é uma sinistra tradição cultural da civilização 

repressora de Eros”. Ocorre o silenciamento daquele que rompe estruturas, questiona dogmas 

ou, simplesmente, movimenta pedras e encanta rouxinóis pela fruição despretensiosa de se ter 

alegria; eles são, em geral, perseguidos e calados. Basta lembrarmo-nos da poesia de Federico 

Garcia Lorca na epígrafe de nossa tese, para entendermos que enxergar estrelas em meio às 

trevas, em meio a um sistema social de capital e trabalho que preza pela alienação, para que o 

sistema siga realizando tolhimentos e silenciamentos.  

Em nosso próximo capítulo, abordaremos os regimes totalitários com maior 

especificidade. Primeiramente, a Inquisição em Portugal no século XVIII e o que representou 

os Tribunais do Santo Ofício para os judeus e todos aqueles que foram perseguidos por motivos 

religiosos. Na sequência, trataremos do regime fascista italiano, originário no período entre 

guerras, do século XX. Uma configuração inédita de extrema-direita, baseada no poder no 

Estado e do carisma de seu líder, sem qualquer base epistemológica ou de projeto de governo.  

 



 
 

57 
 

 
 

CAPÍTULO II 

 

REFLEXÕES SOBRE O AUTORITARISMO:  

A INQUISIÇÃO EM PORTUGAL E O FASCISMO NA ITÁLIA 

 

História e literatura se entrelaçam desde sempre. Ambas são materialidades da 

linguagem representando o real, cada uma a seu modo, uma servindo a outra. A primeira busca 

nos documentos históricos e nos fatos o que seria a verdade a partir de determinada perspectiva, 

pautando-se em teorias específicas escolhidas pelo seu autor. Contudo, não só de documentos 

e fatos a história constrói a sua percepção da trajetória humana, ou seja, a ciência histórica 

também busca na literatura material vestígios de extrema importância, pois, ao trabalhar com 

uma fonte que transita no imaginário, na lida com os sentimentos e com o humano, ultrapassa 

o palpável, enxergando representações de uma época alicerçada na ficção, nas metáforas e nas 

alegorias.  

Em tempos remotos, em que documentos ou resquícios do passado eram de difícil 

acesso, a literatura permaneceu como testemunho de uma época, servindo ao pesquisador que 

desejasse entender um povo ou contexto. Todavia, no caso de Antônio José da Silva, todos os 

processos estão com amplo acesso, digitalizados na plataforma virtual da Torre do Tombo 11, 

isto é, há um arquivo histórico comprovando os caminhos processuais vividos por o Judeu12 

(ver Anexos A e B com imagens do processo original), além de toda a sua obra, contrapondo o 

terror com o cômico. É digna de nota a vida real de Antônio José, cheia de prisões e 

perseguições de todo modo com a sua produção ficcional, preocupada em fazer brotar o riso.  

Pier Paolo Pasolini, em pleno século XX, viveu o franco desenvolvimento da revolução 

tecnológica e do conhecimento, crescimento esse em paralelo às grandes crises sociais e 

políticas, que não impediram que regimes totalitários viessem a se estabelecer com tantos 

apoiadores. O Fascismo estabelecido na Europa, especificamente na Itália, não muito distante 

de nós, se inscreve na história dos regimes de silenciamento da mídia e de intelectuais. Fato 

comprovado quando da morte de Pasolini, em que os veículos de impressa não pesquisaram a 

fundo os meandros do crime, que se ligava a questões políticas mais do que, simplesmente, a 

um encontro amoroso mal sucedido, visto as declarações e descobertas anos após a prisão de 

Pelosi. 

 

11 Disponível em: <http://antt.dglab.gov.pt/>. Acesso em: 27 jul. 2020.    
12 Disponível em: <http://digitarq.dgarq.gov.pt/details?id=2308128>. Acesso em: 27 jul. 2020.  

http://antt.dglab.gov.pt/
http://digitarq.dgarq.gov.pt/details?id=2308128


 
 

58 
 

 
 

Para darmos seguimento em nossa pesquisa, faremos, nesse momento, uma reflexão 

sobre os períodos totalitários vividos pelos artistas em foco, Antônio José e Pasolini, 

respectivamente em Portugal e na Itália. Para tanto, seguiremos uma trilha histórica de 

conceituação e entendimento dos métodos desses regimes, para compreendermos os elementos 

que os compõem, contrapondo com as vivências de nossos artistas.  

A começar pela Inquisição, salientamos que no Brasil, retornando para o século XVIII 

a fim de entendermos a origem de seus caminhos, a priori não foi instaurado um Tribunal, mas 

foram recebidas visitas de inquisidores. O incômodo maior da Coroa Portuguesa e do Tribunal 

Inquisitorial era a liberdade na qual viviam os brasileiros e, também, o seu enriquecimento. 

Apesar de tanta preocupação com as riquezas acumuladas pelos brasileiros e seus hábitos 

religiosos, os hereges presos aqui eram enviados para Portugal e julgados pelo Tribunal de 

Lisboa. Foi em uma dessas visitas dos inquisidores portugueses que a família de Antônio José 

foi deportada para Portugal, no intuito de responder às acusações de judaizantes (conforme 

capítulo I). Na época, como já informado, Antônio José tinha apenas sete anos de idade.  

As perseguições no Brasil datam de 1591, quando aqui aportou Heitor Furtado de 

Mendonça para perseguir intelectuais. Foram acossados, em território nacional, Bento Teixeira, 

morto em um cárcere lisboeta em 1600; Antônio Vieira foi extremamente humilhado po r não 

participar das intolerantes buscas; Gregório de Matos foi denunciado devido ao seu estilo de 

vida, mas não chegou a ser preso por ser cristão-velho. A perseguição ainda atingiu Antônio 

Morais e Silva, o primeiro dicionarista brasileiro. 

No século XVIII, foram levados do Brasil cerca de 500 cristãos-novos acusados de 

heresia. Até mesmo membros do Clero foram presos por não concordar com os dogmas da 

Igreja e seus excessos. O padre brasileiro Manuel Lopes de Carvalho foi morto pela Inquisição 

em Lisboa, em 1726, aos 45 anos, dizendo em seus últimos dias “quando aqui entrei eu tinha 

dúvidas, hoje tenho certezas” (NOVINSKY, 1982, p.81). 

O padre brasileiro demonstra que a concordância sobre os métodos não era uma 

unanimidade, pelo contrário, havia dentro da própria Igreja aqueles questionadores. Entre 

outros que preferiam o silêncio, com medo de serem, da mesma forma, perseguidos pelos 

Tribunais.  

Matar em nome da fé era fruto de um ideário de purificação dos povos, método de 

retrocesso que volta e meia retorna na história como semente de guerras sanguinárias. No caso 

da Inquisição, a Igreja completava todos os espaços da vida cotidiana. Ela era o Estado e o 

poder. Através de sua batuta, as leis eram regidas e os caminhos, trilhados.  



 
 

59 
 

 
 

O estudioso Haught (2003), em Perseguições Religiosas, constata o terrorismo feito 

pelas religiões ao longo dos séculos e verifica o quanto o ideal de fraternidade e amor ao 

próximo, princípios primeiros das religiões, foram distorcidos a ponto de causar milhares de 

mortes no decorrer dos tempos. Segundo o autor, “Quando a religião era toda-poderosa na 

Europa, ela produziu o banho de sangue épico das Cruzadas, as câmaras de tortura da 

Inquisição, o extermínio em massa dos “hereges”, centenas de massacres de judeus e trezentos 

anos de queima as bruxas.” (HAUGHT, 2003, p.14). 

Historicamente, como menciona Haught (2003), as guerras travadas em nome das 

religiões são predominantes. Massacres, separações, perseguições, grandes eventos para 

realizarem execuções e torturas fazem parte dessa história marcada pela cruz de mensagens 

distorcidas, cujos valores estão mais próximos do roubo financeiro, da caminhada pelo poder, 

do que qualquer ideal humano de vivência coletiva, que pregue paz e comunhão.  

Não foi difícil, por exemplo, prenderem Antônio José pela segunda vez em Portugal, 

afinal as heresias pareciam estar mais nos olhos dos outros do que nas próprias atitudes dos 

acusados. Bastavam atritos entre funcionário e empregado, cristão-velho e cristão-novo, para 

que as denúncias apontassem supostos judaizantes. Essas mesmas denúncias são comentadas 

por Foucault (2006), ao revirar os arquivos da Bastilha do século XVIII, em A vida dos homens 

infames. Em seu texto, é nítida a sistemática do Estado ao prender anônimos denunciados pelos 

motivos mais vis. Bastava o mínimo sinal de subversão e anormalidade a fim de que as 

convocações, prisões e sumiços fossem colocadas na ordem do dia.  

Cabe pontuar que durante certo tempo houve paz e ausência de perseguições; no entanto, 

entre os séculos XVI, XVII e XVIII, Espanha e Portugal viveram o auge dos trabalhos 

inquisitoriais. Especificamente em 1496, a matéria nupcial de D. Manuel, que desejava se casar 

com a herdeira do trono espanhol, possuiu relativa importância nessa questão, pois D. Manuel 

recebeu como exigência a expulsão dos judeus das terras lusitanas. Apesar dessa proposta, o 

Rei de Portugal propôs uma conversão em massa, não aceita por todos. Para Pereira (2007 , 

p.19), “assim, a sociedade portuguesa, que não tivera, desde suas origens, divisão por motivo 

racial ou religioso, passou a ser um baluarte da intolerância. De um lado ficavam os cristãos -

velhos; de outro, os cristãos-novos”. Houve, dessa maneira, o batismo em massa da população 

judia, como única salvação de serem expulsos de Portugal.   

Os cristãos-novos se diziam convertidos, contudo, mantinham sua religião de modo 

secreto, dando aos cristãos-velhos ira e aumentando as perseguições por parte dos fiscais do 

reinado. Em 1497, D. Manuel concedeu um prazo de 20 de anos para que os judeus se 

acostumassem com a nova religião, todavia ficou da mesma forma e, em 1504 e 1506, 



 
 

60 
 

 
 

ocorreram violentas perseguições contra os judeus em Portugal, porque viviam às escondidas e 

estavam sempre sendo vítimas de denúncias.  

Em 1547, foi instaurada oficialmente a Inquisição Portuguesa com três Tribunais: 

Lisboa, Coimbra e Évora. Os Tribunais transmitiam aos fiéis uma mensagem de terror e 

subserviência, tornando o povo passivo e estático em relação ao regime católico. A repressão 

atingia artistas e intelectuais, que se tornaram estrangeirados, ou seja, aqueles que se exilavam 

para buscar segurança. Além disso, os livros eram queimados e proibidos de circular através do 

índex13, índice expurgatório que continha os títulos de livros considerados hereges.  

Bethencourt (2000), em seu livro História das Inquisições, busca entender a dimensão 

do sistema inquisitorial e investigar como esse mecanismo conseguiu ultrapassar séculos e 

séculos, adaptando-se a diversos reinados e novos contextos, transitando de 1478 até 1834, ano 

da abolição definitiva da Inquisição espanhola. O autor analisa os inquisidores, os funcionários, 

os familiares, os comissários, para começar a esboçar uma imagem mais rigorosa do 

enraizamento social das inquisições e dos jogos de poder em que estiveram envolvidos.  

O pesquisador cita o surgimento dos Tribunais Inquisitoriais em Portugal, com o total 

apoio da Coroa, além de ter sido confeccionada uma bula na qual eram descritas todas as 

heresias, entre elas estavam os praticantes de judaísmo, islamismo, luteranismo e outras 

proposições heréticas e sortilégios, como cerimônias, opiniões heréticas, feitiçaria e bigamia. 

As motivações encontradas em documentos da época eram as seguintes:  

 
Desejo de conservar a pureza da fé contra a heresia; a paralisia das instituições 
de controle devido às expectativas de abjuração e de regresso dos hereges à 
Igreja católica; o atraso da realização do Concílio devido às guerras entre 
príncipes cristãos; o progresso da heresia e as ameaças constantes de ruptura 
da unidade da Igreja. (BETHENCOURT, 2000, p.27). 

  
Nessa acepção, Portugal corria contra as correntes iluministas da época. A Europa vivia 

o apogeu criativo e da razão, contudo, “com a implantação da censura religiosa e intelectual, o 

território lusitano fechou-se num cordão sanitário em que as únicas luzes que podiam iluminar 

eram as das fogueiras inquisitoriais” (PEREIRA, 2007, p.20). Fogueiras essas que queimavam, 

igualmente, livros ditos proibidos e qualquer um que atravessasse a ideologia fanática da época.  

 

13 Index é a abreviação de Indez Librorm Prohibitorum, ou seja, Lista dos Livros Proibidos. Eram assim taxadas 
as publicações consideradas heréticas e que afrontavam as normas e preceitos morais da Igreja Católica da época. 
Embora sua criação remonte ao distante 1559, sua abolição completa somente aconteceu em 1948 pelo Papa VI. 
Tal censura era uma ação contra o avanço do protestantismo e prevenção à saída dos cristãos da Igreja.  



 
 

61 
 

 
 

As denúncias não eram difíceis de acontecer, pelo contrário, faziam parte dos 

procedimentos de acusação e, muitas vezes, mal precisavam ser comprovadas. Além de toda a 

sua motivação religiosa e política, a Inquisição foi um movimento altamente financeiro, 

burguês. Dessa forma, denúncias poderiam ser feitas por cristãos-velhos que pudessem estar se 

sentindo ameaçados pelo natural jeito judeu de lidar com os negócios. Para Saraiva  (1978, 

p.162), 

 
o que mais conta é essa inclusão do dever de denúncia no número dos deveres 
para com Deus; a denúncia deixou de ser uma vileza odiosa e sórdida e foi 
proclamada como piedosa virtude. Todo o País era religioso, e por isso durante 
dois séculos todo o país serviu de polícia a si mesmo. Foi a operação policial 
de maior duração e de maior envergadura que a nossa história registra e 
durante toda ela a gente viveu entre o dever de denunciar e o terror de ser 
denunciado.  
 

Os crimes julgados pelo Tribunal eram os contra a fé, a moral e os costumes. O réu não 

tinha direito nem a um advogado, pois, caso o aceitasse, esse deveria pertencer ao Tribunal e 

não poderia examinar o processo. Durante o período em que estivesse preso, o réu era obrigado 

a denunciar familiares e caso não o fizesse era considerado diminuto, ou seja, aquele que 

escondia os culpados. Assim, 

 
Ante ao lema ‘crê ou morre’, os portugueses padeciam as mais incríveis 

torturas morais. Muitas vezes enlouqueciam, outras se matavam na prisão e 
fazem parte do arquivo da Inquisição os ‘livros dos presos que 
enlouqueceram’ e os ‘livros dos presos que se mataram na prisão’. 

(NOVINSKY, 1982, p.60). 
 

Além das torturas psicológicas, sendo forçados a denunciar amigos, conhecidos e 

familiares, os réus padeciam as torturas físicas – como também sofreu Antônio José – ao serem 

levados, por exemplo, ao proto ou na polé14, instrumento em que os réus eram suspensos no teto 

pelos pés, deixando-os cair em seguida, sem tocar o chão. 

Antônio José, escritor de peças cômicas, teve formação em direito, assim como seu pai, 

conforme dito anteriormente. Sabia de todas as injustiças cometidas por esse Tribunal religioso 

e parcial. É nesse sentido que estudiosos do direito se interessam pela história de Antônio José 

e o seu julgamento cheio de furos e encenações. A última delas foi a inserção de dois criminosos 

no cárcere onde estava o Judeu, para comprovar que o comediógrafo realizava jejuns durante o 

dia o todo e alimentava-se apenas à noite.  

 

14 Meio de tortura muito comum nos processos inquisitoriais, era utilizado, sobretudo, por não deixar marcas nos 
torturados. Nesse processo, a vítima ficava suspensa no ar pelos braços. Esticavam-se os ossos, os músculos e os 
nervos do supliciado.  



 
 

62 
 

 
 

Semelhante caso de perseguição e silenciamento nos vem à mente, contado por 

Ginzburg (1987), no livro O queijo e os vermes. No relato, Domenico Scandella é conhecido 

como Menocchio, nascido em 1532. Considerado não muito pobre, ocupou alguns cargos e 

eram típicos de sua personalidade o proselitismo e a discussão, principalmente, das coisas 

movidas pela fé, criando, ao ver dos inquisidores, situações heréticas. Pela sua região, falava a 

todos que não acreditava nos padres/papas e foi exatamente isso que o levou a ser preso e 

algemado, acusado de blasfemar. Corajosamente, para aquela época, Menocchio dizia: “A 

exigência de uma Igreja que abandonasse seus privilégios, que se fizesse pobre com os pobres, 

ligava-se à formulação, na esteira dos Evangelhos, de um conceito diferente de religião, livre 

de exigências dogmáticas, resumível a um núcleo de preceitos práticos.” (GINZBURG, 1987, 

p.48).  

 O surpreendente na história é que, diante de tantos algozes, sob a máscara mortífera do 

Santo Ofício, o moleiro, a princípio, não se acovardou. Ele não chegou a negar sua fé em Deus, 

contudo revelou sua extrema indignação com os homens que distorciam as palavras divinas 

pelos seus próprios interesses. Criticou os sacramentos, um a um, e o culto aos santos, porque 

“são como nós, com braços, pernas [...]” (GINZBURG, 1987, p.51). Além disso, “tudo pertence 

à Igreja e aos padres. Eles arruínam os pobres. Se tem dois campos arrendados, esses são da 

Igreja, de tal bispo ou de tal cardeal” (GINZBURG, 1987, p.58).  

 Menocchio falava da opressão aos próprios opressores, pois, para ele, um moleiro 

carrega dentro de si o espírito que Deus deu a todos. Todavia, se arriscava, porque o que 

acontecia era justamente o seu afastamento das doutrinas pregadas pelos párocos e pela Igreja. 

Para tentar se safar, quando percebia o quanto perigoso era aquela situação, dizia ser 

influenciado por forças diabólicas, mas se contradizia em outros momentos, afirmando que 

eram suas próprias ideias.  

 O moleiro se emparelha a Antônio José quando tenta despistar inquisidores e assim 

escapar do cárcere. Um pouco dessa esperteza e cuidado para com a censura é possível perceber 

no último trecho de Diabinho da mão furada na “Protestação”. No trecho, Antônio José se 

justifica e se desculpa por qualquer coisa que distorça as regras da Igreja e, precavido, caso haja 

algo, alega: “dou por não dito, protestando ser erro de ignorância, e não absurdo da malícia” 

(SILVA, 2006, p.183). 

 São as leituras que possibilitavam um embate com a cultura oral do moleiro, marcando-

o profundamente e fazendo com que ele construísse seu modo peculiar e corajoso de pensar. 

Como no trecho abaixo:  

 



 
 

63 
 

 
 

Uma tendência, claramente detectável, em reduzir a religião à moralidade 
aflora com frequência em seus discursos. Com uma argumentação incrível, 
em geral repleta de imagens concretas, Menocchio explicou ao inquisidor que 
blasfemar não é pecado, ‘porque faz mal só a si próprio e não ao próximo, da 
mesma forma que, se eu tenho uma manta e decido desmanchá-la, faço mal só 
a mim mesmo e não aos outros, e acredito que quem não faz mal ao próximo, 
não comete pecado’. (GINZBURG, 1987, p.87).  

 
 Se Menocchio sofreu influência de vários textos disseminados na época, como Fioretto 

della Biblia, Elucidarum, de Honório d’Autun, Suplementum supplementi Del, em que 

“triturava e reelaborava suas leituras, indo muito além de qualquer modelo preestabelecido” 

(GINZBURG, 1987, p.102), Antônio José reuniu seu arcabouço desde muito cedo, pois morava 

diante do teatro do Bairro Alto, em Lisboa, e cresceu entre os livros da biblioteca de seu pai. 

Seu círculo acadêmico e cultas amizades, como o conde de Ericeira, ajudaram a despertar a veia 

artística e aumentar suas referências e criatividade.  

 Com tantas leituras e uma cosmogonia própria, Menocchio respondia com tranquilidade 

às perguntas dos inquisidores. Apesar de o processo ser cansativo, parecia que o moleiro se 

sentia de alguma forma importante e “gostava” de ser ouvido por gente tão culta.  Dizer tantas 

teorias aos inquisidores era de uma afronta gigantesca para a época, em que todos temiam as 

pesadas mãos da intolerância religiosa.  

 Em geral, moleiros eram acusados de espertos, ladrões e enganadores. O moinho era um 

lugar social no qual ocorria a troca de ideias, assim como uma loja ou taverna servia para 

reuniões clandestinas. Dessa maneira, se a classe popular tornava-se subversiva, os dominantes 

buscavam meios de torná-la, novamente, subjugada. Assim, a Inquisição realizava a caça às 

bruxas, o controle de grupos marginais, como os ciganos.  

 Menocchio acabou sendo condenado à morte em 1599, por ordens diretas do Papa. Para 

Ribeiro (1987), que escreveu o Posfácio do livro de Ginzburg, Menocchio representava a mente 

em atividade constante e questionadora. Dele só saíram posturas ativas perante o conhecimento, 

as leituras e o próprio conhecimento oral adquirido ao longo da vida, afinal:  

 
Suas palavras são um protesto, são a recusa desse horror. Sua curiosidade, 
opiniões e destino fazem dele um desses homens para quem dizer o que 
pensam é tão importante que, por isso, arriscam a própria vida. Nem toda 
confissão é uma vitória da tortura: porque às vezes a pior tortura é ter a voz 
silenciada. (GINZBURG, 1987, p.210).  

  
Para os intolerantes, leitura e reflexão serão sempre ameaças constantes. Quantos 

Menocchios, Judeus e outros tantos foram silenciados por pensar diferente e ir contra a corrente 

opressora? Quantos foram eliminados por denunciarem os excessos dos reis e das religiões? O 



 
 

64 
 

 
 

fato é que muitos sofreram com as pesadas mãos do totalitarismo e das perseguições políticas 

e religiosas.  

Embora Pasolini não viveu a sua explosão artística e de criação durante o período 

entreguerras, no qual o movimento fascista teve seu apogeu com a tomada de poder por 

Mussolini na Itália, podemos afirmar que na época de criação do filme Medeia e de outros 

tantos realizados pelo cineasta, por volta da década de 1960-1970, ecoou um clima de extremo 

conservadorismo e preconceito na Itália. Era um período pós-fascista, fruto de anos de governo 

autoritário, repressão, nacionalismo e negação das artes e do conhecimento. Apesar da 

derrocada do movimento e da morte de Mussolini, restaram posturas extremamente 

tradicionalistas e pregadoras da moral.   

Diante dessas questões, faz-se necessário buscarmos, mesmo que brevemente, algumas 

reflexões acerca do Fascismo na Itália, gerador do movimento pós-fascista, experenciado por 

Pasolini. Quase que de modo cíclico, assistimos a um retorno de movimentos conservadores e 

da tomada da religião em bancadas políticas, com discursos morais e místicos como tentativas 

explícitas de instaurar suas crenças particulares em assuntos que deveriam ser definitivamente 

laicos. Paxton (2007), nesse sentido, explica a origem do termo fascismo:  

 
A palavra fascismo tem origem no fascio italiano, literalmente, um feixe ou 
maço. Em termos mais remotos, a palavra remetia ao fasces latino, um 
machado cercado por um feixe de varas que era levado diante dos magistrados, 
nas procissões públicas romanas, para significar autoridade e a unidade do 
estado. (PAXTON, 2007, p.14-15). 
 

 A princípio, o termo fascio foi cunhado em tom positivo, significando união e 

solidariedade. Ao fim da Primeira Guerra Mundial, Mussolini criou esse termo para descrever 

o estado de ânimo do pequeno bando de ex-soldados nacionalistas e de revolucionários 

sindicalistas pró-guerra que vinham se reunindo ao seu redor. Esse movimento possuiu data 

certa de nascimento. Nasceu em um domingo em Milão, no dia 23 de março de 1919, cujo 

programa Paxton (2007) relata com detalhes:  

 
O programa fascista, divulgado meses mais tarde, era uma curiosa mistura de 
patriotismo de veteranos e de experimento social radical, uma espécie de 
“nacional-socialismo”. Do lado nacionalista, ele conclamava pela consecução 

dos objetivos expansionistas italianos nos Bálcãs e ao redor do Mediterrâneo, 
objetivos esses que haviam sido frustrados meses antes, na Conferência de Paz 
de Paris. Do lado radical, propunha o sufrágio feminino e o voto aos dezoito 
anos de idade, a abolição da câmara alta, a convocação de uma assembleia 
constituinte para redigir a proposta de uma nova constituição para a Itália 
(presumivelmente sem a monarquia), a jornada de trabalho de oito horas, a 
participação dos trabalhadores na “administração das fábricas”, e a 
“expropriação parcial de todos os tipos de riqueza”, por meio de uma 



 
 

65 
 

 
 

tributação e progressiva do capital, o confisco de certos bens da Igreja e de 
85% dos lucros de guerra. (PAXTON, 2007, p.16-17). 

 
Fica claro na discussão proposta por Konder (1977) que o Fascismo é uma espécie da 

política de direita, pois,  

 
Em sua essência, a ideologia da direita representa sempre a existência (e as 
exigências) de forças sociais empenhadas em conservar determinados 
privilégios, isto é, em conservar um determinado sistema sócio-econômico 
que garante o estatuto de propriedade de que tais forças são beneficiárias. Daí 
o conservadorismo intrínseco da direita. (KONDER, 1977, p.5). 
 

Apesar do conservadorismo, podemos compreender que o movimento totalitário 

aproveitou-se de um momento de fragilidade econômica e social, para conseguir ter aceitação 

do povo italiano. Na história, ele foi considerado uma verdadeira tentativa de superar a situação 

altamente insatisfatória que a contradição de que vínhamos falando tinha criado para as forças 

conservadoras mais resolutas. Com vistas a realizar esse feito, o Fascismo buscou no campo do 

inimigo o arsenal ideológico e metodológico para desfigurá-lo. Foi assim que Mussolini foi 

estudar Marx para fazer as devidas críticas. Para Mussolini, a luta de classes seria algo trágico 

e insuperável, que independe de uma ação revolucionária do proletariado. Contudo, era o 

próprio movimento marxista que reconhecia o Fascismo como um instrumento da burguesia 

contra o proletariado.  

O Fascismo, embora seja considerado por Mussolini como relativista, precisava de um 

“princípio sagrado, posto acima de qualquer discussão, imune a qualquer dúvida, capaz de 

funcionar como bússola, quando o barco tivesse de manobrar em meio à tempestade” 

(KONDER, 1977, p.10). Com base nessa concepção que Mussolini deu início ao culto da Pátria, 

da grande nação para unificar a Itália. Konder (1977, p. 13) afirma que  

 
a demagogia fascista assume frequentemente formas ‘populistas’, lisonjeando 

o ‘povo’, prestando-lhe todas as homenagens e contrapondo-o à massa (que 
representa apenas o peso morto da quantidade). Mas esse ‘populismo’ 
pressupõe um ‘povo’ tão mítico como a nação nos quadros da ideologia 

fascista.  
 

O autor tenta responder como o Fascismo de Mussolini e de Hitler conseguiu dar 

dimensão e monstruosidade às suas ideologias. O Fascismo foi o primeiro movimento 

conservador que, com seu pragmatismo radical, serviu-se de métodos modernos de propaganda, 

sistematicamente, explorando as possibilidades que começavam a ser criadas por aquilo que 

viria a ser chamado de sociedade de massas.  



 
 

66 
 

 
 

Eco (2018), em O Fascismo Eterno, conferência realizada em 1995 na Columbia 

Universiy para comemorar a libertação da Europa e publicada posteriormente como livro, fala 

da experiência na celebração da resistência contra o Fascismo. Para o autor, “o fascismo foi 

certamente uma ditadura, mas não era completamente totalitário, nem tanto por sua brandura, 

mas antes pela debilidade filosófica de sua ideologia” (ECO, 2018, p.26). 

Entretanto, tal superficialidade não impediu que os regimes fascistas, tanto o alemão 

quanto o italiano, substituíssem por suas próprias organizações centros de poder 

tradicionalmente independentes, como os sindicatos, os clubes da juventude e as associações 

de profissionais e produtores. O teórico italiano comenta, também, que os grandes embates 

feitos pelos artistas, em tempos autoritários, eram frequentes e não podem ser desconsiderados, 

apesar de ter existido uma parcela de simpatizantes do movimento de extrema-direita. É 

importante pontuar, segundo Eco (2018, p. 39), que 

 
Gramsci foi mantido na prisão até a morte, Matteotti e os irmãos Rosselli 
forma assassinados, a liberdade de imprensa foi suspensa, os sindicatos 
desmantelados, os dissidentes políticos confinados em ilhas remotas, o Poder 
Legislativo se transformou em pura ficção e o Executivo (que controlava o 
Judiciário, assim como a mídia) promulgava diretamente as novas leis, entre 
as quais a da defesa da raça (apoio formal italiano ao Holocausto).  

 
Eco (2018) aponta, sobretudo, para o fato de que o Fascismo ecoa através dos tempos e 

merece atenção especial. Embora não apresente, na atualidade, nuances tão fortes como na 

Itália, o autor explica que o Fascismo se entranha na sociedade, em discursos que não aceitam 

o contraditório, realizando embates com a ciência e as artes, pois o “espírito crítico opera 

distinções e distinguir é um sinal da modernidade” (ECO, 2018, p.49). Fadado ao eterno 

retorno, ao passado e ao culto tradicionalista, “a comunidade científica percebe o desacordo 

como instrumento de avanços dos conhecimentos para o Ur-Fascismo, o desacordo e a traição” 

(ECO, 2018, p.49). 

Esse sentimento descrito por Eco (2018), um fascismo que se entranha na atualidade, 

será mais bem explorado, a partir de agora, como um movimento ideológico e de mobilização 

das massas, cujo surgimento aconteceu bem antes da Segunda Guerra Mundial. Para isso, 

faremos um levantamento sobre suas principais características.  

Inicialmente, Konder (1977), em Introdução ao Fascismo, aponta para uma vasta 

literatura sobre o tema em questão e o uso desmedido do termo fascismo, pela esquerda, 

incorrendo no risco de mau uso, com um significado invertido. É interessante pontuar que 

fascista é diferente de reacionário, ditadura ou de autoritarismo.  Para o pesquisador, o Fascismo 

é fruto de um contexto político, em que “Mussolini e Hitler conquistaram um lugar no centro 



 
 

67 
 

 
 

da história do nosso século, como pioneiros de uma nova concepção política de direita” 

(KONDER, 1977, p.5).  

Se, na década de 1970, Konder (1977) entendeu o Fascismo como um fato específico 

da história entreguerras, Duarte (2019), por outro lado, no artigo Foucault e as figuras da 

biopolítica: o fascismo contemporâneo, demonstra que o mesmo precisa ser entendido como 

algo que está em nós. De acordo com o autor, é um sistema “que acessa nossos espíritos e nossas 

condutas cotidianas, [...] nos faz amar o poder, desejar essa coisa que nos domina e explora” 

(DUARTE, 2019, p.39). Essa visão mais ampla, expressa por Duarte (2019), faz parte de uma 

coletânea de artigos do livro Para uma vida não-fascista, cujo objetivo é debater o histórico 

Prefácio escrito por Foucault para o livro O anti-Édipo, de Deleuze e Guattari.   

Para essa discussão, entende-se que o Fascismo não é apenas um período da história, 

datado e registrado, ou seja, ele se ramifica em governos mais recentes. Desse modo, é possível 

verificar que o Estado – enquanto instituição que propaga o crescimento econômico, social, de 

qualidade de vida – usa da força da violência do extermínio para realizar a sua própria 

permanência no poder. Duarte (2019, p.42) entende que  

 
As guerras já não se travam em nome do soberano a ser defendido; travam-se 
em nome da existência de todos; populações inteiras são levadas à destruição 
mística em nome da necessidade de viver. Os massacres se tornaram vitais. 
Foi como gestores da vida e da sobrevivência dos corpos e da raça que tantos 
regimes puderam travar guerras, causando a morte de tantos homens. 

 
Paxton (2007), por sua vez, no livro A Anatomia do Fascismo, pede ao leitor 

entendimento para o fenômeno totalitarista, pois este deve ser compreendido de forma 

complexa e não binária. Para que o mesmo funcionasse e se legitimasse, foi necessário o aval 

de muitas pessoas: elites tradicionais, pessoas comuns, magistrados, policiais, oficiais do 

exército e homens de negócio. O estudioso demonstra ainda que o Fascismo, ao contrário de 

outras grandes políticas, como o conservadorismo, o liberalismo, o socialismo, “era uma 

invenção nova, criada a partir do zero para a política de massas. Ele tentava apelar, sobretudo 

às emoções, pelo uso de rituais, de cerimônias cuidadosamente encenadas e de retórica 

intensamente carregada.” (PAXTON, 2007, p.38). 

Buscando as origens do Fascismo, rememoramos o Prefácio escrito por Friedrich Engels 

para a nova edição de A luta de classes, de Karl Max, citado por Paxton (2007), em que Engels 

acreditava no crescimento do eleitorado de esquerda. Contudo, a esquerda adquiriu espaço 

político causando, naturalmente, a decepção de uma grande parcela da sociedade. Alguns 

elementos podem ser considerados como indícios do que faria germinar o Fascismo 



 
 

68 
 

 
 

futuramente, como os movimentos populares nacionalistas, a mudança no eleitorado e nos 

políticos, pois estes se tornaram políticos de carreira, sobrevivendo do próprio salário e 

elegendo-se a partir de células, com atração popular sombria pelo anti-semitismo ou 

nacionalismo e pela demagogia diante das crises.  

Afinal, a ideia de fascismo está diretamente ligada à hierarquia e supremacia. Hitler, por 

exemplo, utilizou a história germânica como justificativa para os seus feitos, como processo de 

cumprir um destino que estava traçado. Para Stanley (2018, p.29), “o objetivo estratégico da 

história é deslocar a verdade, e a invenção de um passado glorioso inclui o apagamento de 

realidades inconvenientes. Enquanto a política fascista fetichiza o passado, nunca é o passado 

real que é fetichizado”. 

Freud (2011), em interessante texto intitulado Psicologia das massas, analisa como um 

grande número de pessoas é capaz de abdicar de suas razões individuais em nome de 

movimentos que exigem atitudes, muitas vezes, reprováveis e amorais. Para Freud (2011, p. 

20), 

 
Na massa, acredita Le Bom, as aquisições próprias dos indivíduos se 
desvanecem, e com isso desaparece sua particularidade. O inconsciente 
próprio da raça ressalta, o heterogêneo submerge no homogêneo. Diríamos 
que a superestrutura psíquica, que se desenvolveu de modo tão diverso nos 
indivíduos, é desmontada, desabilitada, e o fundamento inconsciente comum 
a todos é posto a nu (torna-se operante).   

 
Somente negando seus princípios individuais, um grande grupo de pessoas poderia ter 

atitudes preconceituosas ou extremamente conservadoras, justificando-as em nome do bem 

comum ou do nacionalismo, característica de tempos fascistas. O indivíduo, estando em massa, 

coloca para fora sentimentos que até então eram represados. Segundo Freud (2011), o indivíduo 

encontra-se em condições que lhe permitem se livrar das repressões dos seus impulsos 

instintivos inconscientes.  

O que Freud (2011) chama de medo social, constitutivo da consciência moral do 

indivíduo, é deixado de lado nesses momentos. É como se o filtro da alma, capaz de analisar 

racionalmente as demandas do real, fosse inutilizado em virtude de um bem maior, coletivo e 

pelo próprio encantamento que existe em relação ao líder, como veremos mais adiante. O líder 

consegue ter um gigante poder persuasivo, conseguindo até mesmo um achatamento das 

funções racionais, devido ao alto grau de afetividade sentida pelo seguidor.   

Apesar do apoio da massa, foi imprescindível para a manutenção desse movimento um 

financiamento realizado pelos industriais. A classe que formou o Partido Fascista era em geral 

de banqueiros, industriais, comerciantes, ex-soldados, pequenos burgueses e desempregados. 



 
 

69 
 

 
 

Contudo, a pequena burguesia e a burguesia industrial eram os que mais tinham interesse na 

manutenção desse partido político, já que diante da forte crise que assolou a Itália, privando o 

acesso ao dinheiro de maneira significativa e colocando o país em uma situação caótica, 

cegarem-se para as consequências desse apoio e mergulharam profundamente nele. Vários 

documentos da época comprovam a íntima vinculação entre o nazismo e o capital financeiro. 

Konder (1977, p.21) destaca que   

 
o fascismo é uma tendência que surge na fase imperialista do capitalismo que 
procura se fortalecer nas condições de implantação do capitalismo 
monopolista de Estado, exprimindo-se através de uma política favorável à 
crescente concentração de capital; é um movimento político de conteúdo 
social conservador, que se disfarça sob uma máscara “modernizadora”, guiado 

pela ideologia de um pragmatismo radical, servindo-se de mitos irracionalistas 
e conciliando-os com procedimentos racionalistas-formais de tipo 
manipulatório.  
 

Nesse sentindo, o Fascismo mostra-se como um movimento controverso, na medida em 

que prega avanços, mas caminha em direção contrária. O Fascismo italiano de Mussolini extraiu 

de Sorel muitos aspectos de sua concepção de violência, muito de seu entusiasmo pelos 

“remédios heroicos”. Além disso, extraiu de Nietzsche sua ética aristocrática e seu culto ao 

super-homem.  

Descortinar as ligações realizadas durante esse período de manipulação das massas é de 

extrema importância, pois quebra o paradigma de que o grande líder age apenas sozinho. Pelo 

contrário, a articulação grandiosa e sistemática, como ocorria em tempos de fogueiras 

inquisitoriais ou, no século XX, com os regimes totalitários, precisam e dependem do apoio do 

grande capital e de seu fomento. O que mostra ainda mais o que se passa nos entremeios 

sórdidos dessas relações, uma vez que sugere e poderíamos concluir que os embates são, de 

fato, entre classes sociais bem distintas.  

Os líderes – aproveitando da confusão das massas, carregadas de problemas após o fim 

da Primeira grande Guerra Mundial – acabam conseguindo manobrá-las, a partir de sua própria 

fragilidade e desesperança. São nítidos os artifícios utilizados para conseguir tal feito. Recursos 

materiais e técnicos eram empregados na manipulação da opinião pública, aproveitando as 

condições criadas pela chamada sociedade de massas de consumo dirigido.  

Pasolini não acompanhou a formação e a constituição do Partido Fascista, mas viveu o 

período neofascista, como relata Nazário (2007), ao analisar a relação desse movimento com o 

filme 120 dias de Sodoma. Nessa análise, o autor aponta que o cineasta, em suas colunas 

jornalísticas, diagnosticava a Itália como um país falsamente tolerante, dominado pela violência 



 
 

70 
 

 
 

de massa. Segundo Pasolini, tais problemas estavam diretamente ligados ao genocídio cultural, 

vindo da revolução capitalista, muito criticada em seus textos.  

Soma-se a isso o fato de os jovens cederem a esses instintos consumistas, fechando os 

olhos para os problemas de real importância, tais como as questões sociais e políticas. Para 

Nazário (2007, p.353), “Os jovens fascistas não se distinguiam mais, como há alguns anos, dos 

jovens antifascistas em sua aparência, cultural e psicológica, numa homologação cultural que 

igualava povo, burguesia, operários e subproletariados, numa mesma e única pequena burguesia 

mental”.   

Era nesse caminho que o artista Pasolini trabalhava contra o consumismo exacerbado e 

o que advém dele. Sua indignação estava justamente no ponto de a população se deixar enganar, 

em um momento frágil da política e da economia. Sua discussão incitava à reflexão e 

problematizava as questões da Itália, que vivia sob a influência de um regime fascista que 

vigorou por muitos anos.  

Certamente, o Fascismo foi fruto de um momento de abalo psicológico da população, 

abatida por um sistemático desvio moral. Seria uma expressão dos descontentes e dos 

psicologicamente desenraizados, das frustrações pessoais, dos seres socialmente isolados, dos 

economicamente inseguros, dos indivíduos incultos, estúpidos e autoritários, das diversas 

classes e camadas sociais. Freud (2011), ao comentar sobre as reações em massa, nos esclarece 

que o indivíduo dentro de um coletivo tende a ser tornar impulsivo e, por isso, não medir a 

amplitude de suas ações: 

 
A massa é impulsiva, volúvel e excitável. É guiada quase exclusivamente pelo 
inconsciente. Os impulsos a que obedece podem ser, conforme as 
circunstâncias, nobres ou cruéis, heroicos ou covardes, mas, de todo modo, 
são tão imperiosos que nenhum interesse pessoal, nem mesmo o da 
autopreservação, se faz valer. Nada nela é premeditado. Embora deseje as 
coisas apaixonadamente, nunca o faz por muito tempo, é incapaz de uma 
vontade persistente. Não tolera qualquer demora entre o seu desejo e a 
realização dele. Tem o sentimento da onipotência: a noção do impossível 
desaparece para o indivíduo na massa. (FREUD, 2011, p.25). 

  
Hannah Arendt, citada no livro de Paxton (2007), também trabalhou nesse paradigma 

em sua análise: em como as massas – desenraizadas, desligadas de quaisquer vínculos sociais, 

intelectuais ou morais, e inebriadas por paixões anti-semitas e imperiais – tornam possível o 

surgimento de uma forma de ditadura plebiscitária de base popular com poderes ilimitados, que 

não tinha precedentes na história. Nesse sentido, no Fascismo, não há vontades individuais. O 



 
 

71 
 

 
 

povo é concebido como portador de uma vontade comum e o líder é unicamente o seu intérprete. 

O que, para Eco (2018, p.23), é traduzido como: “O povo é, assim, apenas uma ficção teatral.”.   

Em relação a esse momento de abalo psicológico, Paxton (2007) explica que a exaustão 

gerada após a Primeira Guerra Mundial causou grande insatisfação. Adiciona-se a essa questão 

a revolta do fim do século XIX contra a fé liberal na liberdade individual, na razão, na harmonia 

humana natural e no progresso. Antes de 1914, valores antiliberais haviam entrado na moda, 

tais como o nacionalismo, o racismo e uma nova estética do instinto e da violência, que então 

passaram a fornecer o húmus intelectual e cultural no qual o Fascismo pôde germinar.  

Poderíamos pensar em um caráter pequeno-burguês do Fascismo, em que a estrutura 

familiar burguesa patriarcal da época teve uma participação e aceitação do movimento de modo 

gigante e estrutural. Os ouvidos desse movimento foram, segundo Eco (2018), uma classe 

média frustrada. Ali o terreno era fértil para plantar as ideias salvadoras e absurdas. Havia nessa 

classe uma obsessão pela conspiração, caracterizada principalmente pela xenofobia.  

Muito característica desse período, a xenofobia encontra-se em retorno, visto as altas 

ondas de imigrantes, fugitivos de seus países. Ora desastres naturais ora complicações político -

econômicas ou guerras, o indivíduo estrangeiro é constantemente visto com olhos de 

desconfiança, como se fosse o portador de algum mal. As Medeias de Eurípides, Antônio José 

e Pasolini reúnem a mesma semelhança: a deusa abandona seu país para seguir Jasão. Todos os 

empecilhos e sortilégios de uma terra desconhecida são vividos pela deusa, inclusive o olhar 

amedrontado do Rei de Corinto, que deseja expulsá-la.   

Eco (2018) destaca que, com os fascistas, não havia luta pela vida, mas antes vida para 

a luta, em uma clara alusão à guerra constante. Logo, ser pacifista seria, claramente, fazer 

acordos ou ceder aos inimigos. O pacifismo seria, dessa maneira, considerado como mau, pois 

a vida é uma guerra permanente com o inimigo. Nessa constante formação e alienação do povo 

para a guerra, a palavra de ordem é o heroísmo. Há um desprezo pelos fracos, configurado na 

implantação do elitismo e da educação para se tornar um herói, porque “em qualquer mitologia, 

o herói é um ser excepcional, mas na ideologia Ur-Fascista o heroísmo é norma” (ECO, 2018, 

p.54).  

Era inadmissível aceitar o líder vazio que bradava a resolução de problemas de modo 

fácil e raso. O líder, como Mussolini no período fascista da Itália, não era tudo aquilo que 

pintavam, mas, sobretudo, a criação de seus próprios agentes publicitários, a ampliação de suas 

fotografias e funções em todo o processo. 

É preciso salientar que, no início, Mussolini era pertencente a partidos de esquerda, 

porém se encantou com o surgimento do fasci. Fundou, então, o próprio jornal, que lutou na 



 
 

72 
 

 
 

Primeira Guerra Mundial; contudo, deparou com graves problemas sociais e econômicos no 

pós-guerra. Foi com o surgimento da crise, pós-Primeira Guerra, que Mussolini passou a 

denunciar a frente democrática como culpada de todos os problemas da Itália, principalmente 

o de não defender os interesses nacionais.  

De acordo com Freud (2011), a massa costuma ser um rebanho dócil e não consegue 

viver sem um senhor. O autor completa que  

 
As necessidades das massas as tornam receptiva ao líder, mas este precisa  
corresponder a ela com suas características pessoais. Ele próprio tem de estar 
fascinado por uma forte crença (numa ideia), para despertar crença na massa; 
ele tem de possuir uma vontade forte, imponente, que a massa sem vontade 
vai aceitar. Le Bon discute então os diferentes tipos de líder, e os meios pelos 
quais atuam sobre a massa. No conjunto, entende que os líderes adquirem 
importância pelas ideias de que eles mesmos são fanáticos. (FREUD, 2011, 
p.30). 

 
Ainda assinala que o poder que liga a massa ao seu líder está relacionado ao Eros. 

Afinal, qual efeito, senão certa afetividade, para diminuir o trabalho intelectual e a sua 

responsabilidade diante do que é realizado em grupo? Para Eco (2018), Mussolini não tinha 

qualquer tipo de filosofia, possuía apenas retórica. O ditador começou como um ateu militante 

para, em seguida, assinar a concordata com a Igreja e confraternizar com os bispos que benziam 

os galhardetes fascistas. Nesse aspecto, fica perceptível que o movimento totalitário só 

conseguia se impor de acordo com que as grandes instituições dessem, de fato, a benção.  

Scurati (2019) – em recente livro, M – O filho do século – transcreve, ficcionalmente, 

toda a trajetória de Mussolini, a partir de documentos, notícias de jornal, telegramas, ofícios e 

registros historiográficos. O extenso e premiado livro do professor da Universidade de Milão, 

embora seja escrito em terceira pessoa onisciente, não perde para um verdadeiro relato, pois, 

segundo as palavras do autor logo no Prólogo, “fatos e personagens deste romance documental 

não são fruto da imaginação do autor. Cada acontecimento, personagem, diálogo ou discurso 

aqui narrado é, ao contrário, historicamente documentado e/ou fidedignamente testemunhado 

por mais de uma fonte” (SCURATI, 2019, p.2).   

Por meio desse percurso histórico realizado pelo livro, entramos em cada sala de 

reunião, em cada documento escrito e idealizado por Mussolini e seus partidários, na formação 

do cerne fascista da Itália na década de 1920. É possível verificarmos, lentamente, a construção 

do líder Mussolini, seus mecanismos de persuasão e suas conquistas políticas e derrocadas, 

como a seguir:  

 



 
 

73 
 

 
 

Aqui estão eles, todos enfileirados, não falta ninguém. Grandes economistas, 
grandes filósofos, os generais vencedores da guerra mundial. Todos os 
integrantes do seu governo vieram em procissão desejar feliz ano-novo ao 
primeiro-ministro, o jovem, o formidável estadista que os jornais americanos 
saúdem como ‘o homem mais interessante e poderoso da Itália’. Todos agora 

anseiam para prestar as próprias homenagens à aventura. O golpe de Estado 
fascista foi realizado e o mundo não acabou. (SCURATI, 2019, p.592). 
 

Com esse trecho do romance de Scurati (2019), ilustramos o fato de que o Fascismo, em 

determinado momento da história, foi reverenciado e respeitado, inclusive por líderes políticos 

mundiais. Certamente, por esse motivo, não foi considerado como um regime totalitário, porque 

as instituições funcionavam sob sua batuta. Paxton (2007) lista alguns elementos que 

diferenciam um regime autoritário de um regime fascista: os autoritários preferem deixar suas 

populações desmobilizadas e passivas, ao passo que os fascistas querem engajar e excitar o 

público; os autoritários querem um Estado forte, mas limitado e hesitam em intervir na 

economia, o que os fascistas estão sempre prontos a fazer ou a criar programas de bem estar 

social; os autoritários aferram-se ao status quo, sem pretender proclamar um novo caminho. 

Paxton (2007) mostrou a neurose doentia vivida na época, ao se buscar inimigos internos 

e externos. Após a descoberta das bactérias e de questões relacionadas à genética, a necessidade 

de purificação das raças aumentou entre os europeus. Era sempre necessária a existência de um 

bode expiatório, a quem a culpa era totalmente transferida. Nesse sentido,  

 
os fascistas italianos demonizaram seus vizinhos eslavos do sul, 
especialmente os eslovenos, como também os socialistas que repudiavam a 
guerra de renascimento nacional. Mais tarde, foi fácil a eles acrescentar à sua 
lista os etíopes e os líbios que eles tentaram conquistar na África (PAXTON, 
2007, p.72). 
 

Os novos fascistas não possuíam uma programática. Na ação, segundo Konder (1977, 

p.32), “praticavam aquilo que o fascista espanhol José Antônio Primo de Rivera, mais tarde, 

chamaria de ‘dialética’ dos punhos e revólveres”. A extrema-direita, que sustenta a base do 

Fascismo, não se distancia do que vivemos em nossos tempos: discursos nacionalistas, tratando 

problemáticas complexas com frases feitas e indicando a violência como solução prática, além 

de incitarem o preconceito e a divisão entre os grupos.  

Sobre o quão rasa pode ser a base programática das massas, Freud (2011, p.27) pontua: 

  
Como a massa não tem dúvidas quanto ao que é verdadeiro ou falso, e tem 
consciência da sua enorme força, ela é, ao mesmo tempo, intolerante e crente 
na autoridade. Ela respeita a força, e deixa-se influenciar apenas 
moderadamente pela bondade, que para ela é uma espécie de fraqueza. O que 
ela exige de seus heróis é fortaleza, até mesmo violência. Quer ser dominada 
e oprimida, quer temer os seus senhores. No fundo inteiramente conservadora, 



 
 

74 
 

 
 

tem profunda aversão a todos os progressos e inovações, e ilimitada reverência 
pela tradição.  

 
O teórico formulou esse pensamento há quase um século. Após tanto tempo, com as 

revoluções midiáticas e novas configurações da noção de grupo virtual, observamos que os 

indivíduos mascaram-se com o suposto anonimato nas redes (embora, na prática, ele não exista, 

visto ter Endereço IP – Internet Protocolo) ou apenas pela distância possibilitada pelo mundo 

offline, para deixar emergir o que é moralmente condenável. Divulgam fake news, patrocinam 

links, compartilham absurdos que ferem os direitos humanos e a própria história, sem o mínimo 

compromisso com os fatos. Como Freud (2011) aponta em seu texto, as massas possibilitam a 

expressão de sentimentos que individualmente seriam filtrados diante de uma possível 

exposição.    

Aliados aos problemas existentes nos seguidores do movimento ideológico fascista, os 

políticos enquanto líderes eram da pior espécie, uma vez que mentiam para o povo de acordo 

com as conveniências. O Fascismo italiano condensou o pior do próprio italiano: a retórica, a 

corrupção e a demagogia. A partir do que acontecia na Itália, os críticos-historiadores 

entenderam que esse movimento, na verdade, era uma corrente maior e mais forte, uma corrente 

internacional. Outros teóricos apontam, também, que a esquerda é que, de algum modo, 

“assustou” a burguesia, entregando-a de bandeja para o Fascismo de Mussolini.  

Ajudaram nesse processo de manutenção da ‘ordem’, com a sua visibilidade na época, 

vários artistas e intelectuais que aderiram ao movimento de Mussolini, despertando o interesse 

de Hitler, pois a Alemanha, no pós-Primeira Guerra Mundial, encontrava-se destruída.  

 
Nessa situação, delicada e confusa, constituíram-se grupos de extrema-direita 
que explicavam a derrota do exército alemão na guerra como consequência de 
uma traição, a pátria alemã estaria sendo apunhalada pelos ‘judeus apátridas’, 

que manipulavam tanto a alta finança ocidental como os agitadores 
comunistas que insuflavam a revolta no meio operário. (KONDER, 1977, 
p.43). 

 
Contudo, apesar da ascensão dos ditadores, verificou-se a falência dos sistemas 

propostos. O corporativismo se mostrou, por exemplo, mera empulhação, destinada a manter a 

ficção de um “terceiro sistema”, capaz de funcionar como síntese ou alternativa para o 

capitalismo e o socialismo. Assim, após a queda dos ditadores, o Tribunal Internacional de 

Nuremberg, que investigou os crimes de guerra, identificou as profundas ligações existentes 

entre o regime fascista italiano, ao longo de toda a sua história, e o grande capital alemão.  

Após o Fascismo Histórico ter a sua queda anunciada, a preocupação constante dos 

intelectuais é que a sua ideologia conservadora e preconceituosa tenha se alastrado por partidos 



 
 

75 
 

 
 

políticos, adquirindo o apoio de fatias da população. É por isso que Eco (2018) enfatiza que o 

Fascismo se apresentou de diversas maneiras e, mesmo que ele estivesse sem alguma 

característica, ainda sim poderia ser considerado como fascismo eterno, sem limitar-se ao 

período entre guerras.  

Desse modo, Eco (2018) lista em seu livro o que considera como um Fascismo Eterno 

ou Ur-Fascismo, ou seja, elementos que ocorreram no Fascismo Histórico e se estendem pela 

sociedade. Dentre os primeiros elementos, o autor salienta a gravidade de um político que põe 

em dúvida a legitimidade do seu Parlamento, por não representar a voz do povo; assim, pode-

se sentir o cheiro do Ur-Fascismo pela incoerência na representação política.   

O primeiro ponto citado por Eco (2018) seria o culto à tradição, pois o tradicionalismo 

é mais velho que o Fascismo. Foi típico, também, do pensamento contra-reformista católico 

depois da Revolução Francesa, mas nasceu no final da idade helenística, como uma reação ao 

racionalismo. Para Eco (2018), havia um esforço para se parecer sincrético, no entanto o que, 

de fato, ocorria era um impedimento ao avanço do saber.  

Konder (1977, p.38) assinala que os italianos eram “fascinados pelo mito de uma nação 

homogênea, ‘perfeita’, os fascistas se ligavam mal à nação concreta, dispunham-se a depurá-la, 

violentavam-na”. A mesma percepção é tida por Stanley (2018), porque essa visão deturpada 

do real somente acontece pelo motivo de os fascistas acreditarem em um passado mítico 

inventado pelos líderes. Segundo o autor, “quando não inventa simplesmente um passado para 

utilizar como arma a emoção da nostalgia, a política fascista procede a uma escolha seletiva do 

passado, evitando qualquer coisa que diminua a adulação irrefletida da glória da nação” 

(STANLEY, 2018, p.33). 

Nesse mesmo sentido, há como forte característica o irracionalismo – segundo ponto 

levantado por Eco (2018), pois os intelectuais do movimento fascista recusavam a modernidade, 

embora tivessem certo apreço pelos avanços tecnológicos industriais. Para esses estudiosos, “o 

iluminismo e a idade da razão eram vistos como o início da depravação moderna” (ECO, 2018, 

p.47).  

O terceiro ponto diz respeito aos ataques realizados contra o conhecimento e a cultura, 

considerando que “pensar é uma forma de castração. Por isso, a cultura é suspeita na medida 

em que é identificada com atitudes críticas” (ECO, 2018, p.48). Os intelectuais fascistas oficiais 

estavam empenhados, principalmente, em acusar a cultura moderna e a inteligência liberal de 

abandono dos valores tradicionais.  

O machismo e a repressão, também, aparecem como elementos de peso. Há um desdém 

pelas mulheres e por sua capacidade de liderança. Em geral, os chefes estão todos centralizados 



 
 

76 
 

 
 

na figura masculina. Não é à toa que artistas como Antônio José e Pasolini, vivendo em 

contextos totalmente distintos, tenham escolhido uma personagem feminina de enfrentamento, 

dona do próprio destino.  

A Medeia de ambos chega como uma crítica à figura unívoca do líder masculino. 

Primeiro, nas fogueiras da Inquisição, ardiam as bruxas/feiticeiras; e, nos ecos do Fascismo da 

década de 1960-1970, as mulheres sofriam com uma sociedade extremamente patriarcal. A 

Medeia se encaixa, então, em duas das instâncias combatidas na época: o imigrante e o 

feminismo.   

Além da idealização de uma pátria baseada em um passado mítico, Stanley (2018) cita 

a ansiedade sexual como um elemento constante em políticas fascistas, pois a hierarquia 

patriarcal é ameaçada pela crescente igualdade de gênero. Dessa forma, há um espaço 

transformado em luta pelo conservadorismo desejoso de manter ou defender tanto a ideia de 

um país intocável quanto de um sistema patriarcal. 

O temor seria a perda de espaço, por isso o desejo crescente de apagamento da 

sexualidade do outro. Assim, utilizando o tolhimento e a alienação, o sistema facilmente 

conseguiria fazer a manutenção do seu autoritarismo, da hierarquia, da pureza e de sua luta. 

Stanley (2018, p. 27) complementa que,  

 
na política fascista, mitos de um passado patriarcal, ameaçados pela invasão 
de ideais liberais e tudo o que eles significam, atuam para criar uma sensação 
de pânico frente à perda do status hierárquico, tanto para homens quando para 
a capacidade do grupo dominante de proteger sua pureza e status da invasão 
estrangeira.  

 
Enfim, é importante salientar que a República parlamentarista se estabeleceu na Itália 

em 1º de janeiro de 1948 e, nesse mesmo ano, teve grande crescimento econômico e 

instabilidade política, com vários governantes em curtos espaços de tempo. Possuiu problemas 

com a corrupção e com a máfia, causadora de terrorismo político, sequestros, insegurança s 

constantes e atentados contra a população. Ficou famosa a Operação mãos limpas, em que 

políticos foram presos por se relacionar com a máfia italiana, além de o famoso juiz Giovanni 

Falcone ter sido assassinado em meio a esses mesmos processos. 

Em linhas gerais, diversos países foram influenciados pelo regime fascista, mas eram 

apenas autoritários, pois sua base era a Igreja Católica, o exército e os grandes proprietários de 

terras. O Fascismo tem que ser definido como uma forma de comportamento político, marcada 

por uma preocupação obsessiva com a decadência e a humilhação da comunidade, vista como 

vítima, e por cultos compensatórios da unidade, da energia e da pureza.   



 
 

77 
 

 
 

Destacamos que é preciso nos atentar para as sementes totalitárias que nascem na 

política e em outros grupos. A herança de tempos autoritários emerge nos indivíduos no formato 

de conservadorismos e preconceitos diversos. Esses elementos, somados a problemas de ordem 

social e econômica, só fazem prevalecer a intolerância e a irracionalidade, como bem explicou 

Eco (2018). Torna-se, então, necessário dar ouvidos ao oráculo que indica os caminhos mais 

humanos e de colaboração entre os povos.   

Poderíamos citar, como exemplo da atualidade, os ressurgimentos de partidos de 

extrema direita e ultra-nacionalistas na França, como Marine Le Pen e a atitude do Parlamento 

polonês em 2018 de punir quem mencionasse sobre culpa no nazismo; além das inúmeras 

críticas sofridas por Barack Obama, o primeiro presidente negro dos Estados Unidos, 

demonstrando que a sua ocupação no governo corrompia a ordem tradicional. Como enfatiza 

Stanley (2018, p.40), 

quando as mulheres alcançam posições de poder político geralmente 
reservadas para os homens, ou quando mulçumanos, negros, judeus, 
homossexuais ou ‘cosmopolitas’ lucram ou até compartilham dos bens 

públicos de uma democracia como assistência à saúde, isso é percebido como 
corrupção. 
 

Nesse sentido, salientamos que a Itália, sofrendo as influências desses anos de 

autoritarismos e silenciamentos, teve boa parte da população preservando extremado 

sentimento conservador e patriarcal, nas décadas seguintes ao fim do Fascismo Histórico. 

Inclusive os políticos e participantes dos governos, no momento de transição, fizeram a 

mudança para partidos de extrema-direita, ainda disseminando a ideologia conservadora, ou 

seja, a ideia de que o Fascismo estava vencido “cai por terra”, ao se espalhar as ruínas do sistema 

fascista de forma mais profunda, devastadora e sistemática.  

Sobre o Neofascismo que se instala na Itália, Didi-Huberman (2011) explica que houve 

duas fases. A primeira foi marcada por grande violência policial e desprezo pela Constituição, 

cujo Estado não se interessava pelos abusos militares feitos contra intelectuais e setores da 

cultura. Em uma segunda, houve forte desapreço ao proletariado pela burguesia, com acentuada 

desigualdade social.  

É nesse viés que Pasolini, em seu último texto publicado, expressa todo o seu desânimo 

pelo poder na Itália, alegoricamente demonstrado ao falar sobre o sumiço dos vaga-lumes, que 

representam os indivíduos italianos, engolidos pelo genocídio e enfraquecimento cultural no 

país: 

  
O verdadeiro ‘fascismo’, diz ele, é aquele que tem por alvo os valores, as 
almas, as linguagens, os gestos, o corpo do povo. É aquele que ‘conduz’, sem 



 
 

78 
 

 
 

carrascos, nem execuções em massa, à supressão de grandes porções da 
própria sociedade, e é por isso que é preciso chamar de genocídio, essa 
assimilação (total) ao modo e à qualidade de vida da burguesia. (DIDI-
HUBERMAN, 2011, p.29).   
 

Em seu artigo, Pasolini menciona o sumiço dos insetos com preocupação ecológica, 

devido à poluição das águas e atmosfera. Contudo, o brilho que surge e desaparece, em meio 

ao breu da noite, se torna muito mais emblemático e não se reduz ao literal do texto. Passa a 

significar a sobrevivência dos sujeitos em meio a um processo político e cultural muito maior, 

representado, sobretudo, pelo cinema industrial, pelo advento da TV, pelas circunstâncias 

políticas enraizadas no Fascismo Histórico. Para Didi-Huberman (2011, p.35), “os vaga-lumes 

desapareceram, isto quer dizer a cultura, uma prática – popular ou vanguardista – de resistência 

tornou-se ela própria um instrumento de barbárie totalitária, uma vez que se encontra 

atualmente confinada no reino mercantil”. 

Ainda que as análises fossem pessimistas e que Pasolini, em 1975, conseguisse 

identificar o Neofascismo em sua perspectiva mais cruel e conservadora, é preciso considerar 

que as artes e as expressões literárias são lampejos de luz diante das obscuridades. Pasolini 

conseguiu, de um modo grandioso, representar em seus personagens, nas versões fílmicas, toda 

a marginalidade dos sujeitos em busca da sobrevivência.  

Eles resistem diante das dificuldades, mesmo que excluídos do jogo social. Didi-

Huberman (2011, p.160), ao questionar se os vaga-lumes desapareceram, afirma que 

“certamente não. Alguns estão bem perto de nós, eles nos roçam na escuridão; outros partiram 

para além do horizonte, tentando reformar em outro lugar sua comunidade, sua memória, seu 

desejo partilhado”.  

No capítulo seguinte, buscaremos analisar as versões de Medeia enquanto essa 

personagem que se ressignifica diante do autoritarismo. Para isso, trilharemos, inicialmente, 

uma discussão sobre as adaptações feitas dos textos literários pelo cinema e pelo teatro. Afinal, 

essas versões se valem das alegorias e de inúmeros outros recursos para denunciar os regimes 

totalitários, além de nos brindarem com a arte em algumas de suas mais diversas possibilidades 

de expressão.  

 

 

 

 

 

 



 
 

79 
 

 
 

CAPÍTULO III 

 

AS MEDEIAS DE ANTÔNIO JOSÉ E PASOLINI:  

DENÚNCIA E RESISTÊNCIA  

 

3.1 Cinema e Teatro  

 
O teatro e o cinema são aparentados na forma e na imagem. Para Deleuze (2005), ambos 

possuem um corpo que os representa e o cinema, por sua vez, teria a capacidade de fazer esse 

corpo “nascer e desaparecer numa cerimônia, numa liturgia” (DELEUZE, 2005, p.229). 

Utilizam o visual, o corpo e a imagem para expressar suas histórias, com pequeno detalhe, são 

a representação do efêmero e do eterno, respectivamente. Diferentemente do texto literário, que 

nos convida a criar as imagens e viajar na construção dos personagens, o teatro e o cinema nos 

indicam o caminho e transformam nossa expectativa em imagens. Não podemos esquecer que 

ambos nascem do texto escrito, em roteiros ou a partir de recriações,  releituras, paródias e 

adaptações, como as Medeias de Antônio José da Silva e Pier Paolo Pasolini.  

Igualmente, não podemos deixar de destacar o apreço pelas grandes liturgias e 

cerimônias que os regimes totalitários preconizam. Há a necessidade da autoafirmação e a 

propaganda que os confirmem como o lado mais forte da história. Por sua vez, os Autos de Fé 

para os tempos inquisitoriais e os discursos nacionalistas em grandes palanques para os tempos 

fascistas. Além disso, o palco, a cena, a teatralização das ideologias conservadoras foram 

apropriados pelos regimes, a fim de que a mensagem chegasse aos grandes públicos, causando 

efeitos didáticos e persuasivos. 

Dessa forma, nada melhor do que Antônio José e Pasolini terem escolhido o teatro e o 

cinema para mostrar o outro lado da moeda: a performance como resistência, capaz de realizar 

críticas, utilizando os recursos mais elaborados da linguagem, sem parecerem datados ou 

panfletários. Os artistas expõem toda a sua inventividade, a beleza da arte e da expressão dos 

sentimentos pelos canais literários e da poesia. A escolha de uma obra grega, divisora de águas, 

demonstra os dilemas que atravessam os séculos nos textos e na complexa vida dos homens.   

Se no teatro o que vale é o instante, a duração do som, da luz e da voz, no cinema a 

experiência é preservada nas películas para a posteridade. Assistir repetidas vezes um filme não 

vale para a peça, feita no calor das temporadas e que, embora gravada, não transmitiria com a 

mesma intensidade o sentimento que se mostra no momento da apresentação no palco.   



 
 

80 
 

 
 

Em ambas as representações, tanto do cinema quanto do teatro, o que se sintetiza é a 

necessidade de se contar uma história, pois a fabulação é inerente ao ser humano, desde as 

primeiras pinturas rupestres até a representação sonora nos cinemas. Afinal, como bem afirma 

Benjamin (1992), “contar histórias é sempre a arte de repetir histórias” (apud Hutcheon, 2011, 

p.22). A narrativa, seja aquela presente nas pinturas ou encenada nos palcos, fixa-se como 

marca identitária e cultural, compondo a memória de um povo; registra, através da ficção, a 

expressão de sentimentos de uma época. Aumont (1995), em A estética do filme, afirma que  

 
Qualquer figuração, qualquer representação chama a narração, mesmo 
embrionária, pelo peso do sistema social ao qual o representado pertence e por 
sua ostensão. Para perceber isso, basta contemplar os primeiros retratos 
fotográficos, que instantaneamente se tornam, para nós, pequenas narrativas . 
(AUMONT, 1995, p.90). 

 
Consequentemente, é preciso entender que os elementos que são representados no 

cinema são como um devir, isto é, qualquer objeto e/ou paisagem passa(m) a ser inscrito(s) na 

imagem-movimento e é/são transformado(s) por ele (o cinema). Para o pesquisador, “o cinema 

ofereceu à ficção, por meio da imagem em movimento, a duração e a transformação: em parte, 

por esses pontos comuns é que foi possível operar o encontro do cinema e da narração” 

(AUMONT, 1995, p.91). 

Quando refletimos sobre o processo de transposição da peça de teatro de Eurípides, 431 

a.C., para as telas do cinema, nos deparamos com o desafio de encarar uma versão que, ao passo 

que se torna independente por estar em outro suporte, mantém ainda seu vínculo com o drama 

principal, realizando uma versão que possa ser considerada equivalente, a partir de suas 

especificidades.  

Bazin (2014), ao discutir sobre essa transposição, afirma que durante certo tempo houve 

um preconceito pelo “teatro-filmado”, nos casos em que as peças eram adaptadas. Entretanto, 

após o sucesso de algumas, houve uma abertura para esse tipo de trabalho, pois  

 
O cinema permite levar às últimas consequências uma situação elementar à 
qual o palco impunha restrições de tempo e de espaço que a mantinham numa 
fase de evolução de certo modo larvária. O que pode levar a crer que o cinema 
veio inventar ou criar inteiramente fatos dramáticos novos é o fato de ele ter 
permitido a metamorfose de situações teatrais que, sem ele, nunca teriam 
chegado à fase adulta. (BAZIN, 2014, p.158). 

 
Pelo excerto acima, lembramo-nos de Pasolini que, em sua versão fílmica, estende os 

recursos dramáticos, buscando nas remotas origens de Jasão e Medeia a sua composição 



 
 

81 
 

 
 

híbrida, racional e bárbara, respectivamente. O espectador, dessa maneira, tem diante de si um 

completo mural das personagens, exploradas ao máximo pelo cineasta italiano.  

Embora o drama seja a alma do teatro, é possível encontrá-lo em outras expressões 

artísticas, como em um soneto, uma fábula ou um romance. A questão do teatro está no 

espectador, que, reiteradas vezes, procurará nas telas aquele mesmo fio dramático que 

encontrou, primeiramente, no texto ou na peça original. Aliás, o cinema não conta com a 

presença física do ator, que engrandece a cena teatral e tem a reação do público para guiar suas 

entonações ou correções durante a interpretação. Segundo Bazin (2014, p.173),  

 
O cinema pode acolher todas as realidades, exceto a da presença física do ator. 
Se é verdade que aí reside a essência do fenômeno teatral, o cinema não 
poderia, portanto, de modo algum almejá-la. Se a escritura, o estilo, a 
construção dramática são, como devem sê-lo, rigorosamente concebidos para 
ganhar alma e existência do ator em carne e osso, qualquer tentativa de 
substituir o homem por seu reflexo e sua sombra é radicalmente vã. 

 
Mesmo que no cinema a presença física do ator não ocorra, no teatro de marionetes  

(como o que acontece nas peças de Antônio José) a presença ocorre duplamente, pois diante do 

espectador estão os bonifrates e por detrás das cortinas sabemos da presença daqueles que dão 

voz e sentimento aos bonecos. O comando ocorre através dos arames e da rapidez do dedilhar 

manual, realizando aquele exato momento em que arte e fantasia são atingidas no calor da 

representação.  

De tal modo, o público retribui de imediato, permitindo aos atores e ao diretor saber se 

a peça precisa de ajustes, se os efeitos especiais realmente funcionam ou se as entonações para 

o efeito cômico produzem o riso. As expressões artísticas em análise, o cinema e o teatro de 

marionetes, são muito distintas em seus suportes, especialmente nos artifícios para prender a 

atenção do público. Contudo, ambas conseguem seguir um fio condutor do drama que as liga 

de forma inigualável ao texto motivador, a Medeia de Eurípides. Para Bazin (2014, p.162), 

 
De qualquer ângulo que a abordemos, a peça de teatro, clássica ou 
contemporânea, é irrevogavelmente protegida por seu texto. Este só poderia 
ser ‘adaptado’ se renunciássemos à obra original para substituí-la por outra, 
talvez superior, mas que já não é a peça. Operação que se limita fatalmente, 
aliás aos autores menores ou vivos, já que as obras-primas consagradas pelo 
tempo nos impõem o respeito ao texto como um postulado.  
 

O autor comenta ainda sobre algumas diferenças entre assistir a uma peça ou a um filme, 

pois, em determinados casos, a tela geraria identificação enquanto o palco proporcionaria ao 

espectador uma oposição mental. Assim, nessa perspectiva, o cinema faria um apaziguamento 

em quem o assiste e o teatro, a excitação. Em vista disso, o teatro age através da participação 



 
 

82 
 

 
 

lúdica, entre atores e público. O cinema, “ao contrário, contemplamos solitários, escondidos 

num quarto escuro, através de persianas entreabertas, um espetáculo que nos ignora e que 

participa do universo. Nada bem se opor a nossa identificação imaginária com o mundo que se 

agita à nossa frente, que se torna Mundo” (BAZIN, 2014, p.179). 

Silva (2007), em dissertação de mestrado intitulada Pier Paolo Pasolini: o cinema como 

língua escrita da ação, relata sobre o sentimento de Pasolini em sua paixão pelo cinema. Para 

o artista italiano, o cinema seria a única forma de expressar a realidade pela realidade. Pasolini 

é conhecido por possuir um projeto estético para o cinema, cujo objetivo é apresentar as cenas 

de forma natural, privilegiando personagens da marginalidade, com atores/figurant es reais, 

muitas vezes do próprio local de filmagem. 

Essa representação da realidade é vista desde Accattone – Desajuste social, o primeiro 

longa-metragem do cineasta (como anteriormente citado), em que o personagem principal é um 

mendigo, miserável. Assim, desempregados, homens de rua, prostitutas, jovens, infanticidas 

são os tipos que passam pelas escolhas de Pasolini, subvertendo um cinema elitista que pudesse, 

talvez, fechar os olhos para os problemas sociais.   

Para Silva (2007, p.24), “o cinema re-produz a realidade: imagem e som, ou seja, ele a 

produz novamente, o espaço, o tempo, as relações, e para fazê-lo se serve da mesma realidade 

material e inclusive da temporalidade que pretende reproduzir”. Desse modo, o cinema antes 

de ser um instrumento, segundo Pasolini, é acima de tudo uma linguagem, como a verbal. O 

sistema fílmico seria dotado de unidades de primeira e de segunda articulação, e Pasolini torna 

o cinema italiano um pioneiro na proposta de um estudo do cinema como um sistema de signos.  

O trabalho cômico de Antônio José, por sua vez, se desenvolvia através das paródias, 

sem deixar de lado elementos místicos, a utilização dos bonecos de cortiça, das máscaras e dos 

graciosos. Com humor afiado, proveniente de sua boa formação intelectual e de suas referências 

da Comedia dell’arte, foi capaz de alfinetar as pompas do século XVIII, além dos 

fundamentalismos da sociedade lisboeta. Para Barni (2008), a Comedia dell’arte possui várias 

denominações, por ser diversificada em suas encenações: os espetáculos são histriônicos, 

improvisados, cômicos, e propiciam fazer fortuna com as suas turnês; é “um teatro primordial 

fundamentado no gesto, na máscara e na improvisação” (BARNI, 2008, p.44).  Segundo Pereira 

(2014, p.32), “o Judeu soube como poucos parodiar Eurípides. Em plena era de caça às bruxas, 

em um Portugal conservador e fanático, o Judeu criou uma Medeia risível, com direito a tiradas 

espirituosas. Uma peça com poucos jargões moralistas”.  

Para adentramos melhor nas adaptações feitas por Antônio José e Pasolini, vamos 

relembrar, brevemente, a origem do mito de Medeia. A história da mulher sem pátria, 



 
 

83 
 

 
 

estrangeira por força de seu amor, não possui sua gênese basicamente em Eurípides, mas em 

tempos anteriores e tem inúmeras versões que foram organizadas e sistematizadas pelo 

comediógrafo grego. Uma das possíveis influências é a lenda de Procne, infanticida, com final 

solucionado por um deus que a salva, juntamente com a irmã, de ser morta por seu marido 

furioso. 

Procne era casada com Tereu (filho de Ares), que trazia desse deus as características 

mais terríveis. Sentindo-se extremamente sozinha, Procne pede ao marido que busque a irmã 

Filomela para lhe fazer companhia. No entanto, quando Tereu se encontra com Filo mela, 

apaixona-se pela cunhada. No caminho, Tereu mente ao dizer que Procne está morta e força, 

através de uma farsa, Filomela a casar-se com ele. Antes da chegada, esta descobre todo o 

engodo e ameaça Tereu de contar toda a verdade. Furioso com a possibil idade de ser 

desmascarado, Tereu corta a língua de Filomela e a abandona.  

Ao chegar novamente a sua casa, inventa que Filomela morreu durante a viagem, o que 

deixa Procne de luto por muito tempo. Porém, o que Tereu não desconfiava é das habilidades 

de Filomela em tecer. Desesperada em arrumar uma forma de a verdade chegar à sua irmã, 

Filomela consegue um tear e borda toda a história. Filomela pede, então, que uma velha senhora 

leve o presente até a rainha Procne. Quando o recebe, ainda de luto, Procne procura 

imediatamente a irmã e demonstra um enorme desejo de vingança contra Tereu, prometendo -

lhe fazer alguma coisa para compensar a traição e a crueldade sofrida por ambas as irmãs. Nesse 

exato momento, seu filho Ítis entra correndo. Procne teve a súbita impressão de que o odiava e 

disse: “Como tu pareces com o teu pai” (HAMILTON, 1992, p.416). Com essas palavras, 

Procne colocou seu plano em ação, matou Ítis desferindo contra ele um golpe de punhal.  

O olhar de ódio que Procne lança ao seu filho, vendo em sua face a expressão de seu 

esposo, pode ser, também, percebido em uma cena de Medeia de Eurípides. Nessa cena, a Ama 

pede que as crianças se afastem de Medeia, por receio de algo terrível acontecer:  

 
Ama: Entrai, crianças, tudo acabará bem. E tu, conserva-as o mais possível 
afastada e não as deixes ao alcance da mãe irritada. Já a vi lançar sobre elas 
um olhar feroz, como se meditasse algum funesto desígnio. Sua cólera não se 
apaziguará, estou certa disto, antes que se abata sobre alguma vítima; possa 
ela ao menos cair sobre inimigos, não sobre amigos. (EURÍPIDES, 2009, 
p.22). 

 
A Medeia de Pasolini também possui atitude semelhante. Antes de desferir o golpe fatal 

contra seus próprios filhos, chama-os para tomar banho, acarinha-os demoradamente e os faz 



 
 

84 
 

 
 

dormir um a um. Frieza de uma despedida de quem estava prestes a queimar a casa com todos 

eles dentro.  

Retornando ao mito de Procne, em seguida ao golpe do punhal, a mãe esquartejou o 

corpo do filho, cozinhando os membros em uma panela e, na mesma noite, serviu-os ao marido. 

Quando ele terminou de se alimentar, ela contou o que era a iguaria. Tereu ficou estático por 

alguns momentos e iniciou uma perseguição às irmãs. Estando próximo de matá-las, os deuses 

as transformaram em aves. Segundo Hamilton (1992, p.415), “Procne assumiu a forma de um 

rouxinol e Filomena a de uma andorinha, uma ave que, por ter a língua cortada, não é capaz de 

cantar, apenas de chilrear”. Tereu foi transformado em um pássaro feio e de bico enorme, 

supostamente um falcão. 

A versão de Eurípides possui inúmeras tradições e lendas reunidas, que se divergem em 

uma pesquisa mais detalhada. Rinne (1988), em seu livro Medeia: direito à ira e ao ciúme, 

retoma as fagulhas originais que influenciaram o dramaturgo na construção de seu texto, que 

acabou sendo consolidado, através dos tempos, como o mais relido e encenado.  

Nesse resgate, Medeia era uma deusa positiva, pois curava, podia rejuvenescer com o 

seu saber mágico, além de ser dotada de extrema sabedoria. Ao invés de odiada, era sempre 

rememorada com feixes de ervas na mão, porque era a deusa da arte de curar e dotada de poder 

sobre a vida, a morte e o renascimento. Em uma dessas figuras, Jasão e Medeia até teriam um 

final feliz, uma vez que Medeia conseguiria, através de seu saber, remoçar o seu amado. 

Para Rinne (1988), Medeia é um símbolo de transição do matriarcado para o patriarcado. 

Desde remotos tempos, a Grande Deusa tornou-se fonte de adoração entre os indivíduos, pelo 

seu poder de fertilidade, sendo digna de sacrifícios mesmo humanos; mas, posteriormente, é 

rebaixada, simbolizando o terror e o demoníaco. A transição, certamente, durou milênios até a 

sua efetivação, a partir de algumas modificações nas concepções desses homens. Dessa forma, 

a mulher passou a ocupar um posicionamento diferenciado na sociedade: 

 
Já não era mais a fecundidade do solo a fonte de toda a vida e toda a 
criatividade, mas o intelecto que criava as novas invenções, a técnica, o 
pensamento abstrato e o Estado com suas leis. Não era mais o ventre materno, 
mas o espírito que passava a ser o poder criador e, desse modo, não eram mais 
as mulheres, mas os homens que dominavam a sociedade. (RINNE, 1988, 
p.55). 
 

Medeia, um pouco deusa um pouco humana, seria a descendente do deus Sol e da Lua, 

além de possível irmã de Circe, que, em outras versões, é retratada como tia de Medeia. Ambas 

eram sacerdotisas de Hécate, deusa que assombrava os homens em seus sonhos. Jasão, por sua 



 
 

85 
 

 
 

vez, era filho de Eso, cujo trono foi tomado por seu meio-irmão Pélias. Para ser poupado das 

intenções assassinas de Pélias, Jasão foi criado pelo Centauro Quíron. 

Jasão era protegido por Hera, que, encontrando-se com o futuro esposo de Medeia em 

um dia de caça, assumira as feições de uma velha, pedindo ajuda para atravessar um rio. Jasão 

a auxilia e perde uma de suas sandálias. Ele retorna a Iolco para exigir de Pélias o trono. 

Amedrontado pela visão do oráculo Delfos, que advertiu que Pélias seria morto por um homem 

de uma só sandália, o meio-irmão propõe que Jasão busque o velocino de ouro, em Cólquida, 

como requisito para retornar ao trono.  

Partindo desse ponto é que Jasão, segundo as tradições, reúne os argonautas e constrói 

com a ajuda dos deuses a embarcação Argos para usurpar o velocino de ouro. É, também, desse 

momento em diante que faremos a análise das obras artísticas escolhidas, isto é, trabalharemos 

com as versões da Medeia de Antônio José da Silva e Pier Paolo Pasolini.  

 

3.2 A Medeia lisboeta: resistência através dos encantos de amor 

  

Primeiramente, devemos ter em vista que o teatro de Antônio José é duplamente 

complexo, visto suas encenações terem sido feitas com bonecos de cortiça, as marionetes. Dessa 

forma, o Judeu sobrepõe sua arte com mais uma camada de significados e cores, possibilitando 

às suas criações sobrevoarem a imaginação dos espectadores da época, como podemos observar 

na figura abaixo, de uma montagem da peça de Antônio José: 

  
Figura 4 – Jasão encontra-se com Medeia. 

 
Fonte: Cena da peça Encantos de Medeia (T. M., 2005, p.3). 



 
 

86 
 

 
 

Além dessa camada de significados e cores, representada pelos bonifrates e pelos efeitos 

especiais da peça, tornando o teatro joco-sério de o Judeu importante no período Barroco em 

Portugal, não podemos deixar de enfatizar a força de seu texto cômico. Baseado na ação, no 

conflito amoroso e nas artimanhas dos graciosos, o texto de Antônio José é, também, alegórico, 

por nos remeter a significados que escapam do sentido literal dos signos ali colocados.  

Inicialmente, Platão, Plutarco ou Aristóteles eram autores que com frequência usavam 

o termo alegoria (do grego allegoría) para se referir às possibilidades de elaboração do discurso. 

Ela seria, dessa forma, uma solução da retórica, uma técnica, para que se pudesse “representar 

e personificar abstrações” (HANSEN, 2006, p.7). Nesse sentido, quando um autor se utiliza 

dessa figura de linguagem, tem o objetivo de expressar uma “coisa” para que se entenda outra.  

Baseado nesse pensamento, Hansen (2006) divide as alegorias em duas: a dos poetas – 

relacionada à escrita – e a dos teólogos – afeita à hermenêutica, a decifração. A primeira seria 

a semântica das palavras, enquanto a segunda tem o caráter de revelação ao relacionar o objeto/  

texto com os acontecimentos, as coisas e os homens. Santo Agostinho mesmo teria ensinado a 

ler as escrituras sagradas a partir de alegorias.  

Mais adiante, Benjamin (1984) entende a concepção alegórica não como Platão, 

segundo o qual a ideia ficaria em um plano à parte; as ideias “têm por recinto próprio a dimensão 

nomeadora da linguagem, que contrasta com sua dimensão significativa e comunicativa” 

(BENJAMIN, 1984, p.127). Nessa perspectiva, o autor se volta para discussões sobre a alegoria 

e o símbolo, sobre o nome e o signo, na medida em que passa a entender a alegoria na obra de 

arte como um gesto semântico, não apenas como uma solução do discurso.    

É sob esse pressuposto que Benjamim (1984), no livro A Origem do drama barroco – 

em capítulo específico acerca da alegoria, refuga a ideia romântica de que o símbolo seria 

depositário de toda a significação, impedindo a subjetividade do intérprete. Para o teórico, que 

defende as obras literárias barrocas, por considerá-las marginalizadas pelos críticos literários 

até a apresentação de sua tese, a alegoria seria como uma linguagem ou a escrita, ou seja, não 

se apresentaria como mera convenção entre uma imagem ilustrativa e sua significação.  

O período Barroco mereceu a defesa de Benjamin (1984), por ser considerado um 

momento de extravagâncias e exageros. O próprio significado de barroco remete às pedras 

irregulares, deformação. Cordeiro (2004, p.1) afirma que “o Barroco caminhou desse modo na 

dependência de parâmetros renascentistas, sofrendo com isso uma discriminação e um 

desconhecimento que Benjamin propõe resgatar”. A marginalização chama a atenção do 

filósofo, ao entender que o cerne desse período poderia estar na expressão de autores menores, 

questionando ainda os conceitos de arte:  



 
 

87 
 

 
 

 
A fisionomia alegórica da natureza-história, posta no palco pelo drama, só está 
verdadeiramente presente como ruína. Como ruína, a história se fundiu 
sensorialmente com o cenário. Sob essa forma, a história não constituiu um 
processo de vida eterna, mas de inevitável declínio. Com isso, a alegoria 
reconhece estar além do belo. As alegorias são no reino dos pensamentos o 
que são as ruínas no reino das coisas (BENJAMIN, 1984, p.213). 

 
Como percebemos pelo excerto acima, Benjamin (1984) propõe uma conexão entre a 

obra de arte e o real, entre as alegorias formadas em sua expressão e as ruínas decorrentes do 

declínio da história. Não resta dúvida de que poderíamos, então, fazer essas mesmas conexões 

em Encantos de Medeia, ao encontrar na versão de o Judeu uma das mais emblemáticas 

feiticeiras da história.  

Deste modo, se de um lado, nos Autos de Fé, temos as fogueiras que ardiam sob os pés 

das supostas bruxas, com possíveis pactos demoníacos e sofrendo perseguições cruéis e torturas 

de toda sorte, do outro lado, o público do Bairro Alto via uma feiticeira revisitada, incapaz de 

acertar um raio no amado ou praticar qualquer ato de violência ou vingança. Embora o cômico 

pedisse a leveza para se chegar ao riso, a encenação nos traz a alegoria de uma mulher 

apaixonada que resiste aos descalabros da soberba e da traição, não cedendo às decepções e aos 

atos praticados contra ela, como veremos a seguir na análise da obra.  

Na peça de o Judeu, inicialmente, Jasão chega à ilha de Colcos com os argonautas para 

conseguir o velocino de ouro. O guerreiro desperta de imediato o amor de Medeia e de sua 

prima Creúsa, conforme observamos em sua primeira ária15 cantada, na qual Jasão demonstra 

seus verdadeiros intentos:  

 
Jasão – Não vos mova nesta empresa,  
Nem o áureo velocino,  
Nem de Colcos a riqueza; 
Seja só vosso destino 
A cobiça do valor,  
Quem num peito que se inflama,  
Por ganhar eterna fama,  
O vencer é o bem maior.  
(SILVA, 2013, p.44). 

 
A índole de Jasão, demonstrada na ária acima, se contrapõe à de Medeia, doce e 

apaixonada, pois ela manifesta “arder” de paixão, juntamente de sua prima Creúsa, gerando 

 

15 Árias são partes da música de uma ópera, compostas para serem cantadas ou recitadas por somente uma pessoa 
(solista). São assim denominadas por estarem em uma obra maior, no caso a ópera. Na peça de Antônio José, as 
cenas se iniciam com o Coro, canto coletivo; no entanto, a maioria delas termina com as árias, em que as 
personagens sintetizam uma situação ou expressam algum sentimento.  



 
 

88 
 

 
 

certa disputa pelo amor do argonauta. A representação inicial de Medeia é de fragilidade, com 

a vontade sincera de amar e ser amada; ao longo da encenação, até o momento em que ela 

descobre os verdadeiros intentos de Jasão, prevalecem diálogos sutis e apaixonados.  

Medeia, na peça de o Judeu, é inclusive a detentora da confiança do Rei, que pede a ela 

para ficar de olho em Jasão, “pois vejo o meu coração inquieto com alguma confusão” (SILVA, 

2013, p.47) – como bem se expressa o Rei. Contudo, de nada adianta tanto a confiança do Rei 

em Medeia quanto a paixão avassaladora e à primeira vista dela, visto Jasão se apaixonar por 

Creúsa; segundo ele, em fala à parte, essa “ainda excede a Medeia na formosura” (SILVA, 

2013, p.48).  

Nas poucas falas iniciais, Jasão demonstra de imediato sua instabilidade sentimental e 

seus verdadeiros objetivos quanto à sua estadia em Colcos. Esses são elementos importantes 

nas ações que se seguem em relação à Medeia e nas consequências sofridas por ela durante toda 

a trama, pela desmedida do seu amor. Para Rinne (1988, p.117),  

 
As energias de Jasão estão voltadas para fora. Junto com seus argonautas, ele 
atravessa mares estranhos, vive muitas aventuras, submete-se a provas de 
coragem e luta por prestígio e poder. Isto é representado, na versão patriarcal 
da lenda, pelo velocino de ouro. Jasão não se relaciona com o amor e a união 
do mesmo modo que Medeia.  

 
Jasão se mostra, assim, dúbio e estrangeiro, com intenções vis. Usa seu poder de 

sedução, aproveitando do amor de Medeia, para alcançar o ouro que tanto deseja. Nesse ínterim, 

ficam evidentes os recursos cômicos com as falas à parte dos graciosos, como a de Sacatrapo , 

que se surpreende com tantas mentiras de seu mestre, ao bradar para o público: “Arre lá, como 

mente tão airoso, e nas bochechas de um rei!” (SILVA, 2013, p.48). Ao falar à parte, o gracioso 

se comunica direto com os espectadores e desnuda as intenções da mensagem, colocando em 

voz alta os pensamentos.  

Logo em seguida e na mesma cena, em outro arroubo de sinceridade, Sacatrapo, ao invés 

de beijar a mão do Rei, prefere beijar seu anel e fica de olho na preciosidade; depois, consegue 

ganhá-lo. O bufo representa, dessa forma, um duplo de Jasão, pois as intenções com as pedras 

preciosas e o ouro são muito parecidas, diferem-se apenas pelo cuidado com as palavras.  

Na cena seguinte, Sacatrapo se encontra com Arpia, ama de Medeia, que ameaça 

denunciá-lo por estar no quarto da princesa de Colcos. Este a oferece o anel e Arpia aceita ser 

corrompida. Nesse fio cômico, corrupção e soberba se apresentam como o movimento da trama. 

Jasão iça velas pelo velocino de ouro e os graciosos corrompem e são corrompidos para não ser 

denunciados. Enquanto isso, Medeia demonstra seu sentimento por Jasão, ao desabafar com sua 



 
 

89 
 

 
 

ama: “Arpia, eu venho louca de amor por Jasão; pois, apenas o vi, logo me arrebatou todos os 

sentidos, de sorte que enlouqueço” (SILVA, 2013, p.53).  

Arpia sugere que Medeia use as forças mágicas, entretanto a princesa se esquiva e 

prefere o amor verdadeiro. Toda a cena acontece enquanto Sacatrapo ouve a conversa, 

descobrindo que Medeia é uma feiticeira e sabe lidar com os unguentos. A princesa ainda 

demonstra temer seus próprios sentimentos, e nesse espaço não é gratuito que Medeia tema a 

loucura e a desmedida diante do que sente por Jasão. O abismo da paixão se abre sob seus pés 

e o mergulho só é possível ao renunciar seu reinado, desafiar seu pai e à sua própria história. 

Assim, são várias as instâncias que Medeia precisa ultrapassar para renunciar sua paixão ou 

assumi-la de fato. Sobre as concessões envolvidas em uma relação, Rinne (1988, p.112) explana 

que 

 
Muitas mulheres sufocam imediatamente os primeiros sinais de sua 
necessidade de independência e autonomia numa relação, porque temem ser 
abandonadas ao relaxar seu incessante esforço em busca do amor, ainda que 
por uma fração mínima de tempo, e por não quererem abrir mão da fantasia 
do amor sempiterno, da qual recebem segurança interior e ausência de medo.  

 
Embora diante do desafio, Medeia se declara a Jasão; entre cortinas, ele ouve a conversa 

e fica claro que tem interesse na princesa, ainda que falso. Ela propõe:  

 
Medeia – Se prometes corresponder-me com o mesmo amor, seguro-te que te 
podes chamar feliz; pois verás que por teu respeito faço mudar os montes de 
seu lugar, secar-se o mar, confundir todos os quatro elementos, fazendo que 
tudo te obedeça, e até te farei senhor do célebre velocino, para cuja conquista 
em vão se tem fatigado tanto militar concurso; porque forças humanas o não 
podem conquistar; pois o defende um horrível dragão encantado; sendo este 
velocino o tesouro mais rico que há no mundo. (SILVA, 2013, p.55). 

 
Se, para conquistar Jasão, Medeia recua do fazer mágico com o objetivo alcançado, as 

propostas se tornam bem melhores. A princesa de Colcos sugere usar todo o seu poder, 

inclusive, para vencer o dragão que guarda o velocino. É nesse instante em que Medeia se 

mostra tanto a feiticeira em conexão com os elementos da natureza quanto a mulher que 

desconfia, aparentada da secular personagem de Eurípides, ao cantar a seguinte ária:  

 
Medeia – Pois vê lá o que dizes; não me enganes,  
Nem meu ardor, sacrílego, profanes,  
Que quem te sabe dar riquezas tantas,  
A morte te dará, se a fé quebrantas.  
[Ária] 
Feliz serás 
Jasão, se constante 
Te mostras amante 



 
 

90 
 

 
 

A tanto querer,  
A tanto adorar.  
Por isso verás,  
Se acaso conspiras 
A ser inconstante,  
Sair desse abismo 
As fúrias, as iras 
As chamas, os raios,  
Até quem em desmaios 
Te veja expirar.  
(SILVA, 2013, p.56). 

  
Nesse trecho, Medeia parece pressentir o que lhe espera da inconstância de Jasão, cujo 

sentimento, após essa fala da princesa, é de medo e desordem. A quem ele deseja, de fato, é 

Creúsa, mas precisa de Medeia para vencer o dragão e pegar o velocino de ouro. É nesse instante 

que Sacatrapo, ironicamente, sugere “comer a isca e cagar no anzol” (SILVA, 2013, p.56), ou 

seja, Jasão pretende aproveitar-se da paixão de Medeia e fugir com o seu verdadeiro interesse. 

A sugestão do gracioso vem acompanhada da consciência de que “Medeia é uma fina feiticeira, 

e a tal Arpia uma refinada bruxa; e confesso que, quando Medeia cantando dizia: as fúrias, as 

iras, as chamas, os raios, que se me arrepiaram os cabelos” (SILVA, 2013, p.57).   

Sacatrapo não se furta de dizer o que lhe vem à mente, expressando o imaginário 

coletivo da época, representado pelo medo e pelo terror contra as supostas bruxas. O bufão pode 

ser entendido, sobretudo, como uma alegoria de parte da sociedade lisboeta, afeita às denúncias, 

julgamentos sem fundamentação, enganações e outros tantos desvios morais motivados pela 

ganância.  

Como elucida Kothe (1986, p.24), ao refletir sobre o conceito alegórico, “a chave da 

alegoria não se encontra apenas nela própria, mas também na realidade. Ou melhor: encontra -

se na alegoria enquanto parte significante e significativa da realidade, enquanto expressão e 

resultante do paralelograma das diferentes e divergentes forças sociais”. A partir desse conceito, 

é possível identificar que Antônio José conseguiu alfinetar a sociedade portuguesa, 

denunciando sua decadência social e moral.    

Na peça, em sequência, cheio de coragem e desafiando os poderes de Medeia, Jasão 

pede a Sacatrapo para sondar Creúsa sobre seus interesses por ele. Sacatrapo, ao encontrar a 

prima de Medeia, sonda-a e reforça seu medo da feiticeira: “a mulher é um demônio em carne; 

pois, ainda quando acaricia, tem tão má carinha, que mais arranha do que afaga” (SILVA, 2013, 

p.59). São perceptíveis as camadas de significado que os personagens vão dando à Medeia, 

sobretudo Sacatrapo, ao demonstrar medo de seus poderes e associá-la ao diabo.  



 
 

91 
 

 
 

Sabemos que o Judeu viveu em um dos períodos mais sombrios da Inquisição 

Portuguesa, no qual as perseguições eram frequentes e ele próprio foi morto, acusado de 

judaísmo. Além dessa acusação vivida pelo autor de Encantos de Medeia, eram as mulheres as 

mais perseguidas, sofrendo uma verdadeira caça às bruxas por serem constantemente 

associadas ao demônio, em um período da história extremamente misógino. Depositava-se 

nelas a personificação do mal, muitas vezes por serem as curandeiras, as benzedeiras ou 

detentoras de saberes dos chás e unguentos para os males do corpo.  

Embora a Medeia de Antônio José não seja estrangeira para nós brasileiros, como a de 

Eurípides ou a de Pasolini, o seu elemento mágico é o provedor da aura de medo e de terror que 

se sente em relação a ela. A Medeia lisboeta mostra-se complexa, na medida em que se deleita 

com a paixão e, ao mesmo tempo, ameaça Jasão caso este esteja sendo falso, causando medo e 

repulsa em quem ouve a ária. É preciso pontuar que esses elementos aparecem de forma sucinta, 

cantados em árias, entre uma e outra piada dos graciosos, ou seja, a personagem principal ainda 

é uma princesa apaixonada, cuja versão de 1739 não se apresenta como infanticida ou 

sanguinária.   

Destacamos, neste momento, um diálogo entre Jasão e Arpia, em que a imagem da luz 

é muito frequente. Ao comentar sobre o reino de Colcos, Jasão diz que é uma grande corte e 

“bastava ser oriente de tantos sóis, quantos nela resplandecem” (SILVA, 2013, p.21). Arpia 

responde afirmando que é Medeia quem excede a luz em relação a todos os astros. Jasão 

concorda comparando-a a uma fênix de formosura. O contexto em que a comparação de Jasão 

surge, mesmo que mal intencionada, nos possibilita identificar a percepção de Jasão sobre o 

Reino, Medeia e Velocino: tudo brilha e encanta o olhar dele. Poder e ouro seduzem o chefe 

dos argonautas, e a origem, de acordo com o oráculo Delfos, remonta ao seu surgimento para 

requerer o troco apenas com uma sandália, simbolizando que Jasão poderia ter os pés em outro 

reino, talvez o dos mortos, e não seria de confiança.   

Jasão, supostamente dúbio, não é merecedor de confiança e usa suas palavras só para 

persuadir e seduzir. Além disso, Medeia é neta do deus Hélius, o rei Sol. Antônio José, dessa 

forma, vai aos poucos costurando uma rede de detalhes e construindo a personagem Medeia 

através da fala de seus outros companheiros de cena e dela mesma. Assim, o fio dramático que 

liga a Medeia lisboeta e a Medeia euripidiana não se perde, apesar de os efeitos cômicos a 

transformarem em outra obra.  

O Rei, por seu turno, desconfia da vinda de Jasão e pela segunda vez deposita confiança 

em sua filha, ao dizer “hás de saber que me tem causado grande susto a vinda de Jasão; pois 

suspeito que o seu fim será roubar-me o velocino” (SILVA, 2013, p.61). Medeia, então, promete 



 
 

92 
 

 
 

descobrir os intentos, sendo que seu coração “arde” de paixão: “Jasão há de ser senhor do 

velocino, ainda que rompa os vínculos da natureza e da arte” (SILVA, 2013, p.62). Em seu 

próximo encontro, Medeia entrega o anel mágico por meio do qual Jasão terá acesso ao jardim 

onde se encontra o velocino:  

 
Medeia – Toma, pois, Jasão, este anel, que com ele farás tudo quanto quiseres 
por especial virtude desse crisólito. Vai com ele ao jardim encantado, feliz 
habitação do velocino; e, suposto esteja cercado de muralhas de bronze e 
dentro o defenda um dragão, tudo vencerás com a virtude deste anel; e, ainda 
que sem tu o teres na tua mão podia eu pela minha fazer tudo, quero, para que 
vejas o quanto te amo, que a ti te entrego o depósito de minha ciência mágica; 
porque é próprio de quem extremosamente ama entregar com a vontade o 
entendimento. (SILVA, 2013, p.64). 

 
Pelo que podemos perceber, as ações de cada personagem são baseadas em artifícios 

parecidos para atingirem seus objetivos. Ainda não usaram armas ou feitiços mirabolantes; 

apenas os revezes da palavra, a dissimulação, subvertendo a consciência do outro, escondendo 

as verdades. Sacatrapo, em suas falas à parte, não esconde seu interesse no empreito. Jasão, 

desde a primeira fala proferida, mente ao Rei e à Medeia. Esta, por último, mente pela primeira 

vez a seu pai, cega de amores por Jasão e diz sondá-lo, quando o que desejava era entregar o 

tesouro a ele. O imbróglio amoroso é a fonte primordial das esquivas e artimanhas. Desvela m-

se, então, pensamentos estratégicos, próprio de ladrões sagazes.  

Na próxima cena, Jasão e Medeia aparecem no jardim encantado. Jasão, de posse do 

anel, consegue vencer o dragão e pegar o velocino. Almejando ter Sacatrapo para ver o sucesso 

do plano, Medeia o traz com um toque de mágica. Em seguida, demonstrando poder e alegria 

de estar com o seu parceiro, Medeia solicita aos elementos da natureza: “plantas, árvores e 

flores, saí das entranhas da terra e vinde aplaudir Jasão” (SILVA, 2013, p.69), fazendo com que 

as árvores se transformem em ninfas para aclamar seu amado. No entanto, a bruxa pressente o 

desarranjo e num sobressalto se questiona se a promessa de Jasão é verdadeira. Este, por sua 

vez, pede que ela fique “descansada, que não faltarei à minha palavra” (SILVA, 2013, p.72). 

Cheios de orgulho por terem conseguido o velocino de ouro sem sangue ou guerras, 

Jasão e Sacatrapo armam encontrar Creúsa para o líder dos argonautas ter certeza se o interesse 

dela é recíproco. No entanto, Sacatrapo ao encontrar com o Rei coloca tudo a perder. O Rei, 

sabendo de seu interesse por anéis, lhe promete uma renda caso o gracioso lhe conte o 

verdadeiro propósito de Jasão em Colcos. Sacatrapo, cego de interesses, responde para o Rei  

sem dizer a verdade: “o velocino, não, senhor; mas um carneiro de ouro sei eu que já o [Jasão] 

tem nas unhas” (SILVA, 2013, p.79) ou, quando entrega Medeia, afirmando “não, senhor, 



 
 

93 
 

 
 

Medeia, não; quem fez as mexidas dizem que foi uma filha de Vossa Reinadura” (SILVA, 2013, 

p.79). Sem rendas ou anéis, Sacatrapo é enganado e o Rei se desespera quando descobre que 

foi passado para trás pela própria filha e teve o velocino de ouro roubado.  

Logo, Medeia reclama à Arpia que desconfia de Jasão: após ter entregado o velocino a 

ele, o amado se mostra distante; suspeita que há outro amor, por assim dizer. Creúsa, ao entrar 

no quarto, sugere que Medeia o ignore, porque seria infalível sua conquista. Arpia – exercendo 

o papel do Coro grego, pois detecta a hybris que se forma em sua ama – canta uma ária que 

aconselha Medeia em sua desmedida e sofrimento por amor:  

 
Arpia – Em matéria de amor, Medeia bela,  
É necessário haver muita cautela,  
Que amor assim zombando entra brincando,  
Porém depois, chorando 
Faz um peito biquinhos,  
Que em suspiros acabam tais brinquinhos.  
A Cupido, que é menino,  
Dá-se o leite e não o peito;  
E se caso com efeito 
Quer o peito, ponha azebre 
Para amor se desmamar.  
Mas se acaso amor é fogo,  
Não o atice no suspiro,  
Porque a chama em fácil giro 
Mais se ateia no assoprar.  
(SILVA, 2013, p.83). 

 
Arpia, através da ária cômica, ensina Medeia a lidar com o Cupido usando da cautela  e 

sem grandes suspiros. “Controlar o coração para não esmagar a razão”, seria esse o ensinamento 

extraído do trecho acima, fazendo-nos lembrar do Coro grego: a primeira cena na Medeia 

euripidiana apresenta-se como uma voz coletiva, a partir de ensinamentos sensatos sobre as 

consequências advindas do amor cego e da confiança depositada em Jasão. Entretanto, a 

tragédia se apresenta como irreversível em Eurípides, sem solução ao olhar daquele que sofre 

o desengano. Tal fato é perceptível na Medeia de Antônio José, na qual a princesa oferece a 

vida pelo cuidado do velocino, embora tendo ajudado no roubo do mesmo.  

Em determinado momento, Jasão encontra-se frente a frente com Medeia e Creúsa, 

instaurando uma situação tensa por Medeia questionar sua indiferença. O momento é 

interrompido quando o Rei de Colcos chega e pede que Creúsa saia. Ele questiona Jasão sobre 

os seus intentos e solicita que Medeia seja fiadora, caso o velocino não seja encontrado. O Rei, 

então, joga com as informações obtidas por Sacatrapo, para saber se são verídicas. Medeia, já 

exasperada, jura pela própria vida que o velocino se encontra intacto. Desacreditada do amor e 

da confiança do Rei, diz:  



 
 

94 
 

 
 

 
Medeia – [...] Mas que importa, que perca a vida, se eu morro na ingratidão 
de Jasão? Porém, agora que o sol totalmente se sepultou no tumulto cristalino 
do oceano, e já a lua começa a sair, irei consultar nos seus argentados raios a 
causa da mudança de Jasão. [...] (SILVA, 2013, p.86-87). 

 
Medeia se vê encurralada pelos homens e pelo sistema de poder que se formou em torno 

dela. O ideal da paixão e do casamento – como exclusivo meio de felicidade e fuga da redoma, 

para salvá-la de um destino solitário – falha diante da proposta repleta de interesses realizada 

por Jasão. É frustrada, também, a confiança paterna, porque Medeia se vê obrigada a 

desvencilhar-se do pai para roubar o velocino.  Não é à toa que a princesa deseja, mesmo que 

por um instante, a própria morte, pois seria a única forma de ter os seus problemas resolvidos.  

Ainda faltando muito que descobrir, Medeia consegue informações valiosas de 

Sacatrapo, quando este a confunde com Creúsa nos labirintos escuros do palácio. Sacatrapo 

entrega seu amo, reforçando o interesse dele por Creúsa, além de contar sobre uma proposta de 

casamento. Medeia, fingindo ser sua prima, questiona ao gracioso sobre si mesma, ao que ele 

responde:  

 
Sacatrapo – Ai, senhora, quem não há de aborrecer uma feiticeira? Eu pelo 
menos a desejo pôr em um barril de pólvora, ou na boca de uma peça, e pôr-
lhe o fogo, para que não houvesse fumo de tal demônio.  
Medeia – Cala-te; não te ouça ela.  
Sacatrapo – Qual ouvir! A estas horas está ela buscando alguma tripa de lobo 
para os ingredientes; porém, senhora, tudo quanto disse se recopila nos quatros 
elementos do amor, que são os seguintes: 
[Ária] 
Pagar ao correio, 
Amar a Jasão,  
Deixar a Medeia,  
Segredo e Chitom.  
(SILVA, 2013, p.89). 

 
Depois de tamanha decepção, Medeia desconta sua ira em Sacatrapo, enterrando o 

gracioso vivo e retornando-o com cara de burro. A forma híbrida combina bem com a 

personalidade do bufão.  Em seguida, o gracioso modificado cai nas histórias de Arpia do burro 

que “caga” dinheiro. A serva de Medeia faz leituras de mão, inventa histórias de riquezas desse 

burro invisível que não aparece para mulheres. Sacatrapo troca, rapidamente, seu último anel 

por um capelo e parte em busca do burro.  

Jasão encontra Creúsa e declara seu amor, dizendo não temer a “Medeia bárbara, 

homicida” (SILVA, 2013, p.97). Creúsa sente desconfiança, mas logo se apresenta apaixonada. 

Nesse momento, Medeia ouve uma parte da conversa e sente toda a apreensão do ultraje, 

solicitando às montanhas que vinguem a sua dor. Creúsa some em um passo de mágica, 



 
 

95 
 

 
 

supostamente engolida pela montanha. Em seguida, entram em luta o Rei de Colcos e os 

argonautas de Jasão. Medeia surge e questiona onde se recolheria Jasão, pois embora ele a tenha 

enganado, ela sente amor e esperança de reconquistá-lo. O mesmo sentimento de perdão não 

acontece com o Rei, como fica claro no trecho abaixo:  

 
Rei – Em ti, pois, cruel Medeia,  
Vingar quero a minha dor.  
Creúsa – Pois, ó Rei, é tempo agora, 
Executa o teu rigor.  
Medeia – Pai injusto! Infiel tirado! 
Que delito é ter amor? 
(SILVA, 2013, p.105). 

 
Quando o Rei tenta matar Medeia por vingança, uma grande torre sobe entre eles; 

Medeia se esconde nela, conseguindo fugir da vingança de seu próprio pai. Em cena seguinte, 

Jasão encontra-se com Creúsa combinando a fuga. No entanto, quando todos estão na nau, 

Medeia surge entre os montes em uma outra nau, acompanhada por figuras mitológicas, entre 

elas sereias. Ainda assim, Medeia pede que seja levada por Jasão, dizendo a ele: “se buscas 

amor constante, deixa a Creúsa e leva-me a mim” (SILVA, 2013, p.110).  

Diante das negativas, a feiticeira coloca as sereias para tentar encantá-lo, mas, feito 

Ulisses, Jasão bate tambores para escapar da melodia sedutora. A nau que segue fugindo de 

Colcos agora é atingida por tempestades e raios enviados por Medeia, que toma cuidado com 

Jasão ao mandar os feitiços:  

 
Medeia – [...] Raios, sai dessas nuvens e abrasai aquela nau.  
[Escurece-se o teatro com trovões e sai um raio de cima, que irá para o navio]  
Medeia – Mas não, não, raios! Não abraseis a Jasão; basta que me abrase a 
mim o raio do amor.  
[torna o raio para onde saiu] 
Medeia – Mas para que me canso em fazer finezas por um ingrato, se isso é 
aumentar troféus ao seu triunfo? 
(SILVA, 2013, p.113). 

 
A tempestade faz todos voltarem a Colcos e caírem no palácio do Rei, como em um 

passe de mágica. Perante o monarca, Jasão implora compaixão e propõe devolver o velocino. 

O Rei, por sua vez, solicita: “Jasão, para que vejas que os reis de Colcos sabem perdoar injúrias, 

assim perdoando as que me tens feito, quero que cases com Creúsa, minha sobrinha, e te dou 

em dote o velocino.” (SILVA, 2013, p.115). 

Para Medeia, o Rei alvitra que fique enclausurada em uma torre. No entanto, assim como 

a Medeia de Eurípides, ela não se conforma com a prisão; prefere fugir pelo ar:  

 



 
 

96 
 

 
 

Medeia – Pois antes que, ó pai cruel, executes o teu rigoroso intento e eu veja 
com meus olhos lograr-se este ingrato Jasão com Creúsa, desesperada vagarei 
pela região do ar, já que na terra me falta socorro.  
[voa Medeia em uma nuvem e canta] 
[Coro] 
Se amor é um encanto 
Que inflama 
Na chama 
Tirânico ardor,  
De ver não me espanto 
A um peito 
Desfeito 
A encantos de amor.  
(SILVA, 2013, p.115-116). 

 
A ária que finaliza a peça (no formato do livro que analisamos) e ecoa por todo ela(e) 

não nos deixa esquecer os desencantos da alma apaixonada, além de permitir que a sonoridade 

e a repetição das árias deem o tom melódico da opereta. Lembramos que a junção melódica, a 

construção dos bonifrates e os efeitos especiais faziam do espetáculo de o Judeu uma conjunção 

de múltiplos artifícios.  

Ao longo da peça, percebemos a Medeia portuguesa um tanto distinta da famosa 

infanticida grega, escrita por Eurípides. A feiticeira de Antônio José é leve, cômica, brinca com 

as árvores e ninfas, é apaixonada, e segue desse modo por toda a trama, sofrendo pelo ultraje 

de ser trocada por sua prima. Nem quando tem a chance de usar seus saberes mágicos para 

vingar-se de Jasão, Medeia arrisca-se em uma vingança sanguinária ou com armas. Na verdade, 

ela cuida para que os raios não caiam em Jasão, além de expressar seu amor e pedir que o amado 

a reconsidere como sua esposa. Seus ataques com as sereias e outras figuras mitológicas não 

intentam a morte do amado, mas impedir que ele fuja, com a clara intenção de tê-lo como 

esposo.  

Assim, a apaixonada Medeia contrapõe-se tanto à personagem “original” euripidiana 

quanto à figura da feiticeira do século XVIII, perseguida pelos Tribunais Inquisitoriais da 

época. Ficção e realidade, dessa maneira, colocam-se em pontos distintos, na medida em que 

Antônio José não reforça o estereótipo da mulher fatal, pronta para matar e carregar consigo 

essa culpa. Primeiro, porque não é o estilo do artista lisboeta, claro produtor do riso e da chacota, 

sendo famoso no Teatro do Bairro Alto com inúmeras outras peças. Segundo, porque Antônio 

José obteve êxito em remodelar a imagem da bruxa, conseguindo, inclusive, que o espectador 

sinta compaixão pela princesa de Colcos, pois ela perde tudo por um amor, afinal “que delito é 

ter amor?” (SILVA, 2013, p.105). Desse modo, ao não reforçar esse estereótipo, o Judeu 



 
 

97 
 

 
 

denuncia as aviltantes perseguições sofridas pelas mulheres feiticeiras e consegue que os 

espectadores olhem a feiticeira sob outra perspectiva, a humana.   

Soma-se a isso, dubiamente, uma protagonista com certo vínculo demoníaco, como bem 

repetiu Sacatrapo algumas vezes. Embora a origem do mito, bem antes de Eurípides, seja a de 

uma deusa benfazeja, sempre rememorada com um feixe de ervas nas mãos, a bruxa de Colcos 

não tem sua imagem desvinculada de uma feiticeira maligna. Tanto que Sacatrapo deseja 

queimá-la em um barril de pólvora por sentir-lhe medo. 

Através do bufão, de seus acessos de sinceridade e do primoroso texto de Antônio José, 

é que o seu teatro vai se apresentando cheio de denúncias, críticas, risos e alegorias, 

representadas, sobretudo, pelo resultado plástico do teatro de marionetes. Para Benjamin (1984, 

p.215),  

 
A alegoria manifesta-se tanto no elemento linguístico como no figural e no 
cênico. Essa tendência atinge o clímax nos interlúdios, com seus atributos 
personificados, seus vícios e virtudes transformados em personagens, mas não 
se limita a essas abstrações. Pois é claro que uma sequência de tipos como o 
rei, o cortesão e o bobo tem significação alegórica. 

 
Como podemos notar, o autor elucida a importância dos elementos figurais e dos tipos 

comuns no processo de expressão alegórico dos textos literários. Esclarece ainda que “as figuras 

se revelam como alegóricas na medida em que o enredo tem com a estranha moralidade dos 

personagens uma relação rara e hesitante” (BENJAMIN, 1984, p.215).  

Se nos palcos do Bairro Alto era o riso que comandava, nos picadeiros dos Autos de Fé, 

a história era bem outra. Ardiam em chamas e sofriam com torturas dolorosas uma gama de 

mulheres benzedeiras, velhas, jovens sedutoras e tantos outros que ousassem questionar o 

paradigma católico. Sofriam, também, os ciganos, intelectuais, judeus e artistas subversivos, 

como bem descrevem Novinsky (1982) e Saraiva (1978), teóricos com os quais dialogamos em 

nosso segundo capítulo. Embora em Encantos de Medeia a crítica esteja dissolvida entre risos 

e conflitos amorosos, é possível enxergar uma elite desvirtuada moralmente, bufões lutando por 

um vintém e o líder dos argonautas sendo delituoso em cada passo. Antônio José denuncia uma 

sociedade soberba, cega por cifras, capaz das piores desventuras e infelicidades para atingir 

seus objetivos. É o que nos explica a pesquisadora Pereira (2014, p.12): 

 
O teatro de Antônio José da Silva está impregnado de magia e ilusão, é 
também, em alguns aspectos, um teatro da denúncia. Não só quando ele aponta 
os sofrimentos dos condenados aos calabouços da Inquisição, ou o fanatismo 
religioso movido pelo medo do desconhecido, mas também porque sua 
comédia revela o imaginário assombroso do povo, manipulado, muitas vezes, 
tal qual fantoche, pelo duro braço da Inquisição. Fato, aliás, que levou muitos 



 
 

98 
 

 
 

a denunciar supostos hereges, bruxas, feiticeiros e cristãos-novos aos tribunais 
do Santo Ofício.  
 

Na peça, o enfrentamento típico da infanticida – que transborda ódios seculares de 

mulheres subjugadas ao machismo ao longo da história – não se apresenta em mortes, 

artimanhas malignas ou venenos que matam crianças, já que a Medeia de Antônio José não tem 

filhos e não prejudica a permanência de Jasão em Colcos. Pelo contrário, sua atitude, como 

reafirmada nos trechos acima da peça, faz com o que o Rei decida-se por Jasão, desnudando 

toda uma crise de valores morais presentes no monarca, claro representante do poder. Prefere 

apoiar o inconstante líder dos argonautas a reconsiderar a princesa do reino, sua filha, cuja única 

mentira fora realizada para ganhar a confiança e o coração de seu amado.    

É preciso considerar que o estilo cômico, joco-sério, de Antônio José se estende por 

toda a sua obra. Suas influências do teatro popular francês e espanhol, do bobo da corte que 

atravessa a história entregando seus amos por dinheiro, nos levam a pensar brevemente em um 

teatro por puro entretenimento, baseado em conflitos amorosos e na ação dos graciosos. 

Todavia, o autor semeia – entre as linhas do seu texto e as vozes de seus personagens – delicadas 

denúncias e críticas, como temos apresentado até aqui.  

A peça Encantos de Medeia nos entrega uma feiticeira que subverte a ordem do embate 

sanguinário. Portadora de poderes mágicos, ela prefere deixá-los para se divertir ou ajudar nos 

intentos do amado como voto de confiança. A resistência de Medeia está, justamente, em não 

se permitir contaminar pela desmedida do amor, desaguando na fatídica tragédia. Nesse caso, 

Medeia não enxerga como insolúvel o seu caso, mesmo que por diversas se expresse com raiva 

e use de seus poderes para deter Jasão.  

A obra de Antônio José é, dessa forma, uma alegoria do desejo de uma sociedade 

corrompida e soberba em marginalizar o indivíduo, que se choca com a força e a magnitude da 

resistência, representada pela feiticeira ao não se curvar a esse sistema que deseja silenciá -la. 

Aparentada dos deuses, não aceita essa sina a ela imposta e foge pelo ar, feito a grega de 

Eurípides e a versão fílmica de Pasolini, pois se desviam de seus crimes em uma carruagem do 

deus Sol.   

O artista luso-brasileiro nos coloca diante de uma feiticeira que se encontra no ar. Não 

fora engolida pelo sistema autoritário que a sufoca e prende. Pelo contrário, dissipa-se para virar 

lampejos de existência e liberdade. Em sentindo inverso, veremos agora a versão fílmica da 

Medeia de Pasolini. Com recriação trágica e bem fiel ao texto de Eurípides, inclusive em uma 

introdução explicativa sobre a origem dos protagonistas, os elementos alegóricos presentes em 



 
 

99 
 

 
 

Medeia denunciam um período histórico conturbado vivido pelo diretor Pasolini, o 

Neofascismo italiano.   

 

3.3 Medeia Pasoliniana: tragédia e resistência  

 

Na versão fílmica, Pasolini opta por fazer uma extensa introdução para os protagonistas, 

Jasão e Medeia, situando o espectador de suas mais remotas origens. Essa proposta permite-nos 

observar as metamorfoses pelas quais as personagens passam, além do método escolhido pelo 

cineasta para recontar a tragédia grega sob outra ótica, sobretudo para percebermos que 

“adaptar, enfim, não é mais trair, mas respeitar”, conforme afirma Bazin (2014, p.129), ao 

discutir sobre as possibilidades dos textos teatrais serem levados para o cinema.  

Bazin (2014) comenta o quanto são comuns, nas adaptações, personagens e histórias se 

tornarem independentes, pela fama junto aos leitores ou aos espectadores teatrais. O trabalho 

do cineasta, então, torna-se um desafio ao transferir o texto para a tela, muito mais quando o 

cineasta intenciona transcrever fala a fala, por exemplo. Do mesmo modo, há dificuldades 

maiores de adaptação do teatro para o cinema, do que do romance para as versões fílmicas, uma 

vez que o teatro seria um “falso amigo”, pois “suas ilusórias semelhanças com o cinema 

levavam este para um beco sem saída, o atraíam [o cinema] ladeira abaixo para todo tipo de 

facilidade” (BAZIN, 2014, p.115). Entretanto, podemos demonstrar, através da análise a seguir, 

que Pasolini soube em sua versão explorar bem os recursos fílmicos (trilha sonora, planos, 

closes, efeitos especiais) e dramáticos.  

A versão fílmica se inicia com um breve resumo escrito, informando em que fase estão 

Jasão e Medeia:  

 
O povo de Cólquida está prestes a cumprir o sacrifício anual ao deus Sol, 
antepassado de Medeia, para que ele torne a terra fértil e dê boas colheitas. 
Ouvindo a canção sobre o fabuloso Jasão, Medeia fica profundamente 
perturbada e decide ir orar no templo; mas, em vez de encontrar paz, vê as 
profecias da canção se tornarem realidade. Distante de sua terra, Medeia está 
apavorada com o novo aspecto de uma realidade sem crença. 10 anos depois, 
na cidade de Corinto, onde Medeia e Jasão são hóspedes do Rei, uma visão 
profética leva Medeia de volta à sua terra, onde a vida é regida pelo nascer e 
pôr do Sol e cujo culto é o da ressurreição dos mortos. Gláucia, filha do Rei 
de Corinto, fica noiva de Jasão. O destino, que acontecera na visão profética, 
ocorre novamente na realidade. (Medeia: PASOLINI, 1969). 
 

Após esse resumo – que nos dimensiona sobre os acontecimentos que estão por vir, sem 

dar ao espectador pistas se o curso trágico e infanticida irá acontecer ou não –, a cena seguinte 

traz o Centauro Quíron com Jasão criança dentro de uma cabana de palha; ao contrário da peça 



 
 

100 
 

 
 

de Antônio José, em que Jasão surge, logo na primeira cena, na região de Medeia. Nesse 

momento, o Centauro diz a Jasão que não é seu pai nem seu tio e que ele não fora encontrado 

no mar. A figura do Centauro Quíron é a de um sábio que ensina sobre a vida, apesar de dizer 

que “se diverte dizendo mentiras”.  Para Almeida (2012, p.3),  

 
Os centauros, descendentes de Íxion, são seres híbridos, monstros e bestas 
violentas. Porém, alguns que não tem essa descendência são doces, 
civilizados, educadores. Aquiles, por exemplo, fora educado por um desses 
centauros, Quíron, que era seu avô materno. Quíron, diríamos hoje, foi um 
educador das elites e educou muitos e muitos heróis, personagens de mitos e 
histórias gregas, como Hércules, Ulisses, Esculápio e também Jasão. 

 
Como bem aponta Almeida (2012), o Centauro Quíron, enquanto mestre e educador de 

Jasão, conta a gênese do menino para que ele conheça sua origem mítica e o reino do qual ele 

é o herdeiro, como mostra a seguinte cena: 

 
Figura 5 – Jasão criança. 

Fonte: Cena do Filme Medeia (PASOLINI, 1969). 
 

Na imagem, Jasão estava com cinco anos e apresenta certo desinteresse pelo relato; 

inclusive, em dado momento se deita e dorme, enquanto Quíron está de pé à sua frente e 

continua a história. O Centauro relembra a história de um velocino que falava, dado por Zeus à 

Néfele (aquela que rege as nuvens), para que pudesse salvar seus filhos com Atamante, pois Ino 

queria matá-los. Ino era filha de Cadmos e segunda esposa do rei dos Orcomenos, Atamante. 

Este, por sua vez, era filho de Éolo (aquele que rege os ventos), do qual Ino também havia sido 

esposa.   

O fato é que Ino, doente de ciúmes e morando com Atamante e os quatro filhos dela 

com ele, planeja matar os enteados para que somente os seus filhos, sangue do seu sangue, 

pudessem assumir o trono. Para isso, forja uma resposta do oráculo de Delfos, em que 



 
 

101 
 

 
 

supostamente os filhos de Atamante com Néfele deveriam ser sacrificados. Seu esposo aceita 

realizar o sacrifício, mas Zeus não concorda e envia o velocino de ouro para que eles fugissem 

e fossem salvos.  

Entretanto, o carneiro conseguiu levar para além-mar apenas um dos filhos de Néfele, 

chamado Frixo. Este chegou à cidade do rei Eetes, filho do Sol. Ao ser acolhido, Frixo 

sacrificou o carneiro em agradecimento. Os descendentes de Éolo fizeram de tudo para 

reconquistar o velocino que dava sorte aos reis. Quíron conta, dessa forma, que Jasão é 

descendente de Éolo, porque é filho de um filho de Atamante, Rei de Iolco. Contudo, o tio de 

Jasão, Pélias, prendeu o Rei e se apoderou do reino, por isso Jasão está em segurança com 

Quíron. Basta uma pequena reflexão para constatarmos que, na linha de antepassados de Jasão, 

o ciúme, a artimanha e a dissimulação aparecem de maneira muito significativa, pois mudam 

os rumos da história de todos os envolvidos. Por fim, Quíron diz:  

 
É uma história complicada. Porque é feita de coisas e não de pensamentos. É 
tudo santo. Tudo é santo. Tudo é santo. Não há nada de natural na natureza, 
meu pequeno. Guarde isso na memória. Quando a natureza parecer natural 
terá acabado tudo e começa qualquer outra coisa. Adeus céu, adeus mar. 
(Centauro em cena do filme Medeia: PASOLINI, 1969).  

 
Quíron continua a ensinar Jasão o sagrado presente na natureza, além de demonstrar as 

dualidades no mundo a partir de si próprio, metade homem metade cavalo. Ele fala da origem 

de Jasão, mas aponta que se diverte dizendo mentiras, ou seja, há sempre outra versão que se 

esconde diante das intenções. Logo, nessa última fala, indica que tudo é santo, mas que se deve 

desconfiar sempre da natureza. Quíron nos faz imaginar essa mesma dualidade encontrada em 

Jasão, cujos passos serão direcionados para as escolhas que ele fará no futuro.  

Segundo Hutcheon (2011), a adaptação de um texto deriva de inúmeras inter-relações 

com outras artes e, também, pela repetição das histórias. No caso da versão fílmica da Medeia 

de Pasolini, fica claro o extenso acréscimo feito pelo cineasta, o didatismo nos pormenores do 

enredo, além da preferência pela extensão dramática das cenas ao invés da trágica. Afinal, o 

ultraje da feiticeira, motivo maior de seus crimes, só aparece no fim do filme. Hutcheon (2011, 

p.28) complementa que a adaptação “é repetição, porém repetição sem replicação. E há 

claramente várias intenções possíveis por trás do ato de adaptar: o desejo de consumir e apagar 

a lembrança do texto adaptado, ou de questioná-lo, é um motivo tão comum quanto a vontade 

de prestar homenagem, copiando-o”.  

Somam-se a isso as alegorias que o cineasta inclui na obra fílmica, tornando-a uma fonte 

de constante diálogo com a temporalidade e suas ruínas. Para Almeida (2012), até os bastidores 



 
 

102 
 

 
 

do filme teriam influenciado Pasolini na construção da história, incluindo o drama da intérprete 

de Medeia, pois na mesma época Maria Callas “sofreu um abalo psicológico por ter sido 

rejeitada por Aristóteles Onassis” (ALMEIDA, 2012, p.105). Conta o autor que Callas fora 

amante de Onassis por dez anos e este, rejeitando-a, acaba casando-se com Jaqueline Kennedy.  

O paralelo estaria feito, uma vez que, assim como Medeia, Callas havia sido rejeitada por outra 

mais nobre e rica, enquanto Onassis representaria Jasão, nítido homem contemporâneo, 

aristocrata e movido por seus interesses e aparências.  

Na sequência seguinte, Jasão surge com treze anos. O Centauro detém o monólogo e 

ensina sobre o que é natural e sobre a presença dos deuses ou seu rastro nas coisas. Nesse 

momento, ambos estão fora da cabana e em conexão com a natureza. Quíron ensina que, em 

cada canto de qualquer espelho d’água, nuvem ou céu, há escondido um deus. Reafirma que o 

sagrado está presente em tudo; todavia, a santidade também traz maldições. Nos dizeres do 

Centauro: “Os deuses que amam, odeiam ao mesmo tempo”.  

Na terceira fase, Jasão é homem feito e o Centauro surge apenas como homem, sem a 

parte animal. Na cena, Jasão está sentado no mesmo local de quando apareceu criança, no início 

da versão fílmica, porém usando roupas e bem mais amadurecido. Seus ensinamentos 

demonstram a transformação do menino em homem, na luta entre o ser selvagem e o ser 

racional, embora Jasão, mais adiante, trairá todos os ensinamentos de Quíron “quando tentar 

vencer no mundo de interesses burgueses, como o novo homem pequeno-burguês” 

(ALMEIDA, 2012, p.102). Na próxima cena, o Centauro dá instruções para que Jasão possa 

requerer o trono de volta ao seu tio, como vemos na figura abaixo:  

 
Figura 6 – Quíron ensina Jasão. 

 
Fonte: Cena do Filme Medeia (Pasolini, 1969). 

 



 
 

103 
 

 
 

Consideramos que Jasão, clara alegoria do regime patriarcal e detentor da ação que faz 

o desenvolvimento da história, demonstra a presença masculina escusa, mentirosa, sedutora e 

ardilosa com o intuito de roubar. Em Encantos de Medeia, por exemplo, Teseu elogia essa 

característica ambígua ao dizer a Jasão: “Fizeste bem em encobrir-lhe o motivo da nossa vinda” 

(SILVA, 2013, p.45).  

Além de todos esses elementos negativos que Jasão carrega em suas atitudes e intentos, 

ele porta em si um ar de sedução. No filme de Pasolini, em diversas cenas, o ator pisca e manda 

beijos pelo ar. Primeiro, ao encontrar Pélias para requerer o trono, joga seu charme para as amas 

que estão acompanhando seu tio no altar real. Depois, em discussão acalorada com Medeia, 

após ter deixado a casa e os filhos, manda também um cínico beijo, acompanhado de 

inconsequência.  

Não é difícil perceber nas cenas de Jasão, em Encantos de Medeia, todos os artifícios 

utilizados para conquistar levianamente a feiticeira que daria a ele a possibilidade de conseguir 

seu empreito. Jasão, dessa forma, se liga aos históricos líderes sedutores e cheios de interesses 

escusos, que atravessariam mares em busca de seus objetivos, que reluzem ouro e pedras 

preciosas. 

Em regimes totalitários e outros que usam da mentira para enganar, não são raros os 

líderes que ludibriam as massas para defender suas ideologias. Em Encantos de Medeia, por 

exemplo, Jasão não é punido pelo Rei, enquanto Medeia é condenada a permanecer 

solitariamente em uma torre. Na versão fílmica de Pasolini, Jasão cede aos encantos de Glauce 

em troca de poder e um lugar no palácio. Alegoricamente, Jasão representa uma sociedade que 

se baseia na ganância. Tal fato é demonstrado nas duas versões, tanto na de Antônio José quanto 

na de Pasolini, evidenciando a origem do ultraje sofrido por Medeia.  

Outro elemento que aparece na versão fílmica de Pasolini é a terra de Medeia. Enquanto 

na versão de Antônio José, Medeia é uma princesa alegre e aprendiz de magia da graciosa Arpia 

(sua ama de feitiços), a Medeia do cineasta italiano é mostrada em sua terra original, bárbara e 

essencialmente agrária. Na tragédia fílmica, não há oráculos ou profetas, como em Édipo Rei, 

embora saibamos que o encontro entre os dois mundos pode gerar consequências terríveis.  

Nessa sequência, extremamente silenciosa, os habitantes de Cólquida encontram-se em 

preparação para o sacrifício de um jovem. Pasolini parece desejar que o filme seja mudo, apenas 

com as percepções do olhar de Medeia, muito exploradas em closes que privilegiam seus 

grandes olhos e a beleza exuberante de Maria Callas, sua intérprete.  



 
 

104 
 

 
 

O ritual é organizado com a presença de todos os habitantes que vestem trajes exóticos, 

com cajados e animais empalhados. O jovem que será sacrificado parece sorrir e entender a 

necessidade de toda aquela liturgia. Para Torrecillas (2006, p.7),  

 
no filme, a atmosfera carnavalesca domina o ritual: o local é aberto, o figurino 
extravagante dos membros da comunidade; a vestimenta de alguns 
personagens reproduz as vestes sacerdotais; o caráter decorativo, as alegorias, 
as máscaras, os adereços, tudo caracteriza a carnavalização. 
  

Logo, o jovem é colocado em uma cruz de madeira, clara alegoria ao sacrifício de Jesus 

no catolicismo. Se na Itália o conservadorismo ligava-se diretamente aos patrulhamentos 

morais, Pasolini, nessa cena, expõe uma religião não dominante, politeísta e adepta aos 

sacrifícios humanos. Embora o culto do sacrifício esteja ligado à fertilidade, ao cultivo da terra 

e sua prosperidade, de uma forma até mesmo carnavalizada (uso de máscaras e danças presentes 

no ritual) e incluída no passado mítico de Medeia, magistralmente feito como acréscimo na 

versão fílmica, a morte na cena é embalada por um trilha sonora gutural e tensa. O cineasta, 

desse modo, leva às películas a complexidade ritualística, que se baseia na finitude de um jovem 

para a manutenção de suas crenças. Assim como já alertava Quíron a Jason no início, os deuses 

são santos, mas podem ser malignos.  

Após a morte, o jovem é esquartejado e tem seus membros divididos entre os habitantes 

que ali estão, como vemos na imagem abaixo: 

 

Figura 7 – Sacrifício. 

 
Fonte: Cena do Filme Medeia (Pasolini, 1969). 

 
Espalham o sangue pela terra e pelas plantas em um ritual macabro pela fertilidade. A 

trilha sonora é um misto de órgãos em dissonante ordem, acentuando a tensão do sacrifício. 

Veremos que essa mesma trilha sonora acompanhará Medeia em outros momentos, de forma 



 
 

105 
 

 
 

que sua origem bárbara fique mais acentuada, além de endereçar o espectador para algo de 

terrível que está para acontecer.   

Depois de os habitantes queimarem os restos mortais do sacrifício, as cinzas são 

espalhadas pelo ar. Vemos nesse processo a origem mágica de Medeia, sua relação com os 

deuses que habitam a natureza. Nesse momento, a feiticeira diz sua primeira frase, após quase 

quinze minutos de cenas sem nenhum diálogo: “Dá vida à semente e renasce com a semente”. 

Logo, os habitantes que assistiram ao sacrifício e participaram dele dançam entre as cinzas do 

que sobrou do jovem imolado.  

O que significa a morte da juventude em nome de um ritual bárbaro que busca a 

fertilidade? Nele estão presentes dualidades fortes do reino atroz: vida e morte; o verde das 

plantações se contrapõe às cinzas que se espalham pelo ar. Pasolini apresenta, assim, tanto a 

origem de Jasão – mostrando-o desde a infância com formação filosófica e racional, por meio 

dos ensinamentos do Centauro – quanto expõe o misticismo e o pacto com os deuses de Medeia, 

bem como todo o seu potencial de crueldade e poder como deusa.  Silva (2007, p.128) enfatiza 

que,  

 
Mais do que tentar explicar o papel da mulher na polis grega, a Medeia de 
Pasolini ainda que criminosa e excluída socialmente, é em si um ser 
revolucionário, envolto de um sentido cósmico, social e libertário da ordem 
patriarcal, fora da razão lógica e do senso burguês da realidade. Medeia é 
assim por mais de uma razão uma obra de transgressão, de exclusão, é uma 
variante bastante estranha. Como afirma Pasolini, ela própria se exclui, 
carregando em si a própria tragédia.  

 
Como aponta esse autor, as Medeias, escolhidas nesses contextos de luta social e 

conservadorismos, demonstram a força revolucionária feminina. Além disso, endereçam o 

espectador/leitor para um ativismo contemporâneo, fruto da personagem forte, ambígua e que 

não se deixa rotular ou se envolver em dramas superficiais. No período de Antônio José, por 

exemplo, as mulheres eram acusadas sem precedentes de bruxarias e pactos. Nos tempos de 

Pasolini, a questão era o excessivo conservadorismo, proveniente do Neofascismo italiano, 

ramificação do período entreguerras comandado por Mussolini. 

Por isso, ao pensarmos as Medeias recriadas nas obras italiana e lisboeta, não as 

desvinculamos de seu caráter alegórico na representação artística de uma mulher forte e que se 

faz resistência a inúmeros ataques e silenciamentos, como veremos mais adiante. A alegoria 

desnuda questões sociais, políticas e humanas, mostrando um mundo problemático. Conforme 

explica Junkes (1994, p.128), 

 



 
 

106 
 

 
 

A alegoria busca seu sentido no mundo histórico, após separar-se da natureza 
e linguagem, tendo emudecido a natureza e necessitando o homem atribuir -
lhe sentido. Então, o sentido alegórico nasce como resultante da relação 
subjetiva entre signo e coisa, intensificando o princípio da subjetividade 
subjacente a todo sentido no mundo histórico.  
    

O autor elucida que a alegoria, utilizando de seguidas metáforas e símbolos, se expressa 

como linguagem e representa através da obra sua relação com a temporalidade. Continuando 

nossa análise sobre a versão fílmica de Pasolini – após essa introdução sobre as vidas de Jasão 

e Medeia –, essa versão passa a se emparelhar de forma mais literal à de Eurípides. Dessa 

maneira, há o encontro de ambos (Jasão e Medeia), em que ela demonstra grande paixão e 

decide ajudá-lo a usurpar o velocino de ouro, sujeitando-se até mesmo a matar seu irmão para 

despistar os guardas de seu reino, que a perseguirão.  

Durante essa viagem de fuga, Medeia parece se arrepender de suas atitudes. Pede que a 

Terra e o Sol falem com ela, para que possa voltar para casa, mas não há respostas. Os deuses 

parecem tê-la abandonado. Medeia diz: “Toco a terra com os pés e não a reconheço. Avisto o 

Sol com os olhos e não o reconheço”, como podemos perceber pela imagem abaixo:  

 
Figura 8 – A feiticeira e os deuses. 

 
Fonte: Cena do Filme Medeia (Pasolini, 1969). 

 
Nessa cena, Pasolini amplia a profundidade da imagem até enxergamos o horizonte. 

Terra e céu personificam-se como os deuses de Medeia, deixando-a pequena na cena em relação 

a eles. Destaca-se, também, o chão sobre o qual Medeia pisa, pois este é seco e cheio de 

rachaduras, contrapondo-se à sua terra, cuja fertilidade estava nas plantações verdes e flores das 

oferendas. Em um misto de desespero, culpa e arrependimento, ela busca por respostas e sente- 

se insegura ao perceber o quanto são diferentes as suas tradições dos costumes dos argonautas. 

Tal fato é perceptível quando aportam nessa ilha e Medeia os questiona por que não procuram 



 
 

107 
 

 
 

uma árvore, uma pedra ou o centro do lugar para armar a barraca, e não fazem orações antes de 

pisar na terra.  

Logo adiante, mesmo com o velocino entregue a Pélias, Jasão não consegue o trono de 

volta e opta por desistir, passando a viver junto de Medeia. Quando estão saindo do território 

de Pélias, as amas do reino prestam homenagens à feiticeira, tocam-na e a presenteiam com 

novas roupas. Nessa cena, fica perceptível sua fama pela região, além de representar uma 

importante fase da metamorfose de Medeia, pois ela guarda a sua identidade bárbara e de 

feiticeira para se adequar a um novo mundo – um ambiente regido pelo urbano, pelo racional e 

pela luz, muito diferente de sua experiência.  

Estando com Medeia na cidade, Jasão encontra-se com Quíron em suas duas formas e 

questiona-o como foram parar lá. Imagina que os dois podem ser frutos de uma ilusão, mas o 

Centauro explica que imagem está dentro dele e esclarece que Jasão conheceu ambos: um era 

o sagrado, aquele da infância e o outro, o de duas pernas, conhecido após a idade adulta, o 

profano. Contudo, o que é sagrado não se desvincula, por isso estão juntos. Jasão pergunta qual 

a função de tudo isso e o porquê de o Centauro sagrado não se expressar:  

 
Quíron – Ele não fala, naturalmente, porque a lógica dele é tão diferente da 
nossa que não se poderia entender, mas eu posso falar por ele. É sob o seu 
signo que você, para além dos seus cálculos e de sua interpretação, na verdade 
ama Medeia.  
Jasão – Eu amo Medeia.  
Quíron – Sim. E não tem piedade dela de quem compreende a catástrofe 
espiritual, a sua desorientação de mulher antiga num mundo que ignora o que 
ela sempre acreditou. A coitada passou por uma conversão ao contrário e 
nunca mais foi como antes.  
Jasão – Para que me serve tudo isso? 
Quíron – Para nada. É a realidade.  
Jasão – E você, porque razão a revela? 
Quíron – Porque nada poderia impedir ao velho centauro de inspirar 
sentimentos. E a mim, novo centauro, de os exprimir.  
(Transcrição de diálogo do filme Medeia: Pasolini, 1969). 

 
Observamos pelo trecho acima transcrito o Centauro Quíron, ausente na peça de 

Antônio José, como um suposto narrador, um observador à distância, com composição de 

oráculo, porque sabe das aflições que Jasão sofrerá. Em realidade, o Centauro retoma sua 

função de mestre e desvela o verdadeiro sentimento de Jasão e a sua conduta turva para com 

Medeia. Além disso, Quíron antecipa o perigo representado pela feiticeira ignorada, afastada 

de seus saberes mágicos, como um caldeirão prestes a entrar em ebulição. Ao final desta cena, 

Jasão se expressa com angústia e temor, pois sabe que são verdadeiras as palavras do Centauro 



 
 

108 
 

 
 

e tudo o que lhe fora ensinado, como o ideal de justiça, a fraterna convivência entre as 

dualidades humanas e que não estão sendo colocadas em prática.  

Se na versão fílmica de Pasolini o Centauro é quase um oráculo, portador de reflexões 

sobre o sagrado e o profano, na comédia de Antônio José a figura híbrida da peça nos leva para 

outra reflexão: Sacatrapo – em determinada cena com Arpia, no desejo de encontrar ouro – 

acaba sendo vítima de um feitiço da graciosa, que o transforma em um burro falante. Assim, 

temos duas versões da hibridez, completamente opostas: a primeira, em Pasolini, como 

representante da sabedoria e da razão; enquanto a segunda, em Antônio José, na qual a hibridez 

chega como castigo pela ganância e por seu desvio moral.   

 
Figura 9 – Cena do filme Medeia – Jasão encontra o centauro. 

 
Fonte: Cena do Filme Medeia (Pasolini, 1969). 

 
Como podemos observar na imagem acima, as dualidades a partir dessa cena são 

constantes e demonstram as diferenças dos tempos que Pasolini deseja representar : o choque 

de culturas; o texto mítico, rural e o urbano; a revolução tecnológica que abarca as massas. São 

todos elencados na sutil mistura entre a vida bárbara de Medeia com a polis, cuja essência é a 

razão e o sentimento de civilidade. De acordo com Silva (2007, p.235),  

 
Em síntese esse encontro proposto por Pasolini pode ser lido como crítica e 
ao mesmo tempo parábola do desastroso e real confronto sócio-econômico 
entre o Terceiro Mundo da comunidade agrária de Medéia (Cólquida) e as 
civilizações ocidentais do chamado Primeiro Mundo (civilização grega de 
Jasão): uma obra vista com os olhos do Terceiro mundo ideal e idealizado por 
parte do cineasta.  
 

Ao final, Medeia vai até Corinto e encontra Jasão dançando em uma roda. Ali ela supõe 

e confirma todas as suas suspeitas. Enche-se de raiva/ódio e volta para casa. É dessa cena em 

diante que a feiticeira, simbolicamente presa na caixa onde estão seus colares e roupas 



 
 

109 
 

 
 

utilizados nos rituais, se revira e começa a ressurgir. Sua ama diz que todos em Corinto a temem, 

como se teme uma bruxa e sabem que ela era feiticeira bárbara, manipuladora da terra, do fogo 

e do ar. Medeia se defende respondendo que agora é outra criatura, que está há dez anos longe 

de sua terra e esqueceu tudo. Contudo, afirma que na verdade “é uma ânfora cheia de saber 

alheio” e talvez relembre alguma coisa. Essa percepção é encenada conforme abaixo:  

 
Figura 10 – O reencontro consigo. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Cena do Filme Medeia (Pasolini, 1969). 
 

Para causar o resultado de reencontro consigo, percebemos na cena acima que Pasolini 

sobrepõe a imagem de Medeia à de sua terra natal, onde era respeitada como verdadeira 

princesa. Fica claro que a antiga Medeia, seu saber mágico, sua força mítica e bárbara estão 

totalmente vivos dentro dela. Esses sentimentos ressurgem do ultraje e do ódio sentidos por ela, 

ao descobrir as atitudes de Jasão.  

Soma-se a esse efeito a trilha sonora gutural e de tensão, claramente empregada como 

um marcador de clima: antes utilizada durante o sacrifício do jovem e agora sinalizando as 

cenas em que a Medeia trágica, desejosa de vingança, se sobrepõe à racional e urbana. Além da 

trilha sonora, as cores são importantes marcadoras das transformações ao longo da trama e da 

própria infanticida. As cores podem mostrar, simbolicamente, as metamorfoses através dos tons 

das roupas, dos ambientes e das cenas, complementando a narrativa da versão fílmica.  

Nas produções cinematográficas, as cores representam, ainda, estados de espírito, 

símbolos políticos, antecipam e enfatizam algumas cenas. Para Sousa (2016, p.11), “quando 

uma cor é escolhida como determinante, ela vem com o intuito de maximizar ou minimizar 

determinados conceitos”. Basta lembrarmos, por exemplo, da predominância do amarelo em 

Kill Bill, de Quentin Tarantino, buscando o estado de alerta e perigo em todas as cenas; ou a 



 
 

110 
 

 
 

constância da cor vermelha, em Tudo sobre minha mãe, de Pedro Almodóvar, cuja paixão e 

amor pelas mulheres é reforçada.  

A relevância das cores é comentada por Metz (2012), ao observar a utilização delas no 

cinema a partir de três vertentes: a cor imagem, a cor descritiva e a cor narrativa. A cor imagem 

apresenta-se na tela inteira e não dialoga diretamente com outras cores e objetos do filme, 

auxiliando na antecipação de cenas. A descritiva é aquela que se liga à realidade, com intenção 

de dar verossimilhança, causar identificação. A cor narrativa é a vertente que mais nos interessa, 

pois a mesma busca dar ênfase a elementos importantes da trama, como o que veremos abaixo: 

 
Figura 11 – Glauce e Medeia: mundos opostos. 

 

Fonte: Cena do Filme Medeia (Pasolini, 1969). 
 

Na figura acima, na imagem à esquerda, observamos Glauce com as vestes de princesa, 

utilizando as seguintes cores: prata, branco, azul claro, rosa e o dourado dos ornamentos. As 

amas que estão à sua volta também estão usando cores leves, neutras, com predominância do 

rosa. Tais cores ajudam no clima romântico e apaixonado que Glauce se encontra, pois ela está 

quase se casando com Jasão, além de se opor ao mundo mítico. Glauce é a polis. Por outro lado, 

na imagem à direita, Medeia usa roupas de tom escuro, marrom, preto e o cobre dos seus  

enfeites. Ela havia acabado de colocar suas vestes de feiticeira, simbolizando que estava pronta 

para agir e colocar sua vingança em ação.  

Não podemos esquecer que Medeia recebeu como presente roupas parecidas com a de 

Glauce. E a emblemática atitude de guardar suas vestes era uma clara alegoria de guardar, 

também, sua identidade, seus saberes, sua descendência bárbara, para adentrar em outra. Esta 

seria o completo apagamento sofrido pelos estrangeiros, que precisam se adequar aos novos 



 
 

111 
 

 
 

ambientes, uma vez que aceitação estaria ligada com adequar-se às novas terras e, também, 

esquecer de si.  

Os tecidos leves e de cores claras, com predominância do azul e do branco, se 

contrapõem aos figurinos de tecidos pesados da terra de Medeia. As sedas estavam bem 

distantes das vestes feitas de couro e usadas nos rituais. O ambiente agrário e mítico  da feiticeira 

– com predominância de tons terrosos, o preto e o verde das lavouras – demonstra a 

transformação sofrida pela feiticeira. Assim, conforme Metz (2012), as cores reforçam as 

movimentações realizadas pelas personagens, compondo a narrativa a partir de suas 

simbologias.  

 
Figura 12 – Medeia em chamas. 

 
Fonte: Cena do Filme Medeia (Pasolini, 1969). 

 
É o que constatamos na figura acima, quando Medeia, após atear fogo em sua casa com 

os próprios filhos, aparece em uma imagem desfigurada pela fumaça. A cor, desse modo, ajuda 

a encorpar o clima tenso criado pelo fim trágico, com tons acinzentados. Inclusive, na cena que 

precede a imagem acima, o ambiente soturno, escuro e silencioso colabora para esse efeito de 

morte e terror que vai se formando.  

Esse mesmo ambiente, de cores sombrias e tristes, – em conjunto com as instituições de 

poder, que vão aos poucos encurralando Medeia, silenciando seus desejos, expulsando-a de sua 

terra – liga-se diretamente ao contexto político em que viveu Pasolini, o Neofascismo italiano. 

Para as tensões, Medeia revida com ataques e vingança. O ambiente real e conservador é, dessa 

forma, tão sombrio e escuro quanto o momento em que Medeia executa sua vingança e mata os 

filhos.   

Se Medeia desperta de seu coma identitário, envolto nos costumes da urbes, permitindo 

emergir a força bárbara que habita em seu cerne mágico, cuja descendência rememora Hécate, 



 
 

112 
 

 
 

Circe e tantas outras bruxas, desperta também a resistência feminina, aquela que se permite 

sentir dor e ira, após ser deixada para trás depois de viver uma paixão desmedida.  

Alegoricamente, Medeia representa a estrangeira marginalizada, silenciada por sistemas 

de poder altamente controversos, que se beneficiam de seu silêncio na medida em que fazem a 

manutenção de um status quo da sociedade neofascista. Sua resistência, ao contrário da Medeia 

de Antônio José, está em não se curvar ao sistema, não ser a mulher criada há séculos para ser 

submissa e aceitar sua sina.  

Então, a luta de Medeia é sanguinária e lava sua honra de forma trágica e indesculpável, 

pois atinge até mesmo seus próprios filhos. Cordeiro (2004) discute sobre o conceito de alegoria 

nas obras literárias do Barroco, em Benjamin, cujo contexto remontava a uma séria descrença 

no sujeito e no contexto histórico. Para a autora,  

 
Se a morte é o tema da alegoria, é também o seu processo. Como processo, a 
alegoria vive do fragmento morto; mata as relações orgânicas do objeto, para 
dar-lhe novo significado, para salvá-lo da fugacidade. Desse modo, o 
alegorista é o mestre da ars inveniendi, capaz de manipular módulos 
soberanamente. Longe de ser uma mera ilustração, como pensavam os 
românticos, a alegoria é o instrumento de invenção que permite recuperar o 
sentido imperceptível naquilo que é manifesto. (CORDEIRO, 2004, p.5). 

  
Nesse sentido, a morte do signo, não sendo mera ilustração ou arbitrariedade, permite a 

ressurreição da alegoria, abrangendo a obra como um todo, além de seus significados outros, 

entrelaçados aos fatores históricos. Transcende da versão cinematográfica, Medeia, a mera 

adaptação de uma peça trágica grega, ou seja, Medeia afronta não somente aquele que a 

destituiu de seu reino, sua posição na sociedade e de seus saberes mágicos, mas uma instituição 

de poder, à época da produção do filme, representada pelo Estado ultra-conservador neofascista 

italiano, cujo objetivo maior era ser uma ramificação do Fascismo ocorrido na Itália nas décadas 

de 1930-1940.  

A cena que demonstra a insegurança de Medeia, por exemplo, perante a traição de seu 

esposo, desvela, sobretudo, o fato de ela ser uma estrangeira; isso a deixa hesitante por alguns 

momentos, se sentindo fraca, marginalizada e longe de sua verdadeira identidade. Assim, 

Pasolini usa da alegoria para denunciar nosso olhar pelo outro, nosso medo gratuito e a clara 

xenofobia que se forma contra moradores de um mesmo mundo. Bauman (2017), em Estranhos 

à nossa porta, ao discutir sobre as crises migratórias, alerta que os migrantes são sempre vistos 

como os portadores de uma mensagem de mau agouro.  

Quanto à crise migratória e às desventuras dos migrantes em terras outras, não 

poderíamos deixar de citar, mesmo que brevemente, as sagas expostas no documentário Border, 



 
 

113 
 

 
 

de Laura Waddington, citado por Didi-Huberman (2011), em A sobrevivência dos vaga-lumes. 

No mini-documentário, imagens pouco nítidas e desfocadas demonstram bem a escuridão do 

futuro que se abre diante de fugitivos de países em guerra. 

Border significa limite ou fronteira, ou seja, a transposição desse limite nos leva para o 

lugar pouco acolhedor do outro, que teme que o estrangeiro usurpe sua cultura, seu emprego ou 

seu lugar na pátria. Errância que tem ocorrido mundo afora pelos motivos mais diversos: crises 

econômicas, guerras intermináveis, governos autoritários, entre outros. Como bem menciona 

Creonte ao expulsar Medeia, a estrangeira causa medo e é melhor que ela esteja longe dos 

limites, em uma distância segura.   

Sendo assim, a própria feiticeira de Cólquida configura-se como essa portadora da “má 

notícia”, dessa sensação de medo que o estrangeiro é capaz de provocar. O preconceito diante 

do desconhecido se manifesta através da repulsa e do desejo de afastá-lo, com o intuito 

imediatista de proteger a casa. Algumas vezes, a reação é diferente, quando há algum tipo de 

interesse por trás da boa recepção, uma vez que o estrangeiro pode significar, também, mão de 

obra barata, habilidades específicas e lucrativamente promissoras.  

Do mesmo modo, Antônio José e Pasolini vivenciaram na pele a dor de serem 

considerados os depositários desse mau agouro. O comediógrafo, por ser judeu, cuja 

perseguição atravessou os séculos, culminando na Segunda Guerra Mundial e, até mesmo, em 

grupos extremistas raciais disseminados pelo globo. O cineasta italiano, primeiramente, por ser 

um intelectual ativo, questionador nato, e pelo óbvio fato de ser homossexual e não se esconder 

por isso. Pasolini afrontou a sociedade com produções de temática sexual em tempos de 

exagerado moralismo, além de ter sido morto em uma situação até hoje mal esclarecida, 

apontada como um crime político e homofóbico.  

Em geral, a figura do estrangeiro e do desconhecido em terras outras, “esses nômades – 

não por escolha, mas por veredicto de um destino cruel – nos lembram, de modo irritante, 

exasperante e aterrador, a (incurável) vulnerabilidade de nossa própria posição e a endêmica 

fragilidade de nosso bem-estar arduamente conquistado” (BAUMAM, 2017, p.21). A nossa 

situação, ao contrário do que muitos pensam, se mostra frágil. A literatura presta esse serviço 

empático de evidenciar a transitoriedade de nossas vidas, nos ensina a conviver, conhecer os 

dramas do outro e nos apresenta, através da ficção, suas perfídias dolorosas em busca de sua 

própria identidade e lar.   

Ao final da versão fílmica de Pasolini, Medeia reencontra suas vestes, colares e fala com 

Hélius, seu avô, depois de tanto tempo sem ouvir os deuses. Demonstra seu ódio às amas e 

essas, representando o Coro enquanto consciência coletiva, a relembram das mais antigas leis 



 
 

114 
 

 
 

humanas, mas Medeia está certa de seus planos e não tende a voltar atrás. Fala novamente com 

Hélius, garante seu exílio e parece dominar o fogo, como resposta positiva aos seus intentos, 

demonstrando que está de posse de seu poder. 

Em um ato de ultraje e extrema dor para colocar em prática sua vingança, Medeia 

presenteia Glauce com vestes e colares de sua cultura bárbara envenenados. A feiticeira usa da 

dissimulação para fazer chegar os presentes à Glauce. Afirma que deseja felicidades e pede aos 

filhos para entregarem os presentes; eles vão com coroas de flores na cabeça, juntamente com 

Jasão até o palácio, para efetuar a entrega. Chegando lá, uma das amas de Glauce a alerta sobre 

o perigo de aceitar os agrados, mas é ignorada. Glauce já parece enfeitiçada com a possibilidade 

de vestir as roupas e a coroa que pertenciam à Medeia.  

Glauce começa, imediatamente, a arder em chamas e a correr pelo castelo. Seu pai ouve 

os gritos e sai atrás de sua filha, sendo enfeitiçado junto com ela. Nesse momento, a trilha 

sonora surge semelhante a um grito de animal e outros sons guturais, ainda mais alta do que no 

início da saga, sinalizando que as magias e rituais de Medeia estão em execução. Pasolini 

sobrepõe, novamente, a imagem de Medeia ao castelo onde Glauce e o Rei ardem em labaredas, 

como podemos conferir pela cena abaixo:  

 
Figura 13 – Glauce é enfeitiçada. 

 
Fonte: Cena do Filme Medeia (Pasolini, 1969). 

 
Nessa cena, Medeia se mistura aos seus feitiços e testemunha sua vingança se efetivar. 

A cidade, Glauce em chamas e a feiticeira bárbara são uma só imagem. Tudo se mistura para 

intensificar a ligação entre eles e o ódio transformado em vingança. Logo, a feiticeira recolhe 

os filhos para dormirem. Novamente, os cantos guturais com trilha instrumental dissonante nos 

endereçam para o crime que está para acontecer. Medeia, antes de cometê-lo, banha os filhos e 

coloca-os para dormir. Após gesto de tão delicado carinho, com sensação de despedida, Medeia 



 
 

115 
 

 
 

queima a casa com os filhos dentro. Jasão chega no exato momento; cheio de desespero, suplica 

para ver os filhos pelo menos por uma últ ima vez, no entanto Medeia não permite e diz que 

“nada é possível agora”, ressaltando, assim, o caráter irremediável da tragédia.  

Pasolini, na versão fílmica da obra de Eurípides, acaba por tocar em assuntos espinhosos 

ao recriar a trágica infanticida. Enquanto Antônio José dissolve elementos que denunciam a 

Inquisição e o medo das bruxas no século XVIII, de forma suave entre uma e outra piada feita 

pelos graciosos, o cineasta consegue, alegoricamente, demonstrar a resistência da personagem 

feminina a um regime autoritário que deseja sua expulsão e aniquilamento.  

O cineasta, ao optar por uma extensa versão da tragédia desenvolvendo melhor o drama, 

permite que o fim trágico apareça com maior intensidade no final do filme. Por último, ao 

queimar a casa inteira na qual os filhos de Medeia e Jasão estão, queima também tudo o que 

simboliza família, elemento importantíssimo aos regimes fascistas. Afinal, a política fascista 

busca, sempre, o combate de tudo aquilo que pode, de alguma forma, acabar com a família 

tradicional: o homossexualismo, a independência da mulher e as diferentes concepções de 

família fora do padrão heteronormativo. Todo falso moralismo ou apego ao poder, que habitam 

nas paredes da casa, ardem como afronta ao governo, uma vez que este conserva resquícios de 

Fascismo.   

 
Figura 14 – O infanticídio. 

 
Fonte: Cena do Filme Medeia (Pasolini, 1969). 

 
 Na última cena, logo após Jasão encontrar Medeia em frente à sua casa, subtende-se que 

ela consegue fugir, como fora combinado com seu avô Hélius, o deus Sol. Sua vingança, dessa 

forma, corre perfeita e trágica. Deixa Jasão sem descendentes, mata o Rei, Glauce e seus 

próprios filhos. Parte de sua perfídia sem punição alguma, afinal fora punida desde o primeiro 



 
 

116 
 

 
 

momento em que Jasão a engana com vistas ao velocino. Carregará, além e apesar de tudo, a 

culpa de ter matado os filhos, penalidade que nenhuma prisão conseguirá restaurar.  

 Sendo assim, acreditamos que a presente tese – ao ligar pontos sobre autores tão 

díspares, Antônio José da Silva e Pier Paolo Pasolini, em uma proposta de pesquisa inusitada 

que une o cômico ao trágico, por meio da linha de resistência que as Medeias exercem contra o 

autoritarismo – poderá ajudar no entendimento sobre esses regimes tão negativos para a História 

da humanidade, além de desenvolvermos um novo olhar sobre essas obras de extrema 

importância e ainda pouco exploradas na Academia.   

 Tivemos a pretensão de mostrar como a literatura e o cinema, aproximados pelas 

adaptações feitas pelos autores, podem se transformar em uma ferramenta para entendermos os 

períodos históricos contemplados na tessitura das mesmas. Nossa intenção não foi transformá-

las em peças didáticas que servem de exemplos, mas contemplá-las e analisá-las como peças 

complexas de um quebra-cabeça que dizem sem dizer, possuindo camadas “invisíveis” de 

significações e arte. Por isso, resistem aos séculos, motivando leitores e espectadores ao longo 

do tempo. Passemos, então, às considerações finais dessa tese.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

117 
 

 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

As trilhas utilizadas durante o percurso de nossa tese foram vitais para que 

percebêssemos a importância da personagem feminina, Medeia, em contextos de autoritarismo 

religioso e político. Antônio José da Silva e Pier Paolo Pasolini, desse modo, deram 

significativas contribuições à literatura e ao cinema, tanto no que se refere à expressão de 

sentidos de uma época quanto às representações alegóricas desses regimes. Denunciaram, de 

maneira sutil ou não, os maus tratos sofridos pelas populações que se opunham a essas 

instituições de poder, os Tribunais Inquisitoriais do século XVIII e o Neofascismo italiano 

predominante nas décadas de 1960-1970.  

Esforçamo-nos, com a nossa pesquisa, para dar uma pequena e original contribuição aos 

estudos comparativos entre Antônio José e Pasolini. Afinal, ambos se interligam pelo fim 

trágico, pela resistência da protagonista feiticeira e pelo enfrentamento aos autoritarismos. 

Eurípides, em 431 a.C., potencializou o poder feminino para não se curvar a desmandos do 

machismo ou de mecanismos de poder, como o do Estado. Antecipou, dessa maneira, 

problemáticas de gênero e de empoderamento, ainda em constantes discussões e mudanças.  

Além disso, ao longo dos séculos, as alegorias da tragédia euripidiana foram lidas, 

relidas e adaptadas, conforme os contextos históricos aos quais pertenciam as obras, servindo-

nos de reflexão sobre o apagamento do sujeito, não só a mulher. Basta relembrarmos as 

inúmeras adaptações de Medeia citadas na Introdução dessa tese. Não é difícil nos depararmos 

com a personagem envolta em sua perfídia amorosa, carregando consigo, também, embates 

políticos e sociais, como a Joana em Gota D’água, de Chico Buarque e Paulo Pontes ou a 

Desmedeia, de Denise Stoklos.  

A literatura permitiu – através da ironia, do riso, da alegoria, da farsa e do mito – que 

acessássemos um verdadeiro imaginário vindo das tragédias gregas. Entretanto, suas 

adaptações desvelaram bem mais que as potencialidades do signo, dentro do jogo ficcional ; 

possibilitaram-nos conhecer o que circunda a obra de arte. Coincidentemente, Antônio José e 

Pasolini sofreram exposições, humilhações e tiveram suas vidas surrupiadas, por serem 

considerados lampejos de luz, como bem menciona Didi-Huberman (2011), em meio a nefastos 

e sombrios períodos da história, conforme exploramos no primeiro capítulo desta tese.    

Antônio José, sendo judeu e contemporâneo da Inquisição, sofrera as perseguições 

desde muito novo aqui no Brasil. Pasolini, vivendo o pós-Fascismo, encontrou uma sociedade 

perplexa com as grandes mudanças no mundo quanto à arte de massa e à tecnologia, mesmo 

estando impregnada de extremo conservadorismo. É uma onda que parece se alastrar 



 
 

118 
 

 
 

novamente pelo mundo, visto os presidentes de extrema-direita eleitos nos principais países; 

mostra-se como um movimento cíclico e aliado das grandes frustrações da humanidade.  

Exploramos, em nosso segundo capítulo, o confronto, a princípio no campo abstrato, de 

silenciamento do sujeito, de censura de sua arte e de seu corpo, que se estendeu po r métodos 

sanguinários e cruéis de repressão. A maquinaria organizada da Inquisição  – construída com 

procedimentos, questionários, penitências e Tribunais de inquisidores – buscava uma 

verdadeira limpeza de tudo que pudesse ameaçar os dogmas católicos e tornar a vida mais 

híbrida, plural.   

Do mesmo modo, o Neofascismo italiano não se furtou de institucionalizar o ultra-

nacionalismo do país, dentro dos próprios partidos políticos, espalhando um sentimento 

controverso e falso moralismo, facilitando que a sociedade fosse capaz de julgar como 

pornográficas e subversivas tantas obras de Pasolini, cuja morte foi comemorada por inúmeros 

intelectuais e jornalistas da época que não suportavam o diferente.   

Na introdução de A vida dos homens infames, ao apresentar seu novo texto, Foucault 

(2006) busca entender a gratuidade da sociedade, já no século XVIII, em prender, silenciar ou 

matar personagens anônimos. Tece suas reflexões a partir de documentos de presos da Bastilha, 

cartas de prisão expedidas pelo Rei, desnudando um esquema de poder de perseguição falho e 

gratuito. Foucault (2006, p.2) se questiona, então, “porque de repente, tinha sido tão importante 

que uma sociedade como a nossa que um monge escandaloso ou um agiota extravagante e 

inconsequente fossem “sufocados” (como se sufoca um grito, um fogo ou um animal)”.  

Embora Foucault (2006) se refira a um distinto período, não podemos deixar de reparar 

nas semelhanças do método, baseado na denúncia e balizado em um conceito subjetivo de 

normalidade do sujeito. Pior do que a denúncia – geralmente de motivação fútil, ordem moral, 

religiosa ou econômica – eram os métodos do Estado, dissimulados e sem critério, pois chamava 

para a si o pleno poder de prender ou soltar, matar ou deixar viver. 

Assim, o filósofo nos desperta um misto de beleza e terror. Talvez por encontrarmos 

nesses relatos um pouco de nós mesmos e um outro tanto de poesia. Talvez por encararmos que 

algum excesso de loucura, desgraça e/ou a gratuita existência já serviria(m) como motivo para 

a prisão e o aniquilamento. Além de, é claro, cruzar nesse caminho com algum poder que 

decida, que julgue.   

Foucault (2006) opta por tratar de não famosos, daqueles sem grandes feitos e, dessa 

forma, sem vestígios para maiores pesquisas. Sua existência só é concebida através dessas 

palavras e pelo acaso, porque foi o  

 



 
 

119 
 

 
 

acaso que fez com que a vigilância dos responsáveis ou das instituições, 
destinada sem dúvida a apagar qualquer desordem, tenha detido este de 
preferência àquele, esse monge escandaloso, essa mulher espancada, esse 
bêbado inveterado e furioso, esse vendedor brigão, e não tantos outros, ao lado 
destes, cujo barulho não era menor. (FOUCAULT, 2006, p.6). 
  

Se as vidas anônimas no livro de Foucault (2006) têm a oportunidade de gesticularem 

sua aflição, Antônio José e Pasolini, em suas obras, possuem as faíscas da eternidade a cada 

leitor que decide mergulhar em suas histórias. Bem se vê que é mais difícil do que se pensa para 

os sistemas autoritários realizar o pleno e total apagamento da cultura e dos sujeitos. Embora a 

morte corpórea seja um fato, os mesmos surgem como “vaga-lumes”, uma vez que brilham e 

se apagam ciclicamente ao romper dos séculos, através de seus textos, resistindo a toda ordem 

de desagravos para renascer nas mentes e nos corações. 

Nesse sentido, não podemos deixar de citar Rago (2019), em Dizer sim à existência, ao 

contestar a ideia de que Foucault faz uma crítica pessimista. Para a autora, o pensador caminha 

para reflexões que implodem os saberes históricos, procurando uma reorganização das ideias, 

a partir de diversas reflexões epistemológicas. Segundo a estudiosa,  

 
Foucault desconstrói os discursos lineares que estabelecem a continuidade 
histórica e permitem legitimar o presente. “O saber”, diz ele, na esteira de 

Nietzche, ‘não é feito para compreender, ele é feito para cortar’. Rompe com 

as linearidades, com as narrativas históricas que constroem o passado como 
realidade objetiva e que nos fazem herdeiros progressistas de uma grande 
tradição. Rompe com essa tradição, desfaz os fios que nos amarram a ela, 
mostra suas fragilidades, implode conceitos, desacredita as verdades 
estabelecidas, como já mostraram inúmeros estudos. (RAGO, 2019, p.256). 

 
Concordamos com o excerto, ao passo que a revisão histórica e biográfica que 

realizamos na tese nos esclarecem o quanto a sociedade se esquivou de melhorias progressistas, 

humanas e em favor das liberdades, buscando a manutenção de seu status quo. É exatamente 

por isso que os estudos, as pesquisas, as leituras literárias são relevantes, po is produzem esse 

saber capaz de “cortar”, romper paradigmas, repensar conceitos e nos aproximar, cada vez mais, 

de uma sociedade onde não seja aceitável que uma morte cultural, física, artística ou qualquer 

outra seja motivo de contentamento de um sistema dominante.  

Dessa forma, através das Medeias de Antônio José da Silva e Pier Paolo Pasolini, 

analisadas em nosso terceiro capítulo, é que constatamos a resistência se erguer de maneira 

corajosa. Afinal, a temática da bruxaria em pleno período inquisitorial faz da Medeia de o Judeu 

um afronte aos lisboetas fundamentalistas, porque dá holofote à feiticeira boa e incapaz de fazer 

o mal ou matar para atingir seus objetivos. Será mesmo que todos aqueles que arderam nas 



 
 

120 
 

 
 

fogueiras da Inquisição não mereceriam tal olhar? “Que delito é ter amor?” – questiona a 

Medeia de Antônio José.  

Se no século XVIII as fogueiras ardiam para bruxas, intelectuais e judeus, na versão 

pasoliniana é a Medeia que decide usar o fogo para colocar em prática a sua vingança, que 

alegoricamente alcança o período neofascista em que viveu Pasolini. Ardem sobre a pira da 

feiticeira os valores mais importantes de uma sociedade ultra-conservadora: a religião, a 

família, o casamento e a polis. Completando a sina, as Medeias escapam com a benção de seu 

avô Hélius, o deus Sol.  

É nesse misto de feitiços e resistências, reflexões e percepções, que desejamos que as 

análises e leituras dessa tese contribuam de alguma maneira para os futuros pesquisadores. Seria 

interessante, também, que motivassem novos olhares para as obras de Antônio José e Pasolini, 

autores merecedores de mais leituras e pesquisas acadêmicas.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

121 
 

 
 

REFERÊNCIAS 

 

ALMEIDA, Milton José de. Eurípides e Pasolini: O mundo mítico rural e o mundo objetivo da 
cidade - educação e passagens. Revista Pro-Posições, Campinas, v. 23, n. 1, jan. 2012. p.99-
109. Disponível em: <https://www.scielo.br/pdf/pp/v23n1/07.pdf>. Acesso em: 27 jun. 2018.  
https://doi.org/10.1590/S0103-73072012000100007 
 
ALVES, Cláudia Tavares. A viagem de Pasolini ao Brasil: uma visão do terceiro mundo. Anais 
do XV Encontro da ABRALIC. Rio de Janeiro, p.6745-6752, set. 2016. Disponível em: 
<http://www.abralic.org.br/anais/arquivos/2016_149157409.pdf>. Acesso em: 17 mar. 2019. 
 
ARENDT, Hanna. Os judeus, o Estado-nação e o nascimento do anti-semitismo. In:______. As 
origens do totalitarismo. Tradução de Roberto Raposo. Rio de Janeiro: Documentário, 1976. 
p.31-75. 
 
AUMONT, Jacques. A estética do filme. Tradução de Marina Marina Appenzeller. São Paulo: 
Papirus, 1995. 
 
BARNI, R. Antecedentes da comédia setecentista: a commedia dell’Arte. In: JUNQUEIRA, R. 
S.; MAZZI, M. G. C. (Orgs.). O teatro no século XVIII: presença de Antônio José da Silva, o 
Judeu. São Paulo: Perspectiva, 2008. p. 43-67. 
 
BAUMAN, Zygmunt. Estranhos à nossa porta. Tradução de Carlos Alberto Medeiros. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2017. 
 
BAZIN, André. O que é cinema? Tradução de Eloisa Araújo Ribeiro. São Paulo: Cosac Naif, 
2014. 
 
BENJAMIN, Walter. Alegoria e drama barroco. Tradução de Sérgio Paulo Rouanet. In:______. 
A origem do drama barroco. São Paulo: Brasiliense, 1984. (Coleção Elogio da Filosofia). 
p.181-258 
 
BETHENCOURT, Francisco. História das Inquisições: Portugal, Espanha e Itália. Séculos 
XV-XIX. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 
 
BRAYNER, Marlos Guerra. Pier Paolo Pasolini: uma poética da realidade. 2008. 110 f. 
Dissertação (Mestrado em Teoria Literária) – Instituto de Letras, Universidade de Brasília, 
Brasília, 2008. Disponível em: <https://repositorio.unb.br/bitstream/10482/6833/1/2008_ 
MarlosGBrayner.pdf>. Acesso em: 18 ago. 2018.  
 
BUAES, Aline Greff. Protegido pelas contradições: coletânea de crônicas jornalísticas de Pier 
Paolo Pasolini (1960 a 1965). 2009. 227 f. Dissertação (Mestrado em Língua e Literatura) – 
Departamento de Letras Modernas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. Disponível 
em: <http://livros01.livrosgratis.com.br/cp111904.pdf>. Acesso em: 15 abr. 2019.  
 
CANDIDO, Maria Regina. O saber mágico de Medeia. Revista Mirabilia. Rio de Janeiro, n. 
1, p.39-47, dez. 2001. Disponível em: <http://www.revistamirabilia.com/Numeros/Num1/ 
medeia.html>. Acesso em: 17 mar. 2019.  
 

https://www.scielo.br/pdf/pp/v23n1/07.pdf
https://doi.org/10.1590/S0103-73072012000100007
http://www.abralic.org.br/anais/arquivos/2016_149157409.pdf
https://repositorio.unb.br/bitstream/10482/6833/1/2008_%20MarlosGBrayner.pdf
https://repositorio.unb.br/bitstream/10482/6833/1/2008_%20MarlosGBrayner.pdf
http://livros01.livrosgratis.com.br/cp111904.pdf
http://www.revistamirabilia.com/Numeros/Num1/%20medeia.html
http://www.revistamirabilia.com/Numeros/Num1/%20medeia.html


 
 

122 
 

 
 

CECCATY, René de. Pasolini. Tradução de Renée Eve Levié. Porto Alegre: L&PM Pocket, 
2015. 
 
CEIA, Carlos. Sobre o conceito de alegoria. Revista Matraga. Rio de Janeiro, n. 10, ago. 1998.  
Disponível em: <http://pgletras.uerj.br/matraga/nrsantigos/matraga10ceia.pdf> Acesso em: 01 
jul. 2020. 
 
CORDEIRO, Zahira Souki. Alegoria como conceito: uma leitura benjaminiana do Barroco.  
Anais do XXIV Colóquio do CBHA. Belo Horizonte, n. 1, 2004. Disponível em: 
<http://www.cbha.art.br/coloquios/2004/anais/textos/116_zahira_souki.pdf>. Acesso em: 01 
jul. 2020. 
 
CORRADIN, Flávia Maria. Antônio José da Silva, o judeu: textos versus (con)textos. São 
Paulo: Íbis, 1990. 
 
COSTA, Fábio. Tragédia, tradição e contemporaneidade. Revista do Colóquio de Arte e 
Pesquisa do PPGA-UFES. Espírito Santo, v. 5, n. 8, jun. 2015. Disponível em: 
<http://periodicos.ufes.br/colartes/article/download/9907/7176>. Acesso em: 27 fev. 2019.  
 
DELEUZE, Gilles. Cinema, corpo e cérebro, pensamento. Tradução de Eloisa de Araújo 
Ribeiro.  In: ______. A imagem-tempo. São Paulo: Editora Brasiliense, 2005. p.227-256. 
 
DERRIDA, Jacques. Essa estranha instituição chamada literatura: uma entrevista com 
Jacques Derrida. Tradução de Marileide Dias Esqueda. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014.  
 
DIDI-HUBERMAN, Georges. Sobrevivência dos vaga-lumes. Tradução de Vera Casa Nova 
e Márcia Arbex. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2011. 
 
DINES, Alberto. Vínculos do Fogo. São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 
 
DUARTE, André. Foucault e as novas figuras da biopolítica: o fascismo contemporâneo. In: 
RAGO, Margareth; VEIGA-NETO, Alfredo (Orgs.).  Para uma vida não-fascista. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora, 2019. (Coleção Estudos Foucaultianos). p. 35-50. 
 
ECO, Umberto. O Fascismo Eterno. São Paulo: Editora Record, 2018. 
 
EURÍPIDES. Medeia. Tradução de Miroel Silveira. São Paulo: Martin Claret, 2009.  (Coleção 
obra prima de cada autor). 
 
FREUD, Sigmund. Psicologia das massas e análise do eu e outros textos (1920-1923). Tradução 
de Paulo César de Souza. In: ______. Obras Completas. São Paulo: Companhia das letras, 
2011. p.17-61. 
 
______. A dissolução do complexo de Édipo. In:______. Edição standard brasileira das 
obras psicológicas completas de Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996. p.189-199. 
 
FOUCAULT, Michel. A vida dos homens infames. In: ______. Estratégia, poder-saber. Rio 
de Janeiro: Forense Universitária, 2006. p.203-222.  
 

http://pgletras.uerj.br/matraga/nrsantigos/matraga10ceia.pdf
http://www.cbha.art.br/coloquios/2004/anais/textos/116_zahira_souki.pdf
http://periodicos.ufes.br/colartes/article/download/9907/7176


 
 

123 
 

 
 

GANDARA, L. da C.; SILVA JÚNIOR, A. R. Cinema de poesia e cinema literário: dialogismo 
no grande tempo das artes a partir da febre do rato. Anais do Colóquio Internacional Vicente 
e Dora Ferreira da Silva. Uberlândia, v. 1, n. 1, 2015. Disponível em: <http://www.ileel.ufu. 
br/anaiscoloquiodoraevicente/wp-ontent/uploads/2015/08/cpdv_artigo_ 006.pdf>. Acesso em: 
15 jan. 2020. 
 
GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes. Tradução de Maria Betânia Amoroso. Companhia 
das Letras: São Paulo, 1987. 
 
GONTIJO ROSA, Carlos Júnior. Antônio José da Silva: uma dramaturgia de convenções. 
2017. 485 f. Tese (Doutorado em Letras) – Pós-Graduação em Letras (Literatura Portuguesa), 
Universidade de São Paulo, São Paulo, 2017. Disponível em: <https://teses.usp.br/teses/d 
isponiveis/8/8150/tde-26062017-100134/publico/2017CarlosJuniorGontijoRosa_VCorr.pdf>. 
Acesso em: 21 abr. 2019. 
 
______. O criado e o semideus: o tragicômico em O Precipício de Faetonte, de Antônio José 
da Silva. 2011. 130 f. Dissertação (Mestrado em Teoria e Crítica Literária) – Instituto de 
Estudos da Linguagem, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2011. Disponível em: 
<http://repositorio.unicamp.br/bitstream/REPOSIP/269884/1/GontijoRosa_CarlosJunior_M.p
df>. Acesso em: 13 set. 2019.  
 
GUINSBURG, J. Antônio José da Silva – O Judeu. In: JUNQUEIRA, R. S.; MAZZI, M. G. C. 
(Orgs.). O teatro no século XVIII: presença de Antônio José da Silva, o Judeu. São Paulo: 
Perspectiva, 2008.  
 
HAMILTON, Edith. Mitologia. São Paulo: Martins Fontes, 1992.  
 
HANSEN, João Adolfo de. Alegoria: estado da questão. In:______. Alegoria: construção e 
interpretação de metáfora. São Paulo: Editora Unicamp, 2006. p.8-26. 
 
HAUGHT, J. A. Perseguições religiosas: uma história dos fanatismos e dos crimes religiosos. 
Rio de Janeiro: Ediouro, 2003. 
 
HUTCHEON, Linda. Uma teoria da Adaptação. Florianópolis: Editora da UFSC, 2011.  
 
JUNKES, Lauro. O processo de alegorização em Walter Benjamin. Revista Anuário de 
Literatura. Florianópolis, n. 2, p.125-137, 1994. Disponível em: <https://periodicos.ufsc.br 
/index.php/literatura/article/view/5361/4758>. Acesso em: 18 mar. 2019.  
 
KONDER, Leandro. Introdução ao fascismo. Rio de Janeiro: Graal, 1977. (Série teoria e 
realidade).  
 
KOTHE, Flávio R. A Alegoria. São Paulo: Ática, 1986.  
 
LEVACK, B. A caça às bruxas na Europa moderna. Rio de Janeiro: Campus, 1988.  
 
LESKY, A. A tragédia grega. São Paulo: Perspectiva, 1976.  
 
MAGALHÃES, José Gonçalves de. O poeta e a Inquisição. s/d. Disponível em: 
<http://livros01.livrosgratis.com.br/bn000144.pdf>. Acesso em: 03 abr. 2017.  

https://teses.usp.br/teses/d%20isponiveis/8/8150/tde-26062017-100134/publico/2017CarlosJuniorGontijoRosa_VCorr.pdf
https://teses.usp.br/teses/d%20isponiveis/8/8150/tde-26062017-100134/publico/2017CarlosJuniorGontijoRosa_VCorr.pdf
http://repositorio.unicamp.br/bitstream/REPOSIP/269884/1/GontijoRosa_CarlosJunior_M.pdf
http://repositorio.unicamp.br/bitstream/REPOSIP/269884/1/GontijoRosa_CarlosJunior_M.pdf
http://livros01.livrosgratis.com.br/bn000144.pdf


 
 

124 
 

 
 

 
MARTINS, Carlos José. Figurações de uma atitude filosófica não-fascista. RAGO, Margareth; 
VEIGA-NETO, Alfredo (Orgs.). Para uma vida não-fascista. Belo Horizonte: Autêntica 
Editora, 2019. (Coleção Estudos Foucaultianos). p.51-62. 
 
MEDEIROS, Ana Vera Raposo de. Camilo Castelo Branco, Graciliano Ramos e suas 
‘memórias do cárcere’. Anais do XI Congresso Internacional da ABRALIC. São Paulo, jul. 
2008. Disponível em: <https://abralic.org.br/eventos/cong2008/AnaisOnline/simposios/pdf/ 
046/ANAMEDEIROS.pdf> Acesso em: 04 mar. 2019.  
 
MELO, Lucas Gilnei Pereira de. Antônio José da Silva, o Judeu: um leitor de Eurípides. 2012. 
121 f. Dissertação (Mestrado em Estudos Literários) – Programa de Pós-Graduação em Letras, 
Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 2012. 
 
METZ, Christian. A significação no cinema. São Paulo: Perspectiva, 2012. 
 
MIMOSO-RUIZ, Duarte. Medeia. In: BRUNEL, Pierre. (Orgs.). Dicionário de mitos 
literários. Rio de Janeiro: José Olympio/UNB, 1997. p.613-619. 
 
NAZÁRIO, Luiz. Todos os Corpos de Pasolini. São Paulo: Perspectiva, 2007. 
 
______. Pier Paolo Pasolini: Orfeu na sociedade industrial. Brasiliense: São Paulo, 1982. 
 
NOVINSKY, Anita. A inquisição. São Paulo: Brasiliense, 1982. (Coleção tudo é história).  
 
OLIVEIRA, Roberto Acioli. Grécia de Pasolini. Revista Desenredos. Teresina, ano III, n. 10, 
p.1-24, jul./ago./set. 2011. Disponível em: <http://desenredos.dominiotemporario.com/doc/10 
_Artigo_-_Pasolini_-_RAcioli.pdf>. Acesso em: 02 fev. 2019.  
 
OLIVEIRA NETO, Ulysses Maciel de. O cinema trágico-poético de Pier Paolo Pasolini: 
Appunti per un’Orestiade africana; Édipo Rei; Medeia. 2009. 155 f. Tese (Doutorado em 

Letras) – Programa de Pós-Graduação em Letras. Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 
Rio de Janeiro, 2009. Disponível em: <http://docplayer.com.br/12817697-Universidade-do-
estado-do-rio-de-janeiro-centro-de-educacao-e-humanidades-instituto-de-letras-ulysses-macie 
l-de-oliveira-neto.html> Acesso em: 28 set. 2018.  
 
PAXTON, Robert O. A anatomia do fascismo. São Paulo: Paz e Terra, 2007.  
 
PEREIRA, Kênia Maria de Almeida. Magia, encantamento e outros sortilégios no teatro 
burlesco de Antônio José da Silva. Revista Letras & Letras. Uberlândia, v. 30, n. 1, p.62-75, 
dez. 2014. Disponível em: <http://www.seer.ufu.br/index.php/letraseletras/article/view/273 
93>. Acesso em: 04 jul. 2020. 
 
______. A feiticeira Medeia no teatro de Antônio José da Silva, o Judeu. In: SILVA, Antônio 
José da. Encantos de Medeia. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2013.  
 
______. A poética da resistência: em Bento Teixeira e Antônio José da Silva, o Judeu. São 
Paulo: Annablume, 1998. 
 

https://abralic.org.br/eventos/cong2008/AnaisOnline/simposios/pdf/%20046/ANAMEDEIROS.pdf
https://abralic.org.br/eventos/cong2008/AnaisOnline/simposios/pdf/%20046/ANAMEDEIROS.pdf
http://desenredos.dominiotemporario.com/doc/10%20_Artigo_-_Pasolini_-_RAcioli.pdf
http://desenredos.dominiotemporario.com/doc/10%20_Artigo_-_Pasolini_-_RAcioli.pdf
http://docplayer.com.br/12817697-Universidade-do-estado-do-rio-de-janeiro-centro-de-educacao-e-humanidades-instituto-de-letras-ulysses-macie%20l-de-oliveira-neto.html
http://docplayer.com.br/12817697-Universidade-do-estado-do-rio-de-janeiro-centro-de-educacao-e-humanidades-instituto-de-letras-ulysses-macie%20l-de-oliveira-neto.html
http://docplayer.com.br/12817697-Universidade-do-estado-do-rio-de-janeiro-centro-de-educacao-e-humanidades-instituto-de-letras-ulysses-macie%20l-de-oliveira-neto.html
http://www.seer.ufu.br/index.php/letraseletras/article/view/273%2093
http://www.seer.ufu.br/index.php/letraseletras/article/view/273%2093


 
 

125 
 

 
 

PEREIRA, Paulo Roberto. As comédias de Antônio José, o Judeu. São Paulo: Martins Fontes, 
2007.  
 
POLI JÚNIOR, Ovídio. A pena e o cadafalso: observações sobre a literatura carcerária relativa 
ao período do Estado Novo. 2009. 189 f. Tese (Doutorado em Literatura Brasileira) – Faculdade 
de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2009. 
Disponível em: <https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8149/tde-01122009-112205/publico/ 
OVIDIO_POLI_JUNIOR.pdf>. Acesso em: 28 out. 2019.  
 
RIBEIRO, Renato Janine. Posfácio. In: GINZBURG, Carlo. O queijo e os vermes. Tradução 
de Maria Betânia Amoroso. Companhia das Letras: São Paulo, 1987. sem paginação. 
 
RAGO, Margareth. Dizer sim à existência. In: RAGO, Margareth; VEIGA-NETO, Alfredo 
(Orgs.). Para uma vida não-fascista. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2019. (Coleção 
Estudos Foucaultianos). p.253-268.  
 
REBELLO, Luiz Francisco. História do teatro português. 3. ed. Lisboa: Europam, 1967. 
(Coleção Saber).  
 
RINNE, Olga. Medéia: o direito à ira e ao ciúme. São Paulo: Cultrix, 1988. (Coleção “A magia 

dos mitos”).  
 
SARAIVA, J. H. História concisa de Portugal. Mira-Sintra: Europa-América, 1978.  
 
SCHLESENER, Ana Paula. Pier Paolo Pasolini e o cinema como poesia. Revista Analecta. 
Guarapuava, v. 7, n. 1, p.141-149, jan./jun. 2006. Disponível em: <http://revistas.unicentro.br 
/index.php/analecta/article/view/2255/1918>. Acesso em: 17 mar. 2018.  
 
SCURATI, Antônio. M – O filho do século. Rio de Janeiro: Intrínseca, 2019.  
 
SILVA, Adão Fernandes. Pier Paolo Pasolini: o cinema como língua escrita da ação. 2007. 
163 f. Dissertação (Mestrado em Artes Visuais) – Curso de Mestrado da Escola de Belas Artes, 
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2007. Disponível em: 
<https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/JSSS-7WNG5Y/1/dissertacao_de_adao_fernande 
s.pdf>. Acesso em: 15 mar. 2020.  
 
SILVA, Antônio José da. Os Encantos de Medeia. Apresentação de Kênia Maria de Almeida 
Pereira. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2013. 
 
______. Obras do diabinho da mão furada. Apresentação de Kênia Maria de Almeida 
Pereira. São Paulo: Oficina do livro Rubens Borba de Moraes, Imprensa Oficial do Estado de 
São Paulo, 2006.  
 
SILVEIRA, Francisco Maciel. Concerto barroco às óperas do Judeu. São Paulo: Perspectiva/ 
EDUSP, 1992. 
 
SOARES, Leonardo Francisco. Das relações perigosas entre literatura e cinema:  para além da 
fidelidade. Aletria: Revista de Estudos de Literatura. Belo Horizonte, v. 23, n. 3, 2013. 
Disponível em: <http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/aletria/article/view/4928>. 
Acesso em: 17 jun. 2020. https://doi.org/10.17851/2317-2096.23.3.87-97  

https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8149/tde-01122009-112205/publico/%20OVIDIO_POLI_JUNIOR.pdf
https://teses.usp.br/teses/disponiveis/8/8149/tde-01122009-112205/publico/%20OVIDIO_POLI_JUNIOR.pdf
https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/JSSS-7WNG5Y/1/dissertacao_de_adao_fernande%20s.pdf
https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/JSSS-7WNG5Y/1/dissertacao_de_adao_fernande%20s.pdf
http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/aletria/article/view/4928
https://doi.org/10.17851/2317-2096.23.3.87-97


 
 

126 
 

 
 

 
SOUSA, Taciana Ematné de. A cor como elemento narrativo – uma análise do filme “Um 

dia, um gato”. 2016. 57 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Faculdade de Comunicação 
Social) – Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2016. Disponível em: 
<https://www.ufjf.br/facom/files/2016/06/A-cor-como-elemento-narrativo-an%c3%a1lise-do-
filme-Um-dia-um-gato1.pdf>. Acesso em: 15 jul. 2020.  
 
STANLEY, Jason. Como funciona o fascismo: a política do “nós” e “eles”. Tradução de Bruno 

Alexander. Porto Alegre: Editora L&PM, 2018. 
 
TEATRO DE MARIONETAS DO PORTO. Os encantos de Medeia, de António José da Silva, 
o Judeu [Visual gráfico]. Teatro Nacional de S. João, Porto: T.M., 2005. Disponível em: 
<http://purl.pt/922/1/medeia/marionetas-porto1.html>. Acesso em: 27 jun. 2016. 
 
TORRECILLAS, Maria Vera Cardoso. Análise das relações dialógicas entre a obra teatral 
Medeia de Eurípides e o filme Medeia, de Pasolini. Revista Integração. São Paulo, Ano XII, 
n. 47, p.387-392, out./nov./dez. 2006. Disponível em: <http://docplayer.com.br/23091321-
Analise-das-relacoes-dialogicas-entre-a-obra-teatral-medeia-de-euripides-e-o-filme-medeia-d 
e-pasolini.html>. Acesso em: 15 fev. 2020.  
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://www.ufjf.br/facom/files/2016/06/A-cor-como-elemento-narrativo-an%c3%a1lise-do-filme-Um-dia-um-gato1.pdf
https://www.ufjf.br/facom/files/2016/06/A-cor-como-elemento-narrativo-an%c3%a1lise-do-filme-Um-dia-um-gato1.pdf
http://purl.pt/922/1/medeia/marionetas-porto1.html
http://docplayer.com.br/23091321-Analise-das-relacoes-dialogicas-entre-a-obra-teatral-medeia-de-euripides-e-o-filme-medeia-d%20e-pasolini.html
http://docplayer.com.br/23091321-Analise-das-relacoes-dialogicas-entre-a-obra-teatral-medeia-de-euripides-e-o-filme-medeia-d%20e-pasolini.html
http://docplayer.com.br/23091321-Analise-das-relacoes-dialogicas-entre-a-obra-teatral-medeia-de-euripides-e-o-filme-medeia-d%20e-pasolini.html


 
 

127 
 

 
 

FILMOGRAFIA 

 

O Judeu. Direção: Jom Tob Azulay, 1995. Filmado de fevereiro/1987 a março/1996. Produção: 
Rio Filmes (Rio de Janeiro). Duração: 82min.  
 
ÉDIPO REI. Direção e roteiro: Pier Paolo Pasolini, 1967. Produção: Arco Film (Roma). 
Produtor: Alfredo Bini. Filmado em abril-junho de 1967. Duração: 104 min. Baseado em Édipo 
Rei e Édipo em Colono, de Sófocles.  
 
MEDEIA. Direção e roteiro: Pier Paolo Pasolini. Produção: San Marco SpA (ROMA), Le 
Films Number (Paris) e Janus Filme Fermesehend (Frankfurt). Produtores: Franco Rosselini e 
Marina Cicogna. Filmado em maio-agosto 1969. Duração: 110min. Baseado em Medeia de 
Eurípides.   
 
MEDEIA. Direção: Lars Von Trier. Dinamarca, 1988. Duração: 75 min. Produzido para TV.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

128 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ANEXOS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

129 
 

 
 

ANEXO A 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



 
 

130 
 

 
 

ANEXO B 
 
 

 


