
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
 
 

MARIA AMÉLIA CASTILHO FEITOSA CALLADO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ESTUDO COMPARADO ENTRE A FÚRIA 

DO CORPO, DE JOÃO GILBERTO NOLL, E 
ACTUS TRAGICUS, DE JOHANN 

SEBASTIAN BACH 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

UBERLÂNDIA 
AGOSTO/2020 



 
 

MARIA AMÉLIA CASTILHO FEITOSA CALLADO 
 
 
 
ESTUDO COMPARADO ENTRE A FÚRIA 

DO CORPO, DE JOÃO GILBERTO NOLL, E 
ACTUS TRAGICUS, DE JOHANN 

SEBASTIAN BACH 
 

 

 

 

 
Tese de Doutorado apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Estudos Literários, da Universidade 
Federal de Uberlândia, como parte dos requisitos para 
obtenção do título de Doutora em Letras – Estudos 
Literários.  

  

Área de concentração: Estudos Literários  

  

Linha de Pesquisa: Literatura, Memória e Identidades 

  

Orientador: Prof. Dr. Fábio Figueiredo Camargo 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

UBERLÂNDIA 
AGOSTO/2020



Callado, Maria Amélia Castilho Feitosa, 1963-C156
2020 Estudo comparado entre A fúria do corpo, de João Gilberto Noll,

e Actus tragicus, de Johann Sebastian Bach [recurso eletrônico] /
Maria Amélia Castilho Feitosa Callado. - 2020.

Orientador: Fábio Figueiredo Camargo.
Tese (Doutorado) - Universidade Federal de Uberlândia, Pós-

graduação em Estudos Literários.
Modo de acesso: Internet.

CDU: 82

1. Literatura. I. Camargo, Fábio Figueiredo,1971-, (Orient.).  II.
Universidade Federal de Uberlândia. Pós-graduação em Estudos
Literários. III. Título.

Disponível em: http://doi.org/10.14393/ufu.te.2020.571
Inclui bibliografia.
Inclui ilustrações.

Ficha Catalográfica Online do Sistema de Bibliotecas da UFU
com dados informados pelo(a) próprio(a) autor(a).

Bibliotecários responsáveis pela estrutura de acordo com o AACR2:
Gizele Cristine Nunes do Couto - CRB6/2091

Nelson Marcos Ferreira - CRB6/3074



04/08/2020 SEI/UFU - 2171995 - Ata de Defesa - Pós-Graduação

https://www.sei.ufu.br/sei/controlador.php?acao=documento_imprimir_web&acao_origem=arvore_visualizar&id_documento=2453102&infra_siste… 1/2

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA
Coordenação do Programa de Pós-Graduação em Estudos Literários

Av. João Naves de Ávila, nº 2121, Bloco 1G, Sala 250 - Bairro Santa Mônica, Uberlândia-MG, CEP 38400-902
Telefone: (34) 3239-4487/4539 - www.pgletras.ileel.ufu.br - secpplet@ileel.ufu.br

  

ATA DE DEFESA - PÓS-GRADUAÇÃO

Programa de
Pós-Graduação
em:

Estudos Literários - PPLET

Defesa de: Tese de Doutorado

Data: 03 de agosto de 2020 Hora de início: 14:00 Hora de
encerramento: 18:48

Matrícula do
Discente: Maria Amélia Cas�lho Feitosa Callado

Nome do
Discente: 11613TLT016

Título do
Trabalho:

Estudo comparado entre A fúria do corpo, de João Gilberto Noll, e Actus tragicus, de Johann
Sebas�an Bach

Área de
concentração: Estudos Literários

Linha de
pesquisa: Linha de Pesquisa 1: Literatura, Memória e Iden�dades

Projeto de
Pesquisa de
vinculação:

O sexo da palavra: cenas sexuais homoeró�cas na prosa brasileira

Reuniu-se, por videoconferência (Google Meet), a Banca Examinadora, designada pelo Colegiado do
Programa de Pós-graduação em Estudos Literários composta pelos professores doutores: Fábio
Figueiredo Camargo da Universidade Federal de Uberlândia / UFU, orientador da candidata 
(Presidente); Ivana Ferigolo Melo da Universidade Federal de Santa Maria / UFSM; Roniere Silva Menezes
do Centro Federal de Educação Tecnológica de Minas Gerais / CEFET-MG; Stefano Paschoal
da Universidade Federal de Uberlândia / UFU; Ivan Marcos Ribeiro da Universidade Federal de Uberlândia
/ UFU.

Iniciando os trabalhos o presidente da mesa, Dr(a). Fábio Figueiredo Camargo, apresentou a Comissão
Examinadora e a candidata, agradeceu a presença do público, e concedeu à discente a palavra para a
exposição do seu trabalho. A duração da apresentação da discente e o tempo de arguição e resposta
foram conforme as normas do Programa.

A seguir o senhor(a) presidente concedeu a palavra, pela ordem sucessivamente, aos(às)
examinadores(as), que passaram a arguir o(a) candidato(a). Ul�mada a arguição, que se desenvolveu
dentro dos termos regimentais, a Banca, em sessão secreta, atribuiu o resultado final, considerando o(a)
candidato(a):

Aprovada.

 

Esta defesa faz parte dos requisitos necessários à obtenção do �tulo de Doutora em Estudos Literários.

O competente diploma será expedido após cumprimento dos demais requisitos, conforme as normas do
Programa, a legislação per�nente e a regulamentação interna da UFU.

 



04/08/2020 SEI/UFU - 2171995 - Ata de Defesa - Pós-Graduação

https://www.sei.ufu.br/sei/controlador.php?acao=documento_imprimir_web&acao_origem=arvore_visualizar&id_documento=2453102&infra_siste… 2/2

Nada mais havendo a tratar foram encerrados os trabalhos. Foi lavrada a presente ata que após lida e
achada conforme foi assinada pela Banca Examinadora.

Documento assinado eletronicamente por Ivana Ferigolo Melo, Usuário Externo, em 03/08/2020, às
18:54, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539, de
8 de outubro de 2015.

Documento assinado eletronicamente por Fabio Figueiredo Camargo, Professor(a) do Magistério
Superior, em 03/08/2020, às 19:12, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º,
§ 1º, do Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015.

Documento assinado eletronicamente por Ivan Marcos Ribeiro, Professor(a) do Magistério Superior,
em 03/08/2020, às 19:12, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do
Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015.

Documento assinado eletronicamente por Stefano Paschoal, Professor(a) do Magistério Superior,
em 03/08/2020, às 19:15, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do
Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015.

Documento assinado eletronicamente por Maria Amélia Cas�lho Feitosa Callado, Usuário Externo,
em 03/08/2020, às 19:27, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do
Decreto nº 8.539, de 8 de outubro de 2015.

Documento assinado eletronicamente por Roniere Silva Menezes, Usuário Externo, em 04/08/2020,
às 10:38, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 6º, § 1º, do Decreto nº 8.539,
de 8 de outubro de 2015.

A auten�cidade deste documento pode ser conferida no site
h�ps://www.sei.ufu.br/sei/controlador_externo.php?
acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0, informando o código verificador 2171995 e
o código CRC E97429FE.

Referência: Processo nº 23117.043932/2020-97 SEI nº 2171995



 
 

MARIA AMÉLIA CASTILHO FEITOSA CALLADO 
 
 

ESTUDO COMPARADO ENTRE A FÚRIA DO 
CORPO, DE JOÃO GILBERTO NOLL, E ACTUS 

TRAGICUS, DE JOHANN SEBASTIAN BACH 
 

 
Tese de Doutorado apresentada ao Programa de 
Pós- graduação em Estudos Literários - Doutorado 
em Estudos Literários do Instituto de Letras da 
Universidade Federal de Uberlândia, como parte 
dos requisitos necessários à obtenção do título de 
Doutora em Letras, área de concentração: Estudos 
Literários. 

 
 
Uberlândia, 03 de agosto de 2020.  

 
Banca Examinadora: 
 

 

  
                          Prof. Dr. Fábio Figueiredo Camargo / UFU (Presidente) 

 
 
                                           
                         Prof. Drª. Ivana Ferigolo Melo / UFSM 
 
                           
  
                           
                         Prof. Dr. Roniere Silva Menezes / CEFET-MG 
  

 
                         ________________________________________________ 
                          Prof. Dr. Stefano Paschoal / UFU 

 
 

                                                
                          Prof. Dr. Ivan Marcos Ribeiro / UFU 



 
 

 
 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Parafraseando Lulu Santos, dedico este 
trabalho ao meu esposo, Alexandre Callado. 

 
“Cada voz que canta o amor não diz tudo o 
que quer dizer, tudo o que cala fala mais alto 
ao coração, silenciosamente eu te falo com 
paixão: Eu te amo Callado como quem ouve 
uma sinfonia [...]” 

 
Lulu Santos 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Ao meu pai, José Feitosa Gomes, um sol que me move e está vivo em mim, e à minha 

mãe, Clélia Castilho Feitosa, minha lua presente, por minha ausência durante esta caminhada, 

mulher guerreira, forte e cheia de alegria, acolhedora como a terra, transformadora como a 

água, necessária como o ar e como o fogo, que aquece os corações.  

Ao meu marido, Alexandre Colen Callado, e ao meu filho, Leandro, meus amores, que 

pacientemente de mim se afastaram e que a mim se uniram para que a dura conquista fosse 

alcançada. 

Ao meu orientador, Fábio Figueiredo Camargo, pelos ensinamentos, pela paciência, 

por acreditar na minha pesquisa, pelo incentivo e motivação para continuar nesta empreitada, 

obrigada pelo carinho e pelos puxões de orelha sempre que me desviava do caminho. 

Aos professores Ivan Marcos Ribeiro e Stefano Paschoal, que com suas opiniões 

contribuíram para o enriquecimento da minha pesquisa, na área da literatura e da música, 

respectivamente na qualificação e na defesa; 

À Ivana Ferigolo Melo e Ronieri Silva Menezes pelas considerações e enriquecimento 

à minha pesquisa; 

Aos meus professores que ao longo da jornada de estudos me fizeram refletir sobre 

uma diversidade de conhecimentos necessários para que este texto fosse concluído, em 

especial e carinhosamente à professora Enivalda Nunes. 

Às minhas colegas de doutorado, Aline Carrijo de Oliveira, Célia Maria Borges 

Machado, Débora da Silva Chaves Gonçalves, Heliene Rosa da Costa, Maria Zeneide de 

Macedo Melo Jorge, Martha Maria Bastos, Mônica Lopes Névoa Guimarães, Patrícia Lopes 

da Silva e Suely Gomes de Lima, por compartilharmos nossas experiências e angústias, por 

serem pessoas que sempre me incentivaram e ajudaram com carinho e preocupação em 

relação à estadia, alimentação e transporte em Uberlândia, o meu eterno agradecimento. Na 

realidade, faltam-me palavras para agradecer tamanha atenção e preocupação comigo. 



 
 

Sou grata aos meus alunos e colegas de trabalho, que carinhosamente compreenderam 

minhas trocas de horários e que me deram força para continuar pesquisando. 

Agradeço aos meus jovens professores de francês, o médico Lucas Henrique 

Figueiredo e o artista plástico Guillaume Sebastien Petit, que me ensinaram com tanto 

carinho a língua francesa e torceram para que o doutorado fosse uma conquista; 

Agradeço à secretaria do programa em nome do Coordenador Ivan Marcos Ribeiro, 

dos secretários Guilherme Augusto e Maísa, o cuidado e atenção que tiveram em nos atender 

e resolver os problemas apresentados com competencia, organização e presteza; 

Agradeço à CAPES pelo auxílio financeiro, à Universidade Federal de Uberlândia pela 

qualidade do Programa em Estudos Literários e a existência de ambas para que a pesquisa se 

fortaleça; 

Agradeço a atitude de cada um que me auxiliou para que eu pudesse seguir o meu 

caminho e vencer mais um obstáculo, mais uma etapa nesta árdua caminhada em busca de 

conhecimentos. 



 
 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
As estruturas linguísticas são, ao contrário das 
matemáticas, duplamente encarnadas, nascendo 
justamente da intersecção de som e sentido, unidos no 
entanto numa relação instável, porque nunca se 
recobrem completamente. […] Entre as estruturas 

linguísticas e as matemáticas estão o mito e a música, 
operando por contínuas transformações 
compensatórias o perpetuum mobile dos sistemas 
significativos que não repousa em lugar nenhum, já 
que o significante e o significado jamais coincidem 
completamente. 

 
José Miguel Wisnik 



 

 
 

RESUMO 

 

As relações interartes buscam na semiótica um modo de compreender as manifestações de 
sentido por meio de diferentes planos de expressão. Este sistema de significações propicia 
investigar as interrelações entre literatura e outras artes, neste caso, entre literatura e música, 
comparando o romance A fúria do corpo, de João Gilberto Noll, publicado em 1981, com a 
cantata barroca Actus tragicus, de Johann Sebastian Bach, datada de 1707. A imitação de 
estruturas musicais pelo texto literário é uma forma de interação denominada de melopoética 
estrutural, que copia formas como sonata, tema e variação, rapsódia, cantata, moteto, ária da 
capo, entre outras. Desse modo, o texto literário pode representar imageticamente, como uma 
partitura musical, o texto impresso. João Gilberto Noll, escritor pós-moderno, compõe textos 
fragmentados, violentos e musicalmente poéticos, simultaneamente, além de utilizar diversos 
recursos de interação entre a literatura e a música. Seu primeiro romance, A fúria do corpo, 
mostra a capacidade do escritor de compreender a forma musical e transferi-la para o texto 
literário, dividindo a obra em partes que se aproximam da forma de divisão da cantata 
bachiana. João Gilberto Noll, inspirado em Johann Sebastian Bach, deixa em seus romances 
sua paixão pela música em geral e pelo compositor do período barroco da música de concerto 
em particular. O escritor, através do protagonista, que também é narrador, cita títulos, busca 
na memória efeitos estéticos e poéticos ligados à música de concerto e expressões musicais 
que temperam seu texto. A técnica escolhida por Noll para construir este romance é híbrida 
e trata da fusão de diversos sistemas semióticos e da combinação de elementos e processos 
artísticos diversificados. A maneira pela qual o autor decidiu arquitetar o romance, a partir 
do hibridismo artístico, evidencia o caráter poético que sorve a narrativa, de forma que o 
encantamento supera o dilaceramento que o texto propõe. Demonstramos, assim, que o 
escritor criou o romance emulando na estrutura deste a cantata Actus tragicus, comprovando 
que escreve como se estivesse compondo música. 

 
Palavras-chave: Literatura, memória e identidade. João Gilberto Noll. Johann Sebastian 
Bach. Melopoética estrutural. 



 

 

 
 

RESUMÉ 
 
 

Les relations interart cherchent en sémiotique un moyen de comprendre les manifestations 
du sens à travers différents plans d'expression. Ce système de significations permet 
d’enquêter sur les interrelations entre la littérature et les autres arts, en l’occurrence entre la 
littérature et la musique, en comparant le roman A furia do corpo de João Gilberto Noll 
(1989) avec la cantate baroque Actus tragicus (1707) de Johann Sebastian Bach. L'imitation 
de structures musicales par le texte littéraire est une forme d'interaction appelée 
melopoétique structurale qui copie des formes telles que la sonate, le thème et la variation, 
la rhapsodie, la cantate, le motet, le capo aria, entre autres. Ainsi, le texte littéraire peut 
représenter, en tant que partition musicale, le texte imprimé. João Gilberto Noll, écrivain 
post-moderne, compose simultanément des textes fragmentés, violents et musicalement 
poétiques, tout en utilisant diverses ressources interactionnelles entre la littérature et la 
musique. Son premier roman, A furia do corpo (1981) montre la capacité de l'écrivain à 
comprendre la forme musicale et à la transférer dans le texte littéraire, divisant l'œuvre en 
parties qui se rapprochent de la forme de division de la cantate de Bach. João Gilberto Noll, 
inspiré par Johann Sebastian Bach, laisse dans ses romans sa passion pour la musique en 
général et pour le compositeur de la période baroque de la musique de concert. L’écrivain, à 
travers le protagoniste qui est aussi narrateur, cite des titres, cherche en mémoire des effets 
esthétiques et poétiques liés à la musique de concert et aux expressions musicales qui 
assaisonnent son texte. La technique choisie par Noll pour la construction de ce roman est 
hybride et traite de la fusion de divers systèmes sémiotiques et de la combinaison de divers 
éléments et processus artistiques. La façon dont l'auteur a décidé de concevoir le roman à 
partir d'un hybridisme artistique révèle le caractère poétique qui enivre le récit d’une telle 
sorte, que l'enchantement dépasse la déchirure proposée par le texte. Nous démontrons ainsi 
que l’écrivain a créé le roman en imitant structurellement la cantate Actus tragicus, prouvant 
qu’il écrit comme s’il composait. 

 
Mots-clés: Littérature, mémoire et identité. João Gilberto Noll. Johann Sebastian Bach. 
Melopoétique structurale. 



 

 
 

Lista de tabelas ou ilustrações 
                      Capitulo 1 

Figura 1 – Simetria utilizada por Dürr..................................................................................... 42 

Figura 2 – Divisão das subpartes da cantata….........................................................................43 

Figura 3 – O movimento do baixo contínuo… ........................................................................ 44 

Figura 4 – Violas da Gamba… ................................................................................................ 44 

Figura 5 – Entrada das flautas… ............................................................................................. 45 

Figura 6 – 2. Coro… ............................................................................................................... 46 

Figura 7 – Parte A do 2. Coro… ............................................................................................. 47 

Figura 8 – Parte B do 2. Coro… .............................................................................................. 47 

Figura 9 – Parte C do 2. Coro… .............................................................................................. 48 

Figura 10 – Parte D do 2. Coro… ........................................................................................... 48 

Figura 11 – Parte E do 2. Coro… ............................................................................................ 49 

Figura 12 – Parte F do 2. Coro… ............................................................................................ 50 

Figura 13 – Parte G do 2. Coro… ........................................................................................... 50 

Figura 14 – Parte A da 3.Arie … ............................................................................................. 52 

Figura 15 – Parte B da 3.Arie … ............................................................................................. 53 

Figura 16 – Primeira parte do 4.Coro… .................................................................................. 54 

Figura 17 – Parte A do 4.Coro. ............................................................................................... 54 

Figura 18 – Parte B do 4.Coro..................................................................................................55 

Tabela 1 – Andamentos musicais… ........................................................................................ 59 

Capítulo 2 

Figura 19 – Motivo da sonatina da cantata BWV 106 de Bach.................................................82 



 

 
 

Figura 20 – 1ª variação do motivo da sonatina..........................................................................83 

Figura 21 – 2ª variação do motivo da sonatina..........................................................................83 

Figura 22 – Passagem do solo de tenor para solo de baixo......................................................103 

Figura 23 – Coro em fuga.........................................................................................................109 

Figura 24 – Entrada sucessiva das vozes…..............................................................................109 

Figura 25 – Os versos e a 3.Árie...............................................................................................122 

Figura 26 – 1ª e 2ª frases do contínuo.......................................................................................123 

Figura 27 – 3ª frase do contínuo...............................................................................................123 

Figura 28 – 4ª frase do contínuo...............................................................................................124 

Figura 29 – Diálogo entre o contínuo e o solo de contralto......................................................125 

Figura 30 – Diálogo do baixo e baixo contínuo........................................................................127 

Quadro 1 – Relação de extensão dos trechos das obras..............................................................85 

Quadro 2 – Relação das partes das obras…................................................................................96 

Capitulo 3 

Figura 31 – Ritmo das flautas doces.........................................................................................139 

Figura 32 – Sobreposição da pauta das flautas doces...............................................................139 

Figura 33 – Final do Allegro.....................................................................................................140  

Figura 34 – Vivace - solo de baixo............................................................................................140 

Figura 35 – Representação do ritmo no texto e na música........................................................143 

Figura 36 – Fragmentação da frase com repetição da palavra..................................................165 

Figura 37 – Melisma.................................................................................................................180 

Figura 38 – Allegro - notas ligadas...........................................................................................180



    12  

 
 

SUMÁRIO 
 

PRELÚDIO..........................................................................................................................14 

CAPÍTULO 1 – A ARQUITETURA POÉTICO-MUSICAL..........................................31 

1.1 Martinho Lutero: a ruptura com a igreja católica e a música como poder 

educativo..............................................................................................................................33 

1.2 A transformação estrutural da cantata.......................................................................35 

1.3 Johann Sebastian Bach, o poeta da música barroca..................................................38 

1.4 Actus tragicus e sua arquitetura..................................................................................41 

1.4.1 A construção textual em Actus tragicus.......................................................................56 

1.4.2 Os andamentos marcam o tempo musical....................................................................58 

1.5 João Gilberto Noll: o pastor de letras..........................................................................62 

1.5.1 O escritor, o compositor e suas poéticas......................................................................66 

1.6 A estrutura de A fúria do corpo ..................................................................................68 

1.6.1 A velocidade da ação no romance................................................................................75 

CAPITULO 2 – A MELOPOÉTICA ESTRUTURAL DA CANTATA NO 

ROMANCE..........................................................................................................................78 

2.1. A melopoética estrutural: comparando os trechos das obras.......................................80 

2.1.1 Pequena sonata sobre tema e variações.......................................................................81 

2.1.2 Deus, Afrodite e o Tempo.............................................................................................85 

2.1.2.1 Deus e Afrodite determinam a vida em allegro.........................................................93 

2.1.2.2. A morte como expressão da vontade divina.............................................................95 

2.1.2.3 A chacona da morte...................................................................................................99 

2.1.2.4 A poética da morte...................................................................................................101 



    13  

 
 

2.1.2.5 A entrega: consagração e sedução............................................................................107 

2.1.3 O Jardim do Éden.......................................................................................................121 

2.1.3.1 A entrega do espírito................................................................................................121 

2.1.3.2 Irmãos do Reino.......................................................................................................126 

2.1.4 O retorno à casa do Pai................................................................................................129 

CAPÍTULO 3 – TEMPO PARA SONORIZAR E TEMPO PARA CALAR................133 

3.1 Ritmo: a flecha direcionando o caminho......................................................................135 

3.1.1 Actus tragicus............................................................................................................135 

3.1.2 A fúria do corpo........................................................................................................141 

3.2 As fronteiras do tempo e a percepção de mundo......................................................147 

3.2.1 O discurso musical......................................................................................................147 

3.2.2 O tempo no mundo imaginário do romance................................................................153 

3.3 Os espaços e suas relações com o tempo....................................................................163 

3.3.1 O espaço em Actus tragicus.......................................................................................163 

3.3.2 A diversidade espacial em A fúria do corpo..............................................................166 

3.4 A percepção imagética.................................................................................................178 

3.4.1 O texto suscita a imagem e os afetos da cantata..........................................................178 

3.4.2 Representações visuais e domínio imaterial no romance...........................................182 

CODA.................................................................................................................................186 

REFERÊNCIAS................................................................................................................192 

Apêndice A – Entrevista com João Gilberto Noll por e-mail.............................................203 

Apêndice B – Conferência de João Gilberto Noll no Seminário do Mestrado em Letras 

Estudos Literários da Unimontes em 2009..........................................................................205 



    14  

 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 

PRELÚDIO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



    15  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 

Bach e Noll situam-se no mesmo horizonte de 
representação, apenas utilizam canais diferentes de 
comunicação.  

  
                                                                 Maria Amélia Castilho Feitosa Callado, 2020 
 
 

Bach jamais envelhece [...] A estrutura de sua obra é 
igual ao desenho perfeito de uma figura geométrica, 
onde tudo tem seu lugar e não há uma única linha a 
mais. 

  
                                                                                                      Frédéric Chopin, 1842 
 



    16  

 
 

A rubrica da música para a palavra prelúdio é a composição que serve como introdução 

para outra formalmente mais sólida. É o primeiro passo para determinado caminho. A palavra 

prelúdio vem do latim praeludium; praeludere, que significa ensaiar-se, preparar-se. A 

pesquisa trata da comparação entre dois sistemas semióticos, literatura e música, que se 

entrelaçam, e têm como objetos  do corpus, o romance pós-moderno1 A fúria do corpo, de 

João Gilberto Noll e a cantata barroca Actus tragicus, de Johann Sebastian Bach.  

Para manter e evidenciar a ligação da literatura com a música nesta pesquisa, anuncio 

a introdução de forma poética e simultaneamente musical. Falar de poética é o mesmo que 

falar sobre o caminho escolhido pelo escritor para construir seu texto: de origem grega, 

poétikós, poiétikê (sc2. tékhné) constitui talento poético, denota a criação, a produção, o modo 

escolhido para criar, o conjunto de procedimentos selecionados para tratar detalhes técnicos. 

A investigação de Aristóteles sobre a Poética (1994) deixou em evidência duas questões: a 

arte como imitação da realidade e as diferenças entre os meios utilizados para fazê-la 

empregando o ritmo, a linguagem e a harmonia. O filósofo afirma que, para o homem, imitar 

é um ato natural, tal qual a preferência pelo ritmo e pela harmonia que originou a poesia, e 

que o conjunto de valores morais do imitador é que determina a magia dos gêneros poéticos. 

Em sua Arte Poética (2010), ele assegura que a tragédia e a comédia se diferenciam em suas 

propostas de imitação, pois a primeira imita os piores homens, evidenciando seus defeitos, 

enquanto a segunda amplia as qualidades humanas, tornando-os muito melhores do que são 

realmente. A poética, assim, está ligada às ideias do artista e ao que ele deseja transmitir ao 

espectador, enquanto a estética é o ato de perceber a obra de arte, na concepção do espectador. 

Hans Robert Jauss afirma haver “[...] três funções da ação humana na atividade estética, onde 

a técnica transparece como Poiesis, a comunicação como Katharsis e a visão de mundo como 

Aisthesis” (JAUSS, 1979, p. 75). O primeiro conceito citado por Jauss, a poiesis, é o mundo 

criado, no caso, pelo escritor, e seus diferentes modos de construção. Trata-se da técnica 

 
1 O pós-moderno segundo Zygmunt Bauman (1998) evoca o movimento, a inquietude, estimula o processo de 
criação do significado, traz o espaço aberto, o perene, o inacabado, a desconstrução, a força subversiva, princí-
pios fluidos, evoca cânones, recorda outros artistas, compreende a experiência como destino, age no escuro e 
arrisca para obter o controle estético. BAUMAN, Z. O mal-estar da pós-modernidade, 1998, p. 106-121. 
2sc. significa scilicet (‘a saber’). Dicionário Eletrônico Houaiss da língua portuguesa. Disponível 
em:<https://www.baixedetudo.net/download-dicionario-eletronico-houaiss>Acesso em: 13 jan 2020. 

 

https://www.baixedetudo.net/download-dicionario-eletronico-houaiss


    17  

 
 

utilizada para arquitetar as obras, que são o meio de comunicação entre escritor/leitor e 

compositor/ouvinte. A katharsis trata da identificação do espectador com as personagens, da 

percepção que ele tem da obra de arte e do modo como essa obra desperta paixões nesse 

espectador. A aisthesis, por fim, diz respeito a uma experiência de recepção e à admiração 

da técnica, ou seja, ao prazer de imitação oferecido ao espectador.  

Nesta tese, desejo refletir sobre a visão de mundo tanto do compositor quanto do 

escritor através de suas obras, observando os pontos divergentes e o que os dois textos 

possuem em comum. Jauss (1979) assinala que interpretar, compreender o significado de 

uma obra ou restaurar a intenção do escritor não se traduz como experiência estética. A 

sintonia com o efeito estético é uma transferência perceptiva do ato de “fruir” e de 

“compreender” a obra de arte.  

Ettiénne Souriau (1983) assegura que o universo poético proporciona correspondências 

ricas e diversificadas. Suas diferentes combinações permitem uma enorme variedade de 

construções poéticas que se somam numa arquitetura da qual alguns escritores abusam em 

seus textos, misturando elementos que nutrem e incitam o leitor, numa espécie de ópera. Esta 

manifestação artística é constituída pela diversidade e inclui o teatro, a música instrumental 

e o canto. Essa união abarca a produção e percepção dos sentidos e sentimentos com a música, 

incitando a audição, ao passo que o teatro incita os outros sentidos, principalmente a visão. 

Incluo, aqui, o gestual, o cenário, as danças, as vestimentas e a interpretação da narrativa na 

qual o libreto resume a arte literária em ação. O texto de A fúria do corpo agrupa em si a 

diversidade e a multiplicidade do gênero ópera, associação permitida pela força dramática, 

pelas correspondências artísticas, pela inclusão e união da música com o teatro. 

As pesquisas na área de literatura e música estão se intensificando, e as relações 

interartes buscam na semiótica um modo de compreender as manifestações de sentido por 

meio de diferentes planos de expressão, o que me possibilita investigar as interrelações entre 

literatura e outras artes. Ezra Pound, em ABC da literatura, publicado em 1934, já 

assinalava o caminho para estudar literatura a partir de exames diretos e cuidadosos sobre o 

objeto, comparando-o constantemente com outro objeto de estudo, abrindo caminhos para as 

pesquisas interartes. Além disso, como sustenta Souriau, as artes possuem um parentesco 

incontestável, sendo a correspondência entre elas o “[...] único meio positivo de acesso ao 



    18  

 
 

conhecimento de promoção que instaura e funda o ser” (SOURIAU, 1983, p. 15). O homem 

promove seu próprio crescimento ao adquirir conhecimento através da fusão entre as artes, e 

mesmo na Antiguidade os discursos filosóficos já incentivavam essas correspondências ao 

transpor a linguagem de uma arte para outra. 

A literatura e a música, portanto, possuem uma antiga relação e se aproximam ao 

lidarem com os sentimentos, com as sensações, com os pensamentos, sonhos, delírios e outras 

viagens que o ser humano é capaz de realizar através do corpo, pensando-o como um sistema 

integrado. Consideradas artes irmãs, carregam em si misteriosas relações, possibilitando o 

empréstimo textual e/ou a imitação, realçando assim o caráter artístico de seus textos, abertos 

a múltiplas interpretações. 

As pesquisas na área de literatura e música dispõem de opções teórico-metodológicas 

diferenciadas para refletir sobre as interações artísticas, como a melopoética, que é 

prestigiada na literatura comparada contemporânea. O termo melopoética é interpretado por 

Solange Ribeiro de Oliveira (2003) como a conexão da palavra grega melos (canto) e da 

palavra poética, criando um campo de junção interartes. É a música associada à poesia, muito 

presente na música popular, induzindo a inúmeros estudos, inclusive sobre a poesia 

trovadoresca. Outras interações também são possibilitadas, como a música verbal, que 

descreve uma composição musical e seus efeitos sobre o escutador, expressando as sensações 

de quem descreve ou das personagens criadas a partir da escuta musical, que, como afirma 

Oliveira (2003), pode ser real ou fictícia. A imitação de estruturas musicais pelo texto 

literário é outra forma de interação denominada de técnica de estruturação literária, que 

copia formas como sonata, tema e variação, rapsódia, cantata, moteto, ária da capo, entre 

outras. Claude Lévi-Strauss (2010) afirma que Rameau, com sua teoria dos acordes, deu 

início a este modelo de análise estrutural, que adota o mesmo procedimento ao fazer 

convergir várias regras que aproximam a inversão de acordes na música e a conversão dos 

mitos na literatura. 

Oliveira (2003) alega que existem trabalhos realizados por Steven Paul Scher nos quais 

ele determina como “música de palavras” a proporção utilizada de elementos musicais na 

literatura. O estudo desses elementos inclui a imitação pela onomatopeia, assonância e 

aliteração. Essa técnica contrasta tanto com a imitação de técnicas musicais no texto quanto 



    19  

 
 

com a música verbal. Oliveira (2002, p. 38) também informa, em seu livro Literatura e 

Música, que Cupers, refletindo sobre o tema, adverte que ambas as artes têm em parte um 

material similar, o som, que pode ser representado imageticamente na partitura musical e no 

texto impresso, como pode ser observado em grande parte da literatura nolliana. 

É esse contexto teórico-crítico que nos motivou a tomar nesta tese, como um dos 

objetos do corpus, um romance de João Gilberto Noll (1946-2017), escritor pós-moderno que 

compõe textos fragmentados, violentos e musicalmente poéticos, simultaneamente. Seus 

textos buscam sempre um narrador-personagem que é um andarilho sem nome e vive o 

momento presente numa escrita movida pela libido, por mistérios, sacrifícios e, às vezes, 

também por uma pitada de humor. Para ele, a escrita é sempre musical, o que se evidencia 

quando se opta por deixar de pontuar ou colocar uma palavra e pontuar em seguida. Isso faz 

sentido, uma vez que a música exige momentos de respiração longos e curtos, como os 

diálogos e os monólogos, assim como têm multidões cantando simultaneamente, o que ocorre 

nos textos nollianos, que parecem ter sido pensados por um artesão, manipulados com ritmo 

e pulsão. A escrita de Noll, como a música, é um constraste que se movimenta na dualidade.  

Seu primeiro livro foi O cego e a dançarina, coletânea de contos publicada em 1980, 

e que lhe rendeu prêmios como Jabuti, Instituto Nacional do Livro e Associação Paulista de 

Críticos de Arte. O conto “O piano toca Ernesto Nazaré” já dá indícios da presença da música 

em seu texto desde essa publicação. Nele, música e natureza se entrelaçam por meio de uma 

valsa que é tocada enquanto uma tempestade dá seus sinais de aproximação e é interrompida 

pelo terceiro trovão. A valsa, por sua vez, possui ritmo ternário e parece dançar com a 

natureza no instante em que acontece o encontro do homem com a mulher que toca piano. 

Seu primeiro romance, A fúria do corpo, foi publicado em 1981, e reeditado em 1989 

pelo Círculo do Livro (edição que será utilizada neste trabalho). Nele se narra a 

[...] história de amor entre um sujeito sem nome e uma prostituta chamada 
Afrodite. O texto revela elementos escatológicos misturados especialmente 
à música barroca bachiana, utilizada como trilha sonora para as ações do 
protagonista e seu corpo em suas batalhas eróticas. (CALLADO, 2014, p. 
14). 

Em A fúria do corpo, Noll trabalha com a estilística num jogo de palavras compostas 



    20  

 
 

por figuras de linguagem – tais como assonância, aliteração, metáfora, sinestesia, metonímia 

e onomatopeia – para conduzir a ação no texto e sincronizar música com literatura, 

promovendo ainda um jogo com as palavras que enriquece o texto com encaixes narrativos 

musicais. Em meio às expressões musicais, o autor cita compositores como Bach, Haendel, 

Mozart e Wagner; músicas como In Paradisum, trecho do réquiem; trecho da cantata BWV 

147, de Bach, o coro final mais conhecido como Jesus, alegria dos homens e Actus tragicus; 

óperas como Tristão e Isolda, Navio Fantasma e A Valquíria; compositores e cantores 

brasileiros como Martinho da Vila, Roberto Carlos, entre outros, além de evocar o carnaval 

e suas marchinhas. 

O escritor dá continuidade à sua carreira com Bandoleiros (1985), no qual o narrador 

é envolvido por reproduções cinematográficas nas quais o protagonista errante é incorporado 

pela trilha sonora constituída de September song, de Willy Nelson. Rastros do verão, 

publicado em 1986, mostra o abuso de eventos sonoros incluídos para alargar os efeitos 

cinematográficos das imagens produzidas no texto: “Nesse romance há um rádio sempre a 

tocar uma grande diversidade de músicas que o narrador vai, aos poucos, descrevendo” 

(CALLADO, 2014, p. 14). O rádio toca Bach, Rolling Stones, Led Zeppelin, Gal Costa, The 

Police, Pink Floyd, Dire Straits, Elza Soares cantando samba e blues, Legião Urbana, Grace 

Jones, Elis Regina, Beatles, Janis Joplin cantando Summertime, Marina, Fagner e True love, 

com Bing Crosby, além de marchinhas de carnaval e fado antigo. O narrador nega as 

lembranças do pai e prefere enxergar um fantasma ou um homem sem face, que remete ao 

musical O fantasma da ópera, de Andrew Lloyd Webber.  

Hotel Atlântico, publicado no mesmo ano de Rastros do verão, trata da decadência e 

da morte, e é convulsivo como diversos romances do autor, nos quais a embriaguez se faz 

presente como a música que entontece o ouvinte. Já O quieto animal da esquina (1991) é 

um livro no qual o protagonista, que é também o narrador, é um poeta que imerge em relações 

desgastadas. Em Harmada, publicado em 1993, um ex-ator se esconde em um asilo e narra 

imagens que são de um espetáculo teatral em que o escritor, seduzido pela percepção 

sensorial, pelas cores e seus significados, cria personagens que não conseguem se comunicar. 

A música está sempre presente, porém de jeito mais tímido: mostra-se um homem que fala 

como barítono, um pianista inglês apaixonado pela própria irmã (que é personagem do filme 



    21  

 
 

A hora inflamada), além de relatar sobre um musical no qual a personagem Chris representará 

uma mulher paralítica que resolve cantar. No texto também são colocadas letras de canções, 

vozes cantando a cappella3 e uma banda de música tocando para comemorar a fundação de 

Harmada. 

A céu aberto, publicado em 1996, é um entrecruzamento de fatos insólitos e criaturas 

andróginas que exploram o espaço e o tempo, que também se mesclam. A musicalidade do 

discurso sonoro nolliano é mantida a partir de sons que saem do corpo dos soldados, de 

instrumentos musicais como o clarim que toca para acordá-los, bem como do som do piano, 

do teclado e do tambor. Existe um homem sempre em trânsito, em busca de liberdade, e um 

pianista que toca em uma casa noturna. O narrador cita músicas tais quais “Folha morta” 

(música para iniciar crianças), “Insensatez”, “Canção das futuras montanhas” e “Rosa do 

surto”, além de falar sobre ritmos musicais, como o caribenho, e de canções internacionais. 

Outros sons também conduzem a narrativa: os corporais, como soluço, arroto, choro, 

gemidos, gorjeios e palmas; sons da natureza, como o sopro do vento e o mar agitado; sons 

da guerra, como bombardeios, tiros, gritos, gemidos agonizantes e os sons dos motores dos 

aviões; além do ranger da cama, do tremer das tábuas da tapera e dos sons de uma mulher 

que fala uma língua que não é reconhecida pelo narrador. Tudo é música para Noll. Bernardo 

Ajzenberg afirma, em resenha sobre Romances e Contos reunidos (1997), que “Noll 

escreve à mão, seguindo muitas vezes a pulsação de seu corpo. Compõe textos em carne viva. 

Tal característica é presente em tudo o que publicou até o momento” (AJZENBERG, 1997). 

A sinfonia ou A fúria do corpo fica marcada na obra no momento em que o jornalista utiliza 

a expressão “seguindo a pulsação de seu corpo”, referência que traz a música à memória. A 

palavra pulsar vem do latim pulso e significa expulsar, repelir, perceber por certos indícios 

os caminhos da narrativa que se desdobram com o corpo em movimentação, o que acelera o 

batimento cardíaco. O pulso nos leva a refletir sobre o caminho percorrido pelo sangue, que 

é ativado pelo coração e que corre como um rio pelo corpo. O rio, por sua vez, tem um curso 

no qual o fluir das águas é musical. Ambos irrigam e percorrem sinuosas trajetórias que 

 
3 A cappella [ala cappella] (it., “na capela”). Expressão que designa a música coral cantada sem acompanha-
mento instrumental. SADIE. Dicionário Grove de música, 1994, p. 4. 

 



    22  

 
 

representam a existência humana, seus desejos, seus sentimentos e suas intenções; pela 

multiplicidade, evocam a música. 

O romance Canoas e marolas (1999) trata de um dos pecados capitais, a preguiça, que 

vem estampada na capa do livro e simultaneamente invisível, com letras em alto relevo que 

brilham sob a luz e se escondem atrás das canoas e marolas. Um personagem-narrador está 

procurando sua filha numa ilha em que a voz é música para os ouvidos e o silêncio canta a 

preguiça que o lugar impõe, mostrando que as pausas musicais são tão importantes quanto as 

melodias. As marolas do rio repetem o devaneio do vento como a música repete a voz para 

construir a fuga. A música também repercute através das vozes infantis de crianças cantaro-

lando uma canção ribeirinha que fala de canoas e marolas, num momento de extrema graça. 

Os personagens cantam durante a narrativa. 

Em Berkeley em Bellagio, saído à luz em 2002, Noll continua seu caminho de errância 

e poesia. Faz citações de Caetano Veloso, Liszt, Cosima, a soprano, cantando canções, can-

tatas, óperas, com um rádio que toca Schubert, Nino Rota, Elis Regina, Tom Jobim, cantata 

de Bach, Maria Bethânia e trechos de algumas canções. Mínimos Múltiplos Comuns (2003) 

é como uma suíte composta de diversas pequenas peças que se reúnem para formar o todo. 

São registros do cotidiano e de momentos, como uma fotografia. Em “Voragem”, por exem-

plo, a música se mostra presente com um auditório vazio e o solfejo em forma de boas-vindas 

a um público que tarda para preencher o espaço. No romance Lorde (2004), constituído de 

mistério, o leitor é instigado a se transformar em detetive na busca por respostas em uma 

história que se constrói na cidade de Londres, palco para as ações do protagonista, onde o 

narrador tenta resolver questões que o instigam a penetrar no mais profundo do ser humano. 

A música é incluída por meio da citação de compositores como Beethoven e Bach, marchi-

nhas de carnaval, canções inglesas dos anos 1940 e 1950, Beatles, Edith Piaf e sua “La vie 

en rose”.  

A máquina de ser (2006), composto de vinte e quatro contos, faz alusão ao homem-

máquina e critica homens sem tempo e sem espaço, que, no tempo da televisão, são frios, 

embriagados pelo hibridismo contemporâneo, postos num texto que, embora contenha a mu-

sicalidade que se repete e marca a escrita nolliana, segue contando com o grotesco e com o 

escatológico. O conto “Nado Livre”, por exemplo, cita Rolling Stones e trata dos sons 



    23  

 
 

corporais, como os batimentos cardíacos, para trazer poesia ao homem atual, que não cria 

vínculos com outros homens e esconde seus sentimentos. 

Em Acenos e afagos, publicado em 2008, Noll parece dar continuidade ao romance A 

fúria do corpo (1981), cujo texto está permeado de paisagens sonoras, percepção sensorial 

e escatologia. O romance foi estruturado em um vaivém que se aproxima dos movimentos 

das ondas, que podem ser sonoras ou marítimas. Parece misturar todas as obras em uma só, 

privilegiando o gestual, entre o aceno e o afago do corpo físico e seus estados inconscientes. 

A música também está presente nesse texto nolliano na figura de um narrador-observador 

que percebe os sons da broca do dentista, do ventilador, do apito do guarda-noturno e da 

chave na porta; o canto do galo e do grilo, o uivo do lobo e o ronronar do gato, e vai criando 

assim uma sinfonia com os ruídos que escuta, aos quais se acrescentam os sons corporais, 

como os do coração, que ele compara com uma percussão metaleira, os sons de arrotos, pei-

dos, risadas, escarros, assovios, as cantarolagens e gemidos. Além disso, ele utiliza expres-

sões musicais – como “cascatas sincopadas” –, termos referentes aos andamentos musicais – 

como presto e adágio – e de dinâmica – como pianíssimo. Cita ainda instrumentos musicais, 

como a flauta doce, o piano de Satie e o concerto para órgão de Haydn, e canções, composi-

tores e cantores da música brasileira, como Jamelão, Martinho da Vila, a canção “Serra da 

Boa-Esperança”, de Lamartine Babo, e canções de Caymmi. 

O momento de transformação do corpo e da voz é o período de transição humana em 

que as mudanças são gigantescas em todos os sentidos. Esse é o mote de Sou eu! (2009), que 

trata da passagem da adolescência para a fase adulta com a presença do duplo e de um ado-

lescente que foge do sufocamento do cotidiano. O nervo da noite (2009) é também uma 

literatura juvenil, que apresenta o personagem sem nome da literatura nolliana mais novo, 

em texto que exalta uma embriaguez semelhante à de outros protagonistas. A música se re-

vela como parte dessa narrativa através da voz que muda de tonalidade e de um corpo que se 

expande, com o qual esse jovem precisa se identificar. Trata-se de um período de adaptação 

muito difícil para qualquer adolescente, e de um modo de expor a interioridade do ser hu-

mano. 

Em 2010, Noll publica Anjo das ondas, com um narrador que avança e recua em sua 

história, confundindo sonho e realidade num delírio impactante.Um jovem que vê seu amigo 



    24  

 
 

como uma parte de si. Nele são citados compositores como Henry Purcell, Wolfgang 

Amadeus Mozart e suas árias, em especial a ópera A flauta mágica, que além de instrumento 

musical também é um elemento fálico. Citam-se canções de Schubert que a avó cantava 

quando moravam em Londres, além de Beatles, Nirvana e uma banda goiana chamada As 

Carpas. 

Solidão continental é publicado em 2012. Conforme entrevista concedida a Ubiratan 

Brasil (2012), Noll assinala a solidão do protagonista de seu último romance, e por isso 

retorna à “experiência do tato na pele do outro”, como em Acenos e afagos. O romance, no 

entanto, é escrito em capítulos, diferentemente de Acenos e afagos, escrito em parágrafo 

único. O texto é bastante musical e compara o sexo com o ato de tocar piano. As letras do 

texto vão diminuindo como o volume na música, são lembrados os sons do canto do galo, da 

coruja e do bem-te-vi, além de serem citados CDs de Noel, Erik Satie em som ambiente, a 

escuta de um hino religioso, de burburinhos, de gemidos e dos sons produzidos pelo 

diafragma de outro personagem; cita-se também um andamento musical, o andante, o qual 

determina uma peça de Bach que ele define como sonata para flauta. A música fazia o 

narrador esquecer as intempéries que teria que enfrentar. 

Embasada na teoria dos afetos, de Johann Mattheson (1713), que trata das tonalidades 

e de suas qualidades afetivas, afirmo que esses elementos musicais postos no romance 

modificam os sentimentos, levando o ouvinte a perceber uma diversidade de emoções, uma 

vez que a música transforma o corpo através da escuta, alterando a respiração e a circulação 

sanguínea, as quais conduzem a uma excitação mental de acordo com a tonalidade – cada 

uma possui características próprias, que alteram essas sensações, intensificando ou 

diminuindo as emoções diante de um trecho musical. Leonard Meyer (1918-2007), citado 

por Fonterrada (2008), acredita que o significado musical é transmitido aos ouvintes e divide 

a música em duas categorias de entendimento. Na primeira, a música é utilizada como 

representação de fatos e fenomênos exteriores a ela, denominando seus estudiosos de 

referencialistas, enquanto na segunda a música é vista como forma pura. Nesta acepção ainda 

há uma subdivisão, em que Meyer aponta os absolutistas como formalistas, que entendem 

que a música não expressa nada além de si mesma, enquanto os expressionistas 

compreendem-na como forma simbólica da capacidade humana de sentir. 



    25  

 
 

A técnica escolhida por João Gilberto Noll para escrever é híbrida e pluridirecional, 

recorrendo à fusão de diversos sistemas semióticos e à combinação de elementos e processos 

artísticos diversificados, além de expor a capacidade humana de perceber por meio dos 

sentidos. A maneira pela qual o autor decidiu construir seu primeiro romance, a partir do 

hibridismo artístico, evidencia um caráter poético que sorve a narrativa de forma que o 

encantamento supera o dilaceramento que o texto propõe. Noll cria em sua prosa um caminho 

que une poesia e música, criando seu texto por meio de um jogo de palavras capaz de encantar 

o leitor e fazê-lo refletir sobre a escolha de cada detalhe; no que tange à musicalidade e aos 

efeitos que o texto pode provocar no leitor, isso varia segundo a percepção, a escuta e o 

conhecimento do receptor. 

A fúria do corpo (1989) mostra a capacidade de Noll de compreender a estrutura 

musical e transferi-la para a escrita literária, dividindo-a em partes que se aproximam da 

forma da cantata de ofício fúnebre, imitando a construção desse gênero musical, permitindo 

assim associar a forma musical ao texto literário. Tanto a cantata quanto o romance tratam 

da morte, sendo que o romance relata, de diferentes modos, diversas formas de morte, 

enquanto a cantata estabelece a morte sob a lei e sob o evangelho, conforme declara o 

estudioso das cantatas bachianas, Alfred Dürr (2014).  

O romance expõe em seus personagens o que há escondido no ser humano e que a 

sociedade não permite revelar, evidenciando inclusive muitos personagens que estão à sua 

margem. Ao jogar com palavras contraditórias, num dualismo excessivo, como vida e morte, 

sacro e profano, passado e presente, amor e sexo, o escritor movimenta o enredo como aos 

instrumentistas de uma orquestra, em que cada um tem seu momento de entrar e sair de cena, 

de tocar e silenciar. O escritor atua, portanto, como um regente que lidera todo o desempenho 

dos músicos para que a execução musical seja aproximada da perfeição e provoque 

encantamento no ouvinte. João Gilberto Noll é um pescador de palavras, pois, inspirado em 

Johann Sebastian Bach (1685-1750), evidencia em seus romances tanto sua paixão pela 

música em geral quanto pelo compositor do período barroco da música de concerto em 

especial. Por meio do protagonista, que também é narrador, ele cita títulos e busca na 

memória efeitos estéticos e poéticos ligados à música de concerto, assim como expressões 

musicais que temperam seu texto. 



    26  

 
 

Bach compôs em quase todas as formas musicais, com excessão da ópera. O 

compositor alemão estudou músicas de diversos compositores, copiando e escrevendo os 

arranjos das partituras a que tinha acesso. Interessou-se pela música italiana, que modificou 

seu estilo pessoal de compor. Como declaram Grout e Palisca (2007), o músico sofreu 

influência das formas de compor alemã, italiana e francesa, que o levaram ao domínio da 

técnica de contraponto.  

As composições bachianas parecem ser simples, porém são carregadas de um intenso 

e surpreendente pensamento polifônico4. Sua música é construída de forma horizontal e 

vertical, criando uma tessitura densa. Noll parece comungar com Bach, pois em A fúria do 

corpo trabalha com a mesma estrutura da cantata Actus tragicus. 

A narrativa de Noll trata da história de um casal de mendigos que se prostituem para 

sustentar suas necessidades corporais e vivem um amor comparado ao de Tristão e Isolda na 

ópera homônima de Wagner, a qual por sua vez se inspirou na lenda celta que narra uma 

história de amor impossível. O protagonista sem nome e Afrodite refletem esse amor 

verdadeiro que acontece ao acaso e, por mais que tenham problemas, esse sentimento 

permanece intacto. 

O protagonista é um andarilho, homem sem nome que se apaixona por uma mulher, a 

qual ele não deseja nomear, chamando-a assim como a deusa grega: Afrodite. Juntos, eles 

promovem suas ações nas ruas do Rio de Janeiro em meio ao luxo e ao lixo, numa 

representação carregada de dualismos, com um texto fragmentado no tempo e no espaço e 

personagens constantemente em crise. O narrador-protagonista desta trama escuta diversas 

músicas enquanto narra e vivencia a história: é um homem entregue à escuta de instrumentos 

 
4 “Polifonia” é termo derivado do grego, significando “vozes múltiplas”. É usado para a música em que duas 
ou mais linhas melódicas soam simultaneamente. SADIE. Dicionário Grove de música, 1994, p. 733. Mikhail 
Bakhtin vê a polifonia no romance como se houvesse “[...] duas vozes, dois sentidos, duas expressões. [...] essas 

duas vozes [que poderiam ser pelo menos 3: do autor, do persoangem, do narrador] estão dialogicamente 
correlacionadas, como que se conhecessem uma à outra [...] como se conversassem entre si.” BAKHTIN, M. 

Questões de Literatura e de estética. A teoria do romance. 1993, p. 127. Mário de Andrade observa que tanto 
na música como na literatura, há uma equidade: “A poética está muito mais atrasada que a música. [...] Chamo 

de verso melódico o mesmo que melodia musical: arabesco horizontal de vozes (sons) consecutivas, contendo 
pensamento inteligível. [...] Harmonia: combinação de sons simultâneos. [...] Assim: em vez de melodia (frase 
gramatical) temos acorde arpejado, harmonia – o verso harmônico. Mas, si em vez de usar só palavras soltas, 
uso frases soltas: mesma sensação de superposição, não já de palavras (notas) mas de frases (melodias). Por-
tanto: polifonia poética”. ANDRADE, M. Prefácio Interessantíssimo, 1990, p. 114.  
 



    27  

 
 

musicais, vozes e ruídos que deixam em evidência sua atenção a tudo que escuta e, por 

consequência, vê.  

No romance, a cantata BWV 106, Actus tragicus, de Johann Sebastian Bach (1707), 

é constantemente citada, de modo que a elegi para uma leitura comparada com o romance 

em questão, possibilitando assim uma iluminação mútua dos dois objetos. Propus uma análise 

arquitetada a partir de associações concebíveis entre a literatura e a música, utilizando o que 

Solange Oliveira (2003) denomina de representação de estruturas e técnicas musicais no texto 

literário. A escolha destes objetos se deu após eu ter desenvolvido uma pesquisa sobre o 

romance Acenos e afagos (2008), comparando-o à Paixão segundo São Mateus (1727), de 

Bach, em trabalho intitulado A arquitetura musical em Acenos e afagos de João Gilberto 

Noll (2014). Tanto esse romance quanto A fúria do corpo (1989) carregam características 

que podem ser comparadas àquelas utilizadas no período barroco, dialogando com o que se 

produziu no mesmo período da historiografia musical.  

Em conversa informal com o escritor no ano de 2009, numa Conferência por ele 

proferida em Montes Claros, Minas Gerais (disponibilizada em Apêndice ao fim desta tese), 

Noll afirmou que A fúria do corpo era seu romance mais barroco. Concordo com Noll ao 

verificar que o barroco, na visão de Affonso Ávila (1971) apresentada em O lúdico e as 

projeções do mundo barroco, suscita a liberação da sensibilidade e convida a uma relação 

enriquecida de possibilidades fruitivas, ampliando as experiências dos sentidos. Além disso, 

Ávila pensa de forma parecida às ideias de Umberto Eco (1991), que o barroco é um exemplo 

premonitório da estrutura contemporânea, a qual Eco denomina de obra aberta. O romance 

nolliano estabelece essa relação com os sentidos e propõe a comunicação através de uma 

tensão capaz de transportar o receptor ao êxtase, por efeitos de sentimentos extremamente 

intensos. Pensando com Linda Hutcheon (1991) sobre o pós-modernismo, posso afirmar que 

o texto nolliano é contraditório, pois constrói e depois aniquila os próprios conceitos nos 

quais se embasa. Essas contradições se manifestam com a presença do passado em um 

diálogo irônico. No mundo contemporâneo, de cultura fragmentada, a arte pós-modernista 

pode se manifestar dramatizando e provocando mudanças interiores como em A fúria do 

corpo (1989). 

O caráter barroco do romance é fortalecido se retomamos as reflexões de João Adolfo 



    28  

 
 

Hansen (2004), em diálogo com Wöfflin, mostrando que o termo neobarroco traduz o novo 

barroco instaurado a partir de um intervalo temporal entre o presente e o passado que anuncia 

o novo. Hansen mostra que um dos princípios desse estilo é o movimento do corpo. Um estilo 

que busca o avassalador, que deseja dominar o ser humano pela emoção, que gera 

insatisfação, instabilidade, que evoca o devir, que arrasta o ser humano para a tensão tal qual 

na música, que Susanne Langer, em Sentimento e forma (1953), interpreta como estruturas 

tonais que possuem íntima semelhança com os sentimentos humanos. Com essa discussão 

reitero que o texto nolliano em questão é transbordante, abarca todos esses afetos e deve, 

portanto, ser considerado barroco, no sentido do excesso – além disso, o romance conta com 

inúmeras citações sobre a cantata barroca que servem para fortalecer a relação entre o texto 

nolliano e o barroco. 

A cantata BWV 106, mais conhecida como Actus tragicus, provavelmente surgiu em 

meados de 1707, no período que Bach passa em Mühlhausen, conforme discorre Alfred Dürr 

(2014) em seus estudos sobre as cantatas bachianas. Essa cantata possui uma forma quase 

simétrica e tem seu início com uma sonatina.5 Trata-se de uma cantata fúnebre que possui 

proximidades com a cantata “BWV 131”, do mesmo compositor: música calma, 

acompanhada de duas flautas doces, duas violas da gamba e baixo contínuo6, que mistura 

solos de vozes diversificadas e coral em sua composição fragmentada, tanto textual quanto 

musicalmente.  

A obra nolliana poderia ser mais pesquisada em comparação com as artes de modo 

geral, assim como do encontro da literatura com a música que aparece em muitas de suas 

obras, mostrando a importância de dar continuidade ao trabalho iniciado no mestrado, de 

modo a ampliar as pesquisas na área de estudos interartes e valorizar o trabalho da escrita 

nolliana a partir de suas relações intersemióticas, sublinhando diferenças e semelhanças e, 

assim, contribuindo tanto para a investigação de cada arte e dos fenômenos estéticos de modo 

geral quanto para a valorização do escritor e sua obra. 

 
5 Sonata breve, fácil ou ainda “ligeira” ou de reduzidas proporções e de fácil execução. SADIE, Editor (Ed.), 
Dicionário Grove de música, 1994, p. 887. 
6 Expressão que se refere à parte ininterrupta de baixo que percorre toda a obra concertante do período barroco 
e serve como base para a harmonia. A forma reduzida “contínuo” tem o mesmo significado. Para música sacra, 

presumia-se na maior parte das vezes o uso de um órgão. Para música de câmara ou orquestral, costumava-se 
considerar um cravo como apropriado. SADIE, Editor (Ed.), Dicionário Grove de música, 1994, p. 66. 



    29  

 
 

Para o desenvolvimento desta pesquisa, apoiei-me no método comparativo, tratando o 

romance como uma partitura ao aproximá-lo da cantata supracitada, observando a 

ressonância entre os dois sistemas semióticos e fazendo ressaltar as combinações e os jogos 

intertextuais identificados com base na leitura das obras em questão. 

Optei por apresentar o desenvolvimento desta leitura em três capítulos. No primeiro, 

“A arquitetura poético-musical”, apresento as estruturas do romance e da cantata, observando 

como o escritor trabalha apropriando-se dos elementos musicais. Aspiro a verificar a forma 

da cantata e do romance, o modo como foram construídos e divididos em partes, e identificar 

se há alguma diferença ou semelhança nessas construções. Para tanto, foi realizada uma 

análise estrutural do romance, observando sua estrutura em forma de capítulos ou divisões e 

averiguando se esta divisão se assemelha à divisão das partes da cantata. 

No segundo capítulo, “A fúria do corpo retumba Actus tragicus”, comparo as 

estruturas do romance e da cantata apresentadas no capítulo anterior, evidenciando o que as 

aproxima e o que as afasta. Analiso elementos musicais da cantata e do romance e verifico 

que o escritor parece ter se preocupado em realizar as mesmas divisões da cantata em sua 

escrita, tendo como inspiração a estrutura formal da música. O pulso corporal é a 

representação do movimento sonoro e o corpo é o caminho do romance, no qual há um 

narrador a escutar a diversidade musical que se apresenta durante a narrativa. As referências, 

alusões e citações feitas no texto, quando são expostos, por exemplo, títulos de canções, 

compositores e personagens de óperas, não estão ali ao acaso: existem informações sobre 

cada uma delas que merecem ser observadas, possibilitando reflexões sobre o assunto.  

No terceiro capítulo, “Tempo para sonorizar e tempo para calar”, o desafio é discutir 

os conceitos de imagem, tempo, espaço e ritmo tanto para a literatura como para a música, 

identificando ainda se ocorrem de forma semelhante no romance e na cantata. Entendendo o 

corpo como uma onda sonora, traço correspondências observando os padrões de pulsação 

corporais e psíquicos para ler o tempo e o som. O ritmo influencia os padrões corporais, como 

corrente sanguínea, batidas do coração e respiração, em comparação com os andamentos 

musicais. Busco, assim, por meio desses conceitos, promover um entendimento sobre a 

construção textual baseada em recursos musicais e sobre a produção imagética através dos 

sons. Para tanto, necessito examinar a poética através do modo como o escritor trabalha, 



    30  

 
 

apropriando-se dos elementos musicais, estilizando e deslocando a música em seu texto.  

A associação entre a literatura e a música me demandou investigar as especificidades 

de cada arte à luz do fenômeno estético, e possibilitou a apresentação de respostas para 

algumas questões sobre o modo como João Gilberto Noll cria seus textos a partir da 

intertextualidade musical, enriquecendo-os, provocando os sentidos e deixando-os à flor da 

pele, em alerta, no decorrer da leitura. Minha hipótese inicial, que sustentou esta pesquisa, 

aventava que Noll escreve como se estivesse compondo, que busca emular a estrutura da 

cantata barroca em seu texto, e é isso o que acredito confirmar quando analiso a estrutura da 

narrativa em comparação à estrutura formal da cantata.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



    31  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

Capítulo 1 

A ARQUITETURA POÉTICO MUSICAL 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



    32  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Os temas de Bach não se elevam para além do tempo, mas 
para além do espaço [...] a forma como Bach ouve o que o 
mundo lhe diz é o modo como ele vê o mundo [...] Não é Bach 
que fala por meio de sua lírica, o mundo fala por intermédio 
dela [...] Bach é o maior poeta da morte na terra [...]A paixão 
do grande músico religioso é a solidão do homem em meio a 
demônios [...] A obra de Bach responde ao pensamento que 
indaga: como pode o mundo ganhar vida na arte?E o enigma 
fecha-se em seu inverso: à medida que a arte se tornou 
mundo! 

 
Oskar Loerke 



    33  

 
 

Neste capítulo contextualizo, através da história da música, a ruptura de Lutero com a 

Igreja Católica, utilizando a música para educar, e a evolução da cantata até alcançar a época 

de Johann Sebastian Bach, sua posição como músico da Igreja Luterana e sua forma de 

compor, assim como João Gilberto Noll e a forma de composição de suas obras. Analiso 

ainda a cantata Actus tragicus em sua estrutura e o modo de construção do romance A fúria 

do corpo. 

 
 1.1 Martinho Lutero: a ruptura com a igreja católica e a música como poder educativo 

 
Em meados do século XIII a música polifônica era, em sua maioria, sacra. No século 

XIV, a polifonia desenvolveu-se rapidamente e os textos profanos passaram a ser mais 

utilizados. No período seguinte, há um crescimento de composições profanas maior do que 

de sacras. A evolução musical continua e o humanismo aproxima a literatura e a música, 

como revelam Donald J. Grout e Claude V. Palisca (2007). Ainda conforme os autores, a 

igreja luterana conservou boa parte da música católica, tanto de cantochão7 como polifônica, 

inclusive o latim, por considerá-lo um importante fator para a “educação dos jovens”. 

A Reforma Protestante acontece no século XVI como crítica às práticas da Igreja 

Católica, controladora dos fiéis pelo mundo. Martinho Lutero era frade agostiniano e 

professor; se juntou a outros membros da Igreja e propuseram a reforma religiosa. O 

movimento liderado por Lutero, além de fazer crítica ao catolicismo, propunha novos 

caminhos para o cristianismo: o frade não desejava uma ruptura com a Igreja, mas mudanças 

que a instituição poderosa e milenar não acatou. Os nobres viram nas ideias de Lutero uma 

oportunidade de enfraquecimento do poder católico. 

Lutero queria salvar a alma do homem e foi muito influenciado por Santo Agostinho, 

para quem nada podia decidir a sorte do espírito humano, nada poderia limpar o pecado – 

uma característica humana. Para ele, os erros e as culpas são o caminho até Deus, mas é o 

 
7 Cantochão é o canto monofônico e em uníssono, originalmente sem acompanhamento, empregado em liturgias 
cristãs. SADIE, Editor (Ed.), Dicionário Grove de música, 1994, p. 166. 
 
. 



    34  

 
 

homem quem decide sobre a busca divina para alcançar a felicidade. Lutero acreditava no 

poder educativo da música e desejava a participação dos fiéis na música de serviço religioso, 

conservando o latim, que considerava parte importante na formação dos jovens. Acredita-se 

que, para ele, a palavra de Deus deveria ser divulgada para que saísse da bíblia e alcançasse 

os fiéis. A música luterana teve papel importante no século XVI, pois Lutero incentivava 

toda a igreja a participar da música que era reservada aos serviços religiosos, o que modificou 

a estrutura da Missa católica e do texto bíblico, levando à retirada de algumas partes e à 

inclusão de hinos. Na época de Bach, a liturgia ainda era, em parte, realizada em latim. A 

teologia protestante acompanha a transformação da leitura bíblica através do motete,8 tanto 

no campo textual quanto no musical, como asseguram Grout e Palisca (2007). 

O ensino da música era voltado à teologia, à ética e à retórica, sendo essa a base da 

educação luterana. Mônica Lucas (2014) afirma que nos tratados de Hermann Finck (1556) 

e Joachim Orydrius (1557) voltava-se a atenção para a composição musical e sua 

aproximação com o princípio da oratória. No século XVII, a música poética foi referendada 

com inúmeros tratados, dentre eles o de Joachim Burmeister (1606), que passou a ser 

referência ao detalhar conhecimentos técnicos musicais com nomes emprestados das figuras 

de linguagem. Lucas (2014) assegura, ainda, que na época houve uma introdução gradual do 

pensamento retórico nos escritos musicais, propondo-se métodos de ensino semelhantes aos 

utilizados para estudar línguas: 

Através do estudo e imitação dos modelos musicais, esperava-se que os 
alunos das Lateinschulen se tornassem capazes de produzir suas próprias 
obras. Isto é válido tanto para a escrita de discursos verbais quanto para o 
aprendizado musical. É sabido que a cópia era uma das principais ferramen-
tas de aprendizado musical. Exemplos deste tipo de emulação são frequen-
tes na obra de compositores setecentistas: sonatas de J.Ch. Bach9, transfor-
madas em concertos por Mozart; concertos de Vivaldi e Marcello transpos-
tos para o cravo por J. S. Bach. (LUCAS, 2014, p. 87). 

 
8 Moteto ou motete é uma das formas mais importantes de música polifônica, de 1250 até 1750. Originou-se no 
século XIII da prática de Pérotin e seus contemporâneos em Notre Dame de Paris, que consistia em acrescentar 
palavras à voz ou vozes superiores de uma CLÁUSULA, com um tenor em cantochão (“moteto” deriva do 

francês mot, “palavra”). Às vezes suas vozes superiores tinham textos diferentes. SADIE, Editor (Ed.), Dicio-
nário Grove de música, 1994, p.  623. 
9 Filho de Bach, Johann Christian Bach, compositor como o pai.  
 



    35  

 
 

Lucas (2016) deixa claro que o ensino da música luterana, ao se aproximar das retóricas 

gregas e das emulações reencontradas no humanismo, objetivava a edificação moral, 

tornando-se a música poética, portanto, um produto direto do pensamento humanista. A 

música e o discurso verbal são análogos para a formação da música poética e ambos se 

submetem às regras da retórica, tendo aquela o objetivo de instruir, dar prazer e deslocar o 

ouvinte a partir de um salto histórico para o passado, fazendo ligação com o presente literário-

musical por afinidades inexploradas. Lucas (2016) afirma ainda que Mattheson sofreu 

influência quase direta de Lutero, sendo que a instituição luterana acredita que a definição de 

musicus poeticus é a do músico que domina a teoria, a composição, a prática instrumental e 

o canto. 

 

1.2 A transformação estrutural da cantata 

 

O termo cantata é de origem italiana e significa composição poética para ser cantada. 

É o gênero mais importante de música de câmara vocal do período barroco e o principal 

elemento musical do serviço luterano. Trata-se do gênero de composição que une o vocal e 

o instrumental, de religiosidade dominante, e tem em si vários movimentos, com partes 

recitadas e partes cantadas. Grout e Palisca (2007) afirmam que a cantata começou como 

variação estrófica monódica e transformou-se numa forma composta de diversas seções 

contrastantes, tornando-se estruturalmente mais clara, constituída pela alternância entre 

recitativo e árias sobre texto de caráter amoroso, como uma cena retirada de uma ópera – 

porém de verve intimista, requinte artístico e elegância inapropriados à ópera. 

O estilo monódico, melodia em uníssono, foi instituído na Itália no século XV e ficou 

conhecido na Alemanha, onde os compositores se interessaram pela declamação não apenas 

de forma correta, mas espiritualizada e apaixonada pela palavra cantada, arte que na 

Alemanha protestante encontrou em Heinrich Schütz um mestre, como informa Alfred Dürr 

(2014). O surgimento da cantata se deve ao fato de Lutero desejar fazer propaganda da 

palavra divina. O centro do culto protestante é o sermão, que na igreja católica é chamado de 

homilia, momento em que a palavra divina é propagada, explicada e interpretada nos cantos 

do serviço religioso. A história da música sacra de Schütz a Bach é a penetração de elementos 



    36  

 
 

elogiosos, que proclamam a palavra divina, nos cantos do serviço religioso. A forma mais 

simples de realizar essa propagação é reproduzindo determinadas passagens textuais, que, 

com a repetição, passam a ser destacadas. Há também a inserção de palavras que eram criadas 

e podem ser verificadas inúmeras vezes na obra bachiana. Existem outras formas para que a 

propagação da palavra divina seja realizada, como a “[...] adição de um hino sacro antes ou 

depois do canto de um texto bíblico ou eclesiástico arcaico” (DÜRR, 2014, p. 32) ou o 

acréscimo de textos novos para adicionar uma interpretação ao original. 

Na igreja luterana, esses textos eram cantados pelo pastor como uma forma de ensinar 

a lição aos fiéis. Posteriormente, o coro assume a função de passar essa mensagem após a 

leitura do evangelho e não mais no meio dela, dando início ao nascimento do gênero cantata, 

que se firmou como termo utilizado para apresentação da palavra divina, a base de toda a 

música ligada ao texto bíblico. Houve uma transformação na nomenclatura da cantata, que 

foi reconhecida como “moteto”, “peça sacra”, “música de igreja”, “devoção musical”, 

“concerto”, entre outras denominações, sendo que cantata se estabeleceu como a 

terminologia para a música adequada à função de cantar, como estabelece Dürr (2014). 

O pesquisador adverte que a leitura bíblica evoluiu através do “moteto-textual”, 

chegando à cantata, tendo como “pano de fundo” o protestantismo, que provocou 

modificações simultâneas na música e no texto. A palavra bíblica, acrescida de textos livres, 

era apresentada aos fiéis na leitura. Os textos livres, conforme Dürr (2014), possuíam duas 

estruturas de composição: o madrigal10 e a poesia em estrofes (odes e hinos sacros). “O 

verdadeiro significado do madrigal para o desenvolvimento da cantata sacra evangélica não 

está tanto nele mesmo e sim na adequação do poema madrigalesco para as formas 

composicionais do recitativo e da ária da capo, ambos de origem italiana” (DÜRR, 2014, p. 

34). O madrigal teve sua época de maior difusão no século XVI, quando floresceu em toda a 

Europa a poesia estrófica, exemplificada pelos hinos sacros, que incluíam inúmeros textos 

agregando a palavra bíblica, sendo igualmente estrofes corais. Os poetas preferiam as odes, 

poesia devocional estrófica, como era denominada pela poética do período. Antes das 

 
10 O termo madrigal tem dois significados distintos e não relacionados: uma forma poética e musical da Itália 
do século XIV e partituras dos séculos XVI ou XVII sobre versos seculares. SADIE, Editor (Ed.), Dicionário 
Grove de música, 1994, p.  563.  
 



    37  

 
 

apresentações das Odes, era comum fazer uma citação bíblica como mote (estrofe anteposta 

ao início de um poema). Havia também a preferência pela cantata que tinha como apoio o 

texto bíblico e um poema estrófico, mantendo a estrutura musical iniciada por uma parte 

denominada de concerto, seguido de diversas árias que possuíam formas que se aproximavam 

da canção. Modelos dessas cantatas foram lançados em grande abundância por Buxtehude e 

contemporâneos, mas no período de Bach já estavam superados, conclui Dürr (2014). 

A cantata assume projeção entre os gêneros musicais, com Johann Sebastian Bach à 

frente como principal compositor do gênero. “A cantata italiana de câmara possui em sua 

forma a alternância entre recitativo e ária, e é este modelo que Erdmann Neumeister transfere, 

em suas poesias, para a cantata evangélica sacra” (DÜRR, 2014, p. 35). No século XVII, o 

domínio musical é exteriorizado de forma expressiva, e no século seguinte toma a forma e o 

corpo da cantata e da ópera, sendo que a canção solo com acompanhamento instrumental 

passa a ser veículo da expressão dramática, substituindo os conjuntos vocais. Nesse mesmo 

período, a introdução da forma italiana da cantata na igreja protestante gerou discussão entre 

as pessoas que a aprovavam e as que lhe eram contrárias, porém os músicos sentiam-se 

amparados pela Igreja para adotar a novidade e os luteranos viam, na adoção de elementos 

informais da ópera, uma interferência inadmissível do artifício profano no serviço divino, de 

modo que passaram a combater a novidade – porém, como atesta Dürr (2014), não 

conseguiram impedir que a forma italiana da cantata fosse utilizada.  

A cantata, que possuía variação estrófica monódica, passa a ter uma combinação de 

muitos trechos contrastantes, tornando-se posteriormente mais definida, com alternância 

entre árias e recitativos, geralmente com narrador, e constituindo, com a cena de ópera, 

semelhanças nos aspectos literário e musical e divergências quanto ao requinte artístico e 

caráter intimista.  
Ainda mais variadas que as bases textuais da cantata sacra – prosa bíblica, 
poesia estrófica de coral e ária, poesia madrigalesca – são suas formas 
musicais, que reúnem em si praticamente todo o repertório da época. [...] 
para apresentar a palavra bíblica por meio do coro, o moteto tem sido 
sempre a forma mais usual. (DÜRR, 2014, p. 36, grifo do autor). 

 



    38  

 
 

Posteriormente, a canção alemã vai desaparecendo e sendo incluída em óperas e 

cantatas que na Alemanha eram escritas em italiano e em alemão, sendo que os concertos 

religiosos de Schein ou Schütz originaram as primeiras cantatas de Bach. 

 

 1.3 Johann Sebastian Bach, o poeta da música barroca 

 
Para Sérgio Magnani (1989), o período barroco da história da música aspira aos grandes 

volumes sonoros com estruturas que conectam formas e volumes em amplas arquiteturas. 

Magnani afirma que o barroquismo linguístico amplia o número de vozes, e a forma coral 

protestante de origem luterana torna-se a base para composições funcionais e de alta 

qualidade estética, como as de Bach. 

Compositor alemão reconhecido no mundo protestante como virtuose do órgão, Bach 

foi artesão da música de concerto, consciente de oferecer o melhor de si em suas composições 

musicais para agradar seus ouvintes e exaltar a Deus. Sua família era formada por músicos 

e, para estudar música, ele copiava, transcrevia e fazia arranjos de diversos compositores, 

podendo assim se familiarizar com estilos e formas diferentes de composição, assimilando o 

melhor de cada compositor para aplicar em suas próprias músicas. “Bach compôs 

praticamente em todas as formas em voga no seu tempo, com excepção [sic] da ópera” 

(GROUT; PALISCA, 2007, p. 439). Como luterano, interessou-se também pela forma coral 

e sua música possuía cunho didático ou religioso, em conformidade com a doutrina de Lutero. 

Além disso, como afirmam Grout e Palisca (2007), Bach cultivava motivos descritivos e 

simbólicos em suas composições. 

É importante destacar que as composições bachianas já apresentavam especificidades, 

como a produção de imagem sonora da música programática: 

 
Em certas peças o acompanhamento ilustra a prática – comum a muitos 
compositores do barroco, especialmente relevante em Schültz e cultivada 
por Bach com um engenho poético extraordinário – de assinalar, por meio 
de motivos descritivos ou simbólicos, as imagens visuais ou implícitas do 
texto coral (GROUT; PALISCA, 2007, p. 443). 

 
Diversos compositores posteriores a Bach o elogiaram, mostrando seu encantamento 



    39  

 
 

pela música bachiana, representativa pela música em si e pelos estados da alma que evoca; 

pela plasticidade, que denunciava sua grande criatividade e poder de imaginação; e pelo 

entrelaçamento sonoro realizado artesanalmente, o que o transformou em um exemplo de 

perfeição na área da composição. As composições bachianas buscam orientações no texto 

bíblico e no hino sacro. Dürr (2014) afirma que o texto da cantata Actus tragicus tem origem 

em uma diversidade de hinos e trechos bíblicos e que faz aproximação com a cantata BWV 

131 em seus traços estilisticos e na forma. 

Bach está à frente do seu tempo e foi valorizado no período romântico da história da 

música, quando suas peças foram reencontradas por Mendelssohn, tendo então reconhecido 

o seu valor como compositor. Suas composições exibem formas cíclicas, utilizam múltiplas 

vozes ou instrumentos; o tecido de sua música possui embasamento vertical e horizontal, no 

qual há um entrelaçamento entre passado e futuro, mostrando que o compositor se adianta ao 

tempo. Sua música não é apenas um paradigma, mas um desafio aos instrumentistas e 

cantores que se aventuram a interpretá-la. 

No período considerado barroco para a história da música, entre os séculos XVI e 

XVIII, os centros musicais alemães estavam em sua maioria situados nas regiões 

protestantes, incluindo as cidades nas quais os reis residiam, mesmo as cortes sendo católicas, 

assegura Franz Rueb (2001). Nesse período, a sociedade estava marcada por uma excessiva 

força vital, pelo desperdício, pela autodestruição e pela decadência, e foi nesta época que 

Bach viveu, absorvendo esta atmosfera de guerras. A Guerra dos Trinta Anos e as guerras 

contra os turcos, por exemplo, foram devastadoras na Alemanha, e também em Viena e 

Budapeste, continua a relatar Rueb (2001). A morte, portanto, era um elemento muito presente 

na vida de Bach desde sua infância e, talvez por este motivo, se manifeste tão intensamente 

em sua música. O excesso impregnava tudo, principalmente a destruição das coisas 

mundanas: “Os burgueses eram muito devotos; suas casas, porém, inclusive as escadarias da 

entrada, eram repletas de festivos elementos decorativos. O anseio pela alegria e o espírito 

de festa eram quase insaciáveis” (RUEB, 2001, p. 54-55), bem como a necessidade de 

expressar a morte. 

Para falar de Bach preciso destacar o conceito de paródia muito frequente na obra do 

compositor. Affonso Romano de Sant’Anna (2003) descreve a paródia como originária na 



    40  

 
 

música, um tipo de contracanto11, e se apropria dos conceitos de paródia de Brewer, Shipley, 

Tynianov e Bakhtin para  discutir e refletir a respeito, propondo a paródia como desvio, o 

que ocorre nas composições bachianas ajustando uma composição religiosa para um 

momento de homenagem; e escrituras nollianas em que Noll cria um jogo intertextual para 

exercitar a linguagem como um jogo de espelhos. Sant’Anna ainda afirma que a paródia 

metalinguística é uma “linguagem que fala sobre outra linguagem” (SANT’ANNA, 2003, p. 

8).  O autor define paródia, a partir de conceitos de Tynianov (1919), como: 

[...] dois planos necessariamente discordantes, deslocados: a paródia de 
uma tragédia será uma comédia, não importa se exagerando o trágico ou o 
substituindo. Tem efeito de deslocamento, de intertextualidade das 
diferenças, de discurso em progresso, de deformação. Caráter contestador; 
duplicidade, ambiguidade e contradição. É uma disputa aberta do sentido, 
uma luta, um choque de interpretação. (SANT’ANNA, 2003, p. 13). 

Esse caráter contestador muito presente em A fúria do corpo (1989) me faz discutir 

os conceitos de barroco e contemporâneo com Giorgio Agamben (2009), que coloca a 

contemporaneidade como uma relação individualizada com o tempo, unindo-se e afastando-

se dele por associação e anacronismo. “Reflexão que mostra o ‘escuro’ do texto que busca 

na ‘sombra’ da contemporaneidade uma repetição que existiu no passado e que, agora, é 

modificada para atender às necessidades do mundo atual” (CALLADO, 2014, p. 56). Uma 

metodologia que ajuda a conter as ruínas barrocas e pós-modernas em um único lugar, 

impondo um novo modo de diálogo com o passado.  

O mundo contemporâneo está atraído pela reflexividade que Linda Huctheon (1985) 

aponta como um processo inspirado na lógica matemática, nos sistemas de informação, nos 

desenhos de Escher, citando o livro de Douglas Hofstadter (1979) que mostra como os 

sistemas referem-se e reproduzem-se a si mesmos. A autora defende o conceito de paródia 

como “[...] uma das formas mais importantes da moderna auto-reflexividade; é a forma do 

discurso interartístico. [...] A música tem participado, com as outras artes, neste ‘virar-se para 

dentro’ geral, a fim de refletir sobre sua própria constituição” (HUTCHEON, 1985, p. 13),  

 
11 Contracanto é a melodia que acompanha a linha principal e forma com ela uma espécie de diálogo. SADIE, 
Editor (Ed.), Dicionário Grove de música, 1994, p. 217.  
  



    41  

 
 

tendo como principal interesse a forma e a relação consigo mesma, trazendo o sentido 

provocador e o jeito de exprimir do escritor. 

Algumas cantatas de Bach são paródias, pois recorreram a composições anteriores, 

normalmente profanas, das quais a melodia era reutilizada com texto religioso. Bach utiliza 

o jogo intratextual conceito utilizado por Affonso Romano de Sant’Anna (2003) no qual há 

uma retomada de alguma obra do autor em que ele a reescreve para utilizá-la em eventos de 

caráter diferente da primeira proposta. Na obra bachiana, os textos eram criados para 

combinar com a função da cantata. Muitos poetas trabalharam com Bach, destacando-se o 

mais representativo da Corte de Weimar, Salomon Franck, que geralmente utilizou palavras 

bíblicas e poesia em estrofes para compor as cantatas. Bach recorreu também a textos de 

Erdmann Neumeister, bem como de Georg Christian Lehms, entre outros. 

As cantatas de Bach foram marcadas pelos estímulos italianos e pela tradição alemã. 

Ele compunha uma média de 59 por ano, formando uma série de cantatas que se repetiram 

por cinco ciclos, dos quais atualmente são conhecidos apenas três, pois suas composições se 

perderam no tempo. Dürr alega que as 

[...] primeiras cantatas de Bach que nos foram legadas são da época de 
Mühlhausen. A julgar pela forma, elas pertencem ao tipo da cantata 
eclesiástica mais antiga, pré-neumeisteriana, portanto ainda lhes faltam 
recitativos e as árias do tipo operístico napolitano (DÜRR, 2014, p. 41-42). 

 
Este modelo pode incluir Gottes Zeit ist die allerbeste Zeit (O tempo de Deus é o 

melhor dos tempos), conhecida como Actus tragicus, BWV 106, que provavelmente é 

datada de 1707. Dürr afirma ainda que “[...] como base textual servem essencialmente a 

palavra bíblica e o coral – exclusivamente em BWV 131, 196, 4,” (DÜRR, 2014, p. 42) e, de 

forma quase excludente, na cantata Actus tragicus. 

 

1.4 Actus tragicus e sua arquitetura 

 
A cantata BWV 106, Gottes Zeit ist die allerbeste Zeit, mais conhecida como Actus 

tragicus, tem forma semelhante à das antigas cantatas sacras, com textos extraídos da bíblia 



    42  

 
 

e hinos protestantes e por não possuirem recitativos e árias. Nela são incluídas palavras como 

elementos de ligação, mostrando que seus textos, provavelmente compilados por Bach, são 

fragmentados. A ideia básica é que a maldição e punição relacionadas à Morte foram 

transformadas em promessa e destino por intercessão de Cristo. 

Conforme Dürr (2014), a cantata Actus tragicus é considerada uma obra genial e 

profunda, composta por Bach quando este tinha 22 anos, e marca sua maturidade, colocando-

o à frente dos compositores de sua época: 

Em sua construção musical, a obra assemelha-se ao moteto: elementos 
isolados breves, alternantes na formação e na temática, colocam-se em 
sequência a serviço de uma interpretação possivelmente mais intensa e mais 
musical da palavra cantada. Simultaneamente – e nisto reside a “revelação 

do futuro” na concepção desta obra – as partes isoladas são reunidas numa 
forma simétrica maior. (DÜRR, 2014, p. 1107). 

O gráfico de Dürr divide a cantata em seis grandes partes, que se subdividem em 

quatorze. A simetria acontece após a sonatina, com alternância entre coro e solos. 

 
            Figura 1– Gráfico utilizado por Dürr: 

  
            Fonte: DÜRR (2014, p.1107). Adaptado por CALLADO (2019). 

 

 

A divisão proposta por Dürr possui seis partes, sendo que a seção A é a sonatina, que 

está fora da sincronia das outras partes, funcionando apenas como um trecho introdutório. 

Na sequência existem os fragmentos B, C e D e, em seguida, uma retomada dos trechos C e 



    43  

 
 

B sucessivamente, um pouco diferentemente das partes iniciais de mesma letra. A análise 

dos excertos será realizada individualmente, conforme a partitura, na qual a cantata é dividida 

em quatro extratos maiores: 1. Sonatina; 2. Coro; 3. Árie12 e 4. Coro, subdivididos em trechos 

menores, em partes que foram identificadas por letras. A sincronia se concentra nas parcelas 

relacionadas a seguir: 2. Coro, 3. Árie e 4. Coro, nas quais o 2. Coro é dividido em oito 

fragmentos, o primeiro sem denominação de letra, nem de andamento, e os outros marcados 

com letras de A a G; a 3. Árie está dividida em duas partes: A e B, e, finalmente, o 4. Coro, 

que no primeiro fragmento não possui denominação alguma de andamento, sendo 

determinada nesse texto como S/na (cujo significado é sem nome de andamento), e somada 

às partes A e B, como pode ser visto na figura seguir. 

 
    Figura 2 – Divisão das subpartes da cantata 

1. Sonatina 2. Coro 3. Árie 4. Coro 

 S           S/na A-B-C-D-E-F-G A e B S/na A e B 

               Fonte: CALLADO (2018). 
 

 

A parte 1. Sonatina foi composta na tonalidade de mi bemol maior (EbM), compasso 

quaternário, destacada por ser a única parte exclusivamente instrumental, tecida a partir de 

duas flautas doces contralto, duas violas da gamba e um contínuo, em andamento Molto 

adágio, bastante lento, contendo no total vinte compassos. Nessa espécie de pequena 

introdução, o contínuo acompanha sempre em colcheias que se repetem constantemente, e 

essa repetição deixa de acontecer apenas no momento em que se cria um caminho para outra 

nota, que passará a ser repetida. O baixo contínuo está diretamente ligado ao Barroco e sua 

prática no início do período passa a ser relevante para acompanhar a monodia, derivada da 

música grega e auxiliar na afinação do coro. 

 
12 Arie- Na cantata Actus tragicus vem escrito dessa forma com finalização da palavra em “e”, por isso acatei 

a palavra como está na partitura da obra bachiana. 



    44  

 
 

            Figura 3 - O movimento do baixo contínuo 

            Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude (2012). 
 
 

As violas da gamba são instrumentos de corda, tocadas com arco, muito utilizadas nos 

períodos da Renascença e do barroco que, para serem tocadas, necessitam do apoio entre as 

pernas (o termo gamba, em italiano, significa perna). As violas entram no segundo tempo do 

primeiro compasso, logo após a entrada do contínuo, fazendo um caminho semelhante entre 

elas com um intervalo, de quartas justas, que posteriormente se modifica, “[...] transportando 

o ouvinte para a terra das almas bem-aventuradas, onde não existe mágoa nem dor” 

(GEIRINGER, 1985, p. 153). Essa terra é o paraíso, o lugar em que os pecados deixam de 

existir. 

 
                      Figura 4 - Violas da gamba 

                     Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 
 

No quarto compasso entram as flautas doces contraltos, como se a segunda flauta fosse 

a sombra da primeira, percorrendo o mesmo caminho, porém omitindo alguns trechos em 



    45  

 
 

que ela silencia. A primeira flauta faz o tema e a segunda, uma variação, como se as flautas 

falassem a mesma coisa de forma um pouco diferente, como se uma completasse a outra. 
 

 

                            Figura 5 – Entrada das flautas 

               Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 
 

 

A segunda peça, denominada na partitura da cantata como 2. Coro, está dividida em 

oito subpartes, designadas por letras e andamentos, com exceção da primeira parte. Sua 

melodia é “[...] do tipo de canção popular [...] como as que Bach gostava de usar em suas 

primeiras obras [...]” (GEIRINGER, 1985, p. 153). O primeiro coro possui melodia de canção 

popular e ariosos curtos para tenor e baixo. O grande coro está concentrado no drama em 

forma de fuga, simulando o rigor da Lei através das palavras do Eclesiastes, como informa 

Karl Geiringer (1985). 
 



    46  

 
 

  Figura 6 – 2. Coro 

  
             Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 

 

 

O 2. Coro compreende os trechos, na partitura, determinados pelas letras de A a G, 

exceto o primeiro, sem título, no qual não há determinação de andamento e este se aproxima 

do Andante, mesmo sem estar pré-estabelecido; possui compasso quaternário, com coro 

homofônico, no qual as vozes cantam a mesma letra com o mesmo ritmo, acompanhadas nos 

dois primeiros compassos apenas pelo contínuo e depois reforçadas pelos outros 

instrumentos, contendo seis compassos no total; o segundo extrato possui compasso ternário 

e polifônico, denominado de Parte A, em andamento allegro, no qual as vozes entram uma a 

uma, como uma fuga; possui mesma tonalidade que o trecho anterior, instrumentos sendo 

conduzidos junto com as vozes e, no final, a instrumentação segue de forma independente 

para finalizar a parte, que é muito maior do que a anterior, abrigando 34 compassos. 



    47  

 
 

                                     Figura 7 – Parte A do 2. Coro 

                                     Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 

 
A parte B é pequena, constituída de sete compassos de coro homofônico em que as 

vozes iniciam no último compasso da parte anterior em andamento Adágio assai, compasso 

quaternário acompanhado de todos os instrumentos e finalizado com uma fermata13 como 

preparação para a parte C. É o intérprete que determina o valor de duração da nota que carrega 

o símbolo da fermata, que é representado pelo semicírculo com um ponto no meio, linguagem 

musical referente ao termo.  
 

  

                                  Figura 8 – Parte B do 2. Coro 
 

                                 Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 

 

 

 

Na parte C, os instrumentos fazem a introdução para o solo de tenor escrito na clave 

de dó, em andamento Lento, compasso quaternário, composto por 23 compassos. 

 
13 Fermata, em italiano, quer dizer “parada”, “pausa”. Sinal (um ponto encimado por um semicírculo) mos-
trando o final de uma frase, ou indicando o prolongamento de uma nota ou de uma pausa além do seu valor 
habitual. SADIE, Editor (Ed.), Dicionário Grove de música, 1994, p. 318. 



    48  

 
 

  Figura 9– Parte C do 2. Coro 

Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 
 

 

O trecho D, composto por 60 compassos, destaca o solo de baixo em andamento 

Vivace, compasso ternário e unidade de colcheia. 

 

 
             Figura 10 – parte D do 2. Coro  

  

                                                      Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 
 
 



    49  

 
 

A parte E exibe inicialmente o coro polifônico, que tem seu início escrito na clave de 

dó para as vozes masculinas, começando com as graves, entrando posteriormente as agudas 

e, depois, os contraltos, em um total de 15 compassos na forma coral, trecho esse que dá 

início ao solo de soprano acompanhado apenas pelo contínuo, por 10 compassos. 

 
                                                        Figura 11 – Parte E do 2. Coro 

                         Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 

 
 

O solo de soprano aparece apenas no final da parte E e o coro silencia ao iniciar este 

solo, sendo que os instrumentos entram para acompanhar a voz aguda feminina até o 

compasso 154, onde finaliza o trecho E com andamento Andante em compasso quaternário. 

O trecho F é uma continuação da parte E; não está separado por barras duplas, mas 

contém a letra de identificação da parte, que dura 13 compassos. A parte F inicia com 

instrumentos por dois compassos, sendo que no segundo há a entrada do coro em fuga. Os 

instrumentos cessam no terceiro compasso, dando às vozes do coro autonomia para entrar, 

começando pelo baixo, seguido pelo tenor. Posteriormente percebe-se a entrada do contralto, 

construindo uma fuga com estes três naipes e a entrada do solo de soprano no final do 

compasso 161, e um retorno dos instrumentos no compasso 165, sendo que no compasso 

seguinte o coro para de cantar, deixando o solo de soprano reinar por apenas dois compassos. 



    50  

 
 

O coro retorna na parte G, alternando com os instrumentos, que permanecem nesse vaivém 

até o compasso 178. 

 
                                                    Figura 12 - Parte F do 2. Coro 

                     Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 

 

O compasso 179 abarca instrumentos e vozes, bem como o solo de soprano por quatro 

compassos, cessando o acompanhamento do solo, que acontece apenas através do contínuo 

até este silenciar e deixar o solo de soprano encerrar sozinho a parte, ao cantar a palavra 

Jesus”. 

 
 

                                     Figura 13 – Parte G do 2. Coro 
 

                                    Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 

 



    51  

 
 

 

As partes E, F e G somam um total de 55 compassos com revezamento de coro e solo 

de soprano, que encerra sozinho o trecho G acompanhado apenas do contínuo em colcheias 

e notas iguais, o qual para de soar no último compasso do trecho, deixando que no final do 

solo reine apenas a voz do soprano. Geiringer afirma que, 

[...] numa fuga poderosa simbolizando a rigidez da Lei, as três vozes mais 
graves apresentam as palavras do Eclesiastes, Es ist der alte Bund, Mensch 
du musst sterben (Pois a aliança desde o começo diz: Homem, tu morrerás). 
Em dramático contraste, as vozes leves dos meninos sopranos interrompem 
frequentemente com uma breve citação da Revelação: Jakomm, Herr Jesu 
(Oh vem, Senhor Jesus). (GEIRINGER, 1985, p. 153). 

Ao invocar Jesus, a intensidade musical vai aumentando e, ao final, o solo de soprano 

é concluído sem qualquer acompanhamento instrumental. Há uma alternância entre solo de 

soprano e coro. O coro é acompanhado pelo contínuo, que dá início a uma fuga a três vozes 

por 15 compassos, até que o coro cessa para entrar o solo de soprano, que continua com 

acompanhamento apenas do contínuo. Após alguns compassos de solo, as flautas doces 

entram apoiadas pelas violas da gamba e contínuo por quatro compassos, finalizando a parte 

E e iniciando a parte F com interrupção do solo para dar entrada ao coro de três vozes, sendo 

que, no sexto compasso, acompanhados apenas pelo contínuo, seguem juntos o solo de 

soprano e as três vozes em fuga por mais sete compassos, encerrando a parte F e dando início 

à parte G. Nessa parte, o solo de soprano segue por dois compassos apenas com o contínuo 

e cessa quando o coro entra novamente, por cinco compassos. Logo após acontece a entrada 

dos instrumentos, por três compassos, sendo que no quarto o solo entra novamente 

acompanhado pelo contínuo, e encerra sozinho este trecho. Esta etapa da peça musical 

assemelha-se a três partes que se unem numa só, tendo como fio condutor a voz de soprano 

que clama por Jesus. 

A 3. Árie é composta de uma pequena introdução realizada pelo contínuo em dois 

compassos e em seguida dá-se início à ária de contralto denominada de segmento A. Dürr 

mostra a divisão dessa ária, que se faz em duas partes e não em três, como é costume, por 

isso denominada de arioso: 



    52  

 
 

O solo de contralto In deine Hände (Em tuas mãos), cuja melodia 
declamatória se relaciona com o concerto sacro do século 17, é 
acompanhado apenas pelo contínuo. Com seu baixo quase ostinato, este 
solo se aproxima da chacona.14 A ele se junta diretamente o solo do baixo 
Heute wirst du mit mir im Paradies sein (Hoje mesmo estarás comigo no 
paraíso), que de igual modo é acompanhado pelo contínuo. (DÜRR, 2014, 
p. 1112). 

A 3. Arie possui 70 compassos e está dividida em duas partes, denominadas de A e B, 

respectivamente para as vozes de contralto e baixo, e simboliza um diálogo entre o homem 

e Deus. No trecho referente ao baixo, no 15º compasso um coro homofônico entra como se 

fossem anjos e cantam notas longas, enquanto o baixo canta notas curtas que mantêm a calma 

de quem é encaminhado por anjos ao paraíso. 

 
Figura 14 – Parte A da 3. Arie 

Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 

 

 
14 Chaconne ou chacona: dança e forma de variação barroca, de origem espanhola, derivações da antiga 
Sarabanda, baseadas num tipo de ostinato, isto é, na reprodução constante de um mesmo modelo de poucos 
compassos, geralmente em número de oito. Variação melódico-rítmica sobre um baixo ostinato, e portanto, 
sobre um esquema harmônico sempre igual. MAGNANI, Expressão e Comunicação na Linguagem da 
Música, 1989, p. 154-155.  
 

 



    53  

 
 

O primeiro trecho A é um solo de contralto com acompanhamento de contínuo em 24 

compassos e a segunda parte trata-se do solo de baixo em 46 compassos, com um coro 

homofônico suave que canta para encerrar a parte B, acompanhado do contínuo e das flautas. 
 
 

Figura 15 – Parte B da 3. Arie 
 

 Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 
 

 

No solo do baixo há ocorrência predominante de colcheias pontuadas e semicolcheias, 

promovendo uma velocidade que não é própria do tipo vocal. Talvez o compositor tenha 

desejado anunciar uma alegria em entrar no paraíso aumentando o andamento através de 

figuras musicais de menor valor.  

O 4. Coro, composto de 52 compassos na união das partes, está dividido em três 

passagens, sendo que o trecho inicial é marcado pela entrada dos instrumentos e, no compasso 

seis, o coro homofônico se junta ao instrumental. Esta seção possui 19 compassos com 

andamento não determinado, pouco saltitante graças às violas que tocam colcheias entre 

pausas e provocam a sensação de pequenos saltos. 

 



    54  

 
 

                                     Figura 16 – Primeira parte do 4. Coro 
 

Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 

 

O trecho A, desta parte, é um coro polifônico em 16 compassos, acompanhado pelo 

contínuo em andamento Allegro.  

 
  Figura 17 – Parte A do 4. Coro 

           Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 



    55  

 
 

 

As flautas fazem o mesmo movimento melódico da voz mais aguda do coro enquanto 

as violas percorrem o movimento melódico das vozes mais graves. Esses instrumentos só 

entram na parte B, que dá sequência ao trecho anterior, sem denominação de andamento, 

compondo 17 compassos que se concluem com um tempo de fermata para as flautas e violas 

e dois para o coro e o contínuo. 

 
Figura 18 – Parte B do 4. Coro 

                                                              Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 
 
A cantata Actus tragicus não possui recitativos15; trata do tema da morte, como uma 

espécie de união do homem com Deus, e louva a Santíssima Trindade a partir de uma música 

que acalma. Ela coloca o compositor alemão como um arquiteto consciente da união entre 

texto e música, na construção de um verdadeiro discurso sonoro. 

 

 

 

 
15Recitativo- tipo de escrita vocal, normalmente para uma única voz, que segue os ritmos e acentuações naturais 
do discurso, e também seus contornos em termos de altura. SADIE, Editor (Ed.), Dicionário Grove de música, 
1994, p. 600. 



    56  

 
 

1.4.1 A construção textual em Actus tragicus 

 
O texto de Actus tragicus, cantata sacra, está organizado de maneira específica, com 

citações de trechos de hinos protestantes e textos bíblicos que são costurados com algumas 

palavras livres utilizadas como elemento de ligação, conforme estabelece Dürr (2014). O 

texto em alemão começa na segunda parte, denominada de 2. Coro, que é dividida em oito 

subpartes, sendo as três primeiras em forma de um moteto. O primeiro movimento é um coral 

homofônico, o segundo é polifônico e, no terceiro, há um retorno ao coral homofônico, que 

utiliza o seguinte texto: O tempo de Deus é o melhor dos tempos / “Porque nele vivemos, e 

nos movemos, e existimos” até quando Ele o quiser / Nele morremos no tempo certo, 

segundo sua vontade.16 Grafamos os trechos em itálico, pois mesmo a cantata sendo sacra 

possui textos livres, enquanto o trecho entre aspas é retirado diretamente da bíblia, mostrando 

que a cantata é uma mistura de textos híbridos para passar a mensagem da morte, da passagem 

de uma vida para outra, da transposição de mundos que Deus determina em que momento 

acontecerá para cada ser humano. O texto da cantata é moralizador e induz o ser humano a 

buscar uma verdade absoluta sobre a vida e a morte. O trecho bíblico retomado na cantata 

está inserido, na Bíbia católica, em Atos dos apóstolos 17:28: “Porque é nele que temos a 

vida, o movimento e o ser [...]” (BÍBLIA SAGRADA, 2002, p. 1435). Na Bíblia protestante, 

o texto é exatamente o mesmo da cantata, pois Bach era protestante. A pesquisa foi realizada 

com a Bíblia Almeida Corrigida Fiel online e com a Bíblia Sagrada Ave Maria – a 

primeira é muito utilizada pelos evangélicos e a segunda pelos católicos, motivos pelos quais 

as escolhi, uma vez que tanto a obra bachiana como a nolliana transitam entre as crenças 

luterana e católica.  

Na sequência, apresenta-se uma chacona, dança e forma de variação barroca, que 

normalmente é em compasso ternário, e na cantata acontece em compasso quaternário, trata-

se do solo de tenor: Ah, Senhor, “ensina-nos a bem contar os nossos dias, para alcançarmos 

 
16 No original: “Gotes Zeit ist die allerbeste Zeit. ‘In ihm leben, weben und sind wir’ Solange erwill. In ihn 
sterben wir zur rechter Zeit, wenn erwill”. DÜRR, As cantatas de Bach, 2014, p. 1104. 
 



    57  

 
 

o saber do coração”.17 Na Bíblia católica, o trecho que se aproxima dessa passagem da cantata 

está em Salmos 89:12: “Ensinai-nos a bem contar os nossos dias, para alcançarmos o saber 

do coração” (BÍBLIA SAGRADA, 2002, p. 729), mostrando que o homem precisa saber 

viver. Na Bíblia Almeida Corrigida Fiel online consta o salmo 90:12, que contém o mesmo 

conteúdo: “Ensina-nos a contar os nossos dias, de tal maneira que alcancemos corações 

sábios” (BÍBLIA ALMEIDA on-line). O trecho ensina que só o caminho da religiosidade 

poderá salvar o ser humano, que devemos buscar o aprendizado com a palavra de Deus, que 

a vida é breve, que a única certeza que temos é a morte e que a palavra divina ilumina o 

caminho humano. Os que percorrem estradas sinuosas precisam aprender a avaliar tudo à luz 

da eternidade. Para que o ser humano conquiste o coração sábio, precisa adquirir 

conhecimento espiritual, pois a palavra sabedoria significa inteligência que enxerga bem, que 

evita o pecado, que valoriza o tempo de vida concedido. A expressão em latim, Carpe diem, 

ficou conhecida por ser citada no primero livro de Odes, do poeta Horácio, escrito 

provavelmente em 23 a.C., e significa saber aproveitar bem o dia, no sentido de aproveitar o 

máximo o tempo presente, pois a vida é efêmera. Carpe Diem é uma expressão da 

Antiguidade, mas no barroco foi desenvolvida de forma angustiada, pois era uma tentativa 

de fundir os opostos, de conciliar o que, no fundo, é inconciliável: a razão e a fé, a matéria e 

o espírito, a vida carnal e a vida espiritual. Saber contar bem os dias vividos é aproveitá-los 

da melhor maneira possível, fazendo o bem a si e ao próximo, pois o ser humano não tem 

ciência do tempo de vida que lhe é devido. 

A ária do baixo representa a palavra de Deus, que orienta o homem a organizar a sua 

vida, pois a qualquer momento pode morrer. A tradução do texto da cantata Actus tragicus 

foi realizada por Claudia Dornbusch e Stéfano Paschoal e integra o livro As cantatas de 

Bach, de Alfred Dürr, no qual encontrei os textos em alemão e português: “Põe em ordem 

tua casa, porque morrerás, e não viverás!”18 Esse trecho bíblico está em Isaías 38:1 e narra a 

doença de Ezequias e a visita do profeta Isaías, que lhe disse: “[...] Eis o que disse o Senhor: 

 
17 No original: “Ach, ‘Herr, lehre uns bedenken, daβ wir sterben müssen, auf daβ wir Klug werden’”. DÜRR, 
As cantatas de Bach, 2014, p. 1104. 
18 No original: “Bestelle dein Haus; denn du wirst sterben und nicht lebendig bleiben”. DÜRR, As cantatas 
de Bach, 2014, p. 1105. 
 



    58  

 
 

põe em ordem a tua casa porque vais morrer, não te restabelecerás” (BÍBLIA SAGRADA, 

2002, p. 987); mas Ezequias se restabeleceu porque orou ao Senhor com lealdade e, assim, 

teve sua vida prolongada por quinze anos. 

A ária de soprano vem após a ária do baixo e começa com o contínuo acompanhando 

o coro polifônico: “É a velha aliança”. Homem, “tu deves morrer!”; Vem, Senhor Jesus!19 O 

trecho está no Apocalipse 22:20, e na cantata não recebe um nome, letra ou especificação de 

andamento. Remete à identificação de qual é o melhor momento para todas as coisas: o tempo 

que o homem deve esperar para mudar de vida, para sair das dificuldades... porém, é Deus 

quem determina o momento dos acontecimentos e o homem deve esperar com paciência o 

momento correto para agir. A vida e a morte dependem da vontade de Deus, do tempo que 

Ele determina. Deus é uma espécie de escritor, e a narrativa é a vida de cada ser humano. O 

sofrimento de Cristo deixa de representar o pessimismo da vida e do mundo para guiar o 

caminho da salvação humana e a vida eterna. Essa imagem reflete a necessidade que a 

religião tem de moralizar a vida através do medo.  

 

1.4.2 Os andamentos marcam o tempo musical 

 

Os andamentos musicais são indicados no início da música através de termos italianos 

e divididos em três níveis de velocidade: lentos, médios e rápidos. Comportam diversas 

nomenclaturas referentes a uma pluralidade de andamentos em cada nível, que vão de 40 a 

208 batidas por minuto, e que podem ser indicados com nomes de danças; essas indicações 

variam conforme o compositor. Existem aparelhos denominados metrônomos20, que podem 

ser analógicos ou digitais, destinados a marcar esses andamentos para auxiliar os músicos. 

Não há apenas um número de batidas referente a cada andamento, existem duas ou três 

marcações: assim, o músico pode escolher entre os que são oferecidos, o andamento que lhe 

 
19 No original: “Es ist der alte Bund: Mensch, du muβt sterben! Ja, komm, Herr Jesu”. DÜRR, As cantatas de 
Bach, 2014, p. 1105.  
20 Metrônomo é o aparelho usado para determinar o andamento musical: mais especificamente, um aparelho de 
pêndulo duplo que funciona como um mecanismo de relógio. Suas duas finalidades principais e bem definidas 
são estabelecer um andamento adequado para uma peça. SADIE, Editor (Ed.), Dicionário Grove de música, 
1994, p. 600.  

 



    59  

 
 

pareça mais aproximado do seu pulso sanguíneo. A pessoa mais calma possivelmente 

escolherá o pulso mais lento, enquanto a mais agitada poderá definir o mais rápido dentre 

aqueles propostos pelo aparelho. O Dicionário Grove de Música determina a palavra 

andamento como “[...] indicação da velocidade em que uma peça musical deve ser 

executada” (SADIE, 1994, p. 28). No barroco tardio, o andamento passa a ser indicado pelos 

modelos italianos, que tanto instruem sobre os andamentos como podem também sugerir as 

atmoferas emocionais em que a peça deve ser executada. Sadie (1994) afirma, ainda, que o 

andamento de danças também servia de modelo para a execução de peças musicais.  

O nível lento comporta os andamentos denominados de Grave (muito devagar, pesado, 

sério); Largo (muito vagaroso); Lento (devagar, lentamente); Adagio (vagaroso, calmo); 

Larghetto (menos lento e majestoso que o largo) e Adagietto (o mais devagar possível. 
 

Tabela 1- Andamentos musicais 

 

Fonte: Metrônomo Nikko Seiki Co., LTD. Imagem produzida: Callado, 2019. 

 

Os andamentos considerados médios são: Andante (como quem caminha 

normalmente); Andantino (mais rápido que o anterior); Maestoso (mais rápido que o 

andantino e mais lento que o seguinte); o Moderato (é comedido, moderado), enquanto o 

Allegretto é rápido, porém menos que o Allegro. Ainda temos, dentre os medianos, o Animato 

ANDAMENTOS 

LENTOS MÉDIOS RÁPIDOS 
Grave 40-46 Andante 72-76 Allegro 132-138 

Largo 48-50 Andantino 80-84 Assai 144- 152 

Lento 52-54 Maestoso 88-92 Vivace 160- 176  

Adagio 56-58 Moderato 96-104 Presto  184-200  

Larghetto 60-63 Allegretto 108-116 Prestissimo 208 

Adagietto 66-69 Animato 120-126  



    60  

 
 

(animado, vivaz) e se vier acrescido de outa expressão como ex: Molto, poderá deixá-lo mais 

mais movimentado.  

Os andamentos rápidos expressam uma velocidade mais acentuada e temos, dentre eles, 

Allegro, Vivace, Vivo, Presto, Prestíssimo, os mais rápidos possíveis, nessa ordem. 

 A cantata Actus tragicus está dividida em 14 partes, as quais trato como seções a partir 

de agora, sendo que a metade delas não possui denominação de andamento; porém, algumas 

estão atreladas à seção que lhes antecede e permanecem no mesmo andamento determinado 

no trecho. A seção 1, que se refere à sonatina, possui andamento Molto Adagio, que significa 

que a sonatina deve ser tocada vagarosamente. O andamento Adágio, mediano em relação 

aos andamentos lentos e rápidos, representa a calma. A palavra Molto, do italiano, significa 

“muito”, o que implica que a expressão Molto Adágio representa a ação de tocar muito 

lentamente.  

 A seção 2 é a primeira parte do 2. Coro e não possui um andamento determinado no 

topo da página, como é comum. Esse segmento praticamente permanece no mesmo 

andamento da sonatina, que é instrumental, mas dá a impressão de ser um pouco mais rápido 

devido à entrada das vozes.  

 Na seção 3, que se refere ao trecho A do 2. Coro, o andamento é Allegro, que, conforme 

o Dicionário Grove de Música, significa alegre, rápido, um movimento em andamento 

animado. A fuga produz o movimento entre as vozes, promovendo a sensação de animação. 

O andamento Allegro é rápido, animado, e determina uma velocidade à execução do trecho 

musical, o qual é grafado sempre no início da partitura. 

Na seção 4, que se refere ao trecho B do 2. Coro, o andamento é o Adágio assai. O 

andamento Adágio dá a ideia de andar devagar, com cuidado. É vagaroso e, quando associado 

ao termo assai, cujo significado é “bastante”, nos fornece a ideia de um andamento calmo o 

suficiente sem, no entanto, se tornar lento.  

A seção 5, que se refere ao trecho C do 2. Coro, exige um andamento denominado 

Lento, o qual é representado pela palavra “devagar”. Possui sentido de vagaroso, preguiçoso, 

frouxo, solto, uma sensação que remete à calmaria, ao conforto, à lentidão que o excerto 

pede.  

O andamento muito rápido que determina a seção 6, que se refere ao trecho D do 2. 



    61  

 
 

Coro, é o Vivace, velocidade que é sentida pelos instrumentos, principalmente pelas flautas, 

que tecem a melodia em semicolcheias, imprimindo esta velocidade ao trecho. O andamento 

Vivace significa vivaz, vivo, esperto, travesso, cheio de vida. 

A seção 7 da cantata, que se refere à letra E, está determinada com o andamento 

Andante, que, conforme o Dicionário Grove de Música, significa “[...] moderadamente lento; 

um movimento nesse andamento” (SADIE, 1994, p. 29). O modo de andar natural daquele 

que, no caso, rege os músicos – afinal, se cada instrumentista e cada cantor seguir o seu 

movimento natural, não haverá igualdade de tempo, pois cada indivíduo possui um tempo 

natural específico. É necessário que o grupo faça o que o maestro determina para que o 

andamento aconteça de forma aproximada ao que se pede.  

A seção 8 representa o trecho F da cantata, que é apresentado sem definição de 

andamento, dando continuidade ao trecho anterior, como ocorre também com o trecho G, 

que é a seção 9, e representa a continuidade das partes E e F. O coro e o solo se misturam 

em um duelo entre si mesmos e com os instrumentos que, por vezes, cessam de tocar para 

dar lugar ao solo e ao coro em fuga. O coro para em um determinado momento e o solo de 

soprano continua para clamar por Jesus. A tranquilidade é emanada pelo trecho com o pedido 

de aproximação ao Filho de Deus. A aliança do homem com Deus acontece através da morte, 

momento de aceitação e entrega do homem a Deus, finalizando com o solo de soprano 

acompanhado pelo contínuo, que termina antes de o solo garantir, pela última vez, o nome 

de Jesus, acrescido de um compasso de pausa com a fermata, que prolonga o silêncio 

posterior a esse pedido. 

A terceira parte da cantata refere-se à 3. Árie, determinada aqui como seções 10 e 11, 

que representam as partes A e B. Esta possui uma pequena introdução de dois compassos 

instrumentais, para então iniciar com a parte A. Normalmente, as árias das cantatas são 

construídas no formato A-B-A, repetindo-se a primeira parte. Nessa ária, especificamente, a 

primeira parte não se repete, tornando sua divisão diferenciada, binária. Na parte A é uma 

voz feminina que canta, entregando seu espírito a Deus. Na parte B, que é a seção 11, a voz 

masculina sola e, nestas seções, os andamentos não são determinados. 

A quarta e última parte da cantata está dividida em três seções, que aqui determinamos 

como 12, 13 e 14. A seção 12 não possui andamento determinado e mantém a velocidade 



    62  

 
 

aproximada da ária da seção anterior. Quando o coro homofônico entra, dá a sensação de 

exprimir um pouco mais de velocidade. Na seção 13, o andamento é novamente o Allegro de 

um coro polifônico, que promove a sensação de ser muito mais veloz do que realmente é pelo 

simples fato de que as vozes vão se alternando em suas entradas e de que a palavra “amém” 

é produzida em melismas,21 com a vogal “a” induzindo a velocidade textual de uma fuga que 

permanece na seção 14, até o final da obra. 

A cantata Actus tragicus organiza ideias sacras e profanas por meio das quais parece 

enviar mensagens aos seres humanos de que a vida é curta, precisa ser vivida intensamente e 

que, para morrer, o homem precisa preparar seu corpo e seu espírito para se encontrar com 

Deus. A cantata pode ser uma ferramenta de auxílio para a produção desse encontro por 

exalar calma e alegria diante da morte, algo com que, até hoje, o homem não aprendeu a lidar. 

  
 1.5 João Gilberto Noll: o pastor de letras 

  
João Gilberto Noll foi um escritor intenso no ato da escrita, tendo trabalhado 

constantemente com a sinestesia, assim como com as outras artes, em seus romances e contos. 

Nasceu em Porto Alegre, em 1946, e faleceu na mesma cidade em 29 de março de 2017, 

deixando publicados 19 livros, entre contos, microcontos e romances, dos quais dois voltados 

ao público juvenil. Sua primeira obra, o livro de contos O cego e a dançarina, como 

mencionamos anteriormente, foi publicada em 1980 e recebeu os prêmios Revelação do ano, 

da Associação Paulista de Críticos de Arte; Ficção do ano, do Instituto Nacional do Livro, e 

Jabuti, da Câmara Brasileira do Livro. Seu primeiro romance foi A fúria do corpo, publicado 

em 1981, um dos livros do autor que mais instigou pesquisas até o momento. Em 1984, o 

conto “Alguma coisa urgentemente” foi adaptado para o cinema com o título Nunca fomos 

tão felizes. Em 1985, ele publicou o romance Bandoleiros. Os romances Rastros do verão, 

publicado pela editora LPM, e Hotel Atlântico, pela editora Rocco, foram publicados em 

 
21 Melisma: um grupo de mais de cinco ou seis notas cantadas sobre uma única sílaba, especialmente no canto 
litúrgico. O estilo melismático foi usado com regularidade na música vocal polifônica a partir do século XIV. 
SADIE, Editor (Ed.), Dicionário Grove de música, 1994, p. 591. 
 

 



    63  

 
 

1986, quando o livro de contos O cego e a dançarina foi reeditado pela LPM. A fúria do 

corpo foi reeditado pela editora Rocco em 1987 e em 1988 foi a vez da reedição de 

Bandoleiros pela mesma editora. Em 1989, A fúria do corpo novamente entrou em 

circulação pelo Círculo do Livro, e Hotel Atlântico pela Editora Rocco. Em 1990, Rastros 

do verão surgiu com nova edição através da Rocco. 1991 abriu suas portas para a terceira 

edição de O cego e a dançarina e a publicação do romance O quieto animal da esquina.  

O escritor manteve a constância da escrita publicando dois anos depois o romance 

Harmada (1993), pela W11 Editores, o qual recebeu o prêmio Jabuti em 1994. No ano 

seguinte, Hotel Atlântico foi reeditado pela editora Francisco Alves. Nos anos subsequentes 

o autor publica A céu aberto (1996), reeditado pela Record em 2008, e Romances e Contos 

Reunidos, publicado pela Companhia das Letras em 1997, ano em que dois de seus romances 

foram traduzidos e publicados na Inglaterra. O romance Bandoleiros foi reeditado pela 

Companhia das Letras em 1999 e, no mesmo ano, Canoas e marolas foi publicado como o 

quinto volume da coleção “Plenos Pecados”, trazendo uma visão sobre a preguiça, um dos 

sete pecados capitais. Em 2002, Noll recebeu o prêmio da Fundação Gugenheim e publicou 

Berkeley em Bellagio. Em 2003, reeditou Harmada pela Editora Francis, e publicou o livro 

de contos Mínimos Múltiplos Comuns, a partir de microcontos semanais escritos para a 

coluna Relâmpagos do jornal Folha de São Paulo. Lorde foi publicado em 2004 pelo selo 

Francis, através da W11 Editores. Nesse mesmo ano, a obra Mínimos Múltiplos Comuns 

foi três vezes finalista do prêmio Jabuti, vencendo-o na categoria melhor capa e ficando em 

segundo lugar como livro de contos, além de ganhar o prêmio ABL de Ficção.  

Em 2006, Noll publicou o livro de contos A máquina de ser, pela editora Nova 

Fronteira, livro que foi premiado como melhor do ano pela Revista Bravo com o “Prêmio 

Bravo! Prime”, e em 2007 como melhor livro de contos pela Associação Paulista de Críticos 

de Arte. Em 2008, publicou Acenos e afagos pela Editora Record, que reeditou vários livros 

do escritor. Em 2009, publicou os livros juvenis: Sou eu! e O nervo da noite, pela Editora 

Scipione, e o romance Acenos e afagos recebeu o segundo lugar no prêmio Portugal 

Telecom, além do prêmio Fato Literário 2009. Em 2010 publicou Anjo das ondas e, em 

2012, Solidão continental. Em 2013, seu livro Bandoleiros foi traduzido para o hebraico. 

Em 2015, Lorde foi publicado em Portugal pela Editora Elsinore. Em 2016, o livro O quieto 



    64  

 
 

animal da esquina foi publicado pela Two Lines Press como Quiet creature on the corner. 

Hotel Atlântico, Harmada e Rastros do verão foram adaptados para o cinema e A fúria 

do corpo para o teatro. 

Noll se preocupava com o modo de narrar seus romances e de dissolver os limites entre 

prosa e poesia, construindo uma prosa poética na qual o fazer literário é a prioridade, somado 

à presentificação absoluta e à denúncia social. O escritor possui uma rica fortuna crítica 

marcada pelo romance A fúria do corpo, como um dos livros mais pesquisados, dos quais 

vou citar uma pequena parte. Em seus trabalhos ligados à poética temos alguns estudos como 

a tese de doutorado de Marcos Rafael da Silva Neviani (2016), A escrita do corpo e o corpo 

da escritura: marcas da poética de João Gilberto Noll em A fúria do corpo,  que trata da 

narrativa em relação à linguagem poética, destacando conflitos de identidade; a tese de Tânia 

Teixeira Nunes da Silva (2014), A literatura líquida de João Gilberto Noll: Entre o dizer 

e o fazer em dissolução, na qual a autora trabalha as relações entre corpo e imagens; o livro 

Corpo e alegoria: João Gilberto Noll – Walter Benjamin, também de Tânia Teixeira Nunes 

da Silva, publicado em 2011, obra que carrega a linguagem alegórica a partir do conceito de 

alegoria de Benjamin; a tese de Adriana Meneguelli da Ros (2008), A fúria do corpo na 

contramão do fluxo: a prosa de João Gilberto Noll, que examina a prosa romanesca 

destacando o esquecimento, o narrador em trânsito incessante, o excesso corporal e o binômio 

autor-personagem. Diversos artigos  foram publicados sobre esse romance em estudo: “O 

nome do Contemporâneo, em A fúria do corpo, de João Gilberto Noll” (2013), e “O 

apocalipse da escrita em A fúria do corpo, de João Gilberto Noll”, publicado em 2018, 

ambos de Francisco Renato de Souza; O único roteiro é o corpo. O corpo, de Fábio 

Figueiredo Camargo  publicado em 2014, abordando a linguagem escatológica, o erotismo e 

a linguagem pulsional do escritor. 

Seu crivo estético e profundo conhecimento técnico o fizeram escrever como se 

estivesse compondo: o escritor utilizou o narrador-personagem para fazer ressoar a música 

através da palavra, a partir da necessidade de colocar ação e som no mesmo patamar de 

volatilidade. 

A partitura é uma maneira que o compositor tem de guardar sua ideia, colocando-a no 

papel, tal qual um escritor. Noll utiliza a narrativa como modo de conservar as diversas 



    65  

 
 

melodias, os compositores e os trechos de letras de músicas que o narrador cita no texto, ou 

seja, como forma de guardar essas informações na memória, criando uma biblioteca musical. 

Seja no texto ou na partitura, a escrita é um trabalho de memória, e o autor mergulha em seu 

próprio interior para pescar em suas profundezas aquilo que muitas vezes nem ele mesmo 

reconhece em si. De acordo com o próprio João Gilberto Noll, ele é um autor do inconsciente 

e propõe uma narrativa a partir de sua percepção de mundo, tanto do mundo ficcional quanto 

do seu mundo de adolescente envolto numa crise psiquiátrica que marcou muito sua forma 

de escrever. Arnold Schoenberg (2011) trata o bom compositor como alguém que está ligado 

ao aperfeiçoamento da linguagem musical, em alerta com o passado e inclinado ao futuro. 

Nesse sentido, pode-se dizer que Noll se comporta como escritor/compositor, pensando o 

texto literário como uma partitura. 

 Conforme fala do autor na já citada conferência por ele proferida na Universidade 

Estadual de Montes Claros em 2009 (Apêndice B), na infância ele cantava a Ave Maria, de 

Schubert, em eventos. Sua experiência com a música foi marcante e parecia ser seu destino; 

no entanto, sua timidez e vontade de não conviver com as pessoas o aproximaram da 

literatura, por pensar ser esta arte mais solitária. Em sua adolescência, o escritor tem a 

sensação de ter havido um rompimento dele com o mundo, empenhando-se por isso na 

criação de um personagem andarilho, lacônico, com problemas identitários, o qual é inserido 

em seus textos, tendo sua profissão modificada a cada livro. Um protagonista que apaga o 

passado pela necessidade de limpar suas raízes, de se reinventar, de ser um outro. 

Em todos os seus livros, o protagonista parece ser o mesmo, e o escritor deseja agarrar 

o mistério que é a identidade. Ao falar sobre os personagens de seus livros nessa mesma 

conferência, Noll afirma: 

[...] porque também esse homem, que é o meu protagonista em todos os 
livros, não é?... talvez porque ele também quer se desamarrar, quer apagar 
o que já passou pela problemática dele, então eu tenho um livro chamado 
A fúria do corpo, meu primeiro romance, segundo livro, que começa 
assim: (o escritor faz a leitura do texto) O meu nome não! E essa frase é 
importante para mim porque realmente ela fala dessa necessidade, desses 
caras, ou desse cara, né?... limpar as suas raízes. Ele quer se reinventar, se 
possível ser um outro. O meu personagem queria ser um outro, e isso é uma 
coisa muito comum nos nossos dias também, com a publicidade que está 
aí, as televisões, etc., ou em coisas como a revista Caras, por exemplo, tem 



    66  

 
 

os espécimes mais belos, do sexo feminino e masculino... quem é que já 
não sonhou um pouco, em ser aquela coisa tão apetitosa para tanta gente, 
né?... então esse cara também, ele está insatisfeito, ele sente na sua 
identidade uma insuficiência, não é... que ele quer apagar e partir para outra. 
Realmente, o meu nome não. (NOLL, 2009).22 

Um protagonista que nega o passado, que é andarilho em todos os textos, que traz 

consigo a presentificação, o espaço, o corpo, o mito, a identidade, o carnavalesco, a voz no 

romance, a técnica cinematográfica, a narrativa pós-moderna, a masculinidade, a experiência 

homoerótica, a autobiografia, dentre muitos outros temas estudados até o momento, que 

trazem reflexões sobre os textos nollianos.  

 

1.5.1 O escritor, o compositor e suas poéticas  

 

Na conferência realizada no Seminário do Mestrado em Estudos Literários em Montes 

Claros anteriormente citada, Noll informa que a sua escrita começa sem uma ideia pré-

estabelecida sobre a obra a ser criada. O escritor necessita do sentimento de vazio para que 

isso pese durante a fricção com a escrita. Noll começa escrevendo, tateando, até que de 

repente sente que encontrou o caminho, o ponto. Volta relendo o texto e retira tudo aquilo 

que era apenas o processo de fruição. A composição musical exige um processo parecido, 

quando o compositor vai sentindo, percebendo, criando um motivo básico, que é a ideia 

embrionária; porém, tudo dependerá do tratamento que será dado ao embrião e de como será 

seu desenvolvimento. O escritor se vale da repetição, que pode ser literal, modificada ou 

desenvolvida, de forma semelhante à composição musical. 

Noll afirma que inveja muito o músico; ele entende a música como não intelectiva, 

como o é a literatura, e tende a mesclar um pouco as duas artes, em busca de um equilíbrio. 

Discordando do escritor, eu afirmo que a música é tão intelectiva quanto a literatura. Para 

demonstrar minha discordância, me apoio na fala de Zampronha (2007) que apresenta os 

diversos benefícios que a música traz para o ser humano, inclusive de ordem intelectual. A 

pesquisadora e musicista garante que a música não é inocente, mas intelectiva, pois é 

 
22 Conferência realizada em Montes Claros em 2009, filmada e transcrita por mim, ainda não publicada 
(Apêndice B).  



    67  

 
 

receptáculo do imaginário e se estende às ciências físicas e matemáticas, sendo a prática 

musical capaz de criar novas sinapses cerebrais. A música auxilia no desenvolvimento dos 

sentidos e significados por ser a linguagem das experiências humanas; transcende a 

experiência sensorial, é gestual, promove a expressão corporal, vocal e instrumental, favorece 

o ato criativo e crítico através de uma rede de estímulos. O ser humano, ao perceber as 

imagens sonoras, expõe sentimentos e consciência, além de estar sempre sensível a uma 

ordem intelectual existente na música. A música prioriza, no ser humano, a inteligência 

musical, enquanto a literatura, a inteligência linguística; mas o ser humano, conforme 

Howard Gardner (2002), não apresenta apenas um tipo de inteligência e raramente elas 

funcionam isoladamente. Ele necessita de múltiplas inteligências, que se interligam através 

dos dois lados do cérebro. A inteligência linguística, segundo Gardner (2002), é composta 

por habilidades tais quais a sensibilidade para os sons, ritmos, significados das palavras, 

percepção das diferentes funções da linguagem, sendo que as pessoas que desenvolvem essa 

inteligência são capazes de convencer, agradar, estimular e transmitir ideias, e esta pode ser 

encontrada com mais intensidade nos poetas. A inteligência musical, por sua vez, implica nas 

habilidades para apreciar, compor e/ou reproduzir uma peça musical, discriminar sons, 

perceber temas musicais, ritmos, texturas e timbres. Isso confirma que, tal qual a literatura, 

a música exige do ser humano um processo intelectivo para sua criação: é necessário um 

grande esforço intelectivo para fazer música, embora a maioria das pessoas, como Noll, 

perceba a música como marcada apenas pela emoção e não pela intelecção. 

A música é disposta horizontalmente a partir da organização sonora e rítmica, enquanto 

verticalmente acontece pela produção simultânea de dois ou mais sons. A necessidade de 

dissecar, de compor e decompor um trecho musical é semelhante ao processo de criação 

literária. A ideia melódica surge do mesmo modo que a ideia do texto literário. Dessa ideia e 

do seu amadurecimento é que surgem frases que se transformam em períodos, parágrafos, 

textos.  

Gardner (2002) afirma que, em relação à música, a ideia embrionária pode ser qualquer 

coisa, do mais simples até o mais elaborado fragmento. Ele confirma que a ideia traz para si 

a atenção do compositor, que começa então a desenvolvê-la. Para Gardner (2002), a música 

é transgressora, excessiva, ultrapassa limites, estimula comportamentos e atitudes, aprimora 



    68  

 
 

o senso estético – papéis também exercidos pela literatura. 

Pode-se dizer que a literatura nolliana possui essas mesmas características apontadas 

por Gardner para a música, de forma que posso comparar a forma de escrita nolliana com o 

processo de composição musical. A frase musical funciona como a frase literária, e é nesse 

sentido que comparo a inteligibilidade de ambas as artes sem desprezar nenhuma delas.  

Tanto a composição musical quanto a composição literária dependem de uma 

construção a ser estabelecida a partir de suas estruturas formais, por meio da conexão de seus 

diversos trechos, sejam eles musicais ou literários. Schoenberg (2012) declara que o 

compositor monta um quebra-cabeças ao escrever uma peça, mas idealiza a composição de 

forma geral; só então é que inicia a elaboração, como Michelangelo talhou Moisés em 

mármore sem utilizar esboços, como Noll imerge em seu texto e depois retorna, limpando-o, 

recortando, colando, repetindo, modificando para construir uma densa estrutura.  

 

1.6 A estrutura de A fúria do corpo 

 

O romance A fúria do corpo possui quatro edições diferentes: a selecionada para este 

estudo, publicada pelo Círculo do Livro, apresenta 183 páginas, começando o texto na página 

9 e terminando na página 192. O texto pode ser dividido em quatro grandes partes, que por 

sua vez são subdivididas em 14 partes visivelmente separadas de quatro formas diferentes, 

que denominamos de hiatos: um espaçamento entre textos, uma linha pontilhada, uma estrofe 

ou ainda um título, mostrando a fragmentação textual, como pode ser observado a seguir: 

 
[...] temos juntos um curso que começa aqui, neste exato instante 
em que ponho a mão sobre a cabeça desta mulher e a consagro 
com o novo nome: 

 
AFRODITE 

 
Ela morde o lábio inferior, [...] (NOLL, 1989, p. 13). 

 

O espaço entre os textos aparece muitas vezes conforme trecho a seguir: 

E distendemos um riso preguiçoso pelo ônibus todo vazio, e ele disse você 
tem razão só não foge dessa enfermaria quem não quer, e eu respondi a 
maioria dos doentes não quer porque aqui fora a miséria é maior. 



    69  

 
 

 
Descemos do ônibus num descampado. (NOLL, 1989, p.35). 

 

E ainda separados por esta linha pontilhada, que também evoca a fragmentação textual. 
 
 

[...] não aguentarmos mais soltarei as rédeas e me precipitei ao 
encontro cego de Afrodite, ela goza em incontáveis súbitos, me 
beija suga minha saliva, puxa e puxa embriagada o meu grito até 
que eu gozo e me extermino. 

................................................................................................................. 
Sou agora este homem da raça, meu contorno civil é novamente 
parte da massa humana, [...] (NOLL, 1989, p.161). 

 
O verso abre a página e posteriormente conduz à narrativa textual. Ele joga com a forma 

como na composição musical. Noll aplica em seu romance diversas variações, até mesmo 

usando o verso como divisão do trecho. 

 
[...] Mijo entre os lençóis do ninho  

O Rei é morto na cama 
 

As crianças me ovacionam, gritam bravo, jogam estrelinhas 
sobre a neve dos meus cabelos, cantam e dançam endiabradas a 
meu redor, rodopiam, elevam as mãos e se alçam em revoada. 
(NOLL, 1989, p. 148). 

 

O texto está divido da seguinte forma: a primeira parte é a introdução do romance e 

possui pouco mais de quatro páginas, se estendendo da página 9 ao início da página 13. Expõe 

temas como o tempo, a morte e a vida. O narrador não deseja revelar seu nome para não 

fornecer suspeita. O texto tem como primeiras palavras: “O meu nome não” (NOLL, 1989, 

p. 9). Se o leitor quiser o nome deve buscar na memória. Para mergulhar nessa memória, ele 

afirma que foi consagrado a João Evangelista, mas não confirma que seu nome é João. Tudo 

que diz respeito a esse narrador sem nome são “pegadas do passado”. Uma designação que 

pode ser associada ao nome do escritor e do compositor, do romance e da cantata, 

respectivamente, pois ambos se chamam João. Coincidência ou não, esse resgate é um 

mergulho simultâneo na memória musical e na origem bíblica. A consagração é uma espécie 

de homenagem na qual a pessoa é oferecida a uma divindade. O protagonista foi oferecido a 

João Evangelista, reafirmando o nome “João” como elemento de ligação entre o romance, a 



    70  

 
 

cantata barroca e o texto bíblico. Este trecho da narrativa está separado da segunda parte por 

um título em letras em caixa alta: AFRODITE. 

Na parte intitulada de AFRODITE, é narrada a história de uma bela mulher, mendiga 

pela qual o protagonista se apaixona. Georges Bataille (1987) afirma que a imagem da mulher 

não provocaria desejo se não revelasse o que há de secreto, se não sugerisse algo. Ao falar 

da beleza de Afrodite, o narrador enaltece a imagem da amada que, mesmo mendiga, sugere 

o paraíso e o apoio momentâneo necessário: “vejo neste corpo o fulgor de todas as esferas, 

[...] olhando os transeuntes como quem não pode mais entrar no jogo inútil [...] nesse 

momento me apoio em Afrodite como se apoiasse no meu tronco ancestral” (NOLL, 1989, 

p. 13). O personagem principal narra a beleza da amada e as partes íntimas do corpo dela, o 

modo de vida que levam nas ruas do Rio de Janeiro, afirmando que “[...] o único roteiro é o 

corpo” (NOLL, 1989, p. 19). Eles não têm mais nada, a não ser o corpo um do outro, para se 

deliciarem. A história de Afrodite, a deusa da mitologia, está embasada no sexo e no seu 

extraordinário poder de sedução. O narrador deseja esta mulher/deusa, musa inspiradora que 

pode ser comparada à música que é inspiração para os amantes. O narrador será privado da 

convivência com Afrodite depois do desaparecimento dela. Este segmento, intitulado de 

“Afrodite”, trata de temas como sedução, beleza, amor, paraíso, julgamento, morte, vida e 

tempo. Na sequência, temos mais sete blocos somados a este, sendo que estas partes não 

estão denominadas, apenas separadas pelos hiatos visíveis, transformando essa somatória em 

um grande trecho, o maior de toda a narrativa. As outras frações após AFRODITE serão 

tratadas com as letras do alfabeto, determinadas de A a G. 

O fragmento A no romance é bem curto. Compreende a página 21 e duas linhas da 

página 22. Tem início com uma fala de Afrodite, um pedido de penetração corporal com a 

mão do narrador em suas partes íntimas. Um trecho com muitas vírgulas, uma exclamação, 

duas interrogações e poucos pontos finais. Em um pequeno extrato, de uma página apenas, e 

que pode ser comparado a batimentos cardíacos desordenados, o texto trata ainda de Afrodite, 

da sua vida que pulsa no sangue que sai do seu corpo, embora não tenha um título. O sangue 

é o responsável pelas batidas do coração, o que gera um ritmo. A sede sanguínea e vermelha 

de Afrodite impressa no sangue menstrual é a vida se impondo no texto como manifestação 

de violência interior. Todo ser humano carrega em si um grau de violência, que ele domina 



    71  

 
 

ou deixa que o domine. A menstruação não deixa de ser uma violência que acontece 

mensalmente no corpo feminino. Ela é capaz de transformar esse corpo, enchê-lo de 

hormônios que o modificam por inteiro. Afrodite é a deusa do amor, da vida, do sexo e da 

beleza corporal e foi pelo protagonista enaltecida através do sangue, que tem também o poder 

de limpar o mundo de suas impurezas. O sangue é o veículo das paixões, o condutor da alma 

para quem utiliza o sacrifício para se salvar. O sangue também possui o duplo sentido de ser 

vida e morte. Afrodite vai tirar os pecados do mundo e, como deusa que é, promover o sexo, 

bem como a alimentação do corpo e da alma. 

O hiato B no romance envolve as páginas de 22 até 31 e descreve o reinado de Afrodite 

com “a duração de um suspiro”, que representa a velocidade com que a música se apresenta 

ao ouvinte e esmaece. O texto se aproxima de uma performance musical acelerada em seu 

tempo; trata ainda de Afrodite, mas não deixa de lado a morte – nesse caso, Afrodite possui 

poderes transformadores e mata todos aqueles que podem impedi-la de viver: “Você matava. 

Matava um por um todos os que fossem obstáculos entre você e a tua Graça de estar viva 

[...]” (NOLL, 1989, p. 22). Na sequência, o narrador se vê em uma enfermaria sem saber 

como foi parar lá. Sabe apenas que Afrodite ligou e que irá visitá-lo, mas ele sabe que a hora 

de Afrodite ainda não chegara. 

O fragmento C se estende do final da página 31 até a página 35 e tem por tema a morte, 

abordando a história de um velho que morre no hospital e faz o protagonista refletir sobre o 

momento de sua morte. Trata-se da morte do corpo, do envelhecimento humano, da 

aproximação do fim, da chegada do apocalipse, que é uma ilusão, um desvio do caminho. 

Para o narrador, o repouso é ilusório e acaba com a memória do morto que vira santo, o morto 

de boca aberta, com apenas dois dentes caninos: “[...] levantei o lençol e vi a cara do morto 

com a boca aberta de apenas dois caninos e pedi à enfermeira que a fechasse em respeito ao 

morto” (NOLL, 1989, p. 33). Esse morto representa a vida miserável e as privações que o ser 

humano enfrenta, seja de alimento, conhecimento, trabalho ou desejos materiais. O trabalho 

evitou que o homem pré-histórico se tornasse mais violento e, na narrativa, o mendigo fica 

suscetível às violências mundanas. A morte é tratada como aniquilamento corporal, a falta 

dos dentes representa a chegada da velhice e, consequentemente, da morte; é símbolo de 

frustração, castração e perda da energia vital. A morte é como um descanso do corpo, um fim 



    72  

 
 

para esta casa habitada por um espírito. Ao morrer, o corpo não reage, se extingue pouco a 

pouco, como sons que, após serem executados, vão desaparecendo no ar. 

O fragmento D tem início no final da página 35 e vai até o começo da 79. A velocidade 

do menino índio invade o narrador que o acompanha, ganhando vida, vivacidade e ligeireza. 

A narrativa prossegue numa velocidade extrema que, aos poucos, vai ralentando.23 O texto 

também aborda o religioso, e o narrador vê um crente com a Bíblia na mão pedindo para que 

os homens se arrependam pela glória divina. No final da parte D, exatamente na página 75, 

a cantata Actus tragicus aparece textualmente como trilha sonora do ato sexual entre dois 

homens em um apartamento no Leblon, associando-se a um tema que é ainda tabu social. A 

cantata anuncia em seu texto a inevitabilidade da morte e serve, no romance, como base para 

acabar com os preconceitos, como possibilidade de se ter o sexo simultaneamente como 

salvação e transgressão. 

O componente E do texto nolliano abrange da página 79 até o início da página 111 e 

representa o retorno do narrador ao apartamento da Delfim Moreira, no qual a cantata ainda 

soava, afirmando que precisa do trabalho e entende a situação como o sangue a lhe bater na 

cara. Ele afirma estar pronto para obedecer cegamente ao chamado interior. O narrador 

necessita de dinheiro e, para adquiri-lo, precisa se entregar ao trágico do ato sexual anal que 

ele mesmo compara com a dor da crucificação de Cristo. 

O fragmento F vai da página 111 até quase a metade da página 138. O tema é o sono, 

que também é uma espécie de morte e parece inspirar o escritor, que coloca o protagonista a 

narrar sobre o canto de Afrodite: 

 
Quando despertamos a primeira coisa que faço é perguntar: que tal o 
sonho?, ela é fada: sensibiliza as coisas com sua voz de canto, para ela falar 
é quase sempre entoar, costuma dizer se valesse a pena gostaria de ser 
cantora porque o canto é o ofício da cigarra. (NOLL, 1989, p. 111). 

 
O canto de Afrodite pode ter sido inspirado pelo canto da soprano na cantata, que clama 

pela vinda de Jesus para que o homem alcance a salvação em um sono que, semelhante à 

 
23 Ralentar, derivado da expressão rallentando, que vem do italiano. Reduzindo a velocidade, tornando-se 
mais lento. SADIE, Editor (Ed.), Dicionário Grove de música, 1994, p. 762. 



    73  

 
 

morte, prepara o corpo para a transcendência. É a aceitação da morte, que vem como um sono 

profundo que o narrador não aceita vivenciar: “[...] abomino a desintegração num corpo sem 

culpa formada, mas já nem esbravejar eu posso” (NOLL, 1989, p. 138). A desintegração 

corporal é a morte, a qual o narrador se vê obrigado a aceitar, a dormir na carência, nas regras 

não cumpridas de dormir, sonhar e sorrir. 

O trecho G do romance vai da página 138 até a página 147. O narrador confirma ser 

virgem de qualquer esteticismo, mas possui um desejo de ser artista. Narra uma história 

dentro da outra: uma trata de um avô que conta aos netos sobre uma mulher-aranha que desce 

à sepultura, sepultura do esquecimento eterno, e outra da bailarina polonesa que se enamorou 

de um bicho, expondo a miséria do limite humano, de uma morte que se aproxima. Uma 

velha dama se alimenta do esperma de um cadáver enquanto rumina a própria morte. Jovens 

apreciando a luz do fim da tarde, o feminino sendo exaltado pelo masculino. O narrador fala 

de uma realidade que pesa sobre seus ombros. A intenção é transformar essa realidade em 

suportável. A arte era a forma com que ele tentava transformá-la. A ideia de abandono que 

permeia a vida do velho é a morte que ronda. Um diálogo entre dois homens sobre vida e 

morte e a memória que se perde. O narrador afirma que é preciso pedir ao Espírito Santo 

orações para salvar o mundo. 

A terceira parte do romance se inicia com um pequeno poema. O tema morte sugere 

um fim que, neste caso, é a noite que finda o dia, noite de espinhos que ferem, que são 

obstáculos, degradação e destruição através do mar de lama, de jatos de urina e da morte de 

um rei: 

A noite com seu espinho 
Sugere um mar de lama 
Mijo entre os lençóis do ninho 
O Rei é morto na cama (NOLL, 1989, p. 148). 

 
A noite é a representação do caos, da eternidade, bem como da morte, do sono, dos 

sonhos, da angústia e do engano, das conspirações – que são os espinhos a que se refere a 

estrofe, que é parte divisória do romance. O mar de lama é como o pó em que o homem 

retornará, momento de transformação, um período transitório – como o verso dentro da 



    74  

 
 

narrativa. A urina são os dejetos que o corpo expulsa por não servirem mais. A morte do rei 

refere-se ao fim do equilíbrio, da justiça ou do poder – espaço da degradação. 

Na sequência, o texto envolve o narrador, que se vê rodeado de crianças que o 

aplaudem, que criam uma performance endiabrada e teatral ao seu redor. Esse narrador é uma 

velha dama que constrói a narrativa no feminino e não se reconhece. Suas pregas vocais 

emitem trinados, ela dá graças a Deus e espera por um príncipe encantado. Na Hora do 

Ângelus, normalmente às dezoito horas, muitas rádios tocam ou pelo menos tocavam, na 

época em que a narrativa foi criada, a Ave Maria mais conhecida mundialmente, do 

compositor francês Charles Gounod, uma melodia criada para sobrepor o prelúdio do cravo 

bem temperado de Bach, utilizado como acompanhamento para sua estrutura. Essa Ave 

Maria, que o escritor sempre gostou de cantar, revela a mistura de um fato de sua biografia 

com sua ficção. Trata-se de uma música muito conhecida e, embora existam outras Ave 

Marias de diversos compositores, essa caiu no gosto popular. A mulher que escuta lamentos 

sente que está se transfigurando, corpo e alma se modificando, e precisa de um espelho para 

certificar-se dessas mudanças. Ela se sente abandonada por Deus e perdida em seu próprio 

reconhecimento, que não ocorre. 

Na parte seguinte, intitulada Irmãos do Reino, o narrador retoma o posicionamento de 

um homem que acaba de sair do estado de morte, que sente que precisa retornar ao que 

sempre foi e que sairá do Rio de Janeiro, com sua amada, para retomar a realidade cotidiana 

que causa seu envelhecimento.  

A quarta e última parte do romance, que vai da página 161 até o final, é a conclusão: 

está subdividida em três pequenas partes, sendo que a primeira não possui nome e é 

demarcada por uma linha pontilhada e um hiato. As outras duas são intituladas, 

respectivamente, como “Afrodite”, que está se repetindo como um retorno, e “Eu”, que pode 

ser tomada como uma volta à introdução, que não determina nomes, mas fala do “eu” lírico 

do narrador. 

No fragmento sem nome, que vai da página161 até a 181, Afrodite está em estado de 

graça e glória e sonha com um céu azul, enquanto o protagonista se vê no inferno. Afrodite 

nua tem o céu como destino, pois não deseja mais o mundo louco em que vive. O narrador 

se extingue de sua própria imagem, tornando-se rei em um sonho que se desfaz para uma 



    75  

 
 

realidade de fiéis se confessando, e vive a ópera dos deuses de uma dor apocalíptica, de um 

remorso por ter pecado no paraíso. O protagonista ainda questiona se essas pessoas choram 

porque perdem alguém ou pela bruta condição em que vivem, e afirma que Deus oferece 

chance aos vivos para se redimirem dos pecados. 

Na segunda parte da conclusão do romance, denominado também de AFRODITE, 

grafado em caixa alta, o narrador fala da sua morte, da dor que pode ser amenizada com o 

amor, e que este amor devolve a linhagem e faz com que se alimente das feridas que deixa. 

O narrador reconhece ter um coração pequeno para suportar a dor do mundo. Este trecho é 

um retorno ao segundo capítulo do romance, que é homônimo. Um ciclo que provavelmente 

recomeça, bem como a vida e a morte. 

 

1.6.1. A velocidade da ação no romance  

 

Cada parte do romance mostra uma velocidade que se aproxima dos andamentos 

musicais. As palavras utilizadas para compor o texto é que determinam essa velocidade, além 

da pontuação. A parte 1, a introdução, o prelúdio nolliano, não é rápido, pois trata de alguém 

que está às margens da sociedade e que, por ser mendigo, vivencia as mazelas do mundo, 

tem necessidades básicas que não consegue satisfazer e não tem o que celebrar. É como o 

caminhar de um mendigo pelas ruas. “[...]passos de guerreira pobre, renunciando ao repouso 

imediato, caminhando comigo como quem conduz ao cativeiro de ouro, entrando pelas ruas 

de Copacabana como quem se dirige ao Reino, [...]” (NOLL, 1989, p. 10). 

No trecho intitulado de AFRODITE, o casal sem forças tem vertigens, mas vive um 

amor e um sono que mostram um andamento lento, imposto pela narrativa: “[...] fica tudo 

cinza, a força me escapa, [...] escarpas me chamam à queda, [...]” (NOLL, 1989, p. 13). No 

trecho A, a sede de sexo instala um andamento rápido, que pode ser o allegro, implícito nas 

palavras “aviltada”, “faminto”, “luz”, “animarão”, “ressurgir” e na duração de um suspiro, 

que indica o deslocamento rápido no texto, além das vozes que entram pelo texto como numa 

fuga: “[...] eu era a natureza que quando menos se espera se revela como um cão faminto 

diante de uma posta de carne [...]” (NOLL, 1989, p. 21). 

Na parte B, o narrador informa que seu “coração vai enrugando antes do tempo” e que 



    76  

 
 

gostaria de brindar num “fogoso carnaval eterno”, “cheirando lança-perfume argentino” 

(NOLL, 1989, p. 23), mostrando a vertigem do andamento que está presente também na 

contração do gozo e nas rosas perfumadas que, para o narrador, não movem moinhos, mas 

são de “uma cruel beleza”. O andamento, nessa parte, se modifica com tropeços, atropelos, 

gerando um movimento um pouco maior que o anterior, crescendo durante a narrativa ao 

utilizar verbos como “correram” e “espantar”, e retornando ao ponto de partida ao revelar a 

espera, o ato de andar, e não de correr, da ação ao narrar. 

Na parte C do romance, o narrador conta a história de um velho que morre no hospital. 

O corpo estático imprime o andamento lento de um corpo na hora da morte, que se esvai aos 

poucos, num olhar que mostra um sono eterno que ninguém pode violar. As expressões 

utilizadas pelo narrador imprimem a movimentação da ação, mostrando que a celeridade é 

ilusória, que é própria de um corpo jovem e que se aniquila com o envelhecimento. A lentidão 

prevalece no trecho, quando o narrador afirma: “Você ficou esperando a morte?” (NOLL, 

1989, p. 34). Há uma transição no texto, em que a lentidão acalentada pela morte do velho 

vai esmaecendo para dar lugar à jovialidade do garoto e preparar o trecho seguinte, que é 

extremamente célere.  

A parte D traz uma narrativa em andamento rápido, com o descer de um ônibus e subir 

um morro, se rasgar e arranhar, em que um homem segue um menino como os instrumentos 

musicais seguem uma voz a cantar. No texto, exalam-se gemidos e gargalhadas, em meio à 

desolação, à tristeza e à dor como forma de impor a movimentação que o trecho exige: “[...] 

alguns cachorros latiam inquietos com a movimentação dos nossos passos, [...]” (NOLL, 

1989, p. 36). Ao subir o morro, os cães lambiam e mordiscavam o menino que andava a 

passos largos, até “[...] que os passos do menino foram se tornando lentos e escassos” (NOLL, 

1989, p. 36). Na sequência, o texto passa a não ter pontuação desde o final da página 37, 

passando pela página 38 inteira e só retornando a pontuação no meio da página seguinte. 

A parte E traz um andamento de quem caminha normalmente pelas ruas, perambulando 

em direção ao apartamento da Delfim Moreira, no qual o narrador dorme nas vésperas de 

Carnaval. Na sequência, na parte F, há um sono atormentado, uma carícia miúda entre os 

personagens, em que Afrodite passa de leve a língua pelo pescoço do narrador, mantendo um 

andamento aproximado à parte anterior, promovendo uma continuidade. O carnaval, 



    77  

 
 

representativo de muitas vozes cantando, faz emergir o coro polifônico bachiano que 

continua na parte G do romance, com a voz do padre Lídio interferindo, chamando para o 

jantar. 

No trecho seguinte, o texto se abre com um verso no alto da página e tem continuidade 

com o texto narrado no feminino: “eu poderia ter sido jogada toda negra e sem história numa 

tribo imemorial no seio da África ou quem sabe no corpo de homem rijo em músculos [...]” 

(NOLL, 1989, p. 149). Em seguida, intitulado como IRMÃOS DO REINO, temos um texto 

que dá continuidade ao anterior, porém narrado no masculino: “Aqui, sentado à mesa da 

Colombo, aliviado pela experiência do meu mais solene, patético e enfadonho fim [...]” 

(NOLL, 1989, p. 150). O narrador deseja retornar ao que sempre foi, deseja se unir ao Pai: 

“Agora, afia tua lança para a insurreição, ela não tarda, com ela buscarás a eterna aliança: 

sim, fomos gerados para a paixão do eterno no convívio [...]” (NOLL, 1989, p. 158). A 

aliança do homem com Deus é buscada pelo narrador nolliano evocando a cantata mortuária 

que se mostra representada no texto literário. 

A quarta parte do romance está separada por pontilhados, é como o filho que retorna à 

casa do pai e sensibiliza-se com as coisas mais simples, como um gole d’água ou quando foi, 

jovem, ao enterro de Cecília Meireles, além de questionar as cores que representam o céu e 

o inferno, azul e vermelho, respectivamente, e fazer uma oração a Santa Cecília, que é 

padroeira dos músicos. Há um misto de religiosidade e epifania, de pulverização do sagrado 

e do profano, pitadas de elementos musicais e glorificação do gozo, sugestão de diversos 

sentidos à palavra que transita pela religiosidade e pela sexualidade, que permeia toda a 

narrativa, buscando o caminho sinuoso do barroco como motivo perturbador, usando o tema 

da morte que induz ao desepero, mas também à esperança. O texto do romance se apóia na 

estética do exagero, do desperdício, trazendo a vertigem e a embriaguez, características que 

permitem a união entre o barroco e o pós-moderno, que marcam o dualismo, o antagonismo 

e o espelhamento em Bach.  



    78  

 
 

                                                                    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                 Capítulo 2 

 
A MELOPOÉTICA ESTRUTURAL DA CANTATA NO ROMANCE 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



    79  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Meu primeiro encantamento artístico deu-se com a 
música e não com a palavra. Talvez tenha vindo daí o fato 
de eu me considerar um escritor de linguagem e não 
propriamente de tramas e assuntos. [...] a escrita se 
constitui no atrito com o instante. Na luta às vezes árdua 
para povoar o vazio. [...] Vejo nesse “método” a 
linguagem como condutora para os dramas humanos que 
vão se revelando pouco a pouco ao longo de minha 
ficção. Uma música a princípio disparatada que a partir 
de um determinado ponto começa a encarnar de fato o 
tema. Tudo porque o que move a escrita em mim é o 
inconsciente, e não tanto o domínio que eu 
eventualmente possa ter sobre uma matéria ficcional. 

 
   João Gilberto Noll (2009)



    80  

 
 

Neste capítulo, analiso a apropriação de processos musicais para a escrita textual, 

destacando as semelhanças do romance de João Gilberto Noll com a cantata de Johann 

Sebastian Bach; exponho as diferenças e mostro os jogos intertextuais, confirmando a 

utilização da melopoética estrutural, que trata da equivalência formal entre as artes, a fim de 

analisar elementos literários como o enredo ou a estrutura de um romance e compará-los ao 

modo como as partes são organizadas entre si em formas musicais. O termo utilizado por 

Solange Ribeiro de Oliveira (2002), melopoética estrutural, cunhado por Steven Paul Scher 

trata da utilização da estrutura musical no texto literário, quando este “[...] toma de 

empréstimo recursos técnicos estruturais próprios da composição musical” (OLIVEIRA, 

2002, p. 117). Nessa perspectiva, lanço mão da estrutura formal da cantata Actus tragicus, 

a fim de mostrar que Noll desejou reproduzi-la na estrutura do romance A fúria do corpo. 

 

2.1 A melopoética estrutural: comparando os trechos das obras 
 

A Literatura Comparada, na contemporaneidade, tem se envolvido com a relação entre 

artes circulando entre diferentes sistemas semióticos, recorrendo a diversas estratégias para 

seus estudos, dentre as quais destaco aqui a melopoética estrutural, que busca, como declara 

Oliveira (2002), transpor a forma musical para o texto literário de forma reflexiva, 

iluminando-o. A pesquisadora ainda pontua, como observamos anteriormente, que o escritor 

explora de forma consciente a musicalidade existente na linguagem verbal, por meio das 

propriedades sonoras e rítmicas de palavras e locuções, a fim de expressar a emoção da 

experiência e provocar um efeito de convencimento pelo afeto, fazendo para isso um 

empréstimo da obra musical que pode se valer de diversos recursos técnicos estruturais.  

Isso ocorre, por exemplo, quando o texto literário aponta estratégias da composição 

musical (como tema e variações, fuga, contraponto, passacaglia, rapsódia, sonata, sinfonia, 

cantata), quando elementos musicais substituem elementos no texto, com a utilização de 

signos interdisciplinares (elementos que envolvem os signos musical e literário de forma 

simultânea, como o lied, a ópera, as canções folclóricas e a balada) e, ainda, quando ocorrem 

citações de títulos de músicas ou de termos técnicos musicais. A maioria das pesquisas que 

tratam da equivalência estrutural entre literatura e música são direcionadas para a 



    81  

 
 

comparação entre as estruturas musicais, como as mencionadas, e as estruturas formais 

literárias. No entanto, a melopoética entende que existem várias formas de explorar a música 

por meio de uma linguagem compatível com a utilizada na linguagem verbal, de modo que 

cada escritor escolhe os elementos musicais que serão utilizados para expressar a emoção de 

uma experiência, visando a atingir o leitor /ouvinte de forma semelhante ao que faz a obra 

musical.  

A fúria do corpo (1989) e Actus tragicus têm em comum o princípio estrutural: essa 

obra musical específica, em sua forma básica, a partir da sonatina que dá início à cantata, 

continua com coros e solos intercalados, criando uma simetria que a estrutura do romance 

acompanha. 

Ao examinar os fragmentos das obras, verifiquei que ambas estão divididas em 14 

partes e observei o quanto o romance dialoga com a estrutura da cantata, seja separando as 

partes do texto literário por meio da exibição de hiatos como espaçamentos entre trechos, 

versos, linhas pontilhadas, o que me possibilitou fazer a conexão entre as produções musical 

e literária, seja pelo fato de a cantata ser citada vinte e uma vezes em A fúria do corpo: é 

mencionada como cantata por oito vezes, “[...] a cantata no apogeu do fim, [...]” (NOLL, 

1989, p. 78); como Actus tragicus por seis vezes, “[...] só sei que a dor de rasgar voltou pra 

minha cabeça junto com Actus tragicus, [...]” (NOLL, 1989, p. 76); como a cantata de Bach 

por mais seis vezes, “[...] era qualquer coisa como uma cantata de Bach, [...]” (NOLL, 1989, 

p. 75); como o canto dos mortos uma vez, “[...] mas o bá transbordaria do meu peito saciado 

e se ouviria o canto dos mortos no mais régio silêncio [...]” (NOLL, 1989, p. 18). Nessa 

última citação observa-se ainda o jogo criado pela utilizando da sílaba “bá” como referência 

ao sobrenome do compositor Bach, o qual exercia grande fascínio sobre o escritor brasileiro. 

 

2.1.1 Pequena sonata sobre tema e variações 

 

Arnold Schoenberg (2012), em Fundamentos da composição musical, aborda a 

prática da composição para pequenas e grandes formas conceituando e relacionando forma 

de modos diferentes. Quando o termo está ligado ao número de partes de uma obra, trata-se 

de forma binária, ternária ou rondó. Ele esclarece que a forma sonata refere-se ao tamanho 



    82  

 
 

das partes e ao quão complexas elas são. Ritmo, métrica e andamento são as formas de dança 

que ditam o caminho, tais quais minueto e scherzo, sarabanda, bourée, gavote e giga. Já a 

estutura da peça musical é definida por ele como a organização a partir da lógica, da coerência 

– tal qual o texto literário –, com introdução, desenvolvimento e conclusão, conectando as 

ideias a partir das relações internas, mostrando que a divisão facilita a compreensão e 

determina a forma. A composição se dá com a construção inteligente de blocos, frases, 

motivos, temas, acompanhamento, caráter e expressão. 

A introdução, na cantata, é instrumental; possui motivos musicais, os quais podem ser 

comparados com as diversas formas de frases que o narrador utiliza ao negar sua identidade. 

O motivo que alimenta o escritor é a negação do nome, enquanto o compositor serve-se da 

melodia, que pode ser comparada a um texto curto e tende à regularidade.  

Bach constrói o motivo na sonatina da cantata, começando no segundo tempo do 

compasso quaternário, terminando no primeiro tempo do compasso seguinte, sendo que no 

início do motivo temos uma pausa de semicolcheia seguida de três semicolcheias para formar 

o tempo do compasso, como pode-se observar na figura 19. 

 
                          Figura 19 – Motivo da sonatina da cantata 106 de Bach 

 
Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. Editada por        CALLADO, 2020 utilizando 

o Programa de edição museScore. 

 

 

O segundo e o terceiro tempos são formados por uma colcheia unida a duas 

semicolcheias em cada tempo, ritmicamente falando. O motivo marca a sonatina que, 

conforme Dürr (2014), não consegue consistência temática, mas permite a variação motívica. 

Este motivo é repetido novamente no compasso seguinte com uma variação na terceira nota, 

que passa a ser bemol,24 e na quinta nota, alterada em meio tom acima, concluindo com nota 

diferente uma terça abaixo da nota do final do motivo básico. 

 
24 Bemol: sinal de notação (b), normalmente colocado à esquerda da nota, indicando que essa deve ter sua altura 
abaixada em um semitom. SADIE, Editor (Ed.), Dicionário Grove de música, 1994, p. 92. 



    83  

 
 

 

   Figura 20- 1ª variação do motivo da sonatina 

 
                                                       Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. Editada por 

CALLADO, 2020 utilizando o Programa de edição museScore. 
 

O sexto compasso da sonatina é o terceiro em que as flautas tocam. Nele, a repetição é 

feita de outra maneira. Começa na mesma nota si bemol inicial e, em vez de subir um 

intervalo melódico de quarta justa, sobe uma segunda maior. Na sequência, desce uma quarta 

justa, que é formada por dois tons e um semitom. Na segunda célula rítmica dos motivos 

anteriores, a última nota do primeiro tempo, a terceira nota do motivo, é repetida no segundo 

tempo. Neste motivo isso não acontece. Há um salto com intervalo de sexta maior que 

representa quatro tons e um semitom. Em seguida, temos um intervalo de terça menor 

ascendente e descendente formando a célula inteira, que se repete ritmicamente, porém utiliza 

intervalos diferenciados para modificar ainda mais o motivo. Sua finalização é modificada 

também ritmicamente, como pode ser visto na figura 21. 

 
      Figura 21 – 2ª variação do motivo da sonatina 

 
                                                  Fonte: Bach, 2012. Editada por CALLADO, 2020 utilizando o Programa de 

edição museScore. 
 
A introdução do romance, sem título, é marcada pelo desejo do narrador-protagonista 

de esconder seu passado histórico, por não desejar ser reconhecido, diferenciado, marcado 

por um nome. A negação do passado significa que esse protagonista deseja viver o presente, 

no caso, uma história de amor. Ele vive à margem da sociedade, preza pela liberdade e pela 

possibilidade de prazer sem culpa. 

No romance, o primeiro motivo do trecho introdutório é a frase inicial “O meu nome 

não” (NOLL, 1981, p. 9). Uma frase curta, negativa, composta por quatro pequenas palavras 

e que declara que o narrador não está interessado em se identificar, que ele deseja se misturar 



    84  

 
 

a todos, como podemos observar nesta frase: “Nome de ninguém não” (NOLL, 1981, p. 9). 

A declaração no texto representa a igualdade que deveria existir entre todos. O protagonista 

segue sua narrativa propondo um mergulho na memória para pescar esse nome não declarado: 

“Mas se quiser o meu nome busque na lembrança” (NOLL, 1981, p. 9). O nome não tem a 

menor importância para esse narrador: “Não soldo portanto, à minha cara um nome preciso” 

(NOLL, 1981, p. 9); ele pode ser nomeado com qualquer nome, que pode ainda ser trocado 

– “O meu nome de hoje poderá não me reconhecer amanhã” (NOLL, 1981, p. 9). A repetição 

gera uma força positiva para garantir que este nome não seja manifestado. “O que não vou 

declarar é o nome” (NOLL, 1981, p. 9). O reforço vai ampliando a força que é negar alguma 

coisa na contemporaneidade e mostra que, junto com o nome, os acontecimentos do passado 

também não devem ser comentados. “O meu nome não. Nem o meu passado” (NOLL, 1981, 

p. 9). A introdução convence que o nome não será fornecido: “Os nossos nomes não serão 

pronunciados” (NOLL, 1981, p. 10); “Não me condenem por não dar meu nome nem o dela”; 

“Meu nome não. Nem o dela”; “Um nome que não é nada além de todos os outros”; “O 

nome do passado civil não” (NOLL, 1981, p. 10 – grifos meus). 

Bach e Noll utilizaram o mesmo método para construírem suas obras. Os motivos 

podem ser comparados, pois o motivo básico nolliano é o meu nome não. A negação se repete 

de variadas formas durante o pequeno trajeto textual de quatro páginas da introdução, e o 

narrador afirma de diversas maneiras que o nome ele não vai pronunciar. As repetições 

acontecem com modificações, para que o texto não fique monótono. Em “Os nossos nomes 

não serão pronunciados” (NOLL, 1989, p. 10), por exemplo, a frase tem o verbo no futuro, 

enquanto a frase básica não possui verbo. Uma frase que nega uma informação que, na 

atualidade, é extremamente importante: “O que não vou declarar é o nome” (NOLL, 1989, 

p. 9). O modo de identificação social é fornecer o nome, que carrega inúmeros significados, 

uma personalidade e outras particularidades que diferenciam as pessoas umas das outras. Mas 

o narrador não quer ser conhecido nem que desconfiem dele, e o nome entregaria detalhes 

pessoais que o protagonista não quer expor. 

Nesse sentido, percebo que as duas obras iniciam com um motivo que podemos 

determinar de tema e variações, mostrando o quanto se entrelaçam ao percorrer o caminho 

traçado pela regularidade das produções, tanto musical quanto romanesca. No romance, o 



    85  

 
 

que é negado vai se revelando sutilmente no decorrer da narrativa, a partir da memória do 

protagonista que, enquanto narra, fragmenta-a com lembranças do passado negado na 

introdução. O tema musical pode ser comparado a uma hipótese que necessita de provas para 

ser aceita e que requer o inesperado, peripécias e aflições que buscam soluções bem 

elaboradas, desenvolvimentos e contrastes que, inspirados no tema, vão se mostrando 

diferenciados, mesmo que minimamente. O motivo é repetido de forma diferenciada para 

evitar a monotonia, do mesmo modo que acontece na escrita literária. 

 

2.1.2 Deus, Afrodite e o Tempo 

 

O 2. Coro na cantata equivale à parte intitulada de “Afrodite” no romance, pois tanto 

neste quanto naquela caracteriza-se, no tamanho, pela maior parte do total de ambas as obras. 

Este trecho na cantata está dividido em oito subpartes, sendo as três primeiras consideradas 

por Dürr (2014) como um moteto que intercala uma fuga entre coros homofônicos. No 

romance, o trecho está dividido por hiatos que somam também oito partes. 

 

  Quadro 1 - Relação de extensão dos trechos das obras 
 

O moteto do 2. Coro    
cantata Parte sem nome 

Coro homofônico 
 Parte A - Allegro 

Coro polifônico- Fuga 

Parte B - Adágio assai 
Coro homofônico 

Nº de compassos e tipo 06 - quaternário 34 - ternário 07 - quaternário 
romance 
 

AFRODITE Parte A - 

 

Parte B -  
 

Nº de páginas - temas 08 - Tempo 01- Vida 10 - Morte 
  Fonte: CALLADO, 2019. 

 
O primeiro coro homofônico fortalecido por instrumentos, sem marcação de 

andamento, possui um texto afirmativo de que o tempo de Deus é o melhor dos tempos. O 

tempo de vida que é determinado para cada ser humano. O trecho inicia com a melodia 

cantada pelo naipe de sopranos, acompanhados pelo contínuo e, em seguida, as vozes de 

contralto, tenor e baixo se juntam aos sopranos. O coro homofônico a quatro vozes se une 

posteriormente aos instrumentos, que encerram o trecho, sozinhos.  



    86  

 
 

No romance, o narrador conta a história de Afrodite, que leva uma vida de mazelas, 

sem dinheiro, observando as outras pessoas como se estivesse fora do jogo da vida. O escritor 

utiliza a intertextualidade evocada por Sant’Anna (2003) quando o escritor se apropria de 

textos de outros autores para construir o próprio texto. Há no trecho uma paródia do texto da 

cantata sacra, pois os personagens vivem como podem para manter a chama do sexo acesa, 

mostrando que quem determina o tempo de vida é o homem, enquanto na cantata é Deus 

quem o faz. O tempo divino e tempo o humano formam um duplo antagônico ao determinar 

que a religiosidade condena o sexo, enquanto o narrador nolliano o enaltece. Deus é 

parodiado no romance com a deusa da beleza, Afrodite: 

 
[...] sou delicado nas mãos de Afrodite, ela me esfrega o rosto, o peito, 
fricciona os testículos, pênis, barriga, afaga, diz que tudo voltará ao normal, 
e tudo volta ao normal [...] ela me fala de coisas enternecidas, diz que um 
dia tudo há de se esclarecer, os tiranos de um lado, os injustiçados do outro, 
e haverá uma linha de fogo separando as duas hordas, os déspotas malditos 
ainda terão tempo de apreciar o paraíso sem fim dos outrora injustiçados 
[...] (NOLL, 1989, p. 13).  

 

Há nesse trecho uma estilização da história divina em que Deus abre as portas do 

paraíso para os injustiçados, motivo pelo qual o ser humano deve compreender que Deus 

oferece um tempo para cada pessoa, que o utiliza como deseja, sendo que suas ações 

determinam o local onde passará sua eternidade. No romance, esse Deus é representado pela 

deusa do amor, que é Afrodite: 

[...] nessa hora em que quase adormeço é que admiro devoto a beleza de 
Afrodite, tão devoto que nem lembro mais o que veio antes do Silêncio e 
sinto no silêncio a ordem natural, com ele a aragem refresca a beleza de 
Afrodite, o sol enaltece a beleza de Afrodite, o rugido longínquo da fera 
vira artefato de proteção à beleza de Afrodite, e tudo é a meu favor quando 
admiro a beleza de Afrodite. (NOLL, 1989, p. 14). 

A palavra “devoto”, utilizada no texto, é indicativa de ironia com o religioso, místico 

e contemplativo que aparece na cantata. O fragmento do romance é equivalente ao da cantata 

supracitado, pois começa com o narrador falando sozinho e refere-se ao silêncio, que mostra 

a força de sua voz interior: 
 



    87  

 
 

Neste momento noto que falo sozinho, que não há nenhum mendigo na 
minha frente nem dos lados nem atrás, era eu que falava com a imagem 
fantasma, ah se eu não pudesse mais exprimir o que quer que seja, puro 
silêncio cercado de deserto por todos os lados, talvez só aí recuperasse 
alguma coisa mais digna mas não, aprendi a falar ainda no útero e me parece 
agora todo silêncio inatingível. Falo e falo por essas ruas de Copacabana à 
procura de Afrodite, a quem pertenço desde os idos em que não me 
conhecia, quando ainda dizia bá para pedir o leite [...] (NOLL, 1989, p. 17). 

 
Se o silêncio é inatingível é porque outras vozes, mesmo que internas, permeiam o falar 

sozinho do narrador. São vozes que orientam ou desorientam esse personagem que, 

repentinamente, se percebe falando sozinho pela rua, acompanhado de uma diversidade de 

ideias. Enquanto dialoga consigo mesmo, emerge de um processo reflexivo em busca de sua 

interioridade e de tudo aquilo que deseja esquecer, mas que está impregnado em seu corpo, 

e se torna presente pelo exercício da memória, resgatada ao pronunciar a sílaba bá, narrando 

sua história, seu passado, que deveria estar esquecido, mas é evocado nessas lembranças, 

acrescentando outro nível de complexidade ao jogo narrativo. Esta segunda parte do 

romance, que se assemelha ao moteto, também é similar à ária da capo, conforme a estrutura 

da cantata: na primeira parte, além de falar de Afrodite, cita o compositor; na segunda, trata 

apenas de Afrodite; na terceira, trata da amada e promove um retorno ao compositor, quando 

o narrador o compara com seu contemporâneo Haendel, ativando a estrutura da ária da capo, 

formada em A-B-A. 

A linha da prosa poética é puxada pelas palavras, fazendo brotar significados que 

comprometem o narrador quando este afirma não querer ser identificado. Ao surgir como a 

deusa Afrodite, “do borbulhar sonoro” das ondas do mar, a metáfora silábica evoca o 

compositor. O protagonista, em sua fala interiorizada, expõe seu encantamento com Bach, 

trazendo para o texto a importância desse compositor e impondo uma abertura da narrativa 

para a música barroca, expondo uma cantilena de produção de sentidos diversos dentro do 

romance, num jogo com a sílaba do sobrenome do compositor pelo qual ele é mais conhecido: 

Bach, como vimos em outra passagem, se transforma em bá, a forma simples de pronúncia 

em português do sobrenome alemão do compositor (cuja pronúncia é bá acompanhada de um 

“r” surdo, próprio da língua alemã, mas que os brasileiros geralmente pronunciam bá). Nessa 

transformação ou dissolução do nome do compositor alemão em dois fonemas, a sílaba “bá”, 



    88  

 
 

há uma tentativa de representação de uma realidade distorcida na qual o narrador se submete 

ao jogo de significantes que a ele foi apresentado pelo mundo do inconsciente, mostrando a 

relação de amor, desejo e gozo de um corpo marcado pela música e pela construção contínua 

de significados. Ao escutar o som silábico supracitado, o narrador é remetido a diversas 

impressões psíquicas com a produção de inúmeras imagens acústicas, as quais ele já 

vivenciou empiricamente a partir do nome do compositor barroco, “[...] bá é o que clamo 

como interjeição salvadora [...]” (NOLL, 1989, p.18), interjeição muito utilizada pelos 

gauchos, o que ressalta a a região onde o escritor nasceu.  

Assim, Bach é citado no romance como interjeição, como apelo ou como ordem para 

chamar a atenção, aparecendo como elemento desagregador, como o significante do 

deslocamento, da imprecisão, do ambíguo e da carência. Um modo antropofágico25 de 

apropriação nolliana sobre o nome do compositor europeu e suas composições, pois Bach se 

funde à nossa cultura carnavalizadora, numa apropriação do que é europeu como se fosse 

nosso, conformando uma crítica à dependência artística e cultural e à necessidade de digerir 

os padrões europeus acreditando serem estes benéficos para o desenvolvimento cultural do 

país. 

Ao evocar Bach, o protagonista manifesta algo que lhe foi privado no passado e que, 

no momento presente, vivencia ou relembra sem culpas. Nas ações cotidianas mais simples, 

como pode ser percebido, ele recorda sua infância, trazendo a criança que aprende a falar, 

bá, transmitindo algo próprio do ser humano, que é a tentativa de se comunicar: “[...] quando 

dizia bá para pedir o leite e este bá expressava uma carência maior, bem maior do que a boca 

no leite [...]” (NOLL, 1989, p. 17). O protagonista, ao colocar a boca no seio da amada, 

diminui a carência acometida na infância pela boca no leite, ou no seio, pela relação com a 

mãe no momento da amamentação, que é um carinho e ao mesmo tempo alimenta e incentiva 

o erótico do ser, como um retorno às suas origens. 

 
25 No Manifesto da Poesia Pau-Brasil, Oswald de Andrade se refere a Wagner, compositor alemão posterior a 
Bach: “Wagner submerge ante os cordões de Botafogo. Bárbaro e nosso”. ANDRADE, Oswald de. O manifesto 
da poesia pau-Brasil. In: TELES, Gilberto Mendonça. Vanguarda européia e modernismo brasileiro: 
apresentação e crítica dos principais manifestos vanguardistas.14ª ed. Petrópolis: Vozes; Brasília: INL, 1997, 
p. 426. 



    89  

 
 

O Rio de Janeiro, capital do Brasil nos anos 1920, era via de acesso para a entrada da 

cultura europeia no país, instigando ainda mais a valorização dessa cultura em detrimento 

da cultura brasileira. Esse fato torna-se importante para alimentar reflexões, principalmente 

culturais, quando Noll critica o discurso higienista ao mostrar as mazelas sociais, 

econômicas e culturais, a realidade que os governos desejavam manter escondida a fim de 

limpar a cidade maravilhosa para deixar visível apenas sua beleza e esconder seus problemas, 

colocando as pessoas desprovidas de bens à margem da sociedade, conduzindo a uma 

carência social: 
 

[...] e mais carência me seja dada se for para explodir um bá nos olhos de 
quem já se esqueceu de si: bá digo aos passantes, bá grito ao cachorro 
machucado, me chamam de pirado na porta de um boteco, me chamam de 
bábábá na frente do cinema, vou clamando bá pelas calçadas e não importa 
nada que não seja este ensandecido bá agoniado. (NOLL, 1989, p. 17-18, 
grifos meus). 

 

O narrador mostra que um susto dado em alguém também pode ser articulado com essa 

sílaba, basta variar a frequência sonora. A música também propõe essas mudanças de 

sonoridade para não cair na monotonia, tal qual a comunicação eficaz, seja oral ou textual. 

São apelos que expressam formas diferentes de comunicação para que possa ser feita a 

ligação com o compositor barroco nas repetidas vezes em que o invoca. Ao pronunciar o bá 

ensandecido, o narrador prioriza sentimentos como a agonia, própria da cantata Actus 

tragicus, que trata da morte, incluindo palavras que evocam imagens, sensações de 

alucinação, criando uma defasagem com o barroco e, posteriormente, explicando a 

importância que a sílaba tem para ele, mendigo e conhecedor da música de concerto barroca, 

colocado no texto para enfatizar as oposições, o dilema, os contrastes que são próprios do 

estilo. 

Através do narrador, Noll deseja materializar a imagem acústica ao evocar a lembrança 

do compositor na memória, não se preocupando com o conteúdo semântico, mas com a 

imagem sonora ou com a manifestação fônica do signo. Esse bá que rememora Bach também 

evoca a cantata Actus tragicus e o homem barroco mortificado, que buscava a salvação e, 

simultaneamente, desejava os prazeres mundanos, assim como a cantata mortuária que tem 

a função de preparar o corpo para a morte, para a transposição. O som de Actus tragicus é o 



    90  

 
 

som que abre portas interiores, que desnuda seres, que traz duplos sentidos, que permite ao 

narrador transitar pelo mundo real e pelo imaginário como em um labirinto de fios 

emaranhados que carece de ser revelado. Essa escuta musical provoca no narrador um 

revelar-se a si mesmo através da exaltação ao compositor e da explosão do nome de Bach, 

repetidas vezes, como confirmação e reprodução da estrutura musical que se repete por uma 

ética do desperdício. Há um transbordamento de significantes, que povoam uma narrativa 

saturada, marcada pela musicalidade e pela sensorialidade que emergem simultaneamente ao 

prazer e à barbárie, e tudo mais que pode estar submerso em um ser humano: “[...] Bá seria 

o som, a sílaba que tudo abriria, bá chegaria até o último esconderijo de alguém, [...]” 

(NOLL, 1989, p. 18). 

O narrador é como uma máquina de produção sonora, ao criar, através das palavras, 

imagens que possibilitam marcar seu posicionamento de consciência social. O som da música 

bachiana consegue alcançar um diferenciado orifício erótico no ser humano, seu ouvido, 

como é sustentado por Schafer: “O ouvido é também um orifício erótico. Ouvir lindos sons, 

[...] é como sentir a língua de um amante em nossos ouvidos” (SCHAFER, 2011b, p. 29). A 

música de Bach traz à tona um homem voltado para seu interior, pois não deseja que ele seja 

revelado; porém, deixa transparecer o seu prazer em transgredir, ao evocar na lembrança uma 

música que é fortemente vinculada à religiosidade. 

Evocar o compositor é um desejo de entronizá-lo na escrita literária; uma indicação de 

que Bach, através da sua música, torna-se o fio condutor nessas peripécias que o romance 

propõe. Ao narrador é permitido transitar no tempo e se apropriar do compositor e de sua 

composição, parodiando Bach ao proferir palavras que se aproximam e se distanciam do 

tempo do compositor barroco, construindo tensão e relaxamento como na música. A tensão 

produzida pelo protagonista parece querer suscitar um sentido, o narrador está a oferecer-se, 

se expor, produzir uma leitura de Bach para sua própria obra: “[...] bá o meu condão, meu 

abre-te-sésamo, afrouxaria as presilhas de Afrodite à penugem do meu bá, os infelizes 

babariam seus dejetos à música do meu bá, [...]” (NOLL, 1989, p. 18, grifo meu). Ele 

parodia Bach como um banquete a ser ingerido, e depois golfado como excrementos, tal qual 

o processo da escrita que se apropria do alheio, seleciona e utiliza o que é de interesse 

tomando-lhe posse, tornando-o seu, transformando-o de musical em literário. A expressão é 



    91  

 
 

libertária para o narrador, liberando-o de preconceitos e de discriminações, encaminhando-o 

para a entrega corporal e sensorial, para o sexo sem culpas, como forma de criticar a 

sociedade repressora que emoldura o ser e o impede, pelas regras, de realizar seus desejos 

mais íntimos. 

O narrador mendigo percorre o ambiente público, sendo o personagem criado para 

mostrar como vivem os marginalizados, para revelar a desigualdade que surge como crítica 

social e para denunciar como a pessoa em situação de rua se torna invisível e excluída 

socialmente: “[...] bábábá reluziriam as estrelas e a noite toda seria festa de luz do meu bá 

[...]” (NOLL, 1989, p. 18, grifo meu).  

A escrita fragmentada é análoga à cantata bachiana e a metáfora que a acompanha é 

como uma explosão de fogos de artifícios. Os textos e peças de arte barrocos são uma festa, 

uma explosão violenta de extravagância, e esse simulacro proposto pelo narrador de A fúria 

do corpo remete às formas musicais, com a reiteração de algo que precisa ser espalhado no 

texto, como os poetas lançam os motes e depois os espalham pelo poema. O narrador 

continua sua cantilena mortuária afirmando que carece de dinheiro até para tomar um café: 
 

[...] meu dinheiro não chega para o café mas o bá transbordaria do meu 
peito saciado e se ouviria o canto dos mortos no mais régio silêncio e todos 
sairiam de suas casas ao encontro do bá, do mais puro bá, bá é o que 
clamo como interjeição salvadora e todos os empregados saem de sua 
tocas e espalmam o bá nas suas mãos calosas. (NOLL, 1989, p. 18, grifo 
meu). 

 
O pouco dinheiro do narrador não dá para tomar um café, mas ele se satisfaz escutando 

o canto dos mortos, o qual transborda do seu ser e que, provavelmente, é a cantata mortuária 

Actus tragicus citada na narrativa. A música citada propõe a união do homem com Deus, 

clama para ele que se prepare para esse encontro, que organize sua evolução interior e seus 

estados de alma. O texto do romance propõe que os trabalhadores apreciem a música 

bachiana pelo viés da sensibilidade, ao comprimir entre as mãos o Bach, pois as mãos cheias 

de calos, geralmente, não condizem com pessoas que apreciam esse estilo musical. O 

narrador demonstra que não é preciso ter erudição para escutar Bach, mas muita 

sensibilidade, contraposta às calosidades das mãos que trabalham duro. O homem 

trabalhador pode sair em busca do erótico que a música exala, porém, o narrador, por ser 



    92  

 
 

mendigo, possui mais energia para essa busca. O seu corpo em fúria corre atrás do sexo, do 

erótico e do prazer para desperdiçar a energia acumulada. O ato de não trabalhar evoca a 

força que poderá ser gasta com o sexo em vez de ser despendida como trabalho, o que 

impediria o homem de sentir prazer por não possuir a energia necessária para a ação sexual. 

Ele caminha em sentido oposto, sai em busca de dinheiro, é um mendigo e não um 

trabalhador, e transgride o tempo todo as leis do mundo. Prostituir-se, por exemplo, é um 

modo de transgressão social e de fingir sua negação do passado, de simular uma saída para 

sua situação de rua.  

A escuta musical do narrador no romance propõe a união do homem com ele mesmo, 

com suas necessidades, seus desejos e prazeres, e os aplausos representam uma relação maior 

com a música, que ultrapassa a espiritualidade e alcança o gozo graças à aprovação dos 

homens, sejam eles rabalhadores ou não. Ao realizar esses desejos, que são sexuais e 

corporais, ele vai contra as leis impostas pela igreja, deixando de lado a repressão 

estabelecida socialmente. O narrador propõe aos trabalhadores, assim, que saiam em busca 

da música bachiana para serem alimentados de prazer, de erotismo; sugere também a 

transgressão ao escutar uma música que exala exuberância sexual e prazer ao mesmo tempo 

em que acalma. 

O som emitido pelas palmas também é um bá entre as mãos que se comprimem, 

negando a religiosidade impressa na música barroca, modificando o caminho de condução 

do homem que escuta tal música a uma transformação: agora uma busca pela transgressão, 

um modo de colocar os prazeres no palco da vida para serem vivenciados, a partir de um 

corpo em fúria acompanhado pela cantata. Um modo de infringir a norma, de trilhar um 

caminho contrário ao socialmente determinado que, muitas vezes, o homem trabalhador 

dominado pela religiosidade segue sem contestar. 

Severo Sarduy (1960) já afirmava ser o período barroco marcado pela ambiguidade. 

Essa imprecisão é pronunciada pelo narrador do romance diversas vezes. Nesse longo trecho 

literário que evoca Bach, o escritor traça em torno do nome do compositor uma órbita por 

meio de um “mecanismo de artificialização” que Sarduy denomina de leitura radial, que 

deixa suas marcas no jogo de palavras que o protagonista cria entre o nome do compositor 

barroco e a sílaba bá. A artificialização por substituição e por proliferação acontece através 



    93  

 
 

de uma rede de conexões, pelo simulacro, pela combustão de um corpo livre para transgredir 

e pela multiplicidade colocados no texto, mostrando que Noll busca se inspirar no tempo 

barroco para criar seu texto. O narrador reflete esse barroquismo e percebe o escuro do seu 

tempo, mergulha nas trevas e não se deixa cegar pelas luzes, como nos mostra Giorgio 

Agamben (2013) ao refletir sobre a contemporaneidade. O protagonista mantém uma relação 

com o passado, se aproxima de suas origens ao mesmo tempo em que as nega, e é esse 

movimento de distanciamento e aproximação que pulsa no presente da narrativa. 

A situação social do narrador faz com que ele negue seu passado, ao mesmo tempo em 

que fragmenta o tempo e provoca o encontro entre o contemporâneo e o seu reflexo, que é o 

barroco através da evocação de Bach. Sua condição social negativada pela falta do dinheiro 

coloca-o no patamar de um sujeito que, em sua invisibilidade social, faz um retorno que não 

cessa de se repetir, como a música. Ele busca uma relação do seu tempo com outros tempos, 

através da música bachiana. Mesmo sendo mendigo em um mundo capitalista, a música é 

excessiva no corpo desse narrador que escuta silenciosamente a cantata, o canto dos mortos, 

evocando a dualidade entre silêncio e som, entre carência social e conhecimento musical 

apurado, entre morte e vida. 

 

2.1.2.1 Deus e Afrodite determinam a vida em allegro 

 

O segundo trecho do moteto na cantata está em andamento allegro, em forma de fuga, 

com uma instrumentação que ora está junta, ora separada das vozes, e convoca o homem à 

vida. Deus é o único que conhece o tempo de cada vida na terra, sua movimentação e 

existência no mundo. Wisnik (2011) garante que Bach cria em suas composições uma 

perseguição com intenção fáustica, de uma música em movimento, de uma harmonia das 

esferas que estivesse, por uma espécie de contrassenso com o mundo platônico, “em 

progresso”. 

A paródia está em transformar a deusa Afrodite em Deus quando na narrativa: “[...] 

que você devasse toda a podridão do mundo e ressurja iluminada para reinar: foi para isso 

que você foi feita, reinar-reinar, mesmo que quando chegar ao reino você se veja no terminal 

da vida e o reino tenha a duração de um suspiro [...]” (NOLL, 1989, p. 21). O criador do 



    94  

 
 

mundo é comparado com a deusa do amor. São os conhecedores dos mistérios da vida e de 

sua duração.  

A segunda parte do moteto trata do tema “vida”, que no romance surge com a exaltação 

ao sexo, ao corpo, ao sangue, que é também a vida na visão do protagonista, que se revela 

como “[...] um cão faminto diante de uma posta de carne [...]” (NOLL, 1989, p. 21). A vida 

é comemorada com voracidade pelo narrador e o sexo é a mola propulsora para gerar essa 

energia vital. 

No trecho do romance que equivale à segunda parte do 2. Coro, o narrador fala apenas 

de sua amada. Ele cria um trecho que difere completamente da parte anterior em que cita o 

compositor. Nessa, o narrador evoca o sangue da amada como representação da vida e do 

sexo pelo corpo que é livre. Ele evoca o falo como representação de sua completude e afirma 

que o sexo é vida, alma, amor e luz. Na cantata, essa segunda parte é um coro em fuga, rápido, 

que canta o tempo por Deus dado ao homem, sua vida, movimentação e existência nesse 

tempo que lhe é determinado. O trecho inicia com a entrada, nesta ordem, de sopranos, 

contraltos, tenores e baixos, acompanhados do baixo contínuo, flautas e violas. No trecho 

que emula o Allegro da cantata no romance, Afrodite revela sua paixão pelo narrador, ao 

entregar seu corpo em fúria transformado em suporte para o homem amado, que o apoia em 

sua origem e passa a ser sua linhagem. “– Sabe que te amo e o mundo tá morrendo à míngua? 

Ela se levantou e tinha o rosto suado, duas placas de ardência. – Sabe amor? Eu apenas ouvia. 

Não queria compromisso com nenhuma resposta” (NOLL, 1989, p. 21). O narrador não quer 

se comprometer com esse amor, mas ele a deseja e aos poucos vai revelando esse desejo pelo 

corpo de Afrodite, narrando num movimento crescente a fúria do desejo sexual pela mulher, 

por todos os deuses que nela habitam, desejando que ela viole todas as regras do mundo e 

retorne iluminada, pois foi feita para transgredir. Mesmo com a fome rondando seus corpos, 

ainda há consciência de que esta não é só corporal e sexual. Há uma fome de igualdade, de 

justiça, de juízo por questionarem a existência de um governo sobre suas cabeças. 

Essa revelação sobre o corpo de Afrodite ocorre como o Allegro da cantata, de forma 

curta e rápida, em apenas uma página, que começa narrando as partes íntimas do corpo da 

mulher amada, o sangue que sai deste corpo e que simboliza a vida e toda a beleza dessa 

mulher, seu calor corporal e a comunhão do narrador com ela através do sangue menstrual, 



    95  

 
 

gerador de energia como o sangue no corpo correndo nas veias: “Afrodite arreganhou os 

lábios da buceta com os dedos e eu só aí notei que ela estava menstruada. Eu gostava daquele 

sangue, imprimiria nele minha sede que ficava vermelha [...]” (NOLL, 1989, p. 21). O 

narrador declara sua paixão pela mulher e a compara com outras mulheres, evocando o 

feminino, afirmando que todas elas estão presentes na amada, revelando sua força e sua 

beleza, e manifesta seu amor cantando todas estas mulheres como se fosse a entrada do naipe 

de sopranos na fuga: “– Sou todas as mulheres que já amaram. Sou Afrodite, Greta, Helena, 

Catarina, sou meu corpo contigo, a esperança de romper o hímen da pessoa que é tu, vem e 

te espanta com o meu outro. Pega na minha xota, investiga, incendeia, reclama do alheio!” 

(NOLL, 1989, p. 21). Nesse trecho, o travessão que antecede a fala deixa claro o diálogo de 

Afrodite com o narrador no instante em que ela declara ser todas as mulheres que 

transformaram seus entornos. Afrodite marca o eterno feminino na imagem da deusa do 

amor, nome ligado aos prazeres corporais, contrapondo-se a Atena, deusa grega da sabedoria, 

das artes e da prudência, com ampla capacidade de reflexão e poder mental, que se manteve 

virgem para não abandonar as lutas ao engravidar. A voz do narrador se une à voz de Afrodite 

e também às vozes das mulheres belas e fortes que estão internalizadas na amada, mostrando 

uma semelhança com a cantata e seu coro em fuga com entrada sucessiva das vozes. 

O Allegro é o movimento diferenciado nestas três partes iniciais do 2. Coro. Na cantata 

é a maior parte, que intercala as outras duas, sendo que a primeira contém seis compassos, a 

segunda trinta e quatro, e a terceira, sete. O romance segue um caminho contrário em relação 

ao tamanho das partes: a parte intermediária, na cantata, é muito maior que as outras duas, 

enquanto no romance esta mesma parte é muito menor. 

 

2.1.2.2 A morte como expressão da vontade divina 

 

A terceira parte da cantata retorna ao coro homofônico com andamento Adagio Assai 

e instrumentos que acompanham as vozes, sendo que as flautas acompanham o naipe de 

sopranos, a primeira viola da gamba segue o naipe de contraltos, a segunda viola orienta-se 

pelos tenores, enquanto o baixo contínuo segue o naipe de baixo, processo este denominado 

de collaparte. Esse trecho evoca a morte tanto na cantata quanto no romance: “Você matava. 



    96  

 
 

Matava um por um todos os que fossem obstáculos entre você e a tua Graça de estar viva 

[...]” (NOLL, 1989, p. 22). O trecho no romance evoca diversos tipos de morte, como aquela 

por falta de comida, por falta de emprego e mesmo pela apatia do narrador em estado de 

dissolução, além do desejo de Afrodite de matar todos os obstáculos que surgissem, fossem 

políticos ou sexuais, os quais seriam eliminados como os seres que caminham em direção ao 

fim como “uma heroína sexy exterminando o Gênio do Mal” (NOLL, 1989, p. 22). Essa parte 

que trata da morte, no romance, é similar à cantata mortuária que declara em seu texto que o 

homem morre no tempo certo, segundo a vontade divina. A deusa Afrodite tem o poder de 

tirar a vida tal qual Deus, como determinado no texto da cantata. 

O romance também reproduz esta estrutura da cantata de coro homofônico, fuga e coro 

homofônico novamente, porém a emulação não é apenas estrutural, mas temática, e pode ser 

constatada ao se observar a menção, na primeira parte, no trecho sem nome referente ao 

primeiro coro homofônico, do compositor barroco; na criação de uma segunda parte que não 

engendra nenhuma menção a Bach; e na inserção, no terceiro trecho, de outra citação 

relacionada ao compositor barroco, como pode ser observado no quadro a seguir: 
 
  Quadro2 - Relação das partes das obras 

2. Coro    
cantata Parte sem nome Parte A - Allegro Parte B - Adágio Assai 
Estrutura Coro homofônico Fuga Coro homofônico 
romance AFRODITE Parte A - Parte B - 
Tema Bach - Tempo Sexo - Vida Bach - Morte 

  Fonte: CALLADO, 2019. 
 

O terceiro trecho novamente cita Bach, como se fosse um retorno à primeira parte, com 

andamento mais lento, as quatro vozes juntas, acompanhadas por todos os instrumentos, 

finalizando com uma fermata que parece deixar o som sem uma resolução, ao congelar o 

instante com as reticências, ao mesmo tempo em que instaura uma continuidade, promovendo 

a ideia de que algo ainda acontecerá. A semelhança se dá pela pontuação, pois na música está 

representada pela fermata e, no texto, pelas reticências, ambas fornecendo o efeito de 

suspensão. No romance, o narrador informa: “[...] e morro agora neste instante se você vier...” 

(NOLL, 1989, p. 24). O sinal de reticências informa uma omissão do narrador referente a 

algo que ele não quer revelar, ou ainda muita emoção, ou a insinuação de que o prazer dela 



    97  

 
 

depende da aproximação do protagonista, da presença dele no corpo dela. Na cantata, Bach 

suspende o som utilizando a fermata ao final de cada grande parte, denominadas de 1. 

Sonatina, 2. Coro; 3. Arie e 4. Coro.  

Bach preferiu as cantatas aos oratórios e às óperas, gêneros dramáticos criados no 

período barroco, embora tenha composto Oratório de Natal e As Paixões segundo São João 

e São Mateus e não tenha feito nenhuma ópera. No período barroco, Haendel era mais 

conhecido que Bach porque fazia música para ser executada nos grandes palcos, enquanto 

Bach as fazia para os fiéis da sua igreja, nas cidades em que vivia. Haendel sempre teve sua 

obra musical reconhecida, enquanto Bach morreu sem esse reconhecimento, o qual foi obtido 

apenas com a descoberta de sua obra por Felix Mendelssohn-Bartoldy. 

Karl Geiringer (1985) afirma que o compositor é um gênio arquitetônico, que coloca 

de forma clara como se deve compor música observando a estrutura, a proporção, o desenho 

melódico, a progressão, a clareza de seu contraponto e ausência do que era considerado na 

época vulgar e que continua moderno e instigante nos estudos musicais até a 

contemporaneidade. Estas e outras questões barrocas como fragmentação, multiplicidade, 

volutas, dispersão e excesso são sinais que aproximam o compositor do narrador nolliano. 

“[...] ó Lourenço magro como eu, triste de tanto esperar pelo Messias de Bach (Haendel 

jamais, né Lourenço?), (NOLL, 1989, p. 27). O narrador faz esta distinção entre os 

compositores barrocos por ser Bach considerado o compositor que é o fundamento de toda a 

música. Aquele que é socialmente colocado à margem vai buscar em Bach um ponto de 

convergência, pois o compositor, em sua quase marginalidade, não teve o reconhecimento de 

sua genialidade, fato que se contrapõe à ocupação do centro de produção musical por Haendel 

naquele momento, o que talvez possa ser o motivo pelo qual o narrador cita ambos e, 

ironicamente, declara sua preferência por Bach. 

O narrador extasiado com a cantata oferece seu corpo ao outro, ao som de Bach. A 

música age no indivíduo através de seus elementos constitutivos – ritmo, melodia, timbre, 

estrutura e forma –, deixando o ser humano indefeso a partir de sua escuta, pois o seu poder 

de alcance invade o ser e o modifica, transformando sentimentos a partir de uma experiência 

individualizada. Zampronha (2007) afirma que a música mantém um discurso de sentido no 

qual o sujeito trai seu inconsciente, em que a escuta tem o papel de ocultar e revelar: “[...] a 



    98  

 
 

música é dotada de uma dimensão onírica, inconsciente e sexual, o que possibilita acesso ao 

nosso eu” (ZAMPRONHA, 2007, p. 37). O narrador do romance vivencia essa dimensão 

delirante influenciado pela música bachiana, a qual lhe estimula diversas reações delirantes. 

Zampronha afirma ainda que a música, ao ser estimulada, encaminha o indivíduo para uma 

viagem ao seu interior: 
  

[...] o estímulo sonoro e musical carrega sempre o poder de im-pressionar, 
de burlar mecanismos de defesa e favorecer uma maior aproximação do 
indivíduo consigo mesmo, o que se traduz em respostas biológicas e 
fisiológicas, em reações sensoriais, hormonais, fisiomotoras e psicológicas 
propriamente ditas. (ZAMPRONHA, 2007, p. 70). 

 
Desde Aristóteles e Platão já havia discussões sobre os efeitos da música no ser 

humano. John A. Sloboda (2008) declara que a música desperta no ser humano emoções 

profundas e significativas, que acontecem através da escuta, execução ou composição. Essas 

emoções podem ser modificadas a partir da vivência musical cotidiana, do deleite estético 

até a depressão profunda. A mesma música pode gerar diversas emoções no mesmo ouvinte 

simultaneamente, e diferentes comoções se escutada em épocas distintas. A escuta da música 

barroca, em sua transcendentalidade, bem como a escuta de outras músicas, sejam quais 

forem, modifica o indivíduo, ampliando ou diminuindo suas inquietações, ansiedades, medos 

e, no caso da cantata mortuária, acalmando e relaxando. A morte está presente na cantata de 

forma diferenciada. É apresentada para induzir o ouvinte à calma e não ao desespero. 

Percorre o caminho inverso do corpo em fúria, inquieto e inconstante, desse narrador, que 

narra tudo a partir de uma ilusão evocada pela mistura do mundo real com o imaginário, 

através da junção da narrativa com a música para evocar o mundo contemporâneo de um ser 

desintegrado. O narrador utiliza o futuro do pretérito, expressando a incerteza, a indignação, 

a possibilidade de realização de uma ação passada a partir dos verbos: “seria”, “abriria”, 

“chegaria”, “reluziriam”, entre outros, que traduzem os seus desejos, os quais não se 

concretizam, pois Bach não consegue se sobrepor ao balé aéreo de Afrodite. Ele se apropria 

do barroco para se aproximar da fratura do tempo, como insinua Giorgio Agamben (2013), 

dessacralizando Bach. 



    99  

 
 

Actus tragicus exala a maldição e a punição da Morte, que fica implícita no Antigo 

Testamento, transformada em promessa e felicidade completa através da intervenção de 

Cristo. O tema da morte, presente tanto no romance como na cantata, fica evidente com o 

comentário de Karl Geiringer sobre a cantata de ofício fúnebre: “[...] a maldição e punição 

da Morte, implícita no Antigo Testamento, foram transformadas em promessa e bem-

aventurança através da intervenção do Cristo” (GEIRINGER, 1985, p. 153). Para Geiringer 

(1985), a melodia da cantata transporta seus ouvintes a um lugar no qual não existe dor nem 

descontentamento. 

As cinco partes seguintes da cantata, inclusas no trecho denominado 2. Coro, foram 

determinadas por letras do alfabeto, de C a G, sendo que nas duas partes subsequentes 

existem dois ariosos26 curtos: um solo de tenor e um de baixo, denominados respectivamente 

como partes C e D.  

 

2.1.2.3 A chacona da morte 

 

Na dança da morte não há o que fazer. Quando ela chega não há como mudar a situação. 

A cantata fúnebre foi composta para ser executada com o intuito de acalmar os ouvintes em 

relação à perda da pessoa querida. O solo de tenor é a parte C, em andamento Lento, e 

acompanhado pelas flautas que seguem em uníssono, pelas violas da gamba que percorrem 

um caminho de movimento quase contrário ao das flautas; cada viola tem um caminho 

diferente a seguir, e elas brincam com os ritmos que, muitas vezes, podem ser parecidos, mas 

com notas em movimento contrário e por um baixo ostinato, persistente, que se repete 

constantemente, e após a primeira página de repetição de dois em dois compassos, às vezes 

se modifica na melodia, mantendo o ritmo. A letra do solo pede a Deus para ensinar o homem 

a viver bem seus dias de vida e se preparar para a morte. “Ah, Senhor! Ensina-nos a bem 

contar os nossos dias para alcançarmos o saber do coração” (BACH, 2012, p. 9-11).27 O 

 
26 Termo italiano que indica um estilo de execução cantante, em oposição ao declamatório. Foi usado nas óperas 
do século XVII e nas cantatas de Bach. Haendel e outros às vezes utilizavam o termo para indicar uma ária 
curta. SADIE, Editor (Ed.), Dicionário Grove de música, 1994, p. 40. 
27 No original: “Ach, ‘Herr! lehre uns bedenken, daβ wir sterben müssen, auf daβ wir Klug werden’”. DÜRR, 
As cantatas de Bach, 2014, p. 1104. 



    100  

 
 

homem pede a Deus que o ensine a viver, a compreender que a humanidade é mortal e que a 

morte chega um dia para todos.  

O ritmo da ária, embora cheio de colcheias e semi-colcheias, é lento, como se fosse um 

momento para reflexão sobre o que o homem faz da sua vida e sobre o que, se não segue as 

normas impostas, deveria fazer para adquirir a salvação na hora da morte. Tanto a vida quanto 

a morte são sofrimentos, pois o mistério faz o homem sofrer apenas por pensar sobre o 

momento de atravessar de um plano para outro. Na cantata, esse momento de atravessar de 

um solo para outro é uma ponte organizada de forma instrumental repetida no momento de 

transição, a mesma frase musical do início do arioso do tenor. Os dois últimos compassos 

instrumentais do solo do tenor repetem a frase inicial para concluir a mensagem e iniciar 

imediatamente o solo do baixo com mudança de compasso, de tonalidade, de ritmo, para dar 

função poética às vozes que dialogam. O tenor, com sua voz aguda, simboliza a voz humana, 

e o baixo e sua sonoridade grave representam a voz de Deus. Nesse discurso sonoro, a 

expressão musical e a intenção de reprodução dos afetos se correspondem em relação à morte. 

No romance, no trecho que se refere à parte do solo de tenor, o narrador apresenta a 

morte do velho no hospital e questiona o olhar daquele corpo na hora da morte. O narrador 

se permite fazer vários questionamentos em relação ao olhar do velho, à admiração e aos 

merecimentos que ele poderia ter alcançado em vida, e percebe ser esta uma visão ilusória. 

Ele dialoga com a enfermeira do hospital, a quem faz uma chuva de perguntas que ela 

responde não saber, ao mesmo tempo em que nele espeta uma agulha, impingindo mais um 

momento de dor ao corpo do narrador: 

 
[...] então toda aquela admiração do velho no rumo do meu corpo não 
passara de uma farsa?, então havia apenas um cadáver sem a menor 
possibilidade de olhar sobre mim admirado?, nem aquele exíguo instante 
de admiração eu merecera?, nada que não fosse dor e solidão? [...] quem 
sabe o olhar do velho correspondeu à hora de sua morte e eu fora o seu 
último encantamento da vida? (NOLL, 1989, p. 31). 

 

 Esse narrador parece estar buscando a sabedoria do coração, se questionando, no 

momento da morte, como muitos homens fazem quando esta ocorre com um ente próximo. 

A morte é o declínio físico, é o momento de solidão do ser, pois este atravessa sozinho o 



    101  

 
 

processo de morte corporal. Essa transição, tão amedrontadora para o ser humano, provoca 

diversos sentimentos, mesmo que todos tenham ciência de que um dia isso acontecerá – mas 

o evitem com toda sua força. O narrador expõe seus sentimentos em relação à morte ao 

contemplar o corpo morto do velho: “Para não sentir a dor da vida, ou melhor, para não se 

sublevar contra a dor da vida, os homens santificam o morto, não percebem que o repouso é 

ilusório para as criaturas lesadas, o repouso apenas mortifica a memória do morto” (NOLL, 

1989, p. 32). O ser humano, que é prejudicado em vida como esse narrador, cheio de 

carências, sabe que a morte é o esquecimento, é mais um momento de carência, de falta de 

reconhecimento, de aniquilação do mundo terrreno, que o joga no esquecimento eterno. 

Quando o momento da morte chega, o homem transforma o morto em santo para amenizar a 

perda e assim diminuir a dor. A morte é repouso quando o sofrimento na vida é muito grande, 

mas isso é ilusório para os que ficam vivos na terra e são abandonados pelo morto. Esse 

narrador mendigo mostra sua carência em quase tudo na vida, embora saiba que, quando o 

tempo do homem acaba na terra, não há o que fazer: “Não havia nada que alguém pudesse 

fazer pelo velho: ele vivera como cada um e já estava velho, morto, irrecuperável para 

qualquer compaixão” (NOLL, 1989, p. 32). O tempo de vida do velho acabou e sua transição 

estava acontecendo enquanto a vida continuava para todos os vivos. Este morto será mais um 

a cair no esquecimento, sem ninguém para lembrar-se dele. A morte evoca uma lentidão, uma 

letargia, naquele momento da vida de quem sofre pela ausência do morto. O narrador afirma 

que o repouso é uma ilusão e, talvez por isso, abandona o velho e sai do hospital em busca 

de aventura, de ação em companhia de um jovem.  

 

2.1.2.4 A poética da morte  

 

A poética da morte na cantata porporciona ao ouvinte/leitor prazer estético e emotivo, 

a fim de transmitir sentimentos relacionados à morte. O texto da cantata no solo de baixo é, 

poeticamente, a representação da voz de Deus ordenando ao homem que organize sua vida e 

se prepare para a morte que virá, certamente. “Põe em ordem a tua casa porque morrerás, e 



    102  

 
 

não viverás” (BACH, 2012, p. 11).28 A morte é certa, virá de qualquer maneira; por isso, o 

ser humano deve deixar sua vida em ordem, não cometer erros, evitar tudo aquilo que é tabu, 

que é interdito, que está fora das normas religiosas e sociais, normas que o narrador infringe 

como se a transgressão fosse a forma natural para seguir o curso vital. 

Em compasso ternário, o trecho acontece sem uma interrupção entre o solo de tenor e 

o de baixo, que são separados por um trecho instrumental que finaliza o solo de tenor e, 

simultaneamente, inicia o solo do baixo, que se refere ao trecho D, em andamento muito 

rápido, que contrasta com o naipe do baixo, voz grave, representante da voz do Pai, afirmando 

ao filho que se prepare para o momento da morte. A voz de baixo normalmente tem 

dificuldades para cantar com agilidade, raramente conseguindo cantar ornamentos que 

exigem habilidade e velocidade. A ária para baixo exige que a voz realize coloraturas, saindo 

do seu conforto de cantar notas de maior durabilidade temporal para cantar de maneira 

contrária ao seu trajeto natural de notas longas. Há, nesse solo, uma transgressão, ao se impor 

agilidade para esse tipo vocal que apenas arduamente consegue tê-la. 

O pequeno arioso feito para o baixo em andamento rápido e compasso 3/8 faz ecoar 

um baixo contínuo que acompanha saltitante, como se estivesse correndo atrás do menino da 

narrativa nolliana, que subia o morro imprimindo grande velocidade ao deslocar seu corpo. 

O solo do baixo dialoga com as flautas, que podem representar a subida no morro com uma 

melodia ascendente e rápida, além de ser, em sua maioria, criada por semicolcheias que 

promovem a sensação de aceleração para um tipo vocal que raramente canta com velocidade. 

Há um diálogo na cantata entre a voz e os instrumentos, deixando também espaços de silêncio 

do solo ao exercer a comunicação, colocando-se em escuta quando as flautas e o baixo 

contínuo tocam. 

As flautas dão o tom de agilidade da peça, com frases organizadas em semicolcheias 

acompanhadas pelo contínuo, que marca o compasso ternário com colcheias, que são a 

unidade, e se fazem presentes no primeiro e terceiro tempos, intercaladas por uma pausa de 

mesmo valor. As flautas em semicolcheias acentuam a sensação de agilidade que é 

correspondida no solo do baixo, que também percorre o caminho das figuras de menor valor, 

 
28 No original: “Bestelle dein Haus; den du wirst sterben und nicht lebendig bleiben”. DÜRR, As cantatas de 
Bach, 2014, p. 1105.  



    103  

 
 

o que não é comum no canto para vozes graves, sendo que a viola não está presente nesse 

trecho musical. 

Há uma paródia realizada entre textos no momento em que, na cantata, Deus dialoga 

com o homem e, no romance, o narrador dialoga consigo mesmo, com a enfermeira e com o 

menino: um diálogo, portanto, entre seres humanos, enquanto na cantata o diálogo é com o 

divino. A finalização da parte C acontece no primeiro compasso da parte D e também é o 

início desse trecho, comprovando que a narrativa imita a cantata, com as cenas que se unem: 

a morte do velho em andamento Lento e a vida do menino em sua cura corporal, aceitando 

fugir da enfermaria com o narrador protagonista, gerando uma continuidade da narrativa do 

mesmo modo que o solo do tenor termina e dá início ao solo de baixo em andamento Vivace, 

como mostra a figura 22. 

 
                               Figura 22 – Passagem do solo de tenor para o solo de baixo 

                         Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012.Imagem modificada para mostrar a 
mudança de solos. 

 
Verifica-se, na partitura, que o solo de tenor termina no primeiro tempo do compasso 

onde começa o solo de baixo, após a barra dupla, divisória dos solos, que indica o término 

do fragmento. No romance, o narrador observa a morte do velho em sua letargia e, 



    104  

 
 

antagonicamente, a vida do rapaz em sua jovialidade, vivacidade e ligeireza que, ao se opor 

à anterior, combina com o allegro do andamento do arioso na cantata; o narrador segue o 

rapaz cheio de vida e animação e escolhe acompanhá-lo em sua jornada misteriosa na boca 

de fumo, organização e tráfico de drogas dos leprosos. O narrador ocupa um lugar de 

marginalidade e o texto acomoda a ironia presente no nome do bairro em que os personagens 

adquirem a droga. Cidade de Deus é um lugar que se aproxima mais do inferno que do local 

em que Deus mora, o qual a religiosidade promete como o melhor espaço para passar a 

eternidade.  

Nesse local, a destruição do corpo é visível, com a facção de leprosos que se organizam 

para viver pela venda de drogas e observar seus corpos em destruição, caindo em pedaços, e 

mesmo isso não os faz abandonar a venda de drogas, uma ação ilícita, não aceita pela 

sociedade, um modo de vida escolhido pela possibilidade de obtenção de muito dinheiro – 

que muitos dizem vir de forma fácil, mas não é bem assim: a opção de ganhar dinheiro 

vendendo drogas tem suas consequências, como qualquer ação que o ser humano resolva 

praticar na vida.  

A escuta do solo de baixo e a leitura do romance simultaneamente provocam uma 

sensação análoga de velocidade. O solo do baixo tem a função, na cantata, de representar a 

voz de Deus, e pode ser localizado, no romance, no encontro do narrador com o menino no 

hospital, representado no texto pela paixão do narrador pelo menino e pela decisão de fugirem 

da enfermaria para viver a vida da melhor forma possível para ambos, em liberdade, pois o 

hospital era como uma prisão. Tem-se, aí, uma paródia da cantata, quando Deus propõe ao 

homem que organize sua vida. O narrador não se permite organizar a vida; ao contrário, ele 

se joga de corpo e alma na aventura de acompanhar o menino sem saber dos resultados dessa 

ação. Mesmo sabendo que pode se prejudicar, ele segue o menino. Um narrador que faz suas 

escolhas sem se importar com as consequências delas: “[...] a certeza de que com um menino 

assim tão jogado à deriva mais completa e total eu deveria esperar somente um tiro no olho, 

o roubo do que me restava de coisas e da vida, o resto era carochinha [...]” (NOLL, 1989, p. 

41). Consequências das escolhas que o ser humano faz na vida, que resultarão em boas causas 

ou não, e na direção que o espírito humano irá tomar após a morte do corpo. 



    105  

 
 

Ao narrar a cena de morte do velho e de quase morte do menino, o narrador – que 

aprecia e narra repetidas vezes o encantamento com o corpo do menino – pode ser comparado 

ao baixo ostinato, repetitivo, na escrita e no olhar: 

[...] suas palavras já não despiam sua vida passada mas eram blocos de sons 
que rolavam da sua boca como pedaços de um canto que sua beleza 
adolescente segregava só pra mim. Eu estava apaixonado por essa beleza. 
E agarrava essa paixão ainda sem agarrá-la com as mãos mas agarrava essa 
paixão pelos ouvidos olhos, e eu precisava sentar no chão para que as 
golfadas do meu pau não fossem observadas por ninguém [...] (NOLL, 
1989, p. 35). 

A fala do menino era música para os ouvidos do narrador, tal era o seu encantamento 

com o corpo do jovem. Essa música tinha como porta de entrada os sentidos, em especial a 

escuta; porém, essa escuta era especial porque executava duas funções simultâneas, a audição 

e a visão. 

O narrador acompanha o menino em sua caminhada ao morro para pegar drogas e 

impõe uma velocidade à ação, como o solo de baixo, que é rápido, em um discurso que 

mistura realidade e ilusão, fazendo com que reflita sobre o caráter do menino traficante que 

acompanha: 

[...] a realidade é o que ela parece ser, paciência irmãos, não há aventura 
possível, tudo está programado, registrado no livro eterno, pois se meter 
com um pivete traficante só pode dar no que deu, o resto é pieguice pras 
tias solteironas lacrimejarem nas tardes de domingo enquanto o Fantástico 
Show da Vida não vem, o resto é a doce mentira com que tentam nos 
embalar [...] pois, a realidade é tão quanto aparenta e o homem está perdido 
nesse cemitério planetário, tudo é desolação tristeza dor (NOLL, 1989, p. 
41- 42). 

O romance parodia os mandamentos bíblicos e o texto da cantata, que pede ao homem 

que organize sua casa para se preparar para a morte. O garoto e o narrador fazem um 

movimento oposto ao proposto pelo texto da cantata mortuária, seguindo um impulso sem se 

importarem com a morte. Eles não navegam, ficam à deriva para sentir o prazer do risco que 

a vida impõe: “[...] ninguém é santo nesse barco da agonia, antes do naufrágio ninguém é 

santo” (NOLL, 1989, p. 43). O barco da agonia é a vida; o naufrágio, a morte. Navegar é 

viver, porém, no caso desses dois personagens, é viver à deriva, sem um porto seguro para 



    106  

 
 

atracar. Vivem perigosamente, mas estão sujeitos a uma morte antecipada pelas ações e 

caminhos escolhidos na narrativa: “O menino que brinca com o mar está na mira da morte” 

(NOLL, 1989, p. 43). Por estar em contato com o tráfico de drogas, o menino corre perigo e 

pode morrer a qualquer momento, de forma brutal.  

O narrador, revoltado com sua situação de miséria, parodia o texto bíblico e tem 

relações sexuais com um sujeito a quem denomina de bicha:  

Reina nos céus o miserável deus dos homens. Aqui na Terra eu volto para 
o apartamento pelo mesmo elevador em que acabei de comer a bicha [...] 
Geme nos céus o miserável deus dos homens. E aqui na Terra – ouço gritar 
lá embaixo uma voz vitoriosa que grita estamos todos vingados – e aqui na 
Terra a bicha é morta. (NOLL, 1989, p. 67). 

Parodiando os personagens bíblicos, o narrador transgride tanto por fazer sexo no 

elevador com a bicha quanto por tecer um contraponto com céu e terra, Deus e homem, poder 

e sofrimento. Além disso, ainda compara as fezes da bicha com um espólio, uma herança 

amorosa deixada pela bicha, que decorou o falo do narrador com fezes, as quais o narrador 

guarda como se fossem uma herança maravilhosa daquele que acaba de falecer. 

Há, no romance, uma nova citação sobre Bach e suas composições, mais 

especificamente sobre a cantata Actus tragicus, quando o protagonista resolve se prostituir 

nas ruas do Rio de Janeiro para ajudar Afrodite nos gastos mensais. O narrador vai para um 

ponto de prostituição onde um homem para o carro e negocia com ele sexo por dinheiro, 

levando-o ao apartamento da avenida Delfim Moreira. Actus tragicus é a trilha sonora para 

a cena de sexo: 
 

[...] abriu-se a porta do apartamento e uma melodia explode, era qualquer 
coisa como uma cantata de Bach, não, não era Jesus, alegria dos homens, 
uma cantata outra que até ali não ouvira, não quis perguntar porque senão 
o homem ia achar esquisito um michê perguntar que cantata era aquela e eu 
precisava manter aquela coisa animal puro sexo, precisava ser profissional 
ao menos uma vez na vida, [...] a cantata de Bach continuava a imperar 
pelos salões do apartamento, é Actus tragicus o homem falou atrás de mim 
me comendo, essa cantata é Actus tragicus o homem repetiu, doía pra 
danar, dor de carne me rasgando, pra tentar aliviar quis pensar em outra 
coisa como por exemplo meu desconcerto pelo homem no meio da foda me 
informar sobre a cantata de Bach, [...] Actus tragicus nos redimia de todos 
os possíveis equívocos pela vida afora, [...] (NOLL, 1989, p. 75-76-grifos 
meus). 



    107  

 
 

 
Bach surge como um guia para o narrador e sua narrativa, uma exaltação do sexo como 

prazer, como beleza e como necessidade do corpo ao ter como trilha sonora a cantata 

mortuária, como forma de preparação para o que há de vir na escrita. A cantata evoca a 

entrega corporal para outra dimensão, a espiritual, enquanto no romance há uma entrega 

corporal para os prazeres da carne, do próprio corpo que sente a dor de carne sendo rasgada 

no momento do sexo anal, como uma apropriação paródica da cantata. 

O narrador não se prepara para o momento de sexo, ele simplesmente vai para a rua e 

tudo acontece. A cena de sexo no apartamento se encerra com o homem impaciente e o 

narrador, que percebe a situação, sai de cena sem denunciar nenhuma expressão. Estão em 

contato, em diálogo ou em ação juntos; porém, o que tem dinheiro é o ativo na relação com 

um mendigo, que se prostitui pelo dinheiro e entrega seu corpo, passivamente, para que o 

outro faça dele o que bem entender. Um encontro em que o poder econômico e a falta de 

dinheiro se encontram para executar uma ação de sanar as lacunas de ambos os lados, como 

a harmonização de uma melodia requer o encontro de sons que se equilibram.  

 

2.1.2.5 A entrega: Consagração e Sedução  

 

Após os solos de tenor e baixo, as partes E, F e G da cantata funcionam como trecho 

central, em andamento Andante, que se inicia com um coro em fuga a três vozes, que silencia 

para deixar soar o solo de soprano acompanhado dos instrumentos que, posteriormente, 

cessam, deixando o solo escoltado apenas pelo contínuo para finalizar o trecho E. Nesse 

trecho da cantata, o coro canta o texto que evoca a velha aliança do homem com Deus ao 

morrer. “É a velha aliança, homem tu deves morrer” (BACH, 2012, p. 13), e a parte E finaliza 

com o solo de soprano aceitando a união com o divino: “Vem, Senhor Jesus” (BACH, 2012, 

p. 15). 

Na parte F, o solo finaliza enquanto os instrumentos preparam a entrada do coro em 

fuga, o qual avisa ao homem sobre a certeza de sua morte, e também se encerra deixando 

apenas o contínuo acompanhando a fuga por aproximadamente cinco compassos. Em 

seguida, há um retorno do solo de soprano, que clama por Jesus e canta junto ao coro em 



    108  

 
 

fuga, afirmando a morte humana ao finalizar, para que aconteça então a entrada dos 

instrumentos, como se houvesse ali um diálogo. O coro retorna junto com o solo de soprano 

e se intercala com os instrumentos, que também cessam para deixar o solo acompanhado 

apenas do contínuo. A fuga retoma quando o solo cessa e logo em seguida há uma retomada 

dos instrumentos; o coro silencia para soar apenas o solo de soprano, finalizando o trecho G, 

que é uma sequência do anterior. Essas três partes podem ser consideradas como uma só, 

pois conformam o trecho central da cantata, que na música surge para criar um contraste entre 

o coro de meninos sopranos a três vozes com o solo de soprano, que na época de Bach 

também era cantado por meninos – as mulheres não cantavam, de modo que os meninos 

faziam as vozes que atualmente são cantadas por mulheres. 

Há uma alternância entre coro e solo, um retorno à melodia do coro em fuga, que canta 

a mesma letra da parte E, que trata da união do homem com Deus. Sendo assim, observei que 

o diálogo do romance evoca a cantata, a qual também retorna ao trecho do coro polifônico 

que se repete na parte G. São muitas vozes que cantam nesse trecho, pois, além do coro, 

temos ainda o solo de soprano, que canta melodia e letra diferentes das do coro, fazendo um 

contraponto, que é próprio da música bachiana, entre as vozes e o solo e entre os 

instrumentos. 

No trecho G da cantata, o coro intercala sua atividade com o solo de soprano, que 

também se cala para dar passagem ao coro polifônico que, mais tarde, se une a todos os 

instrumentos e, juntos, silenciam para dar ao solo sua apoteose. 

 



    109  

 
 

                                               Figura 23 – Coro em fuga 

                                              Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 
 
 
Na figura 24 temos a demonstração das mesmas entradas das vozes da figura anterior, 

porém de forma visivelmente facilitada por mim pela confecção de uma partitura que 

aproxima essas vozes, a fim de evidenciar cada entrada de voz do coro antes da entrada do 

solo de soprano. 
 

         Figura 24 – Entradas sucessivas das vozes 
 

 

                   Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. Editada por CALLADO, 2020 utilizando 
o Programa de edição museScore. 

 



    110  

 
 

No romance, o trecho E é um modo de mostrar essa velha aliança proposta na cantata, 

com o encontro entre dois homens para o sexo anal. Trata-se de parodiar o encontro do 

homem com o divino promovendo, na narrativa, o encontro entre seres humanos. É uma 

aliança antiga, a do sexo entre homens, que existe desde os primórdios e que, na 

contemporaneidade, infelizmente ainda é algo em processo de aceitação. A parte também 

emula o estrato da cantata que inicia com três vozes em fuga, que podem representar a 

ligação exercida entre o narrador, o homem do apartamento e Afrodite, que é o elo entre 

esses dois homens. Pode também ser diferente do mesmo trecho da cantata, quando o coro 

em fuga retorna, o que pode ser comparado ao retorno do narrador ao apartamento da avenida 

Delfim Moreira porque precisa do trabalho: 

 

Mas na noite seguinte resolvi voltar lá, sim. Perambulei um pouco pelos 
arredores do prédio da Delfim Moreira, dei duas voltas pelo quarteirão, 
tinha medo de que o porteiro me barrasse, já passava das dez, e depois eu 
andava com a roupa rota [...] tinha medo de que o porteiro pensasse se tratar 
de mais um assalto, embora eu preservasse ainda uma expressão desatenta, 
um olhar, não sei-de-que na linha do nariz que me fazia passar ainda por 
um classe média razoavelmente resguardado contra as brutalidades que 
atacavam a maioria. [...] apertei a campainha com a mão suando, lá dentro 
ainda a cantata Actus tragicus, o homem abriu a porta, se espantou, não 
chegou a dizer palavra, fez menção de fechar a porta, lancei uma frase de 
tranquilizá-lo: voltei, preciso do trabalho [...] (NOLL, 1989, p. 79-grifo 
meu). 

As frases criam a sensação de dar voltas em espiral no momento em que o narrador 

retorna ao apartamento como se estivesse a reafirmar sua necessidade pelo trabalho, para 

sustentar a si mesmo e a Afrodite. A indecisão sobre entrar ou não no apartamento gera o 

medo de ser comparado a um assaltante, motivo pelo qual dá voltas, como a música faz para 

realizar seu trajeto, até sentir-se seguro para enfrentar a situação. Sua aparência, seu porte 

físico e sua postura o ajudaram nesse momento, em que ele temia ter sua entrada no 

apartamento impedida. 

A narrativa evoca as três vozes no coro em fuga que antecede o solo de soprano da 

cantata ao evidenciar o porteiro do prédio, o narrador e o homem do apartamento que, a 

princípio, é silencioso e faz ecoar, no lugar da sua voz, a cantata Actus tragicus – mais 



    111  

 
 

adiante a voz do homem ecoa pelo apartamento, junto com a voz do narrador, ao som da 

cantata, representando as três vozes da mesma forma. Ainda é possível estabelecer a 

comparação com os sons da campainha, da cantata e do narrador, quando este afirma que o 

seu retorno ao apartamento foi pelo dinheiro. O ato sexual é, nessa cena, comparado à 

tragicidade de ser crucificado, uma dor insuportável de carne sendo rasgada, que evoca a 

crucificação de Cristo e sua morte; a cantata Actus tragicus compõe a cena para enfatizar o 

momento da carne sendo dilacerada, no sentido de trazer a morte como certeza absoluta. 

Desse modo, evoco a observação de Georges Bataille (1987) de que, mesmo em sua 

animalidade, o corpo é poético e o sexo, mais especificamente o gozo, uma forma de morte. 

O texto de Noll não perde sua poesia, pois a música é colocada em cena para compor o 

grotesco sempre que ele se estabelece. 

O narrador sai do apartamento e vai para casa esperar Afrodite chegar de um programa. 

A prostituição como violação do interdito acentua o pecado, degrada o ser, mas no romance 

se exalta a mulher que sustenta seu homem através dessa profissão. Após seu primeiro 

trabalho através da prostituição, o narrador sonha com um teatro de variedades e uma cantora 

careca: “O teatro de variedades abre a cortina do meu sonho e anuncia o espetáculo. A 

cantora careca abre a cena cantando uma canção que diz tudo não passa de um ato fortuito e 

que o fim está próximo; [...]” (NOLL, 1989, p. 82). A cena do romance anuncia o apocalipse, 

e a morte que está presente na cantata mortuária é reiterada de diversas formas. O espetáculo 

teatral coloca a intimidade do narrador em evidência, pois ao sonhar com o teatro, com uma 

representação da morte, ele mais uma vez se remete à cantata Actus tragicus, que também 

anuncia o fim da vida. O teatro de variedades mostra ainda a simulação ou o gesto 

dissimulado do protagonista de enfrentar a vida e a morte de diversas formas, por isso a 

diversidade teatral. O erotismo não nega o movimento de violência nem o de morte: no caso 

do romance, essa é uma das formas que o narrador utiliza para conduzir suas ações, levando-

me a acreditar que posso fazer minhas as palavras de Bataille (1987), ao citar Sade, que 

afirma ser o erotismo revelador de uma verdade que é própria do homem e que a voracidade 

de um animal feroz é a mesma produzida pelo corpo que não tem limites. Esse corpo em 

fúria é o do protagonista, que não tem nenhum limite e valoriza o onírico ao criar, em sonho, 



    112  

 
 

um teatro de variedades, colocando a arte, mais especificamente a cantata, em evidência, 

como a canção que fala de situações imprevisíveis como a morte: 
 

O teatro de variedades abre a cortina do meu sonho e anuncia o espetáculo. 
A cantora careca abre a cena cantando uma canção que diz tudo não passa 
de um ato fortuito e que o fim está próximo; um guerrilheiro urbano dá um 
tiro na cantora careca e a aurora boreal que surge ao fundo está manchada 
de sangue e o teatro de variedades tem que continuar e tudo se apaga para 
a próxima sessão. (NOLL, 1989, p. 82). 

 
O delírio através do onírico permite que as ações no texto aconteçam como nos sonhos: 

ao piscar de olhos se transmutam em outras ações, mudam de tempo e lugar, incluem 

personagens que viajam pelo tempo através de imagens hiperbólicas que remetem ao barroco, 

evocando outras vozes que se misturam à voz que anuncia o espetáculo mortuário. A canção 

proclama o fim, a morte e o medo entrelaçados pelo tiro e pela mancha de sangue. Ela evoca 

a cantata mortuária através das imagens oníricas, pois são processos somáticos e atribuem 

sentido ao sonho do narrador. A ilusão pode vir de fonte desconhecida de informação do 

narrador ou ainda de um passado que ele deseja esquecer. O narrador tem medo de perder 

sua amada e, para sobreviver neste mundo em que ambos são invisíveis aos olhos da 

sociedade, sonhar passa a ser uma forma de sobrevivência, de valorização da arte como modo 

de lutar contra as adversidades da vida e contra a própria morte. Uma luta desenfreada, pois 

ele não deseja morrer: aspira viver para realizar, com liberdade, todos os seus desejos, mesmo 

que esses se confrontem com as normas e as leis sociais. O objetivo desse homem é 

transgredir, andar na contramão do fluxo. O sonho é interrompido com o som de uma xícara 

caindo no chão, colocando em evidência a fragmentação dos desejos mais íntimos do 

narrador. O espalhar dos pedaços da xícara podem representar a história do narrador que é 

fragmentada, sem passado, o qual surge apenas através de lembranças de alguns trechos de 

vida que marcaram esse sujeito, e em outros fragmentos que, como sonhos, afloram para 

fazê-lo refletir sobre seus desejos e as mortes que acontecem na narrativa. 

O diálogo entre Afrodite e o protagonista pode ser equiparado à cantata, com Afrodite 

representando o solo de soprano enquanto o narrador representa o baixo contínuo que a 



    113  

 
 

acompanha, no solo, no final do trecho E da cantata, e que no romance se localiza no meio 

do trecho denominado por mim de E. O casal vai dormir e o narrador se sente frágil em meio 

à dor e à miséria de se prostituir. Naquele momento, ele se lembra de sua infância e remete 

o leitor ao coro da cantata com as vozes dele, de sua mãe, de sua tia e de seu primo, como 

numa emulação das vozes do coro: 
 

E ali só me restava a esperança do menino que fui: me admiro no espelho 
nu, [...] a fé brotando do meu corpo e pelo corpo enrijecendo músculos, 
minha mãe assomando à porta do meu quarto com a xícara de chá 
fumegando, vista-se que tem visitas, tia Zilá e teu primo me disse ela dando 
um tabefe doce na minha nádega [...] (NOLL, 1989, p. 84). 

 
O narrador reitera seu passado e fica diante de si mesmo, o menino do passado brota 

diante do homem do presente, fazendo-o refletir sobre sua existência, sua vida sem 

perspectiva, sem ter como se defender das mazelas sociais, o que leva ao resgate na memória 

do menino da infância, colocando ambos como um contraponto musical. 

Há uma semelhança temática entre as obras na imagem da morte, símbolo de 

fragmentação. A morte é dualidade, é o aspecto perecível ou em decomposição de algo, é a 

transformação, a revelação, o início e o fim, possui poder regenerativo, pode causar dor e 

angústia, e tem como principal imagem representativa o esqueleto humano armado de foice, 

embora surja na narrativa de diversas formas. A cantata possui função mortuária, é cantada 

para velar um corpo, e a morte aparece nela em duas vertentes: a morte sob o evangelho e a 

morte sob a lei, sua inevitabilidade como uma forma de preparar o homem para o fim. No 

romance, ao discursar sobre a extinção do corpo, o narrador mostra que a morte simula a 

vida, disfarçando-se em belas silhuetas para enganá-lo: “[...] a morte já me brindou com 

alguns convites, de longe quase sempre travestidos em belas silhuetas, mas de perto 

supurados de um cheiro tão nojento que não temos outra coisa a fazer senão pedir o 

extermínio” (NOLL, 1989, p. 11). A presença da morte é vista pelo narrador como um corpo 

em decomposição, sendo uma constante na narrativa, apresentada de variadas formas, 

remetendo ao tema principal da cantata de Bach.  



    114  

 
 

Reiterada para muitos personagens, a morte surge na narrativa em grande proliferação: 

por exemplo, na morte do primo do narrador, que tentou o suicídio por 49 vezes, conseguindo 

realizar seu desígnio na última tentativa. São mortes de diversos tipos, observadas pelo 

protagonista, manifestando assim a presença do excessivo, que remete ao barroco e suas 

reiterações, assim como a ações demasiadas de instabilidade, insatisfação com a vida e desejo 

de dissipá-la. Essas mortes marcam a relação do narrador com o mundo contemporâneo: 

como transgressão da tarefa divina de determinar os dias de vida apontados na cantata, as 

mortes sucessivas existentes na narrativa, as quais não acontecem de forma tranquila, violam 

o poder de Deus, e, na situação do primo suicida, a ação de tirar a própria vida implica que 

não é aquele quem determina seu tempo de vida, e sim o próprio homem. As mortes violentas 

do garoto e da travesti linchada, dentre outras, demarcam um mundo em que a vontade de 

Deus pode pouco diante da violência humana. A repetição é apresentada tanto no romance 

pós-moderno quanto na cantata barroca, deixando o excesso em evidência. Na música, as 

notas, o ritmo e a melodia se repetem, num vaivém constante que também acontece na 

narrativa com a repetição de palavras, de frases, de ideias como a morte, que é anunciada de 

diversas formas, inclusive e principalmente pelo gozo. 

Para o narrador nolliano, diferente do seu primo, o gozo é a vida através dos prazeres 

corporais, e ele só deseja a morte se for pelo gozo sexual: “[...] pela primeira vez a roliça 

glande despertava sozinha, sozinha despontava para fora do prepúcio como no parto natural 

um corpo se expulsa para a vida” (NOLL, 1989, p. 84). O gozo dele está em sua relação com 

seu corpo, com o corpo dos outros personagens, com quem ele faz sexo, com suas memórias 

e no excesso dessa ação no romance. Lacan (2011) afirma que é a linguagem que diferencia 

o desejo do gozo e que o ser humano aspira suprimir a falta, sendo que o gozo o arremessa 

para o excesso, é uma satisfação inconsciente que surge com a repetição.  

O ser humano tem necessidade de ligar a morte ao excesso, afirma Bataille (1987). 

Posso fazer, então, uma ligação do prazer pelo gozo com a morte e, no caso do primo do 

narrador, como um ato de violência, de desordem e excesso em tentar várias vezes o suicídio, 

que desliga o ser do seu interior e exterior simultaneamente ao se tornar um fato, 

circunstância que ocasiona uma ruptura do ser com o mundo, trazendo a morte para esse 

corpo. O narrador afirma que seu primo era maltratado pelo sexo: 



    115  

 
 

[...] o sexo ao invés de lhe transmitir prazer o maltratava, [...] sofria 
periódicas cries de depressão, tentou quarenta e oito vezes o suicídio, esta 
é a quadragésima nona, [...] assistiu o pai morrer de enfarte, a mãe de 
derrame, a irmã de câncer na garganta, e previu para mim destino amargo” 
(NOLL, 1989, p. 85).  

O instinto de morte está estabelecido no romance de forma excessiva e se opõe ao princípio 

de prazer; porém, Noll consegue manter em seu texto uma relação igualitária com os dois, 

além de conseguir estabelecer uma relação entre as pulsões sexuais e de nutrição que o 

instigam e que exigem dele um trabalho psíquico, mostrando como esse personagem se 

relaciona diante dessa força incansável e de seus desdobramentos. 

Para Freud, o instinto de vida tem relação com os instintos sexuais enquanto o do ego 

se relaciona com o instinto de morte. Ele traçou caminhos diversificados para os instintos do 

ego e os sexuais, sendo que os instintos sexuais “[...] exercem pressão no sentido de morte” 

(FREUD, 2017, p. 29). O orgasmo é uma espécie de morte, evoca uma tensão interna que 

Bataille (1987) considera como uma “pequena morte” pela qual há, no romance, uma busca 

incessante exercida pelo narrador. Bataille (1987) afirma ainda que a morte se opõe ao prazer. 

Nesse sentido, o narrador nolliano está em busca de prazer e utiliza o sexo para alcançar seu 

objetivo, enquanto na cantata a morte percorre uma trajetória em sentido contrário, no qual 

o prazer não se insere. A religiosidade considera o prazer como pecado e incentiva o homem 

a evitá-lo. A cantata, ao evocar a morte pura e simples do corpo, evidencia sua inevitabilidade 

e a perturbação que causa ao homem o seu conhecimento. Os excessos da vida têm a morte 

como consequência, relata Bataille (1987), e o protagonista do romance vive uma vida de 

excessos como compensação da carência imposta socialmente. Trata-se de uma “experiência 

paradoxal e conjunta do excesso e da falta” (BATAILLE, 1987, p. 68). 

O retorno às origens é uma morte simbólica revivida na memória daquele que lembra 

os fatos; no caso do romance, o protagonista. Ele vive um eterno retorno ao relembrar fatos 

de sua infância que o marcaram profundamente, a ponto de desejar negar seu passado, matá-

lo, mas esse período retorna incessantemente. 

O sexo, por sua vez, pode ser prazeroso, lucrativo, um modo de sobrevida, uma 

tentativa de sair da ociosidade, e ainda assim continuar ofertando prazer, mesmo na dor. O 

erotismo é duplicado por sua metáfora ambígua, que reconhece o prazer e a morte 



    116  

 
 

caminhando juntos. A visão romantizada de Octavio Paz compreende o erotismo como uma 

música: “o erotismo é um ritmo: um de seus acordes é separação, o outro é regresso, volta à 

natureza reconciliada” (PAZ, 1994, p. 28). O protagonista vive em meio ao erotismo com a 

presença da dor, do sexo, do amor, da vida e, consequentemente, da morte: “A sexualidade e 

a morte são apenas os momentos intensos de uma festa que a natureza celebra com a multidão 

inesgotável dos seres, uma e outra tendo o sentido do desperdício ilimitado que a natureza 

executa contra o desejo de durar que é próprio de cada ser” (BATAILLE, 1987, p. 41). O 

protagonista vive tudo intensamente e seu sentido de excesso ilimitado vale para toda e 

qualquer sensação que seu corpo possa vivenciar. 

No final do trecho E do romance, o texto profana a oração católica e coloca a cocaína 

como uma criação demoníaca, muito utilizada no carnaval para manter as pessoas 

transitando por espaços alterados da vida real, vivendo um mundo imaginário permitido 

pelos estupefacientes. Noll utiliza a ironia ao trazer a oração católica para seu texto, que, 

pensada a partir da paródia teorizada por Huctheon (1985), como imitação de forma invertida 

e irônica, propõe um distanciamento crítico para marcar a diferença e não a semelhança. O 

interdito, nesse segmento, começa com um louvor ao diabo por ter criado os entorpecentes, 

tal qual o homem religioso agradece a Deus pelas coisas que possui. A voz de Afrodite 

bendizendo o diabo se assemelha à voz de soprano que encerra essa parte na cantata, 

clamando pelo encontro com Jesus; nesse entendimento, há uma transgressão do romance 

ao profanar o sentido religioso da cantata. Nesse ponto acontece o entrecruzamento das duas 

obras, com a solista da cantata buscando o divino enquanto, na narrativa, Afrodite louva o 

diabo: 

Bendito seja o diabo por ter criado esse pó branquinho esse Carnaval esse 
paganismo dos sentidos essa voz que fala da obscenidade de se estar vivo 
essa força que nos leva a negociar a cada ponto da viagem pra poder 
continuar esses dentes que mastigam o ópio como se fosse o néctar, bendito 
seja o diabo Afrodite repete [...] (NOLL, 1989, p. 111). 

 
O escritor de A fúria do corpo foi educado na religião católica, diferentemente do 

compositor barroco, que era luterano. A oposição se faz pela religiosidade dos autores das 

duas obras em estudo. Os princípios básicos do catolicismo e do luteranismo ficam evidentes 



    117  

 
 

no texto nolliano, pois, enquanto o texto da cantata é sacro, o romance expurga grande parte 

das leis religiosas na fala de seus personagens. Essa consagração ao diabo viola as leis 

impostas pelo cristianismo, que determinam louvar a Deus e não ao pai da mentira, como é 

conhecido o diabo, devorando o que é da ordem do sagrado para transformá-lo, 

antropofagicamente, em profano, perfazendo o caminho da paródia do texto bíblico, 

bendizendo o anjo mau, e não Deus. 

O narrador e sua amada não desejam se redimir dos pecados, como impõe a cantata. 

Em sua descrença, eles querem viver cada momento como se fosse o último e aproveitar a 

vida na concretização de todos os desejos possíveis. O texto da cantata pede que o homem se 

prepare para a morte, se organize para fazer essa passagem. No romance, essa organização 

surge de forma invertida: enquanto a cantata aparece trazendo a aceitação da religiosidade, 

das adversidades da vida, do louvor a Deus pelo homem, o romance insurge-se negando tudo 

isso e infringindo as leis, trazendo um homem libertário em busca de sentir o que o corpo 

pode oferecer. Afrodite encanta com seu canto, mas é uma voz que não deseja ser 

escravizada: faz-se notória a liberdade, mais importante que qualquer quantia financeira. Ela 

passa pela narrativa como prostituta, profissão que demanda que esteja acompanhada de 

homens diversos, os quais podem ser comparados às vozes do coro: assim como na cantata 

o solo surge escoltado pelo coro que, em sua maioria, são vozes masculinas, com a entrada 

do naipe de baixos e posteriormente do naipe de tenores, surgem no romance os homens que 

acompanham Afrodite em suas ações. 

Ela busca na memória algumas lembranças, ao narrar a aventura de duas mulheres que 

se encontram no Copacabana Palace. Nessa parte, o protagonista narra que vê Afrodite 

acordada na madrugada e ela, por sua vez, descreve a história de Ana e Cat, que está inserida 

na narrativa principal como uma descrição dentro da outra. Nesse trecho do romance 

acontece o contraponto, em que as vozes caminham juntas como duas experiências sendo 

contadas simultaneamente. A história que acontece dentro da outra história oferece duplo 

sentido, confundindo realidade e fantasia, propriedade do mundo coexistente que Douglas 

Hofstatder (2001) denomina de recorrência. Para ele, as narrativas que ocorrem dentro de 

outras acontecem pelo fato de a primeira ter sido interrompida para que a outra surgisse, 

criando assim uma espécie de contraponto que mostra no texto uma ideia de simultaneidade, 



    118  

 
 

mesmo que não seja possível que ambas sejam narradas simultaneamente. O narrador está 

contando sua própria biografia, da qual Afrodite faz parte como personagem secundária e, 

em algum momento, Afrodite narra a peripécia das amigas Ana e Cat. Há um desvio de 

atenção, uma fragmentação entre uma narrativa e a outra. A história que Afrodite conta tem 

um fim e a aventura principal continua. Na cantata, há o momento em que o coro e o solo se 

intercalam, compondo uma situação que o romance também traz, pois o narrador para de 

narrar para escutar a narração de Afrodite, enquanto na cantata o coro para de cantar para a 

entrada do solo de soprano, como numa história dentro da outra. 

A aventura que surge de dentro da outra na narrativa também pode ser comparada a 

uma fuga, com entrada sucessiva de vozes que narram outros temas. Fragmentar a narrativa 

enxertando nela outra história remete à circularidade, que leva a uma regressão infinita, uma 

recorrência em que cada história difere das demais, mas que sempre retorna à narrativa 

central. A primeira história é contada pelo narrador nolliano e a segunda por sua amada, que 

a busca na memória e parece declamar. São duas vozes que narram simultaneamente. Assim, 

há na linguagem nolliana uma recorrência similar à existente na criação bachiana. Em Bach, 

as melodias atuam como figuras intermitentes; em Noll, as expressões sempre retornam. 

Afrodite narra um trecho como se fosse cada instrumento, cada voz do coro polifônico que 

se uniu ao solo de soprano. O narrador escuta vozes e afirma que não esperava mais ninguém, 

nem a voz de Afrodite: “No entanto as vozes coaxam palavras de puro desentendimento [...] 

esqueço as vozes porque procuro restabelecer contato com meu corpo” (NOLL, 1989, p. 

138). Ao estabelecer contato com seu próprio corpo, o narrador deixa de perceber o mundo 

exterior e viaja em direção ao seu interior para observar seus desejos mais íntimos.  

Essas vozes que ecoam podem ser comparadas às vozes do coro da cantata, que 

retornam junto com o solo de soprano, que também pode ser comparado à voz de Afrodite, 

com solo e coro cantando juntos. O efeito é que ele, ao narrar Afrodite contando outra 

aventura, evoca a música barroca que utiliza a polifonia e o contraponto para estruturar a 

composição musical.  

No romance, essas entradas sucessivas de vozes acontecem no momento em que o 

narrador está relatando a história principal; no decorrer do percurso, acontece a entrada da 

voz de Afrodite mencionando uma segunda narrativa; e, no desenrolar desta segunda 



    119  

 
 

aventura, é lançada no texto uma terceira, em que Ana e Cat conversam sobre um caso que 

envolve duas pessoas célebres que são amantes, o que reforça a semelhança entre as obras. 

O trecho do romance que denominei como G fragmenta a narrativa, contando diversas 

histórias, como um coro polifônico, e evoca o contraponto musical, ao trazer da memória do 

narrador seu passado no seminário e o desejo de ser artista: “[...] era virgem de qualquer 

esteticismo [...] Desde esses tempos começou a tomar contorno em mim um desejo: o de ser 

artista” (NOLL, 1989, p. 138). Essa frase carrega um tom autobiográfico, pois Noll, em 

conferência (2009), fala que também possuía o mesmo desejo de ser artista que o protagonista 

do romance. O narrador afirma que não tinha conhecimento de estética quando fazia o 

colegial, mas já havia nele impregnado o desejo de ser artista. A realidade faz contraponto 

com a narrativa, o escritor evocando sua história através da voz do narrador e do desejo de 

ser artista, de ser cantor e, por consequência, faz ecoar a cantata e seus solos, mostrando que 

a estética é uma preocupação tanto do escritor e do narrador, quanto do compositor. 

Na parte G do romance há um diálogo na página 142 que se reforça na página seguinte 

como vozes que reiteram uma melodia, sendo a repetição muito comum na música, existindo 

aí mais um ponto de equivalência entre as obras. O trecho do romance trata do narrador 

pedindo água em um boteco para um rapaz que ele parece desejar, momento em que se inicia 

um diálogo entre eles: 

⸻  Qual é tua idade?  
⸻  Dezenove. 
⸻  Filhos? 
⸻  Três. 
⸻  Quantos? 
⸻  Três. 
⸻  Idade de cada? 
⸻  Quatro, dois, dez meses. 
⸻ Vem mais? 
⸻ Já tá na barriga. 
⸻  Pra quando? 
⸻  Agosto. 
⸻ Tua mulher, que idade? 
⸻ Dezessete. 
⸻ Tem saúde? 
⸻ Muita. 
⸻ Muita? 
⸻ Muita saúde. 



    120  

 
 

⸻  E os pais de cada? 
⸻ Mortos. 
⸻ Mortos? 
⸻  Enterrados os quatro lá. 
⸻  Lá? 
⸻  Perto da ribanceira. 
⸻  O que é ribanceira? (NOLL, 1989, p. 142-143). 

 
Nesse trecho do romance, duas vozes encenam um coro polifônico entrecortado por 

uma narrativa explicativa da cena teatral. Entre os diálogos, o trecho narrativo expõe o 

gestual das mãos que vai sendo executado de maneira cada vez mais rápida, como o “balé” 

das mãos em seu acelerando musical, para um mostrar para o outro o que é uma ribanceira, 

como o próprio escritor afirma ser um: “balé coagulado no ar” NOLL, 1989, p.143). Ao 

congelar a cena, há sempre um corte, uma fragmentação que a marca e oference riqueza em 

possibilidades fruitivas. O gesto é corporal, são movimentos que os personagens fazem para 

movimentar a ação no texto que, nesse caso, perde a fluidez. O movimento retorna com o 

encontro das mãos diferentes na cor, marcando a dualidade de uma mão fina e outra áspera, 

uma clara e outra escura, presas por instantes e que alçam voo ao se libertarem uma da outra. 

Uma voz entra no bar e interrompe o silêncio da dança das mãos. É a voz de um porteiro 

que, mesmo quebrando o sossego do instante, não percebeu que o tempo havia “paralisado” 

naquele balé, representativo do gestual das mãos dos personagens a mostrar o que é a imagem 

de uma ribanceira: “[...]o tempo ali tinha se coagulado por segundos em volta das duas mãos 

[...]” (NOLL, 1989, p. 143). Após esse incidente, há um retorno ao diálogo, que se repete 

inteiramente igual ao primeiro, como na música alguns trechos se repetem inteiros com a ária 

da capo – em que a primeira parte se repete com um trecho diferente entre as partes. 

Este trecho evoca o trio E, F e G da cantata, unido para formar uma só parte, em que a 

história começa na parte E e continua nas partes F e G, finalizando com o solo de soprano, 

do mesmo modo que na narrativa Afrodite encerra a história de Ana e Cat e o narrador 

continua sua jornada de acompanhar a mulher amada, executando o papel de baixo contínuo 

por toda a narrativa. 

 



    121  

 
 

2.1.3 O jardim do Éden 

 

Na cantata, o trecho 3. Árie é formado por dois ariosos em compasso quaternário, um 

seguido do outro, como se um interrompesse o outro para dar continuidade e unidade ao 

trecho. Provavelmente inicia-se em andamento Andante, continuando o andamento do trecho 

anterior, pois não há indicação para tal. Essa microintrodução possui apenas dois compassos 

de trajetória instrumental, realizados pelo baixo contínuo, e no terceiro compasso há a entrada 

do solo de contralto, denominado de parte A, seguido somente do contínuo e, posteriormente, 

surge o solo de baixo, designado de trecho B, que, a princípio, vem escoltado do contínuo ao 

qual depois se acrescentam as violas da gamba e um coro em uníssono.  

 

2.1.3.1 A entrega do espírito  

 

O texto do primeiro arioso é o espírito humano se entregando ao divino, é a voz do 

homem entregando seu espírito: “Em tuas mãos entrego o meu espírito, livrai-me ó Senhor, 

Deus fiel” (DÜRR, 2014, p. 1105). 29 O homem pede para que Deus o livre dos pecados que 

cometeu em vida, com o arrependimento e o perdão agindo no espírito para que chegue ao 

paraíso, ao reino de Deus.  

No romance, a entrega é corporal e não espiritual, como na cantata. O trecho da 

narrativa tem seu início com os seguintes versos, recitados para as crianças pelo narrador, 

que afirma ser este o poema preferido de Dom Manoel, o Venturoso: 

 

A noite com seu espinho  
Sugere um mar de lama 
Mijo entre os lençóis do ninho 
O Rei é morto na cama (NOLL, 1989, p. 148). 

 

 
29 No original: “In deine Hände befehl ich meinen Geist; du hast mich erlöset, Herr, du getreuer Gott.” DÜRR, 
As cantatas de Bach, 2014, p. 1105. 



    122  

 
 

A estrofe acima pode ser comparada ao trecho instrumental da cantata referente à 

introdução da terceira parte, 3. Árie. Os quatro versos da narrativa se equivalem aos dois 

primeiros compassos da cantata, que é tocada apenas pelo baixo contínuo, com duas frases 

que se repetem no início do solo e depois se modificam durante todo o acompanhamento do 

solo de contralto, com variações de altura e pequenas variações rítmicas, como pode ser 

observado a seguir. 
 
 

    Figura 25 – Os versos e a 3. Árie. 

 
                    Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 

 
 
O baixo contínuo da cantata Actus tragicus fornece a harmonia que serve de base ao 

canto, com intuito de preencher ou reforçar as vozes. Ele pode ser comparado ao narrador-

protagonista do romance, que compartilha das mesmas características ao acompanhar os 

personagens durante toda a narrativa, ao reforçar a importância de Afrodite em sua 

caminhada e ao atuar como aquele que observa tudo, presente durante toda a peça – aqui, 

especificamente, durante todo o romance.  

Na cantata, o baixo contínuo estabelece um caminho a ser percorrido, convida a voz 

para dialogar com ele, reforçando a expressão da voz principal com figuras musicais de 

semicolcheias, tornando esta frase o seu ponto de partida e o seu fio condutor para outras 



    123  

 
 

modificações, que transformam as frases ao alterar sua altura. A primeira frase começa com 

a nota si bemol, a segunda repete a primeira, a terceira surge com uma modulação e uma 

quarta, diminuta, descendente em relação às frases anteriores, repete a primeira. Em seguida, 

há uma modificação na sexta e sétima notas da quinta frase em um semitom descendente em 

cada uma; a frase é cortada nesse trecho e repetida como um motivo que vai descendo um 

tom a cada investida: o primeiro começa em si bemol, o segundo em lá bemol, o terceiro em 

sol bemol e o último, que inicia uma quinta acima, em ré bemol, para levar a outros caminhos 

em busca do retorno ao motivo da primeira frase, no qual o contínuo introduz a parte em dois 

compassos, como é possível verificar na figura a seguir: 

 
Figura 26 – 1ª frase do contínuo 
 

 
         Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. Editada por CALLADO, 2019 utilizando o 
Programa de edição museScore. 

 
 
Na sequência, temos a mesma frase começando em nota fá em vez de em nota si bemol, 

modificando, portanto, a altura da frase melódica, mas mantendo a mesma figuração,30 como 

pode ser observado a seguir, na segunda frase do contínuo. 
 

          Figura 27 – 3ª frase do contínuo 
 

         Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. Editada por CALLADO, 2019 utilizando o 
Programa de edição museScore. 
 

Há um retorno à frase inicial, que se transforma na figuração seguinte, mantendo certa 

semelhança com a frase original, porém mudando a altura das notas e alguns trechos 

rítmicos, como a exclusão da pausa no início da frase; no segundo compasso, após a primeira 

 
30 Figuração é um tipo de ornamento, acompanhamento ou passagem ornamental regular e contínuo. Em prin-
cípio, compõe-se de “figuras” ou pequenos desenhos de notas; frequentemente a palavra é usada com liberdade 
para passagens ornamentais de outros tipos. SADIE, Editor (Ed.), Dicionário Grove de música, 1994, p. 324. 



    124  

 
 

colcheia, uma figura de semicolcheia no lugar da pausa; e ainda, no final, encerrando com 

dois grupos de colcheias em vez da dupla de colcheias e a semínima final.  
 
        Figura 28 – 4ª frase do contínuo 

       Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. Editada por CALLADO, 2019 utilizando o 
Programa de edição museScore. 
 

Essas figurações são representadas no romance através da fala do narrador, que não se 

reconhece. Há na narrativa uma mudança de gênero e o narrador passa a ser do sexo feminino, 

uma velha dama de roupa negra que rumina a própria morte: “Não sei quem sou, que fiz, por 

que mundos me entranhei” (NOLL, 1989, p. 148). Uma dama que era um homem e com a 

mudança não se reconhece mais. A primeira modulação acontece quando a personagem 

afirma: “Não tenho a mais ínfima memória de quem sou” (NOLL, 1989, p. 148). Ela sente 

que um espelho poderia ajudá-la nesse reconhecimento de si, porém o reconhecimento 

deveria ser realizado na madrugada, pois ela é uma dama da noite, que se sente abandonada 

por Deus. A segunda modulação acontece ao afirmar: “[...] então canso-me de tentar saber 

quem sou, pois o razoável sei: eu sou” (NOLL, 1989, p. 149). Ela se reconhece uma velha 

no deserto que possui um anel de rubi e sabe que esse anel a diferencia.  

Após a pequena introdução, observo na sequência do arioso de contralto um diálogo 

entre solo e contínuo no qual o compositor brinca com a frase musical, que é fragmentada e 

depois retorna à frase original para tomar outro caminho de jogos, como se a primeira frase 

original permanecesse intacta e a segunda fosse modificada para dar a impressão de pergunta 

e resposta, com movimentos ascendentes e descendentes sucessivos, até que novamente se 

repete a frase original para ser interrompido o arioso e dar-se início ao arioso de baixo, como 

se a mulher esmaecesse e surgisse ali um homem.  



    125  

 
 

  
Figura 29 – Diálogo do contínuo com o solo de contralto 

 
Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. Editada por CALLADO, 2019 utilizando o Programa 

de edição museScore. 

 

Mesmo a personagem da velha não se reconhecendo, a união com o divino se faz por 

instantes ao agradecer a Deus e desejar cantar a Ave Maria. A dúvida sobre qual música 

cantar reserva o caminho da transgressão ao negar-se ao canto religioso, ao momento de 

oração, o qual reforça a união do homem com Deus, que é a hora do Angelus:  

Não tenho intenção de saber quem sou. Não emito palavra, das cordas 
vocais apenas um trinado; persigno-me, vou à janela, respiro a luz dourada 
do crepúsculo, dou graças ao Senhor Nosso Deus. [...] Hora do Ângelus. 
Ave Maria. Fico indecisa se canto a de Gounod ou Schubert. Canto 
nenhuma. (NOLL, 1989, p. 148).  

A personagem narradora nega-se a fazer uma oração, mas se benze, como forma de se 

proteger do mal. O catolicismo impregnado na narradora, no momento de cantar Ave Marias, 

é negado, pois ela se mostra indecisa se canta ou não, e decide por não cantar, como forma 

de rejeição à religiosidade, pois deseja se livrar da prisão imposta através da máxima de que 

para alcançar o reino dos céus é preciso ser um homem “bom” na vida. O narrador transgride 

todas a normas religiosas, principalmente no que diz respeito ao sexo, considerado um 

pecado. Ao não se reconhecer diante do espelho encerra a parte cumprindo o trecho terminal 

do seu destino, que é a morte e a liberdade simultaneamente: a transformação acontece 

quando a mulher morre ao se tornar homem. 

O texto do solo de contralto da cantata pode ser comparado com o do narrador do 

romance, que passa a narrar no feminino, como se fosse uma velha que rumina sua morte: 

“[...] eis-me aqui na borda do penhasco, a mesma dama velha carcomida pelos anos mas por 

outro lado tesa como a corda potencialmente vibrátil de um violino [...]” (NOLL, 1989, p. 



    126  

 
 

149). A voz da velha pode ser comparada com o som agudo de um violino e suas cordas 

firmes que produzem sons ao serem tocadas pelo arco. O violino não participa desta cantata, 

mas temos a viola da gamba, que possui semelhança física com o violino, pois ambos fazem 

parte da mesma família de instrumentos; ela, porém, possui corpo maior que o instrumento 

citado pelo narrador em sua forma feminina, curvilínea. Os instrumentos também possuem 

formas masculinas, fálicas, como as flautas, e femininas, como o violino ou a viola. As 

formas femininas dos instrumentos musicais também fazem aproximação com a forma 

narrativa que parte da expressividade feminina da velha, que pode ser comparada à viola da 

gamba, e posteriormente retorna ao narrador, em sua forma masculina. A velha, embora 

tivesse seu corpo sendo corroído pelo tempo, possuía um grande desejo de sentir prazer, 

mostrando que havia naquele corpo uma tensão que levava ao deleite. Uma voz que ecoa 

feminina, voz de contralto, que pode ser comparada à voz envelhecida, pois a mulher, ao 

envelhecer, fica com a voz mais grave. Em ambas as obras, neste trecho a voz feminina ecoa 

e depois transforma-se em masculina. No romance, o corpo feminino se esvai pelo abismo, 

enquanto o protagonista do romance sente-se aliviado pela experiência do próprio fim de sua 

forma feminina. Ao retornar dessa experiência, percebe que houve um retorno às origens, ao 

corpo masculino: “Escondo o rosto entre as mãos, temeroso que alguém roube meu mistério 

e faça dele escândalo. [...] Porque é preciso que eu retorne ao que sempre fui [...]” (NOLL, 

1989, p. 150-151). O narrador retorna ao corpo masculino para dar entrada no reino de Deus 

através da viagem que fará com Afrodite. A morte da vida de mendigo dá luz a uma vida 

simples, porém sem escassez. 

 

2.1.3.2 Irmãos do Reino  

 

A parte B da 3. Árie na cantata é o solo de baixo, que no romance está intitulada como 

“Irmãos do Reino”. Os irmãos do Reino, conforme a religiosidade prega, devem desejar o 

Reino de Deus e sua justiça para alcançar por merecimento a felicidade. O Reino deve estar 

no coração e essa busca precisa ser prioridade humana, assim como indica o texto de Actus 

tragicus.  

Na cantata, o arioso do baixo tem como introdução dois compassos que são a 



    127  

 
 

finalização do arioso de contralto; frases que iniciaram o primeiro arioso repetem-se no final 

para se transformar em introdução para o arioso do baixo. O baixo contínuo permanece 

acompanhando o solo de baixo e trava-se um diálogo entre eles: enquanto um fala, o outro 

escuta, com frases musicais no momento da comunicação e notas ligadas no momento da 

escuta. 
  

Figura 30– Diálogo entre baixo e baixo contínuo 

Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. Editada por CALLADO, 2019 utilizando o Programa 
de edição museScore. 

 

O arioso do baixo é a voz de Deus recebendo o espírito humano no paraíso. “Hoje 

mesmo estarás comigo no paraíso” (DÜRR, 2014, p. 1105).31 O texto da cantata mostra um 

homem contente e em paz, preparado para a morte, como se essa fosse um sono. “Hoje 

mesmo estarás comigo no paraíso. Para lá eu parto em paz e com alegria. Na vontade de Deus 

estão o meu coração e a minha consciência. Em paz e com calma como Deus me prometeu: 

a morte tornou-se o meu sono” (BACH, 2012, p. 22).32 Um ser que se entrega totalmente ao 

divino e vê nessa transição entre vida e morte um momento pacífico, porque se preparou para 

ele. Ao comunicar que parte em paz, as violas da gamba entram para acompanhar o solo de 

baixo e as vozes do coro que entram em uníssono, como anjos que acompanham o espírito 

para a entrada na eternidade. 

No romance, “Irmãos do Reino” é a continuidade da parte em que o eu lírico é 

feminino, porém vem fragmentada desta pelo título, ainda que o texto lhe confira uma 

sequência, pois não possui pontuação alguma, começando após o título com letra minúscula 

e eu lírico no masculino, iniciando um diálogo. Além da transformação de gênero, há nessa 

 
31 No original: “Heute wirst du mit mir im Paradies sein.” DÜRR, As cantatas de Bach, 2014, p. 1105.  
32 No original: “Heute wirst du mit mir im Paradies sein. Mit Fried und Freud ich fahr dahin In Gottes Willen, 
Getrost ist mir mein Herz und Sinn, Sanft und stille. Wie Gott mir verheiβen hat: Der Tod ist mein Schlaf 
geworden.” DÜRR, As cantatas de Bach, 2014, p. 1105. 



    128  

 
 

parte um diálogo do narrador com o garçom Pedro, questionando-lhe quantas vezes ele 

morreu interiormente. Esse diálogo do romance pode ser comparado ao diálogo de solo e 

instrumento que fica entre os solos de ariosos da cantata mortuária, como se fragmentasse o 

texto narrativo, interrompendo a história para impor um diálogo entre os personagens, 

diálogo com frases que se repetem como as frases musicais.  

A narrativa nolliana vai tecendo uma paródia da realidade ao utilizar o espelho para 

mostrar o ser humano, na figura do narrador que, ao se transformar em homem, mantém uma 

relação com a vida e a morte. A mulher dentro dele precisa morrer para que o homem ressurja 

sem temer a decomposição, transmutando-se da juventude para a velhice calmamente, como 

pontua o texto da cantata mortuária com relação ao momento de passar da vida para a morte: 

“Então retiro as mãos do rosto e vejo no espelho que posso me acalmar, nada há a temer. 

Vejo também que estou mais velho, algumas sombras no rosto [...]” (NOLL, 1989, p. 151).  

Há no romance uma outra relação com a morte, no momento em que o narrador planeja 

ir para a casa dos tios de Afrodite, no interior, e abandonar o Rio de Janeiro: 

Afrodite me espera para uma viagem-não-sei-onde mas o que tenho na 
cabeça é apenas uma dor-que-não-dói [...] noto somente na beirada das 
unhas a cor escura dos restos da minha vida, deito sobre o banco, espeto os 
olhos numa estrela-que-faísca, solfejo a palavra glória [...] como ninguém 
responde penso que a hora da morte está próxima [...] sonho que Afrodite 
me espera pra viagem [...] (NOLL, 1989, p. 152).  

A viagem para a casa da tia de Afrodite é a representação da viagem para o paraíso na 

cantata. É como se o sítio da tia fosse o paraíso. O narrador e Afrodite entram no Reino dos 

céus ao entrar na casa da tia para viver, plantar e colher, como uma nova vida que não é 

concedida por Deus, mas pelo próprio homem com suas escolhas. 

[...] e de repente se vê diante de uma casinha rodeada de horta, quase 
chegando na alma, e a gente se inspira de novo, ganha tempo pra ruminar 
mais sobre as coisas de tão dentro das coisas que a gente nem presta 
atenção, a gente suspira de gratidão, solta uns afetos, suspiros doces, fica 
tudo querendo sair do pouco-caso, fica tudo exposto com a beleza inata [...] 
sabe amor: sonhar sonhei, amar amei, agora quero sentar no degrau da porta 
e poder só olhar o repolho que plantei rechonchudando, não é o jeito de 
ficar boquiaberta de natureza não, é só eliminar dos olhos o excesso, não 
me deixar ir pela correnteza das palavras mas pela diligência do trabalho, 
admirar o brotar, o crescer do que plantei, não ser sábia nem omissa, só 



    129  

 
 

atenta [...] bendizer o ato sem sôfregas aleluias [...] religiosamente me 
suprir de toda a atenção eu peço e me concederei. (NOLL, 1989, p. 153). 

Em seguida o narrador encontra-se com um velho, que pode ser comparado à 

representação de Deus, que lhe afirma: “Agora, afia tua lança para a insurreição, ela não 

tarda, com ela buscarás a eterna aliança: sim [...]” (NOLL, 1989, p. 158). Este trecho espelha 

a cantata que evoca a eterna aliança do homem com Deus, só que a aliança acontece na 

música no trecho do solo de soprano, colocando em evidência mais uma divergência entre as 

obras. A eterna aliança não é evocada no mesmo trecho nem da mesma forma nas duas obras. 

O romance utiliza a paródia para criticar a religiosidade presente na cantata, que busca a 

união do homem com Deus, enquanto a narrativa mostra um homem abandonado para 

adquirir forças e se preparar para os conflitos, que evoca a união entre humanos, sejam eles 

homens ou mulheres, como eterna aliança. Na cantata, a aliança acontece primeiro no trecho 

F do 2. Coro, enquanto no romance acontece no trecho equivalente a 3. Árie. 

 

2.1.4 O retorno à casa do Pai 

 

A quarta grande parte da cantata Actus tragicus possui três subdivisões, sendo a 

primeira sem denominação, a segunda denominada de parte A e a terceira de B. Um coro 

homofônico que nomeia e dá glorias e louvores a Deus Pai, Filho e Espirito Santo, que 

começa sem determinação de andamento, com os instrumentos acompanhando o coro em 

louvor a Deus. O texto da cantata menciona: “Glórias, Louvor, honra e majestade sejam dadas 

a Deus Pai e Filho e Espírito Santo com nomes!” (BACH, 2012, p. 27-29),33 enquanto no 

romance os nomes são evitados. É o retorno à casa do Pai celestial, a morte do corpo e a 

entrega do espírito a Deus. O trecho sem nome inicia com as flautas doces, as violas da gamba 

e o contínuo em compasso quaternário. O coro entra no sexto compasso louvando a Deus, 

nomeando a Santíssima Trindade e dialogando com os instrumentos. O coro homofônico 

canta: “Glória, Louvor, Honra e Majestade sejam dadas a Deus Pai, Filho e Espírito Santo 

 
33 No original: “Glorie, Lob, Ehr und Herrlichkeit Sei dir, Gott Vater und Sohn bereit! Dem Heilgen Geist mit 
Namen!” DÜRR, As cantatas de Bach, 2014, p. 1105. 
 



    130  

 
 

com nomes! A força de Deus nos torna vitoriosos” (BACH, 2012, p. 27).34 O coro é 

interrompido algumas vezes, conforme orientação de Dürr (2014), por uma espécie de eco 

realizado pelas flautas doces: “A linha final, contudo, é expandida em uma fuga (allegro) e, 

depois de um clímax final jubilante, com o sujeito aumentado no soprano, a cantata [...] 

perde-se ao longe com um efeito de eco das flautas” (DÜRR, 2014, p. 1112).  

No texto nolliano, o narrador parodia a Santíssima Trindade com três homens que ele 

encontra na rua e que o ajudam, pois ele está a caminho da morte, com sensações que só ele 

compreende. Os homens cuidam do narrador, que está com temperatura alta, tiram-lhe os 

sapatos, aliviam a temperatura com um pano úmido na face e molham-lhe os lábios. Ele se 

entrega a esses homens sem conhecê-los. Eles são ironizados no romance como os “três 

patetas”, os “três mosqueteiros”, como um modo de parodiar a Santíssima Trindade: “[...] os 

três me pedem calma, ainda tenho tempo de pedir perdão por todas as faltas antes de embarcar 

definitivamente nessa viagem onde o ruído da máquina será a única presença infatigável, fiel, 

extremosa e dedicada [...]” (NOLL, 1989, p. 164). A viagem é a morte do homem que viaja 

pela memória e busca no passado o menino que foi um dia, que revisita a morte do pai e que 

se sente rei, majestade, e que fita Lúcifer em sua memória de morto-vivo. 

No romance, o louvor é egoísta, o narrador está orgulhoso de si mesmo, exalta a si 

como um “homem da raça”, um homem que faz parte da “massa humana”, um homem 

saciado, sem fome, que “retorna à Casa” como última solução, como um alívio, mas que 

precisa estar atento a tudo, pois não pode adormecer. 

O trecho A na cantata, em Allegro como no início, é um coro em fuga, busca a união 

do homem com o divino através de Cristo, baseada na repetição da palavra “Amém”, 

insistentemente evocada. A palavra amém significa assim seja, uma aceitação e entrega. 

No romance, a ironia está presente e pode ser observada nessa frase: “[...] quando 

peguei a arma senti que estava bolinando a chave do Reino” (NOLL, 1989, p. 181). Uma 

arma pode ser a chave para a morte de um narrador que não sente culpa: “[...] não pedirei 

perdão diante do nosso amor pela minha morte, pois essa morte é a única forma de preservá-

 
34 No original: “Glorie, Lob, Ehr und Herrlichkeit Sei dir, Gott Vater und Sohn bereit! Dem Heilgen Geist mit 
Namen! Die göttlich Kraft Mach uns sieghaft Durch Jesum Christum, Amen.” DÜRR, As cantatas de Bach, 
2014, p. 1105. 



    131  

 
 

lo vivo, intocável” (NOLL, 1989, p. 181-182). A morte, para esse narrador, é a única maneira 

de marcar esse amor para a eternidade: 

[...] vivo a ópera dos deuses trancado no quarto de um bairro esquecido, 
criar lancinante cena é o que me resta, a dor apocalíptica é o que me salva 
aqui neste meu reino subjugado, já não acredito em sonhos de reis em 
harmonia, é triste ja ter traçado diante dos olhos a daninha esperança de 
coisa nenhuma, o que me restará senão o marasmo doméstico dessa rede de 
papéis estipulados? [...] ainda mostro vestígios de uma guerra de delícias, 
ainda tenho em mim a marca de Éden, mesmo se expulso ainda exibo o 
sinal de um sonho onde fui majestade, porém a mão ensanguentada 
enlameia meu pênis tão confrangido, tenho um remorso fundo por tudo o 
que pequei no paraíso [...] (NOLL, 1989, p. 170). 

Como o narrador não morreu, ele se sente expulso do paraíso, mas não deseja 

abandonar o jardim do Éden que para ele é o sexo, sem culpa e sem limites.  

A parte B fica interligada na cantata, enquanto no romance as partes são fragmentadas 

por títulos. O primeiro é “Afrodite”, que se refere à parte em andamento Allegro, e o segundo, 

a parte B, se refere ao trecho intitulado de “Eu”. Mais uma diferença entre as obras, sendo na 

cantata as partes A e B interligadas como se fossem continuidade uma da outra, enquanto no 

romance as partes são intituladas para conferir uma fragmentação ao texto. 

A narrativa parece querer indicar uma simetria, mostrando que houve uma intenção 

real de emular a estrutura da cantata, quando o texto a retoma na penúltima parte intitulando 

o trecho como “Afrodite” e ao encerrar a narrativa denominando o último capítulo de “Eu”, 

como se fosse o retorno de um ciclo ao seu início, no qual o narrador nega o seu nome. O 

título “Eu” determina uma outra negação, do ego, da consciência, da personalidade e da 

individualidade, como uma crítica de que o indivíduo nunca deve se anular em uma 

sociedade. 

O texto literário nolliano, em sua fragmentação, se estrutura a partir da forma musical 

da cantata para rejeitar a ordem, fragmentando as ideias, utilizando o estado inebriado do 

protagonista para fazer contraponto, ligando o sacro e o profano, o popular e o erudito na 

construção desse universo. 

Dessa forma, neste capítulo demonstrei que o romance foi inspirado nas características 

do período barroco, como a fusão dos planos sonoro e imagético, os reflexos dos conflitos 



    132  

 
 

dualistas entre plano celeste e terreno, o exagero, o pecado, a religiosidade, o paganismo, a 

mutabilidade da vida, a sátira e a crítica, além de manifestar a intencionalidade de utilizar, 

em sua construção, a estrutura da cantata barroca Actus tragicus, de Bach citada várias vezes 

no texto literário, que mantém os mesmos hiatos encontrados na cantata, sendo cada parte da 

música comparada a um trecho do romance a partir das lacunas percebidas no texto. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



    133  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Capítulo 3 
 

TEMPO PARA SONORIZAR E TEMPO PARA CALAR 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



    134  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

[...] a narrativa se parece com a música no sentido de que 
ambas dão um conteúdo ao tempo; “enchem-no de uma 
forma decente”, “assinalam-no” e fazem com que ele “tenha 

algum valor próprio” e que “nele aconteça alguma coisa” [...] 

O tempo é o elemento da narrativa, assim como é o elemento 
da vida; está inseparavelmente ligado a ela, como aos corpos 
no espaço. É também o elemento da música, que o mede e 
subdivide, carregando-o de interesse e tornando-o precioso. 

 
                                                                                                               Thomas Mann 



    135  

 
 

Neste capítulo discuto os conceitos de ritmo, tempo, espaço e imagem para a literatura 

e para a música. Sei que cada conceito tem um pouco dos outros, de modo que se misturam 

e se entrelaçam. Observo como ocorrem no romance e na cantata. A discussão me possibili-

tou compreender as interconexões do texto, como o escritor criou a narrativa utilizando esses 

conceitos e quais deles estão presentes na cantata, lembrando que cada um deles enriquece 

tanto uma obra quanto a outra.  

 

3.1. Ritmo: a flecha direcionando o caminho 

 

O ritmo para a música é a subdivisão de um intervalo de tempo afirma Sadie (1994), 

enquanto que para a literatura é um recurso estilístico que também divide o tempo, mostrando 

que tanto para uma arte quanto para a outra o ritmo estabelece uma aproximação com o tempo 

e o espaço. Para o autor, ritmo é “um dos três elementos básicos da música” (SADIE, 1994, 

p. 788), que desempenha diversos papeis na textura, no timbre e na ornamentação, sendo 

fundamental na dança. No ocidente, o ritmo é multiplicativo enquanto em outras culturas é 

aditivo. Na literatura, o ritmo poético é maleável, pode surgir de diversas formas e combinado 

em multiplas configurações, mas, tanto na literatura quanto na música, o ritmo pode ser 

combinado entre tempos forte e fraco além de indicarem velocidade a partir de suas variações 

modificando todo o contexto musical ou literário. 

 

3.1.1 Actus tragicus 

 

Para Maria de Lourdes Sekeff Zampronha (1996), o ritmo possui dois aspectos: o 

filosófico, como algo que flui, e o psicológico, como forma. O homem utiliza o ritmo para 

viver o tempo que passa, que é por ele acolhido, domado, experimentado em toda nova escuta 

musical e está na essência de tudo. Murray Schafer (2011b) define o ritmo como uma flecha 

de pensamento que sai de um ponto a outro determinando uma direção, enquanto José Miguel 

Wisnik (2011) afirma que a terminologia tradicional associa o ritmo aos andamentos, os quais 

e possuem o Andante, como medida mediana, o Largo, apresentado como forma mais lenta, 



    136  

 
 

e o Allegro e o Vivace como as formas mais rápidas. O ritmo descreve a qualidade temporal 

e a duração sonora: 

No entanto, é preciso lembrar que, em música, ritmo e melodia, durações e 
alturas se apresentam ao mesmo tempo, um nível dependendo 
necessariamente do outro, um funcionando como o portador do outro. É 
impossível a um som se apresentar sem durar, minimamente que seja, assim 
como é impossível que uma duração sonora se apresente concretamente 
sem se encontrar numa faixa qualquer de altura, por mais indefinida e 
próxima do ruído que essa altura possa ser. (WISNIK, 2011, p. 21, grifo do 
autor). 

 
Os parâmetros musicais, portanto, sustentam o ritmo, que mantém uma relação entre 

eles para conduzir o discurso, sonoro ou não. O ritmo musical é uma reflexão a respeito do 

tempo cuja função é criar tensões, e é ainda a “forma do movimento” ou a “forma em 

movimento”, como afirma Zampronha (1996). Essa forma é percebida pelo pulso que rege a 

vida. O ritmo exerce uma relação entre a intensidade e a duração, conduzindo o discurso a 

uma energia de investida e retirada. Posso afirmar que o ritmo não é rígido e por qualquer 

circunstância pode se modificar, alterando o tempo ou a duração das figuras musicais. Na 

música, essa mudança é denominada de agógica.35 Esse movimento é o pulso, que pode ser 

somático – como o pulso sanguíneo, as batidas do coração – e psíquico – como as ondas 

cerebrais. Como afirma Wisnik, “Os sons são emissões pulsantes, que são por sua vez 

interpretadas segundo os pulsos corporais, somáticos e psíquicos que são diferentes de pessoa 

para pessoa. As músicas se fazem nesse ligamento em que diferentes frequências se 

combinam e se interpretam porque se interpenetram” (WISNIK, 2011, p. 20). Essa 

pluralidade de frequência é interpretada por cada indivíduo de forma diferenciada, uma vez 

que a frequência cardíaca de cada ser humano é única. Cada ser tem um pulso interno 

diferenciado, que promove alterações conforme as emoções são vivenciadas, tal qual a 

narrativa, em que o personagem vive seus momentos de tensão e relaxamento. A teoria dos 

afetos de Johann Mattheson (1713) confirma essa alteração emocional mostrando que cada 

 
35 Agógica: termo para um tipo de acentuação que se baseia antes na duração (um certo repouso sobre a nota a 
fim de enfatizá-la) do que na intensidade; às vezes é usado para designar qualquer tipo de desvio em relação ao 
rigor rítmico. SADIE, Stanley. Editor (Ed.), Dicionário Grove de música: edição concisa, 1994, p. 12. 



    137  

 
 

tonalidade difere das outras pelos efeitos que provoca, tendo cada uma algo de especial, 

características próprias que se prestam a suscitar diferentes emoções no ouvinte. 

Utilizei a terminologia tradicional da música para apontar os ritmos impostos na cantata 

mortuária, realçando a maneira como ela foi construída para absorver uma diversidade 

rítmica de modo que a velocidade não influenciasse o ouvinte emocionalmente e ele 

mantivesse a calma durante toda a escuta musical. Há uma interpenetração rítmica e temporal 

imposta pela escolha das figuras musicais utilizadas na cantata de Bach. Sua estrutura 

constrói o ritmo que, por sua vez, impõe um tempo para cada figura. Os andamentos 

confirmam o tempo, que é determinado pelas batidas do coração de cada ouvinte, e essa 

escuta é que mantém acesa a chama nos afetos que, de forma individual, cada ser humano 

vivencia conforme suas próprias experiências.  

A cantata BWV 106 de Johann Sebastian Bach está organizada em seis andamentos 

diferentes. Sua estrutura se inicia com o andamento Molto adágio, que cresce para o Allegro 

e passa pelo Adágio assai. Depois desacelera com o andamento Lento, que novamente evoca 

um andamento mais rápido, o Vivace, contrastando com o anterior. Posteriormente recorre-

se ao Andante, que permanece durante um grande percurso para, no meio da última parte, 

retornar ao Allegro para finalizar. A mudança de andamento, associada à tonalidade de cada 

trecho e à escolha dos instrumentos, determina, conforme a teoria dos afetos de Matthesson 

(1713), que emoções o ouvinte pode ter. As tonalidades da cantata são diferenciadas pelos 

trechos: a sonatina é em mi bemol maior; o 2. Coro segue a mesma tonalidade e depois muda 

para a tonalidade relativa de mi bemol maior, que é dó menor; o solo de tenor tem uma 

continuidade da tonalidade e, na sequência, o solo de baixo inicia nessa mesma tonalidade e 

modula para fá menor; o coral, seguido do solo de soprano, está em fá menor; o solo de 

contralto está escrito na tonalidade de si bemol menor, e o solo de baixo que o segue está em 

lá bemol maior, que tem o fá menor como sua relativa; o coral que o acompanha está em dó 

menor e, para finalizar, tem-se o 4. Coro, que retorna à tonalidade de mi bemol maior. Essa 

estrutura arquitetônica da cantata invoca uma diversidade rítmica e, consequentemente, 

temporal, com a imposição dos andamentos, além de marcar espaços com a determinação 

desses andamentos, assinalando também emoções conforme as tonalidades escolhidas para 

compor a música. 



    138  

 
 

A tonalidade de mi bemol maior, que inicia e conclui a cantata, evoca assuntos tristes, 

a seriedade e o patético que têm a capacidade de provocar a comoção, produzindo um 

sentimento de piedade próprio da situação de morte. Dó menor é a tonalidade relativa à mi 

bemol maior e, segundo Mattheson (apud CARPENA, 2012), induz à amabilidade e à 

tristeza, e sua suavidade pode ainda levar à sonolência. Talvez para que essa sonolência não 

fosse gerada, Bach modifica o andamento para o Allegro e depois diminui o ritmo utilizando 

o andamento Lento, retomando a tristeza e a suavidade próprias da tonalidade. O coro que 

antecede, envolve o solo de soprano e retorna está na tonalidade de fá menor, a qual gera 

ambiguidade, pois pode ser suave e serena mas também profunda e pesada, evocando algum 

desespero, um medo mortal propagado, extraordinariamente comovente, inspirando 

melancolia e às vezes provocando tristeza e arrepios no ouvinte. No caso da cantata, a 

tonalidade evoca a melancolia e a serenidade; porém, no final, o coro inicia um momento de 

pequeno desespero, que cessa para buscar a serenidade com o solo de soprano evocando a 

suavidade e recuperando a tranquilidade. Lucia Becker Carpena (2012) afirma que Mattheson 

descreve as características e efeitos de cada tonalidade iniciando pelas tonalidades 

diretamente associadas  aos modos gregos e que faltam algumas tonalidades que são pouco 

usadas hoje em dia, mas que presumivelmente podem proporcionar diversas emoções, que 

fluem com a escuta de músicas em tonalidades e incitam ao lamento, à entrega, à elevação 

da alma. Em Actus tragicus esses sentimentos se ampliam, uma vez que a cantata ainda 

carrega em si as tonalidades de lá bemol maior, dó menor (que é amável e triste) e mi bemol 

maior, com suas qualidades afetivas, que geram seriedade e convêm a assuntos tristes, como 

é a morte para a grande maioria das pessoas.  

As tonalidades ainda precisam de interferências, como a escolha e combinação das 

figuras musicais, para influir nos efeitos dos afetos. O ritmo é de grande importância nessa 

determinação de comoção, de maneira que Bach consegue estabelecê-la ao escolher 

tonalidades que transitam entre a seriedade, a tristeza, o lamento e o patético, além de evocar 

o amável, a suavidade, e trazer à tona alguns momentos aflitivos gerados pelo ritmo, pela 

escolha de figuras de menor valor para sua construção e pela montagem de uma escadaria 

ascendente e crescente do grave para o agudo. 



    139  

 
 

O ritmo, na cantata, se encontra diversificado para cada instrumento ou voz. No trecho 

instrumental, as flautas doces contraltos executam um ritmo mais movimentado, recheado de 

semicolcheias que percorrem caminhos diferentes e, ao soarem juntas, criam um novo 

caminho, produzindo a sensação de que tocam insistentemente um mesmo grupo de quatro 

semicolcheias. Há no trecho uma combinação estrutural das figuras que, se tocadas 

separadamente, soam muito diferentes umas das outras, mas que se completam na união 

formando, de forma inteligente, um novo ritmo. 
 
      Figura 31 - Ritmo das flautas doces 

 
     Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 

 
 

No trecho das duas flautas mostrado na figura 31, é possível perceber claramente a 

diferença rítmica, mas se a pauta de uma for colocada sobre a outra pode-se observar o 

resultado que essa união faz soar, conforme mostra a figura a seguir. 
 

 
Figura 32 – Superposição da pauta das flautas doces 

 
Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. Editada por CALLADO, 2019 utilizando o 

Programa de edição museScore. 
 
A complementação que uma flauta faz com a outra gera um novo ritmo, que é o que 

soa para o ouvinte, embora cada flauta toque ritmos completamente diferentes desse escrito 

na figura 32. Nessa figura ainda podemos afirmar que há uma dissonância quando a primeira 

flauta toca a nota mi que está ligada, enquanto a segunda toca a nota ré, provocando um 

intervalo de segunda menor.  



    140  

 
 

Na cantata, as palavras também são pensadas em sua estrutura rítmica. A expressão 

“solange”36, utilizada no Allegro do 2. Coro, e a palavra “bestelle”37, encontrada no Vivace, 

solo do baixo, são palavras trissílabas. Mantendo-se correta a prosódia, elas têm a sílaba forte 

no meio da palavra, de modo que Bach as utiliza inserindo-as no compasso anterior para que 

o primeiro tempo do compasso seguinte seja a sílaba forte.  

 
Figura 33 - Final do Allegro 
 

 
Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012.Editada por CALLADO, 2019 utilizando o 

Programa de edição museScore.. 
 
 

Figura 34 – Vivace - Solo de baixo 
 
 

 
Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. Editada por CALLADO, 2019 utilizando o 

Programa de edição museScore. 
 

O primeiro tempo do compasso normalmente é o forte, porém existem músicas que 

diferem, colocando o tempo forte em outros lugares, modificando e enriquecendo o ritmo. 

Bach, porém, inicia o vocábulo no compasso anterior para que a sílaba forte fique no primeiro 

 
36 Contanto que. Dicionário Langenscheidt online. Disponível 
em:<https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1
585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-
portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-
portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ
1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-
ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5>Acesso em: 06 fev. 2020. 
37 Ordem. Dicionário Langenscheidt online. Disponível 
em:<https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1
585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-
portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-
portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ
1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-
ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5>Acesso em: 06 fev. 2020. 
 

https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5


    141  

 
 

tempo. Há também, na estrutura musical, a suspensão do ritmo com a inclusão de pausas, 

além do alongamento conquistado com as notas ligadas. Susanne Langer (1980) mostra que 

o encontro das palavras com a música faz com que elas deixem de ser poesia ou prosa para 

se tornarem elementos musicais, como “Solange” e “bestelle”, vocábulos mostrados nas 

figuras 33 e 34. 

Zampronha (2007) declara que o ritmo é o coração do mundo, pois fala diretamente ao 

corpo e pode criar estados de tensão, ansiedade, medo e inquietações, no caso dos ritmos 

excitantes, enquanto os lentos e menos estimulantes diminuem a força e a energia muscular.  

 

3.1.2 A fúria do corpo 

 

No texto literário, os procedimentos ligados ao ritmo se referem ao princípio do 

encadeamento. A narrativa sofre uma variação rítmica: as ações se desenrolam às vezes de 

forma rápida, às vezes lentamente, em estruturação condensada ou alongada. Na 

condensação, o relato é conciso e pode modificar o tempo da narrativa para o futuro, o que 

implica no não desenvolvimento da sequência. A expansão suspende a narrativa e, por 

conseguinte, o ritmo, e faz uma descrição ou sucessão de ações. A métrica torna-se a 

respiração do texto e é capaz de transformar-se em um movimento regular, num jogo de 

inflexão sonora, pois o que sustenta a escrita, além da estética, é a métrica, o ritmo e o 

elemento sonoro. O padrão bem marcado influencia o modo como o leitor tanto interpreta 

quanto reage à experiência de leitura e é capaz de modificar o ouvinte. O impacto ritmado da 

leitura está diretamente ligado à intenção e à sensibilidade do escritor de sacrificar a 

objetividade em função da estética, já que a variação estrutural das frases influencia no 

movimento ou provoca a interrupção do fluxo da leitura. 

O romance A fúria do corpo evoca o ritmo em todas as suas formas, seja latejante ou 

não, e não poderia deixar de lado o movimento regular corporal. A escrita nolliana declara o 

ritmo também pela escolha das palavras que são pronunciadas pelo narrador, como se pode 

perceber no seguinte trecho: “Eu e ela tínhamos laços fortes. Amávamos como que nascidos 

da mesma infância imemorial: uma pedra caindo no fundo do mesmo poço, a pedra caía para 

um abismo nunca visto, só o som seco contra a água lodosa das trevas” (NOLL, 1989, p. 18). 



    142  

 
 

A estrutura das frases cria uma movimentação que é ampliada a partir da utilização da voz 

ativa, que proporciona mais dinamismo ao texto, além da pontuação, que revela um misto de 

objetividade e contemplação ao combinar frases curtas e longas, prendendo a atenção do 

leitor. 

Ao evocar o ritmo corporal, a narrativa abusa do sinestésico. Tem-se o tato, que auxilia 

na modificação rítmica, e que é reproduzido na narrativa como uma dessas projeções no 

momento do sexo:  

Fui metendo com o ritmo gradual do teu movimento. [...] Eu tocava no 
coração com a mão espalmada sobre teu peito e sentia o coração 
responder: pulsava ali uma outra vida que não a minha [...] pulsava feito 
uma pomba na mão, batia contra o meu tato todo cheio da fantasia 
madura, prestes a ser mordida: eu mordia o seio que guardava o coração 
você me dizia vem, [...] (NOLL, 1989, p. 19, grifos meus). 

As expressões grifadas nesse trecho pulsam um padrão ternário a partir de palavras, em 

sua maioria, trissílabas. A diferença está nas sílabas átonas e tônicas, que são associadas de 

diversas formas, porém semelhantes à formação da duração musical, com tempos fortes e 

fracos e figuras musicais com valores desiguais dentro do compasso. Da mesma forma, para 

a criação de um texto ou poema é necessária a associação das sílabas, vocábulos e frases que 

irão compor o texto. Essa escolha está relacionada indiretamente com a formação rítmica na 

música e com a criação textual.  

Na palavra “ritmo”, a sílaba tônica é a primeira; em “coração”, a tônica é a terceira, 

enquanto “mordida”, “guardava”, “metendo” e “batia” possuem a tônica na segunda sílaba, 

que é a sílaba central. A ocorrência gradual do sexo é progressiva e segue uma dinâmica de 

crescendo musical, conforme acontece o toque no corpo do outro. As batidas cardíacas são 

postas para marcar um movimento regular e periódico, que é comparado com as asas de uma 

pomba se debatendo para alçar voo. O coração disparado de Afrodite denuncia o seu prazer 

ao toque do narrador em seu corpo. O pulso marca a velocidade das batidas cardíacas que 

vão ganhando proporção, velocidade e, na medida em que o toque vai acontecendo, a tensão 

vai se ampliando. Ao pensar o ritmo como pulso, posso afirmar que o pulso musical aprisiona 

enquanto a narrativa sem pulso se torna libertadora, conduzindo o narrador a experimentar a 

liberdade ao viver à margem da sociedade que o aprisiona com suas regras, assim como o 



    143  

 
 

pulso musical mantém a pessoa dentro de limites impostos. O narrador, em busca da 

liberdade, exalta a música, mas o padrão rítmico é abandonado no texto quando este se liberta 

da pontuação e segue em disparada, como se fosse alguém a falar em um só fôlego, como no 

momento do sexo em que o pulso segue seu caminho num crescendo, até alcançar o gozo, 

evocando a música ao mesmo tempo que música e narrativa tendem a caminhos rítmicos 

opostos. 

No texto há uma movimentação rítmica que se modifica, que lateja de diferentes formas 

para assinalar o pulso de aceleração sexual que marca a escrita nolliana em sua celeridade. 

As frases podem ser transpostas como figuras musicais conforme sua divisão silábica, e 

podemos obter um padrão bem marcado do texto, bem como comparar sua construção com 

a dos ritmos musicais, conforme demonstro a seguir no esquema numérico com a frase 

retirada do romance nolliano: 
 

Fui me-ten-do com o ri-t-mo gra-du-al do teu mo-vi-men-to. 

1    1     2    3    1    1 1 2  3    1    2   3   1   1    1     2   3    4 
 

         Figura 35 – Representação do ritmo no texto e na música 

 
           Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. Editada por CALLADO, 2019 utilizando 

o Programa de edição museScore. 
 
 

Cada palavra possui um movimento regular e periódico diferenciado: algumas se 

apoiam em figuras musicais de menor valor, com acentuação tônica diferenciada, e provocam 

uma distinção rítmica na escrita que se aproxima da quiáltera38 na música. São vocábulos 

cuja pronúncia é cíclica, com exceção da palavra “movimento”, que é polissílaba. 

 
38 Quiáltera: alteração convencional no valor das figuras musicais, permitindo que três delas sejam executadas 
no tempo que pertenceria a duas. Também chamada de “tercina”, é indicada por uma linha curva e pelo 

algarismo 3. SADIE, Editor (Ed.), Dicionário Grove de música, 1994, p.758. 
 
 
 
 
 



    144  

 
 

O ritmo também é imposto no romance através da festa mais popular brasileira, o 

carnaval, festa agitada em que a liberdade sexual é promovida e os corpos exaltados 

conduzem-se em intervalos acelerados, em prontidão para o sexo e para os efeitos do lança-

perfume: “[...] exultaríamos brindando num fogoso carnaval eterno menina, eu e você com o 

povo da nação em volta cheirando lança-perfume argentino” (NOLL, 1989, p. 23). Ao 

brindar, ecoam som e ritmo próprios desta ação de comemorar uma liberdade que, muitas 

vezes, só é alcançada neste período, pois nos outros dias do ano a escravidão permanece, 

mesmo que camuflada. Viver o carnaval eterno ao ritmo das marchinhas é a libertação das 

algemas do mundo, é celebrar a vida e simultaneamente esconder as emoções nas máscaras 

e fantasias, é negar que o erotismo foi convertido em pecado pelo cristianismo, numa festa 

profana de rituais pagãos na qual a liberdade de expressão é necessária, embora censurada e 

julgada por muitos. Esse é o momento para mostrar que a orgia carnavalesca é a negação do 

outro como indivíduo, é a anulação dos limites em todos os seus sentidos, e esse carnaval 

eterno é sinestésico e muito marcado pelo movimento pulsante da festa anual que celebra a 

entrega do corpo de forma extravagante, excêntrica, tal qual a vida em que o narrador entrega 

seu corpo em fúria. No carnaval tudo é possível também para o narrador. 

O ritmo que ecoa na narrativa, pulsante, em andamento rápido, é evocado pelo sexo. O 

narrador nolliano é ritmado e pode ser comparado ao baixo contínuo que está presente 

durante toda a cantata, pulsando sem parar, marcando o tempo, delineando o espaço e 

mantendo a movimentação durante o percurso musical. Esse narrador-protagonista participa 

de toda a narrativa impondo um ritmo para a aventura, construindo tensões. Trata-se de um 

homem em trânsito, que infringe as normas para se deslocar no tempo e no espaço, impondo 

um padrão próprio e aproximado dos prazeres sexuais, criando imagens sonoras que 

modificam as sensações, os sentimentos provocadores da sinestesia e do excesso para que o 

leitor sinta simultaneamente esta experiência, reforçando a percepção sensorial da grande 

sinfonia produzida pelo escritor. 

O corpo humano é contaminado pelo movimento regular do bombeamento sanguíneo 

que, normalmente, gira entre 60 a 80 batidas por minuto. A respiração também é um ritmo 

contínuo que pode variar conforme o que se exige desse corpo em atividades físicas ou em 

estados de relaxamento ou tensão, cogita Schafer (2011a). Para ele, a respiração está 



    145  

 
 

fortemente ligada à oscilação das ondas do mar e o padrão de relaxamento humano 

corresponde a esta oscilação marítima, que o pesquisador afirma ser o padrão respiratório, 

aquele que mantém relação com os ritmos da poesia e da literatura declamada. Completo 

afirmando que a declamação tanto pode ser realizada em voz alta quanto pode ser mental, 

imprimindo um padrão à leitura, seja ela sonora ou silenciosa. O pulso também é imposto na 

narrativa como um modo de evocar a música. O narrador reflete sobre o ritmo e cria no texto 

momentos que ficam expostos através do movimento corporal e da natureza, que remetem 

ao musical: 

Cada passo faz um som úmido que vou escutando pra manter o ritmo. Há 
um ritmo nos passos, na chuva, na tarde que cai. Ritmo balbucio como se 
estivesse reaprendendo a falar e repito a palavra ritmo uma duas vezes eu 
canto a palavra ritmo em ritmo se formando se estendendo em ritmo 
(NOLL, 1989, p. 54). 

A manutenção rítmica é o mesmo que se manter vivo, motivo pelo qual o narrador 

reforça a narrativa compondo-a com a diversidade rítmica encontrada em tudo. O padrão dos 

passos se mistura aos intervalos dos pingos da chuva, à voz do narrador produzindo a palavra 

ritmo com dificuldade. Ao repeti-la, o narrador impõe uma sinfonia que permite a essa 

movimentação uma deformação que é própria da música. Ele ensina o significado real da 

palavra, que é conduzido pela escrita literária, e nessa experiência rítmica o narrador 

apresenta a noção de ritmo, que ele está em tudo, na natureza, no homem, em seu modo de 

falar, em seu canto e nos animais. Mostra que o padrão rítmico pode ser modificado e 

diferenciado pelo timbre, estando intimamente ligado ao tempo e ao espaço. 

O ritmo é evocado com alguma intensidade, que transforma a energia sonora ligada a 

estados de excitação energética dentro de uma margem de “ambivalência” ou 

“multivalência”, garante Wisnik (2011). A intensidade remete à fraqueza, que gera o medo, 

a covardia e a timidez, assim como a debilitação que pode insinuar a morte através do silêncio 

ou a astúcia do que está muito vivo. O encontro e desencontro desses sentidos é sugerido pela 

dualidade entre vida e morte, que é ativada tanto na cantata quanto no romance. Wisnik cita 

ainda o Crescendo e o Fortíssimo para evocar uma explosão sonora que pode ser, por sua 

vez, vital ou mortífera como movimento aniquilador de informações importantes. O narrador 



    146  

 
 

do romance nolliano provoca esse movimento aniquilador e simultaneamente explosivo ao 

evocar esse ritmo e esse crescendo musical utilizando a música, o samba, para oferecer 

sensorialmente ao leitor a experiência musical:  

Aleluia gritou um grupo numa das esquinas da praça e desse grito rompeu 
a batucada na frente do boteco da esquina, a mais enfezada era uma negra 
maluca rebolando na esquina com as pernas varicosas a mostrar a quem 
quisesse sua falta de dentes num riso rasgado, e a batucada explodia e 
prometia ir longe [...] começou a se formar uma chacrinha com pessoas 
usando caixas de fósforos latas garrafas como percussão, eu e o menino 
pedimos uma Brahma e ficamos olhando a batucada e o menino se enfezou 
e começou a bater na garrafa e de repente não havia mais ninguém que só 
assistisse à batucada, eu não sabia fazer ritmo com as mãos mas fiz com 
os pés e sambando no meio da rua não deixava que um carro buzinante 
passasse [...] (NOLL, 1989, p. 48, grifos meus). 

Este trecho do romance provoca uma explosão sonora que começa com um grito, o 

qual é interrompido pelo samba improvisado e vai crescendo com a entrada de outros sons 

que se inserem na batucada, feita de latas, garrafas e caixas de fósforos, que incita os 

personagens a sambarem no meio da rua, impedindo o trânsito dos carros que buzinam. A 

intensidade mostra uma multiplicidade sonora que simultaneamente ecoa, que cresce até 

alcançar o fortíssimo das buzinas de carros que fazem contraponto com os gritos de aleluia e 

o samba percussivo e improvisado no boteco, sons que representam o modo de escrita 

nolliano, escrita que emerge de um som e segue num crescendo, com entradas sucessivas de 

imagens acústicas, conduzindo esteticamente o texto a um patamar de composição musical 

que se aproxima de uma fuga e de suas entradas consecutivas. 

Os sons emitidos pela caixa de fósforos contrastam com os sons produzidos pelas 

batidas na garrafa e nas latas e, embora todos sejam agudos, são diferenciados, conduzindo 

a uma riqueza sonora e rítmica que resulta no samba. A explosão sonora invoca uma 

diversidade de padrões e alguns sons aniquilam outros, mas a cena está armada para que o 

narrador desfrute do seu ritmo interno e abuse dos externos, que foram aos poucos se 

agrupando para formar essa sinfonia que extingue o silêncio, que arma o caos, que exalta o 

samba criado a partir de experimentações artísticas como as narradas no texto.  

 

 



    147  

 
 

3.2. As fronteiras do tempo e a percepção de mundo 

 

 

Benedito Nunes (1995) garante que a música está articulada com o tempo a partir de 

critérios nela utilizados, como o ritmo, o compasso e o andamento, facilitando a compreensão 

mais do que na narrativa, seja ela qual for, por utilizá-lo de forma implícita. Porém, relata 

que para narrar e compor há necessidade do tempo e essas duas artes, literatura e música, 

permitem perceber essa duração em configurações definidas.  

 

3.2.1 O discurso musical 

 

A mensuração é um código que registra as durações das figuras musicais. Nos séculos 

XV, XVI e XVII o tempo ficou mais preciso em função da complexidade dos repertórios. A 

música instrumental, com auxílio da polifonia, adquiriu enorme força, gerando critérios de 

valores temporais que deveriam superar as imprecisões da prosódia. A barra de compasso 

passou a ser utilizada com maior frequência a partir do século XVI e foi aperfeiçoada nos 

séculos seguintes, ganhando um corpus teórico definido e produzindo a sensação de duração 

temporal matematicamente ajustada, como informa Yara Borges Caznok (2008).  

O tempo musical foi estruturado a partir da experiência interna a ser aproveitada, sendo 

determinado pelas figuras utilizadas dentro de um compasso, o qual passa a ser a fronteira 

dessa organização de medida matemática para gerar estados de tensão e energia pela 

alternância de pulsos fortes e fracos: “[...] ainda hoje a música é considerada a mais abstrata 

de todas as artes por não ter um suporte concreto palpável e por seu modo de presentificação 

se valer do tempo, que também não deixa rastros físicos tangíveis” (CAZNOK, 2008, p. 105). 

O tempo musical, por ser imaterial e volátil, busca atingir o interior humano a partir da escuta 

e da organização de uma quantidade determinada de figuras que produzam sons em um 

escape temporal.  

Música, portanto, é um misto de pulsos reais e virtuais para compor seu próprio tempo. 

Susanne Langer (1980) expõe como Basil de Selincourt, em seu estudo Music and Duration, 

pensa o tempo na música:  



    148  

 
 

A música é uma das formas de duração; ela suspende o tempo comum e 
oferece-se como equivalente e ideal substituto. Nada é mais metafórico ou 
mais forçado na música do que a sugestão de que o tempo está passando 
enquanto a ouvimos, de que o desenvolvimento dos temas segue a ação no 
tempo de alguma pessoa ou de que nós mesmos mudamos enquanto 
ouvimos. (SELINCOURT apud LANGER, 1980, p. 117-118). 

Langer (1980) sustenta que as tensões emocionais, intelectuais e físicas preenchem o 

tempo que existe por consequência dessas tensões sofridas pelo ser humano e de suas 

soluções. Essas tensões e soluções fornecem a ideia de duração, que é muito complexa. Cada 

tensão é uma medida. O pulso musical é especular ao tempo real e o homem possui pouca 

percepção dessa duração quando escuta a música, pois ela suspende sua ação no tempo para 

vivenciar o tempo musical, que é virtual. Essa duração virtual paralisa a ação real para 

possibilitar a vivência da virtual, pois não se pode estar em dois tempos simultaneamente, do 

mesmo modo que não se pode estar em dois espaços. São, assim, as tensões que fazem o ser 

humano perceber o tempo em sua diversidade: “[...] a vida é sempre uma tessitura densa de 

tensões concorrentes e, como cada uma delas é uma medida de tempo, as próprias medidas 

não coincidem” (LANGER, 1980, p. 120). Para a autora, a experiência com a passagem 

temporal na vida é real como o tempo cronológico, porém não é totalmente perceptível. Os 

fragmentos preenchem lacunas com as ideias e conhecimentos individuais. A música 

funciona dessa forma.  

Nesse sentido, a música da cantata Actus tragicus modifica o ouvinte durante o 

período de audição, fazendo com que ele reflita sobre a vida e a morte e invocando afetos 

pelos quais compreendemos a separação entre corpo e espírito. A música é capaz de fazer o 

ser humano viajar por épocas através da escuta. O texto da cantata trata da temporalidade de 

duas formas diferentes: O tempo de Deus, que determina o tempo de vida do homem e sua 

morte “[...] a morte sob a lei e a morte sob o evangelho. [...] a primeira parte mostra, partindo 

de ideias gerais sobre Deus e sobre a temporalidade e, com isso, tocando de igual forma o 

tema da morte, a inevitabilidade da morte” (DÜRR, 2014, p. 1107). Por ser uma cantata de 

oficio fúnebre, trata da morte como a passagem de um tempo finito a outro, infinito. A 

dualidade entre a vida, que possui um período cronológico, uma contagem dia a dia, e a 

morte, que é o encontro com a eternidade. A morte transformada em sono evoca a eternidade 



    149  

 
 

temporal da vida espiritual ao fim da vida de um corpo, quando há um tempo de entrega 

espiritual, um encontro com o divino. A morte se transforma em sono como processo de 

reconstituição do espírito, pois, se o corpo tem um período cronológico para viver, a morte 

energiza, revigora e fortalece o espírito. 

Ao refletir sobre o tempo em seu livro A montanha mágica, Thomas Mann (2016) 

discute o fato de que a literatura e a música fornecem conteúdo ao tempo, sendo que a 

narrativa literária é preenchida com suas ações ao passo que, na música, a duração é subdivida 

matematicamente pelo compositor, como um ourives que lapida uma pedra preciosa. Para 

ele, o tempo é silencioso, secreto, misterioso, imperceptível e transformador. Na música, a 

duração pode ser modificada e não deve ser sempre executada matematicamente, pois 

sentimentos e emoções devem ser expostos na performance musical, modificando assim o 

valor matemático das figuras musicais com o intuito de demonstrar determinadas sensações 

e emoções com a utilização da agógica, da fermata, da respiração e de outros efeitos musicais 

que têm o poder de ampliar ou diminuir o tempo musical.  

A música sofre influência, em seus andamentos, das batidas cardíacas. Schafer (2011) 

relata que, antes do metrônomo, a duração musical era determinada pelo pulso humano e os 

tempos que se aproximavam das batidas cardíacas eram mais solicitados. O tempo na música 

é transferido para os andamentos, que são determinados pelo compositor no canto superior 

esquerdo, no início da partitura, acima da armadura e unidade de compasso. Geralmente 

aparecem com terminologia italiana ou com sinais numéricos que indicam o valor da figura 

a ser representada por uma batida do metrônomo, a fim de orientar e não de impor. Para 

Caznok (2008), o andamento não pode ser escrito de forma precisa: 

Depois de “liberada” de sua subordinação ao texto, a categorização dos 
diferentes andamentos apoiou-se nos movimentos físicos e emocionais 
humanos: na pulsação do coração, na velocidade da respiração, do andar e 
das danças, nos humores e estados de espírito. Como também suas 
variações são infinitas e relativas, a terminologia, por mais que se 
esforçasse agregando termos e mais termos, não conseguia explicitar para 
o intérprete a medida exata de sua expressão. (CAZNOK, 2008, p. 60). 



    150  

 
 

O andamento fica determinado com maior exatidão quando é criado o metrônomo. 

Porém, no período de Bach a música se relacionava com o ritmo humano, com os batimentos 

cardíacos e com o pulso musical, conforme o entendimento individual. 

Zampronha (2007) afirma que a música se dirige ao corpo, à mente, às emoções e, além 

de estimular a ação, mexe com o tempo, o espaço e o movimento psíquico do ser humano. 

Para Zampronha (1996), o período barroco apresentava uma atmosfera artística e cultural 

conflituosa entre o espiritual e o temporal, em que o ritmo possuía sentido “matemático”, 

“uniforme” e “pesado”, graças à utilização do baixo contínuo – que é a base da música desse 

período, tornando-a racional e sólida –, o que fundamenta a obra de Bach.  

O contínuo é a coluna vertebral da cantata Actus tragicus, elemento fundamental que 

dá sustentação às vozes e aos instrumentos. Ele mantém um padrão rítmico, formado por 

semicolcheias, durante todo o trecho instrumental. Na segunda parte, ele basicamente 

acompanha as vozes do coro, modificando-se ritmicamente quando o coro sofre mudanças 

rítmicas, dando suporte aos solos e dialogando com eles, como na ária do contralto. No solo 

de tenor, o contínuo repete uma estrutura musical em dois pequenos trechos rítmicos com um 

padrão A e B, sendo que o B se modifica na quarta vez apenas na melodia, provocando 

posteriormente uma modificação na melodia do trecho A. Na sequência, surgem outros 

trechos diferenciados em que o contínuo oferece sustentação às violas da gamba, ora a uma 

ora a outra, retornando ao final aos elementos B e A, nessa ordem. No solo do baixo, o 

contínuo parece brincar saltitando com o solo, marcando o terceiro e o primeiro tempos 

sucessivamente e nessa ordem, talvez devido à parte possuir um andamento mais célere. O 

solo de soprano surge entre dois coros polifônicos, e o contínuo estabelece uma relação de 

segurança ao repetir o baixo do coro na maior parte do tempo. Nesse trecho, ao estabelecer 

sua função de sustentação das vozes, movimenta-se tanto de forma contrária quanto na 

mesma direção de uma das vozes; quando o soprano canta sozinho, o contínuo direciona o 

caminho harmônico e depois repete a viola da gamba 2, até que o solo e os instrumentos 

fazem uma pequena pausa para a entrada das vozes, uma a uma, depois do que o solo de 

soprano retorna com o contínuo reforçando a viola e sustentando, através de oito colcheias 

por compasso. A conclusão acontece dois compassos antes do fim, para deixar o solo finalizar 

e permanecer um compasso em silêncio, somado a uma fermata para prolongar o tempo de 



    151  

 
 

calar. A ária de contralto que vem a seguir dá ao contínuo a responsabilidade de iniciar, 

sozinho, com duas frases musicais que se repetem e depois se modificam, descendo uma 

quarta justa abaixo da melodia anterior, mantendo a mesma estrutura frasal e encerrando com 

as mesmas frases iniciais, novamente sozinho. Há uma continuidade entre a ária de contralto 

e baixo: a primeira finaliza com o contínuo tocando sozinho para que a outra ária se inicie a 

partir dessa sustentação, sendo que no solo de baixo o contínuo dialoga com a melodia do 

solo fazendo um contracanto, enquanto o solo segura algumas notas produzindo um 

movimento ao trecho e retomando novamente a base de colcheias até o fim dessa parte.  

O 4. Coro está dividido em três partes: a primeira sem denominação, a segunda 

denominada como parte A e a terceira como B, havendo uma alternância entre coro 

homofônico e polifônico nas três partes. O trecho inicia apoiado pelos instrumentos e 

sustentado pelo contínuo, que repete o ritmo dos instrumentos sem repetir a melodia, 

seguindo posteriormente uma sequência semelhante de movimentação do baixo. O segundo 

trecho, a parte A do coro, é polifônico em andamento Allegro, e o contínuo segue marcando 

o pulso com a sequência de colcheias; depois entra num jogo de semicolcheias e colcheias, 

ordenadas de forma a brincar com o tempo das figuras musicais, mostrando inúmeras 

possibilidades combinatórias na parte B. O contínuo, na cantata, é a sustentação que mantém 

o tempo e a duração das figuras ao se relacionar com a intensidade, oferecendo uma 

movimentação ao discurso musical. 

Na introdução da cantata há uma indicação de velocidade de um tempo especificado 

como Molto Adágio. A palavra molto significa muito e adágio significa calmo, vagaroso. 

Essa especificação pode gerar uma infinidade de possibilidades temporais no processo 

interpretativo e isso depende de cada regente, pois cada um terá uma circulação sanguínea e 

respirações diferenciadas, fazendo com que a performance varie conforme o temperamento 

de cada um. A cantata mantém esses afetos por quase toda a sua estrutura. No 2. Coro temos 

andamentos diferenciados nas três primeiras partes, sendo que a primeira mantém o 

andamento da sonatina ao tratar do tempo. Esse trecho esclarece por que o tempo de Deus é 

o melhor. A segunda parte abriga um andamento mais ágil direcionado à saída do estado de 

sono, para na pequena fuga mostrar a alegria de viver, com o texto que fala do tempo de vida 

do homem, em que a celeridade se destina a sustentar o texto, que incita à movimentação e à 



    152  

 
 

existência vital: “Por que nele vivemos, e nos movemos e existimos” (BACH, 2012, p. 4). O 

texto da cantata avisa que o tempo de Deus é o melhor e que é Ele quem decide quantos dias 

o homem viverá, se movimentará e existirá. Para impor a movimentação exigida pela vida, o 

compositor escolheu o andamento Allegro para essa fuga, que promove uma certa celeridade 

para celebrar a vida. Em seguida, o terceiro trecho, mais calmo, em andamento Adágio Assai, 

estipula o tempo de vida humano que depende da vontade divina: “Até quando Ele o quiser. 

Nele movemos no tempo certo, segundo a sua vontade” (BACH, 2012, p. 7-8). O andamento 

dessa parte diminui para o Adágio Assai, como se chegasse o momento de parar um pouco 

para refletir sobre a vida e a morte, sabendo que Deus é quem decide quantos dias cada ser 

irá viver e qual é o dia certo para sua morte. No solo de tenor, o andamento Lento mantém 

uma estabilidade que é puramente temporal, a fim de preservar a calma quando o homem 

pede a Deus para ensiná-lo a contar os dias vividos com a sabedoria que vem do coração. Ele 

não deseja uma contagem racional, matemática; quer, antes, aprender a valorizar cada dia de 

vida no mundo, aprender com os acontecimentos e emoções, pois é essa a sabedoria que vem 

do coração: “Ah Senhor! Ensina-nos a bem contar os nossos dias de vida para alcançarmos 

o saber do coração” (BACH, 2012, p. 9-10).39 A contagem dos dias presentes no texto da 

cantata é um modo de limitar o tempo: o tempo dos homens é finito e determinado por Deus, 

que é o dono do tempo infinito, pois a eternidade é divina e se opõe ao tempo humano. Em 

relação ao tempo, a vida é finita e a morte infinita. Em alguns momentos, a música faz o 

tempo durar mais do que a escrita musical fomenta. Langer (1980) afirma que, quando se 

incorporam palavras na música, essas ajudam na criação de seu tempo virtual, que não é o 

mesmo tempo da literatura. Ao ouvir a cantata Actus tragicus é possível perceber parte de 

seu movimento, tensão e relaxamento, uma ilusão criada pela música por meio de um tempo 

com características que provocam o ser humano de variadas formas, dependendo do seu 

humor no momento da escuta. 

 

 

 
39 No original: “Ach, Herr! Lehre uns bedenken, daβ wir sterben müssen.” DÜRR, As cantatas de Bach, 2014, 
p. 1104.  
 



    153  

 
 

3.2.2 O tempo no mundo imaginário do romance 

 

O homem é um ser temporal. Benedito Nunes (1995) afirma que há uma pluralidade 

no tempo que impossibilita a emissão de um único conceito. Ele alega ainda que, em toda 

narrativa, o tempo se mistura ao mundo imaginário. O tempo real é contínuo, enquanto o 

tempo da narrativa pode ser fragmentado através de um deslocamento e da união de passado, 

presente e futuro, como num jogo de justaposição e fragmentação invocado pela memória. 

Esse fracionamento insere o protagonista nolliano em dois mundos nos quais ele 

transita, fundindo os tempos simultaneamente, simulando a saída do tempo psicológico e a 

entrada no cronológico, como se houvesse um portal para que essa transferência acontecesse. 

A supressão temporal tira o personagem do presente da narrativa e, através da lembrança de 

acontecimentos passados, leva-o a percorrer mundos imaginários diversificados, os quais 

unidos por indicações de tempo que se misturam no texto: “[...] o éter que eu gostava de 

cheirar não arrumei mais, cheirava meu éter e parecia que tudo parava” (NOLL, 1989, p. 17). 

Essa embriaguez marca um tempo de lentidão no passado, quando a ação aconteceu em 

câmera lenta, como as ideias do narrador, que foram parando; porém, esse narrador vive o 

inverso dessa lentidão para conduzir a narrativa, e nesse avesso busca espichar as palavras e 

ampliar a duração de cada uma: “[...] o que fazia mesmo era viver ao contrário, não, não era 

como morto não [...] vinham umas ideias quase parando [...] espichava uma palavra até não 

poder mais pra que ela não morresse em vida sabe? ” (NOLL, 1989, p. 17). O ato da escrita 

traz à tona o interior do escritor, seu espelho interno, e somente por meio dela é possível 

eternizar a palavra. A fala joga o vocábulo ao vento, para se diluir no tempo, embora outros 

possam surgir com mais vigor que o vocábulo que se foi. O pescador de palavras calmamente 

as pesca, uma a uma, para montar um jogo. O narrador, nesse momento, se aproxima do 

escritor e constrói um mantra para que o léxico tenha maior durabilidade, permaneça por 

mais tempo. Ele segurava as palavras como se fossem objetos, até que elas desapareciam e 

alcançavam o esquecimento. Ele produzia para si um banquete com os vocábulos e se fingia 

de mendigo para realizar um processo de escrita com vocábulos que eram esticados. A 

tentativa de espichar as palavras objetiva que tenham um tempo maior de duração, num efeito 

comparado ao conseguido com o éter, que trazia uma inversão da realidade para o narrador. 



    154  

 
 

Tal realidade também era fingida, pois o mendigo que se apresenta não é mendigo de 

palavras, mas se alimenta delas para criar seu texto. A extensão temporal persiste através das 

ações do presente somadas à memória e às experiências vividas, como explica Meyerhoff 

(1976). Essa situação é muito aplicada no texto nolliano, com a predominância do tempo 

psicológico. 

O narrador impõe um ritmo para a narrativa ao desejar fazer com que a duração das 

palavras seja prolongada e, ao espichá-las a partir da produção sonora, como se fossem uma 

massa para modelar, ele amplia sua duração, tal qual o compositor que, na música, se utiliza 

da agógica para expandir ou comprimir o andamento ou o valor das figuras musicais, 

modificando seu ritmo de acordo com a necessidade momentânea do processo de criação. A 

música também usufrui das ligaduras que esticam a duração de tempo das figuras musicais, 

do mesmo modo que Noll, através do narrador, planeja a escrita literária.  

A paixão do narrador por Afrodite força um alargamento temporal, enquanto o desejo 

do casal em deixar a situação de mendigos provoca um encurtamento do tempo. O sexo se 

torna um hábito que preenche o momento de ambos, transformando esse período num fluxo 

de consciência através da fragmentação constante do eu. Nesse processo, o eu do narrador se 

desintegra e reintegra, refletindo esse fluxo de consciência tanto ao se transportar para o 

passado quanto ao experimentar a mudança de gênero, narrando como mulher por um 

determinado período. 

O narrador nolliano de A fúria do corpo revela o tempo na narrativa desde o momento 

em que evoca o silêncio, ao citar a música, mas também quando impõe determinados verbos 

ao evocar as lembranças da infância ou narrar uma história dentro da outra, as passagens de 

um lugar para outro e as mudanças de cena instantâneas. O passado é negado, e o tempo 

reverenciado na narrativa é o presente que ele, o narrador, quer manter pulsante; porém, ele 

evoca lembranças da sua infância, que tornam esse passado um presente momentâneo e 

virtual que faz contraponto com o presente real: “[...] sempre fui como esse pijama aqui, roto, 

maltratado, vivendo no quarto de um barraco, sempre soube que ia ser assim, só esse tiro na 

nuca que não, desde que vi meu pai pela derradeira vez se afastando num barco ao largo do 

rio Realeza [...]” (NOLL, 1989, p. 28-29).  



    155  

 
 

Wisnik (2011) cita Jacques Brillouin que, ao investigar sobre o tempo, adverte que a 

impressão sobre ele não se dá de modo ininterrupto, sendo constituída por uma complexidade 

de acontecimentos por ele chamados de durações de presença. Assim, algumas amostras de 

tempo reunidas se transformam em um todo, através de uma duração denominada de pulso 

mental, que nada mais é que o ritmo impregnado no corpo, gerando uma determinada duração 

de tempo e fragmentando esse tempo para gerar espaços. Marcos Rafael da Silva Neviani 

(2016) afirma que em A fúria do corpo há um rompimento com o tempo e com o espaço. O 

romance nolliano realmente deixa transparecer esse tempo fragmentado, que fica marcado 

no corpo a partir de suas ações, em forma de lembranças envolvendo outros personagens:  

[...] caminho me apoiando em paredes, postes alguém de um carro me 
vitupera de sonâmbulo [...] rogai por nós pra não cairmos na tentação do 
mau uso das nossas partes [...] eu dou três suspiros de resignação, três 
suaves cambalhotas no ar, renovado beijo o chão, poderosa é a minha 
sabedoria de vivo eu digo a Afrodite e ela estanca o choro como se pronta 
para receber a verdade [...] ela esbofeteia e rasga com agudas unhas meu 
rosto como uma gata do apocalipse, ruge, sangra, esperneia, termina por 
rasgar-se a si própria [...] cospe uma partitura que não é deste mundo e 
corre e se desmancha sobre o asfalto (NOLL, 1989, p. 136, grifos meus). 

É certo que os andamentos musicais podem ser relacionados com o tempo. No caso do 

romance, o andamento da caminhada equivale ao andamento musical Andante, porém o 

tempo imposto não é natural, há uma sonolência que evoca a calma, a embriaguez, o sonho 

e é claudicante, pois o narrador diz que busca apoio durante a travessia, se aproximando dos 

ritmos musicais formados por figuras pontuadas,40 unidas a figuras musicais de valor menor, 

formando um ritmo manco. Os suspiros marcam um tempo diferenciado do anterior, pois são 

respirações quase profundas realizadas com certa lentidão, ao contrário das cambalhotas, que 

seguem em direção antagônica por serem mais rápidas e exigirem energia corporal. O beijo 

no chão é um ritual lento, que contrasta com as rápidas cambalhotas e possui, também, um 

sentido irônico ou trágico, de colisão, quando acontece rapidamente. Essa alternância entre 

 
40 O ponto à direita de uma nota indica que o valor dessa nota deve ser aumentado pela metade. SADIE, Edi-
tor (Ed.), Dicionário Grove de música, 1994, p.735.  
 
 

 



    156  

 
 

movimentos rápidos e lentos mostra a fragmentação da narrativa, impondo um momento de 

respiração, de pausa, como na música, para só então retomar a caminhada, talvez de outra 

forma. O choro, por sua vez, evoca esse momento de pausa para reflexão, momento de 

perceber se o andamento da narrativa se mantém ou se modifica. O tempo também é marcado 

pela utilização das palavras “esbofeteia” e “rasga”, tempo ágil, de agressividade – a escrita 

necessita de momentos de tensão tanto quanto a música, para depois buscar o relaxamento, 

inclusive na ação da personagem, que dura um determinado tempo e, nessa cena, é estancada 

para dar prioridade a gestos mais enérgicos, que exigem um ritmo mais intenso, que marca 

um caminho de andamento crescente em relação à velocidade ao esbofetear, rasgar, rugir, 

sangrar e espernear. Tal gestual imprime força a cada palavra, que evoca um tempo 

determinado e cresce até o ápice. A transgressão invade a cena ao fragmentar e associar ao 

texto orações como a Ave Maria e o Pai Nosso, mesclando sacro e profano para inovar no 

modo de pedir: isso ocorre ao se utilizar o discurso em andamento lento, que acalma, como 

uma solicitação para que o ser humano tenha discernimento, para que saiba utilizar seu 

próprio corpo – que, no texto, principalmente no momento do sexo, é usufruído com fúria e 

celeridade. 

Esses andamentos são sugeridos na narrativa pelas ações e falas do narrador, ficando 

expostos no romance pelas palavras “corro”, “caminho”, “entro” e “desapareço”. A narrativa 

se aproxima do processo de criação musical, em que há notas que correm e outras que 

caminham, algumas que entram e outras que saem de cena, como pode ser observado no 

trecho a seguir: “corro pelo gigantesco sepulcro até encontrar a luz exterior, é cálida essa 

luz, é boa, caminho pelas ruas, toda esfarrapada, cumprimento os carros, entro pela floresta 

da Tijuca adentro e desapareço” (NOLL, 1989, p. 147, grifos meus). A variação de 

andamentos presente nas palavras do texto indica as mudanças de tempo que acontecem 

durante o percurso e que são constantemente modificadas no decorrer da narrativa e da obra 

musical. O narrador passa pelo espelho e corre na escuridão do sepulcro; a época passa por 

ele, para ele e para o moço que o convidou a fazer essa passagem que o transforma em uma 

velha. É o espelho colocando à mostra o interior do narrador, sua consciência e seu coração, 

pois revela a imagem criativa do protagonista em sua busca pela iluminação, a ser inoculada 

na escrita. Quando o protagonista se transforma em narrador, ele aceita exprimir seu estado 



    157  

 
 

interior; porém, o espelho também é ilusório. O tempo passou para o narrador em sua forma 

feminina, que está chegando ao fim. O sepulcro pode ser a eternidade e a escuridão na qual 

o narrador sobrevive socialmente. Ele passa correndo por esse sepulcro em busca da luz, da 

mudança de vida, na tentativa de sair da escuridão, da carência de tudo, e corre em busca da 

luz, do conhecimento, da salvação a partir do corpo e do sexo. Caminhar esfarrapada pode 

ser uma ilusão especular que duplica os estímulos na narrativa de forma virtual. O retorno do 

narrador para a floresta pode representar uma verdade que ele carrega dentro de si: fazer parte 

do mundo no qual é excluído socialmente. Essa busca exclui também Afrodite: “Afrodite não 

existe, não respira, não sonha, foi apenas um delírio da minha dolorosa menopausa, eu nem 

sequer poderia amar uma mulher pois sou uma velha dama que acabou de se banquetear com 

o esperma de um cadáver [...]” (NOLL, 1989, p. 147). A escrita ainda propõe a transgressão 

a partir do sexo, com um homem que morre ao gozar e a velha que se alimenta do néctar da 

vida do cadáver em que o cavalheiro se transformou. O esperma é energia vital para essa 

mulher velha que o narrador vivenciou através do espelho. O tempo passou rapidamente ao 

atravessar o espelho no qual a viagem para o futuro foi evocada. 

O narrador inicia seu discurso alternando frases curtas com frases longas para não 

deixar a escrita monótona, ao repetir a palavra nome, pelo qual ele não quer se identificar. 

Uma introdução que começa com calma e é modificada por variações de andamento, com a 

alternância entre as frases longas e curtas que dão movimento ao texto, a aceleração pela 

introdução de longos períodos cheios de pausas breves, as vírgulas, que se durarem muito 

acabam por gerar sonolência, o que não seria atrativo. O texto impõe a celeridade com trechos 

sem pontuação que vão se acentuando, indicando o que o romance, através do narrador 

andarilho, pode revelar: “[...] passos de guerreira pobre, renunciando ao repouso imediato, 

caminhando comigo como quem se conduz ao cativeiro de ouro [...]” (NOLL, 1989, p. 10, 

grifos meus). O texto define o andamento da caminhada de Afrodite, que anda junto ao 

narrador; este afirma que a amada Afrodite anda devagar, mas não deseja parar, como quem 

vai para o sacrifício e não tem pressa. As mudanças de andamento continuam durante a 

narrativa e essa tranquilidade não permanece por muito tempo. O texto literário se apropria 

dos andamentos musicais para construir uma movimentação de tensão e relaxamento, de 

elasticidade e compressão, pois a velocidade do mundo contemporâneo está impregnada na 



    158  

 
 

escrita, revelando-se na urgência que o narrador apresenta. Esse andamento pode ser uma 

crítica ao homem contemporâneo, que age velozmente, não saboreia a vida e não percebe 

quando ela passa, não se dando conta do tempo perdido; ao abrir os olhos, se é que os abre 

algum dia, vê que não viveu, que não soube aproveitar os dias que lhe foi permitido viver; se 

vê então do outro lado do espelho, envelhecido, transformado e com os dias contados. O 

espelho é a metáfora que contribui para a percepção sensorial: como uma lupa, amplia a 

percepção de mundo do narrador e o transforma para que consiga enfrentar, através da ilusão, 

a realidade que maltrata, agride e mata. 

No romance, o trecho introdutório é uma forma de negação do momento atual em que 

o mundo, em sua velocidade extrema, extingue do ser humano sua percepção de não 

observação desse tempo que escoa. Uma fase rápida, pois o narrador tem pressa em revelar 

que não deseja ser reconhecido. Ele é verborrágico, questiona, faz afirmações em que a 

pontuação é escassa e os assuntos vão se estabelecendo em apenas cinco parágrafos nas suas 

quatro páginas. Mas ele é também dissimulado em relação ao momento, fala sem parar 

enquanto afirma um período que remete à cantata, como um jeito que encontra para negar 

esse tempo presente em detrimento do que viveu o compositor barroco, fase essa que também 

pode ser o passado do protagonista. Ele quer negar a época barroca porque esse período é 

semelhante ao atual, porém retorna a ele de seu lugar de sujeito pós-moderno, como em uma 

espiral que gira voltando não no mesmo lugar, regressando diferenciada, modificada pelo 

próprio tempo. 

O narrador não gosta de falar do seu passado e o texto exala a presentificação para 

proteger o passado que não deseja público, mas ele precisa retornar para tratar da morte do 

corpo e da vida, invocando a cantata mortuária: 

Porque não possuir tão-só o anonimato mais vil aponta para um 
respiradouro que eu não possuía lá pelos idos da minha primeira morte – 
não, não, se retorno aqui ao passado não é para me dar em circunstâncias 
distinguíveis dos demais, não, não trago aqui cidades e ruas da infância, 
nomes não, falo aqui da morte de tantos, e não me refiro àquela que nos 
humilha até a dizimação do nosso pó, falo daquela que felpa sutil não nos 
aniquila até esse ponto mas nos torna invertebrados, desejando o repouso 
enquanto ao contrário o sangue corre em flama pelas veias [...] (NOLL, 
1989, p. 11, grifos meus). 



    159  

 
 

O mundo contemporâneo inflama a velocidade divergindo do mundo barroco, porém, 

esses mundos se encontram no texto nolliano através de um narrador que admira a música 

bachiana e retorna ao passado para buscar nessa música o excesso, o exagero, o pulso de 

morte que ele cita no texto, insinuando a cantata mortuária. A morte que o homem 

contemporâneo vive – da falta de socialização, da carência de companhia, da solidão – 

carrega o narrador consigo como objeto de sustentação de toda a história e o faz buscar nas 

lembranças um apoio para sua caminhada. 

Na segunda parte do romance, logo após a introdução e separadas pelo primeiro hiato, 

a narrativa adquire um tempo de maior movimentação: com o auxílio da vírgula e de dois 

travessões, o texto adquire velocidade. Há pouquíssimas interrupções com ponto final, 

determinando paradas mais longas.  

O tempo cronológico está intimamente ligado ao ritmo, sendo que um não existe sem 

o outro e ambos geram o movimento, e nele também estão entrelaçados o espaço e a imagem, 

itens dos quais falarei adiante. Ele é a base da existência humana “adquirida e imóvel”, pois, 

como revela Merleau-Ponty (1999), o homem é pura temporalidade em razão da oposição 

entre princípios teóricos de passado e futuro. São paradoxos que se encontram no espelho, se 

multiplicam e se estabelecem na narrativa como dualidade.  

Em A fúria do corpo o tempo cronológico é colocado à mostra pelo narrador quando 

este cita o relógio, instrumento utilizado para medir o período: “Entro mais uma vez no 

hemisfério dos vivos, dos que ordenam seus dias e noites em tarefas concêntricas como a dos 

ponteiros do relógio da Central do Brasil” (NOLL, 1981, p. 54). Esse trecho da narrativa se 

inicia com o narrador entrando no hemisfério dos vivos, o que deixa implícito que ele estava 

vivenciando a ação psicológica antes dessa incursão no tempo cronológico. Esse narrador 

atravessa os tempos e o espelho como se fossem portais: ele transita entre passado, presente 

e futuro, manipulando diante do espelho os canais que o levam a desfrutar esteticamente do 

cenário que é criado. O espelho foi construído para ser portal e transportar o narrador para 

seu passado sempre que necessário, sempre que ele evoque suas lembranças para mostrar 

algo do passado, enquanto esconde algo do presente ou denuncia episódios do futuro. Esse 

portal tanto movimenta o ser no tempo quanto une os tempos para narrar a história, 



    160  

 
 

completando os momentos de silêncio ou impondo cortes na narrativa para fragmentá-la, 

como representação do mundo contemporâneo. 

Concordo com Thomas Mann (2016) quando este afirma que o tempo é uma linha 

pontilhada inatingível: no caso do narrador nolliano, essa linha pontilhada é o espaço em que 

ele fica perambulando entre tempos durante quase toda a narrativa.  

O período também é marcado pelos rituais e pelas celebrações: o carnaval se 

transformou em uma festa que agora é tradição, com tempo cronológico de quatro dias de 

duração. No entanto, cada ser que participa dessa festa se perde no tempo psicológico durante 

o período festivo: 

[...] o Carnaval é a festa em que o povo planeja a frustração: tudo o que 
realiza no Carnaval é ausente do corpo cotidiano: todo o mistério do 
Carnaval se reduz à sua efemeridade: o ano todo é penúria dos sentidos, 
qualquer coisa que se avizinha do sono: o Carnaval é a festa salva pelo 
transitório: o tempo no Carnaval é a certeza de um limite: a carne 
conspurcada pela produção de riquezas escusas usa o brilho que as 
máscaras lhe vendem [...] (NOLL, 1981, p. 118-119). 

O carnaval é uma festa que possui um período determinado de permanência, em que as 

pessoas fazem o que normalmente não realizam no cotidiano. A liberdade de fazer o que 

quiser é o que move as pessoas nessa festa: liberdade em tempo limitado, que se repete 

anualmente, marcando um momento esperado por muitos para extravasar a pressão sofrida 

na contemporaneidade. É o mundo real ligado ao mundo virtual, é a dualidade fecundada na 

festa dos prazeres e na exposição do corpo, unindo dois mundos que se interpenetram e se 

completam para a formação e o equilíbrio humanos. Nessa festa, a liberdade é o caminho 

para viver esses dias, como se a pessoa entrasse no espelho para vivenciar outra dimensão e, 

depois, voltasse para sua realidade. 

O tempo está associado, portanto, à fluidez da corrente da ação, que é progressiva em 

seus momentos sucessivos, revelando uma oposição entre o transitório e o permanente, 

conforme afirma Nunes (1995). O narrador nolliano recorre ao tempo cronológico e ao 

psicológico, e a mudança temporal lhe permite sair do presente que ele tanto deseja e lembrar 

do passado, expondo algumas pistas sobre si – mesmo ele não querendo se identificar. A 

urgência e a velocidade ficam estabelecidas pelo abandono da pontuação, pela utilização de 



    161  

 
 

palavras que ecoam essa ligeireza e pelo tempo psicológico, que é a própria representação 

dessa celeridade. 

No romance, o protagonista fala dos anos de vida futura que ainda deseja viver. O 

narrador viaja, de forma rápida, por passado, presente e futuro, quase simultâneos, abarcando 

o tempo cronológico e o psicológico, brincando com o tempo ao transitar pelos dois, 

envolvendo uma imagem cíclica. O encontro do narrador com um homem o faz refletir sobre 

sua busca pela felicidade, a qual ele trata como uma velhinha contadora de histórias do seu 

tempo: “[...] esbofeteio essa avozinha caduca e ergo contra o vento e o sol o meu dilacerado, 

o meu pobre tempo” (NOLL, 1989, p. 77). A felicidade, para o narrador, é uma situação 

remota, que não existe mais, um acontecimento frequente do passado que, no presente, está 

ultrapassado.  

O homem contemporâneo fugiu do ritmo imposto pela natureza e mergulhou nos 

excessos do mundo atual, em que, por sua velocidade, os ritmos muitas vezes nem são 

percebidos. Merleau-Ponty (1999) acredita que o tempo é um entrelaçamento de propósitos 

para dar sentido a alguma coisa que parte do campo perceptivo humano. O narrador possui 

diversos propósitos: amar, reviver o passado (embora queira negá-lo), mudar de situação 

social, sair da cidade do Rio de Janeiro e viver em outro lugar. Como é um andarilho, esse 

narrador propõe ir para a casa da família de Afrodite, mas fixar-se não é sua intenção. 

Merleau-Ponty afirma que o tempo escoa como um rio em seu curso e utiliza uma 

metáfora para tratar do tempo: “Se o tempo é semelhante a um rio, ele escoa do passado em 

direção ao presente e ao futuro” (MERLEAU-PONTY, 1999, p. 550), sendo um 

consequência do outro. No texto nolliano, o narrador transita entre passado e presente como 

se estes fossem portas passíveis de serem abertas e fechadas sempre que desejado. O narrador 

conta a história em ritmo acelerado, impondo um tempo que se modifica a todo momento. 

Ele está presente na narrativa durante todo o percurso, atuando como a base de todo o texto, 

porém não mantém um tempo marcado por um ritmo matemático nem pesado, como o 

proposto pela música barroca.  

Para Nunes (1995), o presente é o tempo adequado da linguagem. O passado e o futuro 

são “pontos de vista” que se movimentam para trás ou para frente a partir do presente. A 

ruptura que acontece no romance aponta a dualidade presente no texto literário, a negação 



    162  

 
 

que gera o renascimento, que remete ao tema principal – a vida e, ao mesmo tempo, a morte. 

Ao separar o texto em partes, colocando um hiato entre as seções, o narrador constrói 

histórias diversificadas e com durações múltiplas, que obedecem a um pulso mental que ele 

conduz como se fosse o fio de Ariadne, para dele fazer emergir outras narrativas entrelaçadas, 

recorrendo a palavras que remetem ao tempo e a suas modificações: 

[...] nem esta falta de lembrança dos fatos que vivi me aflige porque a 
memória aqui não é habitada por acidentes mas é morada de frações que 
se bastam como o todo, e se aqui não tenho que lidar mais com fragmentos 
é porque mereço já que tive a força de revelar em uma só vida que a vida 
tem fome de si própria e que nenhuma porção nem mesmo a esfinge da 
morte pode paralisar a fome da vida [...] (NOLL, 1989, p. 134-135 - grifos 
meus). 

 O narrador vive no presente e a escassez de lembranças sobre sua própria vida não o 

incomoda. Mas suas memórias são evocadas e surgem por alguns instantes, sendo 

interrompidas: são pedaços de uma vida que se guarda e que se perde ao mesmo tempo. É a 

fragmentação de momentos vividos que, como flashs, são lançados na memória, o que é 

suficiente para que o narrador tenha energia para viver. Sua fome é abastecida pelas ações 

vividas no presente, mas temperadas com pedaços de passado. A vida tem fome de si, e não 

se extermina com a fragmentação gerada pelo narrador. A “morada de frações” é o espaço 

permitido em um curto intervalo de tempo, que passa de forma tão rápida, mas que basta para 

o narrador lidar com seu passado, com seus raros momentos de lembranças, de resgate, de 

colocar à mostra seus espaços, seus tempos e seus ritmos através das imagens construídas no 

texto. Ele vive cada momento da vida como se fosse o último, mantendo uma narrativa 

fracionada pelas lembranças de um passado que é negado e que o conduz para tempos e 

espaços diversificados. O leitor é convidado a ingressar no tempo imaginário, protegido do 

tempo cronológico, do mesmo modo que o narrador à escuta de Bach viaja pelo tempo e pelo 

espaço a fim de enriquecer sua própria narrativa com ações e com a música do passado, que 

o alimentam e inspiram no momento criativo. Nem a morte, com seus mistérios, é capaz de 

frear essa vontade de presentificar a vida. 

 



    163  

 
 

3.3 Os espaços e suas relações com o tempo 

 

Para estabelecer uma ligação entre tempo e espaço utilizo o conceito de Bakhtin (1993), 

para quem as relações temporais e espaciais artisticamente compreendidas pela literatura são 

denominadas de cronotopo41, termo retirado das ciências matemáticas e transportado para a 

literatura, como se o tempo constituísse a dimensão do espaço e ambos equivalessem a 

processos indestrutíveis. O princípio condutor do cronotopo é o tempo.  

Bakthin (1993) discute ainda que, no cronotopo artístico-literário, há uma acomodação 

entre espaço e tempo, além de uma determinação da imagem do indivíduo na literatura. Essa 

fusão faz com que o espaço se embrenhe no movimento do tempo de forma simultânea. O 

mundo contemporâneo vive o período do sincronismo, da sobreposição, das coisas que se 

movimentam por aproximação e afastamento, daquelas que se colocam lado a lado, e de tudo 

que está disperso, momento em que o mundo é experimentado como uma rede de 

emaranhados que se entrecruzam, como declara Foucault (2009). Todo indivíduo possui uma 

forma diferenciada de imaginar o espaço, que pode ser compreendido como um atravessar, 

um percorrer, ou, ainda, um conquistar lugares. O espaço pode ser também o lugar da 

negação.  

 

3.3.1 O espaço em Actus tragicus 

 

A pauta é o espaço para registrar os sons. As vozes também ocupam esse local e cada 

tessitura vocal possui um lugar diferenciado para seu registro, criando a partitura, que 

também é um espaço gráfico musical. A música vocal utiliza registros agudos e graves para 

homens e mulheres, que são denominados de soprano (voz aguda feminina), contralto (voz 

grave feminina), tenor (voz aguda masculina) e baixo (voz grave masculina); porém, 

atualmente, existem vozes classificadas como intermediárias, sendo a feminina denominada 

de mezzo-soprano e a masculina de barítono, as quais, no coro, cantam com as vozes graves. 

 
41 “Para estudar a natureza das categorias de tempo e espaços representados nos textos, Bakhtin cria o conceito 
de cronotopo, formado das palavras gregas crónos (= tempo) e tópos (= espaço). FIORIN, Introdução ao 
pensamento de Bakhtin, 2018, p. 133. 



    164  

 
 

No século XVI, segundo Caznok (2008), já existiam os registros graves e agudos e as 

vozes eram classificadas com poucas diferenças do modo atual. A voz do tenor possuía 

privilégios no período barroco, por ser considerada a voz mais “penetrante” e “nítida” em 

seu percurso espacial. O espaço fisico é de grande importância para a música: deve ser 

adequado para que o som nele produzido seja de alta qualidade e para que as palavras e os 

sons musicais sejam compreendidos com clareza, não se misturando, embolando ou 

tornando-se inaudíveis.  

O espaço, na música de Bach, também requer o papel, é o lugar da partitura impressa 

– tal qual o livro físico na literatura. A pauta de cinco linhas estabelece e padroniza a região 

da grafia musical, na qual alguns parâmetros – como a altura e a duração das figuras – podem 

ser registrados. As fórmulas de compasso estabilizaram a métrica, o ritmo, e buscam 

sensações acústico-espaciais com a alternância de coro e solo que acontece na cantata. 

O texto também ocupa uma área importante na música. Langer (1980) afirma que a 

composição bachiana passou por uma diversidade de formas de escrita, nas quais Bach ora 

empregou o padrão verbal com os recitativos, ora utilizou a linha poética nos corais, e ora 

ainda serviu-se da forma fragmentada, com repetição de frases ou palavras isoladas, além de 

compreender e respeitar os vocábulos dos textos sagrados.  

O processo de fragmentação está presente no coro final da cantata Actus tragicus: 

nos seis últimos compassos, repete-se a palavra “Amém”. A frase completa é: “Durch Jesum 

Christum, Amem” (DÜRR, 2014, p. 1105).42  
 

 
42 No original: “Através de Jesus Cristo, amém.” DÜRR, As cantatas de Bach, 2014, p. 1105.  
 



    165  

 
 

Figura 36– Fragmentação da frase com repetição da palavra 

 
Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 
 

A cantata revela que o texto une espaço-tempo com a vida. Quando o homem vive, 

se move e existe, é necessário uma região para que isso ocorra. “Põe em ordem a tua casa 

porque morrerás e não viverás” (BACH, 2012, p. 11): o corpo é a casa que deve ser 

organizada e preparada para a morte. As mãos de Deus tornaram-se, com a morte, um espaço 

de entrega humana, e o paraíso é um local evocado no texto da cantata. O lugar primordial 

do homem, assim, é o seu corpo, que deve ser cuidado durante o tempo de vida na terra para 

que alcance a extensão celestial. 

O percurso também permite trajetórias múltiplas, pois cada parte da cantata foi 

organizada de forma diferente, utilizando andamentos diversificados e uma variedade de 

formas composicionais, desde a instrumental até a vocal, que aparece em formato de coro 

homofônico, polifônico, coro e solo, solo apenas acompanhado de instrumentos. O texto da 

cantata é um espaço fixo como a casa e temporário enquanto música performática, que utiliza 

as sensações, as emoções, enfim, o corpo inteiro, que se transforma em região musical para 

a escuta e para a performance. 

A cantata Actus tragicus evoca espaços como a casa, que pode ser o corpo humano; 

o paraíso e o coração, que refletem os sentimentos; e a consciência, que reflete a razão 

humana. Jesus também passa a ser um campo que o homem ocupa para se encontrar com o 

Pai celestial. 



    166  

 
 

A cantata também utiliza o corpo como espaço humano: um corpo que é entregue a 

Deus como forma de fazer uma aliança com o eterno. Na cantata, portanto, a casa é o corpo 

vivo que deve se preparar para o momento da morte e para o lugar celestial para o qual todos 

desejam ir: o jardim do Éden, área celestial em que só o bem permanece. O espaço pode ser 

visto, nessa perspectiva, como cenário da ação ou como mera descrição geográfica da 

paisagem, ambientação dissimulada que nasce do gestual. 

 

3.3.2 A diversidade espacial em A fúria do corpo 

 

O espaço medieval era a área de localização e se dividia em terrestre e celestial. O 

primeiro, um conjunto hierarquizado de lugares sagrados e profanos, protegidos e abertos, 

urbanos e rurais; o segundo se opunha ao terrestre que, por sua vez, se opunha ao 

supraceleste, conforme a teoria do cosmos de Foucault (2009). O autor afirma ainda que o 

homem contemporâneo vive na época do espaço, da simultaneidade, da justaposição, da 

experimentação e da armazenagem de coisas: “Atualmente, o posicionamento substitui a 

extensão, que substituía a localização. O posicionamento é definido pelas relações de 

vizinhança entre pontos ou elementos; formalmente, podem-se descrevê-las como séries, 

organogramas, grades” (FOUCAULT, 2009, p. 412). No século XXI, pela velocidade e 

capacidade de armazenamento virtual em constante crescimento, a humanidade pode 

relacionar-se com diversos lugares simultaneamente, conduzindo oposições ou interseções 

entre as “séries” ou “grades”, denominadas por Foucault (2009) como posicionamentos que 

se relacionam mostrando os espaços.  

A escritura, de um modo geral, abriga uma visão estrutural de espaço híbrida e 

metafórica, pois o posicionamento pode ser abordado de diversas formas. O texto, como 

extensão da linguagem, comporta outros locais além do psicológico, como o espaço libidinal, 

a paisagem, a pintura, a fotografia, a folha de papel em branco, o espaço social com 

configurações diversas. O local habitado pelo homem atual talvez seja repleto de fantasmas, 

e é especificado por Foucault (2009) como correspondendo aos espaços das percepções, dos 

devaneios e das paixões, que podem ser leves ou obscuros, altos ou baixos, correntes ou fixos.  



    167  

 
 

O espaço exterior, conforme Michel Foucault (2009), é heterogêneo e concentra-se na 

acumulação e fragmentação de coisas, em um conjunto de relações que define diversos 

posicionamentos, os quais o filósofo classifica como utopias, heterotopias e espelho. As 

utopias são posicionamentos essencialmente irreais, enquanto as heterotopias são descrições 

sistemáticas que têm por objetivo estudar, analisar, descrever e fazer uma leitura de espaços 

diferentes como forma de contestar mitos e realidades. São, portanto, espécies de 

“contraposicionamentos” que possibilitam a realização de leituras de áreas diferentes como 

forma de contestar os espaços reais. O espelho, por seu turno, é um espaço de experiência 

intermediária, pois mantém relações tanto com o campo real quanto com o irreal. 

Foucault (2009) divide as heterotopias em dois tipos: as de crise, muito usadas nas 

sociedades ditas “primitivas”, as quais estão em processo de extinção, sendo atualmente 

substituídas pelas de segundo tipo, as de desvio. As primeiras são os espaços reservados às 

pessoas em estado de crise – adolescentes, mulheres menstruadas ou de resguardo, velhos, 

rapazes no serviço militar e viagens de núpcias –, que devem ser realizadas em espaços 

específicos. Nas heterotopias de desvio, os espaços abrigam indivíduos que fogem à norma: 

nesse tipo estão inclusas as casas de repouso, as clínicas psiquiátricas, as prisões e a velhice, 

considerada simultaneamente como uma heterotopia de crise e de desvio. A sociedade 

também pode transformar uma heterotopia existente em outra: é o caso do cemitério, que 

antigamente era situado no centro das cidades e, quando o homem se deu conta de que as 

doenças estavam próximas através dos corpos enterrados, procurou um afastamento, levando 

estes espaços para fora das cidades, construindo outras cidades de “moradas sombrias”. 

Desse exemplo pode-se encontrar no romance de Noll:  

 
[...] o distinto leva-me pela mão por degraus que descem infindáveis, entra 
por um gigantesco sepulcro onde jazem seis esquifes exalando miasmas da 
mais fétida estirpe, seis gerações, toda a dinastia o cavalheiro me relata, 
relata que nesse porão ele viverá a eternidade, pede-me que deposite seu 
esquife ao lado da mãe, o cadáver mais fresco. (NOLL, 1989, p. 147) 
 

O espaço do sepulcro torna-se a mesa de alimentação, de prazer e de fortalecimento 

para o narrador, que se alimenta do sêmen do morto. A área do cemitério é transformada em 



    168  

 
 

lugar de sensações prazerosas, mostrando a relação do narrador com o local de morte, 

sombrio, que ele transforma em espaço de vida. 

Às heterotopias de tempo, classificadas como bibliotecas e museus, nas quais o tempo 

está sempre se acumulando, eu denominaria heterotopias culturais de arquivo. São as que 

guardam a diversidade temporal de diferentes épocas e que, na contemporaneidade, estão se 

acumulando de forma infinita nas memórias das máquinas.  

O romance A fúria do corpo utiliza a heterotopia de arquivo, agrupando em um só 

lugar informações diversificadas sobre o passado, o presente e o futuro, um modo de expor 

as condições atuais e ligá-las ao tempo que passou e ao tempo que há de vir, evocando-os na 

escrita literária como um modo de mostrar o interior do narrador. 

É assim que o narrador de A fúria do corpo (1989) constrói uma biblioteca com o 

conhecimento musical por ele adquirido. Ele tenta perpetuar as informações construindo uma 

linha do tempo infinita, própria das heterotopias contemporâneas, em que o tempo é 

acumulado como um arquivo. Salvar coisas nas nuvens, prática do mundo atual, é uma 

heterotopia típica da cultura ocidental do século XXI, tal qual a biblioteca, no século 

dezenove, acumulava em um só lugar todos os tempos, formas, gostos e épocas.  

A música é um material arquivado no romance, no qual o narrador vai listando seu 

conhecimento musical, inclusive sobre o compositor Bach e sua cantata Actus tragicus. O 

narrador acumula seu conhecimento no espaço do romance, joga com a intertextualidade e 

ainda utiliza a música, e de forma especial a cantata bachiana, para compor seu discurso.  

Ele arquiva no texto do romance a cultura europeia e a cultura brasileira de diferentes 

períodos, ao citar músicas como Ave Maria, de Schubert e de Gounod; In Paradisum, trecho 

de Réquiem;  Jesus alegria dos homens, trecho da cantata 147, de Bach; Valquírias, de 

Wagner, bem como as óperas do mesmo autor: Navio fantasma e Tristão e Isolda; canções 

populares como Sobre as ondas,de Strauss; Me dá um dinheiro aí, de Homero Ferreira; Pra 

não dizer que não falei das flores, de Geraldo Vandré (com um trecho da letra); gêneros 

musicais como réquiem, cantata, berceuse, marcha, samba, baião e frevo; compositores de 

peças de concerto, como Bach, Haendel, Mozart, Schubert, Wagner; e cantores populares, 

como Dircinha Batista, Roberto Carlos e Carmem Miranda. Ainda propaga a música, citando 



    169  

 
 

no texto instrumentos musicais como piano, trombeta, flauta, tamborim, bumbo, cuíca e 

pandeiro, numa mistura eclética de conhecimento musical. 

Outras heterotopias são locais em que o homem é obrigado a entrar, como nas prisões, 

ou lugares fechados a ponto de exigirem procedimentos e/ou rituais para entrada e 

permanência. Uma heterotopia desse tipo é encontrada na narrativa quando o personagem 

principal é preso e relata o espaço da prisão: “[...] vi um pátio enorme e um holofote e o 

policial me puxando arrastando pra fora e filas e filas de pessoas com as mãos cruzadas contra 

a nuca e os policiais ordenando que andassem mais rápido e entrassem num prédio gigantesco 

[...]” (NOLL, 1989, p. 49). O narrador entra forçado nessa parte delimitada da prisão, mesmo 

sem cometer nenhum crime.  

Foucault (2009) define os posicionamentos de passagem como lugares de trânsito em 

que se pode ir de um ponto a outro, observar algo que passa ou alguma coisa através da qual 

se passa, como o trem, por exemplo, ou as ruas: “Atravesso a rua como se atravessasse meus 

aposentos” (NOLL, 1989, p. 152). As ruas se transformam, nesse excerto, no espaço de 

moradia do narrador-protagonista.  

Os posicionamentos de parada provisória são cafés, cinemas, restaurantes e igrejas, 

enquanto os de repouso equivalem a casas, quartos e camas. A cantata é evocada em um 

momento especial na vida desse narrador, quando irá entregar seu corpo ao outro, se vender 

pelo dinheiro, se prostituir. A prostituição está abrigada no espaço real do apartamento, que 

se transforma em uma área transitória que Foucault (2009) declara como mais ilusória. A 

cantata ajuda na criação dessa região quando o narrador cria no quarto do apartamento um 

espaço ilusório em que viaja para além de si mesmo a partir dos conhecimentos adquiridos e 

da fotografia que observa. Esses lugares determinados por Foucault podem ser verificados 

no romance A fúria do corpo (1989) pelos bancos do calçadão da Avenida Atlântica; pela 

capela mortuária de um hospital no Catumbi; pelo quarto de um barraco; pelo mar; pela praia; 

pelo apartamento da avenida Delfim Moreira; pela igreja; pelo camburão; pelo pátio da 

polícia; pelo boteco; pelo chafariz; pela lanchonete... são todos provisórios, locais em que o 

narrador se estabelece em trânsito: “E por Copacabana vagamos três dias e três noites, 

dormindo às vezes na praia, encontramos dois pães cristalizados na lata de lixo [...]” (NOLL, 

1989, p. 102). Copacabana é o espaço em que o narrador vê pessoas de outras nacionalidades 



    170  

 
 

andando pelas ruas em sentido contrário, pois estão nesse local para a diversão e o lazer, 

enquanto ele ocupa esse espaço para mendigar. 

Cada caminho determinado no texto é um posicionamento criado para ser desfrutado, 

e eles são inúmeros. O mundo contemporâneo evocado na narrativa nolliana é voraz, 

disseminando uma velocidade própria do imediatismo de pessoas que não têm paciência nem 

para viver os prazeres da vida. O romance é, assim, um espaço fragmentado no qual os hiatos 

são como grades que fraturam a narrativa e, ao mesmo tempo, unem seus diversos trechos 

em um só lugar: o livro. Neste, a narrativa principal faz interseção com outras histórias, que 

se misturam compondo um escrito único. O mundo invocado pelo escritor no romance é 

cruel, pois apresenta algumas das dificuldades enfrentadas por pessoas que vivem em 

situação de rua: elas exploram esses locais, conquistam seus espaços e transitam por eles 

como se lhes pertencessem. O narrador vive um conjunto de relações que descreve um 

movimento de trânsito, como pelas ruas e avenidas da cidade do Rio de Janeiro, mas também 

por espaços como os corpos dos personagens. A impossibilidade de fechar o espaço colocou 

o narrador nolliano nas ruas como um mendigo, que não possui um espaço definitivo como 

a casa e está constantemente em trânsito. 

O protagonista do romance também se coloca no espaço do espelho, simultaneamente 

utópico e heterotópico, real e virtual, local que Foucault (2009) afirma ser “um lugar sem 

lugar”: nele, o ser que se percebe se vê onde não está, ocupando um espaço virtual; a pessoa 

se vê em aproximação e afastamento, como uma “sombra”. O espelho permite a visibilidade 

própria ao mesmo tempo em que possibilita compreender que o ser que se vê no espelho 

ocupa um lugar que não é aquele que ele vê, o que o faz refletir sobre o seu interior. O espaço 

do espelho é mostrado na narrativa diversas vezes, de formas diferentes. O narrador tem uma 

amiga aeromoça, que responde pelo nome de Baby e enfrenta dificuldades com sua forma 

feminina, tentando se apossar da masculina ao vestir-se de homem. Há uma troca de espaço 

corporal entre Baby e o narrador, que é refletido no espelho: ele inverte seu papel vestindo-

se de mulher e experimentando o outro lado do seu espelho interior, enquanto a amiga faz o 

oposto. O narrador se olha no espelho e modifica sua realidade ao passar a mão no rosto 

maquiado e violar sua face, borrando-a e percebendo que seu lado masculino é mais forte. 

Ele não reconheceu sua imagem especular, enquanto Baby o fez, fazendo de suas imagens 



    171  

 
 

especulares espaços contraditórios experimentados e permitidos: não satisfeita em ser 

mulher, ela transforma o espaço do corpo feminino em masculino não apenas com suas 

roupas, mas também com gestos e trejeitos. Ele, por seu turno, experimenta a transformação, 

mas não a aceita e desfaz a maquiagem, se reconhecendo como homem. 

 O silêncio e os gestos impedem que suas vozes apontem o que eles realmente são. A 

cena evoca uma inversão de papéis, a partir do gênero experimentado pelos personagens, que 

ficam diante um do outro, simulando um espelho através de suas ações, gestual, encenação, 

como se um copiasse o outro, como um espelho a fidelizar a imagem:  

[...] quando amanhece um dá banho no outro, um ensaboa o outro, um 
enxágua o outro, um seca o outro, um penteia o outro, um beija o outro, um 
se despede do outro, um diz vai dormir bonitinho pro outro, e faz um sorriso 
pro outro, e fala que a vida é assim mesmo pro outro. (NOLL, 1989, p. 61). 

A cena foi construída para que um fosse o espelho do outro, sua imagem inversa 

refletida, tal qual na cena em que um limpa o rosto do outro com um pano manchado de 

sangue.  

 Há, também, espaços essencialmente irreais, que existem no romance em passagens 

como aquela em que o narrador descreve o céu ou o Éden: a entrada da bicha no céu não é 

um posicionamento de lugar real, mas faz uma analogia com os espaços pensados pelo 

homem sobre o que realmente possa ser o espaço celestial, o espaço da salvação... Um espaço 

contraditório ao vivenciado no romance pelo narrador, que é o inferno na terra, a miséria, a 

fome, a escassez de quase tudo: “[...] a bicha entra coroada de flores num caminho sujo e 

escuro [...] ladeada de outras que a ovacionam na entrada triunfal do velho Paraíso [...]” 

(NOLL, 1989, p. 68). Ele narra o Paraíso, espaço celeste da antiguidade, porém o atualiza 

como “outra esfera”. 

O narrador em situação de rua também vive numa heterotopia de crise, que é a própria 

rua, e sua inatividade – considerada como desvio – é a maior característica do protagonista 

da narrativa nolliana, um mendigo, morador de rua, que não tem trabalho e, além disso, se vê 

como uma mulher envelhecida no espaço do espelho: “[...] à minha passagem pelo espelho 

miro-me velha, abismais rugas de septuagenária” (NOLL, 1989, p. 146). É o cronotopo de 



    172  

 
 

Bakhtin mostrando o espaço-tempo desse narrador ao atravessar o espelho, quando ele 

percebe o tempo passar para si de forma extremamente rápida, percebendo que envelheceu. 

No romance, o narrador mergulha na memória e retrata uma cena, como a pintura de 

um quadro, em que o seu pai parte em um barco em busca de ovelhas para o seu rebanho 

espiritual. O barco, assegura Foucault (2009), é uma heterotopia que coloca um elemento em 

espaço flutuante, hermético, ao mesmo tempo em que se lança no infinito marítimo, no qual 

a imaginação não tem limites. O espaço do barco que flutua é mínimo, mas dá vazão, através 

do oceano, a um espaço que se aproxima do infinito, o que leva este homem a buscar seu 

interior quando abandona seu filho à margem, o qual observa o afastamento de um pai que 

se preocupa em salvar pessoas num ritual que não inclui o próprio filho. A cena marca o 

narrador, que se sente abandonado pelo pai, um homem que partiu para organizar seus dias 

de vida por meio da transformação das pessoas, por pensamentos e ações, como solicita o 

texto da cantata ao homem para que este possa alcançar a Deus. O pai parte em direção ao 

encontro com o divino, mas abandona seu filho na terra, com medos e carências. 

O espaço psicológico é um recurso muito presente no romance, notado nos momentos 

em que o narrador expõe seus sonhos, sensações, desejos e devaneios, projetando seu entorno 

e criando atmosferas com auxílio musical: 

O espaço psicológico abarca atmosferas, projeções sobre o entorno, de 
sensações, expectativas, vontades, afetos de personagens e narradores, 
segundo linhagens variadas de abordagem da subjetividade, entre as quais 
são bastante comuns a psicanalítica e a existencialista. (BRANDÃO, 2007, 
p. 208).  

O ser humano trava uma disputa com a existência e consequentemente com a morte, 

com o isolamento, com a liberdade e com a falta de sentido. O narrador de A fúria do corpo 

(1989) procura dar sentido à sua vida às custas de uma liberdade sem limites e, ao narrar, 

mostra como é possível o seu modo de ser-no-mundo, expondo sua vivência do tempo no 

espaço imediato e em sua expansividade, ao ser afundado em suas experiências ou delas 

içado. Ele joga com as possibilidades que o mundo lhe oferece e articula maneiras de 

melhorar tanto os espaços quanto o tempo em sua experiência de ser finito, pois não deseja 

a morte, lutando para afugentar a fome que o atormenta cotidianamente.  



    173  

 
 

O espaço psicológico compreende as sensações, as expectativas, as vontades e os afetos 

representados no texto literário e exalados pelo narrador em suas ações, evocando seus 

posicionamentos internos. O corpo é o campo de moradia do narrador: se a casa possui 

espaços que são refúgios emocionais, posso compará-la aqui ao cérebro, morada de cada ser 

humano. Nele temos refúgios emocionais e psicológicos, possibilidades de transitar no tempo 

e no espaço, de criar imagens, de buscar na memória ações da infância que nos permitam 

transitar entre diversos posicionamentos. E mais: o cérebro também permite transitar com 

velocidade, assim como vivenciar a simultaneidade das coisas.  

Não há fronteiras entre tempo e espaço: na narrativa ou na música, eles se 

interpenetram, são codependentes e estão diretamente interligados. O espaço pode ser visto 

como um intervalo, como uma base para a escrita literária ou musical, como o 

estabelecimento de cenários em que as ações acontecem. O romance, em sua materialidade, 

e a partitura musical são espaços que, nos casos específicos da narrativa e da obra musical 

em estudo, possuem estruturas semelhantes, sendo que os espaços musicais foram 

inspiradores para a criação da narrativa. O espaço observado como intervalo acontece tanto 

na cantata como no romance, pois a fragmentação de ambas as obras coloca em evidência 

este espaço de interrupção da narrativa como um espaço em branco no papel, conformando 

o que denominei como hiatos, espaços que aparecem para fragmentar o texto conforme a 

estrutura musical da cantata. Há um entrecruzamento fatal entre o tempo e o espaço, afirma 

Foucault (2009), para quem o tempo aparece como um jogo de distribuição dos elementos 

que se lançam no espaço, cuja lógica predomina no mundo contemporâneo.  

Na narrativa nolliana, o protagonista faz esse jogo expondo os elementos do quarto do 

apartamento da Avenida Delfim Moreira, numa multiplicidade de informações postas em 

cena nesse espaço determinado para a aventura sexual: “O quarto tinha lençóis de seda e uma 

fotografia dos funerais de Ezra Pound, a gôndola levando o esquife pelos canais de Veneza” 

(NOLL, 1989, p. 80). O ambiente, para o narrador, é desconhecido, fazendo-o viajar através 

da imagem fotográfica e mostrando que seguiu os caminhos da melopeia43, da logopeia e da 

 
43 Segundo Ezra Poud, Melopeia é uma das três modalidades de poesia. Aquela em que as palavras são impreg-
nadas de uma propriedade musical, (som, ritmo) que orienta o seu significado; Logopeia seria “[a] dança do 

intelecto entre as palavras”, que trabalha no domínio específico das manifestações verbais e não se pode conter 
 



    174  

 
 

fanopeia, tendências que Pound (2006) defendia para a escrita poética. Por isso a cantata 

Actus tragicus ecoa durante o ato sexual nesse espaço do apartamento, como uma forma de 

enfatizar a ideia de Pound em relação às técnicas de escrita. O narrador se mostra em estado 

de alerta durante o sexo, percebendo os lençóis de boa qualidade e observando os detalhes 

do espaço em que está, inclusive minúcias como a fotografia mencionada, que revela outros 

espaços, como a gôndola e os canais de Veneza. Ele se transporta para Veneza enquanto 

observa o retrato, que o faz ir além do tempo e do espaço em que se encontra. Ao tentar 

decifrar uma imagem, especificamente um retrato, o espectador vê seu próprio reflexo, ao 

qual atribui sua percepção e experiência – Manguel (2006), por exemplo, afirma que todo 

retrato é um espelho. No caso específico do romance nolliano, o narrador se vê caminhando 

em direção à morte, sendo o sexo um momento de transição, um caminho para o seu fim. A 

poesia e a música são lugares que ele, narrador, carrega em si, e a fotografia é um espaço em 

que a literatura penetra sutilmente – por se tratar de uma imagem sobre o funeral de Ezra 

Pound inserida no texto, podemos associá-la à representação da eternidade de Pound como 

escritor.  

Para Bataille, “o orgasmo tem o nome de petite mort” (BATAILLE, 1993, p. 154-155): 

ao fazer sexo, o homem tem um gasto de energia psíquica, a qual Bataille denomina de 

pequena morte, que é própria da apreensão. Para o filósofo, há uma linha tênue entre a morte, 

a pequena morte e o descontrole, todas sensações embriagadoras. Esse sentido de embriaguez 

percorre toda a narrativa de A fúria do corpo (1989) e, no momento de sexo no apartamento, 

a cantata reforça os tipos de morte: a morte do corpo na fotografia de Pound, a pequena morte 

com o orgasmo do sexo vivenciando naquele momento, e o descontrole da entrega de seu 

corpo como o desejo de se perder e de viver intensamente, ultrapassando os limites possíveis. 

Esses limites, delineados por Bataille (1993) como essa pequena morte, nada mais são do 

que os momentos em que o indivíduo alcança a morte sem perder a vida. 

O corpo também é um local que o narrador utiliza muito como espaço a ser 

conquistado, transitado e modificado. Ele é o principal lugar da narrativa em estudo, sendo 

 
em música ou em plástica; enquanto Fanopeia é um lance de imagens sobre a imaginação visual. POUND, E. 
ABC da literatura, 2006, p. 11.  
 



    175  

 
 

esse um posicionamento que permite a invasão; é o campo da negação, da tentativa de 

remoção da diferença, numa luta em defesa desse corpo. Esse espaço pode ser visto também 

como um hiato que mantém a possiblidade de um futuro aberto, como os campos em branco 

presentes na narrativa, que separam espacialmente o texto mas deixam lacunas para que o 

leitor possa modificar, acrescentar, desconstruir a história. O corpo do narrador, no romance, 

é o principal espaço para a expressão dos sentimentos, dos desejos, dos afetos e das vontades 

humanas.  

Numa visão da religiosidade, a corporeidade humana é constituída para a comunhão 

com Deus. As instituições religiosas são representadas por suas arquiteturas, que ocupam 

espaços urbanos nos quais o ser humano busca um caminho para ampliar sua espiritualidade 

e realizar seus desejos, como pode ser observado no excerto a seguir: 

Sentei-me no banco de uma igreja, uma velha a poucos metros rezava 
mexendo os lábios murmurantes, a lamparina acesa, um pássaro trinava nas 
imediações, eu quis acreditar num santo, num Deus crucificado ali no 
tabernáculo, eu quis orar, mexer meus lábios murmurantes, eu quis a 
mediação com o Alto, eu quis mas me faltava tudo e abaixei a cabeça em 
sinal de luto e de mãos postas me senti um morto. (NOLL, 1989, p. 86, 
grifos meus). 

O narrador colocou-se no espaço da igreja para fazer uma aliança com Deus, mas 

desistiu, pois ele era a própria escassez; não possuía nada e se sentiu um corpo morto. Esse 

corpo é simultaneamente, portanto, um espaço de trânsito aberto e um aprisionador da alma. 

Segundo princípios cristãos, quando a aliança do homem com Deus acontece, isso se deve 

ao homem ter se desvencilhado desse espaço de aprisionamento e libertado sua alma, pois a 

aliança é o momento decisivo na história da revelação da proximidade de Cristo com Deus. 

O narrador nolliano busca na igreja esse encontro com o divino, mas se perde quando, em 

sua narrativa, toma o corpo como o espaço principal de suas aventuras sexuais, caminhando 

na contramão do fluxo pregado pela religiosidade que associa o sexo com o pecado. A 

narrativa evoca a cantata quando o narrador entra na igreja e tenta fazer uma oração, mas 

percebe-se um corpo morto; ao mesmo tempo, nega a religiosidade ao relatar o encontro do 

narrador com o padre, que lava as partes baixas do mendigo, enxuga-as com um tecido 



    176  

 
 

litúrgico e afirma que ele está purificado dos demônios – esses demônios seriam a 

sexualidade, o pecado determinado pela igreja como forma controladora do ser humano. 

A narrativa propõe romper com qualquer sentido de totalidade e coerência, sendo seus 

espaços palco de inúmeras perspectivas, que podem ser produzidas ao acaso ou não, nos 

quais acontece uma multiplicidade de trajetórias. No caso do romance nolliano, são diversos 

os caminhos percorridos pelo narrador, que ora transita sozinho, ora caminha ao lado de sua 

amada Afrodite, que descreve suas memórias da infância e da juventude, assim como seu 

presente, seu encontro com o velho e com o menino no hospital, e que delineia as diversas 

mortes vivenciadas, inclusive a de seu primo, mostrando alguns dos portais pelos quais 

transita. 

Esses fluxos indicam que o homem da narrativa vive em espaços saturados de 

fantasmas, devaneios e paixões. Ele percebe o fantasma do compositor Bach em seu trajeto 

pelas ruas da cidade e é atraído por ele. O espaço aberto das ruas se torna um lugar corrosivo 

para esse homem, que o utiliza como espaço para narrar.  

 Foucault trata da atração que o espaço exerce no homem: 

O espaço no qual vivemos, pelo qual somos atraídos para fora de nós 
mesmos. No qual decorre precisamente a erosão de nossa vida, de nosso 
tempo, de nossa história, esse espaço que nos corrói e nos sulca é também 
em si mesmo um espaço heterogêneo. Dito de outra forma, não vivemos no 
interior de um conjunto de relações que definem posicionamentos 
irredutíveis uns aos outros e absolutamente impossíveis de ser sobrepostos. 
(FOUCAULT, 2009, p. 414). 

Conforme Foucault, nós somos atraídos para fora de nossos corpos, num caminhar para 

além de nós mesmos. Esse narrador sai de si próprio e busca, na cantata de Bach, inspiração 

para sua história sexual, transitando por espaços diversificados e provisórios que podem ser 

sobrepostos.  

Como o narrador nolliano não é detentor de uma casa, na maioria das vezes ele refugia 

suas emoções nas ruas da cidade. A cidade pós-moderna é um espaço que possibilita a 

conquista de outros espaços como produto de relações sociais: é o caso do passeio pela 

floresta da Tijuca, quando o narrador mantém uma relação social com um casal estrangeiro, 

levando-os para a floresta em pleno Carnaval, momento em que os espaços de rua estão 



    177  

 
 

excessivamente ocupados por pessoas interessadas em celebrar a liberdade propiciada pela 

festa. 

Privado de um espaço de moradia, o narrador nolliano mergulha na escassez – ele não 

possui bens materiais, a não ser seu próprio corpo e, algumas vezes, o corpo do outro. Ele 

reside nas ruas e empilha a resistência do homem e do universo sobre si mesmo. Não há 

enraizamento para esse narrador, que apenas se estabelece em algum local por pouco tempo, 

como no apartamento da Delfim Moreira ou no prédio com Afrodite. A casa é nosso canto 

no mundo, mas o narrador não a possui.  

Ao transitar de um lugar a outro, o narrador está percorrendo um espaço-tempo, 

fazendo uma travessia espacial e temporal simultâneas, contando com o imaginário. Voltar 

para casa significa voltar no tempo e no espaço; porém, como o narrador é um mendigo 

andarilho, ele não retorna à sua casa mas, antes, parte para uma nova viagem com Afrodite, 

dirigindo-se para a casa dos tios dela no interior, dando assim continuidade aos espaços 

conquistados – eles parecem estar em busca de um local seguro. Mas eles ainda podem visitar 

o passado através da memória, das lembranças da infância que ficam impregnadas no cérebro, 

que é o maior espaço existente, uma vez que nele cabe tudo: o real e o virtual. 

O espaço, no romance, é o campo da possibilidade da pluralidade contemporânea, com 

trajetórias diferenciadas que coexistem. São simulacros que desabilitam o narrador e 

provocam interconexões instantâneas através de viagens pelo imaginário. Esse protagonista 

está sempre a ir e vir em suas lembranças, transitando pelo tempo e pelo espaço, conduzindo 

desarticulações internas, relegando o passado, liberando o local de muitas correntes de 

significação para levá-lo à abertura, conduzindo-o a uma vida diferenciada de 

reconhecimento do contínuo devir. Ele vive em localização urbana sonhando com o espaço 

rural que pertence aos tios de Afrodite. 

A proposta deste protagonista é que a história comece no momento presente, no agora, 

mas as interconexões surgem às vezes da memória dos personagens, evocando o passado e 

permitindo vida nova em um reconhecimento do devir, mostrando que o tempo e o espaço 

podem ser abstratos.  

 



    178  

 
 

3.4 A percepção imagética  

 
A palavra “imagem”, para Barthes (2009), está ligada à raiz do vocábulo imitari. É a 

representação, reprodução, imitação ou a percepção de um ser ou objeto. A imagem facilita 

a mensagem linguística, que por sua vez cria uma atmosfera especular, fornecendo uma 

diversidade de signos. Quem olha é quem define o enquadramento da imagem, como um 

fotógrafo ao escolher o melhor ajuste para seu registro imagético. Barthes (2009) afirma que 

a imagem é experimentada pelos sentidos como o homem viaja por seu interior. É necessário 

decifrar a cena, fazendo uma leitura atravessada por uma metalinguagem interior que 

aprisiona, em um cenário, o sentido conotativo da fotografia. Se há uma fotografia é porque 

o fotógrafo esteve nesse determinado lugar; “[...] ao submeter a imagem a uma análise 

espectral das mensagens que ela pode conter” (BARTHES, 2009, p. 28), não se tem ideia de 

onde se encerra o sentido.  

O texto literário pode conter mensagens ali postas por meio de uma escrita reveladora, 

em cenas que precisam ser dissecadas para revelar seu significado. A descrição da cena 

constitui uma metalinguagem, não trata da imagem como ilustração e sim como uma 

representação mental da imagem criada através da narrativa, a qual apresenta algumas 

imagens ao conduzir a história. Essas cenas podem ser criadas através da boa organização 

das palavras que geram a escrita, pois esta se trata de um veículo gráfico. 

 

3.4.1 O texto suscita a imagem e os afetos da cantata 

 

Desde o Renascimento até os dias atuais existem tentativas de imitar ou descrever a 

natureza imageticamente a partir dos sons, que por sua vez evocam sentimentos e emoções, 

como relata Caznok (2008). A música espelhava a natureza e o texto auxiliava na construção 

imagética conforme o empirismo, que busca com a teoria dos afetos provocar os sentimentos 

e emoções dos ouvintes. No caso da cantata em análise tende a gerar, no sentimento de morte, 

um pouco de aflição e, na maior parte do tempo, a calma. De acordo com Casnok (2008), até 

o meio do século XVIII essa concepção se apresenta como uma “visão de mundo”, não 

precisando de uma teoria que a defendesse. A autora afirma, ainda, que historicamente a 



    179  

 
 

estética possuía duas vertentes: a referencialista e a absolutista. Os referencialistas estavam 

ligados à música instrumental, que era considerada autossuficiente, enquanto a corrente 

absolutista se dividia entre formalistas, que lidavam com a música de forma intelectual, e 

expressionistas, que a abordavam de forma emocional. 

A música que está ligada a um texto, como a cantata, estimula a imaginação visual 

através da auditiva, o que já estava em evidência no Renascimento. No barroco, as relações 

entre texto e música a estimulam através do cenário, da iluminação e do figurino como 

complementação imagética, declara Caznok (2008). A teoria dos afetos é um procedimento 

estético-musical desse período que objetivava representar afetos e emoções com o auxílio do 

texto cantado, que estimularia a formação de imagens.  

Actus tragicus possui um texto que trata do tempo de Deus, da vida e da morte 

humanas. O trecho instrumental é como uma preparação para o clima de calma que a música 

irá proporcionar com a presença da morte. O coro homofônico a quatro vozes celebra o 

melhor tempo do homem tem, a vida que Deus determina para cada ser humano: “O tempo 

de Deus é o melhor dos tempos” (DÜRR, 2014, p. 1104). Em seguida, uma fuga representa 

o movimento da vida, de nascer e morrer, a movimentação do mundo, de forma mais 

enérgica. “Porque nele vivemos, nos movemos e existimos” (DÜRR, 2014, p. 1104). A 

música, nesse trecho, fornece uma movimentação com as vozes em fuga, entrando uma a 

uma, e essa sensação de agitação se fortalece com a palavra weben, cantada primeiro pelo 

naipe de sopranos, com posteriores entradas dos contraltos, tenores e baixos. O vocábulo 

alemão weben significa tecer e pode estar relacionado com a movimentação do 

entrelaçamento tanto das notas como das vozes, produzindo certa aflição ao pronunciar a 

primeira sílaba da palavra, passando então por um melisma durante três compassos que se 

repetem, com a entrada posterior das outras vozes. 

 
 



    180  

 
 

Figura 37 - Melisma 

 
Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 

 

A própria imagem da partitura indica um número ampliado de notas para os compassos, 

como pode ser observado na figura anterior. Essa movimentação adquire densidade com a 

entrada dos homens, e a sensação de velocidade só encerra com a palavra Solange, que é 

cantada com apenas uma nota ligada, como se estivesse esticando a sílaba, garantindo que a 

mesma nota dure durante todos os tempos dos três compassos, finalizando no segundo tempo 

do compasso seguinte, como mostra a figura 38. 
 

Figura 38 – Allegro - notas ligadas 

 

 
Fonte: Bach, Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. 
 



    181  

 
 

 A terceira parte do texto trata da morte com um coro homofônico que canta: “Nele 

morremos no tempo certo, segundo sua vontade” (DÜRR, 2014, p. 1104). A imagem que é 

passada é a da morte tranquila, com o coro cantando e fazendo uma pausa para afirmar que 

a morte vem segundo a vontade divina. Os solos são determinados para cada voz, 

representando-se a voz do homem com o tenor e a voz de Deus com o baixo. O trecho leva a 

um diálogo imaginário entre Deus e o homem para que haja uma aliança entre eles, a qual só 

acontece através da morte. O solo de soprano clama pela vinda de Jesus ao entregar seu 

espírito a Deus, para que a aliança seja concretizada. Deus fala ao homem: “Hoje mesmo 

estarás comigo no paraíso” (DÜRR, 2014, p. 1105). O homem responde que parte em paz, 

alegre, calmo e consolado. Que entrega seu corpo à morte como se entrega ao sono, de forma 

tranquila. A imagem do diálogo entre Deus e o homem é produzida na imaginação de cada 

pessoa de forma semelhante, como um arquétipo. As vozes masculinas mais agudas 

representam na cantata o homem, e as mais graves representam Deus. A morte geralmente 

não é bem recebida pelo homem, pois ninguém quer morrer, nem experimentar o 

desconhecido e o misterioso; no entanto, a cantata evoca uma imagem de subida aos céus de 

forma calma. Langer (1980) afirma que no processo composicional, vocábulos, imagens e 

ações mostram oportunidades que o compositor aproveita criando um caminho de ideias na 

partitura. As palavras sugerem sentimentos e instigam a imaginação do compositor. 

A letra na ária de contralto é o momento de entrega do corpo em que o homem pede a 

Deus para livrá-lo do mal. A imagem de um homem em oração sempre o mostra de joelhos, 

cabisbaixo, concentrado em sua conversa com o divino. A música faz a imaginação viajar 

encontrando imagens do paraíso, dos céus, desse lugar distante do humano e próximo a Deus. 

Na cantata, com a morte o homem pode glorificar a tríade Deus, Pai e Espírito Santo com 

nomes, se opondo ao narrador nolliano, que prefere negar os nomes e, com isso, negar a 

religiosidade que tenta alcançar, mas não consegue. A escuta da cantata ajuda na formação 

de imagens no cérebro com auxílio da letra que cria uma história, mesmo sem narrador, mas 

que pode ser compreendida, percebida e assimilada através das variações de andamento, 

tempo e ritmo no espaço da partitura. 

 
 

 



    182  

 
 

3.4.2 Representações visuais e domínio imaterial no romance 

 

A percepção da imagem requer um olhar tanto para a sua produção, quanto para a sua 

recepção. Quando a cena montada no texto é cinematográfica, a imagem romanesca adquire 

movimento, que é criado no cérebro do receptor. De acordo com Santaella e Nörth (2009), a 

imagem se divide em representações visuais e domínio imaterial, que é mental como as 

visões, fantasias, imaginações, esquemas, modelos e representações mentais. As imagens, 

portanto, mesmo aquelas criadas nos textos, passam informações. Alberto Manguel (2006) 

relata como acontece o processo de formação imagética, afirmando que, à exceção dos cegos, 

que formam suas imagens mentais utilizando outros sentidos e outras formas de percepção, 

para as demais pessoas a imagem acontece como um rolo de filme: 

Para aqueles que podem ver, a existência se passa em um rolo de imagens 
que se desdobra continuamente, imagens capturadas pela visão e realçadas 
ou moderadas pelos outros sentidos, imagens cujo significado (ou 
suposição de significado) varia constantemente, configurando uma 
linguagem feita de imagens traduzidas em palavras e de palavras traduzidas 
em imagens, por meio das quais tentamos abarcar e compreender nossa 
própria existência. As imagens que formam nosso mundo são símbolos, 
sinais, mensagens e alegorias. (MANGUEL, 2006, p. 21).  

Manguel (2006) assegura ainda que os desejos e as experiências completam os vazios 

pertencentes aos seres humanos, os quais são constituídos por imagens e palavras que 

preenchem esses espaços. Para Bachelard (1993), a imagem poética coloca em exposição o 

interior humano, seu psiquismo, o que está contido em um impulso, pois ela é sedutora e 

pode manifestar o passado. Os cenários são também espaços mostrados na narrativa como 

imagens, as quais podem ou não ser sonoras. Nesses, o escritor coloca o narrador sempre em 

alerta, à escuta, tranformando os ambientes em paisagens sonoras, conceito apontado por 

Schafer (2011) para cunhar os sons de paisagens naturais ou criadas pelo homem, que podem 

levá-lo à reflexão sobre os estados de alma humanos e os ambientes em que vivem.  

Doreen Massey (2008), em seus estudos sobre o espaço, relata sobre a mudança de 

perspectiva quando o homem está em movimento, ou ainda quando este se localiza em um 

meio de transporte, o que faz com que este indivíduo modifique sua perspectiva em relação 

às imagens percebidas quando elas passam por ele: 



    183  

 
 

[...] o abrir imaginativo do espaço. Trata-se de recusar a ligeireza do olhar 
imaginativo que se estende da temporalidade modernista singular até a falta 
de profundidade pós-moderna; trata-se de, pelo menos, reter algum sentido 
dos múltiplos devires contemporâneos. (DOREEN, 2008, p. 177). 

As noções de espaço e tempo não podem ser apresentadas como autônomas nem 

absolutas, mas é comum afirmar que alguns signos se materializam na simultaneidade do 

espaço, enquanto outros se desenrolam na sequencialidade temporal, aproximando mais uma 

vez a literatura da música em sua oralidade, como relatam Santaella e Nörth (2009). Através 

de imagens, tanto a literatura como a música podem contar histórias em que as percepções 

são únicas para cada pessoa, que coloca sua escuta em prioridade sem abandonar os outros 

sentidos, para que essas imagens possam transmitir alguma informação. O leitor, ou aquele 

que escuta uma música, é capaz de criar imagens a partir da leitura de um texto ou da escuta 

musical, e ainda fazer com que essas imagens tenham movimento.  

Por sua vez, “O espelho é um fenômeno-limiar, que demarca as fronteiras entre o 

imaginário e o simbólico” (ECO, 1989, p. 12), revelando o que há naquele que o analisa e 

que ao mesmo tempo se observa. É do imaginário que surge a experiência especular, imagem 

ilusória, e o processo humano de olhar para si e para o outro, revelando seu interior: “Se as 

imagens do espelho tivessem que ser comparadas às palavras, essas seriam iguais aos 

pronomes pessoais: como o pronome eu, que se eu mesmo o pronuncio quer dizer ‘mim’, e 

se uma outra pessoa o pronuncia quer dizer aquele outro” (ECO, 1989, p. 21). Noll é um 

poeta, pois conseguiu ler as imagens do eu e seu reflexo, construindo seus personagens como 

máscaras, como faces no espelho, realidade e representação em que o eu interior pode ficar 

camuflado. Ao negar as identidades dos personagens, o escritor aproxima-se do narrador, 

manifestando seu interior, escondendo parte de sua história e, ao mesmo tempo, revelando 

características pessoais através de lembranças, sonhos e delírios. 

Noll desviou para a narrativa tendências musicais com a inclusão de ritmos, de 

celeridade através da pontuação, ao inserir imagens musicais com tendências ao abstrato. A 

imagem da tempestade, por exemplo, abarca uma diversidade rítmica, apresentando sons 

graves e agudos, como o som da chuva – que possui sons e ritmos diferenciados conforme a 

superfície em que a água cai –, lançando uma riqueza sonora e imagética que é ainda 

acrescida dos sons do vento e dos trovões, os quais conduzem a cena para a iluminação e 



    184  

 
 

para a falta dela, através dos relâmpagos e raios. Tais cenários que podem ser comparados ao 

momento de aproximação da morte humana, momento em que o narrador se coloca contra a 

chuva, percebe a tempestade contra o relâmpago, o trovão e o raio contra a morte que surge 

no Atlântico sul: 

 

[...] a tempestade começava a cair sobre o Atlântico sul, chegamos quase 
na borda do terraço e a chuva nos encharcava e a foda solta de pé mesmo, 
e eu vi um relâmpago enorme se rasgar sobre o Atlântico sul com a forma 
da Morte, dona Morte caveira velha com sua foice ceifando vidas sobre o 
Atlântico sul, descomunal, medonha, absoluta, eu cuspia, contra a chuva, a 
tempestade, contra o relâmpago, o trovão e o raio, contra a Morte [...] 
(NOLL, 1989, p. 80). 

O narrador de A fúria do corpo é um espelho do escritor e, ao mesmo tempo, do mundo 

contemporâneo; ao narrar sua história, reflete os problemas enfrentados pelas grandes 

cidades com pessoas em situação de rua. Esse narrador andarilho, em primeira pessoa, fala 

de si como se estivesse na frente do espelho, produzindo imagens repletas de movimento, o 

qual, segundo Deleuze (1983), é sempre uma mudança. A história do romance evoca o 

movimento, pois mesmo que o narrador queira se afastar de seu passado, retorna a ele várias 

vezes através das lembranças da infância, conduzindo-se assim ao movimento. O simples 

fato de ser um andarilho já emitiria a impressão de movimento, principalmente quando o 

acompanhamos transitar pela cidade do Rio de Janeiro, um cenário que funciona como o que 

Deleuze (1983) denominou um “sistema fechado”.  

A narrativa nolliana, por sua vez, é aberta, pois a imaginação do leitor é capaz de 

ultrapassar as fronteiras das palavras e criar imagens e movimentos, quadros que 

amplifiquem os cenários descritos e que provoquem a visão e o cérebro a perceber, ver e 

sentir o invisível.  

Na contemporaneidade, o sentido mais requisitado é a visão, seguido da audição. Uma 

tempestade sensorial é jogada sobre a humanidade, provocando no ser humano a 

impossibilidade de perceber as coisas ao seu redor, tanto visualmente como auditivamente. 

As alegorias e a carnavalização são elementos que prendem a atenção nos dias atuais, em que 

o simples já não é percebido. A narrativa nolliana prima pela carnavalização, pelo excesso 



    185  

 
 

na maneira com que o escritor estabelece o encontro das artes no texto literário, como um 

artesão que preenche o espaço do livro com imagens que fazem o leitor viajar como se 

estivesse no cinema, envolto em sonoridades que auxiliam na viagem espacial, temporal e 

imagética que joga o leitor dentro do texto para viver, junto com os personagens, a história 

narrada. 



    186  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CODA44 
 
 

  

 
44 Coda (It., “cauda”) - A última parte de uma peça ou melodia; um acréscimo a um modelo, ou forma padrão. 
Na fuga, a coda é o material musical que surge após a última entrada do sujeito e, na forma sonata, o que vem 
após a recapitulação. SADIE, Editor (Ed.), Dicionário Grove de música, 1994, p. 205.  
 



    187  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
A chave do mistério cósmico está na música. É ela que 
faz a alma ressoar em harmonia, transformando 
geometria em sensação, criando uma ponte entre o 
mundo das Formas Puras e o mundo dos homens. Nós a 
sentimos presente nos ritmos das danças e nas batidas 
dos tambores, nas rimas do poeta e na imensa variação 
de cheiros e gostos, nas proporções dos prédios e das 
estátuas, na intensidade do amor, do ódio e de todos os 
sentimentos. É essa a ligação que procuro, a lei universal 
que expressa a harmonia entre cosmo e alma, a dança do 
ser e do devir. 

 
 Johannes Kepler 

 

  



    188  

 
 

As pesquisas na área de literatura e música, modalidade que proporciona uma 

diversidade de modos de interação, estão crescendo significativamente no Brasil. A 

melopoética ilumina reciprocamente a literatura e a música e permite a análise estrutural de 

suas obras, tornando-se um campo de pesquisa cada vez mais respeitado.  

Este trabalho se apoiou no método comparativo, tratando o romance como uma 

partitura ao compará-lo à cantata Actus tragicus e observando as ressonâncias entre os dois 

sistemas semióticos, suas relações com a vida, com a morte e com o tempo, sua fragmentação, 

suas combinações. Utilizando a cantata como contraponto para analisar o romance, refletiu-

se sobre as metáforas existentes e a paródia que o romance inscreve. 

A análise estrutural das obras através do componente melopoético mostra que possuem 

semelhanças no que concerne à forma, ao ritmo e à mensagem transmitida em relação à 

morte. Meu principal objetivo nessa pesquisa foi mostrar que João Gilberto Noll criou seu 

primeiro romance, A fúria do corpo (1981), pensando na estrutura da cantata Actus tragicus 

(1707), de Johann Sebastian Bach, o que comprova que Noll escreve como se estivesse 

compondo. 

O universo nolliano puxa para si correspondências de extrema riqueza absorvidas de 

outras artes, principalmente da música. A cantata de Bach exerce no escritor o prazer da 

mimese. A arquitetura musical da cantata inspirou a criação do romance, e ambas as obras 

são estruturalmente fragmentadas em quatorze partes, as quais denomino hiatos. Sendo 

assim, fica comprovado que existem semelhanças estruturais entre a música do período 

barroco escolhida para esta pesquisa e o romance nolliano pós-moderno. Ambos são como 

colchas de retalhos emendados parte a parte, como uma sucessão de fragmentos colados uns 

aos outros para criar o todo. As partes não se equivalem na extensão, se comparadas as duas 

obras, mas as divisões da cantata têm o mesmo número de partes no romance. O tema de 

morte é recorrente em ambas as obras e a comparação não é feita apenas por analogia, uma 

vez que as diferenças existem e foram também relatadas. O corpo é outro elemento 

importante, presente tanto na cantata quanto no romance, com as obras percorrendo caminhos 

opostos com relação a ele: a música segue utilizando esse corpo no sentido espiritual e 

religioso, enquanto no romance o sentido é erótico e sexual, mesmo quando há referências à 

religiosidade. Outra diferença entre as obras é o narrador, presente no romance como 



    189  

 
 

protagonista e ausente na cantata. Comparei esse protagonista com o instrumento que é 

denominado como baixo contínuo na cantata, por estar sempre acompanhando outros 

instrumentos e vozes, tal qual o personagem principal do romance durante toda a obra.  

O objetivo da pesquisa foi alcançado principalmente em relação ao questionamento 

referente à forma de escrita nolliana em relação à música. A maneira pela qual o autor decidiu 

construir seu primeiro romance, a partir do hibridismo artístico, explicita o caráter poético 

como encantamento que ultrapassa o dilaceramento proposto pela narrativa. Noll cria um 

caminho de união entre as artes ao ligar poesia e música em sua prosa, união esta sugerida 

também pelo jogo de palavras compartilhadas entre ambas, com o recurso às figuras de 

linguagem para contar a história, encantar o leitor e fazê-lo refletir sobre os detalhes 

pertinentes à musicalidade e seus efeitos, provocando a percepção, a escuta e o conhecimento 

deste receptor, criando uma experiência sensorial inigualável.  

Recapitulando os resultados obtidos e permitindo sua relação com a teoria apresentada, 

no primeiro capítulo, “A arquitetura poético-musical”, disseco as estruturas do romance e da 

cantata separadamente, mostrando como são suas estruturas formais, poética e esteticamente, 

identificando como cada autor cria sua obra e de que forma são fragmentadas. Denomino 

ambas as obras de barrocas, no sentido do exagero, para mostrar que o romance mergulha no 

excessivo para retornar ao período do compositor barroco, buscando inspiração para construir 

a voracidade no texto literário.  

No segundo capítulo, “A melopoética estrutural da cantata no romance”, comparo as 

duas obras e mostro que houve uma real intenção do escritor em imitar a estrutura formal da 

cantata no seu texto, dividindo-o em partes semelhantes às partes da cantata através de hiatos, 

títulos e versos, além de propondo modificações nos gêneros, no ato da escrita, para deter-

minar partes da música bem específicas, que são caracterizadas por solos de contralto (voz 

grave feminina) e de baixo (voz grave masculina), sendo que o texto do romance também 

evoca os gêneros feminino e masculino no ato de narrar. Noll parodia com excelência o texto 

da cantata, com pitadas de ironia misturadas ao momento apocalíptico.  

No terceiro capítulo, “Tempo para sonorizar e tempo para calar”, discuto os conceitos 

de tempo, espaço, ritmo e imagem para a literatura e para a música, observando que esses 

conceitos se interpenetram. Reflito sobre o corpo como uma onda sonora e faço 



    190  

 
 

correspondências observando os padrões de pulsação corporais e psíquicos para ler o tempo 

e o som, além de mostrar que o ritmo é imposto por padrões corporais – como a circulação 

sanguínea, as batidas cardíacas e respiração – e compará-lo com os andamentos musicais. O 

pulso corporal é a representação do movimento sonoro e o corpo é seu caminho no romance, 

não deixando de sê-lo na música, pois a morte do corpo é a aliança do homem com Deus. As 

referências, alusões e citações feitas no texto, ao expor títulos de canções, compositores, per-

sonagens de óperas, não estão ali ao acaso: cada alusão musical informa algo sobre a narra-

tiva, expondo elementos que poderiam ficar obscuros sem o conhecimento musical sobre o 

assunto. 

Encontrei muitas dificuldades ao longo desta pesquisa, pois não temos muito material 

em português para leitura. Os textos atuais são escassos, pois as pesquisas com melopoética 

se voltam, no Brasil, principalmente para a música brasileira, com compositores que buscam 

textos poéticos para musicar ou, ainda, que se inspiraram na literatura brasileira para criar 

suas letras, como Vinicius de Moraes, com suas construções de sonetos e uso de metáforas, 

ou para driblar a censura, como Chico Buarque, Gilberto Gil e Caetano Veloso. Sendo assim, 

acredito que este estudo oferece base teórica para novos trabalhos na área de literatura 

comparada, em sua aproximação com a música, mostrando possíveis caminhos a serem 

percorridos para se refletir sobre a união entre as artes.  

A associação entre a literatura e a música levou-me a investigar as especificidades de 

cada arte à luz do fenômeno estético, apresentando respostas para algumas questões sobre o 

modo como João Gilberto Noll cria seus textos a partir da intertextualidade musical, 

enriquecendo-os, provocando os sentidos do leitor, deixando-o à flor da pele, em alerta, no 

decorrer da leitura. Confirmo que Noll recorreu ao modelo estrutural da cantata para criar o 

romance, explorando sistematicamente o que é musical no texto literário e, com ousadia e 

ironia, mostrou que a produção pode ser consciente e que suas estratégias foram inspiradas 

na cantata Actus tragicus para a criação do romance A fúria do corpo. 

Ele escrevia como se estivesse compondo, sendo inspirado pelas características do 

período barroco, recorrendo à interpenetração dos planos imagético e sonoro para revelar os 

sentimentos e as ideias dos conflitos dualistas entre plano celeste e plano terreno, o exagero, 

o pecado, a religiosidade, o culto de muitos deuses, a volubilidade da vida, a sátira e a crítica.  



    191  

 
 

A habilidade que João Gilberto Noll possui para lidar com as palavras o torna um poeta, 

ao escolher a música como parceira para sua construção textual. Seu gosto musical é colocado 

em seu texto para indicar características dos personagens, que geralmente são narradores de 

seus romances: andarilhos que percorrem caminhos sempre atentos à música, seja de concerto 

ou impregnada no povo de algum lugar. Noll deixa pistas como um contador de histórias de 

suspense, tornando o leitor uma espécie de detetive que vai em busca de possibilidades para 

desvendar seus personagens, um partícipe das peripécias do narrador, escutando mentalmente 

as músicas que ele cita e ampliando seus conhecimentos em relação à música, área irmã da 

literatura.  

A literatura nolliana é, portanto, riquíssima em mostrar o conhecimento musical do 

escritor, que se coloca no texto através de um narrador que cita nomes e que, em A fúria do 

corpo, ousadamente, ainda divide seu texto em partes equivalentes às da cantata Actus 

tragicus, colocando na parte equivalente à ária de contralto uma narração feminina e, no 

trecho que pode ser comparado à ária do baixo, uma narração no gênero masculino. Noll 

buscou, na intertextualidade, evocar diversos escritores, múltiplos artistas e suas artes, 

unindo-as em seu texto com talento e virtuosismo técnico que sugerem inúmeras pesquisas 

acerca das relações da literatura com a música e com outras artes. O mistério é preservado 

em sua arte de escrever e, ao mesmo tempo em que ele agride com o escatológico, ele acaricia 

com as artes, que muito bem executa ao arquitetar seus textos literários. 

Pode-se afirmar, assim, que Bach e Noll se situam no mesmo horizonte de 

representação, apenas utilizando canais de comunicação diferentes. Bach é síntese da música 

como Noll é da literatura, a chave para o que virá. Ambos foram grandes artesãos em suas 

áreas, demonstrando muito talento e técnica. Ambos viveram num mundo intolerante, como 

se Noll fosse um retorno transmutado do compositor em escritor. A cantata e o romance, em 

seus desdobramentos similares, comprovam que Noll se inspirou na estrutura da cantata 

bachiana para criar seu primeiro romance, que o coloca no patamar dos escritores que 

trabalham com a escrita literária acoplada à música de forma a deixar diversos caminhos ao 

leitor, numa produção misteriosa que só o conhecimento pode desvendar. 
 

 
 



    192  

 
 

REFERÊNCIAS 
 

AGAMBEN, Giorgio. O que é contemporâneo? E outros ensaios. Trad. Vinicius Nicastro 
Honesko. Chapecó, SC: Argos, 2009. 
 
ANDRADE, Mário. Prefácio Interessantíssimo. In: LAFETÁ, João Luiz. Mário de 
Andrade: seleção de textos, notas, estudos biográfico, histórico e crítico. 3ª ed. São Paulo: 
Nova Cultural, 1990. Literatura Comentada. p. 114-132. 
 
ANDRADE, Mário de. O banquete. 3ª ed. Belo Horizonte: Editora Itatiaia, 2004. 
 
ANDRADE, Mário de. O baile das quatro artes. Projeto Livro Livre. Poeteiro Editor 
Digital. São Paulo, 2016. Disponível em: <www.poeteiro.com>Acesso em: 15 ago. 2017. 
 
ANDRADE, Oswald de. O manifesto antropófago. In: TELES, Gilberto Mendonça. 
Vanguarda européia e modernismo brasileiro: apresentação e crítica dos principais 
manifestos, prefácios e conferências vanguardistas, de 1857 a 1972. 14ª ed. Petrópolis: 
Vozes; 1997. p.353. 
 
ANDRADE, Oswald de. O manifesto da poesia pau-Brasil. In: TELES, 
GilbertoMendonça. Vanguarda européia e modernismo brasileiro: apresentação e crítica 
dos principais manifestos, prefácios e conferências vanguardistas, de 1857 a 1972. 14ª ed. 
Petrópolis: Vozes; 1997. p.326. 
 
ARAÚJO, Denize Correa; CONTRERA, Malena Segura (Orgs.). Teorias da imagem e do 
imaginário. Compós, 2014. ISBN: 978-85-68803-00-4. 
 
ARISTÓTELES. Arte poética. Ed. Martin & Claret. 2010. Disponível em:<LeLivros.site> 
Acesso em: 22 maio 2017. 
 
ARISTÓTELES. Poética. Tradução Eudoro de Sousa. 4ª ed. Coleção Estudos Gerais. Série 
Universitária, Lisboa: Grafica: Maiadouro S.A. Imprensa Nacional - Casa da Moeda, 1994. 
Disponível em: https://mega.nz/folder/88FVCbqK#Heay0BIZCI-A29hJjs0uLA Acesso em: 
22 maio 2017. 
 
BACH, Johann Sebastian. Cantata BWV 106, Gottes Zeit ist die allerbeste Zeit. 
Copyright Jean-Charles Malahieude, 2012. Disponível em: <www.cpdl.org> Acesso em: 12 
mar. 2015. 
 
BAKHTIN, Mikhail. Questões de literatura e de estética. A teoria do romance. Tradução 
Aurora Fornoni Bernardini (et. al.). 3.ed. São Paulo: EdUNESP, 1993.  
 
BARROS, Diana Luz Pessoa de. Teoria semiótica do texto. 5. ed. São Paulo: Ática, 2011. 
  

http://www.poeteiro.com/
https://mega.nz/folder/88FVCbqK#Heay0BIZCI-A29hJjs0uLA
http://www.cpdl.org/


    193  

 
 

BARTHES, Roland. O óbvio e o obtuso. Lisboa: Edições 70, 2009. 
 
BATAILLE, Georges. O erotismo. Trad. Antonio Carlos Viana. Porto Alegre: L& PM, 
1987. 
 
BAUMAN, Zygmunt. O mal-estar da pós-modernidade. Trad. Mauro Gama. Claudia 
Martinelli Gama. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1998. Disponível em: 
http://www.grupodec.net.br/wp-content/uploads/2015/10/ZygmuntBauman-Omal-
estardapos-modernidade.velhojou.www_.therebels.biz-book.pdf Acesso em: 18 ago. 2019. 
 
BENNETT, Roy. Forma e estrutura na música. Trad. Luís Carlos Csëko. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar Ed., 1986. 
 
BÍBLIA ALMEIDA CORRIGIDA FIEL online. Disponível 
em:<https://www.bibliaonline.com.br/acf/sl/90> Acesso em: 28 dez. 2020. 
 
BÍBLIA SAGRADA. 153ª ed. São Paulo: Editora Ave-Maria, 2002. 
 
BRANDÃO, Luis Alberto. Espaços literários e suas expansões. Aletria, Belo Horizonte, 
v.15, p.207-220, jan-jun, 2007. Disponível em: <http://www.letras.ufmg.br/poslit>Acesso 
em: 15 jan. 2018. https://periodicos.ufmg.br/index.php/aletria/article/view/18135 
 
BRASIL, Marcelo Pereira. Silenciosas narrativas em imagem-tempo: João Gilberto Noll, 
esvaziamento discursivo e cinema moderno. Dissertação (Mestrado Acadêmico em Letras) 
– Universidade Federal do Pará, Belém, 2012. Disponível em: 
<http://repositorio.ufpa.br/jspui/bitstream/2011/4699/9/Dissertacao_SilenciosasNarrativasI
magem.pdf> Acesso em: 15 out. 2018. 
 
CALLADO, Maria Amélia Castilho Feitosa. A arquitetura musical em Acenos e afagos, 
de João Gilberto Noll. Dissertação (Mestrado em Estudos Literários)Universidade 
Estadual de Montes Claros, Montes Claros, 2014. Disponível em: 
https://pt.scribd.com/document/352164814/A-Arquitetura-Musical-Em-Acenos-e-Afagos-
De-Joao-Gilberto-Noll Acesso em: 24 jan. 2020. 
 
CAMARGO, Fábio Figueiredo. Transfiguração narrativa em João Gilberto Noll: Á céu 
aberto, Berkley em Bellagio e Lorde. Tese (Doutorado em Literatura de Língua Portuguesa) 
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2007. Disponível 
em:<http://livros01.livrosgratis.com.br/cp041726.pdf> Acesso em: 08 jan. 2019. 
 
CAMARGO, Fábio Figueiredo. Orificios e secreções: a poética erótica de João Gilberto 
Noll. XI Congresso Internacional da ABRALIC. Tessituras, Interações, Convergências 13 a 
17 de julho de 2008. USP – São Paulo, Brasil Disponível em: 
https://abralic.org.br/eventos/cong2008/AnaisOnline/simposios/pdf/010/FABIO_CAMAR
GO.pdf Acesso em: 22 set. 2012. 

http://www.grupodec.net.br/wp-content/uploads/2015/10/ZygmuntBauman-Omal-estardapos-modernidade.velhojou.www_.therebels.biz-book.pdf
http://www.grupodec.net.br/wp-content/uploads/2015/10/ZygmuntBauman-Omal-estardapos-modernidade.velhojou.www_.therebels.biz-book.pdf
https://www.bibliaonline.com.br/acf/sl/90
http://www.letras.ufmg.br/poslit
https://periodicos.ufmg.br/index.php/aletria/article/view/18135
http://repositorio.ufpa.br/jspui/bitstream/2011/4699/9/Dissertacao_SilenciosasNarrativasImagem.pdf
http://repositorio.ufpa.br/jspui/bitstream/2011/4699/9/Dissertacao_SilenciosasNarrativasImagem.pdf
http://repositorio.ufpa.br/jspui/bitstream/2011/4699/9/Dissertacao_SilenciosasNarrativasImagem.pdf
https://pt.scribd.com/document/352164814/A-Arquitetura-Musical-Em-Acenos-e-Afagos-De-Joao-Gilberto-Noll
https://pt.scribd.com/document/352164814/A-Arquitetura-Musical-Em-Acenos-e-Afagos-De-Joao-Gilberto-Noll
http://livros01.livrosgratis.com.br/cp041726.pdf
https://abralic.org.br/eventos/cong2008/AnaisOnline/simposios/pdf/010/FABIO_CAMARGO.pdf
https://abralic.org.br/eventos/cong2008/AnaisOnline/simposios/pdf/010/FABIO_CAMARGO.pdf


    194  

 
 

CAMARGO, Fábio Figueiredo. O único roteiro é o corpo. O corpo. In: ______ (et. al.) 
Identidade e escritura. Ensaios sobre romances dos séculos XX e XXI. Rio de Janeiro: 
Multifoco, 2014. p. 154-178. 
   
CARPENA, Lúcia Becker. Sobre a qualidade das tonalidades e seu efeito na expressão 
dos Affecten (Johann Mattheson, 1713) Tradução e breve introdução. Revista Música, v. 
13, nº 1, p. 219-241, ago. 2012. Disponível em: 
http://www.revistas.usp.br/revistamusica/article/view/55111 Acesso em: 30 dez. 2019. 
 
CASA NOVA, Vera. et al. (Orgs) Interartes. Belo Horizonte: UFMG, 2010. 
 
CAZNOK, Yara Borges. Entre o audível e o visível. 2ª ed. São Paulo: UNESP; Rio de 
Janeiro: FUNARTE, 2008. (Coleção Arte e Educação). 
 
CHEVALIER; Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos: (mitos, sonhos, 
costumes, gestos, formas, figuras, cores e números), trad. Vera da Costa e Silva [et al.]. 23ª 
ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 2009. 
 
CONTANTO QUE. In: Dicionário Langenscheidt online. Disponível em: 
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJ
nOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C
3%A1rio+alem%C3%A3o-
portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+al
em%C3%A3o-
portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQ
AzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43
mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-
NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5 Acesso em: 06 fev. 2020. 
 
CURY, Vera Helena Massuh. Contraponto: o ensino e o aprendizado no curso superior de 
música. São Paulo: UNESP, 2007. 
 
DAHLHAUS, C. Estética musical. Lisboa: Edições 70, 2003. 
  
DA ROS, Adrianna Meneguelli. A fúria do corpo na contramão do fluxo: a prosa de João 
Gilberto Noll. 2008. 191 f. Tese (Doutorado em Estudos Literários) - Faculdade de Letras da 
Universidade Federal de Minas Gerais, 2008. Disponível em: 
https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/ECAP-
7GFGP8/1/tese_para_encadernar_2010.pdf Acesso em: 12 maio 2014. 
 
DÜRR, Alfred. Johann Sebastian Bach Die Kantaten. Trad. Claudia Dornbusch; Stéfano 
Paschoal. Bauru, São Paulo: EDUSC, 2014. 
 
EAGLETON, Terry. A ideologia da estética. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1993. 
 

http://www.revistas.usp.br/revistamusica/article/view/55111
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/ECAP-7GFGP8/1/tese_para_encadernar_2010.pdf
https://repositorio.ufmg.br/bitstream/1843/ECAP-7GFGP8/1/tese_para_encadernar_2010.pdf


    195  

 
 

ECO, Umberto. Sobre os espelhos e outros ensaios. Trad. Beatriz Borges. Rio de Janeiro : 
Nova Fronteira, 1989. 
 
ECO, Umberto. Obra aberta. 8ª ed. Coleção Debates, São Paulo: Perspectiva, 1991. 
 
ECO, Umberto. Semiótica e filosofia da linguagem. Trad.: Maria de Bragança. Lisboa: 
Instituto das Artes e Literatura, 2001. 
 
ECO, Umberto. Tratado geral de semiótica. São Paulo: Perspectiva, 2012. 
 
FIORIN, José Luiz. Introdução do pensamento de Bakhtin. 2ª ed. 2ª reimpressão, São 
Paulo: Contexto, 2018. 
 
FONTERRADA, Mariza Trench de Oliveira. De tramas e fios: um ensaio sobre música e 
educação. 2ª ed. São Paulo: UNESP; Rio de Janeiro: Funarte, 2008. 
 
FOUCAULT, Michel. Estética: Literatura e pintura, música e cinema. Manoel de Barros 
(Org). Trad. Inês Autran Dourado Barbosa. 2ª ed. Rio de Janeiro: Forense universitária, 
2009. (Ditos e escritos, III). 
 
FREUD, Sigmund. Luto e melancolia. Trad. Marilene Carone. São Paulo: Cosac Naify, 
2013. Disponível em: 
<https://clinicasdotestemunhosc.weebly.com/uploads/6/0/0/8/60089183/luto_e_melancolia
_-_sigmund_freud.pdf> Acesso em: 06 mar. 2020. 
 
FREUD, Sigmund. Um caso de histeria, Três ensaios sobre sexualidade e outros 
trabalhos (1901-1905). Edição Standard Brasileira das Obras Psicológicas Completas de 
Sigmund Freud. E-book, vol. VII, Rio de Janeiro: Ed. Imago, 2015. Disponível em:< 
http://conexoesclinicas.com.br/wp-content/uploads/2015/01/freud-sigmund-obras-
completas-imago-vol-07-1901-1905.pdf> Acesso em: 06 mar. 2020.  
 
FREUD, Sigmund. Além do princípio de prazer, Psicologia de grupo e outros trabalhos 
(1920-1922). Edição Standard Brasileira das Obras Psicológicas Completas de Sigmund 
Freud. E-book, vol. XVIII, Rio de Janeiro: Ed. Imago, 2017. Disponível em:  
https://www.google.com/search?q=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio
+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-
1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completa
s+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&oq=FRE
UD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo
+e+outros+trabalhos+(1920-
1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completa
s+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&aqs=chro
me..69i57.1241j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8 Acesso em: 26 jan. 2020. 
 
FUBINI, E. A estética da música. Lisboa: Edições 70, 2008. 

https://clinicasdotestemunhosc.weebly.com/uploads/6/0/0/8/60089183/luto_e_melancolia_-_sigmund_freud.pdf
https://clinicasdotestemunhosc.weebly.com/uploads/6/0/0/8/60089183/luto_e_melancolia_-_sigmund_freud.pdf
http://conexoesclinicas.com.br/wp-content/uploads/2015/01/freud-sigmund-obras-completas-imago-vol-07-1901-1905.pdf
http://conexoesclinicas.com.br/wp-content/uploads/2015/01/freud-sigmund-obras-completas-imago-vol-07-1901-1905.pdf
https://www.google.com/search?q=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&oq=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&aqs=chrome..69i57.1241j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&oq=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&aqs=chrome..69i57.1241j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&oq=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&aqs=chrome..69i57.1241j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&oq=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&aqs=chrome..69i57.1241j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&oq=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&aqs=chrome..69i57.1241j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&oq=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&aqs=chrome..69i57.1241j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&oq=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&aqs=chrome..69i57.1241j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&oq=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&aqs=chrome..69i57.1241j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8
https://www.google.com/search?q=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&oq=FREUD%2C+Sigmund.+Al%C3%A9m+do+princ%C3%ADpio+de+prazer%2C+psicologia+de+grupo+e+outros+trabalhos+(1920-1922).+Edi%C3%A7%C3%A3o+Standard+Brasileira+das+Obras+Psicol%C3%B3gicas+Completas+de+Sigmund+Freud.+Vol.+XVIII%2C+Rio+de+Janeiro%3A+Ed.+Imago%2C+2017.&aqs=chrome..69i57.1241j0j8&sourceid=chrome&ie=UTF-8


    196  

 
 

FUBINI, E. Estética musical desde antigüedad hasta siglo XX. Madrid: Alianza, 2003. 
 
FUBINI, E. Música y lenguaje em la estética contemporánea. 2. ed. Madrid: Alianza, 
1994. 
 
GEIRINGER, Karl. Johann Sebastian Bach: o apogeu de uma era. Trad. Alvaro Cabral. 
Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed. 1985. 
 
GENETTE, Gérard, Palimpsestos. Trad. Luciene Guimarães e Maria Antônia Ramos 
Coutinho. Belo Horizonte: UFMG, 2006. 
 
GROUT, Donald J; PALISCA, Claude V. História da música ocidental. 5ª ed. Lisboa: 
Gradiva, 2007. 
 
HANSLICK, Eduard. Do belo musical: um contributo para a revisão da estética da arte 
dos sons. Trad. Artur Morão. Covilhã (Portugal): LusoSofia, 2011.  
 
HARNONCOURT, Nikolaus. O diálogo musical: Monteverdi, Bach e Mozart. Trad. Luiz 
Paulo Sampaio. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1993. 
 
HEIDEGGER, Martin. A origem da obra de arte. Lisboa: Ed. 70, 1992. 
 
HOFSTADTER, Douglas R. Gödel, Escher, Bach: um entrelaçamento de gênios 
brilhantes. Trad. José Viegas Filho. Editora Universidade de Brasília: São Paulo: Imprensa 
Oficial do Estado, 2001. ISBN 85-230-0578-1 Disponível em: 
<file:///E:/A%20TESE/Tese%20de%20Mel/GEB%20-20Gödel,%20Escher,%20Bach%20-
%20Um%20Entrelaçamento%20de%20Gênios%20Brilhantes%20- 
%20Douglas%20Hofstadter.pdf> Acesso em: 06 jan. 2018. 
HUCTHEON, Linda. Poética do pós-modernismo: história, teoria, ficção. Trad. Ricardo 
Cruz. Rio de Janeiro: Imago,1991. 
 
HUCTHEON, Linda. Uma teoria da paródia: ensinamentos das formas de arte do século 
XX. Trad. Teresa Louro Pérez. Edições 70, Lisboa-Portugal, 1985.  
 
JAUSS, Hans Robert. A história da literatura como provocação à teoria literária. Trad. 
Sérgio Tellaroli. São Paulo: Ática, 1994. 78p. Disponível em: 
https://ufprbrasileiraluis.files.wordpress.com/2015/02/jauss-arquivo-melhor.pdfAcesso em: 
06 jan. 2018. 
 
JAUSS, Hans Robert. O prazer estético e as experiências fundamentais da poiesis, 
aisthesis e katharsis. In: LIMA, Luiz Costa. Teoria da literatura em suas fontes. 2ª ed. Rio 
de Janeiro: Francisco Alves, 1979, pp. 63–82. 
 

https://ufprbrasileiraluis.files.wordpress.com/2015/02/jauss-arquivo-melhor.pdf


    197  

 
 

JAUSS, Hans Robert. O texto poético na mudança de horizonte da leitura. 
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/52981/mod_resource/content/1/Teoria%20da%20l
iteratura%20em%20suas%20fontes.pdf> Acesso em: 06 jan. 2018. 
 
KERMAN, J. Musicologia. São Paulo: Martins Fontes, 1987. 
 
LACAN, Jaques. Escritos. Trad. Vera Ribeiro. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1998. 
Disponível em: 
http://www.mediafire.com/file/7o7lapagry2pm81/LACAN%252C_Jacques._Escritos.pdf/fi
le Acesso em: 20 out. 2019. 
 
LANGER, Susanne K. Filosofia em nova chave. São Paulo: Perspectiva, 1971. 
 
LÉVI-STRAUSS, Claude. Olhar, escutar e ler. Trad. Beatriz Perrone-Moisés. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2010. 
 
LUCAS, Mônica. Emulação de retóricas clássicas em preceptivas da música poética. 
Opus, Porto Alegre, v.20, n. 1, p. 71- 94, jun. 2014. 
 
LUCAS, Mônica. Johann Mattheson e o ideal do músico perfeito. Per Musi. Ed. por 
Fausto Borém e Lia Tomás. Belo Horizonte: UFMG, n.35, p.100‐123, 2016. Disponível 
em: <http://www.scielo.br/pdf/pm/n35/1517-7599-pm-35-0100.pdf> Acesso em: 20 dez 
2019. https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517-
75992016000500007&lng=pt&tlng=pt 
 
MAGNANI, Sérgio. Expressão e comunicação na linguagem da música. Belo Horizonte: 
UFMG, 1989. 
 
MANN, Thomas. A montanha mágica.Tradução Herbert Caro. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2016. 
 
MANGUEL, Alberto. Lendo imagens: uma história de amor e ódio. Trad. Rubens 
Figueiredo, Rosaura Eichemberg, Cláudia Strauch. São Paulo: Companhia das Letras, 
2001. 
 
MENEZES, F. Atualidade estética da música eletroacústica. São Paulo: Unesp, 1999. 
 
MENEZES, F. Música eletroacústica: História e Estéticas. São Paulo: Edusp, 1996. 
 
MENEZES, Flo. A acústica musical em palavras e sons. Cotia (SP): Ateliê Editorial, 
2003. 
 
MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. Trad. Carlos Alberto 
Ribeiro de Moura. 2ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 
 

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/52981/mod_resource/content/1/Teoria%20da%20literatura%20em%20suas%20fontes.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/52981/mod_resource/content/1/Teoria%20da%20literatura%20em%20suas%20fontes.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/52981/mod_resource/content/1/Teoria%20da%20literatura%20em%20suas%20fontes.pdf
http://www.mediafire.com/file/7o7lapagry2pm81/LACAN%252C_Jacques._Escritos.pdf/fil
http://www.mediafire.com/file/7o7lapagry2pm81/LACAN%252C_Jacques._Escritos.pdf/fil
http://www.mediafire.com/file/7o7lapagry2pm81/LACAN%252C_Jacques._Escritos.pdf/file
http://www.scielo.br/pdf/pm/n35/1517-7599-pm-35-0100.pdf
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517-75992016000500007&lng=pt&tlng=pt
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1517-75992016000500007&lng=pt&tlng=pt


    198  

 
 

NANCY, Jean-Luc. À l’écoute. Paris: Editions Galillée, 2002. 
NANCY, Jean-Luc. À escuta. Trad. Carlos Eduardo Schmidt, Vinicius Nicastro Honesko. 
Outra Travessia. Programa de Pós-graduação em Literatura. Universidade Federal de Santa 
Catarina, 2013. p. 9-45. 
 
NANCY, Jean-Luc. A la escucha. Trad. Horacio Pons. Buenos Aires: Amorrortu, 2015. 
 
NEVIANI, Marcos Rafael da Silva. A escrita do corpo e o corpo da escritura: marcas da 
poética de João Giberto Noll em A fúria do corpo. 2016. 128 f. Tese (Doutorado em 
Letras) Instituto de Bociências, Letras e Ciências Exatas, Universidade Estadual Paulista 
Julio de Mesquita Filho, São José do Rio Preto, 2016.Disponível em: 
https://repositorio.unesp.br/handle/11449/143917 Acesso em: 11 jul 2017. 
 
NOLL, João Gilberto. O cego e a dançarina. São Paulo: Record, 1980.  
 
NOLL, João Gilberto. Bandoleiros. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1985.  
 
NOLL, João Gilberto. A fúria do corpo. São Paulo: Círculo do Livro S.A., 1989.  
 
NOLL, João Gilberto. Canoas e marolas. Coleção Plenos Pecados. Rio de Janeiro: 
Objetiva, 1999. 
  
NOLL, João Gilberto. Berkeley em Bellagio. São Paulo: Francis, 2003a. 
  
NOLL, João Gilberto. Harmada. São Paulo: Francis, 2003b.  
 
NOLL, João Gilberto. Lorde. São Paulo: Francis, 2004. 
  
NOLL, João Gilberto. Acenos e afagos. 2ª ed. Rio de Janeiro: Record, 2008a. 
  
NOLL, João Gilberto. A céu aberto. 3ª ed. Rio de Janeiro: Record, 2008b. 
  
NOLL, João Gilberto. Anjos das ondas. São Paulo: Scipione, 2010. 
  
NOLL, João Gilberto. Solidão continental. Rio de Janeiro: Record, 2012. 
  
NӦTH, Winfried. A semiótica no século XX. 3. ed. São Paulo: Annablume, 1996. 
  
NUNES, Benedito. O tempo da narrativa. 2ª ed.São Paulo: Ática, 1995. 
 
NUNES, Tania Teixeira da Silva. Corpo e alegoria:  João Gilberto Noll - Walter Benjamin. 
Niterói: EdUFF, 2011. 
 
NUNES, Tânia Teixeira da Silva. Experiências do corpo e a explosão do avesso em João 
Gilberto Noll. 2009. Dissertação (Mestrado em Estudos de Literatura) – Universidade 

https://repositorio.unesp.br/handle/11449/143917


    199  

 
 

Federal Fluminense, Rio de Janeiro, 2009. Disponível em: 
<http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?select_action=&co_ob
ra =141950> Acesso em: 15 out. 2015. 

 
NUNES, Tania Teixeira da Silva. A Literatura líquida de João Gilberto Noll: Entre o dizer 
e o fazer em dissolução. 2014. Tese (Doutorado em Estudos de Literatura) – Universidade 
Federal Fluminense, Instituto de letras, 2014. Disponível em: 
https://app.uff.br/riuff/bitstream/1/11174/1/TESE%20COMPLETA%20PARA%20A%20B
ANCA.pdf Acesso em: 15 ago. 2016. 
 
OLIVEIRA, Solange Ribeiro de. Literatura e música: modulações pós-coloniais. São 
Paulo: Editora Perspectiva. 2002. 
 
OLIVEIRA, Solange Ribeiro de. et al. Literatura e música. São Paulo: Editora Senac São 
Paulo: Instituto Itaú Cultural, 2003. 
 
ORDEM. In: Dicionário Langenscheidt online. Disponível em 
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJ
nOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C
3%A1rio+alem%C3%A3o-
portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+al
em%C3%A3o-
portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQ
AzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43
mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-
NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5 Acesso em: 06 fev. 2020. 
 
OSBORNE, H. Estética e teoria da arte: Uma Introdução Histórica. São Paulo: Cultrix, 
1970. 
 
PAREYSON, L. Os problemas da estética. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 
 
PAZ, Octavio. Os filhos do barro: do romantismo à vanguarda. Trad. Olga Savary. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 1984. 
 
PAZ. Octavio. A dupla chama: amor e erotismo. Trad. Wladyr Dupont. São Paulo: 
Siciliano, 1994. 
 
PEIRCE, Charles S. Semiótica. Trad.: José Teixeira Coelho Neto. São Paulo: Perspectiva, 
2012. 
 
PIANA, Giovanni. A filosofia da música. Bauru, SP: EDUSC, 2001. 
PLATÃO. O Banquete. Virtual Books Online M&M Editores Ltda, 2003. Disponível em: 
file:///E:/A%20TESE/Tese%20de%20Mel/O_banquete%20Platão.pdf Acesso em: 08 ago 
2019. 

http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?select_action&amp;co_obra=141950
http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?select_action&amp;co_obra=141950
http://www.dominiopublico.gov.br/pesquisa/DetalheObraForm.do?select_action&amp;co_obra=141950
https://app.uff.br/riuff/bitstream/1/11174/1/TESE%20COMPLETA%20PARA%20A%20BANCA.pdf
https://app.uff.br/riuff/bitstream/1/11174/1/TESE%20COMPLETA%20PARA%20A%20BANCA.pdf
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5
https://www.google.com/search?biw=1536&bih=674&sxsrf=ALeKk01IM7XsnrABXGOyJnOyZ2c85guOQw%3A1585499553398&ei=oc2AXpH4F9KN0AainIC4AQ&q=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&oq=dicion%C3%A1rio+alem%C3%A3o-portugu%C3%AAs+langenscheidt+taschenWorterbuch+online&gs_lcp=CgZwc3ktYWIQAzoECAAQRzoHCCMQrgIQJ1DjEVjOHWCVIWgAcAJ4AIABowGIAYwIkgEDMC43mAEAoAEBqgEHZ3dzLXdpeg&sclient=psy-ab&ved=0ahUKEwjRzK-NjsDoAhXSBtQKHSIOABcQ4dUDCAs&uact=5


    200  

 
 

 
POMBO, Rocha. Dicionário de sinônimos da língua portuguesa. 2ª ed. Rio de Janeiro: 
Academia Brasileira de Letras, 2011. ISBN 978-85-7440-248-2. Disponível em: 
www.academia,org,br Acesso em: 03 set. 2019. 
 
POUND, Ezra. ABC da literatura. Tradução: Augusto de Campos e José Paulo Paes, São 
Paulo: Cultrix, 2006. 
 
REVISTA ESPAÇO ACADÊMICO 203 ISSN 1519-6186 abril 2018 Ano XVII- ISSN 
1519-6186 A máquina surrealista de João Gilberto Noll. P.116-127. Disponivel em: 
<http://www.periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/42182/75137
5137527> Acesso em: 10 ago. 2019. 

 
REVISTA GARRAFA 38 ISSN 1809-2586 Julho-dezembro de 2016. A estética do acaso 
em A céu aberto, de João Gilberto Noll. Thales de Barros Teixeira (mestrando, Literatura 
Brasileira, UFRJ) Disponível 
em::https://revistas.ufrj.br/index.php/garrafa/article/view/11831Acesso em: 01 jan. 2018. 
 
RIZEK, Ricardo. A teoria da harmonia em Platão: um estudo sobre a identidade da 
música ocidental. São Paulo, 2003. 130 f. Dissertação (Mestrado em Artes) – Escola de 
Comunicações e Artes, Universidade de São Paulo. 
 
ROS, Adrianna Meneguelli da. A fúria do corpo na contramão do fluxo: a prosa de João 
Gilberto Noll. Belo Horizonte, 2008. 191 f. Tese. Universidade Federal de Minas Gerais.  
 
ROSEN, C. A geração romântica. São Paulo: Edusp, 2000. 
 
ROWELL, L. Introducción a la filosofía de la música: Antecedentes Históricos Y Proble-
mas Estéticos. Barcelona: Gedisa, 1999. 
 
RUEB, Franz. 48 variações sobre Bach. Trad. João Azenha. São Paulo: Companhiadas 
Letras, 2001. 
 
SADIE, Stanley (editor). Dicionário Grove de música: edição concisa/editado por Stanley 
Sadie: editora-assistente, alisson Latham; trad. Eduardo Francisco Alves. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar Ed., 1994. 
 
SANTAELLA, Lúcia. A poesia e as outras artes. CASA, Cadernos de Semiótica 
Aplicada. São Paulo, vol.9 n.2, páginas 1-17, dez.2011. Disponível 
em:http://seer.fclar.unesp.br/casa Acesso em: 03 set. 2019. 
https://periodicos.fclar.unesp.br/casa/article/view/4725 
 
SANTAELLA, Lúcia. A teoria geral dos signos: como as linguagens significam as coisas. 
São Paulo: Cengage Learning, 2012a. 
 

http://www.periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/42182/751375137527
http://www.periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/42182/751375137527
http://www.periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/42182/751375137527
https://revistas.ufrj.br/index.php/garrafa/article/view/11831
http://seer.fclar.unesp.br/casa
https://periodicos.fclar.unesp.br/casa/article/view/4725


    201  

 
 

SANTAELLA, Lúcia. O que é semiótica. São Paulo: Brasiliense, 2012b. 
 
SANT’ANNA, Affonso Romano de. Paródia, paráfrase & cia. Série princípios, 7ª ed. 5ª 
reimpressão. São Paulo: Editora Ática, 2003. 
  
SCHAEFFER, P. Traité des objets musicaux. Paris: Du Seuil, 1997. 
 
SCHAFER, R. Murray. A afinação do mundo: uma exploração pioneira pela história 
passada e pelo atual estado do mais negligenciado aspecto do nosso ambiente: a paisagem 
sonora. Trad. Marisa Trench de Oliveira Fonterrada. 2ª ed. São Paulo: UNESP, 2011a. 
 
SCHAFER, R. Murray. O ouvido pensante. Trad. Marisa Trench de Oliveira Fonterrada, 
Magda R. Gomes da Silva, Mª Lúcia Pascoal. 2ª ed. São Paulo: UNESP, 2011b. 
 
SCHOENBERG, Arnold. Harmonia. Trad. Marden Maluf. 2ª ed. São Paulo: UNESP, 
2011. 
 
SCHOENBERG, Arnold. Fundamentos da composição musical. Trad. Eduardo 
Seincman. 3ª ed. 2ª reimpressão. São Paulo: USP, 2012. 
 
SCRUTON, R. The aesthetics of music. Oxford: Oxford University Press, 1999. 
https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/019816727X.001.0001/acprof-
9780198167273 
 
SLOBODA, John A. A mente musical: a psicologia cognitiva da música. Trad. Beatriz 
Ilarie Rodolfo Ilari. Londrina: EDUEL, 2008. 
 
SOURIAU, Étienne. A correspondência das artes: elementos de estética comparada. Tad. 
Maria Cecilia Queiroz de Moraes Pinto e Maria Helena Ribeiro da Cunha. São Paulo: 
Cultrix: Ed. Da Universidade de São Paulo, 1983. 
 
SOUZA, Francisco Renato de. A ambiguidade do discurso literário: a não-nomeação em 
A fúria do corpo, de João Gilberto Noll. In: II Encontro de Pesquisa da Universidade Federal 
do Ceará, 2009, Fortaleza. Encontros universitários 2009. Fortaleza: UFC, 2009. V.II. 

 
SOUZA, Francisco Renato de. O nome do contemporâneo, em A fúria do corpo, de João 
Gilberto Noll. Darandina Revista eletrônica, v. 06, p. 01-14, 2013. 

 
SOUZA, Francisco Renato de. O apocalipse da escrita em A fúria do corpo, de João 
Gilberto Noll. Em tese, v. 24, n. 2, maio-ago. 2018, Belo Horizonte. p. 23-41. 
http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/emtese/article/view/14143 
 
STRAVINSKY, I. Poética musical em 6 lições. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1996. 
 
TATIT, Luiz. Musicando a semiótica: ensaios. São Paulo: Annablume, 1997. 

https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/019816727X.001.0001/acprof-9780198167273
https://oxford.universitypressscholarship.com/view/10.1093/019816727X.001.0001/acprof-9780198167273
http://www.periodicos.letras.ufmg.br/index.php/emtese/article/view/14143


    202  

 
 

 
TOMAS, Lia. Ouvir o logos: Música e filosofia. São Paulo: Unesp, 2008. 
 
VALERY, Paul. Teoría poética y estética. Trad. Carmen Santos. Madrid, Gallimard,1990. 
 
VATTIMO, Gianni. A estrutura das revoluções artísticas.In: . O fim da 
modernidade: niilismo e hermenêutica na cultura pós-moderna. São Paulo: Martins Fontes, 
2002. 
 
VIDEIRA, Mário. O romantismo e o belo musical. São Paulo: Unesp, 2006. 
  
VOLLI, Ugo. Manual de semiótica. 2. ed. São Paulo: Loyola, 2012. 
 
WEBER, M. Os fundamentos racionais e sociológicos da música. São Paulo: Edusp, 
1995. 
 
WISNIK, José Miguel. O som e o sentido. 2ª ed. 8ª reimpressão. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2011. 
 
ZAMACOIS, J. Temas de estética y de historia de la música. Cooper City: Idea Books, 
2003. 
 
ZAMPRONHA, Maria de Lourdes Sekeff. Curso e dis-curso do sistema musical (tonal). 
2ª ed. São Paulo: Annablume 1996. 
 
ZAMPRONHA, Maria de Lourdes Sekeff. Da música, seus usos e recursos. 2ª ed. São 
Paulo: UNESP, 2007.  

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



    203  

 
 

APÊNDICE A 
 
Entrevista com João Gilberto Noll concedida por e-mail a Maria Amélia Castilho 

Feitosa Callado em 2013, após um encontro com o escritor em Uberlândia, no qual ele pediu 

que eu lhe enviasse apenas três perguntas. 

 

Prezado João Gilberto Noll, sou orientanda de Fábio Camargo e tive o imenso prazer 

de conversar com o senhor em Uberlândia há poucos dias. Como me pediu, envio-lhe poucas 

perguntas e fico aguardando sua resposta para enriquecer meu trabalho, intitulado: A 

arquitetura musical em Acenos e afagos de João Gilberto Noll.  

 

Desde já agradeço a atenção e o carinho. 

Att. 

Maria Amélia  

Mel Callado 

 

Mel: respondi a três questões levantadas por ti. Achei que não saberia responder às 

outras duas. 

Abraços, Noll 

 

MA- O senhor considera que Acenos e afagos é uma continuidade de A fúria do 

corpo? Se sim, em quais sentidos? 

Noll- Não considero propriamente que Acenos e afagos seja uma continuidade de A 

fúria do corpo. Ambos têm um universo específico; em A fúria trata-se de um homem na 

condição praticamente de mendigo, enquanto em Acenos o protagonista pertence à categoria 

de médio proprietário rural. Mas os dois são radicais diante do apelo carnal e jamais se furtam 

a ter novas experiências sensuais. 

 

MA- Seus livros são extremamente musicais. A fúria do corpo me chamou a atenção 

por fazer citações de obras de Johann Sebastian Bach, como a cantata Actus tragicus. O que 

te atrai mais na música de Johann Sebastian Bach? 



    204  

 
 

Noll- Bach para mim tocou o sublime. E é esse estado que para mim todo artista (e o 

escritor, por certo) tem de tocar se quiser o mínimo de longevidade para a sua obra. 

 

MA- Acenos e afagos é tão contemplativa quanto a obra musical bachiana a Paixão 

segundo são Mateus. Sua escrita possui um cunho litúrgico. O senhor estava a ouvir essa 

peça musical enquanto arquitetava esse romance, se inspirou na paixão de Cristo ao escrever 

esse texto? 

Noll- Esse compositor é o que mais ouço enquanto escrevo. Porque ele me tira um 

pouco da aridez do cotidiano. E o dever do escritor é tentar preencher a insuficiência humana. 

 

MA- O senhor afirma, em entrevista concedida a Luciano Trigo, que escreve ao som 

de Bach. Ao construir Acenos e afagos estavas a escutar A Paixão segundo São Mateus? 

Noll- Sim, eu estava sobretudo a ouvir A Paixão Segundo São Mateus, de Bach, quando 

eu escrevia Acenos e afagos. Já ao escrever A fúria do corpo, eu escutava muito a cantata 

Actus tragicus. Ab. Noll. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



    205  

 
 

APÊNDICE B 
 
Conferência A voz do romance, de João Gilberto Noll, na Universidade Estadual de 

Montes Claros, em 10 de novembro de 2009, no Auditório do Centro de Ciências Biológicas 

e da Saúde – C.C.B.S., como parte integrante e abertura do Seminário do Mestrado em 

Estudos Literários. 

 

Apresentação: Dr. Fábio Figueiredo Camargo 
 
Eu vou falar um pouquinho para apresentar o Noll para quem não conhece, algumas 

pessoas aqui já conhecem... mas eu queria reportar um caso. Em 1996 eu, em viagem ao 

Recife, levei comigo – eu tenho sempre o hábito de levar livro em viagem, sempre que eu 

não tenho nada para fazer, eu sempre estou lendo – um livro de um escritor que eu queria 

conhecer há bastante tempo, para apresentá-lo aos meus alunos. O livro era O cego e a 

dançarina, que o João Gilberto Noll publicou em 1980 e que eu só fui ter contato, com livro 

meu, para eu poder ler, rabiscar, fazer fichamento etc. em 1996. Saindo do avião, quando eu 

cheguei em Recife, eu fui embora... peguei minha mala e fui embora e quando cheguei no 

saguão do aeroporto eu me lembrei que eu tinha esquecido O cego e a dançarina no... bolsão 

da cadeira. Imediatamente eu voltei correndo, porque eu detesto perder livro, e também 

porque estava muito interessante a leitura, então, eu voltei e consegui depois de um certo 

esforço que me fizessem entrar de volta no avião, que naquele momento estava sendo 

desinfetado, limpo, higienizado. E na minha cadeira, por sorte ou por, infelizmente, por 

vivermos em um país em que as pessoas custam a roubar livros, né... eu consegui recuperar 

o meu livro, com meu nome e tudo o mais, já com alguns rabiscos. Esse acaso, essa questão 

que aconteceu, logicamente eu fui por caminhos diversos, encontrar o Noll. Em 1997 eu 

entrei para o mestrado, eu fiz em Machado de Assis, ou seja, algo que a princípio parece 

muito diferente do João Gilberto Noll, embora eu não creia... isso são discussões futuras, 

projetos futuros... mas... depois, em 2003, eu entrei para o doutorado e eu queria três autores: 

Machado de Assis, João Gilberto Noll e Guimarães Rosa, e a minha orientadora, com sua 

sapiência, me disse: fica com o escritor sobre o qual menos se falou. Eu dei a sorte de ter 

ficado com o João, não é... que eu só fui conhecer em 2007. Nada mais feliz para mim do 



    206  

 
 

que poder trazer o João aqui e poder dividir o trabalho do João com os meus alunos, com os 

meus colegas e com a comunidade acadêmica na qual eu me insiro hoje. Este seminário, 

quando a gente começou a “bolar”, e quando ele começou por vias tortas, a ser o que ele foi 

hoje, porque a gente tinha ideias e depois essas ideias foram se encontrando... me dá muita 

alegria estar aqui hoje do lado do João Gilberto Noll, e tendo vocês aí como espectadores, ou 

assistentes, desse escritor que hoje eu considero o escritor mais radical do Brasil. É dono de 

uma escrita radical no sentido mesmo de buscar discussões que a literatura brasileira, embora 

ela faça, ela ainda é meio envergonhada, e eu acho que a literatura do Noll ela produz muito 

isso. Eu vou deixar logicamente o Noll falar, mas antes eu gostaria de dizer: o Noll já é um 

veterano na escrita, hoje foi muito interessante porque Cassio Xavier, um dos mestrandos 

aqui, lembrou que O cego e a dançarina vai fazer 30 anos no ano que vem, logo ali. Então, 

nessa história, O cego e a dançarina é balzaqueano. Lembrar mais ainda, que o Noll já 

ganhou cinco prêmios Jabuti, já ganhou prêmio da APCA, já ganhou prêmio da academia 

Brasileira de Letras, então nós estamos com um escritor reconhecido pela crítica, e que cada 

vez mais está sendo reconhecido pelo público, e acho mais importante ainda, porque quando 

eu me lembro, quando eu cheguei aqui, eu vim do doutorado terminado sobre o Noll, eu não 

arrisquei, de cara, colocar um projeto sobre o Noll, sobre o trabalho do João Gilberto Noll, 

como um projeto de pesquisa, e tenho a grata satisfação hoje de ter ajudado a difundir e a 

divulgar, e acho que com esse Seminário e a vinda dele aqui, isso vai começar a correr ainda 

mais, e a obra dele precisa ser conhecida por várias pessoas, por muito mais pessoas, aqui no 

Norte de Minas, principalmente, que eu via que tinha muito pouca gente que conhecia, e que 

a gente está conseguindo levar esse grande texto para várias pessoas. Além do que, eu 

gostaria de agradecer ao João Gilberto Noll pela delicadeza em ter aceito o nosso convite e 

por ter vindo aqui, falar pra gente, eu já tenho aporrinhado ele hoje o dia inteiro, já fiz ele 

fazer entrevista, já... estamos assim, abusando dele, e eu espero que vocês... saboreiem a fala 

do João Gilberto Noll. Então eu passo a palavra ao João, que vai falar sobre a voz do romance. 

João Gilberto Noll 

− Bem... dos meus encontros com leitores e estudantes, eu tenho feito uma coisa 

assim... que tem me agradado muito, justamente, tipo desse nosso contato hoje, que é a voz 

do romance. Então eu preciso primeiramente ler alguns trechos de um livro meu, de dois, 



    207  

 
 

aliás, que é o Lorde, de 2004, e o Acenos e afagos, que é do ano passado. Por que justamente 

eu sou o escritor da voz, quer dizer, o que acontece o tempo todo na minha ficção é a 

percepção do mundo, não tanto o mundo real, as construções históricas... e... eu acho que 

isso acontece assim, porque quando eu fui adolescente eu tive realmente uma crise 

bombástica, psiquiátrica... e aquilo me marcou tanto, evidente que sim, né?... que eu comecei 

a escrever a partir daquilo, porque até então... o meu destino, ou a minha destinação, era a 

música. Quando eu era criança eu cantava “Ave Maria”, de Schubert, em casamento, batizado 

e até no puteiro. Foi forte essa experiência, mas... então, quando eu lembro esse baita 

acontecimento crítico... em minha adolescência... eu comecei a me afastar da música porque 

eu era... estava muito tímido... não queria estudar... não queria conviver com as pessoas, e... 

então fui me afastando... não da música... e fui enveredando pela literatura, que é uma arte 

solitária... não é?... então, realmente a minha literatura parte desse ponto. Algumas pessoas 

assim... acham que eu tenho... que eu teria muita... influência do Samuel Becket, existem 

coisas assim, paralelas... mas aí eu conto essa história da minha adolescência, isso tem a ver... 

Gosto de Becket, sim, bastante... mas tem a ver sobretudo com a minha história de vida... 

com essa sensação de ter havido um rompimento entre eu e o mundo... não é? Por isso nós 

temos aí tantos personagens lacônicos, esses personagens... que vivem de lá pra cá... 

andarilhos... esses personagens com problemas agudos de identidade, e isso é muito 

importante para o meu trabalho, a questão da identidade, uma questão, aliás tão... digamos, 

observada, nos nossos dias, e... eu diria que a música... ficou... ficou assim... calada... em 

mim... e na minha literatura, consequência... porque eu realmente escrevo como se estivesse 

fazendo música, muitas vezes. As minhas grandes influências são a música e a poesia, que 

pode ter contatos muito estreitos com a música, não é?... e... eu escrevo assim de uma maneira 

muito... ligada ao inconsciente, eu sou um autor do inconsciente. Isso também... eu... digamos 

assim... coloco como raiz desse meu tempo de adolescente que fez com que eu... né?... e... 

esses personagens realmente... esses personagens não, eu descobri há pouco tempo que o meu 

personagem, meu protagonista, que é sempre o mesmo. É um homem... que eu trago aqui no 

meu peito e que habita em mim. E realmente o personagem protagonista dos meus romances, 

assim como acontece em vários escritores, não é exatamente eu. As pessoas sempre me 

perguntam muito, se o que eu escrevo é autobiografia... eu digo que não. Se eu tivesse 



    208  

 
 

realmente... (foi tirada sua atenção por causa do microfone) ah... realmente, não é... esses 

escritores... ou seja... esses personagens, protagonistas, eles têm também uma... um 

esquecimento, uma amnésia... brutal... as coisas para eles começam só aqui... e agora. É muito 

difícil haver um flashback, uma volta, um retorno para trás, digamos assim, 

pleonasticamente. E... talvez... porque também esse homem, que é o meu protagonista em 

todos os livros, talvez porque ele também quer se desamarrar, quer apagar o que já passou... 

pela problemática dele. Então eu tenho um livro chamado A fúria do corpo, meu primeiro 

romance, segundo livro, não é... que começa assim: “O meu nome não!” E essa frase é 

importante para mim porque realmente ela fala dessa necessidade, desses caras, ou desse 

cara, limpar... limpar as suas raízes. Ele quer se reinventar, se possível ser um outro. O meu 

personagem queria ser um outro, e isso é uma coisa muito comum nos nossos dias também, 

com a publicidade que está aí...nas televisões etc. ou em coisas como a Revista Caras, por 

exemplo, tem os espécimes mais belos, do sexo feminino e masculino... quem é que já não 

sonhou um pouco em ser aquela coisa tão... tão apetitosa pra tanta gente, né?... então esse 

cara também, ele está insatisfeito, ele sente na sua identidade uma insuficiência, que ele 

quer... apagar e partir pra outra. Realmente, o meu nome não. Eu não sou um escritor... 

psicologista... eu não sou um escritor psicologista, porque justamente não faço com que eles 

voltem para o passado, para explicar o seu presente, não. Eu sou um escritor de todo mundo 

e de ninguém. Eu quero pegar é isso... é esse mistério que é... não é... a identidade de uma 

forma global. E... então eu vou... deixar de falar um pouquinho... vou ler... porque eu preciso 

ler... depois a gente conversa mais. Eu vou ler, agora, trechos do meu livro Lorde, de 2004, 

que eu escrevi numa bolsa para escritores... em Londres, no Kings College. E realmente foi 

a época mais feliz da minha vida, não há a menor dúvida disso, um escritor... ficar 

completamente voltado para sua escrita, e evidentemente numa cidade como Londres, nada 

mal, e... então foi muito feliz porque eu vivia num estado de ficção, realmente não conhecia 

muita gente lá, tinha pouco convívio... vivia num bairro de imigrantes, Hackney, que é onde 

se passa o livro, e esse livro parte de um convite misterioso que esse personagem central, que 

aqui ele é um escritor, recebe de um cara londrino para ele ir para a Inglaterra, e ele de fato, 

vai... mas todas as referências que ele tem começam a se esfarelar, o próprio cara... as coisas 

começam a se decompor, ele não consegue entender, quer dizer... o motivo desse pedido. E 



    209  

 
 

esse é um personagem que quer ser o outro e consegue, e o pior que consegue mesmo, entra 

para dentro do sujeito. [Pega o livro para fazer sua leitura performática] Isso aqui é o 

momento em que ele está caminhando né... pelas ruas de Londres...  

[começa a leitura do livro Lorde, fazendo uma caracterização vocal do personagem em 

uma performance própria. A leitura de mais ou menos vinte e quatro minutos é interrompida 

e o escritor fala]:  

Então, nesse momento, eu vou ler um trecho pequeno do meu livro mais recente, 

Acenos e afagos, muito porque se falou hoje, já na entrevista, da questão do pai, no meu 

trabalho... e talvez vocês conheçam o conto “Alguma coisa urgentemente”, do livro O cego 

e a dançarina, que foi transformado em filme, o... Nunca fomos tão felizes, tem também uma 

maneira muito... muito forte, a presença... presença/ausência do pai, e essa questão do pai... 

do filho, eu acho que aqui nesse momento está bem... representativa, com espírito da nossa 

época. [pega o livro Acenos e afagos para ler] O Acenos e afagos é a história de um homem... 

que é apaixonado por um colega desde a infância e começa o livro numa luta ferrenha entre 

os dois meninos, enorme... e nessa luta começa a haver uma reversão da violência para a 

libido. Eles vão juntos até o fim... até o fim... até o fim, não é... e... até o fim no sentido 

inclusive de sepultura mesmo, eles se sepultam, digamos assim, juntos... e custam muito... 

eles se cheiram muito para não se esvair. [inaudível] [...] um resíduo de vida lá embaixo, na 

cova. E tem inclusive uma certa libido, que é a resistência maior que se pode ter diante da 

morte... é a libido... 

[Noll dá início à leitura de Acenos e afagos com a mesma performance da leitura anterior, 

por quase cinco minutos, retomando a palavra] 

Eu tenho essa mescla de prosa com poesia e com música também, principalmente na sintaxe. 

Eu vejo a minha sintaxe muito musical, no sentido de ritmo... você coloca uma palavra, uma 

coisa, de repente você coloca uma frase tortuosa, já é outra... e então, o meu texto, eu acho... 

cada vez eu acho mais que ele deve ser lido, não lido... alto, por isso tem muito de poético... 

aquela coisa, por exemplo, do sujeito, com a mão aberta (estica o braço direito em direção ao 

público) pedindo alguma coisa para a noite, isso é muito rico... e é outra coisa que tem muito 

nos meus livros, é o rito, eles têm essa necessidade de parar um pouco o relato da narrativa, 

e suspender um pouco essa narrativa, suspender... coagular um pouco esse instante, não 



    210  

 
 

deixar que a narrativa atropele aquele momento... mais poético, mais musical, digamos assim. 

É por isso que eu gosto de ler... e depois também, eu sou um sujeito que escreve, eu acho que 

eu já falei, antes, né?... de uma maneira assim, onde o inconsciente está muito presente. Eu 

não sou um escritor de partir para um livro com ideias pré-estabelecidas a respeito dele não. 

Eu preciso desse sentimento de vazio, de lacuna, de não saber o que eu quero, o que eu 

desejo... porque esse desejo, ele vai se expressar durante a escrita... durante essa fricção com 

o instante, como eu gosto de chamar, e como é que eu faço então? Se eu não sei o que fazer, 

quando sento para começar um romance... eu começo escrevendo, escrevendo, escrevendo, 

escrevendo... sem saber muito bem o que estou escrevendo. Fico tateando, tateando... aí de 

repente eu sinto que encontrei o tom... o personagem, o dom... aí, quando eu termino a 

narrativa eu volto para o início, e tiro aquilo que era apenas um exercício, um aquecimento 

da escrita, aí refaço o início mais coadunado com o restante do livro. Eu sou um escritor que 

– parece que Clarice Lispector que falava – a palavra é como isca, para que a coisa venha, 

não é?... e é realmente algo também de quem estudou música, né? Porque a música tem uma 

coisa que eu acho... que eu invejo muito o músico nesse sentido, porque é uma coisa não 

intelectiva, como é a literatura. A literatura é um terreno muito mais colado à história, e é 

bom que seja isso também, mas eu procuro mesclar um pouco... a poesia com a música. Acho 

que podemos passar às perguntas, acho que sim... 

Fábio: É... o João acha que podemos abrir para as perguntas...e aí ele vai falando a partir das 

perguntas de vocês. [Fábio se dirigindo à plateia] Alguém quer fazer pergunta? 

[Abre-se para perguntas] 

Pergunta: Boa noite a todos, boa noite João. Ontem eu até falei para você que eu queria 

comentar alguma coisa que... que desde que eu tomei contato com a sua literatura, que me 

chama muita atenção, principalmente porque eu gosto muito de pensar teoricamente o que 

eu estou lendo. E todos os seus livros, eles me trazem uma sensação em relação a quem narra, 

a quem conta o relato, que me fez pensar em algumas coisas que... 1998 até escrevi um texto 

para falar desse seu sujeito narrador... da sua literatura, principalmente no A céu aberto, mas 

eu acho que isso acontece em outros textos também. Primeiro, eu penso que o seu narrador 

ele tem uma característica, que é de ser um sujeito andarilho, né? Esses sujeitos que estão 

constantemente se deslocando, e parece que a condição sine qua non para que esse relato 



    211  

 
 

ocorra é – eu posso dizer assim pensando como Ambon – a caminhada, a narrativa que se faz 

na caminhada... acho que tem muito isso e o Mauricio Sales Vasconcelos, que escreveu uma 

tese de doutorado, inclusive trabalhou um pouco disso na sua literatura. Mas eu fiquei 

pensando em relação ao narrador, lembrando um texto do Walter Benjamin, a teoria... “O 

narrador: considerações sobre a obra de Nicolai Lescov”, em que ele fala do narrador 

moderno... afeita a uma tradição, tem lá dois modelos de narrador... e depois o diálogo que o 

Silviano Santiago faz com esse texto do Walter Benjamin no texto do narrador pós-moderno. 

Então... se o narrador moderno narra a própria experiência, seja ele o marinheiro que volta 

para contar as histórias, seja ele o artesão, o narrador pós-moderno, ele narra a experiência 

alheia, é aquele, como o jornalista, como observador, como espectador, ele captura o 

momento da percepção. Eu acho que o seu narrador, em alguns momentos da sua literatura, 

e aí, principalmente no A céu aberto, que eu fiz essa investigação, eu acho que, em termos 

teóricos, ele avança em relação a essas duas categorias de narrador, porque ele não narra o 

que vê, ele não narra o que experimentou, mas ele narra o que está experimentando. Então 

eu penso que ele é um narrador do presente, a ação caminha... a ação narrativa acontece na 

medida em que ele caminha. Então, eu fiquei pensando se esse narrador... eu também não sei 

se isso é correto, é só mesmo uma reflexão... se ele tem a ver com isso que você acabou de 

dizer, que é dessa necessidade que você tem, de um vazio, e de as vezes começar a escrever 

meio desnorteado mesmo, até encontrar um rumo, um percurso e depois você volta, 

compondo... Então, acho que era essa a minha questão... pra que a gente começasse a pensar... 

Noll – eu só quero dizer que esse momento de escrita, é tudo isso que eu falei, mas 

depois, vem a fase do trabalho, lá do artesanato... eu acho que sim... eu acho que, realmente, 

essa presentificação da minha narrativa é muito grande mesmo, e muitas vezes, inclusive, é 

tão grande que eu chego a expressar a dificuldade de expressão, é bastante comum isso. 

Porque é dramático, sempre foi pra mim dramático... a... expressão, e talvez por isso que eu 

me considere hoje um autor de linguagem. Claro, começo pela palavra, sim... tenho ideias ou 

arcabouços interiores, e realmente eu estou relacionando com isso, quer dizer... a minha 

expressão sempre foi difícil, dramática, eu acho que fui meio disléxico na minha infância, e 

eu uso isso para a ficção, eu acho muito importante a gente usar, sei lá, a doença, o erro, 

porque a literatura realmente não é... ideologia, não é ideologia. Pelo menos não é puramente 



    212  

 
 

ideologia. A literatura não se faz para homologar, referendar ideias políticas, quer dizer, eu 

acho que a literatura, ela existe fundamentalmente, não quero dizer que não existam outros 

escritores com outras maneiras de abordar a questão... mas pra mim, o que interessa mesmo 

é você recapturar essa pulsão que foi muito enterrada, digamos assim, a pulsão libidinal, quer 

dizer, eu sou uma pessoa muito erótica, eu sempre fui muito ligado a ela, porque o Henry 

Miller, por exemplo, foi uma aparição pra mim, porque ele falava coisas que eu não estava 

acostumado a ver na literatura, usar as palavras grosseiras ditas nas esquinas... isso dá uma 

força muito grande ao meu ver... eu sempre digo assim, A fúria do corpo, por exemplo, é 

um livro que é bastante barroco, bastante excessivo, e é um livro que trata de um casal, um 

homem e uma mulher, mendigos, no bairro de Copacabana... e é uma história de amor, assim, 

fulminante, mas eu não faço um documentário sobre a mendicância carioca, ou a violência 

carioca, não. Não é essa a intenção, porque a vivência deles é uma vivência cósmica, 

entendeu? Eles dialogam com o céu, o céu noturno principalmente, Atlântico, e eles se 

prostituem, os dois, cada um pro seu lado, isso é uma coisa bastante comum também, a 

prostituição, principalmente masculina inclusive. Já nesse “Alguma coisa urgentemente”, já 

existe essa dificuldade do sustento, o sustento do dia a dia, meus personagens são muito 

atrapalhados quanto a isso, tanto que neste livro, o Lorde, que ele recebia alguma grana desse 

inglês misterioso, mas parece que ele ia ali exercer, exercitar a dimensão dele de pedinte, 

aquela mão pedindo para a noite, a noite gelada, numa atmosfera ritualística... mas eu acho 

que sim, eu acho que eu presentifico muito sim, tanto que eu estava falando que não existe 

muito passado escondido, não existe muito passado, e então é o presente que está contando, 

mas às vezes o futuro se antecipa também, é bastante comum o futuro se antecipar nos meus 

livros, atropela o presente, os personagens até embarcam... o futuro... há uma certa confusão 

de tempo, muitas vezes, uma certa confusão. Alguém quer perguntar... 

Fábio: Próxima pergunta? 

Pergunta: Oi, meu nome é Pablo e é um prazer falar com você, marcou muito a minha 

vida inteira a leitura do senhor, então primeiramente eu gostaria de agradecer por ter escrito 

cada um de seus livros. Na verdade eu tenho duas perguntas. Há uma frase em Acenos e 

afagos onde o senhor diz assim: “a borboleta pousada no dorso do nada”, e há um poema da 

Adélia Prado onde ela diz: “a borboleta pousada, ou Deus ou nada”. E em O cego e a 



    213  

 
 

dançarina há uma epígrafe que é da Adélia Prado, do poema Leitura. Eu gostaria que o 

senhor comentasse a relação sua com a Adélia, e depois a geração noventa, que se autointitula 

geração noventa, falam todos muito bem do senhor...Santiago Nazarian, falam muito bem do 

senhor, a Indigo, a Ivana Arruda Leite, Marcelino Freire, então eu gostaria que o senhor 

também comentasse sobre eles um pouco... que o senhor conhece o trabalho deles. 

Noll: A minha [inaudível] seus primeiros livros, Bagagem... foi muito intensa, muito 

intensa sim, eu gostava muito dela, até por essa conjunção que ela expressa entre o aspecto 

carnal e o transcendental, isso me agrada muito. A fúria do corpo é isso também, essa coisa 

de... [chamam a atenção de Noll] é dela... O cego... é verdade, essa coisa de... misturar 

biologia com a transcendencia é muito comum, ela é muito isso, aquela dona de casa que está 

tendo orgasmos, e essa geração, principalmente as pessoas que moram em Sao Paulo, eu 

considero uma renovação profunda na literatura brasileira, com eles, Marcelino Freire é 

qualquer coisa de muito, muito novo mesmo, aquela literatura brincalhona, sabe, o chiste... e 

contando as coisas mais graves, isso é muito incomum, esse poder de misturar o humor com 

o terror, vamos dizer assim. Eu mesmo, em Acenos e afagos, pela primeira vez, eu acho, eu 

fiquei desenvolvendo a questão do humor. Eu escrevi esse livro muitas vezes sobre 

gargalhadas, é um humor vagabundo, não é um humor fino, não, é humor de grotesco, de 

patético, como a cena que ele vai transar com uma senhora de oitenta anos, vizinha de 

apartamento, e que é muito engraçado, eu estava pensando, eu vi o filme, Hotel Atlântico, 

que é baseado no livro homônimo meu... eu nunca tinha achado muito engraçada uma cena, 

que é a cena que tinha um personagem que é caminhante, caminhando sem bagagem 

inclusive. Ele consegue, num povoado ali, ficar sob o teto, um galpão, uma coisa assim. E 

nesse lugar morava o padre, aí esse padre deu uma batina de um padre que tinha morrido pra 

ele usar enquanto a moça que lavava, lava a roupa dele. Ele não tinha roupa pra trocar. Aí ele 

sai, pega um cajado e sai pelas calçadas, aí uma senhora muito velhinha diz pra ele, vê ele de 

batina, diz pra ele que a irmã está morrendo, que ele dê a extrema unção, e ele entra realmente, 

não era pra... e dá uma extrema unção, e eu achei muita graça disso no cinema, muita graça 

mesmo. O terrível também pode conter uma certa malícia, certo distanciamento. 

Fábio: Tem algumas perguntas aqui que o pessoal está mandando, já tinha mandado... 

A primeira é: em alguns livros seus há o abandono das regras gramaticais: parágrafos, por 



    214  

 
 

exemplo... muda de assunto, muda de parágrafo e você faz um romance inteiro como 

Berkeley em Bellagio só em um parágrafo. É... pontuação. Daí o exemplo que estão dando 

aqui é de uma interrogação, reticências logo depois, algumas vírgulas desaparecem, 

construções de frases, há frases construídas só com pronomes, a regra gramatical aí é 

completamente ou ignorada, ou deixada de lado... aí a pergunta é: há uma intenção? E se há, 

qual é? 

Noll – Eu acho que há uma intenção no sentido de tentar escrever um texto moralizante. 

Não moralizante no sentido de documentar, de fotografar naturalisticamente a maneira da 

fala, mas tem realmente recursos que saem do dogma gramatical, que eu na verdade acho 

muito interessante, com essa coisa de ter um parágrafo só, essa coisa de realmente, sabe, 

parece que vai um fluxo interminável... E eu tenho dois livros, aliás, assim, (alguém murmura 

Acenos e afagos) também Acenos e afagos. Então eu acho que de alguma forma é intencional 

sim. Eu uso muitas reticências, também, onde não deveriam estar, eu acho que serve pra 

dramaturgia da coisa... que realmente eu não sou apenas um sujeito que quer expressar a 

literatura apenas pelo enredo. É pela, como eu disse, materialidade da língua, e nessa 

materialidade estão esses desvios gramaticais. É por aí... 

Pergunta: Você poderia comentar sobre O cego e a dançarina no que diz respeito aos 

narradores, já que é um livro de contos e sobre sua visão acerca da obra [Fábio interrompe a 

leitura da pergunta e faz um comentário ] (você não gosta dessa palavra, eu sei...) em seus 

quase trinta anos?  

Noll: Realmente O cego e a dançarina é um livro, eu sentei pra escrever, eu não peguei 

contos de gaveta, esparsos, não. Eu escrevi um conto... E qual é a estrutura dele? Os primeiros 

contos se referem a crianças e adolescentes, como é o caso de “Alguma coisa urgentemente”. 

A segunda parte se refere a mulheres, e a terceira parte se refere a homens. Foi isso que foi 

saindo sem grandes programações, e depois eu vi que podia fazer esse trabalho, essa 

estrutura. Agora, sobre meu trabalho de uma forma geral, eu não sei, eu acho que eu abracei 

a literatura de uma maneira assim... insana. Em muitos países como o Brasil, eu desde o início 

procurei me dedicar inteiramente à literatura. Vamos combinar que em um país como o Brasil 

isso não é fácil, né? Hoje está mais fácil, essa rapaziada que está começando hoje (aponta 

para Pablo), como esses caras sobre quem a gente falou... Está com mais facilidade, 



    215  

 
 

encontram mais, cavam mais possibilidades. Mas na minha geração, não. Então realmente às 

vezes eu acho que esse homem, que perpassa todos os meus livros, porque ele realmente tem 

um pouco de mim, não é alguma coisa muito boa não, factualmente não, aqueles fatos que 

acontecem nos meus livros, e se realmente eu tivesse vivido os fatos que eu narro, eu estaria 

já morto, né? (a plateia ri) E numa boa... não dá, não há saúde que aguente esse homem aí da 

minha literatura, mas eu acho que valeu a pena, às vezes eu brigo muito com a literatura, 

chamo ela de madrasta – ela é de vez em quando... outras vezes é amante também, mas foi 

bastante madrasta comigo, sim. Eu não sei porque eu fiz essa opção. Às vezes eu acho que 

essa educação católica – hoje eu sou um ateu, né... –, esse esforço, valoriza o sacrifício, 

entrega total das coisas, às vezes eu acho que vem daí, sabe, porque afinal eu já estava 

cantando na infância, já havia mais ou menos o caminho andado nesse sentido. Agora eu 

realmente sempre quis ser artista, essa coisa assim da transfiguração, eu acho que é muito 

importante haver a transfiguração do romance, por mais realista que ele seja... dá outra 

perspectiva, quando se tem um cotidiano, a questão humana, acho isso muito importante. 

Então esse lado eu acho que eu cumpri, bem ou mal, cumpri... eu sou um sujeito que labuto 

pela transfiguração – na literatura, evidentemente, não em mim. Na literatura. Eu acho que é 

essa uma das missões que traz a literatura, é montar caminhos, muito bem, montar 

caminhos... mas pode dar realmente um salto, de humanidade, pra gente... eu acho que sim... 

Fábio – Tem um monte de perguntas aqui, viu? 

Pergunta – A literatura de Caio Fernando Abreu, outro gaúcho, parece ter uma 

atmosfera bem parecida com o que você procura captar e capta. Como é a relação entre seus 

textos e a sua leitura dos textos de Caio? 

Noll – Certamente existe muita coisa em comum porque nós fomos, na minha 

imaginação, e estudamos letras em Porto Alegre juntos, e fomos muito amigos, e então eu 

acho que nesse sentido sem dúvida há uma identidade. Em primeiro lugar, fins dos anos 1960, 

comecinho dos 70, havia a luta armada no Brasil, e outras possibilidades assim de... 

devaneio... heroicos... digamos assim... é um movimento da contra cultura, movimento 

hippie, mas eu acho que mergulhamos um pouco nisto, mais ele do que eu, e isso está nas 

nossas... está mais na literatura dele do que na minha... por quê? Porque o Caio é muito mais 

cronista do que eu, eu não me considero um cronista. Eu não me considero um cronista! Quer 



    216  

 
 

dizer, tanto é assim que algumas pessoas me dizem, interpelam, sobre porque que eu não 

coloco, digamos assim, a questão política da causa gay, as dificuldades do gay, quer dizer... 

eu não sei fazer isso, eu quero pessoas que tenham uma universalidade... sexual, libidinal, 

afetiva, intelectual, completa. Em nenhum momento eu chamo... eu digo a palavra 

homossexual com esses caras, entendeu? E em certas circunstâncias eles podem ser... mas 

esse personagem de Acenos e afagos tem mulher e vive muito bem com ela, esse rapaz é filho 

dos dois. Então eu não sou cronista. E o Caio inclusive fez muita crônica, explicitamente, 

crônica para o Estado de São Paulo, eu não sei escrever crônica... eu não sei falar de coisas 

assim de posse, eu sei muito... particulares... se eu fizesse uma crônica mais lírica, não sobre 

fatos... Ele fala muito da geração, ele fala muito das amizades dele, e eu sou um cara mais... 

eu acho que mais avulso, até mais problemático, e realmente elegi esse homem, que está aí 

caminhando... se bem também que não há uma conexão explícita entre um livro e outro. Num 

livro ele é vagabundo, no outro livro ele é escritor... em Harmada ele é ator... mas a questão 

é a alma desse cara que está fluindo em todos os livros, todos os livros. Isso já é uma coisa 

nada a seguir a lista, nada documental, nada tipo crônica, não é esse homem que caminha e 

que num livro é uma coisa e no outro, é outra... ele faria “pô”... o que eu quero é a 

transfiguração, a transfiguração, por exemplo, nesse livro Acenos e afagos, que acontece 

quando ele começa – esse homem casado e com filho, começa a se transformar em mulher. 

Ele não passa a ser um transexual, nada disso, ele se transforma realmente em mulher, eu 

faço questão... olha aí... ele de novo, o lado não crônica... entende? não crônica. 

Fábio – Aproveitando, tem uma pergunta que vai não nessa direção, mas vai lidar com 

isso também. 

Pergunta – Você explicitou as influências da música na sua literatura e o seu artesanato 

com a linguagem; em Acenos e afagos o narrador personagem faz referências a obras 

literárias demonstrando ser leitor de Fernando Pessoa, Ricardo Reis, a música e as outras 

artes, o que sugere ser esse um narrador culto ou, quem sabe, um homem das letras. Há em 

Acenos e afagos um narrador escritor que por meio do trabalho com a linguagem constrói 

juntamente com o engenheiro as mutações no corpo do narrador e no discurso poético? 

Noll – É aquilo que eu falei, eu sou um escritor de linguagem, o que me empurra, 

impulsiona, é a linguagem. Eu acho isso muito estranho acontecer com um romancista. E o 



    217  

 
 

narrador, ele realmente é culto, mas ele não exerce uma função intelectual, ele tem uma 

pequena fazenda, uma fazendola, e é um grande ocioso. Ele deve ter algum dinheirinho aí 

por mês, e tal, mas ele realmente é um cara hedonista, eu diria, mas ele é culto sim. Mas vive 

num meio realmente bastante avaro pra cultura, mesmo o engenheiro, o engenheiro é aquele 

cara técnico, e realmente, por exemplo, nesse livro Acenos e afagos, tem um momento que 

aparece um submarino alemão que vem do nada, uma coisa louca nas águas do rio Guaíba. 

E esse submarino, nesse submarino há uma orgia perpétua, as pessoas que estão nesse 

submarino querem realmente viver uma orgia perpétua, querem viver em orgasmos, então 

realmente é isso que eu quero dizer, que também é um livro verossímil, no sentido dos 

preceitos realistas, é um livro que deixa a aparição sugerir – eu gosto muito dessa palavra, 

aparição –, é muito rito, isso não é aparição da virgem, por exemplo, este tipo de aparição 

que de repente acontece, muitas vezes os personagens dos meus livros, eles aparecem... é no 

A céu aberto que tem um rapaz que está escrevendo sobre a estética da aparição, teatro da 

aparição, o negócio dele é teatro. E pra que não fique sempre, digamos assim, fixado naquela 

sequencialidade, digamos assim, alienada quase... isso dá isso... dá isso... dá isso... né? E 

realmente traz uma tendência a reverenciar esta questão teatral da aparição, que tem muito a 

ver com o teatro, isso também... não é... e é isso... não sei se eu respondi?  

Fábio – Eu acho que só faltou você juntar aí a questão... as transformação do corpo e 

do personagem tem a ver ou acabam sendo a metáfora da própria transformação que o 

discurso poético vai sofrendo no livro, vai se transformando também. Quer dizer, a 

transformação do corpo e a transformação da palavra? 

Noll – ah... eu acho que é muito interessante essa questão... nunca tinha pensado nisto. 

(risos da plateia)  

Comentário de alguém da plateia: (Isso aí é ideia de crítico, crítico de literatura é que 

tem que dar sentido pra isso, né? É pra ele... )  

Noll- É, acho que sim. Nunca tinha pensado nisso. Mas eu acho que faz sentido, é 

interessante sim, essa coisa da transformação do corpo do homem para mulher acompanhar 

a transformação da linguagem. Ele se transforma mesmo... verdade. 

Em um segundo momento, volto a dizer, eu vou trabalhar arduamente no artesanato do 

livro, isso que eu digo assim, que eu começo com a palavra como isca pras coisas aparecerem, 



    218  

 
 

não tem nada a ver com baixa ação, nada disso. É justamente... acho que tem a ver com a 

minha prática da psicanálise, eu sentava naquele sofá e falava... falava... eu gostava muito 

daquela música, porque era uma liberdade muito grande, não havia esse alfinete espetando 

[inaudível] uma maravilha, e eu levei isso para a literatura. 

Pergunta – Em Acenos e afagos você fala de começar a viver no final, quando o 

narrador está morrendo, o que chama de voltar a viver e porquê? 

Noll – Aí é uma pergunta pra mim, muito boa mesmo... eu não tenho a menor ideia 

disto, eu gostei da frase, um crítico chegou a dizer que eu estava fazendo uma coisa católica, 

acreditando na vida post mortem e tal, mas pra mim não foi nesse sentido, eu achei que caiu 

bem, e realmente eles mereciam também, né, cara... a vida é tão difícil... que tenham um 

pouco de utopia, na [inaudível] vai começar a viver agora, dá um pouco de refrigério para os 

atores do livro... 

Fábio – Eu tenho uma interpretação sobre essa questão – só lembrando, eu já escrevi 

dois textos sobre o Acenos e afagos, e estou aguardando publicação; esse é um dos problemas 

da gente, a gente vai para os congressos, apresenta os textos, fica aguardando os anais 

fazerem a publicação... – essa ideia do... porque ele diz “agora eu começava a viver”, tem 

muito essa ideia de voltar à natureza, voltar ao estado de natureza que a cultura em que 

aqueles dois estavam (Noll- estavam na Amazônia?) (sim... sim...), mas ao mesmo tempo é 

na Amazônia, mas ainda é um espaço da cultura que castra aqueles sujeitos, que não deixa 

com que eles vivam tranquilamente o amor ou afeto daqueles dois homens e naquele 

momento em que ele morre é a volta à natureza, é a volta a não castração, é a volta ao espaço 

em que o sujeito pode ser pleno, pelo menos naquele momento ali, eu acho que isso é 

interessante, muito bonito o final do texto, porque é a volta a algo que o sujeito, embora ele 

não soubesse, era o que ele esperava, era o que ele queria... isso não é redenção... é bom 

lembrar isso, né? 

Noll – Esse cara aqui é um belo pensador da literatura, é mesmo... (falando sobre 

Fábio). 

Fábio – Obrigado. Mais perguntas? Sim. 

Pergunta – Bom... Noll, eu percebo em seus textos uma tensão e uma tensão que não 

é conflituosa, mas ela aparece às vezes até de forma cósmica, harmoniosa... entre a 



    219  

 
 

sensibilidade do sujeito e a revelação desse sujeito e dessa sensibilidade também pela... ela 

vem através da brutalidade, da violência em algumas situações, e a própria palavra, o próprio 

verbo também, segue essa mesma tensão, ela vai às vezes suave, mais frágil, mais sensível, 

e às vezes ela vem bruta pra gente, eu queria que você comentasse um pouco sobre isso. 

Noll – É verdade. As coisas se casam inclusive, porque muitas vezes a brutalidade traz 

em si o erotismo, muito frequentemente. Geralmente as cenas de violência dos meus livros, 

no bojo dessa violência há uma paixão muito grande. Um crítico lá de Porto Alegre, que 

conhece um pouco a minha vida, a gente conversa, escreveu um texto dizendo que eu tinha 

sido cantor de igreja, essas coisas todas, mas que na literatura eu era o contrário disso. Na 

brutalidade que eu mostro bastante, mas também há muito do sentimento amoroso, sem 

cinismo, sentimento amoroso mesmo. As pessoas se amam mesmo, mas quando eclode 

também a fúria, é terrível, terrível mesmo. É o Id Freudiano, sei lá, eu acho que todo mundo 

sente isso, eu sinto às vezes vontade de esgoelar o cidadão, mas não esgoelo, ainda bem... 

ah... não, claro... mas a gente escreve muito pra isso, para não esgoelar... (aplausos). 

 

 

Obs: Transcrição realizada por Maria Amélia Castilho Feitosa Callado, após filmar 

toda a conferência. 

 


