UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLANDIA

KARYNE PIMENTA DE MOURA COSTA

O IMAGINARIO DA ANIMALIDADE

NA POESIA DE HILDA HILST:
PALAVRA E CRIACAO ENTRE PASSAROS, CAES, TIGRES E CAVALOS

UBERLANDIA
FEVEREIRO/2019



KARYNE PIMENTA DE MOURA COSTA

O IMAGINARIO DA ANIMALIDADE

NA POESIA DE HILDA HILST:
PALAVRA E CRIACAO ENTRE PASSAROS, CAES, TIGRES E CAVALOS

Tese de Doutorado apresentada ao
Programa de Pos-graduacdo em Estudos
Literarios, da Universidade Federal de
Uberlandia, como parte dos requisitos para
obtenc¢do do titulo de Doutora em Letras —
Estudos Literarios.

Area de concentragdo: Estudos Literarios

Linha de pesquisa: Literatura,
Representagdo e Cultura

Orientadora: Prof.? Dr.* Enivalda Nunes
Freitas e Souza

UBERLANDIA
FEVEREIRO/2019



Ficha Catalografica Online do Sistema de Bibliotecas da UFU
com dados informados pelo(a) proprio(a) autor(a).

C837
2019

Costa, Karyne Pimenta de Moura, 1985-

O imaginario da animalidade na poesia de Hilda Hilst: palavra e
criagdo entre passaros, caes, tigres e cavalos [recurso eletronico] /
Karyne Pimenta de Moura Costa. - 2019.

Orientadora: Enivalda Nunes Freitas e Souza.

Tese (Doutorado) - Universidade Federal de Uberlandia, Pos-
graduacédo em Estudos Literarios.

Modo de acesso: Internet.

Disponivel em: http://dx.doi.org/10.14393/ufu.te.2019.2437

Inclui bibliografia.

1. Literatura. I. Souza, Enivalda Nunes Freitas e, 1963-,
(Orient.). Il. Universidade Federal de Uberlandia. P6s-graduagao
em Estudos Literarios. lll. Titulo.

CDuU: 82

Bibliotecarios responsaveis pela estrutura de acordo com o AACR2:
Gizele Cristine Nunes do Couto - CRB6/2091
Nelson Marcos Ferreira - CRB6/3074




KARYNE PIMENTA DE MOURA COSTA

O IMAGINARIO DA ANIMALIDADE
NA POESIA DE HILDA HILST:

PALAVRA E CRIACAO ENTRE PASSAROS, CAES, TIGRES E CAVALOS

Tese de Doutorado apresentada ao
Programa de Pés-graduagdo em Estudos
Literarios — Curso de Doutorado em Estudos
Literarios do Instituto de Letras da
Universidade Federal de Uberlandia, como
parte dos requisitos necessarios a obtengao
do titulo de Doutora em Letras, area de
concentragdo: Estudos Literarios.

Uberlandia, 05 de fevereiro de 2019.

Banca Examinadora:

A\

- ~

Prof.2 Dr.2 Enivalda Nunes Flgitas e Souza / UFU (Presidente)

f

(.\DJ{_’,{}TL A2yl rliu_‘;,-f) Aot/ 'O~
Prof.2 Dr.2 Solange [Fiuza Cardoso Yokozawa / UFG

J

\;x*w t_,k\ﬁ?-;v\—\. \‘L‘/\ \//‘—:-LJJ _“’_“L‘LQ\J\_C:\-«_,
Prof.2.Dr.2 Claudia Mentz Martins / FURG
V/

‘[..-_.. " \ . o
/‘(,m-(}ﬂ\c,‘IEJ’W%
Prof# Dr.2 Carolina Duarte Damasceno Ferreira / UFU

Ladwu}x

Prof. Dr/ Paulo Fonseca Andrade / UFU




A minha amada mamae, Glducia,
meu exemplo de
mde dedicada

e guerreira.

Quem me inspira a
ir em frente,

sem pensar nos
obstdculos,

pois, segundo ela,
“a vida sempre
nos traz

esperanca’”.



AGRADECIMENTOS

A Deus e a minha fé, pela vida e saide que se traduzem e emanam em criatividade.

A minha familia, pelo gesto criativo de cada um, que me inspira e me motiva a seguir.

A minha mie, Glducia, pelo carinho, pela entrega e pelas oracdes. O incondicional
apoio diante dessa caminhada, cujo incentivo € visivel desde minha mais tenra idade.
Sem seu afeto, sua compreensdo, suas palavras, seus conselhos, seu cuidado e sua
companhia sempre sdbia, generosa, energizante, admirdvel, serena, inspiradora e
criativa, eu ndo teria superado os desafios que s6 ela sabe que vivi. Agradeco sua
presenca nas descobertas e emocdes de momentos académicos e didlogos. Minha mae:
minha fonte de inspira¢do nessa caminhada.

Ao meu pai, José dos Reis, pelo didlogo e pela confianga, fortalecendo-me a vencer e
acreditando na esperanga e nos sonhos, uma referéncia de criatividade e inspiragdo
diante do tempo e da escrita.

Ao meu tio e padrinho Magno, pela poesia e pela sabedoria, com o olhar sempre certo e
firme nos ideais que sdo alcancados com fé e dedicacdo, pelo exemplo de entrega aos
estudos, pelo constante aconselhamento e pela for¢ca que motiva as descobertas rumo a
um mundo melhor que transforma e cura vidas.

As memérias de meus avés José Nelson e Valdomira e de meu tio Gilson. Escrevendo,
eternizo-os.

Ao meu avd José Nelson, pela histéria e pela dedicacdo, por ser pioneiro, criativo e
guerreiro diante de qualquer desafio. Quando ele transpds barreiras intransponiveis de
estudo e foi além de qualquer expectativa, ndo sabia que seu gesto de coragem inspiraria
sua Unica neta a seguir nas vicissitudes dessa etapa académica. Foi em meu avo e em
sua vida que me espelhei para chegar até aqui. Todos os dias dessa caminhada eu me
lembrava dele. Em cada luta e em cada vitdria, foi de sua raiz que brotava minha forca
criativa. Meu avo, costurando a historia de sua familia como alfaiate, e eu, costurando
minha histéria com palavras, tecemos os fios da vida com fé, poesia e encantamento.

A minha avé Valdomira, pelo amor e pela determinagio. Dela vem minha certeza de
que a sensibilidade e a for¢a estdo em olhar o mundo com encantamento, valorizando os

sonhos. Gracas ao seu cuidado, seu carinho e suas vivéncias, sou quem eu sou.



Ao meu tio Gilson, pela musica e pela alegria, cada passo fortalece novos passos. A ele
e a sua forca de vontade em superar limites, agradeco a valorizacdo e o incentivo de
minha criatividade.

Ao meu marido, Lucio Fldvio, pela garra, pelo aprendizado e pelo crescimento mutuo
diante dos desafios, pelo companheirismo no abraco que me fortalece e pelo sorriso que
me traz confiancga, na certeza do exemplo de sua determinacao. Desde o inicio de minha
caminhada académica, ele tem estado ao meu lado, cuidando de mim, priorizando meus
estudos, acreditando no meu potencial, aconselhando-me e incentivando minha
inspiracdo com seu olhar sempre afetuoso, com sua sabedoria e com sua presenca em
momentos académicos, dentre outros momentos, todos eles fundamentais para minha
criatividade.

A todos os familiares e parentes, que me inspiram na torcida e na caminhada. A minha
tia Cecilia, pelo cuidado e por me ensinar como o mundo € imenso € merece ser
descoberto. A minha madrinha Maria, pelas oracdes e pela atencio.

A memdria de minha madrinha Elci, pelo afeto e pelo amor aos estudos, e de cada tio-
avo e tia-avo eternizados.

A minha orientadora Eni, pela sabedoria, pela competéncia e pela ternura. Sua luz,
como o fio de Ariadne, sempre me oportuniza novos caminhos criativos e descobertas.
Desde a iniciagdo cientifica, em 2004, sua voz e sua acolhida em mim me inspiram a
poesia, nela personificada. E uma longa e grata travessia poética que venho trilhando ao
seu lado.

A Universidade Federal de Uberlandia, que me acolhe em saberes, reflexdes e vida
desde 2002. Pelo ensino publico, gratuito e de qualidade, que possibilita o acesso a
educagdo, qualquer que seja o género, a raga, a faixa etdria ou o contexto social e
econdmico do sujeito. Como mulher, exerco minha voz. Que a cada dia mais mulheres
ocupem 0s espacos que quiserem com sua voz e criatividade, principalmente o espago
da pesquisa académica.

Aos admiraveis e dedicados professores desse Programa de Pds-graduagdo, que sdo
minha inspiracdo para essa caminhada rumo ao conhecimento e me possibilitaram
leveza e seguranga em meus passos, desde meu ingresso no curso de Letras, em 2002,
ao convivio académico, as disciplinas cursadas no doutorado, aos semindrios de

pesquisa, aos eventos cientificos, estendendo-se do meu exame de qualificacdo até a



defesa de tese. A cada professor que contribuiu e tem contribuido em minha trajetéria
de vida com os dons da sabedoria e do amor ao ensino, desde minha infancia, até os dias
atuais: sou o resultado da dedicacao deles.

Ao corpo administrativo desse programa de pds-graduacdo. Aos seus funciondrios e
secretdrios, que sempre foram atenciosos comigo, minha gratiddo pela competéncia e
pelo olhar humanizado, pleno de cuidado no atendimento ao publico.

Ao Grupo de Pesquisa Poéticas e Imagindrio — POEIMA, pelas reflexdes, pelos
didlogos, pelas descobertas e pelos afetos.

A amizade espontinea que emana em sua energia rumo ao acreditar, ao solidarizar-se e
ao entregar-se em apoio e inspiracdo. Agradeco esse dom cultivado e retribuido ha
longos anos e brotado por essa caminhada académica. Sem a inspiradora e exemplar
sabedoria e garra das amizades, eu ndo teria conseguido seguir nos estudos com a
necesséria poesia da vida. A amizade que torce, que me acolhe em sorrisos, atengio,
generosidade e luz, que compartilha lutas e vitérias, que se fortalece, que aconselha e
que diz as palavras certas no momento certo. Muito obrigada!

Agradeco, finalmente, o dom da criatividade que ha em cada um de nés. Como seres
Unicos, somos criativos em tudo aquilo que fazemos, independentemente de talento ou
dos caminhos da vida. E a criatividade que impulsiona esse mundo a ser um lugar
melhor. Onde ha o gesto criativo, ha saberes, descobertas, superacdo, esperanga e

Poesia.



Carrega-me contigo, Passaro-Poesia

Quando cruzares o0 Amanha, a luz, o impossivel
Porque de barro e palha tem sido esta viagem
Que fago a s6s comigo. Isenta de tracado

Ou de complicada geografia, sem nenhuma bagagem
Hei de levar apenas a vertigem e a fé:

Para teu corpo de luz, dois fardos breves.
Deixarei palavras e cantigas. E movedicas
Embacadas vias de Ilusdo.

Nao cantei cotidianos. S6 te cantei a ti
Pé4ssaro-Poesia

E a paisagem-limite: o fosso, o extremo

A convulsido do Homem.

Carrega-me contigo.
No Amanha.
(HILST, 2017, p. 440-441)



RESUMO

Hilda Hilst (1930-2004), poeta, dramaturga e ficcionista, fortaleceu sua producdo
literdria com base no didlogo com as estruturas profundas da psique humana.
Circunscrita aos anseios criativos da poesia contemporanea do século XX, que retrata
questionamentos ultimos do homem diante de sua condicdo de finitude perante as acdes
do tempo e da morte, Hilst constituiu em sua lirica uma inspiragdo que recupera o
arquetipico das vivéncias humanas, bem como da criagdo poética, atitudes essas prenhes
de tensdes e ambivaléncias aproximdveis, por gestos instintivos, da animalidade. Nesse
prospecto, a autora criou poemas que simbolizam, na animalidade, uma via tanto da
expressividade do eu em busca da palavra, bem como da maneira como o eu traveste-se
para alcangar, pela poesia, a ruptura com o tempo. Os confrontos do sujeito lirico com a
criacdo poética e com a finitude do homem diante do tempo, exercidos em encenacgoes
erdticas que imiscuem sua procura afetiva por uma totalidade, sdo oportunizados pela
presenca da animalidade, que contempla, dentre demais imagens, porco, pdssaros, caes,
tigres e cavalos. Pela criacdo poética e pela certeza da finitude, o carater afetivo do
imagindrio da animalidade trespassa o tempo e o espaco, bem como engendra um
enfrentamento da condicdo do homem mortal e temporal. Nesse aspecto, a pesquisa
investiga o entusiasmo poético que reatualiza, pelo imagindrio da animalidade, mitos,
imagens e simbolos e reitera uma antiga questdo: a poesia como reveladora da palavra e
da esséncia de sua criagdo. Esta pesquisa estd sob o arcabouco tedrico de, dentre outros,
Gilbert Durand (2002), Gaston Bachelard (1988a), Carl Gustav Jung (1996), Ana Maria
Lisboa de Mello (2002), Maria Zaira Turchi (2003), Alfredo Bosi (2000) e Hugo
Friedrich (1978).

Palavras-chave: Hilda Hilst; Imaginério poético; Animalidades; Criacdo; Palavra.



ABSTRACT

Hilda Hilst (1930-2004), poet, playwright, and fiction writer, strengthened her own
literary works by dialoguing with the human psyche deep structures. Dealing with the
creative urge of the 20th century contemporary poetry, which depicts humankind
ultimate questions in the face of its finite condition before the actions of time and death,
Hilst composed in her works an inspiration that retrieves the archetypical aspect of
human experiences as well as of the poetic creation, and these attitudes are filled with
strain and ambivalence that resemble the animality in its instinctive gestures. In this
perspective, the author composed poems that use animality to symbolize a way of
expressiveness of the subject in search of the word, as well as the way the subject
dresses to break the time through poetry. The animality which include pig, birds, dogs,
tigers, horse and the like make it possible to the lyric subject to confront the poetic
creation and the finite condition of humankind before the time, by means of the erotic
performing that merges the affective search for a totality. Due to poetic creation and
certainty of finitude, the affectivity of the imaginary of the animality passes through
time and space, and makes it possible to confront the human condition, mortal and time-
bound. Thus, the research investigates the poetic enthusiasm that updates myths, images
and symbols through the imaginary of the animality, and reassures an old issue: poetry
as a means of revealing word and its creation. This research relies on the theoretical
basis that consists of Gilbert Durand (2002), Gaston Bachelard (1988a), Carl Gustav
Jung (1996), Ana Maria Lisboa de Mello (2002), Maria Zaira Turchi (2003), Alfredo
Bosi (2000), and Hugo Friedrich (1978), among other scholars.

Keywords: Hilda Hilst; Poetic imaginary; Animality; Creation; Word.



SUMARIO

INTRODUGAO ..o 12

CAPITULO 1 - A TRAJETORIA DA INSPIRACAO, DA CRIATIVIDADE E

DAS ANIMALIDADES EM HILDA HILST......ccooooiiiiiiiiineeeeeeeeeeeeen 21
1.1 Entre vivéncias poéticas de Hilda Hilst: “Converso e passeio com meus caes” ....... 22
1.2 A criatividade em imagens poéticas: uma energia que inspira palavras ................... 44
1.3 “Porco-poeta”: o verbo e o contraponto da animalidade.............cceeeveeiireiiencine e 55

CAPITULO 2 - ENTRE PASSAROS E ASAS: O VOO DA CRIACAO

POETICA ..ottt 65
2.1 “Pastora entre os animais”: Diana, a deusa da animalidade, canta cangdes.............. 66
2.2 “Passaro-Poesia” e 0 voo da criagio poética pela simbolica de caro....................... 74

2.3 Asa, passaros e plumas no canto de Orfeu: “Que canto ha de cantar o que

10152 16 L0 2 USRI 88
2.4 Péssaro, voo e dgua: a poesia do desejo e da Eternidade .........c.ccccoecueeeniiennneennnne. 102

CAPITULO 3 - A PALAVRA NA CONSTELACAO SIMBOLICA DOS CAES
EDOSTIGRES ..o 107

3.1 TIgres, dENteS € GAITAS ....ccuveerueeriieiieeieeiee ettt et st e et e e e e e sene e e sanees 108

3.2 “Lobos / Lerdos leopardos / Cadelas™: a animalidade selvagem da morte que

CONQUISEA PALAVIAS....eeiuiiieiiiieiiie ettt ertee et e et e et e et e e st e e sseaeessaeesaseeesnseeesaseeennnes 113
3.3 “Garra de ferro” e “Lobos” aquietados pela palavra........ccccceeevieeeiiienciieenineenneen. 121

3.4 Entre tigres, caricias e garras: o deleite em “Um corpo e duas batalhas” e “s6 os

tigres MitiZam @ SUA SEAE™ .....cc.eirueeiiriiiriiiieeit ettt ettt ettt 130
CAPITULO 4 - CAVALOS, EGUAS E GALOPES NO GESTO

CRIACTONAL ...ttt sttt et 139
4.1 Entre cavalos: a constelacdo simbolica da memoria no erotismo do galope........... 140

4.2 As “éguas da noite”, os “cavalos da ilha” e “Cavalo, halo de memoria”................ 153



4.3 “Teu cavalo cego” e “Cavalos negros” entre as palavras..........cceeceeveeeeciieneeenneene 166

4.4 O ser “mais pelo” e o “continuar a caminhada” pela identificagdo em si da

ANTIMNALIAAAEC ..ot e e e e e e e e e e e e e e eaeeeaaaaseeaaaraeeeanaasseanaaasseannns 176
CONGCLUSAO. ... oot oot et e e et e s et et et e s e s et et e s e s es e s et esesesesesesesesesesesenas 186

REFERENCIAS ...ooooooeeoeoeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 194



INTRODUCAO

12



13

O imagindrio da animalidade em Hilda Hilst vincula-se as inquietudes de um eu
lirico em busca do expressar-se naquilo que o remonta ao que nutre de mais profundo e
arquetipico. Sentindo-se como em transito pelo devir, por meio de imagens de
animalidades, o sujeito descobre-se em embate com a sua temporalidade e com os
temores que situam sua condi¢do temporal e mortal. Com base em um terror de morte
anunciado desde os primdrdios, Hilda Hilst celebra, em palavras, a possibilidade de
reverter a temporalidade pelo exercicio da metalinguagem, que salvaguarda uma
transformacdo e ruptura com o tempo cronolégico.

Dentre varias imagens que cantam a condi¢cdo temporal do eu lirico e sua tentativa
de reverter tal condi¢do rumo a uma progressdo infinita e profunda, por meio da palavra
poética que reverbera em versos, a animalidade configura-se como uma via de
expressao e de aproximagdo do eu a estruturas profundas e inconscientes. A tematica da
animalidade € recorrente ndo apenas na literatura, mas também nas artes em geral, e
sinaliza o repouso do homem naquilo que lhe traz tranquilidade, afeto e coragem. Os
animais, desde tempos ancestrais, trazem ensinamentos ao homem, seja pelo despertar
da observacao, seja pelo oportunizar da imitagao.

Os gestos de acolhimento, luta, leveza, cooperativismo, protecdo, agilidade,
temperanca, forca, competi¢do, sobrevivéncia e coragem sdo transmitidos de geracao
em geracdo e trazem variantes simbdlicas entre diversos povos, etnias e culturas. Sdo
gestos também observados entre os animais, e, nesse sentido, 0 homem assimila-se
simbolicamente ao animal no gesto da escrita, como percebe-se em Hilda Hilst.

A temdtica da animalidade € amplamente abordada. H4 a vertente humanista,
proposta pela pesquisadora Maria Esther Maciel (2016), uma linha que se diverge da do
imagindrio, que € simbdlica, a perspectiva que seguimos nessa presente investigacao.
Além da referida vertente, hd ainda uma outra linha de pensamento, a que abarca
questdes éticas e biopoliticas, valorosas para as questdes ambientais e de
sustentabilidade vigentes, mas as quais ndao foram seguidas nesse estudo, pautado, por
sua vez, no debrucar de mitos, imagens e simbolos proeminentes na linguagem poética
hilstiana.

Quando o homem associa ao animal seus gestos mais intimos, recorre a uma
estrutura profunda, cristalizada, anterior a sua cultura, denominada arquétipo. Carl

Gustav Jung (1996) descreve a presengca de imagens arquetipicas no inconsciente



14

humano, que se repetem nos diferentes povos. O contetido imagético do homem, nesse
sentido, repercute imagens que se atualizam em simbolos e mitos.

Na procura pela palavra, o homem af encontra uma pacificag¢do de tudo aquilo que
o inquieta, ainda que essa procura seja ardua, desafiante e movente. Pela palavra, o
homem ndo apenas se expressa, mas interlocuciona com o que teme, o inquieta ou lhe
desperta curiosidade. E o exercicio da palavra cantada em versos que apazigua o homem
diante do devir, que equilibra suas forcas antagdnicas, as quais coexistem em tensdes
ambivalentes, cujo movimento € oscilante, dai a instabilidade e a ruptura do homem
diante do tempo. Afastando-se de sua temporalidade, o homem, pela palavra, adentra o
tempo sagrado.

Sobre o tempo sagrado, que a palavra poética conquista, Mircea Eliade assinala
que “[...] o tempo sagrado e forte é o Tempo da origem, o instante prodigioso em que
uma realidade foi criada, em que ela se manifestou, pela primeira vez, plenamente, o
homem esforcar-se-4 por voltar a unir-se periodicamente a esse Tempo original”
(ELIADE, 2008, p. 73, grifo do autor).

Diante dessa inconstancia, a escrita e o eternizar-se pela palavra cantada em
versos urgem como um fragmentar-se, uma maneira de dissipar-se do tempo e ganhar
fugacidade, leveza e plenitude. E um caminho para a liberdade do tempo profano,
entendido como o cronolégico, rumo a um tempo total. Rompida de transitoriedade e de
finitude, a morte é resguardada do homem ndo como um fend6meno do destino, mas
como uma via a ser ultrapassada e rompida pela palavra em sua energia criadora de
VErsos.

Dentre tantos aspectos que circundam o embate do eu lirico com o que o atordoa
ou desconhece, encontramos as temdticas da morte e do erotismo. O erotismo, para
Georges Bataille (1968), € uma busca psicoldgica que transfigura o sujeito de um
contexto de fragmentagdo rumo a uma continuidade.

De descontinuo a continuo, de fragmentado a total, condi¢cdes complementares,
mas prenhes de tensdo, antagonismo e ambiguidades. Pela palavra, o erotismo perfaz-se
como uma energia Unica, assimildvel pela procura por aquilo que falta, uma busca
infinita que jamais cessa. Seria esse cessar s6 possivel com o transito da morte?

Morrer é a condicio médxima da finitude do homem. E uma energia que

impulsiona o homem a buscar, a desafiar, a ir além. E o tempo cronoldgico na expressao



15

maxima do devir. Cantar a morte € um recurso que oportuniza ao poeta cantar o tempo e
transformé-lo em esperanca e continuidade. Como ser que busca, o eu lirico entoa
cangdes ndo apenas para ir além do tempo, mas para alcangar o mistério da criatividade,
tida, no oficio da escrita poética, como uma energia que necessita ser compreendida em
sua origem.

Diante dessa conjuntura, a animalidade situa o eu lirico em uma condicdo de
enfrentamento de sua temporalidade para o alcance de um tempo infinito. A
animalidade € uma fonte de inspiracdo para a poeta, dramaturga, ficcionista e cronista
Hilda Hilst (1930-2004). Nascida em Jad (SP) e falecida em Campinas (SP), Hilst situa
em sua producido o eu lirico diante de seus conflitos e de sua existéncia mais profunda.

Suas primeiras obras foram fruto de sua dedicagcdo ao oficio de versos. Atraida
pelos géneros cldssicos, Hilda Hilst ora seguia a estrutura ritmica de baladas, odes,
elegias, trovas, sonetos, cantos, dentre outros, ora transformava tais estruturas. Dentre
0s temas, 0 amor e sua inconstancia, a metalinguagem, o tempo, o mistério de Deus, a
morte e o erotismo circundam desde os primeiros versos a criatividade de uma poeta
que cantava, sobretudo, a vida, a paixdo e o desconcerto do homem diante de um tempo
que o dilacera.

A poeta assim define como se originam seus versos: “um fluxo amoroso [...] um
sentimento que nao sei definir, uma coisa febril, como se vocé estivesse entrando em
contato com algo que ndo sabe explicar. E um sentimento quente, fervoroso, e entio a
poesia vem quase num fluxo, quase inteira” (MASCARO, 2013, p. 92).

O contexto de recepcdo da critica, com uma obra densa e instigante que repercute
na contemporaneidade questdes ultimas do homem contemporaneo, fez de Hilda Hilst
um dos principais nomes da literatura escrita em lingua portuguesa, desde a lauda de
importantes prémios a traducdes de sua obra e estudos académicos.

Acerca da fortuna critica diante da obra de Hilda Hilst, notamos a diversidade de
estudos de sua producdo no que tangencia os temas do amor, da morte, do erotismo, do
corpo, do sagrado e do profano, com debate sobre a questdo do género e a sexualidade.
Sdo estudos que apontam a autora em estreito vinculo com as questdes mais
desconcertantes do homem.

Sua trilogia erético-obscena, bem como a disponibilidade de sua obra pela Editora

Globo teriam envergado uma visdo mais proeminente de seus estudos na academia,



16

intensificados em virtude de uma linguagem tida, por muitos, como obscura, mas
prenhe de significados simbdlicos e imagéticos. Além disso, a investigacao sobre Hilst
concentra os géneros literdrios percorridos pela autora, tanto pelo viés analitico como
descritivo.

Investigando a fortuna critica de Hilst, notamos que a animalidade nao foi tratada
ainda sob o enfoque simbdlico. Pela criagdo poética, sua poesia retrata tensdes e
ambivaléncias caracterizadas por gestos instintivos, aproximdveis da animalidade.

Segundo Durand, o homem tem “tendéncia para a animalizagdo do seu
pensamento € uma troca constante faz-se por essa assimilacdo entre os sentimentos
humanos e a anima¢do do animal” (DURAND, 2002, p. 71). E ainda, animalidade ¢
“[...] como um abstrato espontaneo, o objeto de uma assimilagdo simbolica, como
mostra a universalidade e a pluralidade da sua presenca tanto numa consciéncia
civilizada como na mentalidade primitiva” (DURAND, 2002, p. 70).

De uma vida de juventude com a expressividade da beleza e da manifestacdo de
Hilda Hilst diante de sua posi¢do na sociedade como mulher que expressa sua voz e
sentimentos em palavra a uma opcao pelo recolher-se na Casa do Sol para a entrega
plena a criatividade, notamos uma escritora que transitou sua caminhada pela palavra e
pela busca do conhecimento.

Leituras filoséficas, dentre tantos assuntos de interesse, a mortalidade foi um tema
que lhe despertou, desde a infancia, o temor pelo fim. A vida, para a poeta, era um
espaco mais que de criagdo, e sim uma pulsdo que a movia na descoberta € no
questionamento de sua condi¢do dltima.

Mais que fonte de inspiracdo, a vida em Hilda Hilst era 0 momento dnico de
entoar a poesia em sua voz para 0s povos, religando-os a estruturas ancestrais,
inconscientes € desconhecidas. Como uma projecdo para a atemporalidade. O fazer
poético € instaurado, nos versos hilstianos, por uma energia passivel de contemplar o
universo em possibilidades infinitas através de um canto profundo e que ressignifica o
homem diante do destino.

Pela palavra, Hilda Hilst rompia sua condi¢do temporal e alcancava esferas
desconhecidas. A procura por versos, imagens e vocdbulos inspirava-lhe ir além, e a

animalidade irrompia como uma pulsdo do eu de encontro com sua inconsciéncia, com



17

suas forcas mais intimas, arraigadas a uma temporalidade além da transitoriedade da
condi¢dao mortal do ser.

O vinculo de Hilda Hilst com os animais representa uma simbdlica que acalenta o
eu lirico na esfera da totalidade de sua criagdo. E um laco estreitado em imagens e
simbolos que trazem para o homem contemporaneo o resgate de uma esséncia profunda
e natural, rompida na contemporaneidade pelo tecnicismo e pelo afastamento do homem
da harmonia e da confianga em seus gestos instintivos.

Ainda que seja proeminente em gestos brutos, a animalidade oscila desde a
robustez a leveza e liberdade. Assim, ao se reportar a tais gestos, o eu lirico presente na
poética de Hilda Hilst assimila, na criacdo por palavras, uma via para o apaziguamento
de sua transitoriedade por meio da recuperagdo de estruturas inconscientes ancestrais.

Hilda Hilst inspira-se em pdssaros, caes, tigres e cavalos, dentre outros animais, o
porco, cuja animalidade se diverge das demais por denotar o baixio e a tensdo do verbo
para a criacdo de versos. A esses animais, o eu lirico vincula sua criagdo e o exercicio
da busca pela palavra, ora simbolizando a si como esses animais, ora atribuindo a
referida animalidade a um outro por quem o eu procura ou a quem dedica seus versos.

Assim, nossa pesquisa teve como norte uma pergunta: por meio de quais recursos
imagéticos relacionados a animalidade a lirica de Hilda Hilst canta a criacdo poética? O
levantamento da hipétese de a poesia oferecer elementos interpretativos que engendram,
pela animalidade, a inspiracdo, norteia os quatro capitulos da tese, mediante andlise da
producao lirica de Hilda Hilst, na perspectiva da Critica do Imaginario.

O procedimento metodolégico que trilhamos no exame da poesia de Hilda Hilst
foi o da andlise mitocritica, estudo dos elementos miticos, simbdlicos e imagéticos
inerentes 2 criacdo literdria. E um método que se infunde no dinamismo interno dos
mitos, “mediante o confronto do universo mitico que forma a compreensio do leitor
com o universo mitico que emerge da leitura de uma obra determinada” (TURCHI,
2003, p. 40).

Nossa tese estrutura-se em quatro capitulos. O primeiro capitulo, A trajetoria da
inspiracdo, da criatividade e das animalidades em Hilda Hilst, versa sobre as vivéncias
poéticas que nortearam a criagdo hilstiana e como a criatividade se infunde em imagens
poéticas e inspiracdo. O contraponto da criatividade, em sua busca pela palavra que

revela a verdade, dar-se-4 na leitura da imagem contrapontistica do “Porco-poeta”, que



18

tangencia animalidade e humanidade, baixio e revelacao.

O segundo, terceiro e quarto capitulos tratam o gesto criativo. Tivemos como
objetivo, nesses trés capitulos, reconhecer o lugar de Hilda Hilst na representacdo da
animalidade como recurso expressivo para o canto lirico do desejo pela palavra poética,
que se transforma no oficio da criacdo poética em mitos, imagens e simbolos.

O segundo capitulo, intitulado Entre pdssaros e asas: o voo da cria¢do poética,
aborda a presenca de mitos na criatividade e na animalidade. Os mitos de Diana, Icaro e
Orfeu sao aludidos na poesia de Hilda Hilst e oportunizam serem retomados nas versoes
que os celebrizaram. Além disso, é feita a leitura da animalidade etérea e sublime
presente nos passaros, simbdlicos de liberdade, inspiracdo e superacdo da efemeridade
do homem.

O terceiro capitulo, denominado A palavra na constelagdo simbdlica dos cdes e
dos tigres, examina a animalidade de tigres, dentes e garras, representativos do tempo
que corrdi e da morte que aterroriza e inquieta o eu lirico, que, apesar de se reconhecer
finito, vé na morte uma possibilidade de exercicio da criatividade. Apds, analisamos
como a constelacdo simbolica de lobos, leopardos e cadelas prefigura a animalidade e a
conquista de palavras, que aquietam da garra de ferro a lobos. Verificamos, ainda, em
tigres, caricias e garras, como se dé o deleite da criatividade.

Ja no quarto capitulo, Cavalos, éguas e galopes no gesto criacional, detemo-nos
na leitura da animalidade pela constelacdo do cavalo, que assimila tanto o erotismo
quando a criatividade. Pela simbdlica do galope e do cavalgamento, interpretamos a
presenca do erotismo na criagdo poética, em imagens de cavalos relacionados com a
memoria da noite, da ilha, da cegueira e da escuridao.

A pesquisa teve os seguintes objetivos especificos: (1) a realizacdo de pesquisa
bibliogréafica acerca de animalidade e criatividade, tanto no campo tedrico como
literario, pela Critica do Imagindrio; (2) a investiga¢do da fortuna critica da poeta no
que diz respeito a animalidade e a procura pela palavra, vinculada ao arcabougo critico-
tedrico; (3) a selecdo de poemas hilstianos que desvelam o imaginario da animalidade,
tendo como corpus critico e analitico a obra Da poesia (2017), donde foram
investigadas sete obras publicadas pela autora em distintos momentos de densidade

criativa e de vivéncia poética, publicacoes proeminentes da temdtica abordada, o



19

imagindrio da animalidade; e (4) a interpretacao dos poemas selecionados pela referida
postura critica.

Formulamos reflexdes amparadas na perspectiva tedrica da Critica do Imagindrio,
defendida por Gilbert Durand (2002). Um regime de imagens, denominado diurno,
evoca a animalidade por meio de referenciais simbdlicos associados ao teriomérfico,
seja pela presenca de insetos, cujas larvas movimentam-se cadticas, com marcas de
agitacdo, seja pela simbologia dos bovideos, na qual o cavalo se assimila a morte, ou
pelas representacdes dos lobos e dos ledes, cujos dentes afiados desafiam o tempo com
a mordicancia e com a boca aberta que trazem o terror de seus dentes afiados, os quais
designam o gesto de devorar, mesmo gesto observado no mitologema de Cronos, que
devorara os filhos. O regime diurno € uma tentativa de superar a morte. Os animais,
nesse regime, sao portadores desse sentido atemorizante, que € a presen¢a da morte.

Durand (2002) trata as construgdes simbdlicas com base em arquétipos — as
imagens primordiais coletivas — em consonancia com as indaga¢des humanas mais
inconscientes. O estudioso categoriza o simbdlico em trés estruturas de representagao:
esquizomorfas, misticas e sintéticas, que se correlacionam aos “gestos dominantes”,
postural, digestivo e copulativo.

O arcabouco tedrico da Critica do Imagindrio, pela perspectiva mitocritica,
endossa a constatacdo da temporalidade humana, evocada em versos que explicitam
como a lirica hilstiana circunda o imagindrio da animalidade na literatura
contemporanea. Para tanto, identificamos como esse imagindrio se fortalece na
contemporaneidade, por meio de um referencial simbdlico, recuperado na obra da poeta,
que se faz presente na psique de todos os povos, como uma via de aprofundamento na
poesia da autora pelos meandros das inquietudes humanas destacadas, nesse estudo, por
meio de imagens de animalidade.

Desta forma, na constelagdo simbdlica da ascensionabilidade, asas e pdssaros
reportam a poesia para o seu teor de inspiracdo e leveza. Por sua vez, caes, tigres, lobos
e leopardos tratam a criatividade poética que se configura abrupta, selvagem,
dilaceradora, em que intuicao e trabalho técnico se articulam entre embate e gozo. Por
fim, as imagens equinas evocam a liberdade da poesia, cuja inspira¢do percorre esferas
desconhecidas e intuitivas, indomdveis, mas prenhes do aspecto ambivalente da vida e

da morte, simbolizadas no movimento do trote e do cavalgamento do cavalo, que marca



o tempo da escrita e da criatividade.

20



CAPITULO 1
A TRAJETORIA DA INSPIRACAO, DA CRIATIVIDADE E DAS
ANIMALIDADES EM HILDA HILST

21



22

1.1 Entre vivéncias poéticas de Hilda Hilst: “Converso e passeio com meus cides”

O vinculo de Hilda Hilst com a criatividade por meio da animalidade faz-se
visivel no espago de sua morada, denominada Casa do Sol, hoje Instituto Hilda Hilst —
Centro de Estudos Casa do Sol (IHH), localizado em um condominio de chicaras do
Parque Xangril4, em Campinas (SP). Para onde a poeta mudou-se em 1966, a Casa do
Sol € habitada por varios cdes, os quais denotam uma presenga nesse espagco que nao €
isenta de significado simbélico. Trata-se de uma constitui¢do imbricada a vida e a
energia que deles emana rumo a conquista da inspiracdo e das palavras.

Além da presenca dos caes, que tém liberdade na Casa do Sol, a estrutura em si
dessa Casa, nos aspectos da centralidade de uma fonte em seu patio, ladeado por uma
arquitetura oval em comunh@o com exuberante natureza, que inclui frutos, pdssaros e a
ancestralidade das figueiras, tornam esse lugar um reftigio diante do caos e da
efemeridade do tempo.

O espaco, os entes que o rodeiam e os elementos da natureza sdo constitui¢des
simbolicas que conduzem ao equilibrio necessario para a inspiragdo. Para a poeta, o
oficio de sua escrita tanto na lirica quanto no teatro, na fic¢do e na cronica, urgia uma
sacralidade e uma unido com os aspectos mais profundos do inconsciente.

Na tentativa de uma religagdo a um tempo original que libertasse o eu do Cronos,
da finitude e do esquecimento, a Casa do Sol foi arquitetada por Hilda Hilst como um
espaco eterno, acolhedor e aconchegante de suas palavras. Enquanto um escudo protetor
da criatividade e da inspiracdo, esse espaco se inseria, em arquitetura circular, como
uma veia do sagrado diante do profano. Conjugados e simultaneamente distintos,
sagrado e profano infundem-se como a manifestacio de uma energia criativa e
equilibrante da inspiragdo. E na fusdo entre alto e baixo, claro e escuro, espiritual e
carnal, inspiracdo e técnica que a poesia de Hilda Hilst reencena a totalidade do sagrado.

A forca criativa e criadora da palavra, nesse sentido, em meio a um ambiente de
devocdo e protegido pelos animais e pela natureza, dar-se-ia nas nuances do sagrado e
do entendimento do homem que se questiona e se coloca diante do tempo com um
enfrentamento de sua condicao mortal e efémera pelo oficio de palavras.

A Casa do Sol ndo se inscrevia como um espago de isolamento. Pelo contrério,

varios artistas, escritores e estudiosos foram ali abrigados, e ainda hoje emanam dali



23

conhecimento e pesquisa. Desde 2005, fundado pelo escritor José Luis Mora Fuentes, o
IHH, por meio de visitas, programa de residéncias, parcerias € um clube de assinaturas
denominado Obscena Lucidez, divulga a vida, a obra e a fortuna critica hilstiana, além
de preservar a institui¢ao e dela irradiar e produzir cultura.

O acervo pessoal de Hilda Hilst é encontrado na Sala de Memoéria Casa do Sol,
com produgdes inéditas, e no Centro de Documentagdes Alexandre Euldlio, da
Universidade de Campinas (Cedae-Unicamp). Com edi¢des originais esgotadas, sua
obra completa foi reeditada em 2000 pela Globo Livros, sob a organizacdo de Alcir
Pécora, e, em 2016, a Companhia das Letras adquiriu os direitos de publicacdo. Um dos
principais nomes da producdo literdria em lingua portuguesa do século XX, Hilda Hilst
teve sua obra traduzida em varios paises: Estados Unidos, Canada, Argentina, Italia,
Franca, Portugal e Alemanha, além de ter sido agraciada por notdveis prémios: o PEN
Clube de Sao Paulo; o Grande Prémio da Critica pelo Conjunto da Obra, da Associacdo
Paulista dos Criticos de Arte (APCA); o Jabuti e o Moinho Santista, pelo conjunto da
producdo poética.'

As vivéncias criativas propiciadas pela Casa do Sol estendem-se ndo apenas pela
criacdo literdria de Hilda Hilst em sua inspiracdo por meio de imagens poéticas, mas,

sobretudo, por sua inquietude perante o conhecimento, a imortalidade e o universo:

Eu ndo posso acreditar que eu, tendo sentido tudo que senti, tendo
visto tudo que eu vi, tendo tido essa compaixdo de espremer o coracao
e as visceras, de repente, simplesmente, vou para a terra, apodreco e
fim, zero, terminou. Entdo, desde menina essa era uma interrogacio
constante. A morte me abalava muito. (MASCARO, 2013, p. 86).

Nessa entrevista concedida a S6nia de Amorim Mascaro em 1986, intitulada
Hilda Hilst, uma conversa emocionada sobre a vida, a morte, o amor e o ato de
escrever, a poeta descreve o mistério que a inspira no oficio da criatividade, como uma
via para se tornar um ser continuo e participante de uma esfera infinita, isenta do
perecimento a que o homem se destina. Libertar-se de uma condi¢do primeira, algar

rumos ao desconhecido e ali sentir-se acolhido sdo maneiras de se continuar no tempo e

! Conforme verificamos no site oficial do Instituto Hilda Hilst e em Sobre a autora, da obra Da poesia /
Hilda Hilst (2017).



24

permanecer total, em comunhdo com o saber como uma resposta ao que se atordoa: o
tempo cronoldégico que traz a morte.

Perante essa condi¢do primeira, o gesto de escrever e de lidar com a vida
eroticamente trazem esperanga e possibilidades infinitas a0 homem rumo a imaginacio
pelas palavras. Desse modo, a Casa do Sol caracterizava-se como um espago sagrado e
acolhedor da criatividade, onde amizades literdrias circulavam e enriqueciam as
vivéncias de Hilda Hilst.

A erudi¢do, tdo apreciada pela autora em suas leituras e seus estudos desde a
filosofia, a matemadtica, a astronomia, a fisica, a linguagem e a literatura até a
psicandlise, permeou a inspira¢do de sua obra, assim como amizades literdrias e afetos
que foram cultivados em sua Casa do Sol. Dentre tantas aproximagdes criativas,
destacamos Carlos Drummond de Andrade (1902-1987), Caio Fernando Abreu (1948-
1996) e Lygia Fagundes Telles (1923), sendo que esses ultimos tinham intensa
convivéncia com Hilda Hilst na Casa do Sol, tanto que Caio 14 residiu durante algumas
temporadas. J4 Drummond teria se aproximado da poeta durante o periodo de juventude
da mesma: “Quando [...] estudava Direito no Largo de Sao Francisco — se iniciava na
poesia —, Carlos Drummond de Andrade fez também em versos tracos de seu perfil de
entdo” (PEDRA, 2013, p. 48).

O escritor itabirano tinha um fascinio por Hilda Hilst, que, para ele, era mais que
uma escritora iniciando a aventura pelas palavras, que o arrebatavam, era uma musa
inspiradora, pois a ela dedica um poema em que elogia uma jovem sdbia, sedutora, bela,

N9 ¢
a

vaidosa e luxuosa: “Hilda, estrela Aldebar sab(ilda)” e “Hilda girando em boates, /
Hilda fazendo chacrinha, / Hilda dos outros, ndo minha... / (Coragdo que tanto bates!)”
(PEDRA, 2013, p. 48). Esses ritmados versos drummondianos de admira¢do literaria
retratam o modo de vida boémio da escritora em sua juventude, bem como seu
posicionamento como uma mulher a frente de seu tempo no que se refere a paixao e a
intensidade pela qual se entregava a tudo aquilo que lhe cercava: “Se eu me apaixonava
por uma ideia ou por uma pessoa, eu fazia com que essas coisas ficassem perto de mim
de qualquer forma. Eu ndo abdicava nunca do que eu realmente desejava e queria”
(MASCARO, 2013, p. 88).

Em 1950, a estudante de Direito do Largo Sao Francisco da Universidade de Sao

Paulo estreia na literatura com Pressdgio, obra cuja escrita iniciou aos dezoito anos:



25

Eu sabia que tinha escolhido esse caminho e achava que um dia eu ia
mesmo ser uma grande poeta, que eu ia ser uma grande escritora. [...]
E desde aquele tempo eu ja sabia que era um caminho definitivo para
mim. S6 que eu queria aproveitar a vida, a minha mocidade, o que eu
tinha de bonito. (MASCARO, 2013, p. 88).

Ja nessa primeira obra, nota-se a escrita questionadora de Hilda Hilst, fruto de
uma vida regada a emocgdes, aventuras, curiosidades, tumultos existenciais e avidez pelo
desconhecido, o que € visivel em viagens que faz a América do Norte, 2 América do Sul
e a Europa. Tais inquietude e ansia pelo movimento podem ser verificadas nos versos:
“Stela, me perguntaram / se permaneces no tempo. / Se teu rosto de coral / e teus
cabelos de pedra / ficardo indefinidos / no espago, pedindo sol” (HILST, 2017, p. 18).
Os primeiros versos do poema I de Pressdgio retratam uma ligacdo do eu lirico com
estruturas inconscientes, misteriosas € miticas.

Vé-se a alusao a Medusa em sua extensao pelo tempo, cujos cabelos de pedra sdo
inexatos, pois quem olha o monstro mitico se transforma em pedra, mas permanece um
questionamento de sua face de progresso, de uma continuidade circular pela imagem
“rosto de coral”, uma animalidade que ¢ expressa pelos exoesqueletos viventes na agua,
cuja indefini¢do se encontra no que ha de mais profundo nos oceanos e no inconsciente
do homem. Esses versos inaugurais da obra hilstiana denotam uma interrogacao
constante que simboliza, com impacto, a conduta de Hilda Hilst diante dos mistérios
que a circundam e que sdo cantados em toda a sua produgdo poética, na qual, nessa
primeira obra publicada, Stela faz remissdo a simbolica da estrela.

A prematura separacdo dos pais; o diagndstico de esquizofrenia do pai, o escritor
modernista fazendeiro do café, Apolonio de Almeida Prado Hilst, com quem Hilda Hilst
s6 veio a conviver em sua fazenda, ja na adolescéncia; a vivéncia com o sagrado e o
universo de freiras e santos como interna do Colégio Santa Marcelina, em Sdo Paulo
(SP), foram fontes inesgotaveis da criatividade da escritora: “Tive muito estimulo,
emocgdes variadas de vida para escrever. Eu era uma pessoa muito tumultuada e muito
perguntante, o tempo todo” (MASCARO, 2013, p. 87).

Hilda Hilst, descendente de Alsacia-Lorena e Portugal, tem no pai ausente uma
fonte de inspiracdo e influéncia para sua obra na busca pela aceitacdo e pelo

reconhecimento de alguém que ela venerava, mesmo sendo distante e inatingivel. A



26

poeta confessa a Nello Pedra o vinculo de seu pai com sua escrita na entrevista Hilda,
estrela Aldebard, em 1978: “Escrever ¢ entdo para mim sentir meu pai dentro de mim,
em meu coracdo, me ensinando a pensar com o coragdo como ele fazia, ou a ter
emocdes com lucidez” (PEDRA, 2013, p. 53).

Escrever, nesse sentido, desvela na producao hilstiana um gesto de enfrentamento
do que se sente por alguém ou por algo desconhecido. Eis um complemento que lhe
faltava para o alcance de sua completude, sendo o oficio da criatividade um caminho
para o apaziguamento diante do temor da loucura, do esquecimento e da morte.

Hilda Hilst circunscreve-se nos anseios criativos da poesia contemporanea do
século XX, que retrata questionamentos Ultimos do homem diante de sua condi¢do de
finitude perante a a¢do do tempo e da morte, um desconcerto no futuro e um apreco pela
memoria ainda que essa seja daquilo que o aterrorize. Surge dai uma energia criativa,
ainda que seja pessimista, reflexo de um posicionamento perante o devir.

Tzvetan Todorov, na conferéncia Poderes da poesia, de 7 de junho de 2011,
retrata que, nos tempos modernos, hd um abalo nas concepgOes cldssicas que, em
primeiro plano, “consiste em retomar e valorizar uma antiga imagem, segundo a qual o
artista criador € compardvel ao Deus criador, j4 que ambos engendram conjuntos
coerentes e fechados em si mesmos” (TODOROV, 2012, p. 23). Ainda conforme o
tedrico, em segundo plano, essa ruptura “consiste em dizer que o objetivo da poesia ndao
¢ nem imitar a natureza nem instruir e agradar, mas produzir o belo” (TODOROV,
2012, p. 23). A referida ruptura toma forca no século XX pelos movimentos de

vanguarda, que:

[...] encarnam a nova concepgdo, ao afirmarem a autonomia da arte e
do artista, recusando também toda exigéncia de verdade ou de moral.
A carnificina da Primeira Guerra mundial e suas consequéncias
politicas exercem, por sua vez, dupla influéncia tanto sobre as praticas
artisticas quanto sobre os discursos tedricos decorrentes. (TODOROYV,
2012, p. 24).

Quando situamos a publicacdo dos primeiros versos de Hilda Hilst em 1950,
notamos que essa fase, para Antonio Carlos Secchin (1996), foi decisiva para os grandes
movimentos da poesia brasileira mais recentes, devido ao surgimento do Concretismo,
que tentou vincular o Brasil a vanguarda internacional. Dessa tendéncia, outras

surgiram, o Processo e o Neoconcretismo, até o surgimento de uma poesia social,



27

denominada conteudista, tendo como expoente Ferreira Gullar (1930-2016), de ataque a
realidade ética e capitalista, perpassando uma conscientiza¢do do povo pelas artes em
geral, um retrato da atualidade politica vigente, a transicdo de Juscelino Kubitschek
(presidéncia de 1956 a 1961) a Jodao Goulart (gestdo de 1961 a 1964). Em decorréncia
do golpe militar de 1964, Caetano Veloso (1942) e Chico Buarque (1944), por exemplo,
lancam-se desde a tendéncia lirica e amorosa a politica e concretista. Mais adiante, os
anos 1970 sao condizentes com a espontaneidade de Ana Cristina Cesar (1952-1983) e
Chacal (1951), a fase da poesia dita “marginal”, com poemas piadas, irdnicos e retratos
do cotidiano, de que se destacam, dentre outros, Torquato Neto (1944-1972) e Francisco
Alvim (1938), sem se esquecer de Manoel de Barros (1916-2014) e Cora Coralina
(1889-1985), poetas cujas obras foram publicadas na terceira idade.

Domicio Proenga Filho (2006) também esboga as tendéncias contemporaneas da
poesia brasileira. Atribui ao Concretismo o antidiscurso, a experimentacgdo, o grafico e a
palavra-coisa, pelo movimentar-se; toma o Tropicalismo como um movimento difuso e
ideoldgico, que veicula passado e presente, nacional e universal e destaca a reabertura
democratica no final dos anos 1970 e a liberdade de expressao e manifestacdo, em 1988,
com a Nova Constituicdo. O intelectual assinala a auséncia de um unico caminho para

as manifestacdes na poesia:

Ao longo dos tltimos trinta e cinco anos, a producdo poética, antes
marcada pela emergéncia de grupos e movimentos, dispersou-se num
universo de individualidades. Com destaque para temas que vao de
explicitacdes de problematicas singulares a reflexdes metafisicas e,
com muita frequéncia, a consideragdes sobre o fazer poético. Poucos
textos representativos centrados em problemas sociais. (PROENCA
FILHO, 2006, p. 14).

Hilda Hilst situa-se na poesia contemporanea como uma escritora em didlogo com
estruturas cldssicas criativas, remissdo a mitos e temas filoséficos, religiosos e
existenciais. Notamos que a poeta revisita, na atualidade, géneros cldssicos, como a ode,
a balada, a trova, o soneto, a dria, a elegia e os cantares, dos quais Hilda Hilst ora
conserva e reproduz os aspectos ritmicos e estruturais, ora os reinventa, tendo como
fonte de criacdo de versos imagens e simbolos que a conduzem ao entendimento de que
lidar com a palavra e sua inspiragdo é digno de mistério e inquietude: “A poesia vem,

sem vocé arrumar muito, com esse ardor, esse vermelho todo, e entdo eu vou



28

escrevendo o poema. Depois eu arrumo poucas palavras, porque, nesses dias todos,
aquelas imagens ja estavam dentro de mim” (MASCARO, 2013, p. 92).

Hilda Hilst é uma autora que retoma o cldssico ao mesmo tempo que o reproduz e
o transforma e se destaca na contemporaneidade pela recriagao e pelo aprimoramento da
linguagem. Estruturas complexas e densas sobressaem de estruturas paralelas simples,
que repercutem, em sua lirica, um ritmo complexo e encadeado: “as palavras simples
vao abrindo espaco para o uso de palavras raras e estrangeiras e para a diversidade de
vocabulos” (GRANDO, 2003, p. 41).

Esse entrecruzar do tempo da escrita com sua ancestralidade € marcante e visivel
na criatividade hilstiana como o reflexo ndo apenas de uma energia criativa que repousa
na memoria e no cultivo de palavras, sobretudo na tentativa de assimilacdo de quais
seriam as bases arquetipicas inerentes ao homem contemporineo, religado a questoes
anteriores a ele, mas que persistem em seu inconsciente € o impregnam de geracdo em
geracdo, cujas marcas simbodlicas sdo as mesmas de cultura para cultura: “De titulo para
titulo vai-se aprofundando na poética hilstiana a fun¢do mediadora (ou demiurgica) da
poesia, religando o homem prisioneiro da civilizagdo tecnicista aos impulsos
primitivos/naturais do ser, e despertando nele a consciéncia terrestre” (COELHO, 2002,
p. 265).

A ancestralidade evocada na poesia de Hilda Hilst liga-se ao que Jung chama de
inconsciente coletivo. Por inconsciente coletivo entende-se a esséncia profunda que
habita a mente humana. S3o as imagens arquetipicas que fundam as culturas, as
religides e as transformagdes sociais. E uma mesma base simbélica que dd origem aos
mitos que explicam as origens das inquietudes do homem.

Para Gilbert Durand (1996), em Campos do imagindrio, o mito € uma narrativa
que consolida o simbolo. De acordo com o estudioso, o mito € regido por uma
universalidade que coaduna os arquétipos, os quais, por sua vez, sdo exprimidos a partir
dos mitos.

O que converge mitos a arquétipos € a energia das imagens. Nessa pesquisa,
seguimos a defini¢do de Alfredo Bosi em O ser e o tempo da poesia: “A imagem nao
decalca o modo de ser do objeto, ainda que de alguma forma o apreenda” (BOSI, 2000,
p. 22). Ana Maria Lisboa de Mello, em Poesia e imagindrio, também elabora um

conceito de imagem que nos orienta: “A imagem, no poema, ¢ uma representacdo que



29

institui, simultaneamente, presenca e auséncia, na medida em que o evocado se faz de
algo fugidio, inapreensivel” (MELLO, 2002, p. 244).

O oficio criativo de Hilda Hilst é uma trajetdria cuja busca é a da revelagdo de
nosso verdadeiro rosto por meio do desmascarar de nossos icones, conforme seu amigo
e idealizador do IHH. Para José Luis Mora Fuentes (1998), sua poesia, hoje, liga-se aos
questionamentos primeiros do homem sobre sua origem e seu destino, que é negado
como algo finito, ecoa com versos de uma continuidade que sobrepuja o tempo em
consonancia com a escrita e a criatividade, tomando-se a vida por um viés de esperanca
e de ruptura com uma condi¢do original efémera. A esse respeito, ao ser entrevistada
por Nello Pedra, Hilda Hilst refere-se aos poderes da ciéncia e da metafisica diante da

finitude do homem, do conhecimento de si e do mundo:

Existem determinados caminhos que podem reposicionar o homem.
Um desses é o da pesquisa cientifica. Outro o da filosofia metafisica, e
o meu &, sobretudo, a literatura — meu meio de expressao (ndo sou
pianista e nem pintora), porque € através dela que voc€ pode se
conhecer a si mesmo. Ora, s6 se conhecendo a si mesmo € que vocé
pode conhecer e reconhecer o proximo, o Outro. (PEDRA, 2013, p.
53).

A poesia de Hilda Hilst liga-se, como percebemos, a elementos miticos e
simbdlicos, tragos de suas vivéncias criativas na Casa do Sol, e traz consigo marcas
textuais de imagens que remetem a divindades. O deus Apolo guarda a poesia e suscita,
de acordo com Pierre Brunel (2005, p. 72), “luz, harmonia e equilibrio”, trés aspectos
que se conjugam ao exercicio da criatividade que inspira a palavra poética, para que a
mesma perpasse o tempo como infinita, ou seja, como isenta do caos conferido pela
temporalidade. Apolo, prosseguindo nas palavras de Brunel, ¢ um deus “inquietante,
complexo e autoritdrio, solar e ctoniano, portador de vida e morte. [...] € também
chamado de Loxias, o obliquo, o obscuro” (BRUNEL, 2005, p. 72-73). Apolo e essa
referida gama de acepgdes simboélicas remete-nos a metalinguagem, cujas forcas
criativas se circunscrevem na costura das palavras, reverberando um conflito do eu com
o conhecimento da palavra como viés para a criatividade lirica e a descoberta de versos.

A partir dos mitos simbdlicos do inconsciente coletivo que a humanidade se
constituiu em seu referencial cultural, apascentando, entre diferentes povos, a

fragmentacao do homem, em sua esséncia rendido ao tempo e ao destino. De tempos em



30

tempos, 0s mitos sdo recursos para a explicacdo de origens, trazendo o equilibrio do
homem com seu ambiente, o que € reatualizado pela criatividade e pela expressividade
das artes e do conhecimento.

O mito, como palavra, transforma e repercute, na contemporaneidade, um
caminho para que o homem alcance o equilibrio consigo mesmo e com aquilo que
desconhece e atordoa. A poesia e o mito reverberam as imagens fundantes de culturas e
nos colocam diante de uma morte e de um tempo que, questionados, sio legitimados em
possibilidade de enfrentamento e de transformacdo. Assim, o homem transpde, pela
palavra e pela poesia, as barreiras do inconsciente rumo a conquista da criatividade.

Os principais questionamentos do homem sido norteados pelo desejo e pelo
erotismo, os quais, por sua vez, sinalizam, a partir da linguagem poética, as imagens
primordiais coletivas, exteriorizadas pela criatividade e pelo entusiasmo que rege a
poesia. Dentre os mitos, o da incompletude do homem é o que melhor explica a
necessidade inconsciente de busca por um complemento que transponha a esfera
efémera para uma totalidade.

As explicagdes a respeito do Androgino em Platdo em O banquete, bem como o
fato de Narciso ndo reconhecer que a imagem refletida na fonte era ele mesmo, dai sua
perdi¢do, ndo foram suficientes para apaziguar, na contemporaneidade, a inquietude do
homem diante do reconhecimento de que é necessitado do alcance do seu complemento
na figura de uma metade. A partir do sentimento de falta, instaura-se o desejo de que
essa caréncia seja suprida por um entendimento, por parte do eu, que é fragmentado
tanto do outro como de si mesmo.

No entanto, a poesia institui, a partir do tempo dos mitos e da criatividade a ela
inerentes, a unido de esferas distintas rumo a assimilacdo de um complemento.
Enquanto a completude € inalcan¢dvel no tempo finito, no tempo dos mitos e da poesia
a continuidade faz-se presente em totalidade. E nessa conjuntura que a poesia guarda o
sentimento de falta e de privagdo do homem que se reconhece fragmentado diante do
tempo. Segundo Maria Ivonete dos Santos Silva, na obra Octavio Paz e o tempo da
reflexdo, “[...] os mitos, assim como a poesia, revelam a possibilidade de uma
comunhdo ou de uma reconciliacdo total com a realidade, somente considerada como

verdadeira, quando ela ultrapassa os limites de tempo e espago” (SILVA, 2006, p. 21).



31

A literatura brasileira contemporanea traz consigo uma expressividade que urge
por uma metade, o outro, a fim de terem atenuadas as angustias do sujeito diante do
tempo e de sua condi¢do incompleta e temporal. Trata-se do destino com vias de ser
rompido por meio da tentativa dessa voz alcangar uma ordem, um equilibrio, do género
lirico ao dramético e épico, diante das tensdes geradas pela incompletude.

Nao somente a poesia de Hilda Hilst, mas toda sua criacdo literdria, do teatro as
cronicas e ficcdo, tematiza a luta do desejo por uma palavra erética contra o destino.
Essa luta alinha-se as mesmas estruturas profundas inconscientes que nortearam povos e
culturas inteiras em suas constru¢des simbdlicas e arquetipicas.

Em todos os tempos, os mitos sdo repetidos como uma ancestralidade didética do
enfrentamento do homem perante o destino e perante suas duvidas. Poesia, imagem e
simbolos prevalecem nos mitos sem fazer com que os mesmos percam o atributo de
Narrativas ciclicas e continuas, incrementadas pelo mergulho no inconsciente profundo,
o qual traz uma liberdade e uma inteireza eternizadas pela palavra. E a partir da poesia
que o homem situa a narrativa mitica em um tempo misterioso € comum em todos os
povos, o tempo do inicio do homem em suas constru¢des simbdlicas.

Esse tempo ancestral é esclarecido por Mircea Eliade (1972), em Mito e
realidade, como in illo tempore. Trata-se de um tempo profundo, calcado no
inconsciente € em manifestacdes simbdlicas primeiras, passivel de ser revivido e
redimensionado por meio das narrativas miticas, as quais remontam a um tempo
totalizante.

Hilda Hilst traz para a literatura brasileira uma voz que ecoa na
contemporaneidade em interlocu¢do com um eu lirico que se reconhece incompleto e
que encontra, na releitura dos mitos, uma via para repousar sua efemeridade em
simbolos e imagens que denotam a procura pelo entusiasmo poético. A poeta insinua, de
modo latente, a tradi¢do mitica na contemporaneidade, referendando-a como uma obra
que conjuga arte com imagindrio. Aliado a isso, em sua poética, Hilst instaura a poesia
como reveladora da esséncia do homem, tanto simbdlica como desejosa pela palavra, a
qual, encontrada, confere-lhe continuidade.

Ana Maria Lisboa de Mello (2002, p. 15), em Poesia e imagindrio, discorre sobre
como as narrativas miticas sao recuperadas na poesia contemporanea. Podem ressurgir,

no poema, imagens especificas, as quais foram marcantes nos mitos originais € que



32

equalizam, ainda hoje, uma leitura imagética acerca do vir a ser das origens das
interrogacdes do homem, “sem aludir a um mito especifico”. De outro modo, ha a
retomada do tema de determinados mitos, bem como de suas figuras miticas,
“confirmando ou até contrariando os significados do texto mitico fundador”.

Sendo assim, a obra hilstiana recupera os mitos em ambas as modalidades, com
prevaléncia de um complemento que € ausente, o que demonstra tanto a fragilidade de
um eu lirico quanto um entusiasmo que inspira o desejo pela anulacio da falta, como
uma busca pelo conhecimento de si e do outro.

Lancamos luz, dessa maneira, ao imagindrio de animalidade que repercute, ainda
hoje, um questionamento ancestral: o um que urge por unido com uma metade, o outro
que inaugura uma busca que ndo se finaliza até a realizacdo de uma completude. Nessa
conjuntura, a procura pelo complemento denota na voz lirica uma superacdo de sua
temporalidade, sendo a atitude erdtica protetora da morte e do destino. Tendo em vista a
ruptura do estado descontinuo do sujeito, é através da descontinuidade que o canto da
falta de uma metade € impulsionado.

A poesia resgata os mitos, recriados e modificados na contemporaneidade por
meio da energia criativa que convida artisticamente o outro, o leitor, a enveredar-se pela
condi¢cdo humana. Ressignifica-se, assim, o que hd de mais profundo no inconsciente do
homem simbdlico: 0 mito do amor que ndo se completa, do ser humano que se sente
incompleto, mesmo que procure no outro uma completude.

Trilhar um retrato desse vinculo e de como a palavra significa para esses autores
nos mostra um encontro com o sagrado e com a esséncia da escrita. Isso nos permite
situar a Casa do Sol como uma atmosfera intuitiva e de referéncia cultural para artistas,
como um espago inspirador e transformador.

Hilda Hilst, no espaco da Casa do Sol, conduzia vivéncias sobre variadas
possibilidades criativas. Residéncia de Hilda Hilst em Campinas desde 1966,
configurou-se, na atmosfera cultural de seu tempo, como um espago de acolhida para
varios artistas e pesquisadores. Dali flufa inspiracdo, conhecimento e arte.

A vida social de Hilda Hilst era muito intensa em Sdo Paulo, entre viagens e
passeios. No entanto, a escritora sente que o oficio da criacdo lhe exigia quietude e

isolamento. Conhecer a inspira¢do, o homem e o sagrado urgia um afastamento para um



33

espaco de acolhida, siléncio e natureza. Isolar-se do homem ndo era isolar-se em si
mesma, mas sim retirar-se das atribulagdes passiveis de distrair a escrita.

A decisao de construir a Casa do Sol em uma propriedade rural da familia e para
ali se mudar e permanecer desde os 36 anos foi despertada pela leitura de Carta a el
Greco, de Nikos Kazantzdkis, obra que discorre sobre como o recolhimento viabiliza
reflexdes sobre o existir.

Caio Fernando Abreu conduziu a Revista Leia a entrevista Deus pode ser um
flamejante sorvete de cereja, em 1987. O tema desse didlogo com Hilda Hilst gira em
torno da imortalidade, da existéncia e o que elas inspiram para a literatura. Sobre a

prética de gravar vozes na Casa do Sol, o entrevistador pergunta a escritora:

CFA De alguma forma, essa experiéncia influenciou sua literatura?
HH Nao, era completamente a parte. O meu interesse mesmo era com
o problema da morte. Porque eu acho terrivel a desagregacdo disso
que ndés somos, pensamos, amamos — enfim, alguém que formulou
pensamentos, que teve aventuras, emogdes, € de repente apodrece,
caralho, com milhdes de vermes te comendo, e tchau. Nunca me
conformei com isso. De repente as coisas terminam? Td vendo o
passaro, td6 vendo o cachorro, t6 vendo eu mesma — e acaba? Como &
que é ndo ser? (ABREU, 2013, p. 95-96, grifo do autor).

Esse trecho de entrevista revela a preocupacao de Hilst com o caréter temporal e
condicional do homem, rendido ao destino, ao tempo e a morte. A partir de estudos
empenhados pela escritora, decorrentes de vozes de mortos e amparados na Fisica,
percebe-se seu interesse em explicar, cientificamente, suas convicgdes de que o tempo,
mesmo assustando-a, era passivel de ser vencido. Dessa maneira, o caos no qual o
homem € inserido desencadeia no mesmo um desejo por continuidade a partir do
dominio do tempo e da morte.

Nesse sentido, a entrega ao natural, as animalidades, pela criagdo dos vérios caes
na chdcara, e a vivéncia em um ambiente propicio a escrita revelaram-se como uma
necessdria fonte de inspiracio tanto para Hilda Hilst quanto para os artistas que com ela
conviviam na Casa do Sol. Assim, o gesto criativo configurava-se como uma via de
libertagdo da condi¢cdo temporal do homem diante do destino. Retomar as origens e os
gestos primordiais do simbdlico alinhariam essa consciéncia criativa com um

entendimento das esferas do sagrado e do ser.



34

Acerca da presenga e afetividade de animais na Casa do Sol, ressaltamos que os
animais inspiram os homens desde suas origens: nas vestimentas, nas manifestacdes
referentes a protecdo, a coletividade, as transformacgdes do tempo, nas atitudes perante
as intempéries, tais como a coberta de pés e maos. A inocéncia dos animais coexiste no
homem com seus gestos bestiais, que se referenciam nos comportamentos € nho
psiquismo. Perante isso, inconscientemente, o0 homem traz tragos de animalidades e os
reproduz na criatividade. Os animais seriam, dessa maneira, pertencentes ao cosSmos
como manifesta¢des do sagrado, assim como o ser humano e a natureza em geral.

Entender o sagrado é partilhar da simbdlica de inspiracdo concernida por Apolo,
divindade que rege o dom criativo e o assimilar de mistérios. Acerca desse tema, mais
notadamente a inquietude perante a morte, em mais uma entrevista, datada de 13 de
setembro de 1999, Hilda Hilst descreve suas visdes dos mortos, as quais lhe
provocavam inquietude e pavor. A referida veia sensitiva da poeta teria surgido j4 na
infancia e se estendeu por sua vida com emotivas e imprevisiveis recordagdes. A poeta
rememora, nos Cadernos de Literatura Brasileira, como teria sido sua visdo de Caio

Fernando Abreu apds o mesmo ter falecido:

Cadernos: Nem visdes dos amigos mortos continuaram?

Hilda Hilst: Bom, eu revi o Caio Fernando Abreu no dia da morte
dele. Eu ja contei isso. Ele morreu a 1 hora e veio se despedir as 10 da
noite. A gente tinha combinado isso. Ele veio com um cachecol que
tinha uma fita vermelha. A gente tinha combinado: o vermelho ia
significar que estava tudo bem. Eu abracei o Caio, muito, e disse:
“Nossa, como vocé esta bonito! Estd jovem!” Mas ninguém acredita.
Falam: “A Hilda é uma bébada, uma alcodlatra, esta sempre louca”. E
assim que falam. (CADERNOS DE LITERATURA BRASILEIRA,
1999, p. 35).

O relato acima evidencia a afetividade entre ambos e a maneira como o simbodlico
urgia em Hilst diante do desconhecido. Nesse sentido, a continuidade diante do tempo,
rumo ao infinito, encontra-se além do sensivel no universo criativo hilstiano, no qual a
palavra e a vida infundem-se em referenciais de liberdade e entusiasmo. Assim, a Casa
do Sol figurava como um espago onde fatos além do entendimento comum seriam
assimilados como um despertar para uma esfera sagrada, inspiradora da palavra poética.

Além de suas criatividades, o simbdlico norteava o elo entre HH e CFA,

conferindo-lhes uma literariedade expressiva da infinitude da inspiracdo. Ora, o viver, o



35

ir além dos limites da morte e do tempo sdo energias que regem nio apenas Apolo, mas
também o universo criativo e inspirador da Casa do Sol.

Hilda Hilst embrenha-se num oficio de palavras que traz entrega, sacrificio e
enfrentamento de algo desafiante na busca por algo que satisfaca seus questionamentos.
Escrever € um gesto divino, prenhe de mistérios, mas que pressente a necessidade de
entrega, a mesma entrega de Hilda Hilst na Casa do Sol. Escrever, para a poeta, era um
gesto de amor e de busca por seu complemento, a palavra.

O gesto de dedicagdo a escrita faz remissdo a Apolo, mito que simboliza o amor, o
oficio da poesia, da claridade, da razdo e da arte organizada perante a inspira¢do. Sua
energia estende-se a outras figuras miticas que regem a arte poética. “Os nomes de
Apolo, das Musas ou da Lira podem ser suficientes também para designar
metonimicamente, exceto qualquer outro mitema, o conceito de poesia” (BRUNEL,
2005, p. 70). A clareza apolinea, no momento da escrita, reverbera diante do poder
libertador da arte, que irrompe de Dionisio, uma divindade que nos aproxima da
criatividade.

Nesse rumo, vamos observar, na obra Amavisse, originalmente publicada em
1989, uma busca pelo amor exercida por um sujeito lirico que assume sua soliddo e o
distanciamento da metade que busca. No intento de se apaziguar com a esquivanca do
outro, o eu empreende, no convite ao amor, a possibilidade de presentificar o amado, a
partir do oficio de memorias e da descricdo do sentimento de perda. Reconhecamos

esses aspectos no canto 1%

II

Como se te perdesse, assim te quero.
Como se néo te visse (favas douradas

Sob um amarelo) assim te apreendo brusco
Inamovivel, e te respiro inteiro

Um arco-iris de ar em dguas profundas.
Como se tudo 0 mais me permitisses,

A mim me fotografo nuns portdes de ferro
Ocres, altos, e eu mesma diluida e minima

2 Esse canto completa o sentido do canto I, “Carrega-me contigo, Pdssaro-Poesia”, cuja andlise encontra-
se no capitulo 2.



36

No dissoluto de toda despedida.

Como se te perdesse nos trens, nas estagdes
Ou contornando um circulo de dguas
Removente ave, assim te somo a mim:

De redes e de anseios inundada.

(HILST, 2017, p. 441).

O eu soma-se ao outro na perda e cria, pela palavra, a unido amorosa quando
compara a possibilidade de soliddao como uma energia criativa. Da impossibilidade do
toque, do alcance e de uma vivéncia profunda, as imagens surgem como um exercicio
de uma lirica que canta algo que se dispersa e nao se alcanca. O nada, o ndo importante,
preenche o sentimento do eu de expectativas e de esperanca de unido a um outro
ausente.

Todavia, a perda e a soliddo entoam o desejo do eu de subverter sua condicao
primeira, o assumir-se descontinuo diante de um vazio, que s6 € preenchido pela palavra
e pelo amor ao criar a si mesmo e a sua unido com a metade que antevé como
indiferente. Entre perdas, nadas, despedidas e recordag¢des, o eu move-se em desejos e
se contorna diante de inquietudes em uma busca fremente que o soma ao seu
complemento.

Dessa maneira, a constru¢do sintatica “Como se”, ritmicamente repetida trés vezes
no inicio de trés versos, equaciona essa perda sentida e anunciada como uma
possibilidade de comparagdo da palavra ao gesto de vocalizar o que o sujeito lirico ndo
possui. No rumo de uma busca que ndo se alcanga, “Removente ave” simboliza o
projeto criacional do eu lirico, pela palavra, que sobrevoa e pousa em unido com o
objeto de seu desejo, na fugacidade do amor pela palavra e pelo outro.

Esse poema nos possibilita reconhecer que, por meio da auséncia do outro, surge a
inspiracao para o oficio de uma palavra poética que convida o amor para sua realizacao
plena, na totalidade eu e outro. O eu lirico nos faz lembrar Apolo pelas imagens que
fazem referéncia ao sentido da visdo, em virtude dessa divindade ser vinculada ao olhar:
“te visse” e “me fotografo”. “Apolo ¢ o deus da divinagdo, pois ele ¢ o olho do céu, o
que vé tudo e revela os segredos. Ele ocupa no Universo o lugar e a fun¢do do olho no
corpo humano” (BRUNEL, 2005, p. 67).

J4 as imagens aquaticas nos permitem assimilar em Dafne um outro: “Um arco-

iris de ar em 4guas profundas”, “circulo de aguas” e “anseios inundada”. No mito,



37

Dafne desvela-se como uma divindade associada as dguas. E filha do deus dos rios,
Peneo, e a ele implora que fosse metamorfoseada em louro tdao logo fosse alcangada por
Apolo.

As metades se completam a partir do oficio da palavra que canta o amor como
uma maneira de enredar disparidades: “assim te somo a mim: / De redes e de anseios
inundada”. O eu entrelaga-se ao espago aquitico do outro, estabelece com ele uma
ordem em “circulo de daguas”, porém ndo se reconhece afetividade no amado,
representado nas imagens: “brusco”, “Inamovivel” e “despedida”.

Perder o outro, a metade que lhe falta, seja o objeto de amor ou a palavra, como
objeto de devocdo, indica o querer diante do ndo ver e da necessidade de respirar e
viver: “Um arco-iris de ar em aguas profundas”. Essa segunda estrofe, em tnico verso,
sinaliza, diante das demais estrofes, uma esperanca diante de um desespero, soliddo ou
despedida. Visdo e respiracdao contradizem-se aqui com as hipéteses de perda cantadas
na primeira estrofe.

A animalidade de “ave” faz-se presente na tltima estrofe, nos versos finais. E uma
personificacdo do outro que coexiste com os elementos ar e d4gua. Na possibilidade de
perda, o eu refere-se ao seu objeto de entrega como “Removente ave”, uma imagem
ambigua, porém prenhe da ambivaléncia da escrita, um exercicio de luta criativa,
sublime, como o perder e o querer: “Como se te perdesse, assim te quero”.

A liberdade e a mobilidade dessa imagem surtem o efeito de soma de nadas e de
alcance de totalidade no eu: “assim te somo a mim”. Unido, 0 eu encontra no outro seu
presente e seu passado no voo, nos medos, nas memorias e angdstias de uma ave
inquieta, denotativa da palavra que traz sonhos, liberdade e resisténcia.

Portanto, no canto II de Hilda Hilst, as imagens conservam consigo a esséncia de
um eu cuja ansia pelo complemento o fez enlacar o outro pelo desejo e pela palavra do
amor ao criar. Situado nessa condi¢do, o eu exprime um canto imantado pela imagética
de unido e intimidade.

No momento de completude, o outro € possuido pelo eu, como se fosse o outro o
vencedor e o eu, o vencido. Eis o preco do desejo de completude, inalcangdvel, para
ambos os participantes do jogo de desejo e conquista. O sujeito lirico alcanca
completude com um outro que se move, mas ambos se inundam de palavras: “De redes

e de anseios inundada”.



38

A linguagem da poesia, nesse sentido, assemelha-se a uma transformacao de vida
e de realidade: perpassa uma visdo anterior de incompletude rumo a uma totalidade
sagrada. H4 uma entrega da voz lirica ao exercicio poético, que transgride o plano
individual e norteia esta voz para o campo do universal, cujo saber ancestral,
cosmogonico, é sempre buscado.

A Casa do Sol era morada de Hilda Hilst e de seus cdes. Esse espago sagrado,
cujas terras foram uma antiga fazenda da familia da autora, foi cendrio do seu fascinio
pelo entendimento da morte e o fato de ver nos animais um objeto de encantamento é

relatado pela amiga Lygia Fagundes Telles:

Fidelidade é qualidade de cachorro, sei disso porque passei a minha
infancia em meio da cachorrada, os gatos vieram depois. A Hilda
(dezenas e dezenas de cachorros) também conhece a espécie sem
mistérios. Sabemos que eles nos amam com igual amor na riqueza e
na pobreza, o que ndo acontece muito (ai de nés!) na espécie humana.
Foram infinitas as conversas que tivemos envolvendo essa matéria e
amigos comuns, na maioria, escritores como nés. Continuam também
até hoje, sem parar, nossas reflexdes sobre Deus e sobre a morte.
(TELLES, 2017, p. 552).

Acerca da morte e as inquietudes que a mesma provocava em Hilda Hilst, sua
crenca em mistérios inexplicdveis que despertavam a criatividade e a conduziam para

esferas infinitas, LFT revela:

Tantos acontecimentos na Casa do Sol sob o vasto céu de estrelas.
Discos voadores! Nao sei mais quem viu em certa noite uma frota
desses discos. Vozes de antigos mortos sendo captadas meio
confusamente no radio ou na frase musical de algumas fitas, ouvi
nitidamente alguém me chamando, me chamando... Reconheci a voz e
desatei a chorar. (TELLES, 2017, p. 555).

LFT conviveu com HH desde a juventude de intensa vida social da amiga,
rodeada de festas e luxos, conduzida por uma Mercedes com motorista, que passou a
levi-la para um isolamento cada vez mais frequente: “Até que para sempre parou na
porta da Casa do Sol, onde literalmente se desintegrou enquanto seu impulso criativo,
ainda literalmente, se materializava em centenas de versos, oito pegas para teatro [...]”

(PEDRA, 2013, p. 49).



39

A amizade eternizou-se na Casa do Sol, tendo como cendrio uma rica € volumosa
biblioteca, rodeada por centenas de cdes socorridos e adotados por Hilda Hilst, com
“gatos ou ainda cabras e toda uma variedade infinda de aves soltas que transformam sua
casa — denominada Casa do Sol — numa espécie de asilo da fauna e flora perseguidos”
(PEDRA, 2013, p. 47).

Acerca da morte, Hilda Hilst é categdrica: “A verdade ¢ que, diante da morte, a
gente nunca estd realmente conformada. E por isso que penso que o que me leva a
escrever € uma vontade de ultrapassar-me, ir além da mesquinha condig¢do de finitude”
(GONCALVES, 2013, p. 30).

Pelo oficio da escrita e da criatividade, Hilda Hilst subleva-se de uma condi¢do
temporal rumo ao alcance de esferas sublimes que a possibilitam entender a morte como
um processo que ndo traz finitude, mas a continuidade do ser. Isso porque, para a poeta,
ser efémero e entregar-se ao tempo sdo alternativas avassaladoras, o que transcreve em

outra entrevista:

Quem sou eu, por que exatamente essa ¢ a minha vida, serd que eu
vou terminar como? [...] Mas eu sinto que tenho uma afinidade, uma
vontade de pactuagdo com algo que eu desconhego, mas que faz parte
do césmico. Eu acho que o meu caminho é sempre esse, o desejo de
me irmanar com o inatingivel para ver se descubro o sentido do que é
existir. (MASCARO, 2013, p. 93).

Diante dos mistérios do desconhecido, a atmosfera da Casa do Sol configura-se,
para Hilst, como um espaco criativo que se irrompe diante da fragmentagdo do homem
em sua condi¢do efémera. Perante o caos, esse espaco € ordenador do tempo e uma
irrupcdo do sagrado por meio de uma arquitetura, de uma fauna e de uma flora
condizentes com o equilibrio da vida e do gesto da escrita.

Em Jiibilo, memoria, noviciado da paixdo (1974), Hilst canta na secao “Ode
descontinua e remota para flauta e oboé. De Ariana para Dionisio” uma voz lirica que se
nomeia Ariana, realiza o chamamento amoroso e o exercicio da palavra e do erotismo a

um outro, Dionisio:

VI

Trés luas, Dionisio, ndo te vejo.
Trés luas percorro a Casa, a minha,



40

E entre o pétio e a figueira
Converso e passeio com meus caes

E fingindo altivez digo a minha estrela
Essa que € inteira prata, dez mil séis
Sirius pressaga

Que Ariana pode estar sozinha
Sem Dionisio, sem riqueza ou fama
Porque hé dentro dela um sol maior:

Amor que se alimenta de uma chama
Movedica e lunada, mais luzente e alta

Quando tu, Dionisio, nio estas.
(HILST, 2017, p. 259).

Eis uma ode que € parte da criagdo lirica de Hilda Hilst anterior a sua estreia na
ficgdo. A ode VI foi musicada por Zeca Baleiro (ODE DESCONTINUA E REMOTA
PARA FLAUTA E OBOE. De Ariana para Dionisio, 2005) com as demais odes da
secdo e teve seu lancamento em disco na voz da cantora paulista N& Ozzetti. A persona
lirica, denominada Ariana, permeia o chamamento amoroso, sua intimidade, seus
desejos e suas angustias diante das esquivancas do amado Dionisio. Ariana foi
musicalmente vivida por dez cantoras na gravagao desse disco.

A solidao e a auséncia do outro, que provocam no eu uma espera, conduzem-nos a
uma espera que nao € isolamento, mas é benfazeja. Essa significacio transformadora do
sentimento € permeada pelo gesto criacional, pois, dada a auséncia do amor, surge a
palavra, o conhecimento de si e o entendimento do amor em existéncia sobre si mesmo.

Existindo calcado em si, o amor embala o entendimento de um eu em reflexao nio
apenas do estar s6, mas, sobretudo, de uma inser¢ao no cosmos intimo e introspectivo,
dos arredores da Casa onde habita, de sua arquitetura, de seus arvoredos e animais.
Apbs o penetrar dessa esséncia criativa micro, o eu parte para 0 macro, canta a
astronomia de Sirius, alcanca o Sol e suas estrelas.

Na vivéncia do que estd ao seu redor, o eu nao esquece sua soliddao, mas assume
na mesma a possibilidade de interiorizar-se e, a0 mesmo tempo, libertar-se da angustia
que envolve o estar s6. Portanto, da auséncia do outro inaugura-se no eu o tempo da
criacdo e da unido a um espaco que o inspira e o faz assimilar a esséncia do amor que

prevalece por si s6, que ndao depende da presenca do outro para existir.



41

Na primeira estrofe, por meio da imagem “Trés luas”, Ariana reconhece a falta de
Dionisio. O fato de ndo o ver e de contar o tempo da auséncia do amado por meio das
fases da lua imbrica a falta de visao do eu lirico, despertada por um amado que ndo esta
presente, cujo tempo é o da ruptura, mensurado pelas luas. Duas marcas de mistério, a
lua e a visdo, de “ndo te vejo”, sdo equiparadas a uma feminilidade ancestral e intuitiva.

Evocado e lamentado, Dionisio surge nessa ode como um interlocutor ausente,
mas que inspira o canto, juntamente com elementos que norteiam a voz de uma Ariana
que se assimila a protecdo de elementos circunscritos a sua interioridade criativa.
Todavia, em “Trés luas, Dionisio, ndo te vejo”, esse tempo de auséncia da metade que
falta ao eu é, simultaneamente, um tempo no qual a criacido poética é reverberada. Entre
as luas e suas fases, Ariana canta sua dor pela soliddo e a possibilidade de, por meio da
inspiracao, reverter sua condi¢do de isolamento rumo a completude.

Nesse sentido, o espago da “Casa”, grafado em maidsculo, inaugura uma esséncia
criativa e anterior no eu lirico que rompe com sua efemeridade e solidio. E uma
imagem intima, marcada pela presenca do pronome pessoal, que exerce no poema a
singularidade e a propriedade do eu lirico, associado ao mergulho em si mesmo.

Além disso, “Casa” faz remissdo a Casa do Sol, um espaco de onde emanam
poesia e criatividade, a residéncia de Hilda Hilst, que figurara para a poeta como um
microcosmos sagrado, voltado para o equilibrio e para a intimidade: o “centro do qual
‘se encontra’ o Deus supremo” (DURAND, 2002, p. 247). O fato de percorrer a “Casa”
simboliza a ligacdo de Ariana ao entusiasmo de cantar para Dionisio. E uma imagem
que a impulsiona e a norteia rumo a superagdo e transformacgao de seu tempo de solidao
para um novo tempo, de unido com o amado.

E um trinsito do sujeito lirico ndo somente por sua esfera criativa, mas também
“entre o patio e a figueira”, os quais caracterizam o aspecto totalizante da Casa do Sol:
“A paisagem silvestre fechada ¢ constitutiva do lugar sagrado. Todo lugar sagrado
comega pelo ‘bosque sagrado’” (DURAND, 2002, p. 246). A imagem “figueira”, arvore
ancestral e mistica para Hilst, representativa dos arquétipos da continuidade e do
progresso, reporta Ariana a uma espera de mistério, de ligacdo com o cosmos e de
compreensdo de si, a qual coaduna como a intimidade de “Converso e passeio com

meus caes’.



42

A simbdlica dos cées estd presente na psique do homem como uma animalidade
de colaboracido e protecdo. Fiéis, os caes ligam-se a Casa do Sol como seres imbricados
a natureza e a atmosfera ancestral. S3o animais que eternizam a palavra e a inspiragao
na Casa do Sol, pois transitam entre as esferas da vida e da morte: sdo psicopompos,
conduzem a alma dos mortos, de acordo com a mitologia grega.

Na ode, conversando com Ariana, “meus cdes” oportunizam um canto que
apascenta a angustia do eu diante de um Dionisio ausente e acompanham o sujeito da
dor de ndo ter o amado na criatividade de uma poesia que conclama a unido. Conviver
com cdes na Casa do Sol confere a Hilst a possibilidade de arremeter sua alma a uma
esfera além do tempo, uma esfera ilimitada e continua. Nesse rumo, verificamos, na
presente ode, que a morte, para a poeta, ndo era uma finitude, mas um processo
complexo de transformacao da alma, que teria continuidade.

Assim, a arquitetura, a flora e a fauna conjugam-se nesse espaco simbdlico pelas
imagens “patio”, “figueira” e “cdes”, como se esses elementos fossem nortes de
equilibrio e de energia criativa para a perpetuacdo do canto lirico e da criatividade do
sujeito Ariana. Dessa triade depende a entoacdo de seu canto, que nada mais € sendo a
esséncia anterior do eu.

Em busca do amor, pelo oficio das palavras em versos e prenhe de desejo, a
auséncia de Dionisio faz de Ariana um agente que entoa a palavra a partir do pulsar de
versos, que experienciam a liberdade, com imagens que se remetem ao mistico. As
imagens “estrela”, “dez mil sois”, “Sirius”, “sol maior” e “lunada” consolam Ariana no
devir do tempo e a elevam ao infinito, a um além-tempo conferido pela poesia que se
fundamenta em sua esséncia de eternidade, um amor cuja chama alimenta dentro de sua
criatividade “um sol maior”. Nesse sentido, jamais Ariana rende-se a solidao: “Porque
ha dentro dela um sol maior: / Amor que se alimenta de uma chama / Movediga e
lunada, mais luzente e alta”.

De um modo similar como Ariana canta seu desejo através do amor que habita
dentro de si, de sua criatividade e do espaco que a circunda, Do desejo € uma obra
hilstiana que tem seus versos regidos pela intensidade imagética de uma lirica que se

infunde como via de unido. Vejamos nos versos a seguir como se desvela esse desejo:



43

Porque ha desejo em mim, € tudo cintilancia.
Antes, o cotidiano era um pensar alturas
Buscando Aquele Outro decantado

Surdo a minha humana ladradura.

Visgo e suor, pois nunca se faziam.

Hoje, de carne e osso, laborioso, lascivo
Tomas-me o corpo. E que descanso me dds
Depois das lidas. Sonhei penhascos
Quando havia o jardim aqui ao lado.
Pensei subidas onde ndo havia rastros.
Extasiada, fodo contigo

Ao invés de ganir diante do Nada.

(HILST, 2017, p. 480).

A animalidade do cdo, “humana ladradura”, sinaliza a procura por um outro no
ambito do corpdreo, equiparando animalidade e homem. O fato de ladradura ser
humanizada retrata o prazer diante de um vazio. O desejo, marcado pelo sentimento de
falta, faz com que do profano emerja o exercicio da poesia, eroticamente realizada pelo
verbo foder: “[...] Extasiada, fodo contigo / Ao invés de ganir diante do Nada”.

Esse poema retrata na animalidade do cdo a presenca de um eu lirico que se
identifica como esse animal. Desejoso pelo outro, o sujeito embrenha-se nas ferocidades
e inocéncias dos cdes e reporta a essa animalidade a esséncia de sua criatividade. Se,
outrora, pensava “alturas”, ou seja, vinculava-se as esferas do sublime, do etéreo, agora
tem seus passos calcados no aspecto selvagem dos cdes. Todavia, é preservada a
ambiguidade desse animal, pois, a0 mesmo tempo que ganem, os cades sdo considerados
transportadores das almas dos mortos.

O desejo € animalizado por meio das imagens “suor”, “carne”, “osso” e “ganir”.
Desejar e cintilar sdo gestos que abarcam um cotidiano além do desencanto do tempo da
busca por um complemento. O fato de ter uma “humana ladradura” emerge no eu a
mistura de uma esséncia tanto humana como canina, que, mais adiante, repercute em um
canto que traz o erotismo de uma animalidade que tem na ‘“carne” e no “o0sso”
possibilidades criativas além dos limites de procura por um outro que € surdo e
indiferente ao chamado feito pela voz lirica.

Tomado pelo outro, o eu, identificado como cado, remonta-se a uma esfera de
terreno, ainda assim mantendo um aspecto de liberdade e companheirismo, visiveis nos

caes. O sujeito reconhece que alturas e distancias, outrora sonhadas, estdao proximas de



44

si, pois a criatividade de versos € um exercicio erético que se imiscui ao foder e ao
ganir.

Em éxtase, identificado em feminino, o eu lirico conclama sua energia criativa e a
reconhece como pertencente a uma esfera anterior e desconhecida, mas assimildvel por
sua metade que lhe desperta desejo. Com uma ladradura que, ao mesmo passo que €
canina ¢ também humana, em “humana ladradura”, o sujeito percebe-se ora como
humano, ora como animal e, nessa oscilagcdo, parte para a conquista de palavras que
entoardo seu chamamento amoroso.

Diante do desejo pela escrita e pela criatividade, o sujeito serve de alimento para o
outro, hostil, mesmo dando-lhe descanso apds a lida amorosa. Assim, da realidade ao
devaneio, em “Sonhei penhascos”, a voz lirica parte para o €xtase, ndo somente
existencial ou amoroso, mas, sobretudo, criativo. Acerca do devaneio, Gaston Bachelard

¢é enfatico:

Sendo destituido de atengdo, ndo raro é destituido da meméria. O
devaneio € uma fuga para fora do real, nem sempre encontrando um
mundo irreal consistente. Seguindo a “inclinagdo do devaneio” — uma
inclinacdo que sempre desce —, a consciéncia se distende, se dispersa
e, por conseguinte, se obscurece. (BACHELARD, 1988a, p. 5, grifo
do autor).

“Aquele Outro”, a metade a quem o eu lirico destina sua ladradura, ou seja, seu
canto, desperta o que hd de mais canino nesse eu. Entregando “carne e 0sso”, a poesia
constréi-se de nadas que persistem através da unido eu-outro. Dos gestos de foder, ganir
e ladrar, assimilados ao cdo, o sujeito identifica na palavra animalizada a oportunidade
de conhecimento de si e do outro.

Nessa linha, o gesto de foder, em “Extasiada, fodo contigo”, ¢ aproximdvel de
algo animalesco, mistura o profano com o sagrado, pois o adjetivo desse ato € o €xtase
do eu lirico. Eis uma via de alcance para uma completude, reconhecida pelo eu como
perdida, pois foder o une a uma metade, ao contrario de ganir. O “Nada” envolve sua

busca.

1.2 A criatividade em imagens poéticas: uma energia que inspira palavras



45

A poesia ndo € arte representativa. Ela tem um vinculo, desde sua origem, com a
realidade, apesar de a linguagem poética deformar a realidade, conforme ressalta
Bachelard (1988a). Pela imaginacdo, ela deforma, amplia para que a realidade vista,

inspirada ou lembrada seja enriquecida no processo criativo:

A imaginacdo coloca o universo mais préximo da providéncia divina,
porque a poesia finge justamente, isto €, junta as coisas que parecem
separadas. O dom da analogia, e da homologia, embasa boa parte do
conhecimento antropolégico, incluindo todo o campo das formulagdes
metafdricas. (SOUZA; RIBEIRO, 2018, p. 5).

Unindo imaginag@o com criatividade e inspiracdo, € uma arte imbuida de mistério
e o processo de revelacdo da palavra como energia ordenadora do conhecimento é
prenhe de significado simbdlico. Por meio de imagens, a poesia repercute nao apenas a
inspiracdo, mas, sobretudo, os saberes que fundam a consci€éncia humana e sua
preocupacdo com a origem da atribuicdo das coisas a termos convencionados pela
cultura e pelo fazer da linguagem.

A metalinguagem envolve o oficio de versos, que se distribuem rumo a um canto
simbolico arrebatador que desvela a arte das palavras. Além disso, € um tema que
intriga os poetas desde a Antiguidade. Seria a inspiracdo restrita a escolhidos por
deuses? Ou seria poeta todo aquele que se dedica e se entrega a palavra?

Esses mistérios e questionamentos persistem ainda hoje, sendo a poesia um dom,
uma revelacao artistica que instaura no homem seu poder de expressdo. A poesia e seu
oficio lidam com a palavra e com o modo como essa palavra se insere no universo
criativo.

Como unidades alusivas de significado e de realidade, as palavras vinculam-se aos

objetos e aos sentimentos:

A “representacdo” pura e simples do “real”, a relagdo nua “daquilo
que ¢” (ou foi) aparece assim com uma resisténcia ao sentido; essa
resiliéncia confirma a grande oposi¢do mitica do vivido (ou vivo) e do
inteligivel; basta lembrar que, na ideologia do nosso tempo, a
referéncia obsessional ao “concreto” (naquilo que se pede
retoricamente as ciéncias humanas, a literatura, aos comportamentos)
estd sempre armada como uma méquina de guerra contra o sentido,
como se, por uma exclusdo de direito, o que vive ndo pudesse
significar — e reciprocamente. (BARTHES, 1988, p. 163).



46

Constante interrogagdo, inspirar-se € a arte de trazer para a literatura a esséncia de
seu oficio de sentido. Sobre o homem e o gesto de criar, Friedrich Nietzsche postula, em
Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral: “Ele procura um novo territério para
sua atuacdo e um outro leito de rio, e o encontra no mito e, em geral, na arte”

(NIETZSCHE, 1978, p. 50, grifo do autor). E acrescenta:

O préprio homem, porém, tem uma propensdo invencivel a deixar-se
enganar e fica como que enfeiticado de felicidade quando o rapsodo
lhe narra contos épicos como verdadeiros, ou o ator, no teatro,
representa o rei ainda mais regiamente do que o mostra a efetividade.
(NIETZSCHE, 1978, p. 51).

A teoria literdria, em sua sistematizacdo do objeto literdrio, permeia-se da
criatividade enquanto um elemento fundante do entendimento dos fendmenos
denotativos da palavra em contextos dos mais variados géneros e correntes literarias.
Nesse aspecto, significante e significado, no género lirico, corroboram acerca da
imagem poética.

Com relagcdo a poesia e seu oficio, simbolizado por imagens, Hilda Hilst traz
nesse recurso sua forca lirica. Questionadora da presenca do homem diante da
criatividade e da busca pela palavra que expressa o situar do homem diante de uma
continuidade no tempo, Hilst é notdria na literatura brasileira como um dos principais
nomes a revigorarem a problemaética da metalinguagem como uma via de assimilacdo da
palavra em seu teor sagrado.

Com uma obra aclamada pela critica, ricamente traduzida e agraciada por
importantes prémios, Hilda Hilst preservou a veia lirica em todos os gé€neros que
percorreu e cultivou a procura do homem pela palavra como reveladora do mistério da
inspiracdo. A poeta fez uso artistico de imagens que recorrem aos elementos da
natureza, a animalidades e aos eventos que transpdem o tempo.

A obra poética Sobre a tua grande face foi originalmente lancada em 1986 pela
editora Massao Ohno. Hilda Hilst traz, nessa obra, cantos que aludem a criagdo poética
como uma energia que fundamenta o poeta em sua procura pelo sagrado. As imagens
trazem a tona a esséncia do homem diante de sua descontinuidade e ruptura no tempo.

Sao cantos que imiscuem criatividade com reconhecimento de limitagdo, e, nesse rumo,



47

o eu lirico tem como escudo imagens que reverberam, na metalinguagem, o perpetuar
da memoria da linguagem pela palavra.

A criatividade € a temdtica do quinto canto da obra, a ser analisado em seguida. E
um recurso empregado pelo eu lirico como maneira de cantar a metalinguagem

imbricada de significado simbdlico referente a animalidade:

Quisera dar nome, muitos, a isso de mim

Chagoso, triste, informe. Uns residuos da tarde
Algumas aves, e asas buscando tua cara de fuligem.
De aspide.

Quisera dar o nome de Roxura, porque a ansia

Tem parecimento com esse desmesurado de mim
Que te procura. Mas também nao € isso

Este meu neblinar continuo que te busca.

Ando em grandes vaguezas, acoitando os ares
Relinchando sombras, carreando o nada.

Os que me veem me gritam: como tem passado

A alded de sua alteza? E ha chacotas e risos.

Mas vem vindo de ti um entremuro de sons e de cicios
Um labiar de sabores, um sem nome de passos
Como se dguas pequenas desaguassem

Num pomar de abios. Como se eu mesma
Flutuasse, cativa, ofélica, sobre a tua Grande Face.
(HILST, 2017, p. 431-432).

Esse poema tem um eu lirico que procura nomear o que sente, como tentativa de
entendimento da vida, de si e de sua procura por um outro indiferente. O mistério e o
indefinivel envolvem esse canto com possibilidades de nomeagdo e de busca por um
outro inexato e desconhecido. Nessa tentativa, o eu assemelha-se ao nada, ao grito, ao
fato de ser andarilho e de sentir sabores e passos em pomares. Entretanto, o flutuar,
inconstante e movente, indica a total entrega e rendicao do sujeito lirico ao outro que
busca, a “Grande Face”, que faz o eu ser “cativa”, uma face misteriosa que denota o
outro, uma metade inatingivel e austera que o sujeito busca nomear.

Assim, o eu assimila-se a “Algumas aves” e empreende sua procura em “asas”,
sem perder de vista a imagem “aspide”, essa vinculada a “Grande Face”. Relinchar
assume, para o eu lirico, uma inconstancia e a inquietude de sua busca pelo
complemento, sua ansia e sua durea de vazio diante do desejo que interpde.

Aves e cavalos coexistem em um poema que canta o erotismo em ambiguidades,

inexatiddes e o movimento incerto da busca e do introjetar-se a um outro. O sublime e o



48

bruto contemplam o desejo do eu de entender o que o inscreve, que repetidas vezes
“Quisera dar”, “nome”.

Em dnica estrofe, o que liga os versos a fluidez, esse quinto canto tem na
metalinguagem uma busca do eu pela palavra. Em 17 versos, ja o primeiro enaltece a
tentativa do eu de expressar seu desejo pela linguagem. Trata-se de algo sem nome,
misterioso, que toma a inspiragdo: “Quisera dar nome, muitos, a isso de mim”. O que se
buscaria nomear seria o desejo do eu de compreender o sentido da vida.

O eu lirico expressa uma vontade de encontrar uma explicagdo para esse algo que
o desconcerta, mas é um algo plurivoco: “nome” e “muitos”. E algo, simultaneamente,
indefinido, “isso0”, mas que faz parte da vivéncia do eu, € a ele incerto, mas familiar,
corrente: “de mim”.

Um enjambement assoma-se ao primeiro verso, caracterizando esse mistério que
toma abruptamente o eu: “Chagoso, triste, informe”. E algo que pode ser sentido,
sofrido, mas nunca claramente apreendido pelo eu. Tende a melancolia, a inexatidao e
ao estado de reserva e enclausuramento, mas tem poder sobre o eu e o remete a diversas
expressoes, logo desencadeia nele uma tentativa de busca por uma maneira de imaginar
uma estranha realidade que o toma e o modifica.

A voz, entdo, reveste-se de animalidades na procura pelo alcance imagético do
que a envolve e com ela convive nos versos: “Uns residuos da tarde / Algumas aves, e
asas buscando tua cara de fuligem. / De aspide”. A alusdo ao aéreo, “aves, e asas”,
denota nio apenas o angélico, o sagrado, mas, ainda, a liberdade e o infinito da procura.
Quanto a imagem das asas, Gilbert Durand, em As estruturas antropologicas do
imagindrio, afirma que: “O desejo da verticalidade e da sua realizacdo até o ponto mais
alto implica a crenca na sua realizacdo ao mesmo tempo que a extrema facilidade das
justificacdes e das racionalizagdes” (DURAND, 2002, p. 130-131).

E uma busca pela configuracio imagética do que o eu sente tendo a presenca,
ainda que inexata, de uma luz de tarde residual. Quando o eu se langa ao ar, cantando
um pronome indefinido, “Algumas”, une-se ao aspecto impreciso do motivo de seu
canto e com ele compartilha a incerteza do encontro daquilo que busca.

Entretanto, o eu esbo¢a ndo um nome para o que lhe provoca sofrimento no

segundo verso, mas se refere ao objeto a que dirige sua procura com o exercicio de uma

simulacdo da palavra, mediante o emprego da segunda pessoa do singular: “tua cara de



49

fuligem. / De éspide”. As imagens “fuligem” e “aspide” simbolizam a presenca da
escuriddo. A primeira € resultado de uma transformacdo de combustivel que se adere a
superficies, ¢ uma matéria escura que deixa vestigios. J4 a segunda faz referéncia a uma
espécie de vibora, de cor amarronzada, cuja coloragdo nao se sobressai diante da
esséncia maléfica desse animal. Sdo, nesse rumo, imagens turvas, simuladas, que fazem
um contraponto a residual presenca de claridade que envolve a busca do eu por “tua
cara”, a cara daquilo que se quer nomear.

Na procura por uma definicdo daquilo que o intriga, apds simular sua imprecisao,
o eu ensaia um nome: “Quisera dar o nome de Roxura, porque a ansia / Tem
parecimento com esse desmesurado de mim / Que te procura”. Pela segunda vez, o eu
ressalta a vontade de encontrar algo que o inquieta e faz jus a palavra nessa empreitada.
“Roxura” ¢ o nome dado pelo eu lirico ao que lhe acomete, mas esse nome ¢ arbitrario.
Na procura por explicacdo, o eu assemelha “Roxura” ao que lhe provoca desmesura,
uma reacdo incalculdvel, imprecisa, porém imensa, um aperto, um momento dificil que
urge por ser transposto. Nesse processo de busca por uma palavra para definir algo que
o inquieta, o eu exerce o oficio da elaboracao imagética de uma realidade vivida durante
0 processo criacional.

Mais adiante, o eu coloca-se frente a frente com a imprecisdo e assume quao
desafiante € o oficio da criatividade empreendida na procura por uma palavra que defina
o que sente. Eis quando o eu hesita: “Mas também ndo ¢ isso / Este meu neblinar
continuo que te busca”. Trata-se de uma busca que ndo alcanca a definicdo do que
envolve a condic¢do do eu possuido pela palavra.

Ao mesmo tempo que a palavra definitiva ¢ “Roxura”, ndao a é. Entdo, o eu
envolve-se, mais uma vez, do elemento aéreo e se deixa levar pelo desvanecimento
propiciado pela imagem “neblinar continuo que te busca”. A neblina confere, sobretudo,
mistério e repercute, no que envolve, incerteza. Diante de tamanha dubiedade, o eu
rende-se a uma procura ligada ao universo do sagrado e ao exercicio da linguagem,
como uma entrega ao campo da inconsciéncia.

Nos préximos versos, o eu lirico recorre a uma imagem que o metamorfoseia em
animalidade e assume o desafio de expressar em palavra a busca pelo que lhe aquieta:

“Ando em grandes vaguezas, agoitando os ares / Relinchando sombras, carreando o



50

nada”. Em condicao de vago, o eu usa forca sobre o ar, ocupa o espago da imprecisdo,
do niilismo e nfo apenas o vive, como o carrega e o transporta.

Envolto nesse contexto, o eu vincula-se a animalidade, em ‘“Relinchando
sombras”. No que diz respeito a animalidade, Durand assim a apresenta: “[...] como um
abstrato espontdneo, o objeto de uma assimilacdo simbdlica, como mostra a
universalidade e a pluralidade da sua presenga tanto numa consciéncia civilizada como
na mentalidade primitiva” (DURAND, 2002, p. 70). As sombras, o mistério e a
obscuridade da busca do eu pela palavra inspiram-lhe a atribuir outra acep¢ao a
linguagem, a da imaginacdo do gesto animal como modificacdo do criar e da metdfora
existente na metalinguagem.

No tocante a linguagem, Nietzsche ja sabia o quanto ela estd distante dos
fenomenos: “Acreditamos saber algo das coisas mesmas, se falamos de arvores, cores,
neve e flores, e no entanto ndo possuimos nada mais do que metaforas das coisas, que
de nenhum modo correspondem as entidades de origem” (NIETZSCHE, 1978, p. 47). O
filésofo questiona as convengdes da linguagem: “Sao talvez frutos do conhecimento, do
senso de verdade: as designagdes e as coisas se recobrem? E a linguagem a expressio

adequada de todas as realidades?” (NIETZSCHE, 1978, p. 47). E salienta:

Que delimitagdes arbitrdrias, que preferéncias unilaterais, ora por esta,
ora por aquela propriedade de uma coisa! As diferentes linguas,
colocadas lado a lado, mostram que nas palavras nunca importa a
verdade, nunca uma expressdo adequada: pois sendo ndo haveria
tantas linguas. (NIETZSCHE, 1978, p. 47).

Os versos subsequentes cantam a maneira como os outros tangem o eu, bem como
aquilo que o perturba: “Os que me veem me gritam: como tem passado / A alded de sua
alteza? E hé chacotas e risos”. Vitima de deboche, o eu ¢ convencionado pelo meio
como uma camponesa, uma sudita diante da nobreza do objeto de seu canto.
Novamente, a elevacdo se faz nos versos, ndo por asas, mas pela imagem “alteza”,
enquanto o eu esta no campo do terreno, lida com afazeres campestres, ¢ “alded”.

Em seguida, o eu, a “alded”, metamorfoseada eroticamente, atribui a
metalinguagem a criagdo do ndo acolhimento por quem € o motivo de sua procura:

“Mas vem vindo de ti um entremuro de sons e de cicios / Um labiar de sabores, um sem

nome de passos”. A voz, a palavra e a presen¢a daquilo que tenta nomear sao sentidas



51

pelo eu como uma auséncia. Ha siléncio. Mesmo com a presenca sibilante /s/, fonema
que se repete nesses dois versos, traduz-se a soliddo do eu, intensificada nos versos
finais.

No movimento dos versos do canto quinto de Sobre a tua grande face, notamos o
fluxo espacial da dgua e sua movéncia, cuja disposicdao espacial é sugestiva da
movimentacdo desse elemento: “Como se dguas pequenas desaguassem / Num pomar
de abios. Como seu eu mesma / Flutuasse, cativa, ofélica, sobre a tua Grande Face”. A
dgua €, nesses versos, mais que uma imagem, ¢ uma energia inspiradora que faz com
que o eu finalize sua busca pela criatividade, reportando a mesma mais que uma

verdade, uma ilusao:

O que é verdade, portanto? Um batalhdo mével de metaforas,
metonimias, antropomorfismos, enfim, uma soma de relagSes
humanas, que foram enfatizadas poética e retoricamente, transpostas,
enfeitadas, e que, apds longo uso, parecem a um povo soélidas,
candnicas e obrigatérias: as verdades sdo ilusdes, das quais se
esqueceu que o sdo, metaforas que se tornaram gastas e sem forca
sensivel, moedas que perderam sua efigie e agora s6 entram em
consideragdo como metal, ndo mais como moedas. (NIETZSCHE,
1978, p. 48).

O eu lirico, por conseguinte, flutua e ¢ envolto por feminilidade, ¢ “cativa,
ofélica”, rende-se a dgua, a ela pertence e nela se afoga, como Ofélia, o simbolo do
suicidio erdtico feminino. H4 uma integracdo entre o eu e o motivo de sua procura,
agora nomeado com letras iniciais maitisculas. A realidade da busca por palavras, ainda
que seja uma realidade na esfera da criatividade e da arte, é a encenacdo da
metalinguagem: “sobre a tua Grande Face”, o titulo da referida obra lirica hilstiana.

Hugo Friedrich (1978) remonta ao campo da tensdo e do hermetismo a poesia
dessa época, donde surge o vinculo de forcas opostas em um mesmo patamar,
demonstrando uma incompreensdo que fascina e provoca estranhamento no leitor por
meio da voz de poetas que pdem em embate a estruturas fixas.

As premissas da poesia estudadas por Friedrich podem ser verificadas em Hilda
Hilst, pois consistem na linguagem da poesia que se ressignifica em tensdes e conflitos

perturbadores do mistério da palavra:



52

A poesia quer ser, ao contrdrio, uma criacdo auto-suficiente,
pluriforme na significacdo, consistindo em um entrelacamento de
tensdes de forcas absolutas, as quais agem sugestivamente em estratos
pré-racionais, mas também deslocam em vibracOes as zonas de
mistério dos conceitos. (FRIEDRICH, 1978, p. 16).

Para esse tedrico, € traco do moderno o desprendimento de forcas opostas, que
ndo se distinguem, rumo a uma linguagem em que “a lirica ¢ tida, muitas vezes, como a
linguagem do estado de animo, da alma pessoal” (FRIEDRICH, 1978, p. 18). Dessa
maneira, a transformacdo sobrepde-se ao sentir € ao observar, sobretudo ao modo de
descrever o mundo, desencadeado em um sentimento polifénico.

Observa-se uma significativa mudanga na concepcao da poesia em conceitos e na
sua teoria critica. No século XX, a lirica constréi-se como um fendmeno mais puro.
Enquanto um impulso da linguagem, a poesia caracteriza-se assim: “os conteudos ja ndo
chegam a ser a verdadeira substincia da poesia, mas sdo portadores das forcas musicais
e de suas vibragdes superiores ao significado” (FRIEDRICH, 1978, p. 51). No entanto,
Hilst apresenta na poesia um poder além do contraste na linguagem. A vida, a morte, as
perdas e as desilusdes, bem como a incompletude, sdo as revelacdes que a linguagem
torna proeminente em sua poesia.

Dessa maneira, o desconhecido é tema da poesia — “o chegar ao desconhecido”,
“escrutar o invisivel, ouvir o inaudivel” (FRIEDRICH, 1978, p. 62) —, e, assim, se
inscreve o objetivo do poetar. No caminho de sua estrutura, reconhece-se “um alto nivel
de correcdo técnico-estilistica [...] A explosdo ocorre ndo na sintaxe, mas nas
representacdes” (FRIEDRICH, 1978, p. 74).

O criar por imagens €, para nds, tendéncia da construcio contemporinea e
também de Hilda Hilst, que prima por uma produ¢do que dialoga com estruturas
arraigadas na tradicdo poética classica, ainda que as transformando ou transitando
criativamente rumo a uma lirica que questiona a insercio do homem em uma esfera
temporal e finita, devido ao fato de a poesia associar-se a realidade, mesmo que a
subverta.

Para Friedrich, assim como a poética de Baudelaire, a lirica moderna ¢é
decomposicdo e deformacgdo da linguagem e do eu: “O impulso artistico deixa como
legado uma visao desfigurada, insélita do mundo” (FRIEDRICH, 1978, p. 81). O sentir

e o imaginar confluem: as coisas mais distantes s@o unidas, o sensorial € o imagindrio, o



53

espaco se inverte, pois “Os movimentos das imagens sdo curvas puras da fantasia e da
linguagem absoluta” (FRIEDRICH, 1978, p. 82).

A originalidade e a consisténcia da linguagem envolvem-se na poesia, cuja
estética moderna, em sua palavra, repercute em ideias e imaginacao: “Os fragmentos
sdo manifestagdes nupciais da ideia” (FRIEDRICH, 1978, p. 118). Apesar disso, Hilda
Hilst conjuga-se com imagens insélitas que pulsam a vida. E nesse campo que as
imagens insolitas se assentam a riqueza da poesia hilstiana.

Hilda Hilst traz em sua poética imagens inusitadas, desconcertantes, ricas e
sugestivas do ponto de vista da relacdo da linguagem com as ideias, como “Cadenciadas
/ Vao morrendo as palavras / Na minha boca” (HILST, 2017, p. 392) e em “Os cavalos
da ilha se moviam / Nos grandes areais ensolarados” (HILST, 2017, p. 179).

Michael Hamburger, em A verdade da poesia, aponta sobre a poesia
contemporanea cujo conteudo se liga desde a ideia ao sentido da palavra: “As diferencas
genuinas entre os poetas vém a luz por causa do valor que cada um atribui as fungdes e
implicagdes publicas da poesia” (HAMBURGER, 2007, p. 58). Assim, o autor retoma
Mallarmé, com seus poemas feitos de ideias. Na suma importancia dada as producdes
pessoais, Hamburger define a relacdo do poeta com a tradi¢do na busca de referenciais
criativos. Para o tedrico, a poesia € uma arte da linguagem, pois, para ele, “o poema que
diz ao poeta o que ele pensa” (HAMBURGER, 2007, p. 16), ndo o contrario.

Buscar raizes, para Hamburger, ¢ reconhecer as raizes de alguém: “ndo se pode
buscar a tradi¢do, tampouco as raizes, exceto na medida em que a busca signifique uma
consciéncia cada vez maior € um reconhecimento de que sdo as raizes de alguém”
(HAMBURGER, 2007, p. 164).

Nesse rumo, notamos na poética de Hilda Hilst que o cantar de um entendimento
do homem em sua profundidade evoca, em nossos tempos, vozes paradoxais e
dissonantes dos vinculos do homem com o existir € com o conhecimento de si. Para a
poeta, sua lirica alcanca ndo apenas o cotidiano, hé rigor e técnica cldssica em sua
criacdo.

Os temas de Hilst abordam a morte, o erotismo e o oficio poético, dentre outros, o
que se insere em uma abertura da contemporaneidade para uma poesia que resgata o
homem. Para Paul Valéry, em Discurso sobre a estética — poesia e pensamento

abstracto: “A poesia é a arte da linguagem” (VALERY, 1995, p. 68). Nesse aspecto,



54

Hilst vale-se de muitas reflexdes sobre essa arte, encontrando na simbdlica da
animalidade um apoio para essa indagacgao.

Simbolicamente, a animalidade estreita seu vinculo com a brutalidade e a
presenca da morte na vida, culminada em uma leveza conferida aos pdssaros que
deslizam para tigres e cavalos, animalidades de referéncias e significagdes ambiguas na
linguagem.

Em suas construcdes liricas, Hilst remete-se a um tempo profundo em sua obra,
pela fusdo do tempo profano com o mitico, que ressignifica, assim, a origem do homem
e o situa em patamar de linguagem e criatividade. E nesse sentido que a Critica do
Imagindrio repousa suas origens na problemaética da arte e da expressao lirica do século
XX, mediante a aproximagao das artes com o dissonante, o simbolico € o misterioso: “A
origem do mito se perde na historia da humanidade, configurando-se em narrativas que
relatam acontecimentos do comego da histéria do homem, ou in illo tempore” (MELLO,
2002, p. 30, grifo da autora).

Para Benedito Nunes, em A clave do poético, os poetas brasileiros de hoje sao
“marcados por aguda reflexividade sobre o poder e a importincia da linguagem,
também reiteram o posto paradoxal da poesia no mundo — a0 mesmo tempo dentro e
fora da historia real” (NUNES, 2009, p. 173).

Perante as palavras e a metalinguagem, Octavio Paz considera: “Gragas a
mobilidade dos signos, as palavras podem ser explicadas pelas palavras” (PAZ, 1982, p.
133). O autor finaliza essa reflexdo aproximando palavras de imagens: “O sentido da
imagem, pelo contrério, é a propria imagem: nao se pode dizer com outras palavras. A
imagem explica-se a si mesma” (PAZ, 1982, p. 133, grifo do autor).

Para Gaston Bachelard, em A poética do espago, os versos movem-se em imagens
que recriam a imaginagdo: “Mas sempre o verso tem um movimento, a imagem se escoa
na linha do verso, arrasta a imaginacdo como se esta criasse uma fibra nervosa”
(BACHELARD, 1988b, p. 12).

Acerca das imagens e suas repercussoes na contemporaneidade, Gilbert Durand
baseou-se em um percurso antropoldgico de C. G. Jung a Bachelard e Eliade, dentre
outros, para tratar as constru¢des simbdlicas com base em imagens recorrentes entre
inconscientes coletivos de diversas culturas. O tedrico organizou as estruturas

simbdlicas de esquizomorfas a misticas e sintéticas a partir de “gestos dominantes”, do



55

postural ao digestivo e ao copulativo, os quais, por sua vez, originados da reflexologia,
formam constelagdes arquetipicas mediante dois regimes de imagens: o diurno e o
noturno.

Enivalda Nunes Freitas e Souza, em Como se morre com Hilda Hilst: licoes de
seu “pequeno bestiario”, registra o sentido simbolico relacionado aos animais: “[...]
recorrer a animais para simbolizar a conduta humana é um procedimento por demais
banal e universal que estd inserido na histéria do homem, enraizado em todas as
culturas, das mais primitivas as mais desenvolvidas tecnologicamente” (SOUZA, 2009,
p- 221).

As imagens arquetipicas, recuperadas na poética de Hilst, defrontam o eu lirico
com o reconhecimento de si, do outro e de suas vivéncias, amparado com uma esséncia
profunda e misteriosa, ainda que a criatividade se lance como um recurso diante de uma
contemporaneidade fragmentada que repousa o homem no tempo e na morte. Na
tentativa de reverter essa condicdo, a poeta canta, pela animalidade, uma via para o
alcance de uma libertacdo do homem, rumo ao entendimento e a harmonia com o

espaco que habita.

1.3 “Porco-poeta”: o verbo e o contraponto da animalidade

Antecessor do poema I, que canta a imagem “Péssaro-Poesia”, o presente poema,
que associa a imagem do poeta ao porco em mesma nuance, “Porco-poeta”, inaugura
Amavisse com a marca de uma imagem que reverbera o distanciamento do poeta do
sublime, aproximando-o do animal porco, que contrapde a inspiracdo ligada ao sublime
a uma inspiracao que se fortalece no baixo, no profano.

Essa tese ndo contextualiza as obras que foram investigadas porque a simbdlica
animal sugere caracteristicas humanas atemporais. Nesse caso, aqui interpretado, o
“Porco-poeta” é uma imagem que surge na criacdo hilstiana em um periodo de
desconstru¢do e de embate da escritora com a inspiragdo. Apds o exercicio do teatro e
da prosa, em que a abordagem da palavra experimenta os aspectos mais terrenos e
avassaladores do homem, a imagem do porco reveste-se de tensdao e de convulsio,

sobretudo de descrédito de seu dom com a palavra. Fragmentado de si, do outro e da



56

natureza, o poeta, outrora pousante em aspectos de revelacdo e de sagrado, chafurda no

abjeto:

Porco-poeta que me sei, na cegueira, no charco
A espera da Tua Fome, permita-me a pergunta
Senhor de porcos e de homens:

Ouviste acaso, ou te foi familiar

Um verbo que nos baixios daqui muito se ouve
O verbo amar?

Porque na cegueira, no charco

Na trama dos vocédbulos

Na decantada 1amina enterrada

Na minha axila de pelos e de carne

Na esteira de palha que me envolve a alma

Do verbo apenas entrevi o contorno breve:

E coisa de morrer e de matar mas tem som de sorriso.
Sangra, estilhaca, devora, e por isso

De entender-lhe o cerne nao me foi dada a hora.

E verbo?

Ou sobrenome de um deus prenhe de humor
Na péripla aventura da conquista?

(HILST, 2017, p. 440).

A imagem “Porco-poeta” sinaliza, em maitsculo, “Porco” como se sobressaindo
diante do “poeta”, por sua vez grafado em mindsculo, e indica que, nesse poema, 0O
imagindrio do porco definird uma animalidade vinculada a auséncia do saber, a entrega
ininterrupta ao prazer da gula desenfreada e cadtica e a um espaco impuro. Dessa
maneira, a simbdlica do porco denota agitacdo, devoracdo e lama, um render-se da voz
lirica ao nao discernimento, ao mundano e ao terreno.

Ja no primeiro verso, o eu lirico se identifica, “me sei”, como sendo ‘“Porco-

2 A . . . . ,
poeta” e se reconhece como tomado pela auséncia de luz e de discernimento, pois estd
« o . . . N

na cegueira”. Entregue ao baixio, rendido ao caos, o sujeito se visualiza, sem
deslumbre nem encantamento, situado “no charco”.

Em uma superficie lodacenta, entre detritos, o poeta, cego e sujo, se mistura a
desordem e a escuriddao. Rendido a uma visido sombria, distante da sabedoria, confunde
inexatiddo com incerteza e se estrebucha diante do existir e do surgimento de uma

palavra que revele o que escuro estd.



57

Como “Porco-poeta” que é, o sujeito lirico se encontra “A espera da Tua Fome”,
subjugado a palavra que serd proferida por um outro que o deseja no sentido de uma
saciacdo de fome ou gesto de devoracdo. Essa espera de satisfazer a fome de outrem
possibilita que o poeta nomeie o referido gesto de ganincia por meio de uma grafia em
maidsculo, “Tua Fome”. Nesse sentido, o outro ¢ dirigido como sendo superior, a quem
o poeta serviria como alimento, anulando-se perante seu oficio criativo como poeta, mas
sublevando seu aspecto de “Porco-poeta”.

Em seguida, o “Porco-poeta” enseja que uma pergunta seja pelo “Senhor de
porcos € de homens” permitida de ser a ele dirigida. Em inferioridade e em
reconhecimento de sua baixeza, o poeta tem no outro aquele a quem serve a fome, mas
que transita entre a referencialidade dos porcos e dos homens. Ndao somente o carater de
animalidade se reverbera desse outro, mas também o fato de ser superior aos demais
homens, pois diante da humanidade ¢ “Senhor”, ainda que seja tdo faminto como o
animal porco.

A pergunta proferida pelo eu lirico ao “Senhor de porcos e de homens” é almejada
em ser permitida de ser feita. Esse “Senhor”, elevado, misterioso e que repercute
curiosidade no “Porco-poeta” é um outro distante, a quem a voz lirica destina seu canto,
situando-o em um patamar de superioridade, por quem deve se sacrificar e se submeter
de forma que agrade sua fome.

O Senhor € um outro esquivo, pois o “Porco-poeta” desconhece que tenha ouvido
ou que tenha tido familiaridade um verbo, “O verbo amar”, “Um verbo que nos baixios
daqui muito se ouve”. O amor € um sentimento sublime, entretanto, nesse poema, &
simbolico do espago que o “Porco-poeta” habita, pois dali € ouvido. Nesse rumo, o eu
lirico transforma o significado do amor e o tenciona como sendo um sentimento que é
ouvido “no charco”, entre detritos e sujeira.

Como um sentimento implacédvel, que arrebata e modifica a realidade de quem por
ele se inebria, o amor perpassa as esferas do mundano e zarpa para o sublime. E uma via
de unido entre metades e possibilita o alcance da eternidade e da palavra devotada em
procura e clareza.

Porém, “O verbo amar”, como mais que uma palavra, um gesto que revela a
verdade e o sublime e o alcance do sagrado como totalidade imediata, € ouvido: “nos

baixios daqui muito se ouve”. O sujeito lirico desconhece se o “Senhor de porcos e de



58

homens” teria ou ndo ouvido esse verbo amar, mas trata-se de um verbo que repercute
nos baixos.

Dissonante e inexato, nos baixios “O verbo amar” é ouvido, ndo é visualizado.
Isso porque o “Porco-poeta” ¢ desprovido da luz da visdo, da iluminagdo, estd “na
cegueira” e aguarda a procura pelo outro, o “Senhor de porcos e de homens”, uma
procura que dar-se-a por meio da “Tua Fome”, a fome e a ganancia do outro.

Assim, do “verbo amar” o “Porco-poeta” ndo tem conhecimento, ndo enxerga e
ndo compreende. Apenas ouve falar, com intensidade, “muito se ouve”, mas ndo o
assimila nem o apreende em plenitude. E um verbo que participa dos baixios como uma
evocagdo ou continuidade sonora, pois nos baixios chegam as intercorréncias do espaco
que o “Senhor de porcos e de homens” habita em ecos e repercussdes desconfiguradas,
imprecisas, passivel de ser comparada a mesma auséncia de luz relatada na alegoria da
caverna, de Platdo, em A repiiblica (1949). Os prisioneiros, acorrentados, viam apenas
cOpias, sombras e imagens imprecisas, projetadas pelo elemento fogo.

A luz do sol, a verdade, era visivel apenas pelo prisioneiro que conseguiu se
libertar. Nessa conjuntura, o eu lirico se assemelha aos prisioneiros, se situa em um
espaco isento de luz, em um espaco subterraneo e ali se encontra cego. Mas a auséncia
de luz ndo impede que o “Porco-poeta”, vivente de um baixio, tenha contato com o
“verbo amar”, ainda que seja meramente ouvido ou objeto de que se ouve falar, do qual
se tem rumores apenas.

O fato de ndo conhecer, ndo ver, mas sentir “O verbo amar” pela audicao faz do
“Porco-poeta” participante de uma totalidade que ndo assimila, mas adivinha como
sendo um caminho para o exercicio da palavra. O poeta se encontra distante da elevacao
vivenciada pelo “Senhor de porcos e de homens”, ou seja, estd aquém do mesmo e dele
se distingue pelo antagonismo alto e baixo.

Codependentes, o de cima, inalcancdvel, de onde sdo emitidos os verbos originais
e plenos em sentido, som e nitidez, onde se situa o “Senhor de porcos e de homens” e o
de baixo, onde esta o poeta, um espaco mundano, infimo, profano, sem luz e encharcado
de residuos, onde ecoa o “verbo amar” como um som impreciso, somente ouvido, do
qual se tem impressdes inconstantes, apreendem na imagem “Porco-poeta” o transito

entre essas duas esferas.



59

Contrapontistico, o “Porco-poeta” assim se reconhece como participante de um
baixio que evoca o amor emitido originalmente pelo alto. Assim sendo, o alto e o baixo
do poema se aproximam, simbdlica e respectivamente, da alegoria da caverna, retratada
por Platdo, pela luz proveniente do sol, principio da verdade do mundo inteligivel e pela
luz copiosa advinda do fogo do mundo sensivel. Em unica palavra e significacdo,
“Porco-poeta” se constitui do baixo que encontra no alto uma ruptura de sua cegueira.

J4 na segunda estrofe, o “Porco-poeta” se assume, mais uma vez, sem luz, no
baixio, situado no caos, entre vocabulos entremeados, confusos, tramados e ndo
consegue assimilar o verbo amar em sua totalidade. Com pelos na axila e com sua alma
envolvida pela carne em uma esteira de palha, o “Porco-poeta” canta a convulsdo do
homem, a tensdo da arte que se entremeia entre criatividade e busca implacavel: “De
todas as imagens, com efeito, sdo as imagens animais as mais frequentes e comuns.
Podemos dizer que nada nos é mais familiar, desde a infancia, que as representacoes
animais” (DURAND, 2002, p. 69).

Entre vocabulos e lamina, entre tramas e enterro de “Na trama dos vocabulos / Na
decantada lamina enterrada”, o poeta se reconhece como diante do caos. Diante dessa
tensdo ambigua e entremeada, estd a condi¢do de uma criatividade que urge em
assimilar a voz do amor como uma esperanga € uma continuacdo do homem. Desse
modo, a segunda estrofe situa o espaco vivido pelo “Porco-poeta”, proeminente de
ambiguidades, rupturas e confusdes, com versos cujos eventos sao dispares, descritivos,
mas cantam tanto o baixio como a alma.

O sujeito reconhece em si a presenca de uma alma que o distingue do elemento
profano inerente ao animal porco e demonstra haver em “Porco-poeta” a jun¢ao de uma
animalidade voraz, inconsciente e ligada a lama e a sujeira com a leveza, plenitude e
sensibilidade do poeta, que tem na luz a revelacao de sua alma, da ordem diante do caos
e do conhecimento.

Essa segunda estrofe sinaliza que o eu lirico estd envolto por “trama dos
vocabulos”, entre uma criatividade que tende ao caos. Confusas, as palavras formam
uma trama, um ardil, um emaranhado que nao oferece equilibrio ao “Porco-poeta”, mas
uma tensdo que o faz cantar o limite do homem de modo desordenado, a mesma
desordem e descontinuidade de uma humanidade confusa e duvidosa sobre sua origem,

criatividade e esséncia.



60

No entanto, essa imagem “trama dos vocabulos” tenciona a existéncia do “Porco-
poeta”. Ao mesmo tempo que ¢ mundano, pertencente aos baixios, o porco é poeta,
ligado a esferas sublimes. Profano e sagrado, animalidade e inspiracdo coexistem no
“Porco-poeta”. E assim os vocdbulos em suas maos oscilam, do caos a ordem, do
desequilibrio rumo a uma busca pelo equilibrio, em constante tensao de opostos que nao
se equiparam, mas se embatem.

De desordenados, pela acepcao de armadilha, os vocdbulos trazem consigo, ainda,
em “trama”, o desejo pela ordem. Desde o significado de enredo, perpassado por
ardileza, “trama” sinaliza o tecido, ordenado e costurado na urdidura de fios que
compdem uma rede harmonica, a palavra ordenada em sentido.

Assim, “Porco-poeta” € a animalidade dos baixios e, a0 mesmo tempo, a fiandeira
ancestral que tece palavras em fios, € o trinsito do caos a ordem, das palavras que
enganam em tramas as palavras que compdem, por fios de vocédbulos, a poesia ordenada
a partir da inspira¢do. O vinculo da palavra com a tecelagem é sabido como um valor
dado ao poeta em similitude com a fiandeira: “[acerca da] tecnologia da tecelagem, de
que encontraremos igualmente a eufemizagdo a proposito da roda que valoriza
positivamente a fiandeira” (DURAND, 2002, p. 224).

No proximo verso, “Na decantada ldmina enterrada”, nota-se a continuidade da
movéncia do eu lirico, entre o baixio e o sublime. O canto da poesia, declamado, tem
sua voz por meio de uma “lamina enterrada”. Morte e vida aqui coexistem e imiscuem a
vivéncia do “Porco-poeta”. Ao mesmo tempo que canta a poesia, enaltecida e celebrada
em versos de leveza e inspiracdo, tem a lamina em morte ceifando sua criatividade,
como um porco a ser abatido para saciar a fome.

Em seguida, “Na minha axila de pelos e de carne”, o “Porco-poeta” instaura sua
animalidade na inconsciéncia e no reconhecimento de sua corporeidade animal.
Inebriado pelo baixio e pela trivialidade de sua energia, tem no selvagem e no profano
de axila a simbdlica de uma transitoriedade nem um pouco sublime diante do tempo e
da palavra.

Nesse rumo, a morte como uma revelagcdo de sua entrega diante do tempo e ao seu
aspecto mortal faz do “Porco-poeta” mais porco que poeta nesses quatro primeiros
versos da segunda estrofe. Mesmo sendo uma lamina prenhe de poesia, “decantada”, ¢

uma lamina que encerra o “Porco-poeta”, cingindo-o de finitude.



61

Trata-se de uma parte do corpo do porco que simboliza a esséncia de sua
animalidade, € “axila”, em aspecto de terreno, de selvagem. Preenchida por “pelos” e
“carne”, denota ser uma animalidade que é abrupta e irracional, a0 mesmo tempo que
tem funcdo de cumprir o seu destino de alimentar fomes que devorardo essa
animalidade.

E por meio de “axila”, bem junto ao peito, ao coragdo do porco, que sua vida sera
finita por uma lamina. Mesmo sendo uma lamina que conclama o sublime das palavras,
¢ uma lamina que rasga o tempo e que destitui a trama de vocdbulos, sejam eles
ardilosos ou costurados pelo dom da poesia.

Todavia, essa segunda estrofe se finaliza, em enjambement, com um retorno a
esfera do sublime e do inalcancavel, digna da espacialidade ocupada pelo “Senhor de
porcos e de homens”. No verso: “Na esteira de palha que me envolve a alma”, o “Porco-
poeta” circunscreve a presenca, em si, de uma alma que lhe confere continuidade e
imortalidade, mesmo diante do fato de ter sua vida encerrada por uma ladmina que rasga
sua axila.

Mesmo tendo um corpo de “pelo” e “carne”, com fremente animalidade, sua alma
¢ envolvida por uma “esteira de palha”, imagem que simboliza ndo apenas humildade e
simplicidade, mas o aspecto de ser sua morte envolta de mistério e de sacralidade.
Ainda que viva no espago dos baixios e da cegueira, o “Porco-poeta” se reconhece
como participante de uma possibilidade de entrega ao sublime, distinto da sujeira que o
acompanhou durante sua existéncia.

Sendo assim, diante de uma “decantada lamina enterrada”, o eu lirico € cingido
pela poesia e pela morte, simultaneamente, o que confere a si mesmo sua ambigua
existéncia, “Porco-poeta”. Ao passo que € atingido por uma lamina que o fere em sua
esséncia de animalidade, de porco, em “axila”, “pelos” e “carne”, o poeta se sucumbe
diante do tempo e tem revelada sua alma.

Diante de tantos espagos e suas alteridades, o eu lirico, a0 mesmo tempo que
interroga o “Senhor de porcos e de homens”, se ele ouviu ou teve familiaridade com o
“verbo amar”, assume ter tido desse verbo acesso tdo somente ao seu “contorno breve”,
“Do verbo apenas entrevi”.

Devido ao fato de estar possuido pela cegueira, o “Porco-poeta”, assim como os

encarcerados da alegoria da caverna, ndo tem acesso a verdade, nesse caso, ao “verbo



62

amar”. Esse verbo o “Porco-poeta” apenas pressente como seria, ndo o assimila em
plenitude, apenas emite previsoes e ideias vagas acerca do mesmo.

Entrever tem seu significado aproximdvel de sentir algo antes que aquilo
acontecga. Tirésias, também com auséncia de visdo, tivera o dom de antecipar o futuro,
assim como o “Porco-poeta”, que se encontra “na cegueira”. Mesmo pressentindo uma
forma do “verbo amar”, o eu lirico se circunscreve na cegueira.

O “Porco-poeta” entreviu apenas contorno breve do verbo amar, tem som de
SorTiso € provoca morte, tanto do morto como de quem mata. A ele nao foi dada a hora
de entender a plenitude de seu significado, pois o sujeito lirico tem um destino de
sangrar, ser estilhacado e de devorar, ao mesmo tempo que devora também é devorado.
Tanto o “Porco-poeta” como o “verbo amar” perpassam por esses trés gestos, de
sangrar, de estilhacar e de devorar.

Diante de inexatiddo e de cegueira, o “Porco-poeta” se assume como participante
de uma esfera de desconhecimento e de pressentimento. Apenas impressdes assimila, de
modo breve. Entretanto, a energia ambigua se contrapde a sua esséncia, a0 mesmo
tempo que se mata, se morre de amor, ndo se distingue agente de paciente.

Assim, pela morte que tudo abrevia, se estende o sorriso. Eis um verbo, o “verbo
amar”, proeminente da participacdo de energias antagonicas, tristeza e alegria, finitude e
satisfacdo. Como duplos complementares, morrer e sorrir se enlacam em um
contraponto que ndo se define ser um sorriso de alegria ou de sarcasmo, se seria emitido
pelo “Senhor de porcos e de homens” ou pelo “Porco-poeta”.

Em seguida, os proximos versos dessa quarta estrofe indicam que o desejo do
“Porco-poeta” em entender o “verbo amar” nao lhe foi possibilitado. Como alguém a
quem ndo lhe ¢ permitido o acesso ao “verbo amar”, ao seu “cerne”, ou seja, & sua
esséncia mais intrinseca e interior, o sujeito lirico se insere em uma busca que o inquieta
por ser indigno de ser agente dessa busca, reconhecendo-se em humildade e
inferioridade: “ndo me foi dada a hora”.

Somente chega ao “Porco-poeta” o “verbo amar” por meio de contorno e de som.
N3ao se trata de um alcance pleno do verbo, que lhe é ofertado como algo distante ou
impossivel de ser assimilado. Inexato, em fragmentos e descontinuo, o verbo como

revelacdo da verdade e do amor, como via para a inspiracdo e para a criatividade, traz



63

para o “Porco-poeta” um contraponto de animalidade efémera e desejosa por algo que
lhe falta.

Animal e homem, o “Porco-poeta” se circunscreve em tensdo entre ambivaléncias
que o tornam dissonante, entre o baixio cuja luz inexiste pela cegueira, em confusdo
pelo ser e pelo existir diante da palavra que ndo se alcanca, mas da qual se tem apenas
vultos ou adivinha¢des e pressentimentos.

Pressentido, o “verbo amar” urge como uma revelacdo sagrada. Tirésias,
desprovido de visdo, detinha a sabedoria sobre o futuro e soerguia diante do presente o
dom de vate e de eufemizador do tempo.

A auséncia da luz permeia o acesso a uma visdo anterior e inconsciente, na
cegueira se subscrevem estruturas que nao sdo apreendidas pelo olhar dos sentidos, mas
do olhar da alma. Eis porque, dissonante, em sua morte, o “Porco-poeta” exerce em si o
conflito de uma morte que equipara sua animalidade em “axila”, “pelos” e “carne” com
o gesto de estender-se em uma “esteira de palha” que lhe “envolve a alma”, corpo
animal e alma sagrada se compactuam.

Nesse caminho, na ultima estrofe, em trés versos, o “Porco-poeta” questiona: “E
verbo? / Ou sobrenome de um deus prenhe de humor / Na péripla aventura da
conquista?” Ao aproximar sonoramente amor de humor no aspecto da conquista, o eu
lirico se sucumbe diante de um enfrentamento daquilo que o fez um contraponto em
busca pela palavra. Como agente, nessa ultima estrofe, notamos um sujeito que
interroga e que transforma a palavra, conferindo-lhe o dom da conquista, da aventura e
de dar um novo nome, um nome de deus.

Assim sendo, o “Porco-poeta” parte da vertente de animalizado e humanizado
rumo a um entendimento € uma nomeacdo de que o amor € tdo ambiguo como ele
mesmo €. Morre e mata, traz sorriso, humor, aventura e conquista, mas € verbo, €
revelacdo de esferas desconhecidas, as quais o eu lirico urge em descobrir, visitar e
questionar.

Em duas nuances, contrapostas, “porco” e “poeta” se evadem rumo a palavra e a
criacdo de um significado que outrora lhe foi permitido, anteriormente, ser meramente
sentido, adivinhado ou percebido em cegueira, no baixio.

Devido a sua condi¢do abjeta, o fato de reconhecer-se na cegueira e no baixio,

entre detritos, faz do poeta o agente de uma compreensdo da palavra a partir do que



64

ouve e sente, portanto, de uma palavra que ele mesmo transforma e cria, na tangéncia de

“axila”, de “pelos” e de “carne”, sublevando sua parte humana, sua “alma”.



CAPITULO 2
ENTRE PASSAROS E ASAS: O VOO DA CRIACAO POETICA

65



66

2.1 “Pastora entre os animais”: Diana, a deusa da animalidade, canta cang¢odes

A humanidade € perpetuada em didlogo com os mitos desde seus primérdios.
Carregados de esséncia simbdlica e imagética, os mitos situam o homem diante de sua
natureza transitdria, seus vinculos sociais e suas inquietudes. Tudo aquilo que ndo havia
explicacdo de origem, o mito abrandava com uma linguagem figurativa de superacdo de
conflitos. A partir da oralidade, as narrativas miticas embrenharam por povos e culturas
e ainda hoje postulam relatos de continuidade do homem no cosmos. A literatura, como
forma de expressividade do sujeito diante do tempo, reverbera os mitos, recriando-os na
contemporaneidade.

Por meio da expressividade da linguagem mitica que o homem rompeu com sua
objetividade e alcou o mergulho em si mesmo. Através da realidade subjetiva, permeada
pela fabulagdo, o homem desvelou a analogia e a conquista da criatividade como vias de
entendimento do universo. Assim aponta Ernst Cassirer, em Antropologia filosdfica: “A
humanidade nio poderia comecar com o pensamento abstrato nem com a linguagem
racional; teve que passar pela era da linguagem simbolica do mito e da poesia”
(CASSIRER, 1977, p. 244).

Linguagem e cultura equivalem-se nos mitos, porque se constituem no constante
desejo do homem pela transformacao e fabulacdo de sua realidade. Imaginar € realizar,
no plano subjetivo, anseios e libertagdes. Defrontar-se com angustias faz parte da
vivéncia humana, e € possivel enfrentd-las por meio da imaginac¢do, das artes, da cultura
e do oficio do escrever.

Ir além do tempo, do perene, da finitude alude ao que hd de mais profundo no
homem: permanecer na memoria, ndo ser esquecido. Os mitos recuperam o aspecto
imaginativo do homem e lhe permitem superar sua finitude no tempo para que alcance
uma esfera total, isenta de temporalidade. Quando se realinha, pela memoéria, a um
passado anterior e sagrado, perpetuado de época para época e de cultura para cultura, o
homem atinge estruturas profundas de sua psique, cujas bases sdo inconscientes. Dessa
maneira, os mitos ndo apenas despertam o aspecto criativo da humanidade em sua
habilidade de fabular, mas lancam voz ao enfrentamento da condi¢do temporal pelo

homem.



67

Mircea Eliade (1907 - 1986) realizou estudos sobre os mitos e as religides,
fundamentando a histéria moderna das mesmas, pautado em culturas e momentos
histéricos variados. Segundo o tedrico, a cultura humana expressa-se com semelhancas
de povos para povos e urge em tratar as origens dos mais profundos questionamentos do
homem diante de tudo que lhe atordoa. Assimiladas as origens, recuperam-se as
vicissitudes de uma realidade e s6 assim € possivel modificé-la.

De acordo com Eliade, em Mito e realidade, “os mitos revelam que o mundo, o
homem e a vida tém uma origem e uma histéria sobrenaturais, e que essa histéria é
significativa, preciosa e exemplar” (ELIADE, 1972, p. 22). Trata-se da recuperagdo de
um tempo sagrado, primeiro, vinculado a todas as origens, de todos os povos,
denominado in illo tempore. E um tempo que transforma a esséncia humana. De
limitado a infinito, o homem supera o pavor do tempo e da perda de sua esséncia e
conquista o equilibrio com o cosmos.

Os arquétipos, norteadores do inconsciente coletivo por meio de imagens que se
manifestam a partir do mito e da poesia, dao voz a tudo aquilo que inquieta o homem de
modo simbdlico. Sdo os arquétipos que norteiam, de geracdo para geracido, mitos,
religides e culturas. Seguimos por arquétipo o conceito discorrido por C. G. Jung, em O
homem e seus simbolos: “a presenca, na psique, de residuos arcaicos de imagens
primordiais, inatos no inconsciente” (JUNG, 1996, p. 67).

Ainda na contemporaneidade, o homem problematiza sua finitude e sua rendicao
ao tempo. Os mitos consolam o homem no devir de seu destino desde os primordios da
constru¢cdo dos grupos sociais e ele se aproxima de seus questionamentos sempre que
reitera tais fendmenos através do exercicio da linguagem simbdlica e imagética.

Dentre tantas interrogacdes do homem, sua condi¢do de finitude, que perpassa a
urgéncia em ter continuidade e romper com a soliddo, unindo-se a um outro, interpde o
sujeito a incompletude. O desejo se instaura a partir do reconhecimento de que algo lhe
¢ faltoso e que essa falta instaura sofrimento. Marilena Chaui, em O desejo, retrata a
falta e o desejo que irrompe: “O desejo chama-se, entdo, caréncia, vazio que tende para
fora de si em busca de preenchimento, aquilo que os gregos chamavam hormé
[privagdo]” (CHAUI, 1990, p. 23).

Acerca do fato de o homem transitar entre o perder-se € 0 rememorar vivéncias

pela palavra, o poema XIV de Amavisse canta a poesia impregnada de esquecimento e



68

de uma ritmica prépria da linguagem. A animalidade de um eu lirico que cresce entre
animais e que revive “pombas”, “pelo” e “aves” traz um amor que se confunde com
morte e criacao.

Por meio de imagens ambivalentes, que conduzem a um tempo tornado presente
pelo cantar, a palavra e o amor emanam em todos os seres. Ao se assimilar a uma
“Pastora”, a voz lirica leva o poema a um transito entre vidas, pois a palavra poética
permite ao sujeito lirico vdrias vivéncias, experiéncias infinitas diante da mortalidade e
finitude humanas. Assim, varios tempos sdo atados pela poesia, que se perfaz em uma

“lingua esquecida’:

X1V
um fado para uma guitarra

Outeiros, 4trios, pombas e vindimas.

Em algum tempo

Vivi a eternidade dessas rimas.

Pastora, entre os animais € que cresci. E lhes pensava
O pelo e a formosura. Senhora, tive a casa
Daqueles da minha raca. Agrandados vestibulos
E aves e pomares, e por fidelidade pereci.

De humildes aldeias e de casas grandes
Transitei entre as vidas. Depois amei
Extremante e soturna. A quem me amava matei.
Porisso nesta vida temo o amor e facas.

Porisso nesta vida

Canto cangdes assim tdo compassivas
Na minha lingua esquecida.
(HILST, 2017, p. 448).

A poesia de Hilda Hilst reverbera, na contemporaneidade, os mitos que refletem
os questionamentos Ultimos do homem diante de sua condi¢do descontinua e efémera.
Ainda hoje, o tempo e a morte arrebatam a humanidade e quando transpostos, tornam
possivel a transformacdo do sujeito por meio da palavra.

Diana insere-se como um mito de tradicdo grega vinculado aos nossos estudos
acerca da animalidade. Isso porque, dentre tantos aspectos simbdlicos, essa figura mitica
demonstra a explicagdo de como os animais estdo simbolicamente presentes nas
vivéncias humanas por meio da cooperacdo, donde uma simbiose entre homem e animal

€ proficua.



69

Deusa protetora dos animais selvagens, domésticos e das cagas, eximia cacadora,
cujos pais, na mitologia, sdo Jupiter e Latona, a gémea de Febo mantinha-se virgem e
indiferente a qualquer chamamento amoroso. Com austeridade, preservava sua
castidade. As narrativas miticas ligam Diana a Lua, ao Sol e a Apolo.

Durante o banho de Diana, Actéon fora punido pela deusa devido ali ter tido sua
nudez contemplada por um mortal. Tal unido seria impossibilitada pela crueza de Diana,
que assim reage a auddcia de Actéon: “metamorfoseia Actedo em animal, em veado, e
senhora dos caes langa a matilha para a carnica. Actedo é despedacado, lacerado, e os
seus restos dispersos sem sepultura fazem nascer lastimosas sombras que andam pelas
sarcas” (DURAND, 2002, p. 101). Trata-se da expressdo, pela deusa, de uma
feminilidade terrivel, aproximével de uma animalidade selvagem e cruel, simbdlica de
um “arquétipo da mulher fatal” (DURAND, 2002, p. 104).

Quando tem sua intimidade visualizada por um mortal e castiga, impiedosamente,
o transgressor de sua esséncia sagrada e de seu recato, Diana desvela sua indiferenca ao
amor, 0 quanto resiste a busca amorosa. Para Diana, sua virgindade deveria ser
preservada nio apenas do toque, mas, ainda, do acesso visual. Ter sua pureza exposta
era o mesmo que ser invadida ou violada e nada poderia afasti-la de seu desejo:
conservar-se intocada.

Os trovadores tiveram como tema de sua poesia um amado cuja austeridade
aproxima-se do gesto de Diana. Para Denis de Rougemont (1988), em O amor e o
ocidente, as cantigas de amigo retratavam um amor que ndo era correspondido. Exaltado
pelos cantos de quem o ama, inatingivel, mas elevado e sacralizado, o amado
impossibilita a unido eu-outro: “O amado nao retribui com amor” (ROUGEMONT,
1988, p. 150). Sendo assim, um outro que ndo retribui, que € indiferente ao chamamento
amoroso, ¢ um tema que vai além das narrativas miticas.

Ja a Grécia Arcaica explicava as origens de amores que ndo se uniam através dos
chamados mitos de incompletude. Por meio de simbolos e imagens, as metades,
cindidas de sua esséncia dupla, buscavam encontrar essa duplicidade outrora perdida, o
sinal de sua fragmentacio. E a partir dessa linguagem mitica que os gregos
problematizavam a condicdo do homem temporal e mortal, por si s6 incompleto, cuja

insatisfacdo € a for¢a motriz para o desejo do amante em buscar sua metade no amado.



70

Outro mito, o de Narciso, retrata 0 amor que nao € correspondido: “A experiéncia
amorosa repousa sobre o narcisismo e sua aura de vazio, de aparéncia e de impossivel,
que subentendem toda idealizacdo igualmente e essencialmente inerente ao amor”
(KRISTEVA, 1988, p. 299). Nesse mito, o amor ¢ idealizado e repousa no plano da
busca que ndo se cessa, uma busca que cerceia quem ama e que tende a finitude, tanto
que Narciso perece contemplando a imagem de si mesmo, refletida em uma fonte.

Diana e Actéon representam outro mito do amor que ndo € correspondido e que se
repercute em desenlace. O amante, ao penetrar, ainda que visualmente, na esfera
sagrada e interior da amada, desperta na mesma uma ira que o faz ser transformado em
animal. Perdendo seu aspecto humano, Actéon compreende que os deuses sdo altivos e
inalcancgdveis, pois, perante os mortais, exercem seu poder e sua implacabilidade.

Quando visualiza Diana em um momento intimo, de banho, Actéon atinge a
possibilidade de participar de um universo restrito a divindades. Dessa maneira, como
mortal, exerce o comedimento da embriaguez e do entorpecimento de sua alma,
perdendo assim a noc¢do das consequéncias de um ato tdo violador da intimidade dos
deuses e se reconhece como participante do damago infinito, destinado exclusivamente
aos deuses: “Toda a arte de amar reduz-se a dizer exatamente o que o grau de
embriaguez do momento comporta, ou seja, em outras palavras, a dar ouvidos a alma”
(STENDHAL, 1999, p. 85).

Actéon sente-se perdido e encontra refigio, sem saber, em um espacgo sagrado na
montanha, dedicado a Diana. Ali adentra Actéon e tamanha foi a surpresa: flagrar a
deusa que ali se banhava, em uma fonte, repousando de uma cacada. O cendrio é
misterioso e sagrado: um vale recoberto pelo elemento dgua, onde um mortal apaixona-
se por algo que a ele € inacessivel, uma deusa. A respeito do enlevo do mistério que
circunda a busca por um complemento, recorremos as palavras de Zygmunt Bauman,
em Amor liquido: sobre a fragilidade das relacées humanas. Diz o tedrico que o amor é
“uma relagdo com a alteridade, com o mistério, ou seja, com o futuro, com o que esta
ausente do mundo que contém tudo o que é...” (BAUMAN, 2004, p. 22).

Diana € eternizada como uma deusa que permaneceu virginal e ndo correspondeu
a nenhum chamamento amoroso. A divindade seguiu pelas narrativas miticas como
simbdlica da protecdo dos espagos de cacadas, das cagas e dos animais. Como deusa

indiferente ao amor, Diana deixou prevalecer sua ira diante da possibilidade de ser



71

desvirginada e ndo ha registros de que tenha voltado atrds de sua decisdo de transformar
seu amante em cervo. Eis um mito que sinaliza a implacabilidade dos deuses diante da
ousadia dos homens em transgredir o poderio do Olimpo.

Em Amavisse, Hilda Hilst tem como inspiracdo a criatividade das palavras como
reflexo de um sujeito lirico que assume a busca por uma metade que lhe falta. De modo
latente, os mitos sdo reverberados e modificados aludindo, na contemporaneidade, uma
inquietude que urge pelo oficio da palavra poética. Nessa procura por respostas para a
problemdtica que circunda a inspira¢do, o poema XIV, “um fado para uma guitarra”,
recupera a deusa Diana como uma voz lirica transformada pelo exercicio da memoria,
que exerce amor por um outro e, além de proteger as cacas e os animais, d4 voz a
poesia.

A referida maneira de reiterar os mitos na poesia contemporanea, conferindo a
eles novos significados e simbolos, repercute no mito de Diana uma transformacdo
nesse poema XIV. Através da rememoracao, a deusa da caca é conferido o lastimar-se
diante de um fato lamentavel, o assassinato do amado.

Apreendemos que o poema faz referéncia a Diana ja no primeiro verso: “Outeiros,
atrios, pombas e vindimas”, cujas imagens resgatam o estreito vinculo de Diana com a
natureza e seus elementos simboélicos. Thomas Bulfinch, em O livro de ouro da
mitologia, assim suscita o regato que envolve Diana: “Havia um vale rodeado por densa
vegetacdo de ciprestes e pinheiros, consagrado a rainha cagadora, Diana” (BULFINCH,
2002, p. 45).

A 1magem “pombas” endossa a ligacdo da divindade com a animalidade, pois faz
remissdo a deusa consagrada como guardid dos mesmos, sendo observada a simbdlica
de pureza a que essa imagem remonta. Na Biblia, o Divino Espirito Santo € simbolizado
por uma pomba e traz uma mensagem de paz aos povos e culturas.

Analisemos os versos a seguir: “Pastora, entre os animais € que cresci. E lhes
pensava / O pelo e a formosura. Senhora, tive a casa / Daqueles da minha raga”. A
imagem ‘“‘Pastora” sinaliza a presenca constante e afetuosa de Diana com animais. Sua
proximidade € cantada em consondncia com o cuidado que a deusa exercia com a
natureza, guiando e protegendo ndo somente as cagas como os animais em si. O fato de

estar “entre os animais” e ali crescer indica sua intimidade com os mesmos € se faz



72

visivel a alusdo, nesses versos, da deusa da caca, uma deusa cuja esséncia estd imiscuida
de animalidade.

Além disso, esses versos retratam que a deusa tem em si o reconhecimento de que
faz parte da esfera da animalidade, pois sempre conviveu com animais € 0s toma como
pertencentes 2 mesma racga que ela. Diana identifica-se, nesse sentido, como parte dessa
animalidade e participa da mesma por meio das imagens “pelo” e “formosura”.

A vaidade e o reconhecimento em si de que € deusa sao retratados no poema por
meio do eu lirico. O espaco altivo vivenciado por Diana, o Olimpo, é cantado em
“Agrandados vestibulos” e a imagem “aves” entoa o vinculo da deusa com os animais,
da mesma maneira como “pomares” suscita os vales por onde a divindade circulava
durante cagadas e momentos de repouso. Sao recursos simbdlicos que evocam, ainda, a
esfera bucodlica habitada por Diana que, em toda circunstancia, reina sobre os animais;
portanto, seu espago € a natureza, a floresta em sua pujanca.

O amor é modificado no poema. Enquanto no mito Diana é indiferente ao
chamamento amoroso, no canto, o eu lirico, assimilado a deusa da caca, identifica nesse
sentimento uma energia criativa, recuperada pela memoria: “Depois amei / Extremante
e soturna. A quem me amava matei”. Nesses versos, Diana relembra o fato de ter amado
com intensidade, “Extremante”, mesmo tendo conjugado seu amor com a morte.
Arrependido, o eu-Diana assume o assassinio, evocando o ato que fora cometido com
nuances de confissdo.

No canto, Actéon, ao contrdrio do mito de incompletude, ¢ amado. Representado
como aquele que amava Diana e a quem ela teria matado, a voz lirica canta seu
arrependimento e sua culpa, reconhecendo-os, de modo confessional e laudatério, nos
versos finais: “Porisso nesta vida temo o amor e facas. / Porisso nesta vida // Canto
cangoes assim tdo compassivas / Na minha lingua esquecida”.

Em tom de clamor, repetindo-se o trecho “Porisso nesta vida”, a voz lirica tenta
apaziguar-se através da procura por sua esséncia anterior, por sua metade e pelo canto
de cancdes em compasso. Mesmo tendo sido unidos, houve uma ruptura de
continuidade a partir do assassinio cometido pelo eu lirico. Acerca do fato de os
amantes se manterem unidos, assim argumenta Georges Bataille em O erotismo: “[...] a
descontinuidade de cada um dos dois seres permanece intacta” (BATAILLE, 1968, p.

92).



73

Nesse rumo, a poesia engendra-se como uma energia que insere o eu lirico em um
tempo rompido de arrependimentos e sacrificios, um tempo primeiro, que canta um
amor outrora perdido, passivel de ser revivido: “o imaginario ¢ o lugar de reconciliagao
entre angustia e desejo, caréncia e seu preenchimento, sentimento de finitude e
possibilidade de regeneragdo, medo da ameaca externa e recolhimento apaziguador [...]”
(MELLO, 2002, p. 21).

A caréncia que preexiste no amor irrompe-se como uma energia criativa suscetivel
de trazer continuidade ao tempo. O sentimento de falta possibilita que o homem
reconheca-se como incompleto e descontinuo, reflexos da psique humana diante do
amor, um amor que ndo se realiza em plenitude, conforme fora cantado no poema XIV,
o qual faz remissdo simbolica ao mito da deusa Diana e o cacador Actéon.

Diante da contraposi¢do “Pastora” e “Senhora”, vemos a ambiguidade na esséncia
do sujeito, que ora coabita entre animalidades, ora transita entre a raca humana, ainda
que traga consigo sua interioridade de “Pastora” e persista entre ragas, humana ou
animal. A expressdo da animalidade persiste nas imagens “pombas”, “raga” e “aves”,
mas esta claro que o eu lirico percorreu varias vidas: “Transitei entre as vidas”, em
inversdo sintatica com o verso anterior, “De humildes aldeias e de casas grandes”. O
espaco, para a persona lirica, € cantado em um tempo eterno e se assemelha com a
palavra: “Em algum tempo / Vivi a eternidade dessas rimas”.

Viver, nesse rumo, sinaliza o dom do perpetuar-se pela palavra, pelo canto ritmico
e pelo compasso. Em vidas feitas e desfeitas, em espagos dispares, eternos e longinquos
da memoria, o amor perfaz-se como irrealizado: “A quem me amava matei”. Morte e
amor coabitam a esséncia criativa de um sujeito prenhe de tensdes, que teme “o amor e
facas”, apesar de recorrer ao esquecimento, “Na minha lingua esquecida”, a fim de
exercer a palavra musicada pela poesia que conforta: “Canto cangdes assim tdo
compassivas”.

O ritmo e a sonoridade dos versos do poema, distribuidos em duas estrofes, traz a
tona um eu que revive os espacos por ele habitados e moventes, entre aldeias e casas,
mas clarifica a metalinguagem em uma estrofe de apenas dois versos, a estrofe final, em
que temos o destaque do gesto de cantar. Trata-se de um canto que relaciona a memdria
com o0 esquecimento, 0 viver com o esquecer, notavel no ritmo de uma estrofe com

muitos versos e apenas dois versos em uma unica estrofe — uma estrofe com memorias



74

variadas e oscilantes em fluxo, em contraposi¢do a uma segunda estrofe, com apenas
dois versos.

Esses aspectos denotam o cantar de um esquecimento nos ultimos versos, o
esquecimento pela palavra que alude e canta memorias de um tempo esquecido, porém
eterno. Ja o trecho de verso “Porisso nesta vida temo o amor e facas” designa a presenca
do amor e da morte na metalinguagem, uma vida que, sendo presente, é dedicada a
recordar outras vidas e ao oficio da palavra da poesia, pois o amor corta e fere como
faca.

O tempo da memoria do sujeito lirico ¢ indefinido, “Em algum tempo”, e permite
que se cante a coexisténcia da intimidade tanto de “pomares”, “aldeias” e “casas
grandes”, reflexo da transitoriedade do eu: “De humildes aldeias e de casas grandes /
Transitei entre as vidas”. Essa mobilidade da voz lirica diante do tempo € possivel pela
imagem “aves”, que o reporta tanto as vivéncias mais abastadas quanto as simples.
Nesse sobrevoo, o eu alcanca esferas infinitas de cogni¢do da esséncia de seu canto e,
por meio dele, afirma-se no dominio do tempo. S6 a poesia tem a poténcia de fazer o
sujeito lirico viver muitas vidas, habitar varios lugares, nas asas da mesma.

Portanto, nesse canto, a simbdlica de Diana, a pastora que no poema convive com
animais, com eles cresce e, pela imagem ‘“‘aves”, carrega essa esséncia por outras vidas.
Seja no gesto simples de criar ou cuidar dos animais, em “E lhes pensava / O pelo e a
formosura”, ou na imponéncia em “Agrandados vestibulos”, notamos uma esséncia
anterior de animalidade que se perfaz desde o primeiro verso, marca de uma vivéncia
criativa oscilante entre a metalinguagem, a morte e o erotismo possibilitados pelo fato
de se matar quem amou, pois a propriedade da poesia é o canto, as rimas que alcancam
tamanhas e tantas vivéncias. Pela palavra, cria-se e mata-se, pois a mesma preserva a
memoria e lanca experiéncias em um eu que se vé em cada contexto, seja no campo da

casa, do amor ou da palavra.
2.2 “Passaro-Poesia” e o voo da criacio poética pela simbolica de Icaro
Poesia e criacdo aproximam o homem de uma realidade sé apreensivel e sentida

quando ele vai além de sua limitacdo, rumo a uma percep¢do do cosmos em comunhado

com aquilo que o equilibra ao que ha de mais intrinseco em sua esséncia: sua origem. A



75

palavra referenda-se como uma via de assimilacdo de estruturas anteriores do poeta e
permeia o alcance de esferas infinitas, isentas de temporalidade e finitude. Além disso, é
por meio da criatividade que a lirica ecoa épocas primeiras, alcancando-as para a
eternidade.

Pelo oficio poético, as palavras sdo eternizadas em seus vinculos com tais tempos
infinitos, 0s quais se irrompem como voz para retomar os aspectos profundos e
reveladores dos mitos. Outrora sistematizadas e recontadas pela linguagem e sua
memoria, as narrativas miticas sao revividas na contemporaneidade pela forca criativa e
transformadora das artes.

Na poesia, a palavra é a via de unido do eu com o outro. E o caminho percorrido
por uma subjetividade rumo ao entendimento de si e de sua realidade humana, o eu que
se choca com sua condicdo, diante de um outro misterioso, a inspiracdo, a palavra que
invade o inconsciente e dali faz ecoar versos e um tempo mitico.

A partir da expressividade do sagrado, a poesia vincula-se ndo apenas a estruturas
profundas e arquetipicas do inconsciente, mas também aos elementos constitutivos da
voz do poeta em didlogo com o leitor e épocas inteiras. Consoante isso, a criatividade
instaura-se como um oficio que religa o homem a si mesmo, pela linguagem poética que
se estende em som e palavra.

No que concerne a palavra e seu vinculo com o sagrado, Ana Maria Lisboa de
Mello, em Poesia e imagindrio, pondera: “Os temas sagrados sdo matéria especial
desses cantos primeiros. Rodeado de duvidas impenetrdveis, o homem primitivo
procura dominé-las através da palavra, estabelecendo uma relacdo menos distanciada
com os mistérios que o envolvem” (MELLO, 2002, p. 45).

Hilda Hilst canta sua poesia em vinculo ao tempo sagrado dos mitos,
circunstanciados na contemporaneidade como energias criativas, de onde emanam
simbolos que inspiram o exercicio da lirica. Dessa maneira, o tempo € superado por
meio de uma criatividade que se irrompe da evocagdo de estruturas profundas e
inconscientes.

A respeito do tempo da origem, retrata Mircea Eliade, em Mito e realidade:

Recitando ou celebrando o mito da origem, o individuo deixa-se
impregnar pela atmosfera sagrada na qual se desenrolaram esses
eventos miraculosos. O tempo mitico das origens ¢ um tempo “forte”,



76

porque foi transfigurado pela presenca ativa e criadora dos Entes
Sobrenaturais. (ELIADE, 1972, p. 21).

Dessa maneira, elaborar versos € imbuir-se do campo do sagrado e da totalidade, é
significado de enfrentamento de um tempo primitivo, haja vista ser esse tempo de
origem o que detém o poder destas palavras. Para que essas palavras sejam assimiladas
pelo eu lirico, € necessdrio que ele empreenda um devotamento, s6 assim serd entregue
ao eu lirico o legado de um tempo profundo, o tempo da verdade, um tempo que
agregue significados profundos e verdadeiros ao sujeito que questiona sua condi¢ao no
tempo da escrita.

Assimilar as palavras € um gesto que nos remete ao voo, ao alcance, em espago
etéreo, de liberdade e de criagdo. Ainda que para cada voo esteja presente o sobressalto
da queda e da conquista do terreno, o conhecimento perfaz-se somente quando alude a
um tempo imemorial e profundo, eterno em nosso psiquismo. A respeito de as palavras
eternizarem-se na poesia, discorre Luis S. Krausz em As musas: poesia e divindade na

Grécia Arcaica:

A atividade poética, portanto, € tanto a fonte como o resultado de todo
esforco mnemonico. Tornar-se assunto de uma cangdo, de um poema,
¢ a Unica maneira existente para se escapar do esquecimento, e
portanto para conquistar uma certa forma de imortalidade, que é a de
existir para sempre, para além da morte, na memoéria. (KRAUSZ,
2007, p. 25).

Nessa conjuntura, a palavra, ao ser criada, € envolta por mistérios e desafios, para
s6 assim alcancar a atemporalidade e € circunscrita na plena expressdo do humano
diante de suas inquietudes. O poeta e sua energia criativa fazem com que seja feita a luz
das palavras diante de uma sensacdo desconhecida no oficio de cada novo verso, a
sensac¢do da inspiracdo, que, por ser irrup¢ao do sagrado, desconcerta o poeta e o coloca
frente a frente com uma busca definitiva, a busca pela iluminacdo de saberes e de
imagens.

A criatividade € infundida nos versos a partir de imagens que cantam a inspira¢ao
como uma energia desafiante, a qual permite alcar os voos do sublime no oficio da
escrita. O inspirar-se, pela palavra, é simbolizado por “Péssaro-Poesia” no canto I de

Amavisse:



77

Carrega-me contigo, Pdssaro-Poesia

Quando cruzares o Amanha, a luz, o impossivel
Porque de barro e palha tem sido esta viagem
Que facgo a s6s comigo. Isenta de tracado

Ou de complicada geografia, sem nenhuma bagagem
Hei de levar apenas a vertigem e a fé:

Para teu corpo de luz, dois fardos breves.
Deixarei palavras e cantigas. E movedigas
Embacadas vias de Ilusdo.

Nao cantei cotidianos. S6 te cantei a ti
Péssaro-Poesia

E a paisagem-limite: o fosso, o extremo

A convuls@o do Homem.

Carrega-me contigo.
No Amanha.
(HILST, 2017, p. 440-441).

Esse poema trata na imagem “Péssaro-Poesia” uma conjuga¢do de animalidade
com criacdo poética. O eu lirico assimila, nessa imagem, a possibilidade de alcangar
uma esfera distinta daquela temporal em que se insere. Distinta da soliddo e da
fragmentacdo vividas pelo eu, a referida imagem circunscreve-se como um outro a
quem lhe € suplicado um carregar, uma liberdade e uma salvagcdo sublimes.

Rumo a luz, rumo ao desconhecido, o sujeito embarcaria em um voo que lhe traria
leveza e descobertas, ainda que coexistam com o voo, com a subida, com a libertagdo e
com o limite, “o fosso, o extremo”. Nesse rumo pela palavra poética que traz esperanca,
o eu lirico projeta-se para o infinito, o “Amanh3a”, e ao “Passaro-Poesia” destina seu
canto.

O “Péssaro-Poesia” ¢ uma imagem que denota a poesia como sublimacdo. Quase
ndo sendo um animal no poema, o “Passaro”, pelas asas, propicia que o sujeito lirico
veja a poesia entre o instante, o aqui, sempre em dire¢do a transcendéncia. O sujeito
lirico é de “barro e palha”, elementos necessdrios a habitacdo do pdssaro. O sujeito
espera ser levado para um longe que € perto (como um ninho que estd perto e
inatingivel, protegido).

Ao “Péssaro-Poesia” ¢ pedido que se realizasse uma viagem rendida ao destino,
ao tempo e ao inesperado. Identificando-se em feminino, “Isenta de tragado / Ou de

complicada geografia, sem nenhuma bagagem / Hei de levar apenas a vertigem e a f¢”,



78

o eu lirico entrega-se, nesses versos, a uma aventura primada pela liberdade, exercida
pela confianca em ser carregado para ares sublimes e desconhecidos.

A espacialidade do sagrado é empenhada nas imagens “geografia”, “bagagem” e
“a vertigem e a fé€”, as quais sinalizam que nao é necessdrio, por parte do eu,
planejamento para essa viagem pela palavra. A inspiracdo é cantada como um dom tao
sublime que vai além do tempo e do espaco, € uma via para que o sujeito lirico
repercuta sua voz diante da transitoriedade de sua existéncia de modo elevado. A
palavra, dessa maneira, irrompe-se do tempo e toma o eu lirico de modo abrupto,
despertando no mesmo seu inconsciente e sua certeza de que, na companhia do
“Passaro-Poesia”, nada além da fé e da plena entrega a palavra necessita levar para a
descoberta da poesia.

O sublime processo de revelacdo da palavra atribuido a “Péassaro-Poesia”, imagem
que personifica a inspiracdo poética vinculando-a ao elemento ar, liga esse elemento a
liberdade e a descoberta daquilo que é misterioso. Gaston Bachelard descreve-nos esse
elemento em consondncia com altura, soberania e mobilidade em O ar e os sonhos:
ensaio sobre a imaginagdo do movimento: “Pelos sonhos do ar, todas as imagens se
tornam altas, livres, moveis” (BACHELARD, 2001, p. 259). Diante de sua esséncia em
si livre, o “Passaro-Poesia” impulsiona o eu lirico a alcangar o sublime por meio de uma
procura que envolva a entrega aos inesperados meandros da poesia, “a luz, o
impossivel”. Assim, em tom de invocagdo, o eu estabelece com “Passaro-Poesia” uma
interlocu¢do para que conquiste, pela liberdade, palavras vindas de tdo altas e
inatingiveis esferas.

O caos contrapde-se ao equilibrio inerente ao “Passaro-Poesia” em “Embagadas
vias de Ilusdo”. Perante uma visdo turva, cristalizada no tempo que corrdi rumo a uma
finitude, “Ilusdo” € uma imagem que desperta no eu incertezas e duvidas de uma esfera
dominada pelo caos. Diante da desordem, o tempo € finito, da mesma forma como o eu
alcanca, em “Ilusdo”, a expressividade do engano e da incerteza. Confusdo e desalinho
sdo campos do caos, configurados como dispares da imagem “Péssaro-Poesia”, que é
elevacdo, ordem, equilibrio e via para o alcance de elevadas e sublimes possibilidades,
tanto de criatividade como de inspiragao.

A partir da inspiracdo, o eu lirico repercute estruturas profundas de chamamento

da palavra, a qual, a0 mesmo tempo que € aguardada e desejada pelo eu lirico,



79

aproxima-se do mesmo de modo espontaneo. O fato de ser carregado com o “Péssaro-
Poesia” no “Amanha” representa como o voo do eu com sua criatividade € isento do
tempo, € um voo infinito, total e inserido em um tempo igualmente total, em
consondncia com a intimidade de uma voz que se dedica ao oficio da linguagem: “Nao
cantei cotidianos. Sé te cantei a ti / Pdssaro-Poesia”. Esse devotamento alude ao quanto
o canto do sujeito lirico é prenhe de entrega intensa e amorosa ao oficio da poesia,
sendo o poema algo que se opde ao tempo cronoldgico, uma sugestdo de leveza diante
do cotidiano.

A poeta situa a poesia num tempo e espago misteriosos, fugidios. Dessa forma, no
espaco do nada, s6 da ideia (ndo se levam nem palavras, nem cantigas), a poeta busca
uma origem celestial, pois o cotidiano ndo estd contemplado, a poesia € um sopro
salvifico, situado além de tudo o que possa ser realizado. Poesia € amanha, é
possibilidade, voo incerto, que se vincula a uma queda.

A palavra, ao ressoar sua origem primeira, d4 voz a um tempo que necessita ser
rememorado na atualidade, para que, desse modo, o pensamento contemporaneo alinhe-
se com estruturas profundas formadoras da psique humana, quando “sai-se do tempo
profano, cronoldgico, ingressando num tempo qualitativamente diferente, um tempo
‘sagrado’, ao mesmo tempo primordial e indefinidamente recuperavel” (ELIADE, 1972,
p. 21).

Faz parte do homem, em sua constituicdo simbdlica, sentir necessidade dessa
urdidura com aspectos sagrados. A partir de manifestacdes prenhes de criatividade, é
possivel retomar-se ao que hd de mais intimo, infinito, profundo e constitutivo diante de
povos e culturas.

A partir da palavra poética, a criatividade vai além de mistérios e assimila um
espaco ocupado exclusivamente pelo sujeito lirico, reportando esses mistérios para
esferas isentas de temporalidade. E dessa forma que a inspira¢io é um gesto de
devotamento e transposicdo dos enigmas da palavra. E atingir as nuances do sagrado, é
ir além do profano, superando-o para que a criatividade, como uma energia eterna,
estenda-se como um voo de liberdade que atinge ndo apenas a simbdlica do péssaro,
mas também do voo, das asas e do alcance das alturas.

Para Krausz, a poesia € um recurso de permanéncia atemporal ndo apenas do

sujeito, mas também de suas manifestacdes e da memoria coletiva: “Costumes,



80

parametros humanos, maneiras de encarar a vida, a morte e os deuses, sdo transmitidos
de uma geracdo a outra por meio de uma memoria coletiva estruturada por mitos e em
forma poética” (KRAUSZ, 2007, p. 17).

Assim, o exercicio da poesia garante que o sujeito participe da totalidade de um
tempo primeiro, atemporal, e, nessa busca, assimile estruturas profundas. Assegura
também, para os homens, por meio de sua obra criativa, a libertacdo de tudo aquilo que
cerceia sua libertacdo da morte e do tempo.

A imagem “Passaro-Poesia” torna latente, j& na primeira estrofe, através da
presenca de “Passaro”, Icaro, um mito simbélico tanto de ascensionabilidade como de
queda, o qual é reverberado por Hilst na aproximac¢ao imagética do voo e da presenca de
asas. A respeito das imagens ascensionais, Gaston Bachelard assevera que “pelos
sonhos do ar, todas as imagens se tornam altas, livres, méoveis” (BACHELARD, 2001,
p- 259).

O estudo mitocritico do poema I sinaliza que Icaro é retomado na
contemporaneidade ndo apenas como personagem mitico, mas como uma forg¢a lirica
que inspira a conquista de mistérios e o embrenhar-se em aventuras pelas desconhecidas
esferas da palavra e da inspiracdo.

Enquanto ser iluminado pelo sol, o eu lirico projeta-se as alturas, como Icaro,
tendo em vista desvelar a esséncia da poesia. Ao mesmo tempo que é homem, o sujeito
lirico aproxima-se dos deuses quando detém consigo o dom da palavra e nela sorve sua
liberdade e o alcance das alturas rumo ao infinito.

Como um pdssaro, o sujeito voa e se rende a leveza do ar, fundindo-se a esse
elemento, mesma fuséo sentida por Icaro. Ao simbolizar na imagem “Péssaro-Poesia” o
exercicio poético, Hilst confere a inspiracdo um dom desafiante e sublime, que conduz o
eu lirico a revelagdo do inconsciente, que se faz dinamizado pela palavra e pelo oficio
de versos.

Os estudos de Gilbert Durand e Gaston Bachelard sdo elucidativos para nds sobre
as simbdlicas da ascensionabilidade, do pédssaro e do elemento ar, as quais sdo
oportunizadas pela leitura do canto I. A asa, como um dom de liberdade, € para Durand
(2002, p. 130) um “instrumento ascensional por exceléncia”. Além disso, o tedrico

confere a asa a conquista do ar: “A fantasia da asa, de levantar voo, ¢ experiéncia



81

imagindria da matéria aérea, do ar — ou do éter! —, substancia celeste por exceléncia”
(DURAND, 2002, p. 133).

Bachelard atribui a asa a imaginacao simbolica: “A asa, atributo essencial da
volatilidade, ¢ marca ideal de perfeicao em quase todos os seres” (BACHELARD, 2001,
p- 68). De acordo com o estudioso, a asa estd relacionada a transcendéncia: “De todas as
coisas atinentes ao corpo, sao as asas as que mais participam do que ¢ divino”
(BACHELARD, 2001, p. 68). E acrescenta: “A asa s6 fez, posteriormente, dar um nome
ao simbolo, e o pdssaro veio em ultimo lugar para dar ser ao simbolo” (BACHELARD,
2001, p. 69). Perante isso, o pdssaro denota “uma for¢a ascensional que desperta a
natureza inteira” (BACHELARD, 2001, p. 70).

A poesia de Hilda Hilst, no que concerne as animalidades, € ungida por um
aspecto de ruptura com o profano e caminha para o alcance de estruturas profundas e
infinitas, denotando, assim, uma procura pelo elevado. Escrever, criar versos e atingir a
esfera do sagrado perpassa o erotismo e a consciéncia ambivalente do terreno e dos
desejos humanos e selvagens que invadem a criatividade.

O passaro, nos estudos de Durand, é quase desmaterializado, nem € animal, é
angélico, por conta de suas asas e de seu voo. Nesse rumo, o passaro, €, nesse poema,
uma imagem simbolo da poesia. Em sua nuance arquetipica de associacio ao elevado e
ao sublime, retrata em seu cerne simbdlico o enfrentamento do homem perante o tempo
e seu estado limitado diante do cosmos.

A imagem “Pdssaro-Poesia”, na poesia de Hilda Hilst, vinculada, nesse poema,
como uma via para assimila¢do da palavra e da inspiracdo, demonstra o fato de a poeta
ter produzido uma lirica voltada para os processos criativos que envolvem a escrita e
seu entusiasmo, tendo em vista a expressividade da palavra em seu aspecto além do
tempo, associada ao sublime e ao belo, arquetipicamente vindoura de estruturas
profundas do inconsciente. A respeito de manter em todos os géneros que produziu
elementos oriundos da poesia, Hilda Hilst relata: “Todos os meus textos sdo muito
poéticos sim. Acredito no que diz Novallis: quanto mais poético, mais verdadeiro”
(FUENTES, 2002, p. 14).

Nesse rumo, o poema I simboliza, pela imagem “Péssaro-Poesia”, o exercicio da
poesia como um gesto criativo, tanto de imagens como de palavras, bem como a

recuperacdo do mito de Icaro, ainda que de modo latente. A poesia é nomeada em



82

iniciais maiuasculas, “Pédssaro-Poesia”, uma imagem que traz consigo o exercicio da
poesia em estado puro, em suas possibilidades e inspiracdes que vao e vém, livremente.
Pdssaro e poesia conjugam-se em um mesmo termo. Denotam um interlocutor que se
coaduna com o eu lirico em reverberagdo de um tom laudatorio, para que a lirica seja
exercida criativamente, pois tém a capacidade de conduzir o eu ao “impossivel”,
permeando, em si, no segundo verso, as imagens “Amanha” e “luz”.

Quando o eu lirico € carregado, tem a possibilidade de descobrir esferas sublimes,
dotadas da palavra reveladora de mistérios da transitoriedade do homem. Como um
oficio destinado a uma sacralidade, uma poesia que acalenta as angustias do sujeito
lirico permite-lhe o acesso a uma metalinguagem em uma nuance ancestral, isenta de

N

tempo e arraigada por um espaco totalizante. Dessa maneira, o sujeito une-se a

[©N

liberdade da palavra, a um movimento que demonstra como o dom da palavra
continuo frente a finitude do ser: € um caminho para que o uno torne-se pleno, em
intimidade com a palavra e sua esséncia criativa, liberto da fragmentagcdo com o outro.

“Passaro-Poesia” ¢ denotativo de um voo que vai além do corpo e do espirito, que
ultrapassa o tempo e engendra uma superacio da espacialidade. E a concepgio de uma
poesia elevada, isenta da vontade de quem a exercita, € uma imagem simbdlica da
liberdade da escrita e da criacdo. A liberdade concernente ao oficio de palavras € alcada
por meio da imagem do voo, que se assimila a aspectos denotativos nao apenas do
sagrado, mas, sobretudo de alcance de esferas criativas desconhecidas e outrora temidas
pelo homem. O fato de ser carregado pelo “Passaro-Poesia” permite que o sujeito lirico
seja envolvido numa esfera etérea, além de sua condicdo de efemeridade e
fragmentacao.

O inicio do poema, “Carrega-me”, reporta o sujeito lirico de uma condi¢ao
temporal e finita para a atemporalidade, ndo apenas como sendo um desejo, em pedido
laudatério, mas ainda um convite em tom erético, dirigido ao “Péssaro-Poesia” como
suplica. Dessa forma, pelo erotismo, o eu visa superar o tempo profano rumo ao alcance
de uma esfera sagrada.

Bataille (1968) vincula o erotismo a criacdo poética, uma vez que, em ambos,
figuracdes distintas ou dispares sdo colocadas em aproximacgdo. Nessa conjuntura,
rompe-se o uno, o individual e descontinuo até o alcance do plano da continuidade, que

provoca a infinita busca por um complemento.



83

Eis um erotismo que embala e liberta o sujeito do tempo e da morte, uma via para
a superacio de uma condicdo primeira e descontinua pela imagem “o Amanhi”. E um
tempo que se estende como totalizante em uma projecdo futura. Personificado, “o
Amanha” sera cruzado pelo “Passaro-Poesia” como uma possibilidade de ruptura de um
tempo profano, uma vez que, em seu estado inicial de inspiracdo, a poesia € expressao
de uma palavra reveladora de entusiasmo.

Nesse sentido, o eu lirico serd carregado para um tempo infinito, o tempo da
palavra em sua origem, isento de grilhdes, rumo a uma transcendéncia que o alinhard,
nesse futuro, a uma criatividade atemporal. Um tempo vindouro serd dominado pelo eu
lirico em apaziguamento com suas inquietudes perante a morte e sua temporalidade.

Além de “Amanhd”, outra imagem ¢ revelada desse cruzamento do “Pdssaro-
Poesia” pelos ares: “a luz”. Novas possibilidades criativas sdo engendradas pelo eu
lirico nessa travessia do elemento ar com o “Passaro-Poesia” a partir do exercicio da
palavra, agora despertada ndo apenas em inspiragdo, mas em descobertas. De acordo
com Durand, inspiracio e luz, em seus sentidos de revelacdo, incorporam-se na criagao
de palavras: “Com efeito, ha completa reciprocidade entre a palavra e um signo visual”
(DURAND, 2002, p. 157).

Tanto o mito de fcaro como o “Passaro-Poesia” fazem analogia & simboélica das
alturas e da liberdade. Ambos remetem ao alto e ao alcance de planos infinitos, além do
tempo e do espaco. A transcendéncia reverbera-se de uma voz lirica que se alinha a uma
viagem cujo destino ¢ “o impossivel”, mesmo atributo dado a criatividade e ao
entusiasmo da palavra reveladora do oficio poético, o qual invade a alma do poeta como
aquilo que o arrebata.

Outra imagem completa a descri¢do de como o eu lirico canta sua viagem sendo
carregado pelo “Péassaro-Poesia”, “o impossivel”. No que se refere a esséncia atemporal
das alturas que o ‘“Passaro-Poesia” alcanga, “o impossivel” sinaliza o ascender ao
sagrado e ao oficio da poesia, tido como inserido em uma vertente desconhecida e
inacessivel, dependente da inspira¢do, da luz e regido por um manancial de criatividade,
o “Passaro-Poesia”, libertador das esséncias transitéria e profana nas quais se insere o
sujeito lirico.

A viagem percorrida pelo eu lirico, nos versos trés e quatro, € solitdria e traz o

sentido de uma entrega além das alturas, uma entrega ao autoconhecimento e a



84

humildade. Em “de barro e palha tem sido esta viagem/ Que fago a s6s comigo”, o
sujeito descreve sua viagem com o mergulho em si mesmo, como sendo um recurso
para assimilar a plenitude de estar ao lado do “Péssaro-Poesia”, uma vez que, antes de
atingir as alturas so alcancéaveis pelo “Péassaro-Poesia”, € necessdrio que a voz renda-se
ao exercicio de reconhecer a incompletude em si. Portanto, a esfera da totalidade é,
dessa forma, notada pelo eu como dom exclusivo do “Passaro-Poesia”.

A imagem “barro e palha” sinaliza a simplicidade da viagem do eu lirico solitario
e descontinuo. Isento de prote¢do ou da possibilidade de alcangar vias infinitas, isolado,
o sujeito lirico € entregue a nuances primeiras, referentes, respectivamente, aos
elementos terra e ar. Como resquicios do carater transitorio do eu, “barro e palha”
configura-se como a presenca de uma palavra lirica isenta de elaboracao.

Sendo assim, inspirada e criada em seu estado bruto e original, significada a partir
do cardter imediatista do eu lirico e sem a penetracdo de uma subjetividade imbuida
pelo sagrado da inspiracdo que o “Passaro-Poesia” entoa ao poeta, “barro e¢ palha”
confere ao eu lirico a energia da natureza em sua criatividade. Mesmo sendo uma
viagem pela palavra tratada pelo eu como temporal e solitdria, a inspiragdo € aqui
reflexo de como a simplicidade evoca o inconsciente do poeta do elemento terra em
“barro” rumo ao alto da viagem etérea de “Péassaro-Poesia”.

Gilbert Durand, em As estruturas antropologicas do imagindrio, é esclarecedor de
como viagem e elevacdo sdo dois significados simbodlicos que contém um estreito
vinculo entre si: “A ascensdo &, assim, a ‘viagem em si’, a ‘viagem imagindria mais real
de todas’ com que sonha a nostalgia inata da verticalidade pura, do desejo de evasdo
para o lugar hiper ou supraceleste” (DURAND, 2002, p. 128).

Os versos a seguir, “Isenta de tragado / Ou de complicada geografia, sem
nenhuma bagagem”, mostram como a viagem pela inspiracdo € isenta de planejamento,
pois é oriunda de um exercicio criativo referente ao sagrado, que vai além dos espacos.
A liberdade dos ares, atingida pelo “Péssaro-Poesia”, ¢ cantada nesses versos com a
falta de destino.

Assim, a criatividade € alcancada a partir de um oficio de versos arraigado pela
autonomia por parte do eu lirico, alcancada em sua esséncia por meio da inspiradora
companhia do “Passaro-Poesia”. Eis um voo que embala a falta de destino, no qual as

esferas infinitas e imortais da palavra serdo atingidas. O tempo profano, de finitude, é



85

rompido pela poesia que liberta, sem “tracado”, sem “complicada geografia” nem
“bagagem”.

Pleno, o pdssaro que inspira a palavra poética para o eu lirico paira nas mais
distintas altitudes criativas, sem rota definida e se move na liberdade de alturas que
dispensam a necessidade de apego do eu a sua rotina e ao que habita em sua vivéncia
passageira. Nesse sentido, sem nada consigo a carregar, a voz lirica entoa sua
criatividade liberta do tempo e do espaco e atinge o que hd de mais profundo em seu
exercicio poético, confiando na fugacidade do “Passaro-Poesia” diante do tempo e da
morte.

O sagrado é contemplado pelo eu com a anulacdo de tudo aquilo que limita sua
criatividade, ao passo que “Passaro-Poesia” irrompe-se diante do destino ndo apenas
como um simbolo de protecdo das palavras do eu lirico mas, sobretudo, como uma
energia inspiradora do alcance de possibilidades desconhecidas de escrita. Diante dessa
vivéncia de deslumbre da poesia, o eu lirico reporta seu desejo de voo com o passaro
como sendo um passageiro que se evade da temporalidade rumo a descoberta de
inesperados processos criativos.

Feita essa descoberta, a voz lirica canta, nos préximos versos, como tem em sua
esséncia o cardter transitorio e finito, o qual se diverge do aspecto sublime e infinito do
“Péassaro-Poesia”: “Hei de levar apenas a vertigem e a fé: / Para teu corpo de luz, dois
fardos breves”. Quando o eu almeja levar em sua viagem somente “a vertigem” e “a fé”,
desvela estar entregue a qualquer possibilidade oferecida pelo alcance do alto.

Diante do “corpo de luz” do “Péssaro-Poesia”, “a vertigem” e “a fé” sinalizam
como o eu lirico € imbuido de finitude ao passo que o péssaro traz consigo sua acep¢ao
de liberdade. Para que o sujeito assimile essa liberdade, é necessario que se renda, de
modo devotado e confiante, ao corpo pelo qual pretende ser carregado.

A imagem “corpo de luz” tem no mito de Icaro uma simbélica arquetipica que
remete ao aspecto de iluminagdo e aproximacdo do sol pelas alturas e faz alusdo ao fato
de ser fcaro um humano que desafiou o poderio dos deuses. Icaro, filho de Dédalo,
idealizador de suas asas de cera, é por meio delas transportado para o alcance da
liberdade a partir do sol e do ar. E uma imagem que reporta  altura, 2 queda de Icaro e
a relacdo desse mito com a iluminagdo. Ao mesmo tempo que o sol encanta e atrai

Icaro, derrete suas asas e implica em sua queda.



86

Como um “corpo de luz”, {caro atinge a iluminacio. Ao mesmo tempo que
alcanca as alturas, em unidade com o ar € o voo, fcaro ndo perde de si o seu cardter
transitério, formando com asa um s6 corpo e rendido ao destino. Essa imagem se
aproxima do “Passaro-Poesia” no sentido de que tanto a palavra inspiradora como o
poeta, inebriado pela energia da criatividade, alcancam as alturas e os mistérios de uma
poesia que desperta iluminacdo e discernimento diante da temporalidade e da morte,
como um destino transitério e finito.

O fato de estar iluminado, de ser “corpo de luz”, faz com que o “Passaro-Poesia”
seja o portador tanto da palavra reveladora da poesia que estd presente em alturas
inalcancdveis como também na queda, quando essa palavra pousa nas maos do poeta.
Toda vivéncia do alto traz consigo a queda. Alto e baixo foram representados em Icaro
na execucdo de um voo que corroborou nesse antagonismo. Dessa maneira, a
criatividade manifesta-se como uma energia ambigua, que oscila de esferas sublimes a
cotidianas, com a prevaléncia de sua leveza e de seu mistério.

Os versos a seguir também rememoram o mito de Icaro: “Deixarei palavras e
cantigas. E movedicas / Embacgadas vias de Ilusdo”. O mito revela o aspecto inexato e
da busca, por meio das alturas, da conquista daquilo que amedronta e entorpece. A
movéncia é vivificada em Icaro ndo apenas pela liberdade de suas asas em movimento
pelo céu mas, sobretudo, através da crenca de que somente o alto seria alcancado. Para
fcaro, a queda fora anulada em “vias de Ilusio”, apesar de essa figura mitica ser
lembrada nas diversas culturas pela eternidade das “palavras” e das “cantigas” de seu
feito, de tentar, com asas de cera, alcancar o infinito e nele sobreexistir.

Quando Icaro cai, é experienciada a esfera do humano. Icaro empreende em si sua
transitoriedade. Entregue ao destino, a morte perfaz-se como uma energia fundante de
que o desejo dessa figura mitica é descontinuo. Mesmo tendo sido alcangada de modo
breve, a contemplacio do alto e de sua infinitude trouxeram para Icaro a compreensio
de que o alto € a aproximagdo de algo perfeito, outrora exclusivo dos deuses. O voo
coaduna com o pouso. E a terra que impulsiona e acolhe todo voo: alto e baixo, altura e
queda.

[caro é a expressdo de que o homem atinge o infinito e supera suas ilusdes por
meio do engenho, aqui, as asas de cera. Da mesma maneira, a palavra, vindoura do alto

e de esferas sublimes, alcanca as maos do poeta a partir de seu oficio criativo, de seu



87

empenho em subir por espacos desconhecidos, passiveis de serem descobertos por meio
do chamamento do “Péssaro-Poesia”.

Os versos: “Nao cantei cotidianos. SO te cantei a ti / Péassaro-Poesia / E a
paisagem-limite: o fosso, o extremo / A convulsdo do Homem” trazem um eu lirico que
enaltece a palavra a partir do “Passaro-Poesia”. Nesse canto, o sujeito anula a esfera
temporal e busca, na vivéncia do sublime, alcancado pelo alto através do fato de ser
carregado pelo “Passaro-Poesia”, empreender a energia de uma palavra totalizante,
isenta do tempo de “cotidianos”.

Assim, o que € trivial, corriqueiro e inerente a vivéncia terrena € mundana do
homem da lugar ao canto de algo profundo, o “Péassaro-Poesia”, que mesmo sendo
sublime, € antagbnico, ¢ “o fosso, o extremo”. Nessa inspiragdo e entusiasmo poético
encontra-se o que ha de mais interior e essencial para a criatividade: “A convulsdo do
Homem”.

Grafado em maiusculo, “Homem” sinaliza toda a humanidade cantada em sua
transitoriedade, em seu corpéreo e dolorido estado e em sua entrega, rendida a
descontinuidade diante do tempo. Nesse rumo, a dor da inspiracdo faz com que o
homem sujeite-se em joelhos e em trabalho engenhoso e dedicado rumo a descoberta
das palavras que revelam a poesia € o entendimento desse mesmo homem como
participante de uma totalidade que desconhece, busca e teme, paradoxalmente. Alto e
baixo, sublime e corpéreo, o passaro que inspira poesia € o homem que busca a
inspiracao coexistem ndo apenas em Versos mas em energia criativa para que a palavra
seja sobressaida como aquilo que é desconhecido.

Enveredar pelas estruturas profundas € o mesmo que pressentir no eu o
reconhecimento de sua psique em embate com a liberdade e a inspiracdo conferidas por
“Passaro-Poesia”, uma imagem que persiste como escudo protetor da criagdo da poesia,
como fonte de inspiracdo para o canto do eu, que ndo cantou, em sua experiéncia
poética, “cotidianos”, mas a sacralidade do “Passaro-Poesia”. A queda, a limitagcdo ¢ a
finitude, presentes no mito de fcaro pela faléncia do voo infinito, sdo simbolizadas,
nesses versos, pelas imagens “paisagem-limite”, “fosso”, “extremo” e “convulsdo do
Homem”, imagens que nao foram negadas pelo sujeito, mas aceitas como o embate com
a condi¢do humana limitada, que transita do aéreo para o terreno, ja que, nesse terreno,

reconhece como a ele intrinseca.



88

Isolada dos demais versos, “Carrega-me contigo. / No Amanha” é uma estrofe que
sinaliza e intensifica o tom de clamor do sujeito lirico pelo “Passaro-Poesia”, invocado
em esperanga € em projecdo de um futuro vindouro como companhia, aconchego e
possibilidade de alcance da revelacdo da poesia. Em maiusculo, “Amanha” representa
um tempo total e sublime, isento de temporalidade e de morte, passivel de reportar a voz
lirica a uma altura ndo apenas em plano fisico mas, sobretudo, em um plano criativo e
subjetivo.

O eu lirico empreende, ao “Passaro-Poesia”, uma suplica que € reforcada nesses
versos finais. Em tom de evocagdo, a voz lirica contempla a sacralidade do “Péssaro-
Poesia” e toma em uma imagem, simultancamente ascensional e animalesca, uma
simbolica de completude, de leveza e de contemplacido do sublime que envolve o fazer
poético.

Pela leitura dessa imagem ‘“Passaro-Poesia”, em Hilda Hilst, identificamos a
presenca, na literatura contemporanea, da vivacidade dos mitos explicativos da condi¢ao
humana acerca de seu desejo de liberdade e de busca pelo infinito. Assim, a
transcendéncia da poesia € personificada como a imagem da inspiragdo etérea, sagrada e
sublime do oficio da palavra.

Ser carregado pelo “Passaro-Poesia”, alcancar esferas de inspiragdo rumo a
elevacao do sublime e coabitar com os mistérios e as profundezas de uma temporalidade
desvela o desejo do eu de atingir a completude pela palavra, ainda que a mesma coexista
com a dor humana.

Portanto, o didlogo com a energia criativa possibilita ao sujeito lirico o acesso ao
conhecimento de si, de sua inspiracdo e, sobretudo, dos questionamentos do homem
diante do caos e do voo que se torna terreno apds a imaginagdo e a inventividade. Isso
porque, apds essa aventura errante, o “Passaro-Poesia” pousa no papel e ali cogita
palavras, simbolizadas pela figura mitica de fcaro, que contemplou, a um sé tempo,
ascensdo e queda, assim como o eu, que flutua no ar em busca de palavras e as pousa

em um poema que transmuta, pela palavra, sua forca sagrada.

2.3 Asa, passaros e plumas no canto de Orfeu: “Que canto ha de cantar o que

perdura?”



89

A producdo poética de Hilda Hilst fortalece-se no didlogo com as estruturas
profundas da psique humana e com as imagens primordiais coletivas que se fazem
presentes em sua expressividade, como um recurso questionador. Religar o homem a
uma continuidade por meio dos mitos redefine a poesia em sua for¢a de expressividade
arquetipica, de onde a palavra urge como energia criativa capaz de aquietar o medo da
humanidade diante da morte e do tempo.

Acerca desse tema, assim descreve Ana Maria Lisboa de Mello, na obra Poesia e
imagindrio: “O inconsciente coletivo, ao contrario do individual, ¢ idéntico em todos os
homens e constitui o fundamento psiquico universal, de teor suprapessoal, presente em
cada ser humano” (MELLO, 2002, p. 36). Os mitos, na poesia de Hilda Hilst,
repercutem na contemporaneidade como o homem questiona a si diante do mundo e de
sua problematica diante do tempo, quando se reconhece como fragmentado de sua
propria esséncia.

O canto, na poética hilstiana, € uma via para a assimilacao de estruturas profundas
e arquetipicas. E a expressividade de uma palavra que se rompe rumo 2 liberdade e ao
entendimento de que o tempo € salvaguardado por uma continuidade que vai além da
inspiragdo: reverbera-se a partir de culturas ancestrais.

No decorrer da escrita poética, a energia criativa conflui com a arte, e juntas
recriam um espaco que ndo foi perdido, o espaco dos mitos, que fazem parte de
estruturas constitutivas de povos e de culturas, mas que perpassaram pelo tempo com
modificagdes culturais, preservando-se as bases simbolicas e arquetipicas. Mitos
dialogam com a contemporaneidade no sentido de que repercutem as inquietudes que
ainda prevalecem no homem como ndo respondidas, além do fato de o préprio mito ser
em si incompleto, o que faz com que o mesmo esteja sempre se refazendo ao longo dos
tempos.

A metalinguagem, na poesia hilstiana, é realizada como propulsora da criatividade
de um eu lirico debrug¢ado na descoberta da inspiracdo por meio do entusiasmo poético.
Diante do fato de estar rompido de uma ancestralidade, o homem da atualidade
questiona-se sobre como o afastamento de suas estruturas profundas despertaram nele
uma consciéncia de descontinuidade.

Esse tempo ancestral e totalizante, contraposto a uma sociedade fundada na

técnica e na projecdo da matéria, faz desse homem enfadonho de buscas as quais ndo



90

alcanga um ser que tem nos mitos 0 recurso para reinserir-se em uma esséncia anterior.
Seria essa, portanto, uma resposta aos anseios do homem contemporaneo por uniao nao
somente com o outro mas, sobretudo, consigo e com a palavra que o libertard da
fragmentacao.

O canto a seguir, o I, de Da noite, retrata como as estruturas arquetipicas do
inconsciente humano urgem pela poesia e por seu entusiasmo. Nesse poema, a palavra,
a partir da inspiragdo, religa o homem a uma base ancestral comum a todos os povos e a
busca pela criatividade é cantada como uma energia que instaura o homem em
eternidade diante do destino, a partir de imagens referentes a descoberta de esferas
desconhecidas e dos mitos primordiais que cantam, de modo latente, o labirinto
percorrido pela poesia e pelo inconsciente, na procura pela palavra para fixar o tempo e

0s sentimentos:

II

Que canto ha de cantar o que perdura?
A sombra, o sonho, o labirinto, o caos
A vertigem de ser, a asa, o grito.

Que mitos, meu amor, entre 0s lengdis:
O que tu pensas gozo € tdo finito

E o que pensas amor € muito mais.
Como cobrir-te de passaros e plumas
E ao mesmo tempo te dizer adeus
Porque imperfeito és carne e perecivel

E o que eu desejo € luz e imaterial.

Que canto ha de cantar o indefinivel?

O toque sem tocar, o olhar sem ver

A alma, amor, entrelacada dos indescritiveis.
Como te amar, sem nunca merecer?
(HILST, 2017, p. 486-487).

O eu lirico questiona o oficio de sua palavra e interroga, repetidas vezes, qual
seria o canto da eternidade e daquilo que ndo se define. O merecimento também o faz
questionar a esséncia da palavra e as angustias da ruina de um tempo esquecido, porém
ressonante em uma luz erética que enlaga o eu.

A palavra possibilita o entendimento de algo que ndo se define, apesar de o outro

ser prenhe de luz e desejo. Nao nomear o que sente faz do eu um artifice de



91

possibilidades em vias que se contradizem, pelo olhar que ndo se vé e pelo toque que
nada toca.

Diante de vazios, perfaz-se o que ndo se descreve em palavras, mas o
entendimento de algo que ndo se assimila, categoriza-se no antagonismo do existir,
entre finitude, desordem e arrebatamentos, no caminho de uma imperfeicdo dissonante
da sublimag¢do da imagem “asa”.

Cantado em trés estrofes, o canto II retrata, ja na primeira, o interrogar do eu lirico
diante do que faria com que sua voz e a voz da poesia sejam eternizadas. O que cantaria
o perdurar da palavra diante do tempo? Quais seriam as estratégias desse eu para que o
tempo fosse rompido por uma palavra reveladora do que hd de mais profundo e
arquetipico no homem e em sua existéncia?

Desse modo, o sujeito reflete, pelo gesto questionador, uma inquietude perante a
criatividade, interrogando a palavra, tomando-a como uma interlocutora que detém o
conhecimento do que ela mesma possui em si como esséncia inspiradora para o eu.
Quando a voz lirica assimila em si uma finitude, toma a palavra como uma esfera
infinita diante do destino.

Com apenas um verso, a segunda estrofe isola-se da primeira e da terceira e indica
o desejo da voz lirica. Distante da matéria, a voz lirica trava um embate com o tempo
buscando uma esséncia criativa isenta de ser apreendida. A iluminac¢do, a descoberta e a
sabedoria perfazem a procura do eu por uma palavra ancestral e bruta, mas que €, ao
mesmo tempo, iluminada pelo entusiasmo poético.

Por fim, a dltima estrofe canta o que nao € passivel de defini¢do, o que ocorre sem
ocorrer de fato, tendo paradoxos como imagens que reverberam a palavra em sua
energia fundante de descrever o cosmos por si s6. E uma estrofe que se encerra com um
terceiro questionamento do eu lirico: seria ele passivel de receber o amor, o dom da
inspiracdo, sem merecimento? Isso indica como a voz reconhece-se aquém da
eternidade da poesia, pois € prenhe de humanidade, liga-se ao terreno, enquanto que a
poesia emana uma energia além do tempo.

O primeiro verso: “Que canto ha de cantar o que perdura?”’ interroga o fazer
poético diante da eternidade. Qual seria o “canto” que cantaria a esséncia profunda e
misteriosa da poesia? Como sendo oficio do gesto de cantar, o canto é imiscuido da

significacio simbdlica da melodia que entoa a continuidade do homem diante do tempo.



92

Nesse rumo, qual seria o “canto” mais adequado para evocar as esferas
desconhecidas da atemporalidade? A imagem cantar seria, por conseguinte, um ato
simbdlico e arquetipico, de consolo do homem diante de sua finitude. O gesto de cantar
¢ 0 mesmo que permanecer e seguir, estender o tempo e vencer a morte.

Canto e poesia misturam-se nesse verso como manifestacdes do entusiasmo da
criatividade e da inspiracdo a partir da palavra. Ser eterno, nesse sentido, prevalecer no
tempo, é estender-se pelo dom da palavra, vocalizando-a por meio de sentidos
elaborados que desencadeiem a possibilidades profundas e intimas.

O sujeito lirico segue sua interlocu¢do com o oficio poético nos versos adiante:
“A sombra, o sonho, o labirinto, o caos / A vertigem de ser, a asa, o grito”. Como
continuidade da interrogacdo do primeiro verso, o eu lirico constréi, de modo
antagdnico, imagens referentes a mistério, incertezas e inexatidao, no segundo verso, €
insere a palavra diante da criatividade e do alcance de possibilidades infinitas e
continuas, no terceiro verso.

Do incerto, “o labirinto, o caos”, para a libertacdo, “a asa, o grito”, a palavra é
conduzida como sendo uma energia criativa que brota de fontes desconhecidas e
cadticas. Vindo de espagos inexatos, oscilantes e inseguros, o “canto” que canta o que
serd eternizado urge por uma revelagdo e por uma sistemdtica harmoniosa e livre, que
arrebata o eu lirico com o dom da transformacdo de sua esséncia anterior, ainda que
coexistam energias ambiguas que oscilam entre dividas e gestos de voo. A alma do
poeta necessita de uma revelagdo e de uma assimilagdo de que a palavra oriunda do
entusiasmo poético supera a desordem, € vindoura de um equilibrio s6 alcancédvel a
partir de uma esséncia misteriosa.

Quando alcanca a esfera da inspiracdo, o poeta mostra-se revelador de mistérios e
dotado de uma energia que ndo consegue explicar, mas que se alinha a estruturas
inconscientes e profundas, vinculadas a bases ancestrais. Assim, cantar “o labirinto”, “o

caos”, € um gesto que imiscui o fazer poético:

Um poeta, enquanto arquitecto de poemas, é portanto bastante
diferente daquilo que é enquanto produtor desses elementos preciosos
de que toda a poesia deve ser composta, mas cuja composicdo se
distingue, e exige um trabalho mental completamente diferente.
(VALERY, 1995, p. 87).



93

O terceiro verso, “A vertigem de ser”, traz consigo a incerteza que circunscreve o
eu em uma esfera de limitacdo diante do tempo. Inexato e tomado pelo tempo, o existir,
pela imagem “vertigem”, estd ligado ao profano e ao transitério, ao passo que desperta
tanto mistério quanto arrebatamento. Existir é parte de um desafio que traz a queda, o
fim, assim postulados por Gaston Bachelard em O ar e os sonhos: ensaio sobre a
imaginagdo do movimento: “O escuro, a queda, a queda no escuro, preparam dramas
faceis para a imaginagdo inconsciente” (BACHELARD, 2001, p. 91, grifo do autor).

No que diz respeito a simbolica da ‘“asa”, observa-se que a mesma suscita a
conquista das alturas e da liberdade. E o que h4 de mais elevado, sublime e concernente
ao tempo sendo rompido para o alcance de uma totalidade. Bachelard assim discorre
sobre essa imagem: “[...] € porque o vOo onirico constitui frequentemente — contra todas
as licoes da psicandlise cldssica — uma volipia do puro, que atribuimos tantas
qualidades morais ao péassaro que atravessa o céu dos nossos dias” (BACHELARD,
2001, p. 69, grifo do autor). Gilbert Durand, em As estruturas antropoldgicas do
imagindrio, assim dirime os atributos da asa: “[...] seria essa aspiragdo psiquica a
pureza, ao voldtil, ao sutil que reconheceria a figura aérea do passaro” (DURAND,
2002, p. 133).

Ainda nesse verso terceiro, “a asa” amplia-se em “o grito”. Além de apreender as
esferas misteriosas e inalcangdveis das alturas, o eu lirico identifica sua voz como
ecoante diante da conquista do sublime. Por isso, a descoberta da palavra nio se limita
ao alcance do sagrado: assim que forem alcancadas, faz-se urgente serem proclamadas
para que se eternizem no oficio poético.

O gesto de gritar assimila-se ao gesto de cantar a palavra reveladora do alto, de
esferas totalizantes e infinitas. Do alto ecoa a inspiracdo de um canto apaziguador da
inquietude da voz lirica. O canto ndo se dissocia do voo, repousa em planos profundos e
desconhecidos do inconsciente, o qual situa 0 homem em um tempo de origem da lirica,

retratado por Ernst Cassirer, na obra Linguagem e mito:

Entre todos os tipos e formas da poesia, a lirica € aquela que mais
claramente reflete este desenvolvimento ideacional, pois a lirica ndo
somente se arraiga, desde seus comecos, em determinados motivos
mitico-magicos, como mantém sua conexao com o mito, até em suas
producdes mais altas e puras. (CASSIRER, 1992, p. 115).



94

Cantar € fazer ressoar a expressividade do alto. Quando a palavra sobressai-se
diante do tempo, eterniza-o e amplifica a consciéncia criativa do eu lirico, ligando-o a
tudo aquilo que outrora era temido e questionado. Como participante da origem das
palavras, o eu empreende na descoberta da palavra uma energia prenhe de conteido
simbodlico ancestral. Sobre a palavra como sendo um arquétipo fundante de culturas

oriundo das alturas, assim escreve Durand:

[...] a palavra, homdloga da poténcia, é isomoérfica, em numerosas
culturas, da luz e da soberania do alto. Este isomorfismo traduz-se
materialmente pelas duas manifestacdes possiveis do verbo: a
escritura, ou pelo menos o emblema pictografico, por um lado, o
fonetismo por outro. (DURAND, 2002, p. 157).

Os versos em seguida, o quarto, o quinto e o sexto, da primeira estrofe, cantam o
vinculo do amor com o tempo: “Que mitos, meu amor, entre os lencdis: / O que tu
pensas gozo ¢ tio finito / E o que pensas amor ¢ muito mais”. Esses versos trazem a
esséncia da poesia como revelagdo criativa e inspiradora do erotismo. O amor, via de
unido profunda, é cantado nesses versos como um entusiasmo que se sobressai além do
tempo, salvaguardando-o do destino que transforma o desejo em morte.

Cantado como energia inconsciente, o erotismo € aqui refletido como uma busca
que ndo se cessa. Entretanto, sdo inspiradas outras buscas, salvaguardando no homem o
desejo de ir além ndo apenas no oficio da palavra como da criatividade.

Amor e criatividade irrompem-se a partir da busca por uma completude que
supera o estado original do homem, cindido, fragmentado de si e fragmentado do outro.
Reconhecido como unitario, o eu lirico encontra na poesia € no canto de “mitos” um
recurso para assimilar sua ancestralidade e repousar, em estruturas arcaicas, mas
profundas e essenciais, sua inspiracao.

Acerca da apreensdo de um instante total e profundo, “gozo” indica uma
brevidade e realizacdo cristalizada no corpéreo, no profano, mas de desejo pela
inspiragcdo enquanto que o sentimento de infinitude € sobressaido por meio da constante
interrogacao do eu lirico diante de quais seriam os atributos que fariam do canto algo
sagrado e simbdlico de sua esséncia criativa interior.

As palavras, sob esse parametro, sdo transformadas pela poesia diante de um

homem que se desconcerta e € refeito sobre qual seria a origem do entusiasmo criativo



95

que inspira a poesia. Octavio Paz, em O arco e a lira, assim faz remissdo ao poder
inaugural e transformador das palavras no oficio poético: “Tao logo [as palavras]
reconquistam sua plenitude, readquirem seus significados e valores perdidos. [...] Mas
essa volta das palavras a sua natureza primeira — isto €, a sua pluralidade de significados
— € apenas o primeiro ato da operagdo poética” (PAZ, 1982, p. 133).

Partamos para a andlise dos versos finais da primeira estrofe: “Como cobrir-te de
passaros e plumas / E ao mesmo tempo te dizer adeus / Porque imperfeito €s carne e
perecivel”. Nesses versos, “passaros” e “plumas” fundem-se como uma imagem
dissonante da temporalidade do outro.

Transitdrio e ligado ao terreno, o fato de o outro ser coberto por uma animalidade
etérea, a qual faz remissdo a liberdade e ao infinito diante da leveza das palavras
poéticas, gera um contraponto a “carne” e ao “perecivel”. Assim sendo, as imagens
“passaros” e “plumas” sdo passiveis de questionamento por parte do eu lirico.

A leveza da poesia, circunsoante na animalidade do péssaro, que empregado no
plural indica o poder da criatividade que irrompe das alturas rumo a inspiragdo, de
modo multiplo, tem em “plumas” a expressdo méaxima de como o entusiasmo poético
enleva-se da ruptura do tempo. Em imagens sensoriais e de conquista de altitudes,
“passaros” e “plumas” convergem como uma energia que entoa o desejo do eu lirico em
encontrar um canto que seja realizacdo de seu inconsciente profundo, o inconsciente da
poesia que contempla em si mesma a superacdo da finitude e a criatividade.

Energias oscilantes perfazem a 6tica de uma voz lirica imbuida da imperfeicao por
onde caminha o oficio poético. As imagens “passaros” e “plumas” suscitam a
sublimacdo e o aspecto etéreo que envolve a criatividade. Assim, esses versos sete a
nove sdo plenos de sagrado, um sagrado que, simultaneamente, acolhe o temporal de
“carne e perecivel”.

Pousado em uma estrutura profunda, a estrutura de um inconsciente criativo
ancestral, “passaros” e “plumas” fazem referéncia a uma poesia que vai além de si e que
dialoga com as inquietudes do eu lirico em alcancar um canto que perdura pelo tempo,
rumo ao infinito. Porém, a voz lirica reconhece, no oficio de sua poesia, ser impossivel
cobrir o outro de “passaros” e “plumas”. Identifica que hd nesse outro uma esséncia

perecivel, temporal, convergida na mortalidade, sinalizada por “dizer adeus”.



96

O outro ndo é apascentado pelo tempo a partir da descoberta de “passaros” e
“plumas”, pela poesia que é cantada em sua forma profunda e ancestral. Isso porque
“imperfeito” circunscreve-se no profano, em contraposi¢do a palavra sagrada e ao mito.

Essa palavra ancestral, almejada pelo eu lirico, desperta no mesmo desconcerto e
inquietude quando identifica estar o outro imbuido por “carne” e “perecivel”. E um
outro rendido a transitoriedade.

Nesse viés, as imagens “passaros” e “plumas” fazem emergir nessa primeira
estrofe a esséncia de uma poesia que dialoga e que se harmoniza consigo mesma e que
funda no eu lirico a possibilidade de ter acesso a procura por aquilo que lhe falta: a
descoberta do mito como resposta as inquietudes referentes do que seria um canto
profundo e verdadeiro. O mito perfaz-se da revelacdo daquilo que € inassimildvel ao
homem, nas palavras de Mello: “[...] ¢ a palavra que revela e mantém os codigos da
existéncia instituida, preservacdo que decorre da repeticdo periddica da palavra
reveladora, através do ritual ou relato” (MELLO, 2002, p. 31).

Em unico verso, a segunda estrofe canta aquilo que é buscado pelo eu lirico: “E o
que eu desejo ¢ luz e imaterial”. Nesse verso, a voz lirica entoa em sua procura pela
palavra a urgéncia por iluminacio e pela auséncia do tempo.

A imagem “luz” circunscreve a busca do eu lirico em uma nuance nao apenas de
atemporalidade mas da revelacdao dos mistérios da poesia. Diante de “luz”, o eu lirico
participa de uma esfera tnica e exclusiva de sua procura. Assim, pela iluminagio,
consegue apreender suas angustias no tempo rumo a uma prote¢do clarificada pelo
discernimento.

Ja “imaterial” remete a tudo aquilo que ndo € assimildvel pela percepc¢do, mas
compreendido em uma proje¢io intima. E referéncia a uma palavra que entoa o
entusiasmo poético, em reverberacdo de estruturas profundas e primeiras: “Ao relatar
como o cosmos, 0 homem e toda a natureza tiveram origem, o mito, sobretudo o
cosmogonico, ¢ modelo exemplar de todos os atos humanos” (MELLO, 2002, p. 30).

Essa estrofe, a partir das imagens “luz” e “imaterial”, conduzem o eu lirico a uma
criatividade fundada na descoberta da palavra e da esséncia arquetipica do mito. A
divindade Orfeu, simbdlica da inspiracdo poética, é cantada nessa estrofe como a
revelacdo de algo de dificil assimilagdo e descricdo, a poesia em sua fonte primeira,

plena em significado ancestral.



97

Orfeu insere-se em estreito vinculo com as Musas, € a divindade que se remete a
poesia como criacdo. Funde-se, de modo simbolico, com “imaterial”, aquilo que
permeia a criatividade de palavras rumo a descoberta da poesia.

Além disso, em sua narrativa mitica, Orfeu tornou-se “imaterial”, fugiu de sua
esséncia corpdrea mas prevaleceu como energia inspiradora através de seu canto.
Mesmo com a cabeca rompida pela recusa do amor, segue seu canto lirico, um canto de
lamentacao em busca de um amor perdido, Euridice. Amor e poesia perfaziam-se nesse
mito como transitérios da manifestacao do canto de Orfeu.

Orfeu sinaliza, ainda, a imagem “luz”, pois a palavra que por ele ¢ entoada ¢ a
palavra da eternidade e do esclarecimento. Imortalizado por sua cabega e por um canto
que prevalece no tempo, essa divindade evoca a revelagdo da poesia diante dos
mistérios da morte, a palavra que se perpetua mesmo diante da morte.

Aedo por exceléncia, Orfeu indica como a alma torna-se imortal a partir da
musica e do canto da poesia. Por meio de uma poesia exercida pela oralidade, Orfeu tem
o dom de seu canto e o poder de sua musica imbuidos por um mistério: “Por meio de
palavras e de musica, Orfeu provoca transformagdes na natureza, desafia os limites que
cercam o reino das sombras do Hades, revela verdades eternas capazes de alterar o
destino das almas dos mortos” (KRAUSZ, 2007, p. 166).

O exercicio da metalinguagem, pousada numa criatividade que vai além do tempo
e do espaco, traz em Orfeu o simbolo de como a palavra € marcada pelo desejo e pela
procura por estruturas que dialoguem com o que ha de profundo na esséncia da poesia, o
esvair-se da transitoriedade.

Orfeu ligava-se ao arquetipico da linguagem em sua origem primeira, detinha no
verbo mais que um dom ou habilidade, mas a energia inspiradora de seus cantos que
apascentavam as furias e encantavam, misteriosamente, todos que o ouvissem. Orfeu era
o possuidor do verbo e da assimilagdo de sua ligagdo com o divino. Por meio de sua
esséncia criativa no canto, as palavras organizavam-se em estrutura ritmica e diziam os
ensinamentos primordiais dos deuses.

Tornar-se livre, ao ponto de alcancgar esferas profundas e misteriosas do verbo, € o
que desperta no poeta seu entusiasmo, como busca por uma eternidade rompida na

contemporaneidade tecnicista. Possuir a palavra e nela inebriar-se criativamente € uma



98

via de superacdo do tempo e de libertacdo do cotidiano. Assim, libertar-se de uma
esséncia terrena era a via para o entendimento dessa voz profunda.

As imagens “luz” e “imaterial” simbolizam a linguagem e o canto que sdo
perpetuados em Orfeu mesmo apds sua morte, pois, mesmo morto, continuou cantando
sua poesia cindido de sua matéria, sua luz e sua inspiragdo permanecem: “Mais do que
simples reflexo, a arte poética torna-se, como Orfeu, um principio governante capaz de
levar os mortais para além dos seus limites, emprestando-lhes novas forcas e
transformando suas existéncias e destinos” (KRAUSZ, 2007, p. 167).

Eis uma palavra que, na segunda estrofe, vai além do fato de Orfeu ter contrariado
as divindades da esfera subterrinea, uma palavra que permanece, no canto € na
memoria, entoando a temporalidade como isenta de significado, perpetuando a voz do
poeta diante do medo da morte e da finitude. O amor de Orfeu por Euridice inspira um
canto que lamenta a perda da amada, que jamais serd vista, mas cuja dor serd perpassada
entre as geragdes como sendo um canto de tentativa de superacdo da morte. Mesmo a
morte da amada nio tendo sido superada, Orfeu representa o poder do canto lirico
diante das feras e do estudrio da morte.

Ainda nessa segunda estrofe, outra imagem, “desejo”, imiscui-se a “imaterial”, ou
seja, o eu lirico empenha sua procura pela palavra a partir de um entusiasmo criativo
inconsciente e misterioso: “Ainda assim, as representagdes platonicas da Mania poética
continuam a atribuir a origem misteriosa da criatividade poética e da fluéncia verbal a
uma esfera que se encontra além do que € racional e consciente [...]” (KRAUSZ, 2007,
p. 179, grifo do autor).

E condizente com o desejo do eu lirico seguir o caminho de Orfeu para a
perpetuacdo de seu canto, guiar-se por esse arquétipo rumo a descoberta de uma
ancestralidade que o impulsione a atingir a eternidade de sua voz por meio do canto de
uma palavra profunda e verdadeira, reveladora da esséncia primeira da poesia.

Esse desejo do eu e a simbdlica de Orfeu foram antecipados pela primeira estrofe,
a partir das imagens “canto”, “sombra”, “sonho” e “vertigem”, pois: “Os mitos que
fazem referéncia a Orfeu, por outro lado, sdo ilustrativos da conjuncdo entre poesia,
profecia e encantamento, que se combinam neste personagem como em nenhum outro

da tradi¢ao helénica” (KRAUSZ, 2007, p. 162).



99

A terceira estrofe inicia-se com esse verso: “Que canto ha de cantar o
indefinivel?” Mais uma vez, o sujeito lirico interpde uma pergunta ao oficio poético e a
sua prépria esséncia arquetipica. Reconhecendo no canto sua indefinicao, a voz lirica
empreende uma busca por aquilo que nao é passivel de assimila¢do, mas de ser exercido
a partir da inspiracdo e do entrecruzar com uma palavra original, reverberada em sua
esséncia criativa primordial.

A imagem “indefinivel” circunscreve o oficio poético a um dom imbuido por
mistério, de dificil assimilagdo ou definicdo. Também a Orfeu era atribuido o dom de
evocar um canto misterioso, cujas palavras conquistavam para si todos que ao mesmo
tivessem acesso.

Assim, a memoéria e a palavra repercutem, na contemporaneidade, como um
oficio, por meio da linguagem poética, de uma transposi¢cdo do tempo rumo a um
infinito, também indefinido na ordem cronoldgica, que alcanca o que hd de mais
profundo no inconsciente. Jorge Luis Borges, em Esse oficio do verso, enfatiza a origem

do fazer poético:

[...] os antigos, quando falavam de um poeta - um “fazedor” -,
pensavam nele ndo somente como quem profere essas agudas notas
liricas, mas também como quem narra uma histéria. Uma histéria na
qual todas as vozes da humanidade podem ser encontradas - ndo
somente a lirica, a pesarosa, a melancélica, mas também as vozes da
coragem e da esperanca. (BORGES, 2000, p. 51).

A procura pelo “indefinivel”, o elemento que circunda o oficio da poesia, inspira
no eu lirico o canto de imagens que contrapdem a si mesmas no segundo verso da
terceira estrofe: “O toque sem tocar, o olhar sem ver”. O entusiasmo que entoa o canto e
a criatividade da poesia ndo sao assimildveis pelos sentidos, estdo além da percepcdo e
remontam a estruturas desconhecidas e ambivalentes presentes no que hd de mais
inconsciente e profundo no poeta. Sdo apreensdes que ndo se limitam ao corporeo, mas
se situam, sobretudo, em sua alma. A palavra, nesse sentido, é alcangada por meio do
oficio de estruturas psiquicas profundas e misteriosas.

Quanto aos recursos simboélicos, a ultima estrofe destoa da primeira. Se na
primeira estrofe o eu lirico questionava como o canto poético perduraria diante da
transitoriedade e do desajuste que o tempo irrompe para a criatividade, na dltima estrofe

sdo cantadas imagens referentes a acolhimento. Como um tecido, a palavra fora



100

costurada do caos rumo a um equilibrio ordenado por versos os quais, no final do
poema, estabelecem uma ordem diante do canto.

Toda ruptura ¢ oriunda de algo que fora unido. A tecelagem ¢ a arte da unido: “O
tecido € o que se opde a descontinuidade, ao rasgo e a ruptura. E a trama e o que se
subentende” (DURAND, 2002, p. 322). Denotativa de continuidade, equilibrio e busca
por complemento, a tecelagem, assim como a palavra, traz consigo a esséncia de uma
repeti¢do que revigora a criatividade calcada em um movimento ritmico e ancestral que
a aproxima do desejo como uma procura por algo que falta. Brunel (2005) faz referéncia
ao gesto de tecer como imbuido de feminilidade, € o corpo que se envolve entre tramas
e ali realiza uma obra. Os mesmos fios tecidos pelas parcas trazem a luz mistérios
sagrados e ciclicos de outras esferas temporais, 0s mesmos movimentos do utero diante
da vida.

O dominio do tempo fora representado, na mitologia grega, pelas parcas, filhas de
Zeus com Témis, a divindade da noite. Eram trés fiandeiras dotadas do mesmo dom da
Penélope de Homero, que projetara seu destino amoroso de espera por aquele a quem
amava em conformidade com sua arte criativa diante da tecelagem. Brunel (2005)
discorre sobre as parcas: a elas € atribuido o dinamismo de prender a humanidade em
um imagindrio arquetipico. Cloto é o presente, que fia o destino, enquanto Laquesis
representa o passado, medindo o tempo e é a Atropos que compete realizar o corte da
vida, o futuro. As trés esferas do tempo alinham-se aos mistérios da noite, uma vez que,
como as aranhas, tecem na auséncia de luz.

Em consonancia com a ordem da tecelagem, da linha do tempo cronolégico
figurado pelas parcas e pela continuidade ciclica, estdo os gestos de acolhimento, os
quais protegem o ser das forgas da transitoriedade, que sdo discorridos por Gilbert
Durand: “A ameaga das trevas inverte-se numa noite benfazeja, enquanto as cores e
tintas se substituem a pura luz e o ruido, domesticado por Orfeu, o her6i noturno, se
transforma em melodia e vem substituir pelo indizivel a distincdo da palavra falada e
escrita” (DURAND, 2002, p. 235).

Para o critico do imagindrio, o labirinto, imagem que a primeira estrofe faz
remissdo, entoa uma simbologia vinculada ao caos, a uma desordem psiquica e
desconhecida que provoca pavor, destoante da simbdlica da casa, que remete o

psiquismo a prote¢do e acolhida, cantada na estrofe final: “O labirinto ¢ frequentemente



101

tema de pesadelo, mas a casa € labirinto tranqiiilizador, amado apesar do que pode no
seu mistério subsistir de ligeiro amor” (DURAND, 2002, p. 243).

Essa terceira estrofe, por meio das imagens “toque”, “olhar”, “alma”, “amor” e
“entrelagcada”, vinculam o canto aos gestos de acolher e entoar a energia da palavra que
provoca equilibrio diante do caos. O inconsciente criativo € cantado nessas imagens
como uma via para que o eu lirico assimile seu inconsciente a partir do entendimento de
si como participante de um cosmos profundo, ligado a estruturas ancestrais.

O tempo denota, tanto na primeira como na terceira estrofes, uma energia que
inspira o oficio do canto. Por meio de uma palavra reveladora, o tempo, de terrificante e
misterioso, imbuido por desordem e terror, inverte-se a partir do exercicio da
metalinguagem como sendo um mergulho em uma intimidade que apascenta o caos,
rumo a uma harmonia que equilibra o eu lirico unindo-o ao seu oficio, entendido como
manifestacdo da atemporalidade.

Os dois dltimos versos do poema trazem o questionamento do eu lirico diante do
tempo em tom erotizante: “A alma, amor, entrelagcada dos indescritiveis. / Como te
amar, sem nunca merecer?” Desde o primeiro verso do poema, a voz segue
questionando como alcancar um canto isento de temporalidade.

O tempo € imiscuido de erotismo a partir das imagens “alma” e “amor”, as quais
sdo entrelacadas a tudo aquilo que ndo é passivel de ser descrito. Como sendo via para
continuidade diante do tempo, o erotismo une aquilo que descontinuo e fragmentado €.
Dessa forma, o gesto de costurar, permear lacos e harmonizar sdo maneiras de unir e
trazer continuidade, eufemizando o tempo e seu devir.

Por isso que o destino € descrito, nesses versos finais, como uma expressividade
de entendimento do eu lirico acerca de si. Sua busca € cessada no exercicio da tessitura
da palavra poética, “entrelacada” a um eu que partira em busca daquilo que lhe faltava,
a palavra reveladora da esséncia e do entusiasmo da poesia.

Durand (2002) assevera no gesto de tecer o movimento circular e ritmado do
tempo, tomado como atemporal e aproximado do eterno recomeco. Pela roda, as
fiandeiras, as rocas e os fusos denotam, para o critico do imagindrio, o tempo que foge
de si, eternizando-se em uma profunda e arquetipica repeticio que se dinamiza ao

infinito de um tempo ciclico, de progresso, e de retorno:



102

Os instrumentos e os produtos da tecedura e da fiacdo sdo
universalmente simbodlicos do devir. Ha, de resto, constante
contaminagdo entre o tema da fiandeira e o da teceld, este dltimo
repercutindo por outro lado nos simbolos do traje, do véu. Tanto na
mitologia japonesa ou mexicana como no Upanixade ou no folclore
escandinavo, reencontramos essa personagem ambigua, ao mesmo
tempo ligadora e senhora dos lacos. (DURAND, 2002, p. 321, grifo do
autor).

Sob esse aspecto, a imagem “entrelacada dos indescritiveis” entoa ao entusiasmo
poético uma nuance de proximidade com a memoria, a qual é eternizada a partir da
rememoracdo de um tempo total, isento de cronologia, um tempo infinito, o qual leva a
voz lirica a uma inspiragdo eternizada. Esse tempo sem devir prevalece no verso final
do poema: “Como te amar, sem nunca merecer?”.

O suyjeito lirico empreende em si o fato de ndo se sentir merecedor do sacrificio
poético como um dom imbuido de mistério e de revelacdo. Como a palavra ecoa um
canto ancestral e totalizante, que converge mitos e a descoberta da poesia enquanto
energia criativa, o eu lirico reconhece em si uma eterna busca que questiona a origem do
canto primordial, ainda que esse eu ame e procure a criatividade.

A tentativa de entendimento dos mistérios das origens da palavra e a repercussao
do mito de Orfeu, que persiste seu canto, na contemporaneidade, assinalam que o oficio
poético, mesmo sendo inquietante, provoca arrebatamento tanto no homem que recebe a
palavra criativa quanto naquele que a ela tem acesso por meio de leitura.

Receber as palavras e ordend-las na linha do tempo de um canto lirico permite a
possibilidade de alcance de estruturas infinitas, apesar de ndo se saber, a principio, qual
seria 0 canto da eternidade das palavras, quais palavras definiriam o que ndo se
apreende pela linguagem, apenas pelo sentir e pelo viver. Tais questionamentos
metalinguisticos urgem como inspirac¢do para esse canto de Hilda Hilst e situam a poeta
em seu embate com a palavra, por meio do remeter-se, simbolicamente, a Orfeu, um
oficio que se engendra pelo canto de uma animalidade etérea, sublime e proxima do

sagrado dos deuses: as imagens “asa” e “passaros e plumas”.

2.4 Passaro, voo e agua: a poesia do desejo e da Eternidade



103

Desejo inebria-se de erotismo no exercicio da metalinguagem, pois a busca por
aquilo que falta ou desconcerta traz consigo aspectos de apreensdo de energias
ambivalentes, mas complementares. O canto IV de Do desejo reflete um didlogo do eu
com o objeto de sua volipia. O poema, de unica estrofe, reitera as tensdes e
ambiguidades de um eu que se conflita diante do desejo, ainda que esse sentimento

oscile entre o antagonismo eternidade e mortalidade:

v

Se eu disser que vi um passaro

Sobre o teu sexo, deverias crer?

E se ndo for verdade, em nada mudara o Universo.
Se eu disser que o desejo é Eternidade

Porque o instante arde intermindvel

Deverias crer? E se ndo for verdade

Tantos o disseram que talvez possa ser.

No desejo nos vém sofomanias, adornos
Impudéncia, pejo. E agora digo que ha um péssaro
Voando sobre o Tejo. Por que ndo posso

Pontilhar de inocéncia e poesia

Ossos, sangue, carne, 0 agora

E tudo isso em nés que se fard disforme?

(HILST, 2017, p. 481).

O referido poema mostra-nos serem possiveis fatos inesperados pelas imagens “vi
um péassaro / Sobre o teu sexo”; “E agora digo que ha um pdéssaro / voando sobre o
Tejo” e “Ossos, sangue, carne, o agora”. A poesia, cuja liberdade criacional ¢ encenada
pela imagem “passaro”, permite que o imaginario € o sonhado se tornem realidade no
desejo pela palavra que tudo transforma e transgride, pois ¢ “Eternidade”, rompe com o
instante e faz o poder ser.

Na possibilidade de fazer o imaginério e o sonhado se tornarem reais, o eu lirico
tem como recurso o emprego de uma linguagem poética em experimentacao de até onde
interfere e alcanca esferas infinitas, as mesmas alcancadas por um pdssaro. Dessa
maneira, a imagem “passaro” transita em possibilidades, voa sobre “teu sexo” e sobre
“o Tejo”, denotando o poder que a poesia tem de criar a realidade.

O primeiro verso inicia-se com a conjunc¢do “Se” e assinala uma possibilidade de
interlocugdo, que sugere a visdo, no outro, de que sobre “o teu sexo” teria sido visto um

“passaro”. A referida animalidade ¢ conferida por leveza e sublimacdo, e associar

“sexo” com esse ideal de elevagdo, “passaro”, indica tanto um delirio como uma



104

projecdo, mas, sobretudo, a consideracdo de que o erotismo € prenhe de uma simbologia
de pureza e € via de ascensdo e libertacdo do corpo. Acerca da simbdlica do péssaro,
reiteramos Bachelard: “[...] a matéria aérea e o livre movimento sdo os temas produtores
da imagem do passaro” (BACHELARD, 2001, p. 69).

Todavia, essa visdo do eu, ao ser dita ao objeto de seu desejo, pode ou ndo ser
verdade, pois isso em nada alterara o cosmos, a imagem “Universo”. A mudanga do
espaco ao redor do eu e do outro supera as confissdes do eu e sua visao, pois a esfera da
intimidade do eu € suprimida do seu redor, € pertencente exclusivamente a si.

Nos versos a seguir, o tempo é cantado com a imagem “Eternidade”. Ao tempo ¢
suas limitagdes estd vinculada uma outra imagem, “o desejo”, que confere uma
referéncia ao elemento fogo. A imagem “Eternidade” denota continuidade a imagem
aérea de “passaro” e retrata a elevacdo do desejo do eu por um outro, a metade que lhe
falta. Nesse rumo, desejar € trespassar pelas etapas do fogo, € arder e transitar do aéreo
para o igneo, pois o fogo, um elemento cuja ambivaléncia também se realiza nas tensoes
de vida e criatividade cantadas por Hilst, além de ser simbdlico de purificacdo,

conhecimento e devir, alude a uma acepg¢do sexual:

Assim, o fogo sexualizado €, por exceléncia, o traco-de-unido de todos
os simbolos. Une a matéria e o espirito, o vicio e a virtude. Idealiza os
conhecimentos materialistas, materializa os conhecimentos idealistas.
E principio de uma ambigiiidade essencial e ndo desprovida de
encanto [...]. (BACHELARD, 1999, p. 82, grifo do autor).

O desejo € caracterizado, a seguir, com um estreito vinculo com o conhecimento,
a confianca exagerada na propria sabedoria, denominada “sofomanias”, e os ornatos, em
“adornos”. Somente na circunstancia de estar possuido pelo desejo ¢ que esses
sentimentos se desvelam, juntamente com outros, “Impudéncia, pejo”. Falta de pudor,
descaramento, bem como o seu excesso, a vergonha, transitam em uma aproximagao
simbdlica, pois o erotismo, nesse poema, desencadeia uma energia flexivel e dissonante,
que equipara aspectos distintos.

Nessa inconstancia, na vivéncia criativa de contradi¢des, o eu prossegue em sua
descri¢dao: “E agora digo que hd um pdassaro / Voando sobre o Tejo”. Quando insere o
advérbio “agora”, o eu lirico inscreve uma possibilidade de modificagdo, mas a esséncia

aérea prevalece, ndo mais na decorréncia de “sexo”, mas de uma imagem que se associa



105

ao elemento agua, o rio “Tejo”. O movimento de voo diante de um rio, além de situar,
simultaneamente, o ar e a dgua, confere fluidez ao que € sublime. Isso sugere que o
desejo escapole, é sublimado, estd em todos os lugares e nunca onde o eu lirico espera
encontrar.

Sobre o elemento dgua, Bachelard o descreve: “[...] a 4gua ¢ também um tipo de
destino, ndo mais apenas o vao destino das imagens fugazes, o vao destino de um sonho
que ndo se acaba, mas um destino essencial que metamorfoseia incessantemente a
substancia do ser” (BACHELARD, 1997, p. 6). O movimento do voo, continuo e
sinalizado por gerindio, indica que o pdssaro € infinito e alcanca alturas ainda mais
plenas tomando a dgua em sua movéncia, sobrevoando eroticamente um rio como
definidor de seu rumo.

O poema finaliza com uma interroga¢do e prescreve contemplagdo, “de inocéncia
e poesia”, marcas do etéreo e do sublime, que seriam, na criatividade do eu, pontilhadas
a elementos corpdreos e terrenos, fragmentados no tempo, situados no devir e na
finitude, “Ossos, sangue, carne, o agora”. Conferir ao temporal caracteristicas de
sagrado faz com que o eu questione o motivo de ndo poder realizar isso em sua uniao
com o outro.

O eu assume que, juntamente com o objeto de seu desejo, serdo entregues ao
tempo: “E tudo isso em nos que se fara disforme?” Reconhecer que estd inserido na
temporalidade e, ainda, almejar que “o agora” tenha leveza e plenitude configura uma
condicdo ambivalente, mas complementar, do eu diante de um desejo pelo erotismo
como uma via para o alcance da “Eternidade”, pois, pela imagem “passaro”, o eu intui
que sua energia criativa o conduz as alturas e ao desvendar dos mistérios de ruptura com
a fragmentacdo sua e da linguagem como uma maneira de sublinhar o erotismo por
meio do oficio poético na imagem “passaro”.

No que a metalinguagem e as animalidades condizem com a poeta Hilst, notamos,
dessa maneira, que o ato de escrever, tendo como objeto de busca e contemplagcdo
animais, € envolto ndo apenas de um mistério em alcance de liberdade, mas também de
um medo, conforme a autora revela em entrevista a Delmiro Gongalves, em O sofrido
caminho da criacdo artistica, segundo Hilda Hilst (1975), um trecho que clarifica a

Casa do Sol como pulsante da simbdlica dos animais na obra da escritora:



106

Quem sabe também se ndo é uma necessidade de viver o transitério
com intensidade, uma for¢a oculta que nos impele a descobrir o
segredo das cosias. Uma necessidade imperiosa de ir ao 4mago de nés
mesmos, um estado passional diante da existéncia, uma compaixao
pelos seres humanos, pelos animais, pelas plantas. (GONCALVES,
2013, p. 29).

Mais adiante, a autora confessa ser o escritor “um ser fragil, inseguro, ansioso,
que procura respostas para todos os mistérios da vida. [...] Eu fico impressionada
quando ougo pessoas que dizem sentir prazer em escrever. Para mim € sofrimento, um
sofrimento que ndo posso fugir, mas me amedronta” (GONCALVES, 2013, p. 29).

Sentir medo e inseguranca diante da escrita e ver nessa temdtica uma referéncia
para a descoberta, o entendimento de si, do mundo e do processo da escrita, ecoa em
Hilst mais do que a maneira como a poeta se desdobra em versos e imagens. Notamos,
nesse sentido, que Hilst resguarda na escrita o potencial de suas vivéncias criativas,
como se o ato da escrita a comungasse com sua esséncia questionadora que tenta
reconciliar na animalidade a presenca de uma inocéncia humana outrora perdida e

corrompida pela civilizacdo tecnicista e contraditdria.



107

CAPITULO 3
A PALAVRA NA CONSTELACAO SIMBOLICA DOS CAES E DOS
TIGRES



108

3.1 Tigres, dentes e garras

A morte configura-se como um questionamento Ultimo do homem diante do
tempo que o corréi rumo a uma finitude. Desde os mitos da Grécia Arcaica, seu
entendimento e a procura pela imortalidade rondam o fazer humano perante a
criatividade. Como atemorizacdo do inconsciente, a morte foi estudada na literatura e

nas artes em geral:

Assim, em um ciclo, cujo término se ignora, cada existéncia é uma
morte, cada corpo € um timulo. Tem-se ai a célebre doutrina [...] do
corpo (sdma) como cdrcere (séma) da alma. Assim, em punicdo de um
crime primordial, a alma € encerrada no corpo tal como no timulo.
(BRANDAO, 2005, p. 159).

Sobre esse tema, Gilbert Durand esclarece-nos vinculando-o a imagens
terrificantes de animalidades, com simbolos nictomérficos, os quais despertam no
homem um pavor aproximavel da morte: “a hora do fim do dia, ou a meia-noite sinistra,
deixa numerosas marcas terrificantes: € a hora em que os animais maléficos e os
monstros infernais se apoderam dos corpos e das almas” (DURAND, 2002, p. 91).

Ha figuras miticas que retratavam uma morte em seu aspecto misterioso e
simbdlico, imbuida por significacio exemplar e sagrada, perpassada entre povos e
culturas inteiras. Caronte, por exemplo, era o barqueiro que conduzia as almas para o
mundo subterraneo, enquanto que Hipnos e Tanatos eram deuses, irmdos gémeos, que
regiam o sono e a morte, duas condi¢des aproximadas pelo inconsciente, pelo fascinio e
pelo desconhecido. J4 Cérbero era o cdo de trés cabecas que guardava os Infernos para
que nenhuma alma dali fugisse. Nesse sentido, o inconsciente faz-se presente nos

questionamentos do homem diante dos mistérios que o circunda:

Também Jung assinalara que certas personagens mitoldgicas,
determinadas configuragdes simbdlicas, alguns emblemas, longe de
serem o produto evemerista de uma circunstancia histérica precisa,
sdo espécies de universais imaginados — os arquétipos e as imagens
arquetipicas. (MELLO, 2002, p. 16).

O fazer poético expressa, pela inspiracdo e pela criatividade, o debrucar do

homem diante de uma ancestralidade que o reporta a uma infinitude primeira. A morte,



109

na poesia, lanca-se em condicdo de ser enfrentada a partir da proje¢do de uma voz lirica
perante o entusiasmo da palavra. Todavia, no espaco criativo, a morte impulsiona o
homem a exercer a linguagem com plenitude, atuando como inspiracdo e mobilidade
diante do tempo.

A morte, em Hilda Hilst, € simbolizada por imagens que fazem remissio a gestos
de mordicancia, caos e agitacdo, latentes em mitos que aludem a superacdo do Cronos.
Em Amavisse, a poeta evoca no canto III imagens de animalidades em que a auséncia de
um complemento dirime uma forma de amar e de criar, pois “tigres” seriam simbolicos

de desejo, de cria¢do e de amor:

III

De uma fome de afagos, tigres bagos

Vém se juntar a mim na noite oca.

E eu mesma estilhagcada, prenhe de soliddes
Tento voltar a luz que me foi dada

E sobreponho as mdos nas veludosas patas.

De uma fome de sonhos

Tento voltar aquelas geografias

De um Fazedor de versos e sua estrada.
Aliso os grandes dorsos

Memorizo este ser que me sou

E sobre os fulcros dentes, ali
E que passeio e deslizo a minha fome.

Entdo se aquietam de pura madrugada

Meus tigres de ferrugem. As garras recolhidas
Numa agonia de ser, tdo indivisa

Como se mesmo a morte os excluisse.
(HILST, 2017, p. 442).

Esse poema repercute em “tigres bagos”, uma esfera de inspiracao diante de uma
falta. Consolam e rompem com uma “noite oca”, como um conforto ao oficio de versos
exercido pelo eu lirico. Na companhia de “veludosas patas”, o eu toca-as e retoma sua
criatividade, lado a lado com uma animalidade que permite a voz lirica a ruptura diante
de uma noite que o estilhaca.

A recuperagdo da criatividade déd-se pelo retorno da inspiracdo, simbolizada por
“voltar aquelas geografias”, e a caminhada pela linguagem ¢ sinalizada com inicial

maitscula, o resgate de um sujeito lirico “Fazedor de versos”, que estaria na memoria



110

da voz, mas, sobretudo, presente em uma esséncia criativa relembrada por “grandes
dorsos” alisados.

A fome de versos e de linguagem € consolada ndo apenas por patas, mas também
por “fulcros dentes”, que, em vez de aterrorizarem o eu, garantem-lhe a rememoragao e
o oficio da palavra como uma descoberta plena, cujo movimento ¢ erético: “deslizo a
minha fome”, um desejo de busca fremente por versos.

Vida e morte perfazem esse poema. Criar ¢ morrer sdo cantados com quietude,
recolhimento, indivisdao e exclusdo, com uma criatividade comparativa, mas prenhe de
tensoes e de sofrimento, a “agonia de ser”.

Os primeiros versos do poema retratam mistério, profundidade e escuridao, além
da presenca de imagens vividas de bestialidade, em “tigres bagos”, que repercutem no
sujeito lirico o fato de estar faminto de afagos, na imagem “fome de afagos”.

A cor dos tigres, “bagos”, traz-nos uma colorac¢do fugidia, incerta e envolta por
mistério, 0 mesmo mistério que circunda a esfera subterrinea, a qual possibilita
divagacdes. J4 a “fome” sinaliza um desejo que ndo se realiza em plenitude, ¢ caréncia
constante e expressdo do mundo terreno, indicativa do gesto de mordicancia. O gesto
arquetipico de devorar, cantado nesses versos, é retratado pelo tedrico Gilbert Durand,
na obra As estruturas antropoldgicas do imagindrio: “O animal ¢ assim, de fato, o que
agita, o que foge e que ndo podemos apanhar, mas ¢ também o que devora, o que ro6i1”
(DURAND, 2002, p. 90).

Ainda na primeira estrofe, o eu lirico descreve-se: “E eu mesma estilhagada,
prenhe de soliddes”. Nesse verso, “solidoes” mostra um sujeito que se defronta com o
conflito da ruptura, uma ruptura que ndo € aceita, ¢ um clamor de tentativa de superagao
da memoria de outro tempo, como observamos no proximo verso: “Tento voltar a luz
que me foi dada”.

A imagem “luz que me foi dada” ¢ o espaco de lembranca da persona, uma
lembranga que nos vincula ao desejo por “luz”, que foi retirada, mas hd um desejo de
assimilé-la: “Tento voltar”. O relembrar, nesse rumo, permite que o sujeito alcance uma
esfera totalizante de sua criatividade.

O eu lirico empenha-se no retorno a um espaco de memdrias na imagem

“veludosas patas” quando supera o terror da morte e do tempo salvaguardando-se em



111

um gesto de acolhimento, conjugando seu tato com o que hd de mais inerente a
animalidade de ““tigres”: sua pele e suas garras.

A memodria € cantada pelo eu lirico na segunda estrofe: “De uma fome de sonhos /
Tento voltar aquelas geografias / De um Fazedor de versos e sua estrada”. Nesses
versos, o eu busca reencontrar um espago outrora perdido entre “sonhos” e “geografias”,
um espago inexato e de desejo.

E um espaco inapreensivel pela esfera temporal, mas assimildvel pelo
inconsciente, que ¢ cantado em criatividade e no exercicio da palavra em uma “estrada”,
percorrida, por sua vez, pelo poeta, o “Fazedor de versos”. Isso porque os caminhos dos
versos vinculam-se ao significado simbdlico da morte que caminha lado a lado com a
escrita.

O exercicio do tato do eu lirico diante da imagem “tigres bagos” suprime o tempo,
eternizando-o diante da simbdlica da poesia, pois, nesse toque, alcanga a escrita. Assim,
“geografias”, no sétimo verso, remontam a uma palavra que se realiza em memoria e
metalinguagem.

O contato do eu lirico com a esséncia de uma animalidade selvagem e ancestral
faz surgir o tempo da poesia, total e da memoria, que traz na imagem “tigres bagos”
uma via para a libertacdo do terror e do mistério da “fome”, da “noite” e das “soliddes”,
na primeira estrofe. Sobre animais e liberdade, assim coloca Eliane Robert Moraes, na
obra O ser impossivel: “Sob a Odtica selvagem, ¢ o ser humano que figura na triste
condi¢cdo de prisioneiro — ‘hd em cada homem um animal fechado numa prisdo’ —
privado da liberdade essencial dos animais” (MORAES, 2002, p. 131).

A terceira estrofe simboliza a fome do eu lirico por uma palavra profunda, tendo
em vista ser acalentado de sua fragmentacio: “E sobre os fulcros dentes, ali / E que
passeio e deslizo a minha fome”. Rompido diante de seu tempo, o eu deseja o exercicio
da memoria e da palavra poética rumo a sua eternidade.

Acerca do desejo, Julia Kristeva esclarece em Historias de amor: “O sujeito existe
por pertencer ao Outro, e € a partir desta posse simbolica, que o torna sujeito a0 amor e
a morte, que ele podera construir objetos imaginarios de desejo” (KRISTEVA, 1988, p.
58). Desse modo, o deslizar da imagética da morte pelas nuances do desejo e do
erotismo traz a tona a proximidade entre essas duas forgas, pois, a0 mesmo tempo que a

morte € temida, é venerada como uma guardid do tempo que possibilita o criar.



112

A dltima estrofe traz consigo “tigres bacgos” apaziguados pelo alcance da palavra:
“Entdo se aquietam de pura madrugada / Meus tigres de ferrugem”. Os “tigres bagos”
fazem agora parte de uma interioridade com a voz lirica, sinalizada pelo pronome
possessivo “Meus tigres de ferrugem”. Reverberados pela memoria, tém suas “garras
recolhidas”, tornam-se isentos do selvagem e pertencem, nesse sentido, ao exercicio da
palavra, mesmo havendo “agonia de ser”. Criar versos e se sentir entregue a inspiracao,
nesse sentido, identifica o gesto de mergulho no mistério e no desconhecido as esferas
profundas do psiquismo.

Assim, o exercicio da criatividade confere ao tempo a possibilidade de ser
assimilado mediante uma morte que traz, pela animalidade de “tigres bagos”, a vivéncia
do afeto que envolve o erotismo da busca por palavras. Ainda que a morte seja
apreendida como uma energia pulsante e mordicante, agitada, inquietante e
aterrorizante, os simbolos terriveis sdo apaziguados por uma morte fortalecedora de
palavras e versos: “Como se mesmo a morte os excluisse”.

O fazer poético é imbricado de lembranga, meméria e esquecimento. E o fazer da
linguagem pelo eu lirico que se defronta com forcas subjetivas, as quais o situam
perante o tempo e o espago, rumo a busca por uma eternidade, sacralizada pela palavra
reveladora. Rememorar é tornar as palavras vivas pelo embate do eu perante uma
condi¢io humana efémera e cadtica. E salvar e guardar as memérias do eu para a
eternidade do canto. Nesse sentido, o canto lirico € a memodria confluem na arte da
palavra como escudos que protegem o homem do esquecimento.

Esquecer € perecer, é assumir na morte € no tempo as consequéncias do profano,
enquanto o sagrado remete o sujeito lirico as lembrancas de um tempo ancestral,
profundo, passivel de rememoragdo, o tempo de sua inconsci€ncia totalizadora e
harmonizante com seu desejo pela palavra. A memdria recupera a esséncia anterior da
psique humana e torna o homem participante da esfera do sagrado e da continuidade
pela arte.

Na contemporaneidade, o questionamento sobre o existir fortalece-se em um
contexto tecnicista e privado de profundidade. E quando o sujeito é dilacerado e perde
sua esséncia primeira, tanto diante do outro como, sobretudo, diante de sua consciéncia
criativa. Essa perda repercute em uma procura por algo que lhe falta, a existéncia em

um presente, s6 salvaguardada pela recuperacdo de um passado primordial.



113

Hilda Hilst resgata os arquétipos em imagens poéticas, revigora-os, transforma-os
e a eles atribui novos significados e manifestacdes simbdlicas. Reatualizados, os mitos,
na obra de Hilst, s3o o embate da subjetividade com sua permanéncia pelo fazer
literario, é o viver da memoria como a lembranca de um tempo primeiro, exemplar,
sagrado e profundo, o tempo da esséncia humana, da tentativa de explicacdo de
verdades ancestrais, que ainda sdo objeto de indaga¢do, haja vista o mito estar em

construgdo e renovagao constantes, pela esséncia incompleta que dele irrompe.

3.2 “Lobos / Lerdos leopardos / Cadelas”: a animalidade selvagem da morte que

conquista palavras

A criacdo de palavras pousa na animalidade uma via para a conquista e a
assimilacdo de estruturas desconhecidas para o eu lirico. O embate com os versos é um
embate abrupto, tenso, que conjuga sofrimento e se equipara a uma morte de si, de sua
transitoriedade, para que seja possivel uma transformacao de sua subjetividade rumo a
um aprofundamento de como se desvendar a palavra.

Quando recorre a simbdlica de animais para expressar sua inquietude diante do
mistério da poesia, o eu lirico embrenha-se pelas tensdes de animais que aterrorizam o
homem ao mesmo tempo que provocam fascinio. E encantadora e a0 mesmo tempo
terrificante a presenca de um animal feroz, como os lobos e os leopardos.

Ser belo e selvagem, ser cacador nato e ser devorador sdo arquétipos presentes no
homem que se expressam na simbdlica de lobos e leopardos. Como Cronos devorou os
filhos, o gesto de devoracgdo faz-se presente também no tempo, mas é ainda perceptivel
no homem pelo engolimento, tanto sexual, de acolhimento erdtico e penetracio
profunda, mas € visivel na conquista da sabedoria, na avidez por conquistas € na procura
por uma metade que traz continuidade e rompe com sua fragmentagdo original.

A procura pela palavra é aproximdvel de uma busca erdtica. A conquista do
conhecimento traz o penetrar em mistérios e ali, no que hd de mais profundo, desvenda-
se o que estd escondido e clareia-se para um novo tempo o desconhecido, engendrando-
0 em uma nova esfera, a esfera da criatividade.

O canto 1V de Cantares de perda e predilecdo (1983) traz na animalidade da

mordicancia do lobo e do leopardo gestos de afago e aproximacdo do eu lirico com sua



114

metade. Ainda que haja tensdo, mistério e fome de desejo no exercicio da memoria, eu e
outro unem-se, lado a lado, em conquista e em reconhecimento de que a voz lirica
domina a criatividade de sua unido com desenhos e cores, um oficio da palavra que se
equipara até mesmo a estruturas complexas de engenharia, “Treligas”.

O outro é cantado como uma animalidade feroz e abrupta, de imagens
circunsoantes do terrivel que tudo corréi. Animais selvagens, o lobo e o leopardo trazem
consigo a similitude dos dentes carnivoros que ocupam o espago de florestas enquanto
habitat em uma cadeia alimentar de predadores.

A luta pela escrita vai acontecer, no poema seguinte, nas regides mais profundas
da psique, nas intermiténcias da noite, quando a poeta elege imagens de espagos
perdidos no tempo, amedrontados por sombras, por uivos, enquanto o tempo — linhas e
ponteiros — enredam o sujeito lirico numa cadeia (enrodilhados) cada vez mais sombria
e distante, fugidia a luz do poema realizado em sua forma. O poeta tem que vencer essa
escuriddo e conquistar a forma do poema, porque é da escuridio (de zonas do

inconsciente) que brotam as palavras.

vV

Lobos
Lerdos leopardos
Cadelas

Ternuras velhas

Nos, lado a lado
Num sumidouro de linhas
E ponteiros de pedra.

Enrodilhados

Escuros

Famintos de nossas sombras
Nas aldeias antigas.

Lobo
Leopardo-cadela

Ternuras velhas

Tu e eu desenhados
Treligas e telas

Nas tintas da conquista.
(HILST, 2017, p. 356).



115

Por exceléncia, o lobo e o leopardo assumem a acep¢ao simbdlica de um tempo
terrificante, que tudo devora, formando uma animalidade que traz a morte e a ruptura do
tempo em suas garras.

Entretanto, nos primeiros versos, o eu lirico canta a animalidade em plural e a
imagem “Ternuras velhas”. Assim, as trés figuras de animalidade formam uma unica
estrofe, a inaugural do canto, assimilando em uma s6 imagem essa animalidade: “Lobos
/ Lerdos leopardos / Cadelas™.

O espaco da memdria coabita ambiguidades e assoma-se a uma descri¢do que se
desenvolve em enjambement nas estrofes do canto. A continuidade da procura pela voz
lirica ¢ recordada e reverberada pela imagética de cdes na imagem “Cadelas”, que
completa a significancia de uma animalidade mordicante em “Lobos” e “leopardos”.

Quando o eu lirico vincula trés imagens de animalidade a “Ternuras”, inaugura
uma acep¢ao simbolica de aconchego e intimidade perante aquilo que é legitimado
como terrivel ou desconhecido. O selvagem € aqui proximo e permite ao eu lirico uma
possibilidade de dominio e de exercicio de uma memodria que o equipara a esséncia
profunda desses trés animais e, sobretudo, de sua psique.

“Cadelas” ¢ uma imagem que traz ndo apenas a simbodlica do terrivel e
mordicante, mas do mordicante doméstico. Proximo do homem em afetos, o cao € um
animal psicopompo na mitologia grega, transita entre as esferas e leva a alma dos
mortos A continuidade. E uma animalidade livre. Por isso, o co liberta o homem de sua
condi¢do efémera.

Nesse rumo, observamos a gradacao de uma animalidade que oscila do lobo e do
leopardo, selvagens terriveis e alheios ao homem, a uma animalidade mais branda e
pacifica ao homem, o cdo, que eufemiza o embate entre forcas criativas de repulsa e
atragdo, no poema denotado por “Cadelas”. Essa imagem permite, no movimento dos
Versos, no terceiro verso, um transito para a plenitude da animalidade, ja que confere ao
canto do eu lirico a recuperacido da memdria, assinalada na imagem “Ternuras velhas”.

O fato de as “Cadelas” serem atribuidas como “Ternuras velhas” reverbera a
possibilidade de aproximagdao do eu lirico com uma energia profunda, mas intima.

Desse modo, a descoberta de uma animalidade que protege e acolhe o eu na luta pela



116

conquista de palavras € desvelada na criatividade, pois o espaco de luta é conhecido e
relembrado.

No oficio de sua criatividade, a voz lirica confere a “leopardos”, no segundo
verso, a atribuicao de serem “Lerdos”. Assim, a imagem “Lerdos leopardos” traz uma
mordicancia, um movimento do tempo, que € erdtico e envolvente, sdo animais
amansados, domesticados pela palavra, isentos de uma defini¢do de que a atribui¢cdo de
lerdeza é conferida a leopardos ou a lobos.

Trata-se de dois movimentos em um sé: a garra, a voracidade/agressividade do
leopardo mostra-se mansamente. Dessa forma, o processo da escrita/amoroso ndo ¢é
mais angustiante, ao passo, simultineo, de uma dor lenta e agonizante, também ja
domesticada.

Essa transitoriedade do estado cujo animal é tomado como o qualificador
intensifica-se ndo apenas na presenca do enjambement que movimenta a primeira
estrofe, mas se estende pela aliteracdo de /l/, sugestiva de uma leveza, de um delongar,
que se sonoriza em /s/, com plurais, indicativos de uma inconstincia, mas de uma
quantidade indefinida de animais que convivem na descri¢cdo do eu lirico em prol da
escrita como um ato amoroso.

Isolados em uma primeira estrofe nominal, que enuncia no canto a presenca do
outro embrenhada de animalidade, os sons movimentam-se, simbolizando a liberdade e
o aspecto dual dos trés animais “Lobos / Lerdos leopardos / Cadelas”. Ao mesmo tempo
que sdo proximos do eu lirico, rompem-se em trés versos.

Sdo versos que resgatam a memoria por meio da animalidade de “Cadelas”™, cuja
constelagdo simbdlica do cdo transita entre os mundos, logo assimila a presenca de uma
segunda estrofe de Unico verso, que aproxima dois adjetivos, “Ternuras velhas”. Do
mesmo modo como o espaco da memoria criativa é de recordagdo, ou seja, ha
“Ternuras”, € também um espago de desdém e inutilidade, em “velhas”.

Todavia, é possivel a apreensdo desse segundo adjetivo como atribui¢do do
conhecimento, ou seja, pela convivéncia com entes — animais selvagens, outrora ferozes
ou assimilados como terrificantes — tem sua simbdlica invertida em desejo e
familiaridade. Remonta-se a um pleno conhecimento e intimidade com “Lobos”,

“Lerdos leopardos” e “Cadelas”, uma vez que sdo cantados em iniciais maiusculas, nao



117

sd0 animais quaisquer, sdo animais atribuidos como reconhecidos pelo eu lirico em sua
esfera criativa.

Adiante, a terceira estrofe reitera a aliteracao de /1/, em “lado a lado” e imiscui
ainda mais a proximidade do eu lirico com as animalidades cantadas no poema.
Integrado com “Lobos”, “Lerdos leopardos™ e “Cadelas”, o sujeito simboliza em “No6s”
ndo apenas o dominio do que h4d de temeroso e mordicante nas animalidades, mas
também sua intimidade e seu enlace com o tempo que corrdi e vence a vida.

Unido aos animais, o eu lirico repousa sua criatividade naquilo que € temido e
negado ao homem, a ferocidade de animais selvagens. Com base no erotismo e na
memoria, estabelece a palavra como transposicdo para uma outra esfera, uma
caminhada que o remete a estar ladeado pela ambiguidade desses animais.

O exercicio da criatividade, assentado na imagem da animalidade, fortifica-se
verso apos verso. “Num sumidouro de linhas”, o /s/ estipula a sonoridade sugestiva da
integracdo eu-outro, sujeito-animalidades e, ainda, o penetrar nos mistérios do
inconsciente criativo do eu em exercicio da memoria de “Ternuras velhas”.

“Sumidouro” ¢ uma imagem erotizante que nos remete ao mergulho em um
orificio arenoso, por meio da dgua. Pela significacdo de uma fenda em cujo interior (que
forma até mesmo cavernas) as aguas penetram, “Sumidouro” ¢ um espago de
profundidade, com fluxo de 4guas embaixo do solo, oriundo do que ha de subterraneo
na terra, uma aproximacao entre dois elementos naturais divergentes, dgua e terra.

Para Gaston Bachelard, da mistura da 4gua com a terra nasce a massa: “A massa ¢
entdlo o esquema fundamental da materialidade. A propria nocdo de matéria,
acreditamos, estd estreitamente ligada a no¢ao de massa” (BACHELARD, 1997, p. 14-
15). O fenomenodlogo prossegue na composi¢cao dos elementos, rumo a maleabilidade, a
movéncia, a fluidez e a criatividade: “Na experiéncia das massas, a agua surgira
claramente como a matéria dominadora. E nela que pensaremos quando desfrutarmos,
gracas a ela, da docilidade da argila” (BACHELARD, 1997, p. 15). E conclui: “Esses
sonhos que s@o sonhos de massa constituem sucessivamente uma luta ou uma derrota
para criar, para formar, para deformar, para amassar” (BACHELARD, 1997, p. 110).

No sexto verso, “Num sumidouro de linhas”, o eu lirico mergulha nas profundezas

das linhas da pele de “Lerdos leopardos”. Ali, descobre o mistério da criatividade.



118

Tomando a pele dessa animalidade como sendo a terra, o sujeito penetra eroticamente
na descoberta de si no outro, um animal selvagem.

A argila que se faz presente em um “Sumidouro” ¢ mistura de d4gua com terra, ao
mesmo tempo que € movente, ¢ imida e apresenta resquicios de sedimentos sélidos.
Sélido e liquido, lado a lado, integram a procura do eu lirico pela palavra e lhe permite
o exercicio da palavra em “ponteiros de pedra”. A imagem “Sumidouro” traz em si a
acep¢do simbodlica da pedra, que, pelo sujeito, serd esculpida em seu oficio criativo
como uma luta que se embate ora no acolhimento, ora na criagao.

Na quarta estrofe, os versos “Enrodilhados / Escuros” mantém a sonoridade do
enjambement como uma descri¢do adjetival que une, novamente, o eu a animalidade
que canta. Um ao lado do outro, o sujeito e o animal penetram na ambiguidade da
juncdo do unir-se e da escuriddo a conquista de mistérios e aquilo que se teme.

A memoria é recuperada na imagem “Nas aldeias antigas”. Eis uma descrigao da
lembranca de um tempo de outrora, mas ndo esquecido, vivido na criatividade do eu
lirico. A busca pela criatividade dd-se no penetrar de profundidades pela fome em
“Famintos de nossas sombras”. O mistério ¢ algo que ¢ buscado e desejado.
Eroticamente, o penetrar em fissuras profundas faz emergir no eu lirico o acesso a sua
continuidade pela palavra, pela fome, pelo desejo.

Aproximado da animalidade de “Lobos”, “Lerdos leopardos” e “Cadelas”, o
sujeito embate-se com sua esfera anterior, com sua ancestralidade na memoria de
tempos vindouros € misteriosos € conquista ndo apenas a palavra, a criacdo, mas,
sobretudo, sua voracidade no verso “Famintos de nossas sombras”.

O acolhimento e a penetracdo em uma esfera anterior e intima em “Nas aldeias
antigas” sinalizam a unido do eu lirico com a animalidade como uma energia criativa
pela palavra. Misturado as linhas dos “Lerdos leopardos”, de “Lobos” e “Cadelas”, as
imagens “Escuros” e “sombras” trazem a tona a escuriddo e o mistério que envolvem o
dominio da palavra.

Na memoria residem os vestigios que restam do que foi pensado, imaginado, em
“sombras” e “aldeias antigas”, imagens que dao forma ao que agora ¢ apenas sombra.
Canta-se aqui uma escuriddao, uma sombra que coexiste com a fome, a voracidade

selvagem, que tem gana pela descoberta e pela sobrevivéncia, acima do dom das



119

palavras, que se fortalecem na criatividade pela ansia do desbravar, do cagar e do atingir
esferas além de quaisquer limites.

O sujeito lirico, acolhido em ““aldeias antigas”, penetra na fome e no desejo pela
palavra em “Famintos” e integra a avidez da animalidade rumo ao desconhecido de sua
criatividade. O espaco das aldeias simboliza a familiaridade do eu com “Lobos”,
“Lerdos leopardos” e “Cadelas” e sua memoria de outros tempos, profundos, que
recuperam suas ternuras e a simbiose com essas imagens, como sendo um espago de
convivéncia harmodnica, em equilibrio do eu com as animalidades que canta.

A imagem “aldeias antigas”, perdidas, sombreadas, distantes da luz, remonta nao
apenas ao eu lirico ameagado, em busca da rememorac¢@o, mas também a simbdlica do
acolhimento e da protecdo da casa. Protegido, ao lado de “Lobos”, “Lerdos leopardos” e
“Cadelas”, o eu lirico recebe um escudo que o fortifica rumo ao exercicio da palavra em
um espago seguro, que o aninha e lhe permite exercer sua criatividade.

O espaco da aldeia € um espaco longinquo, talvez medievo, recuado no tempo, ao
passo que € saida e chegada, protecdo e defesa, perigo e acolhimento, sacrificio e festa,

conforme recorre Mircea Eliade em O Sagrado e o Profano: A esséncia das religioes:

[...] o Cosmos ¢ identificavel ao Tempo cosmico (0 “Ano”), pois tanto
um como o outro s@o realidades sagradas, criacdes divinas. Entre
certas populagdes norte-americanas, essa correspondéncia césmico-
temporal é revelada pela prépria estrutura dos edificios sagrados.
Visto que o Templo representa a imagem do Mundo, comporta
igualmente um simbolismo temporal. E o que encontramos, por
exemplo, entre os algonkins e os sioux: sua cabana sagrada representa
o Universo simboliza também o ano. Porque o ano é concebido como
um trajeto através das quatro dire¢des cardeais, significadas pelas
quatro janelas e pelas quatro portas da cabana sagrada. Os Dakota
dizem: “O Ano é um circulo em volta do Mundo”, quer dizer, em
volta da sua cabana sagrada, que é uma imago mundi. (ELIADE,
2008, p. 67, grifo do autor).

Da errancia ao acolhimento, o sujeito transita entre duas possibilidades que
envolvem o tempo criativo. Oscilante, ora a palavra surge, ora foge, ora tempos
profundos da memoria necessitam ser recuperados, ao passo que coexiste o dom da
conquista em sua plenitude e leveza, acolhida pela ordem em que ndo ha uma luta, mas
o penetrar na intimidade do conhecimento, um tempo que desperta da acolhida de

palavras.



120

De acordo com Gaston Bachelard, a imagética da casa € esclarecedora da
constelagdo simbolica da intimidade: “Assim, a casa sonhada deve ter tudo. Por mais
amplo que seja o seu espacgo, ela deve ser uma choupana, um corpo de pomba, um
ninho, uma crisalida. A intimidade tem necessidade do amago do ninho”
(BACHELARD, 1988b, p. 78). O autor ainda vincula o0 homem a casa como uma

espacialidade de vida e transcendéncia, rumo ao habitar, além da geometria:

Nessa comunhio dindmica entre o homem e a casa, nessa rivalidade
dindmica entre a casa e o universo, estamos longe de qualquer
referéncia as simples formas geométricas. A casa vivida ndo é uma
caixa inerte. O espago habitado transcende o espago geométrico.
(BACHELARD, 1988b, p. 62).

Todavia, a proxima estrofe transforma o canto do eu lirico de uma perspectiva de
acolhimento para outra, a da animalidade que desconcerta. Outrora, a qualificagdo era
plural nos primeiros versos. Aqui, ¢ singular, “Lobo / Leopardo-cadela”. A oscilagdao do
plural para o singular indica que a proximidade do sujeito com a animalidade se
intensifica verso apds verso e, de animais variados, hd uma determinacdo e
especificidade do teor de animalidade que inebria a criatividade do eu.

Nessa quinta estrofe, “Lerdos leopardos” modificam-se para “Leopardo-cadela”.
Em tnica imagem, sobreposta por hifen, listras e garras confundem-se com dentes
afiados. Voracidade e destino mais que se aproximam: unem-se em uma intimidade que
os confunde. Como uma nova espécie de animalidade, “Leopardo-cadela” qualifica
“Lobo” e possibilita um movimento sonoro e estrutural, infinito e circular.

Em vez de loba, o sujeito lirico canta “Leopardo-cadela”, identificando em
“cadela” um lastro feminino de cdo. A cadela gane, entra no cio e exerce sua liberdade
em um territdrio tanto de modo selvagem como doméstico.

Entretanto, o eu lirico exerce o dominio da animalidade rumo ao alcance das
palavras através da atribuicdo de uma animalidade que traz docilidade diante de dois
outros animais selvagens. Em gradacdo, tanto a primeira estrofe, com “Lobos / Lerdos
leopardos / Cadelas”, quanto a quinta, “Lobo / Leopardo-cadela”, referem-se a um outro

que € assimilado pelo eu em entendimento de sua energia criativa pela palavra.



121

De trés para dois versos, as estrofes um e cinco situam um outro que,
paulatinamente, é acolhido como forca criativa que transforma as palavras e a
animalidade, até que seja cantado como “Tu”, na ultima estofe.

A memoria repete-se no canto em dois momentos, como um refrdo que confere ao
poema repeticdo sonora: “Ternuras velhas”. Em estrofes pares, na segunda e na sexta,
isoladas das demais em dnico verso, essa imagem confere equilibrio e multiplicidade no
canto do eu lirico.

Nota-se, nessa estrofe, a maneira como o sujeito refere-se a animalidade, com
afeto e intimidade. Dessa forma, o canto é circunsoante de uma estrutura profunda,
ritmica e circular diante do tempo, cuja continuidade é salvaguardada pelo oficio de
versos ritmados.

A ultima estrofe sinaliza tensdo e ambiguidade. O eu lirico, a0 mesmo tempo que
se une ao outro, a animalidade feroz e doméstica do imagindrio de lobos, leopardos e
cadelas, no verso “Tu e eu desenhados”, conjuga com criatividade, no proximo verso,
“Treligas e telas”. O oficio criativo da palavra, como arte, reporta no desenho, nas
construgdes e nas pinturas uma forma de assimilacdo de estruturas desconhecidas do eu
lirico.

Eis um embate entre o sujeito e a animalidade, que traz marcas no verso final:
“Nas tintas da conquista”. O espaco criativo do eu ¢ tenso, ambivalente e traz os
movimentos incertos e selvagens da escrita, enrodilhado de linhas, tintas e conquista
ndo apenas da palavra, mas do entendimento de que a inspira¢do € algo desconhecido
que necessita ser entendido e amansado como uma fera, cujo tempo é implacével e
mordicante.

Persistir, portanto, no tempo, é embater-se diante da morte. Vivenciando os
limites da animalidade que ladra a vida com dentes e garras, mas que, no tempo da
memoria, reitera afetos outrora esquecidos, mas dominados e recuperados. O sujeito

lirico conquista, em movimento de luta, sua criatividade.

3.3 “Garra de ferro” e “Lobos” aquietados pela palavra

O poema X da secao “Poemas aos homens do nosso tempo”, de Jiibilo, memoria,

noviciado da paixdo (1974), foi escrito durante o periodo de vigéncia da ditadura militar



122

no Brasil. A instigante imagem “garra de ferro”, cantada por trés vezes no poema,
possibilita-nos interpretar que se trata de uma presenca de animalidade simbdlica dos
dominios da repressao nos tempos da histéria politica brasileira denominada “Anos de
Chumbo”, quando houve censura a liberdade de expressdao de escritores. Sobre o
escritor e sua importancia para a sociedade, Ezra Pound € enfitico no ABC da
literatura: “O homem licido ndo pode permanecer quieto e resignado enquanto o seu
pais deixa que a literatura decaia e que os bons escritores sejam desprezados [...]”
(POUND, 2006, p. 37).

Entre outras medidas, o Ato Institucional Numero Cinco, o mais implacdvel de
todos os atos do governo militar quanto a liberdade de expressdo artistica, censurava os
meios de comunicacdo e a imprensa. A referida obra poética hilstiana homenageia,
nessa sec¢do, importantes nomes da politica e das artes, dentre eles, o escritor espanhol
Federico Garcia Lorca e o historiador ucraniano Piotr Yakir, proeminentes na
resisténcia a governos totalitaristas.

Em plena fase ditatorial, Hilst canta nessa sec@o seu posicionamento diante de um
governo que cerceia a liberdade de expressdo, assim como exprime em Versos uma voz
de dentncia perante a politica e os parametros burgueses que vulgarizam a palavra do
poeta. Nos versos do poema X, a “garra de ferro” ¢ enfrentada pela leveza e plenitude
de imagens aéreas, “PASSARO-PALAVRA / LIVRE”, “Volapia de ser passaro” e

GGAsa7"

X

Amada vida:

Que essa garra de ferro
Imensa

Que apunhala a palavra
Se afaste

Da boca dos poetas.
PASSARO-PALAVRA
LIVRE

VOLUPIA DE SER ASA
NA MINHA BOCA.

Que essa garra de ferro
Imensa

Que me dilacera

Desapareca



123

Do ensolarado roteiro

Do poeta.
PASSARO-PALAVRA
LIVRE

VOLUPIA DE SER ASA
NA MINHA BOCA.

Que essa garra de ferro
Calcinada

Se desfaca
Diante da luz
Intensa da palavra.

PALAVRA-LIVRE
Voludpia de ser passaro

Amada vertiginosa.

Asa.
(HILST, 2017, p. 293-294).

A vida, sendo um vocativo sinalizado por dois pontos, simboliza que a busca pela
palavra é uma busca devotada e intensa, exercida como um gesto de carinho. A
identificacdo a palavra permite ao eu lirico um estender-se pelo tempo através da vida,
cuja continuidade € possibilitada pelo oficio das palavras enquanto uma esfera criativa
que o une a uma esséncia anterior e primitiva.

No segundo, terceiro e quarto versos, o eu lirico canta o seu desejo por estender-se
no tempo diante da imagem “garra de ferro / Imensa / Que apunhala a palavra”. A
imagem “Imensa” indica a presenca de uma animalidade terrivel, implacavel e feroz,
pois a garra tudo consome e dilacera. A garra, diante de uma presa, faz dela mais do que
uma vitima, um alimento que € vencido para satisfazer fome de uma fera.

O desejo do eu lirico ¢ que a “garra de ferro” se afaste nessa primeira estrofe de
uma esfera que ¢ mais ampla, a esfera “Da boca dos poetas”. S6 mesmo por meio desse
afastamento a poesia conseguird permanecer diante de algo terrivel que busca nao
apenas calar os poetas, mas também feri-los e incapacitd-los de exercer a palavra em sua
plenitude.

Nos quatro versos a seguir, grafados em caixa-alta, o eu lirico faz uso do recurso

grifico como uma forma de fazer sobressair sua criatividade diante de seu embate com a



124

imagem “garra de ferro / Imensa”: “PASSARO-PALAVRA / LIVRE / VOLUPIA DE
SER ASA /NA MINHA BOCA”.

Coexistentes em tnica imagem, “PASSARO-PALAVRA”, “passaro” e “palavra”
denotam a liberdade e o desejo de ser livre através da boca do poeta. O sujeito lirico
assume em sua propria boca a capacidade de exercer o desejo de liberdade e criatividade
pela palavra da poesia, que tudo liberta.

O erotismo sobressai-se nesses versos como uma forma de libertacdo e de
reconhecimento da liberdade da palavra diante do tempo em contraste com a morte, a
vida rompida, sinalizadas pela imagem “garra de ferro / Imensa”. J4 a imagem
“VOLUPIA DE SER ASA” denota na asa da palavra a autonomia e o exercicio de sua
vontade fremente em fazer parte da boca do poeta, “NA MINHA BOCA”.

A 1imagem da boca, nesses versos, indica ndo a boca que devora, mas uma boca
que penetra e absorve, em uma descida sutil, donde a palavra acolhe a boca e a projeta
rumo a libertacdo. Sobre a referida simbolica da descida e do acolhimento no regime
noturno das imagens, rumo ao penetrar em uma intimidade, na inversdo dos significados
arquetipicos terrificantes, Gilbert Durand esclarece: “O trincar eufemiza-se em
engolimento, a queda refreia-se em descida mais ou menos voluptuosa, o gigante solar
vé-se mesquinhamente reduzido ao papel de Polegar, o passaro e o levantar vdo sdo
substituidos pelo peixe e pelo encaixe” (DURAND, 2002, p. 235).

Entretanto, na segunda estrofe, o eu lirico sente que a imagem “garra de ferro /
Imensa” dilacera ndo apenas os poetas, mas, sobretudo, a si mesmo e sua criatividade,
retoma-se a simbdlica terrificante em contrapeso a intimidade dos versos anteriores. O
sujeito lirico, a0 mesmo tempo que teme a “garra de ferro”, exprime em palavras o seu
desejo de supera-la.

A terceira estrofe inicia-se com o verbo “Desapareca”, como um desejo do eu
lirico de que a “garra de ferro” se abrande, ao passo que a estrofe anterior finaliza com
outro verbo, “dilacera”. H4, em ambos os verbos, a movimentacdo dos versos que
permite interpretar o gesto de dilacerar como algo intenso e sofrido para o eu lirico.

Diante da dor, a voz lirica canta o poeta como participante de um “ensolarado
roteiro”. Nessas estrofes, o eu lirico glorifica a presenga da esperanga pela iluminagao

do sol e da sabedoria no exercicio da palavra. Pela segunda vez no poema, o eu lirico,



125

como um refor¢co de seu grito, ressalta as mesmas palavras ja pronunciadas na primeira
estrofe, com grafia de destaque, em caixa-alta.

A repeticio desses quatro versos — “PASSARO-PALAVRA / LIVRE / VOLUPIA
DE SER ASA / NA MINHA BOCA” — indica um recurso do eu lirico para cantar na
poesia a liberdade pela animalidade do pédssaro, uma animalidade leve e etérea, cuja asa
indica o sublime e o desvelar dos mistérios da poesia, em contraposi¢do a animalidade
de “garra de ferro / Imensa”.

O fato de a “garra” ser “de ferro” repercute, sonoramente, a aliteragao /r/, que
corrdi e se expande diante das demais palavras no verso. Além disso, essa imagem
confere um aspecto tecnicista diante de um elemento presente exclusivamente nos
animais, em uma imagem inovadora e inquietante da garra dos animais.

E uma garra que se rompe no tempo, como um estigma de desejo de
sobrevivéncia por parte dos animais. Todavia, quando essa garra participa do aspecto
ferro, notamos que ndo € algo apenas selvagem, mas também terrificante e transformado
pelo terror e pela angustia.

Por duas vezes, o eu lirico refere-se a “garra de ferro” como “Imensa”. Na
primeira estrofe, ela “apunhala a palavra” de todos os poetas ¢ a ela pede que deles se
afaste. Ja na segunda estrofe, a referida imagem “dilacera” o proprio eu lirico, que
pretende que ela “Desapareca / Do ensolarado roteiro / Do poeta”.

Nesses versos, “ensolarado roteiro” simboliza a sabedoria, o discernimento e o
conhecimento diante dos mistérios da palavra, portanto fortalece o eu lirico, criando
sobre ele e sua criatividade um escudo protetor. O poeta teve, desde tempos arcaicos, 0
epiteto de messias, vate, porque a ele cabia esclarecer os homens, iluminar seus
caminhos. Tendo luz em sua consciéncia, ou seja, o esclarecimento diante do caos,
mesmo sendo desprovido de visdo, Tirésias antevia o futuro e langava luz sobre o
presente, sobressaindo-se diante do tempo, defrontando a condi¢ao do homem diante da
temporalidade passivel ndao somente de encenacdo, mas também de superacdo. A ordem
do tempo, pela palavra poética, reverte uma condi¢do de presente e alcanca um tempo
por vir.

Na terceira vez que a imagem ‘“garra de ferro” ¢ cantada, ndo mais € caracterizada

como imensa, mas como “Calcinada” e a ela pede-se que “Se desfaga / Diante da luz /

Intensa da palavra”. O fato de a palavra ser uma luz intensa forma com o eu lirico mais



126

do que um escudo protetor, mas o dom da palavra da poesia como uma iluminagdo
capaz de desfazer as forcas mais implacaveis dessa “garra de ferro”.

Ainda que seja “Calcinada”, ou seja, fortificada e estabelecida pelo tempo e pelo
exercicio de pedras que a tornam ainda mais fortalecida, a “garra de ferro” traz a tona,
na palavra e nas estrofes anteriores, a similitude de péssaro, que agora se vincula a um
novo adjetivo, “Livre”.

Nas estrofes a seguir, “PALAVRA-LIVRE / Volipia de ser passaro // Amada
vertiginosa. // Asa”, o eu lirico refere-se novamente a primeira estrofe como um aspecto
ciclico e atribui a vida o aspecto de vertigem e desvelamento de um mistério erético.
Assumindo na liberdade o desejo de ser passaro, a imagem “Volupia” perfaz-se como
um espaco cuidadoso da iluminacdo de uma energia inspiradora, que se sobressai diante
da “garra de ferro”.

A imagem “Volupia de ser passaro” relembra-nos Octavio Paz na obra A dupla

chama, quando teoriza sobre o erotismo que envolve o gesto da escrita e da criatividade:

Aqueles que sdo ‘fecundados pela alma’ concebem com o
pensamento: 0s poetas, os artistas, os sdbios e, por fim, os criadores
das leis e os que ensinam a seus concidaddos a sobriedade e a justica.
Um amante, assim, pode motivar o saber, a virtude e a veneracao pelo
belo, o justo e o bom na alma do amado. (PAZ, 1994, p. 43-44).

Finalmente, na tultima estrofe, o sujeito lirico canta em “Asa” a plenitude da
liberdade da palavra que rompe ndo apenas o terrivel de “garra de ferro”. Sobretudo, ¢é
superado o devir do tempo, que se transforma pelo canto da palavra, em cuja luz
intensidade e desejo se manifestam na boca do eu lirico.

Eternizada, portanto, essa palavra tem o poder de afastar a “garra de ferro”, na
primeira estrofe, de fazer com que ela desapareca, na segunda, e de, finalmente,
desfazer-se da criatividade do sujeito, na terceira. “PASSARO-PALAVRA” e “LIVRE”
denotam a liberdade, e o eu lirico canta o desejo de fazer com que essa palavra da
poesia seja uma asa em sua boca, para que ele consiga exercer o oficio poético com a
plenitude da liberdade e da iluminagdo, capazes de aniquilar a “garra de ferro”.

Nessas estrofes finais, o eu lirico assimila o0 dom poético a imagem “PALAVRA-
LIVRE” de uma palavra que outrora se assemelhava a passaro, e que agora se aproxima

mais ainda do aspecto de liberdade. Diante de tamanha angustia e terror de “garra de



127

ferro”, que aprisiona o sujeito e sua palavra ndo apenas no siléncio, mas também no
campo do terreno, reconhece-se na liberdade e nas imagens “péssaro”, “Asa”, “boca” e
na vertigem a possibilidade de superar, de ir além e romper com a fragmentacio e o
siléncio.

Um outro poema de “Poemas aos homens do nosso tempo”, o VIII, também
demonstra na animalidade uma dentncia a ditadura militar brasileira, donde a palavra
transforma a inquietude do eu lirico em apaziguamento. Como interrogagao, “Lobos?”
inicia o didlogo do eu lirico com um interlocutor passivel de ser interpretado como nos,
os leitores do poema.

Em “tu podes”, o eu lirico direciona sua voz ao poeta: “A palavra na lingua //
Aquietd-los”. Com seu poder transformador da palavra, por meio da qual exercita sua
criatividade, o poeta tem o dom de acalmar “Lobos”, os politicos opressores de seu
tempo. Tem também “tu” a possibilidade de fazer referéncia ao leitor do poema, o povo,
que acredita na palavra do poeta como transformadora de sua voz e de sua acdo diante
do que o limita e o silencia.

No sentido de uma sequéncia de passos a serem por nos seguidos, o0 sujeito, com
sua sabedoria e seu dom de vate, confere a palavra poética uma fonte ndo apenas de
inspiracdo, mas também de esperanca diante da morte, do despertar e da auséncia de
lucidez. Diante da opressao, a consciéncia do mundo encontra-se silenciada, morta, mas

a palavra da poesia a acorda:

VIII

Lobos? Sdo muitos.
Mas tu podes ainda
A palavra na lingua

Aquieté-los.

Mortos? O mundo.
Mas podes acordi-lo
Sortilégio de vida
Na palavra escrita.

Lucidos? Sao poucos.
Mas se fardo milhares
Se & lucidez dos poucos
Te juntares.



128

Raros? Teus preclaros amigos.
E tu mesmo, raro.

Se nas coisas que digo
Acreditares.

(HILST, 2017, p. 292).

Em interlocu¢do, o eu lirico, na primeira sequéncia de verso de cada estrofe,
exceto na segunda, repete a estrutura ritmica de uma pergunta seguida de resposta
breve. Na primeira estrofe, “Lobos? S3o muitos”, sdo simbolizados na imagem
terrificante e cruel do lobo a mordicancia e o fato de se reunir em alcateia.

A ferocidade e autonomia dos lobos, suas inquietudes, a esséncia primitiva e
selvagem desse animal, um predador cuja natureza o guia em cagadas rumo a presas que
sdo devoradas, denotam a morte que se sobrepde a vida. O tempo, nesse sentido,
configura-se no translado da imagem “Lobos”, que ¢ transformada pelo poder da
palavra, “A palavra na lingua”, que, exercida pelo oficio do poeta, apascenta a furia dos
lobos.

Em estrofe destacada das demais, “Aquieta-los” ¢ a vitoria sobre o devir. E a
palavra que se revela como escudo protetor do estender do tempo e nele permanecer
com o mistério renovador da poesia. O recurso para a batalha vencida entre o poeta e o
tempo, entre a palavra e a animalidade terrivel e mordicante, das longas garras e dentes
dos lobos, cujas pelagens escondem a crueza daquele que devora, ¢ essa imagem, “A
palavra na lingua”.

Mesmo sendo em grande quantidade a alcateia, “Sao muitos”, o eu lirico canta sua
esperanca diante do tempo em seu conselho, a nés dirigido, o que € clarificado pelo
pronome “tu”. Direcionando a nos a possibilidade de acalmar os lobos, protegendo-nos,
estendendo-nos diante do tempo corroido pela voracidade deles, sempre implacdvel, a
voz assume, nas imagens “palavra” e “lingua”, os atributos que norteiam nossa
proximidade com a vitdria sobre a morte.

Na terceira estrofe, o eu lirico atribui a0 mundo o fato de estarem todos
“Mortos?”. Ao colocar a referida pergunta, responde com “O mundo”. Mais uma vez,
como na primeira estrofe, o que transforma a possibilidade de morte ¢ a palavra: “Mas
podes acordéd-lo / Sortilégio de vida / Na palavra escrita”. Como magia ou bruxaria, a

palavra surge como algo misterioso e passivel de dificil entendimento, pois, diante do



129

temor da morte, o mundo desperta de um sono pela “palavra escrita”, que, na primeira
estrofe, era dita: “palavra na lingua”.

Sobre a palavra poética que resiste & morte e ao tempo, engendrando um caminho
transformador a opressdo que urge por silencia-la, Alfredo Bosi, em O ser e o tempo da

poesia, assim discorre:

A resposta do ingrato presente e, na poesia mitica, a ressacralizag¢ao da
memoria mais profunda da comunidade. E quando a mitologia de base
tradicional falha, ou de algum modo ji ndo entra nesse projeto de
recusa, € sempre possivel sondar e remexer as camadas da psique
individual. A poesia trabalhard, entdo, a linguagem da infancia
recalcada, a metdfora do desejo, o texto do Inconsciente, a grafia do
sonho [...] A poesia recompde cada vez mais arduamente o universo
magico que os novos tempos renegam. (BOSI, 2000, p. 174).

Mais adiante, Bosi prossegue: “Reinventar imagens da unidade perdida, eis o
modo que a poesia do mito e do sonho encontrou para resistir a dor das contradi¢cdes
que a consciéncia vigilante ndo pode deixar de ver” (BOSI, 2000, p. 181). E conclui:
“Na resisténcia aos idolos, a voz do canto chama a si todos os tempos. Evoca o passado,
provoca o presente, invoca o futuro e o convoca” (BOSI, 2000, p. 203).

Tanto na primeira como na terceira estrofe, ainda que modificada, a imagem
“palavra” prevalece. Somente a palavra, mesmo que denotando via de apaziguamento
ou “Sortilégio de vida”, consegue conferir ao tempo quietude ou despertar. Transitando
entre opostos, o oficio da palavra que transforma faz do eu lirico agente que acorda em
nds esperanga e vida, continuidade e fabulagdo.

Adiante, o sujeito canta a lucidez e a raridade. Como um dom de iluminacdo, a
palavra transborda de luz: “Lucidos? Sao poucos”. Todavia, “se fardo milhares”, caso
nos aproximemos “a lucidez dos poucos”. Acerca do esclarecimento que o poeta exerce

diante do tempo, Bosi enfatiza:

Ao contrario do canto da lenda ja confirmada na memdria pessoal ou
coletiva, o profeta vive uma dimensdo temporal tensa que vai do
presente recusado para o futuro aberto, feito de imagem e desejo.
Sobretudo, desejo. Se o circulo presente-futuro-presente evoca o
paraiso, o eixo sem limite presente-futuro invoca-o. (BOSI, 2000, p.
187).



130

Essa quarta estrofe indica o aspecto iluminado conferido aqueles que se iluminam
em sabedoria pelo dom da palavra. A luz é descoberta pela palavra, o tempo € vencido
pela palavra que esclarece, como um fiat lux. A imagem da luz ampara o oficio da
palavra: “Jung mostra que a etimologia indo-européia de ‘aquilo que luz’ ¢ a mesma que
a do termo que significa ‘falar’, e esta semelhanca também se encontraria em egipcio”
(DURAND, 2002, p. 154). E ainda: “E que a palavra, como a luz, é hipdstase simbolica
da Onipoténcia” (DURAND, 2002, p. 154).

Ja na ultima estrofe, a voz lirica nos destaca diante de muitos, de uma primeira
estrofe que atribui a lobos uma variedade em alcateia, a ultima estrofe assinala uma
peculiaridade. O interlocutor do sujeito lirico torna-se Unico, exclusivo, “tu mesmo,
raro”: “O Poeta, depois de ter conhecido o sepulcro, reergue-se e refaz com o verbo a
Terra e os Tempos” (BOSI, 2000, p. 219). Quando acredita nas palavras que soam como

um sortilégio salvador, que aquieta, desperta e ilumina a morte rumo a vida.

3.4 Entre tigres, caricias e garras: o deleite em “Um corpo e duas batalhas” e “sé

os tigres mitigam a sua sede”

O canto XIII de Cantares de perda e predilecdo (1983) traz a palavra da poesia
envolta pela morte que se transforma no erotismo da conquista amorosa. Entes que
guerreiam, eu e outro sdo assimilados a animalidade de “Dois tigres” que disputam entre
garras e caricias os dominios da palavra e da vida, em tentativa de ruptura com uma
condi¢do temporal, cuja morte coexiste com a vida.

Na batalha, na unido “Colados” e no “deleite”, forcas ambivalentes que perfazem
tanto a conquista amorosa quanto o embate, a luta, envolvem essa conquista. Lado a
lado, o erotismo, a disputa vida e morte, continuidade e ruptura, proximidade e
distanciamento consomem o canto do eu lirico, que traveste a si e o outro de
animalidade, pela imagem “Dois tigres”.

Acerca do conceito de unido, Gilbert Durand é enfatico sobre a tenacidade: “Esta
estrutura da perseveranca dd forma a todo esse jogo em que continentes e conteidos se
confundem numa espécie de integragdo ao infinito no sentido verbal do encaixamento”

(DURAND, 2002, p. 271).



131

Georges Bataille assim descreve a unido erdtica, como um momento de crise,

sucedido por uma descontinuidade que prevalece, mesmo apds a referida unido:

O encontro déi-se entre dois seres que, lentamente na fémea, mas por
vezes intempestivamente no macho, sdo projectados para fora de si
pela pletora sexual. O par animal, no momento da conjugacdo, nio é
formado por dois seres descontinuos que se aproximam, se unem por
uma corrente de continuidade momentanea. Nao se pode, em rigor,
falar de unido, mas sim de dois individuos dominados pela violéncia,
associados pelos reflexos ordenados da conexdo sexual, que partilham
um estado de crise em que um e outro estdo fora de si.
Simultaneamente dois seres abrem-se a continuidade. (BATAILLE,
1968, p. 91, grifo do autor).

A guerra, em “batalhamos”, e a conquista amorosa, em “um s6 deleite”, marcam a
tensdo entre dois animais que se contemplam em “armaduras”, que sdo estilhagadas em
uma continuidade. O sujeito descreve o embate amoroso de si com sua metade, como se
observasse, a espreita, esse encontro ou como s€ rememorasse uma vivéncia outrora

sentida.

XTI

E batalhamos.

Dois tigres

Colados de um s6 deleite
Estilhacando suas armaduras
Amor e furia

Caricia, garra

Tua luz

E a centelha rara
De um corpo e duas batalhas.
(HILST, 2017, p. 362).

O canto ndo equilibra contrarios. As emogdes que circundam o embate entre
contrdrios sdo tomadas como uma energia criativa que impulsiona o erotismo, oriundo
de ambivaléncias complementares: “Amor e furia”; “Caricia, garra”.

Dentre esses duplos antitéticos, notamos no eu lirico a evoca¢do de um selvagem
terno e caudaloso, “Amor” e “Caricia”, que coexiste, em mesmos Versos, com o que

denota o outro, “furia” e “garra”. Ja “batalhas” ¢ uma imagem que remete ndo a uma



132

guerra, mas a uma disputa amorosa entre entes, que, retratados pela imagética da
animalidade “tigres”, intentam unir-se eroticamente na ambivaléncia “Caricia, garra”.

A simbdlica do tigre situa-o na constelacdo de feras, cujos dentes, garras e pelos
sinalizam o aspecto terrificante da busca por um outro implacdvel, selvagem e temivel.
Quando reconhece em si o tigre, o eu lirico tenta, pela criatividade do erotismo como
pulsdo de vida, equiparar-se a um outro animalizado, animalizando-se em outra esfera, a
esfera do amor e da procura erética rumo ao alcance de uma identificacdo ao outro.

Conhecer a animalidade do outro assinala a necessidade de o eu vivenciar o
selvagem e o bruto que hd nesse outro. SO assim é possivel um rendimento amoroso
pela continuidade. O movimento de um tigre, com suas listras e dentes afiados, nas
imagens “furia” e “garra”, delimita seu espaco como o espago do desafio e do embate
corajoso diante da inspiracao que reverbera o erotismo.

Inserido na primeira estrofe, com quantidade maior de versos, proeminente das
tensdes que abarcam o cenario da conquista amorosa, “Dois tigres” situa-se apds a frase
inaugural do canto, um verso denotativo do ji ocorrido entre os entes. O fato de estarem
“Colados” sinaliza ndo apenas unido, mas o penetrar em uma intimidade. Antitéticos,
mas complementares, os elementos selvagens comungam ao lado um do outro com a
coexisténcia de diferencas que se harmonizam no canto da criatividade e se deleitam de
palavras.

“Dois tigres” ¢ uma imagem de animalidade selvagem, forte e agressiva. O tigre,
na cadeia alimentar, é um terrivel predador, carnivoro, uma fera a espreita de presas,
que no poema configura o uno diante de trés gestos: “batalhamos”, “Colados” e
“Estilhagando”. Em movéncia, transitam do guerrear para o unir-se eroticamente e para
o estilhacar.

A morte, a finitude da conquista e a individualidade persistem mesmo apos a luta
erdtica. Em Unica estrofe de um verso, “Tua luz” simboliza que ao tigre, ao outro, ¢
atribuida a perspectiva de inspiragcdo pela palavra.

Como um mistério revelado, a iluminacdo pela animalidade assevera a conquista
da palavra que transforma o que obscuro estava. Assim, a morte faz-se presente no
cendrio erdtico e envolve as conquistas, 0 guerrear amoroso entre 0 eu € O outro

circundado por disputas, tensdes e ambivaléncias.



133

Energias complementares, amor e 6dio, vida e morte, embatem-se entre as garras
e as caricias, em uma constante oscila¢io, condizente com os anseios tanto do eu quanto
do outro. Feroz, desconhecido, embrenhado de temporalidade, o outro, como
animalidade de tigre, tem em suas garras e dentes ndo apenas O tempo, mas a
possibilidade de apascenté-lo, pois exerce no eu uma inspiragao.

A tltima estrofe do canto, “E a centelha rara / De um corpo e duas batalhas”
sinaliza a unido eu-outro. Os “Dois tigres”, que na primeira estrofe se encontravam
“Colados de um so6 deleite”, formam, na ultima estrofe, uma aproximagdo ainda mais
intensa. Despidos de garras, na imagem “centelha rara”, assimilam a explosdo da
aproximacao erdtica, do conhecimento, da ruptura de serem dois seres descontinuos, da
descoberta de si e da palavra.

Mesmo “rara”, a juncdo de dois entes apresenta o dom de ser unica, dai a
expressividade do desvendar de um mistério. A expressividade da descoberta da palavra
através do erotismo em “duas batalhas” simboliza o corpo em embate com a
criatividade e a inspiracao.

Assim como no amor ¢ na morte, “corpo” ¢ o dom terreno e terrificante do eu
lirico em similitude com o tempo. Assomada a “duas batalhas”, no sentido de unificar
em uma sé esfera a temporalidade com a eternidade da luz das palavras, a imagem
“centelha rara” reverbera na morte como uma expectativa de projecao do embate do eu
lirico com sua esséncia profunda.

Quando reconhece na animalidade a via de alcance de sua criatividade pela
palavra, o eu lirico assimila em si uma esséncia primitiva, com as garras e a coragem de
“Dois tigres”. Estilhacado de sua esséncia terrena, embatendo consigo, o sujeito atinge o
entendimento da palavra como transformadora e como via de transposi¢do para o
eterno, “Tua luz”, cantada na segunda estrofe, de tnico verso.

Nao € no outro que o sujeito lirico reverbera sua esséncia criativa, mas através
desse outro animalizado. Diante de um estado natural e arquetipico, o sujeito despe-se
de sua materialidade e fragmenta¢do rumo a uma identidade com a palavra, a palavra da
poesia.

O alcance da animalidade, nela integrar-se e assumir em si a esséncia selvagem e
terrificante, feroz e faminta, simboliza, ainda, a energia da palavra que desperta

curiosidade e fome. Na procura pela criatividade, o eu lirico embrenha-se nos gestos da



134

garra de uma animalidade fremente por assimilar a eternidade de versos que o facam
existir além da natureza.

Como em uma busca pelo outro, a morte € o erotismo sobressaem-se como vias
para o entendimento de si, da esséncia do eu lirico, despida de limites. A imagem “Dois
tigres” denota uma unido fremente, fruto de luta, cuja intensidade supera o campo do
natural.

Selvagem, o eu lirico inaugura em si a possibilidade de assimilacdo de uma
criatividade livre, que se coaduna com o feroz, a “furia”, a “garra”, uma criatividade que
reside em um tempo ancestral, o tempo da poesia em seu estado primitivo, além de
palavras ou sentimentos profundos de um eu lirico envolto na criatividade.

Portanto, para dominar a palavra, o eu lirico assume nela uma esséncia como se
fosse ela uma fera que ndo se amansa, mas que com ela se integra em uma esséncia
criativa. Em “Dois tigres”, eu e criatividade, eu e palavra superam a morte e o tempo e
conquistam a sabedoria dos mistérios: “De um corpo e duas batalhas”.

Unido a inspiracdo, sujeito lirico e palavra formam um so, “um corpo”, apesar de
antiteses e ambiguidades coexistirem, “duas batalhas”. Cada elemento, com suas
“batalhas”, equipara-se, no dom criativo, com a esfera da descoberta que desperta fome,
desejo e ganancia, seja pelo guerrear, pela morte que atrai pelo desconhecimento de
projecdes futuras ou pelo erotismo que movimenta a assimilacdo do outro. Assim, as
“batalhas” persistem, ndo se apaziguam, mas coabitam a esfera da inspiragao.

A obra Da noite foi publicada por Hilda Hilst em 1992 e canta a procura por um
outro austero e desconhecido, cujos versos evocam imagens com combinacdes
simbdlicas desconcertantes. O poema adiante, o V, tem, na animalidade de “tigres” que
mitigam sede, uma via para o eu lirico comparar-se a for¢a, ao desejo intenso de
sobrevivéncia e a ferocidade desse animal.

E um poema que tem como tema a criagio poética, em sua sede de criar. O fato de
serem “Aguas que néio bebi” sinaliza que o eu lirico estara sempre com sede. Assim, o
poema ¢€ dificil de fazer, e sempre se morre de sede em busca dele, o que nos remete ao
mito de Tantalo: a dgua cristalina estava diante dele, mas, quando ia beber, a dgua
turvava-se; os frutos estavam ao seu alcance, mas, quando ia pega-los, os galhos

afastavam-se.



135

v

Aguas. Onde s6 os tigres mitigam a sua sede.
Também eu em ti, feroz, encantoada
Atravessei as cercaduras raras

E me fiz mascara, mulher e conjetura.

Aguas que ndo bebi. Crepusculares. Cavas.
Cdédigos que decifrei e onde me vi mil vezes
Inconexa, parca. Ah, toma-me de novo
Antiquissima, nova. Como se fosses o tigre
A beber daquelas dguas.

(HILST, 2017, p. 488).

Esse poema remonta a natureza, ao movimento da imagem “Aguas” e a
transformagdo do eu lirico e sua comparacdo com a animalidade de “tigres”, aqui
ressignificados ndo apenas como feras, mas como entes da natureza que buscam a dgua
como continuidade.

O eu lirico tem na imagem “tigres” a possibilidade de, através deles, ser feroz e,
simultaneamente, “encantoada”. Quando canta sua travessia, aventuras ¢ memoria, pelo
fato de ter se feito “mascara, mulher e conjetura”, as aguas profundas que nao bebeu, ao
mesmo tempo rasas, denotam o oficio raro da palavra em “Cddigos que decifrei e onde
me vi mil vezes / Inconexa”.

Em tunica estofe, o movimento dos versos no poema sinaliza o movimento das
dguas, sua liberdade, em uma autonomia aproximavel dos “tigres”. No primeiro verso,
0s “tigres” exercem com veemeéncia sua energia selvagem e autdbnoma; entretanto, tém
sua animalidade, feroz, vencida pela natureza de “sede”, que desperta neles o gesto de
abrandar-se no elemento dgua. Apascentando-se diante do desconhecido de “Aguas”, o
eu lirico inaugura em “tigres” a possibilidade de encontro do bruto com um espago
movente e profundo.

Ap0s cantar o dominio da dgua diante do selvagem em “tigres”, o sujeito compara
esse rendimento ao vinculo dele com a palavra que € construida. No segundo, terceiro e
quarto versos, o eu lirico equipara-se ao aspecto “feroz” de “tigres”, mas foi
“encantoada” nao pela sede, mas pelo oficio de uma esséncia criativa nobre, a revelagao
do que lhe inspira.

Pela imagem “parca”, o eu lirico canta ndo apenas um oficio de versos, mas o
dom da costura do tempo e dos fios do destino através da palavra que revela as

memorias. Trata-se de uma imagem ambigua, pois denota, ainda, o sentido de economia



136

e insignificAncia. Ao se ver “parca”, seria de seu desejo ser tomada novamente pelo
outro como outrora: “Antiquissima, nova”.

O sujeito relaciona a metade que busca, ou seja, a quem destina seu canto lirico,
com uma comparagdo a “tigre” e “aguas”: “Como se fosses o tigre / A beber daquelas
aguas”. Quando relaciona a animalidade e o selvagem de “tigre” com o aspecto
primitivo inaugural do dom da palavra poética e o aproxima do elemento 4gua, tanto
tigre como 4gua sdo denotativos de uma natureza livre, liberta e em constante
movimento e transitoriedade.

A sede dos tigres, portanto, estd desfeita nas dguas do desejo da descoberta e do
mergulho em si mesmo. As “Aguas” assumem, nesse sentido, mais do que um aspecto
de elemento bésico da natureza, mas é simbdlica de alimento e perpetuidade de tigres.
Da mesma maneira como “tigres” sdo ferozes, o canto do eu lirico faz deles cativos e
permeia em aventuras uma modificagdo na movéncia tipica de sua animalidade pelo
elemento dgua.

Decorre que o eu lirico se reconhece como multiplo e revive dguas que ndo bebeu,
“Aguas que ndo bebi”, como tentativa de participar da mesma similitude dos “tigres”.
Tanto “tigres” quanto o eu lirico anseiam pela sede de dguas profundas e misteriosas, as
dguas do inconsciente profundo, que, ao serem penetradas, revelam perplexidades e vias
de entendimento de aspectos ancestrais, origindrios da palavra.

Ja no primeiro verso, o sujeito destina a imagem “Aguas” um espago de destaque
em uma espacialidade onde “tigres”, selvagens e livres, coadunam suas necessidades
primeiras e urgem por vida, onde imploram e onde alcangcam a libertacio de uma
condi¢do primeira, “sua sede”. Somente nesse espago a animalidade sobrevive diante de
algo que lhe falta, ainda que essa ausé€ncia impulsione um desejo por resistir a limitagao
que lhe € imposta pela sede, que € a busca pela materializagdo da palavra.

Nos versos adiante, a voz assemelha-se a “tigres” e reconhece neles estarem
presentes suas necessidades e caréncias diante da falta do outro, a quem destina seu
canto. Identificada a animalidade, a voz nomeia-se “feroz”, sedenta, mas “encantoada”,
em um movimento oscilante, entre a coragem e o medo, digno das feras que
desconhecem os predadores, mas, ainda assim, exercem sua garra por sobreviver.

“Também eu” remete ao tom comparativo do eu lirico a “tigres”, que, na metade

que lhe falta, nomeia como um “ti”, que o encantoa e o impulsiona a ir além. Quando



137

atravessa barreiras, “as cercaduras altas”, a metade procurada passa a ser um porto
seguro, uma orla, onde o eu se abastece na palavra, pelo exercicio de ser multiplo,
fingidor e astuto como as animalidades nas cacas: “mascara, mulher e conjetura”.

A realizagdo do desejo de uma falta, a sede, permanece interdita, “Aguas que nio
bebi”, e se estende aos demais versos em tom laudatorio de uma falta que caracteriza
essas “Aguas” como ausentes, implaciveis, impossiveis de serem atingidas e
socorrerem a sede do eu: “Crepusculares. Cavas”. A poesia alimenta-se dessa busca,
dessa auséncia, desse gesto de cavar infinita e incansavelmente, a procura por algo que
lhe falta.

De tao profundas e inacessiveis, provocam na voz lirica uma pulsao pela palavra.
Somente sua voz e sua criatividade sdo capazes de transformar a condicao do eu sedento
pelo desejo: “Cdodigos que decifrei”. A imagem “parca” remete o canto ao presente, ao
passado e ao futuro. Senhoras dos fios, as parcas sdo figuras miticas ancestrais que se
ocupavam do tempo.

Filhas da Noite, as parcas teciam nos mistérios da escuriddo e tinham na
exceléncia da arte do fiar a defini¢do do tempo e do destino, que € medido, costurado e
cortado. Cloto, Liquesis e Atropos, tré€s fiandeiras, encontraram no tecido a ordem
diante do caos, cujo movimento, ritmico e constante da roca, denota o tempo ciclico,
infinito, apesar de os seres que nele vivem morrerem, marcando suas transitoriedades e
temporalidades. Assim € o poema, o eu lirico visa a controlar o destino, tecendo o
presente.

Femininas, as parcas detinham em suas maos o poder do destino, cuja constancia
¢ a construcdo do equilibrio fio apds fio, noite apds noite, retalho apds retalho.
Entretanto, a pessoa lirica vé-se “Inconexa, parca”, pois decifra sua criatividade diante
da busca que empreende, mas € no fiar de palavras que se reconhece e se assume como
inserida em uma roda infinita que a oprime, a encantoa em um tempo que sobre-existe a
ela: “me vi mil vezes”.

Dominando o tempo, pelo fiar da criatividade, a voz lirica perfaz-se entre o
passado e o futuro, “Antiquissima, nova”. Oscilante, inexata, mas infinita, a voz canta
seu desejo, “Ah, toma-me de novo”, com o emprego tanto da interjei¢do quanto do

imperativo, imprimindo almejo, pretensdo e expectativa. Ainda que a voz coexista com



138

o tempo de modo harmdnico, a tensdo entre forcas conflitantes prevalece em outra face
de sua multiplicidade, “Inconexa”.

Nesse rumo, a voz, apds se comparar com a animalidade e sua ansia por nao
resistir ao que deseja, enaltece o objeto de sua procura e o vincula “[a]o tigre”. De uma
imagem genérica no primeiro verso, até “o tigre”, no penultimo verso, a voz exercita
sua criacdo por palavras como transformadora de realidade, de possibilidades e,
principalmente, do tempo, que se modifica no desejo como uma inspiracio que lhe

permite transformar a si mesmo e o tempo na vontade de “Aguas”.



139

CAPITULO 4
CAVALOS, EGUAS E GALOPES NO GESTO CRIACIONAL



140

4.1 Entre cavalos: a constelacido simbdlica da memoria no erotismo do galope

A obra Da morte. Odes minimas (1980) canta uma animalidade que simboliza a
morte que, em vez de ser objeto de terror, de angustia ou de fuga, é buscada pelo eu
lirico. Envolvida em aspecto erotizante, a morte é aqui uma metade que falta ao eu, é
cantada como um outro ilustre, digno de mimos, cujas palavras sdo a ela dirigidas com
zelo e afetividade.

A morte, nessa producao lirica, ndo sinaliza um tempo que é corroido, mas
aproveitado enquanto o sujeito € espreitado. Para que a vida seja poupada do tempo que
escorre e € definitivo, a morte é cantada como benfazeja, uma mestra que ocupa um
espaco misterioso e que, se for enlevada, permitird que a existéncia desse eu se estenda
pelo tempo.

Dentre bufalos e cavalos, a imagem “negra cavalinha” urge na ode XXVIII de Da
morte. Odes minimas como uma simbdlica que faz parte da constelacdo dos bovideos.
Pontua Gilbert Durand (2002) que o cavalo € simbolo da morte em vérias culturas, € a
montaria de Hades e Poseidon, indica mau agouro quando € sonhado e € uma figura
mitica emblemadtica e ambivalente na cultura grega.

Da pureza e inocéncia do unicérnio a robustez de Pégaso, fruto do sangue
derramado da Medusa decapitada pela coragem de Perseu, o cavalo perpassa as
oscilagdes do inconsciente. Remete-se a mais que um animal doméstico, que transporta
o homem, mas uma via para o transporte entre esferas e mundos desconhecidos,
denotativo de forga, velocidade, altivez e erotismo em seu cavalgamento. O som de suas
patas € o som do tempo que amedronta e marca o ritmo da vida, ora lento, ora intenso.
Em ritmo constante, o cavalo equilibra e disputa com o tempo, investindo sua energia
selvagem.

Em parelha, foi eternizado no mito platdnico da parelha alada, de Platdao, na obra
Fedro (2016), como uma alegoria a alma e ao conhecimento do homem em luta
inconsciente contra o bem e o mal, o esclarecimento pela luz e as trevas, a verdade
sublime e o engano do mundo terreno. Em dupla, os cavalos alados traziam a dualidade
e o conflito para o cocheiro, como indicativo do embate do homem com sua alma.

A ode XXVII, pela imagem ‘“negra cavalinha”, situa no imaginario da

animalidade o prospecto da morte eufemizada pelo erotismo. O eu lirico dirige seus



141

versos diretamente a “negra cavalinha”, e, em tom de intimidade, pede-lhe que se dobre
para que por ele seja montada eroticamente e nela cavalgue suas inquietudes mais
anteriores e profundas.

Em tentativa de amansamento do que hd de selvagem em “negra cavalinha”, o
sujeito reconhece seu peso. A voz lirica antecipa para a “negra cavalinha” como sera a
trajetéria empreendida por ambas. Reconhece que haverd uma simbiose entre seu
inconsciente e o pulsar de morte através do erotismo. O gesto de ordenar a imagem o
dobrar-se é uma maneira de o eu domesticar o que teme e desconhece, ¢ uma maneira
de lidar com seus questionamentos.

O enfrentamento do que teme coexiste com o reconhecimento, pelo eu lirico, de
que ele € pesado de perguntas. Vejamos, nos versos, abaixo como o exercicio da poesia
por palavras ancestrais perfaz-se em uma criatividade prenhe de conflitos inerentes a
condicdo humana de vida diante do tempo, donde o montar da vida preexiste o

domesticar da morte:

XXVIII

Ah, negra cavalinha

Flanco de acicias

Dobra-te para a montaria
Porque me sei pesada

De perguntas, negras favas
Entupindo-me a boca

E no bojo um todo averso

Uns adversos de nojo:

Que rumos? Que calmarias?
Me levas pra qual desgosto?

H4 luz? H4 um deus que me espia?
Vou vé-lo agora montada alma
Sobre as tuas patas? Tem rosto?
Dobra-te mansa

Porque me sei pesada. De vida.
De fundura de poco. E porque
Um poeta ndo sabe montar a morte
Ainda que seja a minha:

Flanco de acécias.

Negra cavalinha.

(HILST, 2017, p. 333-334).

O gesto de montar a “negra cavalinha” denota a coragem do eu lirico em

empreitar o enfrentamento do desconhecido. Ainda que a morte seja aterrorizante, o



142

diminutivo e a atribui¢do de cor conferem a essa imagem o mesmo tom de ambiguidade
e oscilagdo que a morte traz ao tempo, além do mistério em “negra”. O tempo ¢
terrificante, mas com a presenca do erotismo, imbui-se na simbdlica do cavalo,
convertido em feminino, fémea, “negra cavalinha”, a nuance do abrandamento dos
conflitos do eu com seu inconsciente.

De modo erotizante, com notoria proximidade e afeto, o eu lirico dirige a “negra
cavalinha”, pela interjeicdo “Ah”, o atributo de ela ser um “Flanco de acacias”,
unificando a semantica laudatéria de “negra cavalinha”, atribuindo-lhe um lado de sua
anatomia dorsal preenchido pelas flores de uma leguminosa denominada acécia.

O diédlogo do eu com a morte segue em aspecto de atribuicdo da morte como uma
fera estranha, porém a proximidade e o afeto do eu com a mesma confere a via para o eu
assimilar o sucesso de sua empreitada. Através do jogo erdtico, o eu lirico dirige a
“negra cavalinha” um convite para enredar-se e unir-se eroticamente, eufemizando o
tempo rumo a um estender da vida.

O ritmo do cavalgamento perfaz-se nessa ode em versos curtos que se repetem,
indicando a velocidade do galope com interrogagdes que se repetem e se intensificam
em versos proximos. De versos afirmativos em enjambement, em ritmo Sonoro mais
lento, de inicio de cavalgadura e de tentativa de amansar e de conhecer a “negra
cavalinha”, o poema desloca-se para uma sucessao de perguntas, o cavalgamento fica
mais intenso e erdtico. E, finalmente, ha o retorno de versos continuos e afirmativos,
com enjambement e a repeticdo das mesmas imagens que outrora estiveram presentes
nos primeiros versos, ‘“negra cavalinha” e “Flanco de acécias”.

Pela imagem “favas”, recuperamos uma origem arqueoldgica em seu significado
semantico, de vagens que foram encontradas ha sete mil anos a.C. Isso sugere o fato de
o inconsciente do eu lirico repousar em um tempo profundo, origindrio de inquietudes,
cujos questionamentos sdo anteriores a sua propria condicdo, dai suas perguntas
deixarem-no pesado para a subida em “negra cavalinha”. Afetuosamente, é-lhe
solicitado que se dobre, que se renda ao eu lirico.

Sao perguntas que tapam a voz do sujeito, “Entupindo-me a boca”, atribuindo-lhe
“nojo”. Sdo questionamentos ultimos e inevitdveis, coexistentes com sua esséncia

arquetipica, dividas de todos os povos acerca dos mistérios que envolvem a vida, a



143

morte, o divino, o conhecimento, a luz e a travessia rumo aos saberes e rumo a
descoberta de um “deus que me espia”.

Diante dos questionamentos, o eu debrucga-se no inconsciente e canta a “fundura
de pogo”. Mergulhado em si, assim como no mito de Narciso, o eu lirico remonta a um
encontro com uma imagem fugidia, enganosa, a imagem de si mesmo, mas uma
imagem de um outro que nao reconhece como si mesmo, sendo como busca de uma
metade complementar. Oscilante entre vida e morte, clareza, sabedoria e escuridao,
mistérios a decifrar, a voz lirica empreende nessa procura, sem sucesso, o exercicio de
sua criatividade pela palavra, sua forga lirica para nomear a “negra cavalinha”.

O peso do eu € o peso da vida, a atribulacdo do perguntar, movente em ritmos que
se embatem ao tom da cavalgada, constante e abrupta, com versos que se distribuem de
forma uniforme, tendendo a irrupcao do repetir da imagem “negra cavalinha”, presente
no primeiro e no ultimo versos como um ciclo infinito, pois a morte complementa a
vida. Eis agora uma imagem que, através do pronome possessivo “minha”, ¢ sinalizada
como uma propriedade do eu, nas ultimas estrofes, finalmente domesticada pela
coragem de uma voz lirica que se interlocuciona com seus anseios € com sua alusdo a
morte pela animalidade.

Identificamos, na imagem ‘“negra cavalinha”, que a simbdlica do cavalo se
embrenha pelos meandros das inquietudes humanas em conflito com a temporalidade
rumo a perpetuacdo da criatividade do sujeito lirico pela palavra. O gesto da escrita
transforma a possibilidade de enfrentar ndo a morte em si. Esse temor € passivel de
superacdo quando a criatividade transforma a morte pela palavra, na imagem ‘“negra
cavalinha”.

Assim nomeada, a imagem debruca-se para ser montada, pois a morte ndo é
montada, mas a “negra cavalinha” o é. O poeta s6 monta aquilo que cria e conhece,
pois, com sua cria¢do, mantém vinculo de intimidade e exerce o poder de sua palavra. O
motivo de o sujeito nomear “negra cavalinha” repousa em sua impossibilidade de
montar a morte, mesmo sendo a sua. Portanto, “negra cavalinha”, por um eu inquieto
com sua fragmentacdo, reverbera a condicio humana diante da ruptura de sua
temporalidade.

A obra Da morte. Odes minimas (1980) traz em outra ode, a XVI, mais uma vez, a

imagem “cavalinha”. Segundo a constelagdo simbolica do cavalo, a triade imagética



144

“Cavalo, bufalo, cavalinha” oscila entre sua acepgdo original e o diminutivo afetuoso
cavalinha, mas transita, ainda, entre o bovideo. Indissoliveis, esses animais remetem ao
movimento livre do trote do cavalgar e indicam a possibilidade de um significado plural
em uma animalidade que € selvagem, feroz, mas imiscuida de erotismo.

Nomeados como tripartidos, esses animais demonstram ser portadores de uma
importancia que os reporta como dignos de serem vinculados ao didlogo do eu em
tentativa de significar sentimentos profundos por meio da palavra. Dessa maneira,
transformando cavalo em cavalinha, perpassando o bufalo, o sujeito lirico transgride a
significacio do cavalo para uma fémea cuja palavra € a da proximidade e do
entendimento da voz lirica que a toma como um animal intimo e, portanto,
compreensivel.

E uma ode que canta a morte nio como algo a ser temido ou uma certeza de
finitude diante do tempo, mas que a modifica em significacdo simbdlica como sendo
aquilo que ¢é entendido e familiar, pois convive com o eu lirico em intimidade, entre as
nuances do erotismo, sua atracdo e sua repulsa. Os movimentos oscilantes tanto da
imagem “Cavalo, bufalo, cavalinha” quanto da constru¢do do poema repercutem na
repeticdo do movimento da cavalgada, constante, que se encadeia ora na velocidade, ora
na lentiddo, ora no abrupto, ora no breve, donde desejo e engodo coexistem em

harmonia e didlogo:

XVI

Cavalo, bufalo, cavalinha

Te amo, amiga, morte minha,
Se te aproximas, salto

Como quem quer e ndo quer
Ver a colina, o prado, o outeiro
Do outro lado, como quem quer
E nao ousa

Tocar teu pelo, o ouro

O coruscante vermelho do teu couro
Como quem ndo quer.
(HILST, 2017, p. 326).

Como género, a ode faz com que o poeta dé lugar ao tema da morte. A ode XVI
traz na repeticdo de “Como quem quer e ndo quer’, “como quem quer’, em

contraposi¢do a “Como quem ndo quer”’, um querer € ndo querer que definem e



145

justificam o amor a morte (esta, de ouro e vermelho), que, a0 mesmo tempo, ndo se trata
de um amor tdo intenso. Assim, querer e ndo querer firmam um jogo de tensdes
proeminentes da poesia. “Cavalo, bufalo, cavalinha”, um misto de sedugdo e poder
destrutivo que envolvem a cria¢do poética.

Em duas estrofes, a ode canta, em tom sublime, o amor € a morte em mesmo
verso. Com a presenca do pronome possessivo “minha” e de uma caracterizagdo da
morte por “amiga”, o sujeito demonstra seu afeto mais profundo em “Te amo”, pois se
trata de uma convivéncia antiga, por toda a vida, entre a voz e sua morte. A morte,
despertando amizade e amor no eu lirico, aproxima-o ndo da ruptura do tempo, mas de
uma continuidade e de um possivel e almejado alcance de uma esfera prazerosa e
infinita, dissonante do tempo.

Como uma presencga conhecida e intima, a morte € nomeada como pertencente ao
eu lirico, tomando ele a propriedade dela. Dessa forma, o fato de nomear a morte indica
ndo apenas proximidade, mas conhecimento e autoridade do sujeito diante daquilo que a
ele pertence. A palavra, transformando significados simbodlicos, modifica esséncias
originalmente convencionadas como terrificantes. Nessa ode, a triade “Cavalo, bufalo,
cavalinha” denota que o canto oscila entre entes dissonantes, porém coabitantes de uma
esfera de entendimento de um tempo que corr6i.

Movimentos dispares e distantes uns dos outros sdo colocados de modo
equivalente em mesmo verso: “Se te aproximas, salto”. O gesto de saltar confere ao eu
lirico um enfrentamento da morte de modo breve, porém erdtico. Ndo se trata de um
movimento abrupto, intenso ou indicativo de medo, mas em tom de brincadeira e
leveza, o sujeito se debate diante da chegada daquilo que o distanciarad da vida, a triade
que € portadora da morte.

Adiante, desejo e repulsa sdo visiveis no quarto verso: “Como quem quer € nao
quer”. O eu lirico compara seu salto ao desejo e ao desprezo, oscila, inexato, como
aquele que traz consigo duvidas e desperta no outro volipia, em um jogo de
aproximacao e distanciamento, revelacdo e mistério, conduzindo sua palavra a morte
dirigida, a um rumo de recepg¢ao erética.

No préximo verso, o eu lirico sugere os espacos a serem conduzidos pela morte:

“Ver a colina, o prado, o outeiro”. De espacialidade bucoélica, essas imagens remetem o



146

eu lirico a uma esfera de tranquilidade e leveza, de assimilacdo de uma possibilidade
etérea e infinita por uma vegetacao inexata, porém prazerosa.

Ainda em seu movimento incerto de querer ou nao se aproximar da morte, o eu
lirico situa-se “Do outro lado”, expressando sua vontade em tocar “Cavalo, bufalo,
cavalinha”, mas assumindo, simultaneamente, estar em uma esfera oposta, contraria a
triade do primeiro verso. Nesse aspecto, o eu lirico “ndo ousa / Tocar teu pelo, o ouro”.
O fato de nao ousar indica que a voz lirica exerce uma palavra tanto de desejo como de
temor pela triade que canta. Ao passo que se distancia, salta, também demonstra medo
daquilo que lhe € préoximo e conhecido, como se, ainda que intima, a morte lhe fosse um
mistério que desperta pavor.

N3ao se trata de um enfrentamento do terrivel, mas de um mergulho, pela palavra,
em um universo ambiguo, de encantamento, proximidade e desconhecimento, cuja
penetracdo € erdtica e assevera em mesmo patamar opostos que oscilam em equilibrio.
Assim, mesmo ndo ousando, o eu lirico reconhece o desejo que possui pelo toque, pelo
entendimento profundo e exato, pela explanacdo de uma aventura proibida pela
sensibilidade, mas que € possivel pela imaginacdo permeada pelo gesto criador da
palavra.

Na segunda estrofe, o sujeito reitera a comparacao de si “Como quem nao quer”.
Esse gesto demonstra, mais uma vez, seu distanciamento de ‘“Cavalo, bufalo,
cavalinha”, mas desperta, na palavra, um desejo em descobrir, tocar e sentir, pelo tato, o
desconhecido dessa imagem. Miiltipla em cores, ora com “pelo, o ouro”, ora tendo “O
coruscante vermelho do teu couro”, a animalidade que intriga o eu lirico o reporta a
curiosidade que desperta o embrenhar-se em descobertas.

Diante das cores, Gilbert Durand esclarece: “[...] a cor aparece na sua diversidade
e riqueza como imagem das riquezas substanciais, € nos seus matizes infinitos como
promessa de inesgotaveis recursos” (DURAND, 2002, p. 224). Na ode, o pelo de
“Cavalo, bufalo, cavalinha” oscila do “pelo, o ouro” ao “coruscante vermelho do teu
couro”.

Desde a aproximacdo sonora /ouro/ e /couro/ até a acepc¢do de couro como sendo
propriedade da triade imagética da referida animalidade, notamos que a coloragdo,

cantada, remete a palavra a uma criatividade profunda e intima que enlaga o eu lirico ao



147

enfrentamento de uma animalidade denotativa de uma morte que ele desconhece ao
mesmo tempo que a toma como amiga.

Nesse aspecto, o oficio da palavra diante do erotismo que contempla a visdo e o
desejo por tocar aquilo que desperta fuga e temor € inebriado pela esfera do
cavalgamento e da vontade de dominar o que se cavalga. Como se fosse um trote, o
sujeito ora distancia-se, ora aproxima-se da morte, evocada por “Cavalo, bufalo,
cavalinha”. Ao passo que salta, encanta-se por suas cores € movimentos desconhecidos,
mesmo que demonstre conhecimento e intimidade nos primeiros versos, denotando
amizade e intimidade com a morte.

Portanto, amor e morte coexistem como esferas do tempo que se assomam como
continuidade e ruptura com os fios do destino. A palavra poética perfaz-se, nessa ode,
como uma perpetuacao de dois polos complementares, mas desconhecidos, que, mesmo
sendo nomeados por uma animalidade encadeada pela movimentacdo e liberdade da
acep¢ao simbodlica do cavalo, com notdria intimidade e propriedade do eu lirico diante
da no¢do de morte, ainda traz o vinculo com o desconhecido, com o embate e com o
enfrentamento.

Em Ode fragmentdria (1961), na secdo “Quase bucdlicas”, Hilst canta a
animalidade do cavalo em compasso com a criagdo do poeta, uma animalidade que é
propriedade do sujeito lirico, sendo ambos indomédveis, dependentes um do outro. Como
na ode XVI, verificamos as cores que sdo possibilitadas pela presenca do cavalo no

oficio da palavra, o cavalo como sendo uma imagem da poesia:

Amaveis

Mas indoméveis

O poeta e seu cavalo.

Um arcabouga pensado
Para limitar-se ao pouso
E do voo, alimentar-se.
Sente os espagos mas sabe
Até onde ird seu passo.
Sente a beleza do salto
Mas conhece sua lhaneza:
A propria, inerte beleza
De saber-se aprisionado
E contentar-se de sonhos
Maravilhar-se de achados.

O poeta - e seu vocdbulo.
O cavalo - e seu pedago de terra



148

Mais nas alturas
De brisa,
De solidao e hortaliga.

Entrelacadas aspiram
Respiram juntos

E vistos em direcdo

As cordilheiras do espanto
Quase sempre se confundem.
Sonhando reter no flanco
Exaltacdo e delirio,

Nas noites de grande lua
(Entre ciprestes e lirios)

O cavalo me acompanha

As profundezas guardadas
Onde flutuam palavras.

E 14 mergulho e anoiteco.

E encontro coisas do medo
Mandalas de cor, rosaceas

E malmequeres antigos
Sobre algum livro encantado
De pergaminho e de prata

E de pensamentos idos.
(HILST, 2017, p. 152-153).

O cavalo, que nas culturas gregas e nordicas transporta as almas, sendo, portanto,
um animal vinculado a morte, faz com que a poesia leve o poeta para pastagens
sublimes, leva sua alma, carrega-a como o psicopompo que conduz o poeta para outros
mundos. Assim, a palavra poética, nas maos do poeta, evapora-se em um galope que
oscila entre o mundo real e o desconhecido.

Tanto o poeta como o cavalo sdo dignos de amor, mas trazem consigo o cariter
selvagem da animalidade, pois s@o indomadveis. o gesto criativo do poeta e o0s
movimentos do cavalo sdo imbuidos de liberdade, o amor e o ndo domesticado
coexistem. Suas esséncias s@o as da autonomia e da auséncia de limites, sendo que o
cavalo pertence ao poeta, que dele depende para o exercicio da linguagem, cuja palavra
aproxima, pelo som que se repete em rima, a dissonancia /amaveis/ e /indomaveis/.
Como em religido afro-brasileira, em que o cavalo (no caso, um ser humano) € veiculo,
o poeta € transportado pela poesia, o cavalo-poesia.

Na primeira estrofe, interdependentes, poeta e cavalo perfazem a criatividade por

meio da liberdade e do dominio da natureza de modo abrupto e intenso, fremente. A



149

ideia criativa torna-se vivida no poeta e no seu cavalo, mas tem como limite o chdo,
“Para limitar-se ao pouso”, em uma ambiguidade que transita do etéreo ao terreno, do
alto ao baixo, do ar a terra, donde o alimento se encontra no voo, na plenitude da
conquista das alturas.

O movimento € sentido em sua liberdade, ainda que esses espacos limitem o poeta
e seu cavalo, por serem determinantes de terem sido ou ndo vivenciados. Ainda na
descricdo do processo que envolve sua criatividade por palavras, o poeta reconhece a
ambivaléncia de qudo belo € o salto selvagem de seu cavalo e de suas descobertas, mas
af identifica dogura e ternura, “lhaneza”.

Em si mesmo visualiza a beleza de estar refém de sonhos, vivenciando a limitacao
da liberdade e de seu ser selvagem, ainda assim tendo encantamento por achados
inesperados. Dessa forma, a palavra € um dom que tangencia o indizivel, o repentino,
mas que urge por um significado que o coabite com o sentido mais pleno.

A segunda estrofe cadencia o que faz presenca para o poeta e para o cavalo.
Enquanto o poeta se ocupa da palavra, “seu vocabulo”, o cavalo clama por “seu pedago
de terra”. Ha algo de elevacdo e aterrisagem na palavra poética. Ambos assinalam
propriedade diante do que lhes permite existirem e diante daquilo a que se vinculam em
interioridade. Ligado ao verbo, o poeta exerce seu dominio selvagem e liberto diante da
criatividade.

J4 o cavalo associa-se a natureza, em que conclama as forcas naturais conforme
galopes, trotes, fugas e alimentacdo. Acerca da terra, o cavalo a ela atribui seu limite e
pertencimento. Ele pertence a terra, e a terra também a ele pertence. Estreitamente
vinculados, cavalo e terra formam uma base elementar, associando a palavra ao
pensamento.

O cavalo oscila entre o baixo, o enraizado da terra e as alturas de sua liberdade,
“Mais nas alturas // De brisa”. Nos ares, o cavalo encontra o consolo para sua
territorialidade, e alcanga o infinito de sua criatividade.

Enquanto a solidao remonta ao ar, a mesma soliddo do poeta que se debruca em si
mesmo na procura pela palavra; hortalica € a terra, em confluéncia entre contrarios que
se significam como uma energia criativa de ir além, de romper limites. Sobre dureza e

moleza, o movimento do cavalo sobre a terra, que é simultaneamente pisada de modo



150

selvagem e abrupto e dali levanta-se a poeira, em leveza, com permanéncia do elemento

ar diante da terra levantada, Gaston Bachelard expoe:

Através do duro e do mole aprendemos a pluralidade dos devires,
recebendo provas bem diferentes da eficicia do tempo. A dureza e a
moleza das coisas nos conduzem — a forca — a tipos de vidas
dindmicas bem diferentes. O mundo resistente nos impulsiona para
fora do ser estético, para fora do ser. E comecam os mistérios da
energia. Somos desde entdo seres despertos. Com o martelo ou a
colher de pedreiro na mdo, j4 ndo estamos sozinhos, temos um
adversdrio, temos algo a fazer. Por pouco que seja, temos, por isso,
um destino césmico. (BACHELARD, 1991, p. 16, grifo do autor).

A contemplacdo do animal que pasta ao longe faz a imaginacao associar palavra a
cavalo. O fato de respirarem juntos, de entrelacarem-se, terra e ar, cavalo e poeta
definem o movimento do cavalo, que voa a0 mesmo tempo que se estabiliza no chio,
em uma correria tdo selvagem, que levanta a terra e a rompe, rumo a possibilidades e a
conquista da palavra poética. O cavalo, como metifora da poesia, ¢ uma imagem que
transporta o poeta.

Dessa maneira, o cavalo vai além, levando consigo o poeta, “E vistos em diregdo /
As cordilheiras do espanto”. De alto a baixo, a palavra perfaz-se como uma energia que
recria possibilidades inesperadas, vivenciada por um poeta que tem como guardido o
cavalo e vice-versa.

Do encontro do poeta com seu cavalo surgem possibilidades criativas que trazem
entrelaces e respiracdes dependentes. Acalentando soliddes entre si € rompendo os
limites da terra e do ar, poeta e cavalo, palavra e pensamento, viram um sé e partem sem
medo, para descobertas e facanhas nunca antes vistas, a descoberta do oficio poético. O
poeta comunga de sonhos no dorso de seu cavalo e exprime seu desejo de nele alcangar
“Exaltacao e delirio”, ainda que essa unido seja mantida com uma frequéncia indefinida.

O eu lirico inebria-se pelo noturno com a presenca da lua e demais elementos
participantes da esfera do mistério e da descoberta de si, com a leveza do bucdlico,
denotando, a noite, a busca por seus desejos pela palavra. O oficio da criatividade
destina-se ao reconhecimento da linguagem como uma descoberta arrebatadora do ser
diante do mundo. A respeito da lua, recorremos a Gilbert Durand: “A lua sugere sempre
um processo de repeticdo, e € por ela e pelos cultos lunares que um tdo grande relevo é

dado a aritmologia na historia das religides e dos mitos” (DURAND, 2002, p. 287).



151

“Nas noites de grande lua”, a inspiragdo realiza-se em sua totalidade, como a
fiacdo de um tecido. Na mitologia grega, as parcas eram figuras miticas que mediam,
tracavam e costuravam o tempo. Filhas de Aracne, divindade noturna, teciam, a noite,
os fios do destino, conferindo-lhe mistério.

Assim como as parcas, a construcdo da criatividade por palavras € exercida pelo
poeta como um campo da noite, e 0 que o acompanha ¢ seu cavalo: “O fuso ou a roca,
com os quais estas fiandeiras fiam o destino, torna-se atributo das Grandes Deusas,
especialmente das suas teofanias lunares” (DURAND, 2002, p. 321).

A caminhada do poeta rumo a inspiracdo nao € uma caminhada solitdria. Sempre
com seu cavalo, que o acompanha, o poeta alcanca as palavras em um espaco profundo,
intimo e escondido. Guardadas, as palavras participam da esfera do elemento dgua, em
aguas profundas, misteriosas e fugidias.

O poeta, assim como Hilda Hilst, reverbera no cavalo uma simbdlica vivida. A
palavra poética, presente na Casa do Sol, € experienciada pela presenca de cavalos, uma
imagem que € colhida, na inspiracdo da escritora, no espago de sua casa, nas redondezas

de sua propriedade:

Com todo olhar sem fundo, como os olhos do outro, esse olhar dito
“animal” me da a ver o limite abissal do humano: o inumano ou o a-
humano, os fins do homem, ou seja, a passagem das fronteiras a partir
da qual o homem ousa se anunciar a si mesmo, chamando-se assim
pelo nome que ele acredita se dar. (DERRIDA, 2002, p. 31).

Em uma profundeza, ao mesmo tempo que flutuantes, as palavras estdo a espera
do poeta, que as persegue e procura por elas com a animalidade de seu cavalo. O
referido aspecto selvagem repercute a coragem de penetrar nas dguas profundas rumo ao
conhecimento.

Acerca das aguas profundas, Gaston Bachelard discorre: “Poderiamos realmente
descrever um passado sem imagens da profundidade? E jamais teremos uma imagem da
profundidade plena se ndo tivermos meditado a margem de uma dgua profunda? O
passado de nossa alma ¢ uma 4gua profunda” (BACHELARD, 1997, p. 55).

Nas “profundezas guardadas / Onde flutuam palavras”, o poeta conquista sua

criatividade, inspirando-se no mergulho profundo e erético, reconhecendo a totalidade



152

da descoberta de si e do outro. Apds alcancgar as palavras que flutuam, o poeta mergulha
e participa da noite.

O gesto de participar da noite remonta as esferas intimas do conhecimento: “E 1a
mergulho e anoitego”. Arquetipicamente, o poeta envolve-se da noite como uma
acolhida benfazeja diante do gesto da escrita e nela insere-se como um fazedor de
versos que tem na companhia de seu cavalo a criatividade que o inspira a ir além,
superando as fragilidades do cotidiano.

Entregue a noite, o poeta embala-se em uma dgua profunda. Ali, onde mergulha,
tem na noite um manancial criativo em que penetra e encontra o siléncio necessario para
sua escrita, tornando-se, ele mesmo, a noite: “Vivendo de todos os reflexos de poesia
que lhe trazem os poetas, o eu que sonha o devaneio descobre-se ndo poeta, mas eu
poetizador” (BACHELARD, 1988a, p. 22).

Desse encontro, “coisas do medo” ndo despertam no poeta pavor; pelo contrario,
traz a tona cores variadas em tons de tranquilidade: “Mandalas de cor, rosaceas / E
malmequeres antigos”. Nesse sentido, o tempo da memoria mistura-se ao tempo da
noite, e ambas repercutem como acolhidas para o oficio da criatividade do poeta com a
animalidade de seu cavalo.

Por serem antigas, as flores malmequeres sinalizam um tempo primeiro e
profundo, o tempo arquetipico quando todas as memorias se figuram como origens.
Diante do rememorar, o poeta encontra ali um escudo protetor para sua criatividade.
Somente remontando aos tempos primordiais, a criatividade perfaz-se como uma via
para o encontro do poeta com sua subjetividade na tentativa de assimilacdo de seu
inconsciente por meio do inconsciente arquetipico de todos os povos e culturas.

Na descoberta da criatividade em dguas profundas, o poeta e seu cavalo vivenciam
“Mandalas de cor”. A mandala € simbdlica da ordem diante de um caos. Circular,
preexiste no tempo uma continuidade e um equilibrio rumo a infinitude. Centrada, a
mandala ndo distingue presente, passado e futuro e assemelha-se a0 mesmo tempo das
memorias, um tempo ciclico, que ruma para o mesmo infinito cantado pelo poeta acerca

da palavra. Gilbert Durand assim descreve a simbologia da mandala:

O termo mandala significa circulo. As traducdes tibetanas exprimem a
sua intencdo profunda ao chamar-lhe “centro”. Esta figura esta ligada
a toda uma simbolica floral labirintica e ao simbolismo da casa. Serve



153

de “receptaculo” aos deuses, ¢ “palacio” dos deuses. (DURAND,
2002, p. 247).

Acerca das coloragdes, a palavra tinge o fio do verbo, ao passo que as cores sio
tintas nas linhas do tempo. Nesse sentido, as mandalas tendem para o cor-de-rosa, como
sendo uma cor harmonizante com o bucolismo cantado em versos anteriores que
descrevem lirios € malmequeres para o tom do branco, uma cor denotativa de equilibrio
e paz diante do caos.

Em seguida, a ode descreve o espaco ocupado pela mandala e pelos malmequeres.
Como que situados no etéreo ou em um devaneio, encontram-se “Sobre algum livro
encantado”. O livro encantado de perguntas feitas pelo poeta é a propria poesia e surge
como uma busca sem correspondéncia.

O pergaminho traz em si a presenca de uma animalidade, pois € da pele de um
animal que se originam seus escritos. Mesmo sendo um livro inexato, “algum”, o
significado simbdlico do encanto, da ruptura no tempo se torna presente como um
tempo rompido, cuja atemporalidade € marcante. Mais uma vez, a coloragdo faz-se
presente em “prata”. Colorido dessa maneira, o livro tem algo de diferenca diante dos
demais, € marcado por uma cor altiva que dissona com uma animalidade anterior.

O ultimo verso assinala a presenca do inconsciente do poeta que, com seu cavalo,
simbodlico da poesia como imaginagdo, atravessou perigos, profundezas e enfrentou o
elemento 4gua rumo a uma descoberta, a descoberta da palavra. Em “E de pensamentos
1dos”, o eu lirico ressalta a presenca da memoria mais arquetipica do poeta, em que
pousam pensamentos € memorias que embatem com o tempo transformado pela poesia
como sendo um tempo infinito e atemporal, que se fortalece sob a égide da animalidade

do cavalo do poeta.

4.2 As “éguas da noite”, os “cavalos da ilha” e “Cavalo, halo de memoria”

No canto I de Da noite, o olhar do eu volta-se para uma suposta situacdo de
delirio terrificante, medo e mistério. E um sombrio contexto de alucinacdo, quando
“éguas da noite” convivem com a simbdlica de Narciso em marcas de desejo e erotismo

que coexistem com imagens bestiais e tenebrosas:



154

Vi as éguas da noite galopando entre as vinhas
E buscando meus sonhos. Eram soberbas, altas.
Algumas tinham manchas azuladas

E o dorso reluzia igual a noite

E as manhds morriam

Debaixo de suas patas encarnadas.

Vi-as sorvendo as uvas que pendiam
E os beicos eram negros e orvalhados.
Unissonas, resfolegavam.

Vi as éguas da noite entre 0os escombros

Da paisagem que fui. Vi sombras, elfos e ciladas.
Lacos de pedra e palha entre as alfombras

E, vasto, um poco engolindo meu nome e meu retrato.

Vi-as tumultuadas. Intensas.
E numa delas, insone, a mim me Vi.
(HILST, 2017, p. 486).

(194

Esse poema retrata em “éguas da noite” uma simbdlica que sugere, em “éguas”, os
instintos soltos, a for¢a indomédvel e criativa do inconsciente, a liberdade e a criagdo em
seus aspectos selvagens. Ao se reconhecer e ao se ver nos delirios dessa imagem,
vivenciar tumultos e falta de sono, o sujeito repercute um delirio que o al¢ca a uma esfera
onirica e isenta do tempo. O fato de serem éguas que galopam — sdo altas, resfolegam e
sdo soberbas — traz o terrificante de buscar o sono do eu, mas o conduz a uma manhi
que nao existe, pois ha prevaléncia da noite e de seus mistérios.

Sdo éguas que sorvem uvas, que trazem o erotismo ambivalente ao medo do
tempo, mas, simultaneamente, apascentam a criatividade do eu lirico diante de uma
esséncia de procura por si. Dessa forma, ao se reconhecer inserido nas animalidades e
em seus gestos brutos, o eu descobre o que €, aquieta angustias de vida e de criagdo
poética e parte rumo a esfera do infinito, em enfrentamento de um tempo que se esvai.

O cavalo, segundo Durand (2002), € um simbolo que motiva o tempo que foge e
modifica. “Outras culturas ligam ainda de modo mais explicito o cavalo, o Mal e a
Morte. No Apocalipse, a Morte cavalga o cavalo esverdeado” (DURAND, 2002, p. 76).
E um animal ligado & sombra, as trevas e ao inferno. “E a montaria de Hades e de
Poseidon” (DURAND, 2002, p. 75). Poseidon é uma divindade selvagem para Durand

(2002), impera sobre os terremotos e se associa ao cavalo pela montaria. Porém, o



155

cavalo denota, de modo ambivalente, tanto o tenebroso quanto o erético.

O primeiro verso denota a ambivaléncia da simbdlica do cavalo, pelo aspecto
sombrio, mas ao mesmo tempo erdtico das “éguas da noite”: “Vi as éguas da noite
galopando entre as vinhas”. O galope do cavalo, assinala Durand (2002), tem mesma
assimilag@o simbdlica do rugido do ledao, do mugido do mar e dos bovideos.

O segundo verso canta o desejo erotico das “éguas da noite”: “E buscando meus
sonhos”. Sdo éguas dvidas pela conquista do inconsciente do eu lirico, implacdveis
nessa busca e atemporais. Além disso, “Eram soberbas, altas”, atingiam as alturas e
superavam o tempo em consonancia com o fato de, como o cavalo, serem montaria de
divindades e se vincularem ao sublime por sua coloracio e pela relacdo com o elemento
ar: “Algumas tinham manchas azuladas”.

Desvela-se um eu que toma a palavra poética como uma expressividade de seu
inconsciente € de sua memoria, em transito entre o inexato e o ambivalente. Ora sua
inspiragdo € a claridade da cor azul, ora o caos e o tenebroso tomam formas da noite e
seus mistérios: “E o dorso reluzia igual a noite”. Mas o cavalgamento traz em si um
lastro de erotismo, intensificado em “vinhas”, onde sdo colhidas as uvas, cujos vinhos
entorpecem, alucinam e despertam o desejo.

Nos versos seguintes, “E as manhas morriam / Debaixo de suas patas encarnadas”,
a morte € cantada como sendo uma finitude que provoca impacto a “manhas”. As
“éguas da noite” coadunam com o tempo em sua transitoriedade e ligacdo com o
profano, pois o baixo € denotativo de ruptura com a eternidade. Sob galope, as “éguas
da noite” exercitam a morte, a auséncia de luz de manhas que morriam e que eram
colocadas enterradas. Ambivalentes, a0 mesmo tempo que sdo ligadas ao alto,
“soberbas, altas”, as ‘“éguas da noite” fazem remissdo ao baixo, pois em seus
movimentos de galope que marcam o chao, enterram as manhas.

(194

Na segunda estrofe, em “Vi-as sorvendo as uvas que pendiam”, as “éguas da
noite” participam de um ato sublime e delicado. Exercem um erotismo que tem no
desejo uma revelagdo de sua esséncia etérea, contraposta, mais uma vez, a uma imagem
antagdnica, presente no proximo verso, simbodlica, por sua vez, de uma animalidade
selvagem e nefasta em: “E os bei¢cos eram negros e orvalhados. / Unissonas,

resfolegavam”.

A terceira estrofe alude, simbolicamente, o mito de Narciso: “Vi as éguas da noite



156

entre os escombros / Da paisagem que fui”. O galope das éguas da noite serd nessa
estrofe exercitado na caracterizagdo do eu lirico, cantado como “escombros” de uma
“paisagem” que foi desconstruida. As referidas éguas transitam por um espago “entre o0s
escombros” e denotam uma ideia de inexatidao, a mesma que circunda a atmosfera dos
pesadelos e dos estados de inconsciéncia. Assim como no mito de Narciso, o eu lirico
tem sua propria imagem destruida. No mito, o reflexo do préprio Narciso traz a via para
sua finitude.

Em “Vi sombras, elfos e ciladas™, o eu lirico rende-se ao delirio, visualiza seres
fantasticos e, por meio da imagem “elfos”, canta, novamente, ambivaléncia. Nessa
imagem, claro e escuro exercem um conflito antagdnico. Consoante a mitologia nérdica,
essas figuras habitam a natureza e sdo organizadas por Bulfinch (2002) como os elfos
claros, da luz e os da noite, escuros. Assim, 0 eu enxerga, a0 mesmo tempo, “sombras”
e seres que carregam em si a simbdlica tanto do claro como do escuro.

Em seguida, Narciso € representado de modo latente: “E, vasto, um pogo
engolindo meu nome e meu retrato”. Refletida pela d4gua de uma fonte, a cépia de
Narciso conduz-o ao engano, assim como a imagem “poco”, terrificante e escura,
engole o “nome” e o “retrato” do eu lirico e o faz atingir as profundezas, ndo somente
da 4gua como do inconsciente, envolto pelos segredos de um pesadelo.

O poco engole o retrato e evoca a imagem duplicada de Narciso, em busca e
contemplacgdo de si, o que o faz encerrar-se em si mesmo, cuja soliddo, em busca de si,
percorre 0 poema sem o eu lirico encontrar uma possibilidade de saida do espacgo
onirico a que se reportou. Além disso, o local onde Narciso se encanta pela propria
imagem € um espaco mortudrio. Sua imagem projetada traz em si um objeto de amor,
todavia € uma completude ilusdria, que ndo se realiza em plenitude e instaura o tempo
finito. Segundo a narrativa de Ovidio (2003) em Metamorfoses, latente nesse verso,
assim Narciso € rendido ao seu fim: a sombra que ele vé é sua propria imagem, é nada
em si, dele surgiu e nele persiste.

Acerca da rendicdo ao tempo, diante de imagens antagbénicas e oscilantes, a
mordicancia de “vasto, um poco engolindo meu nome e meu retrato” desvela uma
animalidade que reporta ao selvagem e instintivo do ato de engolir: “na maior parte dos

casos, a animalidade, depois de ter sido o simbolo da agitacdo e da mudancga, assume



157

mais simplesmente o simbolismo da agressividade, da crueldade” (DURAND, 2002, p.
84).

Assim sendo, o engolimento do “pogo” ¢ exercido tanto perante o eu lirico, “meu
nome” como na copia do mesmo, “meu retrato”, denotativos, no poema, da simbdlica de
Narciso que padece diante de sua prdopria imagem refletida. Essa imagem “pogo”
demonstra outro traco de animalidade a partir do gesto de engolimento: “uma goela
terrivel, sddica e devastadora [...] que se vém concentrar todos os fantasmas terrificantes
da animalidade” (DURAND, 2002, p. 85), em convergéncia, assim como na imagem
“éguas da noite”, do sombrio com o erotismo. Conforme Durand (2002), uma
intimidade € alcancada: o engolimento tem conotacdo sexual, pois € caminho de
penetracdo num interior intimo.

Afastado da iluminagdo e da continuidade conferidas pelo equilibrio, o eu lirico
descreve, na ultima estrofe, seu olhar diante do caos do pesadelo com as “éguas da
noite”: “Vi-as tumultuadas. Intensas”. A pontuacdo indicativa de pausa, nesse penultimo
verso do poema, sinaliza a angustia do eu diante de sua vontade em tomar o tempo sob
seu controle, apesar de reconhecer sua finitude diante de um “poco” que degenera a si,
“meu nome” e sua copia, “meu retrato”.

Para Brandao (2005), Narciso destruiu-se no momento em que conheceu o objeto
de seu amor. Todavia, notamos que Narciso ndao alcou um olhar rumo ao
autoconhecimento, pelo contrdrio, encerrou-se na imagem de si mesmo. Narciso
esqueceu-se do meio real que o rodeava e, consequentemente, ndo atingiu a razao. Entre
a luz do conhecimento verdadeiro (o olhar da lucidez, etimologicamente da presenca de
luz) e a sombra da ilusdo no corpéreo (o olhar da alucinacdo, etimologicamente da
auséncia de luz), Narciso apegou-se ao delirio, a sombra, descrita em importante legado
filoséfico.

Inacessivel ao amor, através da participacao da dgua é que Narciso descobre o
duplo, a outra imagem, que nada mais € que si mesmo, uma sombra de imagem. Diante
desse elemento, a figura mitica rompe com a indiferenca pelo amor de outrora €
transformada em ser que deseja: “adquire o conhecimento do objeto de seu amor: a
propria imagem e sombra refletidas na 4gua” (BRANDAO, 2005, p. 185), pois cansado

de uma cacada, Narciso tenta satisfazer sua sede em um regato.



158

O verso final do poema: “E numa delas, insone, a mim me vi”, canta um eu lirico
rendido a copia, inebriado pela ilusdo, pelo delirio e pela transitoriedade. Ver-se em
uma das “éguas da noite” confere ao sujeito um dominio do campo do mistério, da
escuriddo e do erotismo. Confundir-se e identificar-se a uma das “éguas da noite”
reverbera uma energia simbdlica que coaduna ambivaléncias: escuro e claro, copia e
verdade, grotesco e sublime, duplos complementares que tendem da tensdo ao
equilibrio.

Sobre cdpia, em A repiiblica, Platao (1949) apresenta, na alegoria da caverna, o
modo como a ilusdo tende a designar, para cativos, algo verdadeiro, sendo que o
conhecimento verdadeiro, a luz e a razao seria o Sol: “que ¢ ele que causa as estagdes ¢
os anos e que tudo dirige no mundo visivel, e que € o responsédvel por tudo aquilo de
que eles [os encarcerados e um dos prisioneiros que foi solto] viam um arremedo [as
imagens de copia vistas no interior da caverna]” (PLATAO, 1949, p. 318).

Durand (2002) afirma que, em algumas culturas, sonhar com cavalos sugere morte
proxima. Mas o poema, diante do canto de antagonismos que se complementam,
representa um eu lirico que ndo tem para si a descoberta de sua morte, mas o
entendimento de si como um corpo € uma alma que estdo em movimento e
transformacao constantes diante do transito da vida, marcado pela simbdlica do galope.

Narciso, representado no poema como forca simbdlica e mitica, € desejoso e
mortudrio, conjuga em sua constelacdo tanto a morte como o erotismo, € um cativo de
sua busca por si mesmo: rende-se ao perecimento contemplando uma ilusdo, tida para
ele como realidade. A copia de si refletida na dgua, fonte de seu encantamento e
deslumbre, desnorteia-o, confunde seus sentidos e marca seu destino. O ndo poder ver a
si inaugura sua puni¢do pela indiferenca ao amor: Narciso reconhece 0 amor em uma
cOpia de si e a partir disso perece.

Diante do amor que sente por si mesmo, Narciso jamais alcanca a unidade com
essa imagem refletida, passivel apenas de busca e contemplag¢do, pois sua imagem
fugidia é copia da original, dai sua impossibilidade de retribuir o desejo dessa figura
mitica. Disso decorre o padecimento dessa personagem, quando tem consciéncia de que
aquela face que ama € inatingivel, pois o seu duplo, a metade que lhe falta, é ele mesmo.

A imagem refletida era uma ilusao, um outro que, pela primeira vez, era-lhe indiferente.



159

Consoante isso, o fato de o eu lirico ver-se como uma “égua da noite”, envolto em
tumulto e sem sono, assimilando o espaco do onirico e da inexatiddo da memoria e da
palavra, atribui ao sujeito um pesadelo intimo e interior diante da recordacdo do que
teria sido em um outro tempo. Ser engolido em nome e ter sua imagem em fugacidade
confere ao exercicio poético um mergulho na esséncia profunda de um mistério
aterrorizante e, simultaneamente, erético, pois um poco engole, mas hé desejo e vontade
e€m sorver uvas, o que, no contexto do poema, remete-nos a um sentimento erético de
alcance de algo voluptuoso, ao mesmo tempo que € de dificil alcance. Ambivaléncias,
desejos e inquietudes envolvem o eu lirico em uma esfera atemporal e desconcertante, a
mesma esfera da criacdo de palavras.

Os cantos 10 e 11 de “Passeio”, analisados em seguida, foram publicados por
Hilst na obra Trajetéria poética do ser (I) (1963-1966). O canto 10 traz, na imagem

“cavalos da ilha”, um vinculo a caminhada do poeta na procura pela inspiragio:

10

Com esse caminhar que em sonho se percebe
Ou como um corpo pesado sob as dguas
Movimento pausado, movimento leve

Ave maior em voo compassado

Os cavalos da ilha se moviam
Nos grandes areais ensolarados.

O que era corpo em mim, s descansava.
O que ndo era

Vencia aquele espago que nos separava.
(HILST, 2017, p. 179).

O eu lirico canta, na imagem do cavalo, uma energia de liberdade e de selvagem
que evoca, pela simbodlica do movimento, a independéncia da palavra diante da
criatividade. Ressignificado na esfera do sonho, o cavalo a ele pertence, esvai-se dos
rumos da caminhada e demonstra a conquista do inconsciente pelas estruturas profundas
e desconhecidas, em que repousa a inspira¢do. Desse modo, o sujeito lirico compara ao
movimento do cavalo a maneira como engendra a palavra poética.

Em trés estrofes, a caminhada do eu € assimilada ao ato de sonhar, imiscuindo
leveza com o cadenciamento da cavalgada, denotando o cavalo alado Pégaso. Voo e

cavalgadura sdao contemplados por essa figura mitologica, que assim como conquista 0s



160

ares e € livre, é calcado na terra e tangencia seus passos a partir do trote e de
movimentos ritmados.

Ao mesmo tempo que caminha, o cavalo traz consigo o peso, “como um corpo
pesado sob as aguas”. Exercendo uma agdo pesada, no inconsciente, a inspiragao
transita entre o leve e o pesado, entre o ar e a terra, diante da dgua, oscilando entre
opostos rumo ao equilibrio da escrita: “Movimento pausado, movimento leve”.

Da aproximagdo sonora entre “pesado” e “leve”, o trabalho poético demonstra ser
cercado de mistério e dissonancias rumo a um equilibrio, o encontro do poeta consigo
mesmo. Nessa tentativa, pela escrita, o sujeito reconhece a energia de um movimento
que € leve, etéreo, mas também pesado diante das dguas.

As aguas, entre profundas, desconhecidas, fugidias, misteriosas, limpidas, bravias
ou refrescantes, sdo o espaco por onde a construcdo da subjetividade se dia. Em
liberdade e plenitude, assimilam em si o dom da palavra como revelacdo diante do
movimento do cavalo, entre leveza e peso, movimento simbolizado por “Ave”: “Ave
maior em voo compassado”. Independentemente do peso e do tamanho, o voo da ave,
conquistando os ares, toma pelo ar o compasso, o0 movimento ritmado da escrita, que
enfrenta desafios.

Ambiguo, o movimento dos cavalos trespassa da dgua a terra, comparado com a
dgua assimilada em sonho, a terra perfaz-se na imagem “Os cavalos da ilha”. O
movimento dos cavalos atribuidos como pertencentes a ilha sinaliza o aspecto maternal
de desdobramento e aconchego nessa animalidade. Ainda que selvagens, esses cavalos
rompiam limites e transitavam entre terra e dgua, exercendo ndo apenas uma energia
criativa sobre a palavra, mas, sobretudo, a coragem e a liberdade que a imagética do

cavalo carrega. Sobre a imagética da ilha, recorremos a Gilbert Durand:

A insularidade seria uma espécie de “Jonas” geografico: para alguns
psicanalistas € este engrama da ilha que chegaria para separar
psicologicamente a Irlanda catdlica do “continente” inglés e
protestante. Porque a ilha é a “imagem mitica da mulher, da virgem,
da mae”. [...] Esta vocagdo do exilio insular ndo seria mais que um
“complexo de retiro” sindnimo de regresso a mae. (DURAND, 2002,

p. 240).

Velozes e acolhedores, os “cavalos da ilha” denotam a protecdo das palavras que

inspiram o eu lirico. Mediante o cuidado da criacdo, o gesto de inspirar confere a esses



161

cavalos a leveza de seus movimentos diante da 4gua, ainda que se trate de movimentos
abruptos e de enfrentamento do destino.

Corajosos, esses cavalos rompem o infinito, movem-se com liberdade, sem perder
de vista a esfera criativa que acolhe as palavras em um manto de salvamento diante do
caos, mesma assimilacio que se observa na ilha diante das tormentas. A ilha serve como
aconchego, protecdo e sobrevivéncia diante do mar bravio.

Como cavalos adaptados tanto a terra como ao mar, sdo mestres em descobertas
infinitas, as descobertas que somente a palavra desperta no eu lirico. Nesse rumo, ele
reporta-se a uma esfera intima que o conduz ao retiro necessério diante da 4gua violenta
e cadtica, inspirando-se nos “cavalos da ilha”.

Muiltiplos e libertos, os cavalos desdobram-se diante da criatividade em “grandes
areais ensolarados”, remetendo a luz o conhecimento e a conquista da inspiragdo que se
desperta diante do peso e da leveza. A luz é denotativa da palavra e do saber: “Seja
como for, parece na verdade que o sol significa antes de tudo luz, e luz suprema”
(DURAND, 2002, p. 149).

Ainda na esfera do sonho, o eu lirico imbui-se do corpo, que transpde o si mesmo,
ampliando a simbdlica da liberdade e do espaco que se transpde por meio da
criatividade. Inebriado pelo sonho, o oficio poético vai além do corpo e conquista a
vivéncia entre o ser € 0 no ser.

Portanto, o que era do sujeito, do cavalo, descansava, e o que dele ndo era atingia
a vitéria da separacdo, unia o que rompido estava por meio da palavra, que une e
equilibra as forcas antagonicas do cavalo. Comparado a leveza da ave, mas também aos
movimentos de um corpo pesado que se sobrepde as dguas, a animalidade do galope
assimila-se a uma caminhada vinculada a sonhos ancestrais, oriundos de estruturas
profundas que se repercutem na imagem “areais”.

Na terra repousam a ancestralidade e a ligacio do homem com suas origens; dali
brota a vida como um exercicio continuo. Desse modo, a palavra perfaz-se como uma
energia criadora que rompe estruturas arcaicas e alcancga, da terra ao ar, a descoberta da
criatividade pela imagem do cavalo que se move entre dguas, ilhas e areais.

No canto 11, o exercicio da poesia é representado pelo cavalo, em seu corpo e
animalidade. O poeta e o cavalo realizam uma parceria a partir do casco, da

proximidade e intimidade entre ambos e do compartilhamento da visdo: a animalidade



162

do eu lirico, entre o fogo e a dgua, parte, a partir do cavalo, rumo a descoberta de uma

palavra eterna:

11

Cavalo, halo de memdria, guardo-te no peito
Sobre esta grande artéria

Fonte de vida e alento que sustenta

Amor de madurez e adolescéncia.

Cantando-te sou teu corpo e tua nudez.
E ombro a ombro seguimos a alameda
Casco de dor num caminho de sol

E labareda, indivisivel 4gua
Obrigando-me a ver o que tu vés.
(HILST, 2017, p. 180).

Cantado em duas estrofes, “Cavalo” € evocado como parte da inconsciéncia do eu
lirico. Como um “halo de memoria”, que persiste no corpo do poeta e o constitui
criativamente, ¢ “grande artéria”, “Fonte de vida” e “alento que sustenta”, vinculado a
luz que desvela a sabedoria e a vida, entre a “madurez e adolescéncia”.

Em rimas toantes, “sustenta” e “adolescéncia” exercem uma aproximagao sonora
que reverbera a poesia em Ssi como uma energia que traz inspiracdo a vida, como
aconchego e alimento, fazendo com que o tempo transite em infinitude; entre a
juventude e a velhice, a poesia preenche-se no tempo com base em uma totalidade. A
nudez, diante do exercicio criativo, denota a imaginacdo que ndo ganhou forma ainda,
ao passo que corpo indica essa forma.

Tomada como uma energia brilhosa, a memdria reverbera nesse canto como uma
via de assimilacdo do eu lirico com a criatividade e a inspiracdo. A animalidade de
cavalo se faz fremente como o pulsar do sangue nas veias, sendo guardado no peito do
sujeito e na engenhosidade de sua vida. Como uma “Fonte de vida”, “Cavalo” indica o
que prevalece diante do tempo e da memoria da transitoriedade da voz lirica.

Em etapas da vida distintas e dissonantes, “madurez” e “adolescéncia”, assim
como o cavalo e a poesia, tangenciam um amor que persiste diante da criatividade como
uma animalidade incerta, mas fulgurante e indomdavel. Dessa maneira, guardado no
peito, “Cavalo” transpde os limites do tempo e eterniza-se, tanto em passado, presente e

futuro como em criatividade e inspiracao.



163

Diante da memoria, que resguarda o aspecto cronolégico em uma esfera primeira,
anterior ao entendimento do homem, a imagem do “Cavalo”, atribuido como um halo,
remete-nos a iluminagdo enquanto uma fonte de sabedoria e de discernimento diante do
caos. Fonte de inspira¢do, mas, a0 mesmo tempo, um guia para a verdade absoluta, a
animalidade selvagem do cavalo imiscui-se aquilo que é digno de ser rememorado

infinitamente pelo eu lirico em sua criatividade:

Portanto, o isomorfismo do sol uraniano e da visdo suscita sempre
intencdes intelectuais, sendo morais: a visdo indutora de clarividéncia
e sobretudo de retiddo moral. Em 6ptica o raio luminoso é direto e
direito em toda a acepcdo destes termos. A nitidez, a instantaneidade,
a retidao da luz sdo como a soberana retiddo moral. (DURAND, 2002,
p. 153).

Dessa maneira, o fato de o cavalo, simbdlico da poesia inspirada por uma forca
abrupta, selvagem, ser denotado como uma ilumina¢do da memoria traz a tona a
memoria que se repercute no tempo como uma manifestacdo da verdade e da pureza.
Via para o equilibrio entre tudo aquilo que o sujeito lirico teme, “halo de memoria”
reverbera no tempo como um escudo protetor da criatividade da poesia, discrepante da
desordem da cronologia.

Sob o aspecto de iluminacdo, o cavalo, vinculado a luz, remete as imagens
fugidias da memoria, que transitam, oscilantes, entre imaginacdo e realidade, ainda que
essa imaginacdo seja clarificada por vivéncias absolutas. Assim, no peito do poeta
permanece a memoéria de tempos totais, revigorantes e inspiradores da palavra
fortalecedora da poesia, que revela e acalenta, como uma luz, o tempo integrador do
homem com sua transitoriedade.

O eu lirico associa sua escrita como um gesto que envolve sangue, vida e dor. Por
meio de artérias, a palavra realiza-se em versos como uma fonte de vida, de satisfacdo e
de existéncia plena. Nesse rumo, o oficio criativo repercute na palavra, sobretudo, nos
movimentos de sua realizacdo, os mesmos movimentos do cavalo, que persiste em sua
liberdade e em algo selvagem, isento de regras.

Como “grande artéria”, o ardor da palavra inebria-se por toda a esséncia criativa e
pelo corpo do poeta, unindo-se a ele em estruturas profundas e misteriosas, cujo transito

€ escoante e fulgaz. Unindo o corpo, a mente e sua criatividade, a artéria da palavra



164

enaltece-se pelos movimentos iluminados e verdadeiros do cavalo, que coexistem com
uma poesia que liberta a si e o poeta.

O canto traz, na segunda estrofe, a voz em unidade com o cavalo e seu oficio,
sendo o cavalo, como denotativo de criatividade, o corpo e a nudez inocente do poeta.
Seguem ombro a ombro, lado a lado por uma alameda e partilham o casco, pois o eu
animaliza-se durante sua caminhada poética, coexistindo fogo e dgua, vendo o que o
cavalo vé em uma esfera infinita e atemporal. Sobre essa transitoriedade que envolve a
temdtica da animalidade, assim discorre Giorgio Agamben em O aberto: o homem e o

animal:

O animal €, simultaneamente, aberto e ndo aberto — ou melhor, nio €
nem uma coisa nem outra: é aberto em um ndo-desvelamento que, por
um lado, o atordoa e desloca com tremenda violéncia para o seu
desinibidor e, por outro, ndo desvela de modo algum como um ente, o
que contudo o mantém tdo envolto e absorvido. (AGAMBEN, 2017,
p. 94-95, grifo do autor).

Por meio do canto, o eu lirico familiariza-se ainda mais com o cavalo em seu
aspecto de criatividade selvagem, faz parte dele e de sua intimidade: “Cantando-te sou
teu corpo e tua nudez”. Enrodilhado ao cavalo, o sujeito lirico entoa a penetragdo em
uma esfera desconhecida para muitos e assimila ao cavalo um aspecto
antropomorfizado, o da nudez. Ser a nudez do cavalo simboliza a interioriza¢cdo na
esfera mais primitiva de uma animalidade, ou seja, seu aspecto mais selvagem e pleno.

Ser o corpo e ser a nudez denota a esséncia conquistada e unificada. Diante da
simplicidade e ternura que envolvem os aspectos mais primordiais de um ser, o corpo e
o nu, a criatividade realiza-se em movimentos de conquista e de conhecimento daquilo
que € mais raro.

Emprestando sua pele e suas artérias para o oficio poético, o sujeito lirico entrega-
se sem limites a palavra e rompe com qualquer limite. Trata-se de uma transgressdo de
convengdes e parametros a fim de que se exerca, por meio do corpo e da ousadia do
poeta, a palavra selvagem, que vem bruta, mas que traz o significado mais profundo,
infinito e libertador da poesia.

Assimilar a esséncia profunda do cavalo revela, ainda, o poeta entregar-se, sem
resistir, a uma transformacao abrupta de si, ou seja, transformar-se em sua fonte de

inspiracdo e criatividade, o cavalo. Vivenciando suas memdrias, o eu lirico preexiste



165

diante do que ha de mais selvagem na animalidade e com ela compartilha vivéncias
antigas.

Em seguida, o sujeito segue “ombro a ombro” com o cavalo e denota sua
familiaridade com o animal. Como se fossem um sé, o poeta e o cavalo seguem em
caminhada, descobrem juntos a palavra, protegem-se do tempo e exercem o oficio da
criatividade e da inspira¢do, comungando da ancestralidade do tempo.

Em “Casco de dor num caminho de sol”, o sujeito canta como ¢ ardua a
caminhada do cavalo que se evoca na memoria, em uma trajetéria de existéncia
completa diante do tempo, que nao € corroido devido a sua proeminéncia no infinito. A
luta do selvagem diante do natural, ou seja, do cavalo com o sol, diante de sofrimentos e
entregas, reporta a inspiracdo que traz no tom do cavalo o movimento da cavalgadura,
oscilante, mas continua em energia e persisténcia.

A imagem ‘“num caminho de sol” repercute a esfera do conhecimento e da
iluminacdo, que discerne presente de passado e de futuro, mas que retoma a memoria da
palavra e da criatividade, que se expandem na infinitude, no “caminho”. Incerto, porém
iluminado pelo sol, a verdade de ‘“halo de memoria” perfaz-se como inspiracido e
salvaguarda o fato de ser guardada no peito do poeta, no primeiro verso.

A imagem da criag@o pela palavra sustenta uma poesia grande, imatura e distante:
“Amor de madurez e adolescéncia”. Diante de seu “Casco de dor num caminho de sol”,
0 peso da poesia é como um cavalo, assemelha-se ao porte desse animal vigoroso e
aterrador. Estar com esse cavalo é percorrer fogos, pedras e dificuldades. Para o
processo criativo, a imagem “Casco” sinaliza a condi¢do de estar no limite de algo, sem
protecdo. Assim, ferra-se uma animalidade, ao se encontrar sob pressdo diante do ato
criador, cujas visceras e carne sdo intensificadas na chegada do principio do fim.

Como um ciclo cadenciado, a cavalgadura da animalidade mistura os elementos,
transita entre o fogo e a agua. Por meio de “labareda, indivisivel dgua”, o sujeito
assinala a congruéncia que se encontra no gesto criativo do cavalo e seu casco. Um
sofrimento que repercute no fogo a luta do cavalo com seu movimento, € o solo indica o
qudo 4rduo é o caminho percorrido pelo poeta para o alcance da inspiragdo e de sua
revelagdo na palavra.

No ultimo verso, “Obrigando-me a ver o que tu vés”, o sujeito canta sua profunda

unido com o cavalo, sentindo seu corpo e sua nudez em esséncia. Pelos caminhos da



166

memoria, poeta e cavalo transitam em cavalgamento entre palavras e criatividade e
formam, um s6, a unido entre a inspiracdo e a escrita de versos. Portanto, o oficio da
poesia € intrinseco ao cavalo e sua criacdo, é um oficio que arde por existir em
totalidade diante do tempo e da memdria. Ao celebrar a criagdo poética da intimidade
com a palavra, que é o cavalo que lhe pesa, o eu lirico intensifica sua alegria pela
inspiracdo, concentrada na imagem de um animal tdo vigoroso € misterioso quanto a

poesia.

4.3 “Teu cavalo cego” e “Cavalos negros” entre as palavras

O canto XX de Cantares de perda e predilecdo (1983) traz nas imagens ‘“cavalo
cego” e ‘“cavaleiro” a criatividade como uma forca que preenche a palavra tanto de
encontro como de dissolucdo. Lado a lado, ambas as imagens indicam, por um lado,
uma animalidade que liberta o selvagem e abrupto e, por outro, a fuga e a finitude.
Todavia, o eu lirico, “cavaleiro”, marcado como género masculino, abarca a
animalidade de “cavalo cego” e o acolhe, recebendo as palavras.

Elementos de animalidade perfazem-se na imagem do cavalo com um porte
soberbo, tendente a liberdade, com a presenca de patas e de fugacidade. No entanto, o
medo presente nos cavalos, o fato de assumir-se rendido ao tempo e a morte, faz com
que a animalidade se antropomorfize, transformando-a em cara, medo e entrega a
golpes. Como na Guerra Santa, o poeta, sendo “tua cruzada” diante da ag¢do da palavra e
da criatividade, simboliza a disputa e o disputado, a conquista e o conquistado, como

denotativos da ambiguidade que se perfaz no oficio da poesia.

XX

Soberbo

Libertas sobre o meu peito
Teu cavalo cego.

E pontas e patas

Tentam enlacadas
Furtar-se as dguas

Do sentimento.

Suja de espadas
Golpeada em negro



167

Sou tua cara e medo

Teu cavaleiro

Teu corpo

Tua cruzada.

(HILST, 2017, p. 367).

Em quatro estrofes, grafadas em sua maioria uniformemente, a excecdo de uma,
com versos dispostos de forma oscilante, o movimento do cavalo cego, incerto e
temeroso € desnudado por uma cadéncia que tende a ser regular; notamos, porém, o
estender-se da liberdade. O primeiro verso, “Soberbo”, caracteriza em cavalo o fato de a
ele estarem sendo dirigidos o canto e a descricdo do eu lirico. Eis um aspecto de
animalidade que confere a astucia e a altivez do cavalo, em seu porte e presenca.

No segundo verso, mais estendido graficamente que os demais, o sujeito canta a si
mesmo em tom de liberdade: “Libertas sobre o meu peito”. O sujeito penetra sua
interioridade por meio de uma imagem que o situa em intimidade, com presenga de
pronome possessivo. Ao dirigir-se a cavalos por meio da segunda pessoa do singular, a
voz lirica assume uma proximidade com sua metade, buscada e ansiada.

A entrega de sua esséncia, “o meu peito”, assinala ndo apenas rendic¢do total ao
outro, mas sua similitude com o compartilhar do sofrimento da palavra. No préximo
verso, “Teu cavalo cego”, a poesia ¢ tomada como uma forca selvagem, livre, vaidosa e
misteriosa. Em caminhos de incertezas, o outro € cantado pelo sujeito como aquele que
possui em si um cavalo cego.

A vaidade é apreendida ndo apenas na figura do cavalo, mas também do outro
buscado pelo eu lirico. Quando o sujeito convida o outro a nele libertar “Teu cavalo
cego” em seu peito, entrega-se ao oficio da palavra em sua plenitude, tornando-se
passivel, inclusive, de anular-se rumo a uma esfera maior, a esfera da criacdo. Realizar
dentro de si as incertezas e os mistérios da palavra do outro € um gesto mais que de
acolhimento, mas de exercicio pleno de uma subjetividade vinculada aquilo que é
desconhecido.

Ainda que seja cego, o cavalo tem sua esséncia de animalidade; a errdncia e suas
incertezas em transitar pelo desconhecido libertam a for¢a implacédvel de se situar diante
do tempo, rendendo-se e impondo-se. Acerca da cegueira, notamos a auséncia de luz e
de esclarecimento, apesar de os mitos demonstrarem que ser desprovido de visdo €

passivel de alcance do futuro.



168

De acordo com Gilbert Durand, “[...] um olhar se imagina sempre mais ou menos
sob a forma de olho, mesmo que fechado. Seja como for, olho e olhar sdo sempre
ligados a transcendéncia, como constatam a mitologia universal e a psicanalise”
(DURAND, 2002, p. 151). O oriculo, na mitologia grega, tornado presente em Tirésias,
ensina-nos, nessa figura mitica, que o fato de ser desprovido de visdo possibilita acessar
os limites do tempo e antever o futuro. Nesse sentido, o tempo vindouro distrai-se com a
visdo plena, é necessdria a perda da visdo para assimilar outras esferas temporais. A
cegueira seria a via de acesso a adivinhacdo e a contemplacdo de um tempo que ndo se
encerra em presente, passado ou futuro.

Desprovido de visdo, Tirésias antecipava acontecimentos € ndo era corrompido
pelo mundo sensivel. Outra figura mitica também teve seu destino vinculado a visao,
Orfeu. Seu olhar para trds, para o passado, em vias de seguir seu presente rumo a um
futuro, impossibilitou que sua amada fosse plenamente resgatada do Hades. Prenhe do
mundo sensivel pelo olhar, Orfeu anula sua luta para recuperar o amor com a visdo e
desafia as divindades. Desse modo, a cegueira, a auséncia do olhar, é simbdlica de
acesso a esferas atemporais, ao futuro e a liberdade.

Nessa nuance, “cavalo cego” ¢ uma imagem que indica uma liberdade plena, que
evoca a poesia como uma manifestacio de mistérios que vao além de uma esfera
temporal. Anulada de presente, passado ou futuro, a palavra poética, mesmo incerta,
errante, cega, antevé o futuro e repercute no presente sua transformagdo, como um
ordculo.

Adiante, a liberdade perfaz-se como uma energia implacavel e intensa em “pontas
e patas”. Transitando entre a fuga e a presenca insistente, os cavalos negros marcam sua
presenca pela cadéncia de uma velocidade que progride rumo ao infinito. Trata-se de
uma tentativa de fugacidade e de alcance da autonomia diante do tempo, rompido, ainda
que seja enlacado. Assim, pontas e patas fogem, exercem suas liberdades, em um
espaco oscilante e ambiguo, conferido pelo elemento dgua.

Os versos finais da primeira estrofe, acerca das pontas e patas, “Tentam enlacadas
/ Furtar-se as aguas / Do sentimento”, indicam, nesses aspectos inerentes aos cavalos
cegos, a possibilidade de os cavalos tentarem, mesmo presos, ir além, deixando de
cumprir algo que seria de sua responsabilidade, ou seja, partes entregues as “aguas / Do

sentimento”.



169

O fato de fugir do elemento dgua indica a resisténcia do eu lirico em embrenhar-se
na esfera da afetividade, tomando-a como um desconhecido que amedronta e que
desperta seu aspecto selvagem e liberto. Dessa maneira, prevalece sua energia fremente,
com a forga e presenca de suas patas, com o som e ritmo que vincula a esséncia de sua
subjetividade ao enfrentamento de uma condi¢cdo que o atordoa, a cegueira de cavalos
que partem sem medo para a revelagcdo da palavra.

Estando enlagcadas, as pontas e as patas transitam entre a liberdade e o
cerceamento, pois ndo fogem propriamente do elemento dgua, mas tentam executar a
referida fuga. Nesse rumo, o elemento dgua opde-se a cegueira dos cavalos. Como
simbdlica do reflexo, as dguas clareiam suas sombras, a0 mesmo tempo que as turvam.
Mas o reflexo, seja claro, seja escuro, nitido ou fugidio, persiste na simbologia das
aguas. Pelo reflexo de sua prdopria imagem na dgua, Narciso findou-se, enganado por
uma cépia de si que nele despertou o amor. Também nas dguas, Ofélia entregou-se a
morte. Entdo, a d4gua tem aspecto mortal e terrificante.

No entanto, a 4dgua traz consigo a simbolica da purificagdo: “Purificar-se ndo ¢é
pura e simplesmente limpar-se. E nada autoriza a falar de uma necessidade de limpeza
como de uma necessidade primitiva, que o homem reconheceria em sua sabedoria
nativa” (BACHELARD, 1997, p. 147).

O “cavalo cego” liberto possibilita que o elemento d4gua remonte a um aspecto de
pureza, pois, mesmo na auséncia de luz e discernimento, o conhecimento torna-se
proficuo pela 4gua que oscila entre o visivel e o profundo, turvo: “Essa dgua lustral tem
imediatamente um valor moral: ndo atua por lavagem quantitativa mas torna-se a
propria substancia da pureza, algumas gotas de dgua chegam para purificar um mundo
inteiro[...]” (DURAND, 2002, p. 172).

Na segunda estrofe, o eu lirico envolve-se em “espadas” e assume ser “Golpeada”.
Assimilado a uma feminilidade que se refere a si como detentora de uma nuance de
sujeira e golpe, um golpe que se associa, pela cor, ao mistério de “cavalo cego”, o
sujeito lirico reverbera uma criatividade que alcancga os limites do infinito.

Mesmo com ferimentos, auséncia de luz e de cor, a esséncia, o sangue da voz
lirica aproxima-se de uma liberdade que deseja ter o cavalo cego como detentor de suas

ardéncias. Em prol de manter livre a animalidade desse cavalo, o eu entrega-se a palavra



170

e ndo se incomoda de render a prépria vida em troca da plenitude do cavalo cego da
metade a quem canta os Versos.

Nesse sentido, o sujeito, além de entregar sua esséncia criativa mais profunda e
intima, seu sangue, em 4dguas turvas, se “Suja de espadas / Golpeada em negro”, pela
vida do “cavalo cego” da inspiracdo, cujo movimento € livre e incerto, como o proprio
cavalo. A voz lirica traveste-se de faces multiplas que satisfazem a existéncia dessa
animalidade.

A terceira estrofe, em verso unico, “Sou tua cara € medo”, indica no oficio da
escrita um aspecto antitético, oscilante entre a coragem e a auséncia da mesma. Ao
passo que a inspiracdo tem a voz de quem a detém, tem, ainda, a nuance do
desconhecido, que depende da negacdo do enfrentamento para se sublevar. Assim, o
sujeito lirico assume para si o desafio da linguagem, que evoca a necessidade de possuir
uma cara que a assuma em suas angustias superadas, coragem detida pelo eu que se
sacrifica entre espadas, golpes e vivéncia com dguas misteriosas.

Ja a ultima estrofe canta o fato de o sujeito lirico reconhecer-se como uma
propriedade da inspiracdo exercida pela animalidade do “cavalo cego”. Enquanto “Teu
cavaleiro / Teu corpo / Tua cruzada”, a criatividade contempla uma triade que se une no
intento de abarcar a liberdade e o selvagem de um cavalo que urge por liderar
empreitadas temiveis, em tom de facanha.

Unindo-se ao cavalo cego, o sujeito torna-se, primeiramente, cavaleiro, forma um
s6 corpo e domina a animalidade errante. Vive seu corpo em simbiose e parte com o
cavalo rumo ao desconhecido, cruzada, rompendo sua individualidade em direcdo ao
entendimento do outro para conquistar, na escrita, as tensdes do exercicio de versos.

A conquista da palavra estd também vivaz no eu lirico de outro canto dessa obra,
o XXIV. A imagem dos cavalos negros repercute a simbdlica da busca pela inspiragdo,
exercida no erotismo da procura por pegadas atribuidas a figura do poeta. Ao mesmo
tempo atrativo e repulsivo, o movimento da escrita equipara-se ao do cavalo, cujo
aspecto selvagem transita da liberdade ao cerceamento, da ferocidade, em “repulsa”, ao
doméstico, em “pegada”.

Atracdo e repulsa perfazem a construcdo desse poema. Os cavalos, incertos e
firmes, calcados no chiao, mas também &geis, certeiros e além da terra, sdo animais que

oscilam entre o tempo e a morte, firmando suas patas em trotes e gestos ritmados



171

aproximdveis do erotismo de cavalgadas. Em suas patas, o tempo € rompido, e unem-se
distancias com rapidez, ao passo que as cadéncias do cavalo inauguram caminhos e

emergem possibilidades desconhecidas.

XXIV

Cavalos negros
Entre lencéis e abetos.
E machetadas as cartas

Repulsa e gosma
Entre as palavras.

E listras
Desejo
Pas

E leopardos de gelo
Entre a m6 e o pelo.

E ainda assim
Altura, forquilha, tranco

Teu 6dio-amor
Procura minha pegada.
(HILST, 2017, p. 369-370).

Neste poema, notamos estrofes e versos curtos, similares ao trote do cavalo, que
marca o chd3o com uma precisdo similarmente firme, leve e rdpida. Oscilando,
ritmicamente, ora em trés, ora em dois versos, com o eco do /t/ e do /s/, o poema denota,
desde a primeira estrofe, o som preciso e constante emitido pelo cavalo em trote nas
palavras: “Cavalos negros”, “Entre”, “leng6is”, “abetos”, “machetadas” e “as cartas”.

A movéncia é rdpida na primeira estrofe, pois € cantada em trés versos que se
estendem uniformemente no plano grafico. O poema é prenhe de descri¢des de imagens
que se perfazem mais em substantivos, adjetivos, pronomes, conjungdes e advérbios do
que em verbos — apenas um verbo marca o movimento definitivo da cavalgada,
“Procura”.

“Entre lengdis e abetos”, a imagem ‘“Cavalos negros” oscila em um espaco
impreciso e deixa “machetadas as cartas” no oficio de versos. Trata-se de uma

localizacdo que € denotativa da tranquilidade e do aconchego de encontros amorosos

rumo a ruptura com o tempo cronolégico.



172

O tempo ¢ anulado e eternizado pelo erotismo na imagem “lengdis”, que,
marcados no plural, indicam o fato de serem diversos, multiplos ou infinitos. Nesse
sentido, a imagem “‘as cartas”, manifestacdo da palavra poética que fortalece o verbo, o
exercicio da memoéria e da subjetividade e da penetracio em uma interioridade
desconhecida, encontra-se nessa primeira estrofe em ambiguidade. E ameacada,
golpeada por uma faca mateira que a destroga, rumo a descoberta de algo impreciso,
contrdrio a ordem da palavra que eterniza e humaniza. E, além disso, uma imagem que
transcende o fim, pois o papel € a consequéncia, a continuidade, o resultado de “abetos”
que outrora foram machetados para dar origem a um infinito depdsito de palavras.

Na segunda estrofe, em decorréncia de sua finitude e continuidade, a palavra
poética entrega-se a uma condicdo de efemeridade: “Repulsa e gosma / Entre as
palavras”. Os gestos de repreensdo e desejo oscilam na imprecisdo do movimento do
fazer poético.

Coexistem atracdo e distanciamento, pois, ao passo que a palavra se aproxima da
criacdo, também se distancia, devoluta, formando afastamento, “Repulsa” e uma
elasticidade imida que une, impregna, em “gosma”. Dessa maneira, o oficio da palavra
poética € cantado sob a égide do erotismo, cujas for¢as opostas se complementam, e da
criatividade, que € infinita e persiste no tempo.

A terceira estrofe, assim como a primeira, ¢ marcada por trés versos, sinalizando o
retorno de um cavalgamento exercido pela imagem “Cavalos negros” de um modo
trotado intenso, selvagem. Cantada em quatro palavras, “E listras / Desejo / Pas”, a
terceira estrofe intensifica o jogo erdtico da animalidade em congruéncia com a
antecipacdo de uma outra animalidade, que se fard presente na estrofe a seguir,
“leopardos”.

A imagem “listras” indica que a inspiracdo se assimila ao selvagem. Ao mesmo
tempo que € um dom livre, o gesto de lidar com palavras denota ndo s6 o aconchego dos
pelos, mas também o acesso ao desconhecido, que confere curiosidade e percepcdo de
algo que traz transformacdo.

Nesse aspecto, o desejo pela palavra é cantado em partilha. Ha tanto o sentimento
da falta pelo que ndo possui, a busca pela criatividade, como h4, ainda, a finitude que
lacera o oficio criativo, em “Pé4s”, que encerram o destino, sepultando ou guardando

algo em uma profundidade terrena.



173

Mais uma vez, o poema canta a animalidade em dois versos: “E leopardos de gelo
/ Entre a m6 e o pelo”. A sonoridade conferida pela rima, que aproxima ritmica e
semanticamente as imagens “gelo” e “pelo”, alude a estrofe anterior e constréi uma
animalidade que assevera em “pelo” ndo apenas “Cavalos negros”, mas também
“leopardos de gelo”.

Animalidades distantes, porém equiparadas como simbdlicas de uma inspiracao
movente que converge sentidos opostos, cavalos e leopardos exprimem, distintamente,
em “negros” e “gelo”, o escuro e o claro, o mistério ¢ a revelacdao, o desejo ¢ a
conquista. Mediante esse antagonismo, a inspiracao € algo passivel de ser apreendido
nao s6 em palavras, mas também em sons, pois tanto “negros’” como “gelo” aproximam-
se pela opacidade de /e/, mesma opacidade que se circunscreve no gesto da escrita, pois
remete a uma esfera desconhecida, cujo destino nao € pré-determinado no tempo.

Assim como os cavalos, os leopardos caracterizam-se por um movimento
selvagem, mas encantador, robusto e erdtico. Entretanto, vivazes e a espreita,
diferentemente dos cavalos, os leopardos sdo mamiferos carnivoros dotados de garras e
mordedura, trazem em suas patas a morte e a fome implacdveis por serem cagadores,
predadores de outros animais, dentre eles, os cavalos.

A imagem “leopardos de gelo” simboliza uma criatividade que se realiza nao
somente na animalidade, mas, ainda, no oficio talhado da escrita, “Entre a mo e o pelo™.
Nessa conjuntura, a inspiracdo € selvagem, liberta, constréi-se em “pelo”, mas o eu
lirico exercita seu dominio, amolando-a, “a mé”, como os leopardos sendo equiparados
a um instrumento cortante, pontiagudo, temido e que urge por cautela.

A animalidade transita entre o selvagem e o perigo, o fascinio, a atragdo e a
repulsa. Nessa nuance, a imagem “leopardos de gelo” contempla ndo somente uma
multiplicidade, sinalizada no emprego do plural, mas a presenca de um elemento, a
dgua, em estado sélido. Eis uma marca de que essa imagem transita na memoria de um
passado que, no tempo da inspiracdo, remete a outrora e vivifica algo de mortudrio e
frio.

Ainda que com pelos, “leopardos de gelo” traz a ambiguidade de um selvagem
que permanece no rememorar em pelos, garras e dentes afiados, conservados no tempo,
estendidos entre espacos e proeminentes na atemporalidade. Todavia, tais leopardos nao

exercem mais liberdades e movimentos, foram talhados pela conservacao daquilo que ja



174

existiu, sdo revigorados como uma presenga que assinala um passado revivido, o espagco
da memdria criativa que € passivel de modificacdo pelo exercicio da palavra lirica.

Eis uma imagem que se soma a “Cavalos negros” no sentido de complementagao
daquilo que circunda o oficio do poeta pela palavra, que coabita, em esséncia criativa, o
aspecto selvagem tanto dos cavalos quanto dos leopardos em forga, vigor e gana por
realizacdo de desejos instintivos. Assim, o gesto da escrita € autbnomo e preexiste em
si, independentemente da vontade do eu lirico; € uma necessidade pontual, além de
qualquer entendimento, ainda que haja o aperfeicoamento da palavra, denotada por
“leopardos de gelo”, instrumentalizados por “Entre a mé e o pelo”.

Em seguida, a quinta estrofe, também com dois versos, descreve que, mesmo com
o exercicio da voz lirica de talhar a palavra, o desafio da inspiragdo vai além,
sobressaindo-se em ‘““Altura, forquilha, tranco”. O movimento de “Cavalos negros” ¢
livre e independe do desejo do eu de assimilar palavras, pois “tranco” assinala a
veemeéncia com que os cavalos exercem sua forca e energia diante de limites que nao
reconhece, alcancando esferas altas, desafiantes e consideradas impossiveis, a
“forquilha” que ¢ rompida por um cavalgamento intensificado na palavra criativa.

Portanto, os ultimos dois versos da estrofe final, “Teu 6dio-amor / Procura minha
pegada”, cantam a procura pela palavra imbuida de uma significacdo oscilante,
transitéria e ambivalente. Pela primeira vez nomeada, a metade do sujeito lirico, para
quem ele direciona os versos, intensifica na animalidade uma energia que traz consigo a

antitese “6dio-amor”, que unifica, por hifen, for¢as antagdnicas:

O homem, pois, tendo saido das cinzas dos Titas, carrega, desde suas
origens, um elemento do mal, a0 mesmo tempo que um elemento
divino, do bem. Em suma, uma natureza divina € um conflito interior
radical. Nos intervalos do éxtase e do entusiasmo, o dualismo parece
desaparecer, o divino predomina e libera 0 homem de suas angustias.
Essa bem-aventuranga, todavia, passada a embriaguez do &xtase e do
entusiasmo, se evapora na triste realidade do dia-a-dia. (BRANDAO,
2005, p. 259, grifo do autor).

Ora distante, ora aproximado, ora repulsivo, ora atrativo, o gesto da escrita
perpassa a criatividade como um elemento que tem no unico verbo do poema,
“Procura”, a via para a agdo da palavra, uma palavra que ¢ apascentada por descri¢des

ora estaticas, ora em movimento, polarizadas por “6dio-amor”.



175

Assim, “Cavalos negros” e “leopardos de gelo” simbolizam uma escrita selvagem,
com dons desconhecidos e apaixonantes, que desperta medo e fascinio em quem por ela
€ possuido. A palavra, cantada em tnico verbo, mas com a veeméncia de sons, ritmos e
cavalgamento, é configurada como uma energia que, mesmo sendo modificada,
transformada, carrega em si transitoriedade e ambivaléncias e d4 acesso a esferas
infinitas, imortais.

O verso final, “Procura minha pegada”, canta a palavra como uma fera selvagem,
impossivel de ser amansada, desconhecida e firme, que persegue a esséncia criativa e
intima do eu lirico, Unico portador do instrumento que revela o que de desconhecido e
misterioso ¢ atribuido a palavra, ora “Cavalos negros”, ora “leopardos de gelo”. Trata-se
de uma procura incessante, continua, eternizada pela tensdo entre a liberdade do animal
e o aprimoramento do homem, com sua técnica, “Desejo”, “Pas” e “Entre a md e o
pelo”™.

Assim como Orfeu, cuja lira amansava os animais mais bravios, o poeta tem o
dom de apascentar feras e de transcender-se no tempo com seu canto. Acerca dos
atributos dessa divindade, diz Junito de Souza Branddo: “Orfeu [...] tem poderes de
encantar e dominar os animais selvagens” (BRANDAO, 2005, p. 154).

A musica emitida por Orfeu fazia as Fuarias chorarem: “Sua maestria na citara e a
suavidade de sua voz eram tais, que os animais selvagens o seguiam, as arvores
inclinavam suas copadas para ouvi-lo e os homens mais coléricos sentiam-se penetrados
de ternura e de bondade” (BRANDAO, 2005, p. 141).

Ao exercer o oficio da linguagem, do canto, o poeta, no Gltimo verso, domina a
animalidade de cavalos e de leopardos e transforma o destino de “abetos”. De posse da
artimanha de machetadas, de pids e de md, o poeta executa sua criatividade em uma
palavra que se aprimora rumo a atemporalidade. Acalmando animais selvagens e tendo
neles uma inspiracdo, a palavra perfaz-se do caos, do espagco natural rumo a uma
continuidade.

No enfrentamento da animalidade presente nos cavalos e nos leopardos, o eu
lirico empreende a conquista da palavra e fortalece-se no entendimento da inspiragdo.
Como uma forca fremente e indomével, que urge, também, pela criatividade exercida
pelo entusiasmo do poeta, a palavra vai além de qualquer esfera temporal e acessa

estruturas profundas da memoria.



176

Diante dessa conjuntura, a voz lirica canta seu poder perante o gesto de escrever.
Estendendo-se no tempo e no espaco, eterniza-se, deixando suas marcas, “minha
pegada”, e provoca, na inspiragdo, a procura por aquele ser Unico que a eternizaria, o

poeta.

4.4 O ser “mais pelo” e o “continuar a caminhada” pela identificacio em si da

animalidade

O canto lirico vincula-se a espacialidades, pressentidas ndo apenas na estruturacao
visual de versos e estrofes, mas nos sentidos assumidos pelas imagens poéticas. Sao
imagens que se movimentam entre palavras e inauguram possibilidades interpretativas
simbolicas da criagdo do sujeito com base em uma subjetividade espacial.

Descobrir e imaginar, dois gestos que se assimilam a luz como uma via para o
descortinar de realidades, sdao caminhos para a criagdo de palavras que se perfazem no
cantar de um aconchego e de uma similitude de como a poesia de Hilda Hilst canta,
imageticamente, um eu que se identifica na animalidade. Eis um caminho para o fazer
poético e para o movimento da criatividade, como uma energia prenhe de uma esfera
espacial em imagens que movem ndo somente o ato criativo, mas, sobretudo, o
permanecer da palavra diante do tempo.

Cantar a palavra e suas subjetividades no espago da criagdo de versos e estrofes €
uma maneira de alcancar a linguagem em sua fonte primeira, ou seja, em seu estado
original e sagrado, o rememorar dos mitos. Revigorados, os mitos transcendem
significados ancestrais e remontam a uma estrutura profunda, em que repousam as
inquietudes primordiais do homem diante de suas descontinuidades.

Na tentativa da persona de persistir no tempo pelo movimento de palavras que
recuperam suas sacralidades primeiras, a obra Amavisse traz versos simbdlicos de uma
espacialidade que se engendra na travessia de um caminho cujo eu se situa em um
contexto de transformacdo por meio da sabedoria e da descoberta do dom sagrado da
poesia. O oficio poético, imantado de mistério, € visitado na espacialidade do verbo
como sendo um manancial que possibilita o assimilar de uma animalidade que inaugura,
para o sujeito, um desejo pela continuidade, apesar da inquietude que acompanha seu

oficio.



177

A leitura do canto XVI permeia possibilidades semanticas que instauram no eu a
procura por espacialidades e memorias que o guiam na procura pela unidade com sua
esséncia criativa. Diante da espacialidade do dom da palavra, hd imagens, tais como
“Casa” e “Luz”, que remontam a estruturas profundas do oficio de versos, um oficio

sagrado que conduz a atemporalidade:

XVI

Devo viver entre os homens

Se sou mais pelo, mais dor

Menos garra € menos carne humana?

E ndo tendo armadura

E tendo quase muito do cordeiro

E quase nada da mao que empunha a faca
Devo continuar a caminhada?

Devo continuar a te dizer palavras

Se a poesia apodrece

Entre as ruinas da Casa que € a tua alma?
Ai, Luz que permanece no meu corpo e cara:
Como foi que desaprendi de ser humana?
(HILST, 2017, p. 449).

O poema em questdo trata de um eu que se assemelha a animalidade e questiona
sua vivéncia entre os homens. O sujeito lirico reconhece-se impassivel diante de
palavras e do exercicio da linguagem, desnorteado em sua caminhada, pois teria
desaprendido uma esséncia humana.

A palavra aproxima-se de podriddo e de ruinas, pois a morada da alma dos
homens ndo acolheria a criatividade. Descrente de sua voz, a voz lirica sofre a dor dos
animais e se vincula aos mesmos pela imagem “Se sou mais pelo”. J& “mao” e
“cordeiro” contrapdem-se na procura pela palavra que faz o sujeito se afastar dos
homens, em uma tentativa de seguir uma “Luz”, uma energia misteriosa inspiradora que
justifica seus questionamentos diante de sua interioridade.

E um canto que se situa espacialmente em 12 versos, cuja primeira estrofe se
estrutura em sete versos, enquanto a segunda estrofe se distribui em cinco versos. Com
a sonoridade ruidosa da prevaléncia do som /r/, o ruido ecoa nesse canto sinalizando o
dizer, a garra, o apodrecer, as ruinas, o corpo e a cara, enquanto o /s/ denota as imagens

“Casa” e “Luz”.



178

Com rimas internas (apodrece/permanece), o canto € constituido espacialmente
por enjambements que confluem nas interrogacdes do sujeito e sd@o continuos em todas
as estrofes, assim como a estrutura sintética, iniciada com “Devo” e percorrida por “Se”.
Diante dessa continuidade, hd o espago da movéncia, da transitoriedade e da incerteza,
que se movimenta espacialmente, remetendo ao movimento da caminhada da escrita, do
conter-se ¢ do prolongar-se. Os versos que interrogam sdo mais estendidos que os
demais, ao passo que o verso “Se a poesia apodrece” ¢ o verso mais curto, denotativo da
brevidade da linguagem instaurada por uma criatividade ameagada.

Na primeira estrofe, a voz questiona se deve viver entre os homens, o que se
intensifica com a conjungdo “Se” e com a pontuacdo. A animalidade imiscui-se ao
humano, pois as imagens “carne” e “garra” contrapdem-se as imagens “pelo” e “dor”. O
fato de ter mais desses elementos afasta o eu da convivéncia com os homens e o
aproxima de uma animalidade ancestral que guarda sua esséncia anterior criativa.

A vida “entre os homens” situa o eu em uma espacialidade de transi¢do, cujo
pertencimento a esfera do humano € prenhe de inexatidao e movéncia. Essa incerteza se
perfaz com o questionamento do terceiro verso. J4 os advérbios “mais” e “menos”
remetem a quantificacdo e intensificam ou atenuam, espacialmente, a constru¢do
subjetiva da voz lirica, donde “pelo” e “dor” envolvem o eu em animalidade, enquanto
“garra” e “menos carne humana” afastam o eu do aspecto humano.

Sendo assim, diante do questionamento e da interlocucao do eu com sua esséncia
criativa em movimento, a imagem “garra” contempla um significado que transita na
incerteza da construcdo espacial subjetiva do eu. Garra pode ter tanto a acepcao da forca
de vontade humana, sua superacdo e dedicacdo, bem como o significado de unhas
pontiagudas em animais.

Essa movéncia do eu em sua constituicdo, ora humana, ora animal, e essa
dubiedade sinalizam o questionar de si — “viver entre” € cantado ja na primeira estrofe
do canto XVIL.

O inexato e o movente incidem no espago subjetivo a ser habitado pelo eu em sua
criatividade, convalidados pelo questionar do que seria a esséncia do eu, humana ou
animal. Assim defende Antonio Candido: “[...] o homem pode ser confundido com o
bicho e tratado de acordo com esta confusdo” (CANDIDO, 2004, p. 129). Essa

movéncia, humana e animal, convive com a espacialidade e a crenca de que a poesia



179

lirica tem mais atributos animais do que humanos. Sua constituicao subjetiva espacial,
como humana, abrange mais o animalesco, tem “menos carne humana” e “Menos
garra”.

A essa ultima imagem, “garra”, alia-se a imagem do quarto verso, “armadura”.
Instrumento a ser usado por guerreiros em situacdes de defesa e ataque, “armadura”
remonta ao humano, veementemente negado pelo eu. E uma imagem que se vincula 2
constru¢do espacial do componente humano do sujeito, uma espacialidade que ¢é
anulada: “E ndo tendo armadura”.

Na ambivaléncia espacial entre humano e animal, a voz lirica segue no verso
quinto: “E tendo quase muito do cordeiro”. Mais uma vez, a movéncia instaura-se no
canto. Nao se clarifica, pela voz do eu, se “cordeiro” se enaltece em “muito” ou se ele ¢
instaurado em brevidade, “quase”. Entretanto, “quase muito” tende a uma presenca do
“cordeiro”, uma presenga inexata e inexprimivel em dados quantitativos. Como se trata
de esséncia espacial subjetiva, o movimento e a lacuna sdo vias para a significacdo
simbdlica de “cordeiro”.

De filhote de carneiro ao sentido figurado de candura e pacificidade, “cordeiro”
assume essa dupla significdncia no canto. Se o eu ndo tem gestos de defesa, ndo possui
“armadura”, ¢ pacifico, ndo se envolve em contextos de lutas. Todavia, “cordeiro”
vincula o eu lirico, ainda, a simbologia do sacrificio.

Situado como simbolo do devir ciclico na obra As estruturas antropologicas do
imagindrio, o ‘“‘cordeiro cristdo”, para Gilbert Durand, tem a seguinte ambiéncia
simbolica: “[...] animal doce e inofensivo, emblema do messias lunar, do Filho, por
oposicao ao conquistador guerreiro e solar” (DURAND, 2002, p. 314-315).

Ainda nas palavras de Durand: “Na animalidade, a imaginag¢ao do devir ciclico vai
procurar um triplo simbolismo: o do renascimento periédico, o da imortalidade ou da
inesgotdavel fecundidade, garantia do renascimento, e enfim, por vezes, o da dogura
resignada ao sacrificio” (DURAND, 2002, p. 313).

Portanto, ter “quase muito do cordeiro” faz do eu participante da espacialidade
subjetiva do sacrificio e da entrega candida aos versos. Como sendo o animal
“cordeiro”, que ocupa o espaco do sujeito com animalidade, a persona lirica veste-se da
subjetividade do ato da escrita como um ato sacrificial que permeia sua esséncia

inconsciente, a esséncia da palavra.



180

Interpretemos a constituicdo subjetiva do verso sexto: “E quase nada da mao que
empunha a faca”. O ato de empunhar a faca remete aquele que sacrifica. O eu tem quase
nada dessa mio, a mesma mao que, denotativamente, remete-se ao gesto heroico da
coragem de erguer espadas e armas de luta. Novamente, o espaco de movéncia desvela-
se no canto, ¢ uma mao indicativa de heroismo, de vivacidade, forca gestual e, por esses
aspectos, simbdlica do humano, pois, se a imagem fosse associada a patas, teriamos a
espacialidade de animalidades.

No entanto, reconhecemos em ‘“quase nada” uma auséncia do ato de empunhar a
faca que nao ¢ total. Eis, dessa maneira, o cantar de uma inexatiddo que assimila a
coexisténcia de humanidade em animalidades no eu, que conflui e estabelece seu espaco
de criacdo de versos, ou seja, seu espacgo subjetivo, na oscilagdo entre humano e animal,
duas forcas que o movem e regem sua criatividade.

A primeira estrofe fecha-se com mais um questionamento: “Devo continuar a
caminhada?”. O eu, apos ter assimilado que seu espago de convivéncia com a
criatividade ¢ animal com sutilezas de humano, indaga se deve permanecer “a
caminhada”. Simbolica de continuidade, “a caminhada”, ou seja, o percorrer de um
caminho, trata das movéncias e das ambiguidades que envolvem a criatividade poética
do eu.

E uma imagem que nos lembra o prosseguir do fazer poético na espacialidade do
subjetivo e se correlaciona a imagem do “continuar a caminhada”, sugestiva de que a
tessitura de versos percorre um fio infinito, o fio das palavras que compdem o verso.

Diante desse caminho subjetivo e de suas incertezas, o eu questiona-se sobre a
possibilidade de permanecer na caminhada pelo espago da escrita. Sendo “mais pelo”,
“ndo tendo armadura”, com ‘“quase muito do cordeiro” e “quase nada da mao que
empunha a faca”, seria o eu merecedor, digno, de exercer o oficio dos versos?

A segunda estrofe do canto XVI persiste no questionamento do sujeito lirico:
“Devo continuar a te dizer palavras / Se a poesia apodrece / Entre as ruinas da Casa que
¢ a tua alma?”. A caminhada poética instaura-se, mais uma vez, pela palavra, que se
vincula a fala. Seria, nesse rumo, o eu digno de exercer a palavra poética pela fala ainda
que a poesia passe por apodrecimento?

Mais uma vez, a imagem “continuar’ sinaliza a continuidade do enredar do fio de

palavras, o fio da poesia, e d4 lugar a espacialidade subjetiva. Assim, a continuidade de



181

fala e, sobretudo, da linguagem, € a continuidade e permanéncia do oficio de versos.
Dessa maneira, “continuar a te dizer palavras” é a procura pela eternidade do espago
poético diante do tempo, € a similitude do eu com sua criagdo e sua tentativa de
permanecer, pela subjetividade, em uma esséncia anterior, primordial e transcendente.

Diante de um outro, o eu lirico exercita, na espacialidade de versos, a criacdo de
uma esfera cuja esséncia se funde na criatividade. Desse modo, o oficio metalinguistico
recupera uma estrutura profunda no espaco criativo — a movéncia de palavras que se
fortalecem pela inspira¢do poética e transmutam sentidos.

Em um espaco subjetivo, prenhe de mistério e descobertas, o eu questiona-se
diante de uma auséncia de continuidade, permeada pela imagem do apodrecimento, da
finitude da palavra poética: “Se a poesia apodrece / Entre as ruinas da Casa que ¢ a tua
alma?”. Novamente o espaco de movéncia e inexatiddo traz conformidade com a
preposicdo “Entre”. A imagem “apodrece” sugere-nos perecimento e deterioracao.

A imagem “palavras” liga-se a “poesia”; contudo, ha apodrecimento da poesia. De
campo do sagrado e do criativo, a imagem “poesia apodrece” assume o significado de
finitude. De via para alcance da atemporalidade, a poesia e seu oficio de palavras e
criatividade sdo designados a ruptura com essa esfera do sagrado, pois arremetem a
movéncia espacial do esvair perante o tempo.

Podridao remete-se ndo apenas a finitude, mas, ainda, a rendi¢ao da espacialidade
e do tempo. Tomada como uma matéria organica, profana e terrena, a poesia perde sua
simbologia de criatividade e dissocia o eu de seu oficio sagrado. Vinculada a
temporalidade, a poesia rompe a permanéncia e a continuidade do eu diante do tempo e
diante de sua criatividade metalinguistica. Rendida ao perecimento, a poesia lanca-se
como um signo incerto que se move diante do espaco das palavras.

O apodrecer, contraposto ao gesto de caminhar e de dar continuidade, confere a
poesia algo de mobilidade e transformacao diante do tempo. Ainda que a poesia, pelo
apodrecimento, ligue-se ao carnal, tomamos esse carnal enquanto passivel da acep¢ao
simbdlica da poesia como vida, sangue e entranha. Somente apodrece o que € organico,
seja vegetal, seja animal.

Dizer ou ndo palavras enquanto a poesia se embate na temporalidade e na finitude
do apodrecimento faz da imagem “poesia apodrece” simbolica da ambivaléncia da

sacralidade do oficio de versos e da esséncia criativa do eu que se move em suas



182

entranhas. Dizer palavras é o exercicio do poeta que lhe confere a continuidade diante
do tempo.

Essa ruptura da poesia como similitude da cria¢do rumo a um organismo vivo que
apodrece se instaura nao em quebra, mas em movimento, como se verifica no inicio do
segundo verso da segunda estrofe, com a presenga da conjungdo “Se”. A movéncia do
espago subjetivo da-se “Entre”, ou seja, ha um rompimento do equilibrio e da unidade
criativa que rege o fazer poético. Permanece, assim, o sentido de uma movéncia que
permite a assimilacdo da poesia como arte signica que sobrevive no tempo.

Em ruinas, a criatividade inaugura uma possibilidade da ndo ocorréncia de
palavras que, desconstruidas e reportadas ao esquecimento, impedem o oficio de versos
e a continuidade da vivéncia metalinguistica. E a poesia que regulamenta as palavras e
faz delas signos da criacdo e da continuidade da caminhada em versos.

Nesse caminho de interpelacdo do eu lirico do dever dar continuidade no dizer de
palavras, interpretemos os versos a seguir: “Se a poesia apodrece / Entre as ruinas da
Casa que ¢ a tua alma?”. No terceiro verso da segunda estrofe, o eu canta o espaco das
“ruinas da Casa que ¢ a tua alma”. Ruina ¢ uma imagem que nos sugere um passado
cujas marcas sio de rememoracdo. E um espaco que transita entre o esquecimento e a
memoria, onde a lembranca se perfaz de maneira fugidia e, portanto, movente.

Quando a voz lirica vincula a imagem “Casa”, grafada com inicial maitscula, as
imagens “alma” e “ruinas”, caracteriza a “alma” como um espaco que qualifica o outro,
a quem o eu dirige seus questionamentos. A alma seria a esséncia do outro, que repousa
em um espaco de aconchego e protecdo, a casa. Na obra A poética do espaco, Gaston
Bachelard assevera na imagem da casa a representacdo da intimidade pela alma: “A
casa, mais ainda que a paisagem, ¢ ‘um estado de alma’. Mesmo reproduzida em seu
aspecto exterior, ela fala de uma intimidade” (BACHELARD, 1988b, p. 84). Em
paginas anteriores, o fenomendlogo liga a imagem da casa a sua espacialidade: “A casa
¢ entdo um instrumento de topoanalise” (BACHELARD, 1988b, p. 63). E ainda

demonstra:

E feita de s6lidos bem talhados, de vigas bem encaixadas. A linha reta
predomina. O fio de prumo deixou-lhe a marca de sua sabedoria, de
seu equilibrio. Tal objeto geométrico deveria resistir a metaforas que
acolhem o corpo humano, a alma humana. Mas a transposicao para o
humano ocorre de imediato, assim que encaramos a casa como um



183

espacgo de conforto e intimidade, como um espaco que deve condensar
e defender a intimidade. (BACHELARD, 1988b, p. 63-64).

No entanto, a imagem “Casa” desvela-se nos versos do canto com a espacialidade
das ruinas. Apesar de indicar continuidade e permanéncia, a imagem sustenta-se como
atributo do lar e da morada da alma do outro, uma morada que, situada no espaco das
ruinas, suscita esquecimento e ruptura com a continuidade da memoria que o eu exerce
pelo oficio criativo das palavras.

O esquecimento, envolto na espacialidade das ruinas, d4 lugar & movéncia da
subjetividade, como um questionar do sujeito acerca do valor da eternidade de suas
palavras. Eis um esquecer que d4 significado a memoria das palavras que o eu profere
como um movimento que problematiza a metalinguagem enquanto criagdo e voz.

Pelas ruinas, a movéncia da inspiracdo poética possibilita o questionamento do eu
sobre o oficio de versos. De acordo com J6 Gondar, no capitulo Lembrar e esquecer:
desejo de memoria, o lembrar e o esquecer se completam: “[...] a memoria traz em seu
seio este esquecimento radical — enquanto destruicio ou mesmo impossibilidade de
configurar representacoes-lembrancas; mas até mesmo o esquecimento seria 0 motor da
memoria” (GONDAR, 2000, p. 42).

A imagem “ruinas” traz consigo essa movéncia e transitoriedade que contempla, a
um sé tempo, o lembrar e o esquecer. Ao mesmo tempo que se vinculam a um passado
que € rememorado, as ruinas, fortificadas em pedras ruidas, denotam marcas de
destruicao e ruptura do tempo. Identificamos, ainda, na imagem “ruinas da Casa”, que a
alma do outro se funda em uma base de pedra, que, mesmo em fragmentos, traz consigo
a simbologia da eternidade que paira sobre a imagem “ruinas”.

Sendo assim, o lembrar, 0 permanecer e o continuar sao gestos exercidos pelo eu
com base na poesia, gestos que se somam a alma do outro, que esquece, mas que se
funda em uma estrutura espacialmente sélida. Essa espacialidade que surge da leitura do
que denota a imagem “ruinas da Casa” conduz-nos a presenca do tempo mitico no canto
XVI. O fato de a poesia apodrecer na “Casa”, que ¢ a alma do outro, circunscreve a
for¢a da criatividade perante o tempo que tudo ro6i. Em “ruinas”, essa “Casa”, espago
criativo e sagrado para o outro, insere-se em uma atmosfera de caos e finitude, uma
atmosfera cuja unidade seria resgatada por meio de um canto sagrado, ou seja, o fazer e

o cantar de versos por meio do eu lirico.



184

A continuidade de “dizer palavras”, questionada pelo eu no inicio dessa estrofe, ¢
a continuidade de se recorrer a energia mitica e ancestral que envolve a criacdo poética,
sobretudo a inspiracdo das palavras que o eu profere. O oficio de versos faz-se pelas
palavras, mesma via de transmissao de valores exemplares exercida pela palavra mitica.

A criatividade de palavras imiscui-se ao oficio sagrado dos mitos. Envoltas no
espaco da inspiracdo, as palavras, na voz do eu, permanecem na continuidade do tempo
e urgem por essa permanéncia da mesma maneira como os mitos. Enquanto um
movimento subjetivo, o gesto da escrita inaugura nos versos a esséncia anterior do
espaco da escrita, o de realizar a ruptura diante do tempo, explicada por Marilia

Amorim, em Bakhtin: outros conceitos-chave:

Esse tempo compartilhado, porém, se distingue também, do tempo
mitico, o qual se volta para um passado que é sempre 0 mesmo. Aqui
o tempo integra o passado e o futuro mais longinquos, para
ressignificd-los a cada vez. Tempo de transformagdes incessantes e
inevitdveis, em que as geracdes desempenham um papel fundamental
de transmissdo e de superacdo. Tempo que se define como grande
temporalidade, pois projeta a humanidade e o mundo para um além do
contexto conhecido e representado. (AMORIM, 2006, p. 103-104,
grifo da autora).

O tempo da criatividade instaura-se no espago subjetivo como uma energia que
envolve o eu e o fortalece diante de seus questionamentos. Diante de ruinas que
preenchem a alma do outro, o eu insere-se na espacialidade da criacdo, dos sentidos e da
percepcao da animalidade como meio para a assimilacdo de sua esséncia profunda.

Sigamos, dessa maneira, para os dois ultimos versos do canto XVI: “Ai, Luz que
permanece no meu corpo e cara: / Como foi que desaprendi de ser humana?”. Nesses
versos, 0 eu assume-se como desintegrado da esséncia humana, uma esséncia que nao
perde de vista o aspecto movente, pois, na espacialidade subjetiva, o gesto de
desaprender sinaliza que houve, outrora, um aprendizado da vivéncia humana. Desse
questionamento, 0 eu pontua a maneira como teria ocorrido o distanciamento do
humano, que coexiste com o aprendizado e com a dor, pela interjeicdo “Ai”, em tom
laudatério.

“Luz que permanece no meu corpo e cara:”, devido a pontuagdo, sugere-nos que a

interlocu¢do do eu é com “Luz”, ndo com o outro. O eu lirico interpela essa imagem



185

buscando nela a palavra verdadeira, o esclarecimento e a clarividéncia da sabedoria
perante sua situacdo de espacialidade subjetiva dissonante.

Portanto, a imagem “Luz” direciona o espaco criativo do eu para a transcendéncia

b
da descoberta e de um novo aprendizado, o ser animal. O desaprender de “ser humana”
2

indica ndo apenas o deixar da existéncia como humano, mas, sobretudo, com marca de
género, remete ao tornar-se animal, ou, ainda, ao fato de estarem subentendidas as
palavras “esséncia” ou “subjetividade”, e até a determinacao subjetiva do eu como na
movéncia entre um eu feminino, um eu mulher. Eis, dessa maneira, um caminho para
que o eu vivencie, em plenitude, a descoberta da palavra que cria e transforma nado

apenas a poesia em si, mas sua criatividade subjetiva pelo exercicio do erotismo.



186

CONCLUSAO



187

O recurso simbolico da animalidade distingue a criacdo hilstiana de seu tempo
criativo. Vinculada a animalidade, a palavra é tomada como um instrumento de
libertacdo e de alcance do homem contemporaneo a esferas desconhecidas, misteriosas,
mas prenhes de tensdes ambivalentes, que coincidem e arrebatam o grotesco € o
sublime, a vida e a morte, o amor e o 6dio, a presenca e a auséncia. A imagem do
animal engloba forcas antagbnicas que coexistem e perfazem a existéncia de um ser
poético que se inquieta e se questiona na contemporaneidade efémera, instantanea e
fragmentada.

Diante de antagonismos que abarcam, no imagindrio animal, a criatividade entre
inspiracdo e tensdes, imagina¢cdo e palavra, uma producdo literdria presumivelmente
hermética, ainda que com acentuadas premissas humanisticas, teria afastado Hilda Hilst
do publico leitor. Contudo, a recepcdo de sua obra € descrita pela autora mediante sua
repercussdo diante de leitores com pouca vivéncia de leituras densas, com referéncias a

mitos, imagens e simbolos, além da circulacdo restrita de suas obras, inicialmente

publicadas por editoras exiguas:

Quando me perguntam por que escrevo dessa forma que as pessoas
nio entendem, e por que é tdo complexo tudo, entdo eu digo, mas,
meu Deus, é o processo da vida que € tao complexo! Eu ndo saberia
simplificar esse processo para ser mais compreensivel, ¢ o meu
proprio processo dificultoso de existir que faz com que venha essa
avalanche de palavras, umas assim barrocas demais, e que tudo seja
misturado. Porque eu acho que a vida transborda, ndo existe uma
xicara arrumada para conter a vida! (MASCARO, 2013, p. 88-89).

Na avidez por ser lida, a autora envereda por uma fase de criacdo considerada
Z [ . 7, 3 .~ .
pornogréfica, com sua tetralogia erético-obscena’ e, com a reedicao de seus livros pela
Globo Livros, torna-se conhecida do publico, que passa a ter contato com sua obra,
reflexo da contemporaneidade no entendimento do homem, de sua condi¢do, do
sagrado, do tempo, do amor e da morte.
Atrelada a tradicdo, Hilda Hilst vai além de correntes, é aclamada pela critica e

tem crescentes € numerosas pesquisas académicas a seu respeito. Sua obra ecoa hoje

3 Ainda que tragam referéncias cléssicas e eruditas, as obras O Caderno Rosa de Lori Lamby (1990),
Contos de escdrnio: Textos grotescos (1992), Cartas de um sedutor (1991) e a obra poética satirica
Bufélicas (1992) compdem essa fase criacional de Hilda Hilst.



188

entre exposi¢des, ocupacdes, documentdrios, reportagens, entrevistas, pesquisas
académicas e filmes, além das janelas da Casa do Sol. Homenageada em 2018 na Festa
Literdria de Paraty (Flip), de 25 a 29 de julho, Hilst teve ali sua obra declamada,
encenada, analisada e debatida e hoje ha uma campanha do Instituto Hilda Hilst para a
preservacdo da Casa do Sol. A criacdo hilstiana, portanto, distingue-se na
contemporaneidade conforme uma energia criativa pulsante que coabita ambivaléncias,
simbolos e o sagrado na natureza e nos seus elementos. A poeta encontrou na Casa do
Sol um espago de escrita, de vivéncia com o natural e de contato com a natureza em sua
rica expressividade elementar, sobretudo com o cerne animal.

Nesse caminho criativo, Hilda Hilst criou uma poética imantada pelo imaginério
da animalidade, simbdlico da condi¢gdo humana perante a criatividade poética e sua
expressividade em relacio a vida. Cantada em linguagem erudita, com imagens raras, de
apelo sensorial, a investigacdo desse imagindrio foi nosso caminho para revelar como
Hilst constituiu em sua lirica uma inspiracdo que recupera o arquétipo da animalidade,
simbolizado pelas vivéncias humanas.

A preocupacdo com o estender pelo tempo por meio da sacralidade poética e com
os mistérios que a envolvem originou mitos e culturas, uma indaga¢do que permanece
ainda hoje. Nessa temdtica, Hilst criou poemas que suscitam na animalidade uma via
para ler o eu ante a inspiracao e sua temporalidade: “Quero dizer: devemos pensar — e
repensar — sobre nés mesmos, para tentarmos tolerar uns aos outros melhor” (PEDRA,
2013, p. 49).

Os animais, para Hilst, eram simbdlicos de sua unido com o criar e com o sagrado.
Tomamos na animalidade as referéncias da inocéncia, da leveza, da pureza e da
liberdade, distintas do homem, que, fragmentado de si, em suas buscas e
questionamentos, recorre a vias de violéncia e falta de humanidade que o afastam da
ordem.

A animalidade, nesse rumo, é uma ordem diante de uma experiéncia cadtica, é
uma temadtica que se inscreve no situar do homem perante seu espago e sua vivéncia
com o sublime. Ainda que esse homem traga consigo marcas do grotesco, a poeta assim
discorre na entrevista de 1989, conferida a Nelly Novaes Coelho, Um didlogo com

Hilda Hilst:



189

Tenho muito medo das pessoas. Gosto de bichos, tenho paixdo por
eles. E tenho medo do homem, do ser humano, porque acho que nunca
vamos conseguir saber, exatamente, o que € um ser humano. [...] O
boi e o cavalo, animais que toda a vida foram companheiros do
homem... [...] Como € que fago para continuar viva, apesar de tudo o
que vejo e ouco? Estou morando num pais onde acontece essa coisa
absolutamente inomindvel que € o suplicio de animais até a morte,
praticamente todos os dias. H4 pessoas que acham que isso ndo tem
importancia. Para mim, fica dificil sobre-existir vendo tudo isso.
Entdo, o fato de escrever € para mim uma salvacio. (COELHO, 2013,
p. 126-127).

Eis um viés que toma Hilst como uma poeta representante de um tempo presente e
corriqueiro que se eterniza a partir de uma vis@o do cotidiano como sendo passivel de
ser transformado pela palavra sacralizada a partir do espaco e do contexto no qual se
situa. Assim, os animais, desde os passaros que inspiram a poesia aos domésticos e
selvagens, com garras, pelos € movimentos intensos t€ém uma significacao simbdlica de
transformacao diante do tempo.

Em Estrutura da lirica moderna, Hugo Friedrich destaca o fascinio e a magia da
palavra na contemporaneidade como um momento que traz inquietude e impacto na
lirica do século XX, uma poesia que emociona, arrebata e reverbera os sentidos e

convicgdes simbdlicas de quem a 1€:

Sua obscuridade [da lirica moderna] o fascina [o leitor], na mesma
medida em que o desconcerta. A magia de sua palavra e seu sentido de
mistério agem profundamente, embora a compreensdo permaneca
desorientada. “A poesia pode comunicar-se, ainda antes de ser
compreendida”, observou T. S. Elliot em seus ensaios. Esta jungdo de
incompreensibilidade e de fascinacdo pode ser chamada de
dissonancia, pois gera uma tensdo que tende mais a inquietude que a
serenidade. A tensdo dissonante € um objetivo das artes modernas em
geral. (FRIEDRICH, 1978, p. 15).

Verifiquemos essa tonica do dissonante que provoca fascinio nos versos de uma
das primeiras obras poéticas publicadas pela jovem poeta que teria arrebatado Carlos
Drummond de Andrade, Balada de Alzira, originalmente publicada em 1951: “Boiavam
antes os peixes / a tona do pensamento. / Havia estrelas do mar / no fundo dos
casticais” (HILST, 2017, p. 47). No trecho, o gesto de pensar € associado ao elemento

agua e passado e futuro coabitam na imagem “peixes’.



190

Em regra geral, as imagens poéticas de Hilst sdo herméticas, impactantes,
constituidas na dic¢do prépria em que a vida e seus embargos se apresentam em
imagens que nao se entregam facilmente, embaracando o leitor. No entanto, as imagens
da animalidade ndo sdo dificeis, ainda que sejam plenas de associacdes simbolicas
pouco familiares ao leitor.

A memodria repercute na intimidade de um eu lirico em conflito com descobertas e
inquieto com o poder da palavra, um poder misterioso, ambiguo e intimista, s
assimildvel pelo mergulho a “casticais”. As imagens “peixes” e “estrelas do mar”
trazem animais aqudticos que coexistem com o oficio de uma poesia existencial e
reveladora de nuances criativas moveis e livres.

Ao passo que o pensamento, diante dessa sublimacdo, percorre a imagem
mortudria de peixes que boiam a mercé da memoria, enquanto estrelas do mar se fazem
presentes no fundo ndo do mar ou de oceanos. No entanto, no fundo de castigais que
conjugam a dgua com o elemento fogo, denota-se a transformacgdo e sublimagdo dessas
estrelas pelo oficio da poesia.

Nesse rumo, a poesia € uma luz que emana de uma estrutura profunda, o
inconsciente, o “mar” que presencia cotidianos de épocas inteiras, onde repousam
possibilidades infinitas de construcdes subjetivas. Do “mar” para ‘“casticais”, a
inspiracdo brota de onde o inconsciente ndo reconhece origem nem fim, mas assimila a
palavra que ecoa infinita pelo tempo.

A animalidade, fremente nos gestos instintivos do eu, é cantada como um
revigoramento do inconsciente coletivo. Em seus aspectos de leveza e transitoriedade
diante de esferas antagbnicas, como animais domésticos e que exercem com o homem
cooperacao e possibilidade de transporte, a animalidade configura-se, ainda, como uma
temadtica que inspira e € fonte de mistério e inquietude para o homem, pelo movimento e
pelas garras dos animais selvagens e robustos. Analisamos a recriacdo de estruturas
profundas da psique humana em embate entre o animal e o sublime, entre o grotesco € o

brusco no exercicio poético:

E se a nossa civilizag¢do se volatilizar um dia no relampago fulgurante
que o proprio progresso técnico engendrou, a consolacdo dos dltimos
sobreviventes serd a de se saberem depositdrios destes gérmens de
cultura planetdria, de fraternidade antropoldgica, que essa mesma
civilizacdo ocidental terd permitido acumular gracas a imagindria



191

conservatéria dos mitos, dos poemas e dos sonhos de toda a
humanidade. (DURAND, 1996, p. 54).

Dessa maneira, o confronto com a criagdo poética, a finitude do homem diante do
tempo e o erotismo, exercido em encenagdes erdticas que imiscuem uma procura afetiva
do eu por uma totalidade, sd@o oportunizados pela presenca da animalidade, que
contempla, além de tigres e garras, imagens como caes, passaros, cavalos e cordeiros,
dentre outras, o porco, como um ponto de fuga, simbolizando uma animalidade
contrapontistica. Esse imagindrio foi por nds analisado em poemas de Hilda Hilst
publicados em toda a sua producao lirica, os quais simbolizam a condi¢do transitéria do
homem rumo a atemporalidade e a conquista de uma esséncia anterior criativa.

Através dos passaros, cujas leveza e inspiracido sdo vinculadas ao sublime, dos
cdes como psicopompos que harmonizam a alma humana rumo as esferas do sagrado,
dos tigres com garras e desejo fremente pela palavra e dos cavalos, que rompem o
destino com suas selvagens e erdticas cavalgadas, marcando o tempo com cascos, 0O
porco perpassa essas imagens de animalidade como um contraponto diante de uma
palavra que € inalcancdvel, mas que no baixio e na cegueira do eu lirico é ouvida e
transformada em seus pelos e carne.

Hilda Hilst teve sua obra aclamada pela critica, o que lhe rendeu traducdes e o
agraciamento de importantes prémios. A veia lirica foi preservada em todos os géneros
que a autora percorreu no canto da revelagdo do mistério que envolve a inspiracao.
Além disso, houve o cultivo da procura do sujeito pela palavra e por aquilo que deseja e
questiona.

Acerca de ser uma poeta situada no contemporaneo, foi percebido que Hilst teve o
resguardo no pensar transcendente, inspirativo, eivado de uma dominante verve
racionalista. E uma poeta ligada 2 tradicdo.

Repensar, na contemporaneidade, questdes ultimas do homem diante do
tecnicismo, trouxe para a poeta uma via de reencontro com esferas profundas, brotadas
do inconsciente coletivo no que se referem a criatividade. Nesse sentido, a inspiracdo
urge como uma via para que o homem contemple a si mesmo como consciente de sua
finitude e de sua constante busca, nem sempre satisfeita.

Ainda que ndo esteja saciado, seja de sua procura pelo amor, pela eternidade ou

pela poesia, a criatividade, no sujeito lirico, desvela-se como uma pulsdo que transforma



192

o homem diante do tempo. Dessa forma, a poesia € um caminho para o consolo e
fortalecimento da voz lirica perante uma certeza de fim, o qual se estende pela
atemporalidade do fazer poético.

Pela inspiracdo poética e pela certeza da finitude, o cardter afetivo do imaginario
da animalidade exerce ruptura sobre o tempo e o espago, situando o homem além do
destino e insere a critica sobre a autora no viés da criatividade como uma energia que
move a inspiracdo. Nesse aspecto, a pesquisa teve como norte o entusiasmo poético que
reatualiza, pelo imagindrio da animalidade, mitos, imagens e simbolos na criacdo lirica,
que traz de volta uma antiga questio: a poesia como reveladora da palavra e da esséncia

de sua criagao:

A linguagem criativa que produz o poema lirico pertence ao sistema
enunciativo da lingua: € a razdo fundamental, estrutural pela qual
apreciamos um poema, enquanto texto literdrio, de forma diversa de
um texto ficcional, narrativo ou dramdtico. N6s o pronunciamos como
o enunciado de um sujeito de enunciacdo. O ‘eu’ lirico, tdo
controverso, € um sujeito de enunciacdo. (COMBE, 2010, p. 123).

Nota-se, dessa forma, que o imagindrio da animalidade, evocado em versos,
infunde-se na obra analisada como o canto de imagens e simbolos que marcam a cultura
humana em face de suas inquietudes e retratam, na lirica hilstiana, a criatividade e a
continuidade do homem na palavra. Uma palavra que traz consigo a referéncia do
homem como ser que se reconhece transitorio, mas, ainda assim, resguarda consigo a
leveza e a vivacidade da poesia.

Para tanto, foi retratada a maneira como os arquétipos da animalidade, calcados na
forca bruta do inconsciente, fortalecem-se na contemporaneidade. A partir do
referencial simbdlico analisado, que se faz presente na psique de todos os povos,
constatou-se que o mesmo € recuperado na obra da poeta como uma energia criativa
inspirada na palavra que sobrevoa esferas desconhecidas e pousa nas maos do poeta, da
mesma forma como estd manifesta na forca de animais robustos e ferozes, bem como
urge da gana de dentes e garras ou do baixio do porco, que ndao cessa suas buscas por
alimento e sobrevivéncia.

Reconhecemos que o eu lirico, o outro e o espaco da busca por completude
configuraram-se através de imagens imbricadas a animalidade: a mordicéancia, as garras,

as presas, os pelos, as asas, 0 porco como contrapontistico e os cascos dos animais.



193

Nessa dire¢do, nossa pesquisa embasou-se na animalidade em Hilda Hilst como um
cddigo simbdlico para o leitor adentrar a esfera do sagrado na escrita hilstiana e sondar

0 ato poético em sua génese criadora.



194

REFERENCIAS

1. REFERENCIAS SOBRE HILDA HILST

ABREU, Caio Fernando. Deus pode ser um flamejante sorvete de cereja (1987). In:
DINIZ, Cristiano (Org.). Fico besta quando me entendem: entrevistas com Hilda
Hilst. Sdo Paulo: Globo, 2013. p. 95-101.

BLUMBERG, Mechthild. Hilda Hilst: paixdo e perversdo no texto feminino. D. O.
Leitura, S3o Paulo, ano 21, n. 5, p. 45-51, 2003.

CADERNOS DE LITERATURA BRASILEIRA. Sao Paulo: IMS, n. &, out. 1999.
Hilda Hilst.

COELHO, Nelly Novaes. Dicionario Critico de Escritoras Brasileiras: (1711-2001).
Sédo Paulo: Escrituras, 2002.

COELHO, Nelly Novaes. Um didlogo com Hilda Hilst (1989). In: DINIZ, Cristiano
(Org.). Fico besta quando me entendem: entrevistas com Hilda Hilst. Sdo Paulo:
Globo, 2013. p. 111-137.

FUENTES, José Luis Mora. Entre a rameira e a santa. Revista Cult, Sdo Paulo, n. 12,
p. 14-15, jul. 1998.

FUENTES, José Luis Mora. Entrevista Hilda Hilst. Revista E, Sao Paulo, ano 9, n. 6, p.
12-14, dez. 2002.

GONCALVES, Delmiro. O sofrido caminho da criacao artistica, segundo Hilda Hilst
(1975). In: DINIZ, Cristiano (Org.). Fico besta quando me entendem: entrevistas com
Hilda Hilst. Sao Paulo: Globo, 2013. p. 29-35.

GRANDO, Cristiane. A poesia de Hilda Hilst: em busca de estruturas complexas. D. O.
Leitura, S3o Paulo, ano 21, n. 8, p. 38-43, 2003.

HILST, Hilda. Da poesia. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2017.

INSTITUTO HILDA HILST. Centro de Estudos Casa do Sol. Disponivel em:
http://www.hildahilst.com.br. Acesso em: 4 jun. 2017.

MASCARO, So6nia de Amorim. Hilda Hilst, uma conversa emocionada sobre a vida, a
morte, 0 amor e o ato de escrever (1986). In: DINIZ, Cristiano (Org.). Fico besta
quando me entendem: entrevistas com Hilda Hilst. Sdo Paulo: Globo, 2013. p. 85-93.

ODE DESCONTINUA E REMOTA PARA FLAUTA E OBOE. De Ariana para
Dionisio. Compositor: Zeca Baleiro, Hilda Hilst. Intérprete: Rita Ribeiro et al. Sdo
Paulo: Sarava Discos, 2005. 1 CD (35 min).

PEDRA, Nello. Hilda, estrela Aldebara (1978). In: DINIZ, Cristiano (Org.). Fico besta
quando me entendem: entrevistas com Hilda Hilst. Sdo Paulo: Globo, 2013. p. 47-53.

TELLES, Lygia Fagundes. Lygia Fagundes Telles sobre Hilda Hilst. In: HILST, Hilda.
Da poesia. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2017. p. 551-556.

2. REFERENCIAS SOBRE CRITICA DO IMAGINARIO



195

BACHELARD, Gaston. A Agua e os sonhos: ensaio sobre a imaginacdo da matéria.
Trad. Antonio de Padua Danesi. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1997.

BACHELARD, Gaston. A poética do devaneio. Trad. Antonio de Padua Danesi. Sdo
Paulo: Martins Fontes, 1988a.

BACHELARD, Gaston. A poética do espaco. Trad. Antonio de Padua Danesi. Sdo
Paulo: Martins Fontes, 1988b.

BACHELARD, Gaston. A psicanalise do fogo. Trad. Paulo Neves. Sao Paulo: Martins
Fontes, 1999.

BACHELARD, Gaston. A terra e os devaneios da vontade: ensaio sobre a imaginacao
das forcas. Trad. Paulo Neves da Silva. Sao Paulo: Martins Fontes, 1991.

BACHELARD, Gaston. O ar e os sonhos: ensaio sobre a imagina¢do do movimento.
Trad. Antonio de Padua Danesi. Sao Paulo: Martins Fontes, 2001.

BRANDAO, Junito de Souza. Mitologia Grega. Petrépolis: Editora Vozes, 2005. v. 2.

BRUNEL, Pierre (Org.). Dicionario de mitos literarios. Trad. Carlos Sussekind et al.
Rio de Janeiro: José Olympio, 2005.

BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da mitologia: (a idade da fabula) histérias de
deuses e herdis. Trad. David Jardim Junior. Rio de Janeiro: Ediouro, 2002.

CASSIRER, Ernst. Antropologia filosofica. Sdo Paulo: Mestre Jou, 1977.
CASSIRER, Ernst. Linguagem e mito. Sao Paulo: Perspectiva, 1992.

DURAND, Gilbert. As estruturas antropolégicas do imaginario. Trad. Hélder
Godinho. Sao Paulo: Martins Fontes, 2002.

DURAND, Gilbert. Campos do imaginario. Trad. Maria Jodao Batalha Reis. Lisboa:
Instituto Piaget, 1996.

ELIADE, Mircea. Mito e realidade. Trad. Pola Civelli. Sao Paulo: Perspectiva, 1972.

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a esséncia das religidoes. Trad. Rogério
Fernandes. Sao Paulo: Martins Fontes, 2008.

JUNG, Carl Gustav. O homem e seus simbolos. Trad. Maria Lucia Pinho. Rio de
Janeiro: Nova Fronteira, 1996.

KRAUSZ, Luis S. As musas: poesia e divindade na Grécia arcaica. Sao Paulo: Edusp,
2007.

MELLO, Ana Maria Lisboa de. Poesia e imaginario. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002.

OVIDIO, Piblio Naso. Metamorfoses. Trad. Vera Lucia Leitdo Magyar. Sdo Paulo:
Madras, 2003.

SOUZA, Enivalda Nunes Freitas e; RIBEIRO, Elzimar Fernanda Nunes. Peregrinas e
inauditas invengdes: primeiros caminhos da imagem. Téssera, Uberlandia, v. 1, n. 1, p.
1-17, jul./dez. 2018. Dossi€ Imagindrio: Precursores, fundadores e discipulos. DOI:
dx.doi.org/10.14393/TES-V1n1-2018-1.

TURCHI, Maria Zaira. Literatura e antropologia do imaginario. Brasilia: Editora
UnB, 2003.



196

3. REFERENCIAS SOBRE ESTUDOS LITERARIOS

AMORIM, Marilia. Cronotopo e exotopia. In: BRAIT, Beth (Org.). Bakhtin: outros
conceitos-chave. Sao Paulo: Contexto, 2006, p. 95-114.

BARTHES, Roland. O rumor da lingua. Sao Paulo: Brasiliense, 1988.

BORGES, Jorge Luis. Esse oficio do verso. Trad. José Marcos Macedo. Sao Paulo:
Companhia das Letras, 2000.

BOSI, Alfredo. O ser e o tempo da poesia. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2000.

CANDIDO, Antonio. De corti¢o a corti¢o. In: CANDIDO, Antonio. O discurso e a
cidade. Sdo Paulo: Duas Cidades; Rio de Janeiro: Ouro sobre Azul, 2004, p. 123-152.

COMBE, Dominique. A referéncia desdobrada: o sujeito lirico entre a fic¢do e a
autobiografia. Revista USP, Sdo Paulo, n. 84, p. 113-128, fev. 2010. DOI:
doi.org/10.11606/issn.2316-9036.v0i84p113-128.

FRIEDRICH, Hugo. Estrutura da lirica moderna. Sao Paulo: Duas Cidades, 1978.

GERALDI, Joao Wanderley. Linguagem e ensino. Sdo Paulo: Mercado das Letras,
1998.

GONDAR, J6. Lembrar e esquecer: desejo de memoria. In: COSTA, Icléia Thiesen M.;
GONDAR, Jo6 (Org.). Meméria e espaco. Rio de Janeiro: 7Letras, 2000, p. 35-43.

HAMBURGER, Michael. A verdade da poesia: tensdes na poesia modernista desde
Baudelaire. Trad. Alipio Correia de Franca Neto. Sdo Paulo: Cosac Naify, 2007.

NIETZSCHE, Friedrich. Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral. In:
NIETZSCHE, Friedrich. Obras incompletas. 2. ed. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1978. p.
45-52.

PAZ, Octavio. A dupla chama. Trad. Wladir Dupont. Sdo Paulo: Siciliano, 1994.

PAZ, Octavio. O arco e a lira. Trad. Olga Savary. Rio de Janeiro: Nova fronteira,
1982.

POUND, Ezra. ABC da literatura. Trad. Augusto de Campos, José Paulo Paes. Sao
Paulo: Cultrix, 2006.

PROENCA FILHO, Domicio. Poesia brasileira contemporanea: multiplicidade e
dispersdo. In: PROENCA FILHO, Domicio (Org.). Concerto a quatro vozes. Rio de
Janeiro: Record, 2006. p. 7-18.

SECCHIN, Antonio Carlos. Poesia e desordem: escritos sobre poesia & alguma prosa.
Rio de Janeiro: Topbooks, 1996.

SILVA, Maria Ivonete Santos. Octavio Paz e o tempo da reflexdao. Sao Paulo:
Scortecci, 2006.

TODOROV, Tzvetan. Poderes da poesia. In: CICERO, Antonio. Forma e sentido
contemporaneo: poesia. Rio de Janeiro: Eduerj, 2012. p. 17-41.

VALERY, Paul. Discurso sobre a estética: poesia e pensamento abstracto. Trad. Pedro
Schachtt Pereira. Lisboa: Vega, 1995.



197

4. REFERENCIAS SOBRE ANIMALIDADE, PALAVRA E CRIACAO

AGAMBEN, Giorgio. O aberto: o homem e o animal. Trad. Pedro Mendes. Rio de
Janeiro: Civilizac¢ao Brasileira, 2017.

BATAILLE, Georges. O erotismo. Trad. Jodao Bénard da Costa. Rio de Janeiro: Moraes
Editores, 1968.

BAUMAN, Zygmunt. Amor liquido: sobre a fragilidade das relagdes humanas. Trad.
Carlos Alberto Medeiros. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.

CHAUI, Marilena. Lagos do desejo. In: NOVAES, Adauto (Org.). O desejo. Sio Paulo:
Companhia das Letras, 1990.

DERRIDA, Jacques. O animal que logo sou: (a seguir). Trad. Fédbio Landa. Sao Paulo:
Unesp, 2002.

KRISTEVA, Julia. Historias de amor. Trad. Leda Tenério da Motta. Rio de Janeiro:
Paz e Terra, 1988.

MACIEL, Maria Esther. Literatura e animalidade. Rio de Janeiro: Civilizacao
Brasileira, 2016.

MORAES, Eliane Robert. O corpo impossivel. Sdo Paulo: Iluminuras, 2002.

NUNES, Benedito. A clave do poético. Organizacdo: Victor Sales Pinheiro. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2009.

PLATAO. A republica. Trad. Maria Helena da Rocha Pereira. Lisboa: Fundaco
Calouste Gulbenkian, 1949.

PLATAO. O banquete. Trad. J. Cavalcanti de Souza. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil,
1999.

PLATAO. Fedro. Trad. Maria Cecilia Gomes dos Reis. Sdo Paulo: Penguin Classics
Companhia das Letras, 2016.

ROUGEMONT, Denis de. O amor e o ocidente. Trad. Paulo Brandi e Ethel Brandi
Cachapuz. Rio de Janeiro: Editora Guanabara, 1988.

SOUZA, Enivalda Nunes Freitas e. Como se morre com Hilda Hilst: licdes de seu
“pequeno bestiario”. In: CINTRA, Elaine Cristina; SOUZA, Enivalda Nunes Freitas e
(Org.). Roteiro poético de Hilda Hilst. Uberlandia: Edufu, 2009. p. 213-240.

STENDHAL. Do amor. Trad. Roberto Leal Ferreira. Sao Paulo: Martins Fontes, 1999.

5. BIBLIOGRAFIA CONSULTADA SOBRE HILDA HILST

ABREU, Caio Fernando. Caio Fernando Abreu: cartas. Organizagio: [talo Moriconi.
Rio de Janeiro: Aeroplano, 2002.

ABREU, Caio Fernando. Caio 3D: o essencial da década de 1970. Rio de Janeiro:
Editora Agir, 2005.

COLLI, Jorge. Hilda Hilst. Folha de S.Paulo, Sdo Paulo, ano 79, n. 14.314, 18 jul. 1999.
+Mais!



198

COLLI, Jorge. Meditacao em imagens. Folha de S.Paulo, Sdo Paulo, ano 76, n. 13.185,
14 jun. 1996. Jornal de Resenhas — Especial, n. 15, p. 5.

DIP, Paula. Numa hora assim escura: a paixao literaria de Caio Fernando Abreu e
Hilda Hilst. Rio de Janeiro: José Olympio, 2016.

GOUVEA, Leila. Entrevista Hilda Hilst: “Ser poeta ¢ dificil em qualquer lugar”. D. O.
Leitura, S3o Paulo, ano 21, n. 5, p. 52-58, maio 2003.

GRANDOQO, Cristiane. Hilda Hilst: a morte e seu duplo. O Escritor. Jornal da Uniao
Brasileira de Escritores (UBE), Sao Paulo, p. 6-6, mar. 2004.

HILST, Hilda. Baladas. Organizacdo: Alcir Pécora. Sdo Paulo: Globo, 2003a.
HILST, Hilda. Cantares. Organizacdo: Alcir Pécora. Sdo Paulo: Globo, 2002a.

HILST, Hilda. Da morte. Odes Minimas. Organizagao: Alcir Pécora. Sao Paulo: Globo,
2003b.

HILST, Hilda. Do desejo. Organizagdo: Alcir Pécora. Sao Paulo: Globo, 2004.
HILST, Hilda. Exercicios. Organizagdo: Alcir Pécora. Sdo Paulo: Globo, 2002b.

HILST, Hilda. Jubilo, meméria, noviciado da paixao. Organizagdo: Alcir Pécora. Sdo
Paulo: Globo, 2001.

HILST, Hilda. Poemas malditos, gozosos e devotos. Organizagao: Alcir Pécora. Sao
Paulo: Globo, 2005.

MILLIET, Sérgio. Diario critico de Sérgio Milliet. 2. ed. Sdo Paulo: Martins: EDUSP,
1981.

VASCONCELOS, Ana Lucia. Hilda Hilst. D. O. Leitura, Sdo Paulo, ano 4, n. 39, p.
14-15, ago. 1985.

VASCONCELOS, Ana Lucia. Hilda Hilst: a poesia arrumada no caos. Folha de
S.Paulo, Sao Paulo, ano 56, n. 17.701, 19 set. 1977. llustrada, p. 21.

6. BIBLIOGRAFIA CONSULTADA SOBRE CRITICA DO IMAGINARIO

BACHELARD, Gaston. A chama de uma vela. Trad. Gléria de Carvalho Lins. Rio de
Janeiro: Bertrand Brasil, 1989.

BACHELARD, Gaston. A terra e os devaneios do repouso: ensaio sobre as imagens
da intimidade. Trad. Paulo Neves. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1990.

BACHELARD, Gaston. O direito de sonhar. Trad. José Américo Motta Pessanha et al.
Sao Paulo: Difel, 1986.

DURAND, Gilbert. A imaginacao simbdlica. Trad. Carlos Aboim de Brito. Lisboa:
Edicdes 70, 2000.

DURAND, Gilbert. O imaginario. Trad. René Eve Levié. Sao Paulo: Difel, 2001.
ELIADE, Mircea. Tratado de histéria das religioes. Lisboa: Edicdes Cosmos, 1977.

JUNG, Carl Gustav. Aion. Trad. Pe. Dom Mateus Ramalho Rocha. Petrépolis: Editora
Vozes, 1986.



199

MENESES, Adélia Bezerra de. As portas do sonho. Sao Paulo: Atelié Editorial, 2002.

PITTA, Danielle Perin Rocha. Iniciacio a teoria do imaginario de Gilbert Durand.
Rio de Janeiro: Atlantica Editora, 2005.

7. BIBLIOGRAFIA CONSULTADA SOBRE ESTUDOS LITERARIOS
ARISTOTELES. Poética. Trad. Eudoro de Souza. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1984.
AUERBACH, Erich. Mimesis. Sao Paulo: Perspectiva, 2002.

BOSI, Viviana (Org.). O poema: leitores e leituras. Sdo Paulo: Atelié Editorial, 2001.

CANDIDO, Antonio. Formacao da literatura brasileira: momentos decisivos. Sdo
Paulo: Edusp, 1975.

COMPAGNON, Antoine. O demonio da teoria: literatura e senso comum. Trad.
Cleonice Paes Barreto Mourdo, Consuelo Fontes Santiago. Belo Horizonte: Editora
UFMG, 2001.

ELIOT, T. S. De poesia e poetas. Trad. Ivan Junqueira. Sdo Paulo: Brasiliense, 1991.
ELIOT, T. S. Ensaios. Trad. Ivan Junqueira. Sao Paulo: Art Editora, 1989.

ELIOT, T. S. O uso da poesia e o uso da critica. Trad. Cecilia Prada. Sao Paulo: E
Realizacdes, 2015.

LIMA, Luiz Costa. Mimesis: desafio ao pensamento. Rio de Janeiro: Civilizacao
Brasileira, 2000.

PAZ, Octavio. Signos em rotacao. Trad. Sebastido Uchoa Leite. Sao Paulo:
Perspectiva, 1976.

SERRES, Michel. Ser fora dai. In: SERRES, Michel. Atlas. Trad. Jodo Paz. Lisboa:
Instituto Piaget, 2017. p. 59-83.

SOUZA, Enivalda Nunes Freitas e. Flores de Perséfone: a poesia de Dora Ferreira da
Silva e o Sagrado. Goiania: Canone Editorial, 2013.

TUAN, Yi-Fu. Introdugdo: tragcos comuns em percepcao: os sentidos. In: TUAN, Yi-Fu.
Topofilia. Londrina: Eduel, 2012, p. 15-30.

WELLEK, René; WARREN, Austin. Teoria da literatura. Trad. José Palla e Carmo.
Lisboa: Europa-América, 1971.

8. BIBLIOGRAFIA CONSULTADA SOBRE ANIMALIDADE, PALAVRA E
CRIACAO

AGAMBEN, Giorgio. O que é o contemporaneo?: E outros ensaios. Trad. Vinicius
Nicastro Honesko. Chapecd: Argos, 2009.

BARTHES, Roland. Fragmentos de um discurso amoroso. Rio de Janeiro: Francisco
Alves, 1990.

DROZ, Genevieve. Os mitos platonicos. Trad. Maria Auxiliadora Ribeiro Kneipp.
Brasilia: Editora UnB, 1997.



200

ESTES, Clarissa Pinkola. Mulheres que correm com os lobos. Trad. Waldéa
Barcellos. Rio de Janeiro: Rocco, 1994.

EURIPIDES. Ifigénia em Aulis; As fenicias; As bacantes. Trad. Mério da Gama
Kury. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1993.

FREUD, Sigmund. Edicao standard brasileira das obras psicologicas completas de
Sigmund Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1996. v. 18.

OVIDIO, Piblio Naso. A arte de amar. Trad. Dinia Marinho da Silva. Porto Alegre:
L&PM, 2001.

PAZ, Octavio. Um mais além erotico: Sade. Trad. Wladir Dupont. Sdo Paulo:
Mandarim, 1999.

SCHOPENHAUER, Arthur. Metafisica do amor, metafisica da morte. Trad. Jair
Barboza. Sao Paulo: Martins Fontes, 2000.

SOARES, Angélica. A paixao emancipatoria: vozes femininas da liberacdo do
erotismo na poesia brasileira. Rio de Janeiro: Difel, 1999. DOI:
doi.org/10.11606/va.v0i4.49606.

SOUZA, Eudoro de. O mito de Psique e a simbdlica da luz. Revista Humanidades,
Brasilia, n. 50, set. 2003.



