UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLANDIA
INSTITUTO DE LETRAS E LINGUISTICA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM ESTUDOS LINGUISTICOS

DAMI DA SILVA

“QUE PAULO E ESSE?”, “DE ONDE SAIU ESSE DESEJO?” — LINGUAGEM,
EXPERIMENTACAO E ACOMPANHAMENTO TERAPEUTICO

UBERLANDIA
JULHO DE 2019



DAMI DA SILVA

“QUE PAULO E ESSE?”, “DE ONDE SAIU ESSE DESEJO?” — LINGUAGEM,
EXPERIMENTACAO E ACOMPANHAMENTO TERAPEUTICO

Tese apresentada ao Programa de Pos-
Graduagdo em Estudos Linguisticos da
Universidade Federal de Uberlandia como
exigéncia parcial para obten¢do do Titulo de

Doutor em Linguistica.

Area de concentracgdo: Linguistica e Linguistica

Aplicada

Linha de Pesquisa: Linguagem, Sujeito e

discurso

Tema: Discurso, Identidade/identificacao,

sujeito

Orientador: Ernesto Sérgio Bertoldo

UBERLANDIA
JULHO DE 2019



Ficha Catalografica Online do Sistema de Bibliotecas da UFU
com dados informados pelo(a) proprio(a) autor(a).

S586  Silva, Dami da, 1973-

2019 "Que Paulo é esse?", "de onde saiu esse desejo?": linguagem,
experimentagdo e acompanhamento terapéutico [recurso
eletrénico] / Dami da Silva. - 2019.

Orientador: Ernesto Sérgio Bertoldo.

Tese (Doutorado) - Universidade Federal de Uberlandia, Pos-
graduacao em Estudos Linguisticos.

Modo de acesso: Internet.

Disponivel em: http://dx.doi.org/10.14393/ufu.te.2019.2310

Inclui bibliografia.

1. Linguistica. I. Bertoldo, Ernesto Sérgio , 1965-, (Orient.). 1.
Universidade Federal de Uberlandia. Pos-graduacao em Estudos
Linguisticos. Ill. Titulo.

CDU: 801

Bibliotecarios responsaveis pela estrutura de acordo com o AACR2:
Gizele Cristine Nunes do Couto - CRB6/2091
Nelson Marcos Ferreira - CRB6/3074




“QUE PAULO E ESSE?”, “DE ONDE SAIU ESSE DESEJO?” — LINGUAGEM,
EXPERIMENTACAO E ACOMPANHAMENTO TERAPEUTICO

Tese aprovada para a obtencdo do titulo de
Doutor no Programa de P6s-Graduacdo em
Estudos Linguisticos da Universidade Federal
de Uberlandia pela banca examinadora formada
por:

Data de Aprovacao: Uberlandia, 11 de julho de 2019

Prof Dr Ernesto Sérgio Bertoldo, PPGEL - UFU/MG

(Orientador)

Prof* Dr* Carmem Lucia Hernandes Agustini, PPGEL - UFU/MG

Prof Dr Humberto de Oliveira Guido, IFILO - UFU/MG

Prof Dr Ricardo Wagner Machado da Silveira, [IPUFU - UFU/ESTADO

Prof* Dr* Tania Maia Barcelos, Departamento de Psicologia - UFG/GO

UBERLANDIA
JULHO DE 2019



DEDICATORIA

Dedico ao meu filho Lucas Gabriel e a minha esposa Miria.



AGRADECIMENTOS

Agradeco as trés pessoas que se fizeram presentes desde a banca de avaliacdo para a entrada no
curso de doutorado do PPGEL-UFU, até o momento da defesa e, acredito, marcaram e marcariao

minha trajetdria por outras paragens:

Ao Prof. Ernesto Sérgio Bertoldo, por aceitar e bancar comigo esse trabalho; pela paciéncia,
consideracgdo e respeito; pela disponibilidade para discutir, corrigir, ler e reler minhas escritas;

e, sobretudo, por me acompanhar e fazer-se presente;

A Prof®. Carmem Agustini, pelas discussdes, contribuicdes, correcdes sempre atentas e
cuidadosas durante as aulas, grupos de estudo, bancas e pareceres; pelos seus questionamentos

sempre pertinentes e precisos;

A Prof®. Carla Nunes Vieira Tavares, pelas discussdes, contribui¢des, leveza e humor sempre

presentes nos grupos de estudo e na sala de aula;

Ao Prof. Humberto Guido, do Instituto de Filosofia — IFILO- UFU, pela interlocucao, trocas e

discussdes sobre as questdes filosdficas em Deleuze e Guattari;

Aos colegas, amigos e companheiros de percurso do Gels (Grupo de Pesquisas e Estudos em
Linguagem e Subjetividade), pelas trocas, pelos momentos de discussdo, de questionamento

que se fizeram presente na composi¢ao do meu percurso.



RESUMO

Esta tese € uma cartografia que mostra a composi¢ao de um percurso que vai dos encontros na
clinica do Acompanhamento Terapéutico com Paulo, passa pela filosofia de Deleuze e Guattari,
seus interlocutores e intercessores e passa, também, pelos estudos linguisticos. O
Acompanhamento Terapéutico (AT) é um modo de fazer clinica que utiliza ruas, passeios e
lugares, além de atividades variadas, a fim de, junto ao acompanhado possibilitar criar novos
modos de sentir, agir e pensar. Para compor a clinica do AT, articulamos o conceito de
experimentacdo em Deleuze e Guattari de modo a abrir a clinica aos encontros e
acontecimentos. As questdes que nos afetam surgem a partir dos desentendidos, equivocos e
nao-sentidos dos encontros, de modo que o percurso que cartografamos € transversalizado por
uma problemadtica que relaciona a linguagem mais precisamente em seu agenciamento coletivo
de enunciacdo, o que a caracteriza como experimentacao estética. A hipétese orientadora da
tese € que Paulo, a partir da experimentagcao dos encontros no AT pode se descolar e deslocar-
se dos modos repetitivos, habituados e cristalizados da linguagem e experimentar outros modos
de expressdo. Tal movimento reverbera, também, para os deslocamentos dos territorios
conceituais e praticos da filosofia, da clinica e dos estudos linguisticos. Essa composi¢ao-
deslocamento, em seu percurso intensivo, implica o conceito de enunciagdo como
agenciamento coletivo em sua pragmatica existencial que coloca em pauta o enunciado e o
corpo, o expresso € o conteiido em pressuposi¢do e intervengdo reciproca, em seu fluxo e
multiplicidade, em sua imanéncia real e inconsciente. Nessa concep¢do, o conceito de
agenciamento € a unidade complexa a partir da qual se poderd entender a enunciacdo, os
regimes de corpos, os regimes de signos, assim como os processos de composi¢ao de territorios
existenciais, os seus processos de des(re)territorializagdo, os seus processos de subjetivacdo e a

individuacao na clinica do AT.

Palavras-chave: Experimentacdo; Agenciamento; Enunciacido; Linguagem; Acompanhamento

Terapéutico



ABSTRACT

This thesis is a cartography that shows the composition of a path that starts from the meetings
in the Therapeutic Accompaniment clinic with Paulo, goes through the philosophy of Deleuze
and Guattari, their interlocutors and intercessors, and also through the linguistic studies.
Therapeutic Accompaniment (TA) is a way of doing clinic using streets, sidewalks and places,
as well as various activities, in order to, along with the companion, create new ways of feeling,
acting and thinking. To compose the TA clinic, we articulated the concept of experimentation
in Deleuze and Guattari in order to open the clinic to encounters and events. The issues that
affect us arise from the misunderstandings, misconceptions and non-senses of the encounters,
so that the path we map is transversed by a problematic that relates to language, more precisely
in its collective agency of enunciation, which characterizes it as experimentation. aesthetics.
The guiding hypothesis of the thesis is that Paulo, through the experimentation with encounters
in the TA, can detach himself and move from the repetitive, usual and crystallized modes of
language and experiment with other modes of expression. Such movement also reverberates to
the displacements of the conceptual and practical territories of philosophy, clinic and linguistic
studies. This composition-displacement, in its intensive course, implies the concept of
enunciation as collective agency in its existential pragmatics which puts the enunciation and
the body, the express and the content in presupposition and reciprocal intervention, in its flow
and multiplicity, in its real and unconscious immanence. In this conception, the concept of
agency is the complex unit from which one can understand the enunciation, the regimes of
bodies, the regimes of signs, as well as the processes of composition of existential territories,
their processes of dis(re)territorilization, their subjectivation processes and individuation in the

TA clinic.

Keywords: Experimentation; Agency; Enunciation; Language; Therapeutic Accompaniment



SUMARIO

APRESENTACAO: UMA RUA CHAMADA PARIS ......cocooviviieieeeieeeeeeeeeeeee e 11
INTRODUCAO: TERBITORIOS ENTRE A CLINICA, A EXPERIMENTACAO E A
DERIVA-CARTOGRAFICA COMO METODO........ccoiiiiiiiiiiieeiniieeeeeieee e 23
1. ENTRE TERRITORIOS-TERRITORIALIDADES..........c.cceveviviiieeeeeeeeeeeeeeeseennnnas 52
1.1. Territorio de clinica: deriva entre ruas, filmes, herdis, monstros, bandidos e uma
linguagem fragmeEntada...........cooveiiiiiiiiiiiiiiiee et e e e e e e e e e e e e st reeeeeeeeeeaaees 52
1.1.1. “Que Paulo € (SEri@) @SSE? " ........cuuuuiemmieiiiiiieieeeeeeeeeiiieeeee e e e e eseireeeeeeeeeeennnens 71
1.1.2. Descolamentos-desloCAMENTIOS.............ccccuueeeiiiiieiiiiiiiiiiiatee et 73
1.2. Territérios de filosofia, de linguagem e de clinica.........ccceeeeeeeeeiniiiiiiieieeeeeeeeiiieee, 76
1.3. Territérios da linguagem: multiplicidade e relacao de forgas.........ccccvvvveeeeeeeniciennnnnn. 96
1.3.1. As pistas na reversdo do platonismo e do estruturaliSmo ...............ccccceeeeeeeeenennnn. 99
1.3.2. O acontecimento [ndo-]sentido como condicdo para a linguagem..................... 128
1.3.3. A logica do sentido, a intuicdo e a relacdo de forgas .............ccceeueeeeccuveennenannnn. 142
1.3.4. OS SIGNOS € O SENLIAO .....oooveeeeeeiiiiiiiieeeeeeeeeeee e e e ettt e e e e e e e e earaeaeeeeeeeas 148
1.3.5. Da critica aos postulados da linguistica ao agenciamento coletivo de enuncia¢do:
uma concepgdo de pragmadtica existencial dos agenciamentos..............ccceeecevvvveeeannnn. 152
1.3.6. A pragmadtica dos agenciamentos de enunciagdo, processos de subjetivacdo e
IAAIVIAUAGAO ...ttt e e e e e e 189
1.3.7. OS regIMes de SIGNOS .........ccouvmouiiiiiiiiiiiiiiiiiiiteee ettt 194
1.4. Organizacdo, experimentacao e imanéncia: a pragmdtica da desestratificacio e dos
AZENCIAMCIITOS ....e ettt ettt ettt ettt e sttt e sttt e sttt e sttt e st e esate e e e bt e e sabeeesabeeesabaeeenaneeenaneees 199
1.5. O instinto- intui¢do-experimentacao, vontade de poténcia e a experiéncia nao
discursiva da IINGUAZEIM. ....ccooiiiiiiiiiiiiiiiiii et e e e 203
1.6. Uma linguagem menor: kafka, o procedimento € 0 at .........cccccceeeeeviiieieiniinieeennnnen. 209
1.7. Os signos em proust: mundos topologicamente implicados..........coeeueveiiieeeeriennnnnns 217
1.8. Literatura, linguagem e experimentacao: a (des)dobra da arte.............ccceeeeeeeennnnnns 226
CENTREMEIOS ...ttt e ettt e e e ettt e e e ettt e e e e ennees 240
2.1. Entremear: a pragmatica dOS ENCONTIOS. ........ccerruureeerririeeeniiireeeeirreeeenireeeeeenneeeens 240
2.2. Uma voz diferente: recusas € Pedidos .......c.eeeeervuiiiiiiiiiiieiiiiiieceeieee e 243
2.2.1. SUSSUTTOS € COCRICROS ...ttt 245
2.3, CESIANN0... 777 oot e e ettt e e e et e e e e 247
2.4, MO BIISINA...” ittt ettt ettt e ettt e e ettt e e e ettt e e e et e e e et bt e e e eabbeeeeenbbteeeeennnas 250
2.5. As repeticOes de lineamento € 0S didlogos-fractais...........coeveuveeeivriiirieinniiieeeenineeen. 252
2.5.1. Outros diGlogosS fTACIALS .............couveuuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeee et 256

2.6. Entremeios conceituais ou agenciamentos CONCEITUALS ....eeevuvrreeerrurrreernnvreeeeeninneenns 277



2.6.1. Transversalizacoes: o at como clinica-experimenta¢do-agenciamento..............

2.6.2. Acompanhar é cartografar-intervir-experienciar percursos: entre o corpo
PaAtolOgiCO € 0 COTPO ACSEIANLE ..........ccoovveeeiiiiiiiiiiieeeeieeee ettt

2.6.3. It da COUSA QO SIGNO ...ttt et e e e e e aaaaeees

3. 0 PROCEDIMENTO OU O CIRCUITO INTENSIVO: A PRAGMATICA DOS
ENCONTROS ...t

3.1. Planos cartograficos: regimes-territorios-territorialidades ..........ccccuvvveeeeeeernninnnnneen.
3.2. Um ritornelo em trés Planos..........eeeeeeeereeiiiiiiiieeeeeeniiiiiieeeeeeeeesiiinreeeeeeeeessnnenreeeeas
3.3. REPELICAD MECANMICA ...eveereeeieiiiiiiiiiteeeeeeesiiiiieteeeeeeeessiitbreeeeeeseessnnanteeeeeeeessnnnnesseeeens
3.4. RepeticA0 de lIN@AMENTO..........uvviiiiieeeeiieiiiiiiieeeeeeee et ee e e e e e e e eeeeeeesnereeeeeas
3.5. Didlogos fractais e a repeticdo de lin€amento...........cuuvveviieeereerriiiiiiiieeeeeeeeeiiieeeeeen
3.6. Entre a repeticao mecanica € a de lin€amento ...........cceuvvveeeeereeriiiiiiiieeeeeeeeeeiineeeeen.
3.7. Um reinvidicador PasSiONal ..........coeeeeeeiieiiiiiiiieeeeeeeiiiiieeeeeeeeeeiireeeeeeeeeeesnenraeeees
3.8. Visdes e audi¢des: movimentos, ritmos € MULACOES ......vvvereeeeeerrrirrrrreeeeeeeesssnnrveneens
3.9. Metamorfo(p)tica: regime GtiCO € SONOTO ... ..uvvieeeeeerriirireeeeeeeeeerierrreeeeeeeessnnnsrerees
3.10. Corpo-linguagem em devir: onde Vivem 0S MONSLIOS.......cceeeerrrurrrreeeeeeeensseerreneens
3.11. Experimentagao € dessubjetivagao .......ccuuviiiiieereeeiiiiiiiiieeeeeeeeeiiieeee e e e e e e
3.12. O procedimento: repetir-fragmentar-agarrar-rePetir ..........eeeeeeeeeuvveeeeeeeeeessseenveneens
3.12.1. A oralidade maquinica: além do ritual e para subverter a organizagao ..........
3.12.2. Linguagens territoriais maquinicas ou linguagens estéticas ................ccuuu....
3.12.3. NArrativas-fiCCOES A€ Si .........uuuuuuuuuuuuuuueeieiieiieeeeiieeeueeeesseeessesssssseesssessneannsaenaee
3.13. Humor e interrogacao ou humor-interrogante ..............ceeeeeuveeeenniieeeeeniieeeeenieeeennn
3.14. Ultimos relatos: “eu ndo sei virar 0 hulk™ ............ocoovevevvieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeene,
L4 . “CIPCULOS ™ .ttt et

4. (DES)DOBRAR ..ottt et e e et e e et e e e
4.1. A linguagem e a experimentagao: implicacOes para 0 al.........cceeeeveveuevereeeeeeeeennnnnne
4.2. O pensamento do fora — o fora da linguagem..........cccoeviiiiiiiiiiiiiiiiniiiiieeeeee
4.3. O agenciamento como Um NO tOPOIOZICO ......uvvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeee e
A TITULO DE CONCLUIR ....cooititriiaiiiireisetseise e sse st sse e ssessees
REFERENCIAS ..ottt sttt



APRESENTACAO: UMA RUA CHAMADA PARIS

Ninguém pode ser conhecido a ndo ser em fragmentos — aqueles tnicos e inigualaveis
acontecimentos da existéncia.
(Um principio proustiano, segundo Anthony Lane)

Em um universo assim fragmentado ndo ha logos que possa reunir todos os pedagos

(Deleuze em Proust e os signos)

A escrita desta tese comeca pela apresentacdo daquilo que consideramos ser um dos
disparadores desta pesquisa, a saber, os encontros em um Acompanhamento Terapéutico. Pode-
se, evidentemente, saltar essa apresentacdo e passar as outras partes que compdem este trabalho,
que podem, também, deixar ver outros elementos disparadores. Consideramos, entao, que pode
haver varios disparadores e, por isso, vérias entradas para a pesquisa ou para a leitura do texto.
Pode-se perguntar, entdo, o que, quando, onde ou como se deu o inicio dessa pesquisa ou o que
originou as perguntas, o que gerou a hipétese ou a tese sobre a qual se pretende versar.

Poder-se-ia dizer que teria iniciado pelas reverberagdes de um caso anterior ao que serda
apresentado, quando eu trabalhava em um outro Acompanhamento Terap€utico com um
individuo que parecia, ao ser tomado por seus delirios, falar um “chinés antigo”, de modo que
ele me dizia palavras ininteligiveis ao mesmo tempo que fazia gestos com as duas maos,
entrelacando os dedos de diferentes maneiras e de acordo com cada palavra proferida.

Poder-se-ia dizer, também, que teria iniciado durante leituras e estudos sobre a
psicandlise, quando deparei-me com a méxima lacaniana que diz que o inconsciente é
estruturado como linguagem. Dai eu tentava entender o papel que o significante teria para o
inconsciente. Poderia dizer que teria iniciado quando estudava o conceito de agenciamento
coletivo de enunciagdo de Deleuze e Guattari e a relacdo entre a forma de expressdo e a forma
de conteudo. Indagava-me a respeito do que seria, afinal, a expressdo, o que seria conteido na
clinica do Acompanhamento Terapéutico, na linguistica e qual poderia ser a implicacio desse
conceitos com o inconsciente, segundo a formulacdo que Deleuze e Guattari apresentam n’O
anti-édipo, isto €, segundo o inconsciente maquinico.

Entre comecos e inicios, a tese se constitui por uma cartografia, conceito que ainda serd
explicitado, mas do qual ja podemos ver aqui uma de suas caracteristicas. Na cartografia, ndo
importa determinar o disparador, o quando, o lugar do come¢o, do inicio, pois sempre se estard

no meio, por isso ndo importa, necessariamente, por onde ou quando se entre, formalmente ou

11



ndo, na leitura do texto ou no processo de pesquisa, sempre haverd outros modos de entrada e
muitos modos de saida.

Por assim dizer, bastaria entdo que, para comecar, se tragcasse, retomasse os caminhos ja
percorridos ou ainda a serem percorridos; mas isso seria ilusorio, pois, como entendemos, ao
se perceber o que se passa, ja estamos tomados e implicados pelos encontros e acontecimentos
que surgiram e surgem as nossas costas, nos quais e pelos quais algo se destaca, se diferencia,
se potencializa, nos potencializa, nos afeta e nos surpreende, e, quando afetados, nos voltamos,
admirados, perplexos ou cismados, para o que pensamos ser este algo, ele jaz evanescido -
imediatamente - sensivel que € a atenc@o que ndo requereu, mas que o desconsertou; insensivel
que é a um suposto ‘Eu’ que tenta perscrutd-lo, significi-lo; indetermindvel que é quanto ao
nome pelo qual nos esforcamos por denominé-lo.

E € por estar sempre as nossas costas, sempre ja passado, mas nao alcangado; acabado de
acontecer, mas nao terminado, é que se poderia dizer que, naquele instante, teria havido algo,
um ‘objeto’, tanto presente quanto ja ausente - ndo estd onde é procurado; é encontrado onde
nao estd -, a respeito do qual poderiamos dizer também que ndo saberiamos distinguir se ele
teria uma realidade por si proprio, se teria sido imaginado e/ou o quanto de nds haveria nele;
talvez todas essas coisas, todos esses “nds” ao mesmo tempo. Entdo, ndo se trata de recuperar
inicios e comecos e, em nome de uma certa verdade, recuperar os caminhos percorridos,
determinar e elucidar os passos dados ou os préximos passos, mas sim cartografar, efetivar a
poténcia dos encontros pelas vias de um certo fazer-saber cuja importancia € o funcionamento
e a constituicdo maquinico-desejante dos encontros.

Nesse contexto € que se diz que o caminho que se traga em funcdo desse algo que nos
acontece € criado enquanto se caminha ou, o caminho € um processo que se produz como
caminho enquanto se efetua o ato de caminhar pelo qual somos tomados. Cartografar € criar e
mapear as linhas, o tracado desses caminhos e suas composi¢des e decomposicoes.

Portanto, ndo se trata de determinar a origem, o objeto, o fim ou a finalidade da pesquisa
ou da clinica, mas trata-se do funcionamento dos meios ou dos modos do Acompanhamento
Terapéutico e dos conceitos. Esta pesquisa pretende se pautar pelas possibilidades de entradas,
saidas e, por essa compreensdo, entramos ou iniciamos pelos encontros no Acompanhamento
Terapéutico tomados pela indeterminagdo de algo que se passa nesses encontros, reverbera em
outros encontros, nos anteriores € nos que virdo, nos forca, nos leva a pensar e nos leva a
questionar.

O acompanhamento que se apresenta foi indicado para que, Paulo, (nome ficticio - 37

anos), nao passasse muito tempo apenas em casa € em frente a televisdo e, uma vez que seu



professor de educacao fisica havia sido dispensado, de certa forma pelo préprio Paulo, pensou-
se que eu poderia acompanhd-lo em algumas de suas atividades fisicas na academia ou mesmo
fazer caminhadas. Eu disse de modo simples aos familiares, que eu era um psic6logo € nao um
desportista, e que a proposta no meu trabalho era de fazer coisas diferentes, entretanto,
acompanhd-lo em algumas dessas atividades seria uma coisa que poderia ser feita. Enquanto
conversava com os familiares, Paulo, que estava sentado num sofd, ndo disse quase nada,
apensas observava a conversa e um programa da T.V. Com esse entendimento, iniciamos o
Acompanhamento terapéutico na semana posterior.

Destaco que, na primeira vez que fui a casa de Paulo para me apresentar, ndo foi feita
nenhuma mencdo sobre sua condi¢do singular, com a qual eu me depararia no decorrer dos
encontros; apenas num momento anterior, quando da indicac¢do deste caso por um terceiro, foi
me dito apenas que ele tinha algumas dificuldades no desenvolvimento e um certo problema
com toques no corpo.

No primeiro dia do acompanhamento refiz, diretamente para Paulo, a minha proposta
inicial (fazer coisas e/ou ir a lugares diferentes). Naquele momento, pensei que seria importante
perguntar-lhe o que ele queria fazer, pois, no dia da apresentacdo, ele na falara quase nada.
Entdo me dirigi a ele e perguntei o que queria fazer. Ele ndo soube o que me dizer, perguntou
para sua mae. A palavra “mae” emitida por ele prolongou-se pela vogal ‘a’ e ressoou como um
pedido de ajuda. A mie comecou a dizer algumas coisas que tinham referéncia com o que ele
gostava, mas também pareceu que ndo sabia o que dizer ou propor exatamente. Paulo, enquanto
olhava para a mae, dizia alguma coisa a respeito de uma banca de revista, uma revista, uma
locadora e um shopping, tudo um pouco misturado. Ela comecgou a procurar pela revista para
me mostrar. Paulo falava algo de modo vago, impreciso e fragmentado, parecia que as palavras
estavam soltas. Eu me esforcava para tentar entender o que ele queria dizer, enquanto a mae
parecia pensar na viabilidade de se fazer o que ele tentava propor, isto é, ela falava da questao
do hordrio [era final de tarde], da possibilidade de ndo se encontrar tal banca, do fato de ele ja
ter uma revista de cinema, que ela, por fim, acabara de encontrar e folheava rapidamente.

Por alguns instantes fiquei observando aqueles movimentos dela, a imobilidade dele (e a
minha diante dele) e a conversa que acontecia entre os dois, €, como parecia que nenhum de
nos sabia o que fazer naquele momento, sugeri que ele me apresentasse o bairro. Propus que
ele me mostrasse a vizinhanga e apontasse os lugares que conhecia, apontasse a casa de amigos,
os lugares que ia. Fez-se, assim, um certo acordo e entdo saimos, tomamos uma avenida e

comecamos a seguir por ela em linha reta, sem dizermos uma palavra, por isso tentei comegar



um didlogo para conhecer mais a respeito dele. Perguntei o nome completo, o que gostava de
fazer, coisas sobre o bairro.

Com excecdo do nome, as respostas para minhas perguntas, quando pareciam ser
respondidas, foram um olhar, um sorriso, ‘sim’, ‘ndo’ ou apenas um siléncio. Entre essas
tentativas de contato verbal de minha parte, Paulo se mantinha distante, quase no meio da rua,
eu o chamava para que andasse na calcada. Ele atendia ao pedido, mas depois voltava a andar
novamente quase no meio da rua e andava muito rapido.

Tentei alguma coisa: “vocé€ gosta de musica?” / “Gosto” // “Vocé gosta de filmes?” /
“Gosto” // “Voce gosta de que tipos de filmes?”. Sem resposta. “Gosta de filme de aventura?”
/ “Sim// “Gosta de filmes de her6is?” / “Sim” // “Gosta de filme de ficgdo cientifica?”’ / “Sim”.
Parecia que so6 responderia ‘sim’, mas dai perguntei: “gosta de filme de terror?” / “Nao”. Disse
brincando: “pensei que vocé sé dissesse sim”. Continuei: “Voce viu o Oscar?”’/ “Nao” // “Como
nao viu o Oscar, voc€ nao € fa de filme?”. Sem resposta.

Continudvamos a andar. Algumas vezes tive que intervir para que ele ndo atravessasse a
rua na frente dos carros. Por um momento me ocorreu o pensamento de que talvez nao fosse
ele que me guiava, mas eu que o estaria levando por aquela avenida. Parei numa esquina, olhei
para ele. Ele parou, olhou de esgueio para mim e depois voltou-se para as maos, cujos dedos
faziam um movimento estereotipado, com o qual se ocupou até que eu fizesse uma pergunta:
“para onde?”. Ele sorriu sem graca, desconsertado e continuou a caminhada no mesmo sentido,
na mesma avenida. Disse-lhe que j4 estdvamos quase chegando a rodovia que limitava o bairro
e nao haveria como atravessa-la. Tentei com isso fazer com que ele mesmo mudasse a dire¢ao,
virasse em alguma rua perpendicular, mas ele pareceu ndo me dar ouvidos. Perguntei para onde
ele estava me levando. Ele apenas sorriu.

Ao chegarmos proximo a rodovia paramos; disse-lhe que ndo daria para continuar, que
poderiamos, entdo, voltar para casa. Sugeri que voltdssemos por outra rua. Ele pareceu nio
entender, entdo indiquei a rua de baixo, uma avenida paralela aquela na qual estdvamos, e
seguimos por ela, em siléncio. Tentei comecar uma conversa dizendo que conhecia uma
determinada pessoa que morava por ali. Ele pareceu nao se interessar, apenas olhou para a casa
que apontei.

Na continuagdo, comecei a brincar com os nomes das ruas pelas quais passavamos. Eu
dizia: “estamos passando por equador”; “agora estamos passando pela Austria”, “agora estamos
na Europa”. Paulo me olhava como se ndo entendesse o que eu estava dizendo.

Quando passamos por uma rua chamada Paris, eu disse: “agora estamos em Paris, vocé ja

esteve em Paris?”. Ele olhou de soslaio. Eu continuei: “Paris tem a torre Eiffel, vocé ja viu a



torre Eiffel?”. Nao respondeu e eu continuei. “Tem um filme em que uns terroristas destroem a
torre Eiffel”. Paulo pareceu ndo se interessar. “O filme chama ‘di ai Joe’”, continuei. Paulo
diminuiu os passos, quase parou, virou-se para mim e disse “di ai Joe?!”. Eu disse: “sim, di ai

19

joe, origem do cobra'”. Ele voltou a dizer: “di ai joe? [ele tentou dizer o restante do titulo, mas
saiu ininteligivel], vocé tem ai? Vocé me empresta?”’
Disse-lhe que o filme ndo estava ali comigo, mas que podia lhe emprestar. Ele disse “di

299

ai Joe?”. Eu disse “sim, ‘di ai Joe’”. Ele disse novamente: “t4 ai? Vocé me empresta?”’. Disse-
lhe, novamente, que poderia emprestar. Enquanto contindvamos a caminhada, ele repetiu o
nome do filme, em tom baixo, quase sussurrando: “di ai joe”, [dessa vez teria dito para si
mesmo?].

Antes de chegarmos na casa dele, Paulo perguntou mais uma vez: “di ai joe?”. Eu disse:
“sim, ‘di ai joe!’”. Ele continuou: “vocé me empresta?”. Disse-lhe que traria no préximo
encontro.

dkok__2

No encontro seguinte, sugeri que fizéssemos o jogo da deriva, propriamente dito. Esse
consiste em escolher um marcador que pode ser uma pessoa, um animal, um objeto ou um local
aleatério que teria que ser encontrado enquanto se caminhasse pelas ruas, fazendo-se
determinado percurso indicado pelo participante que escolhesse o marcador.

Para comegar, escolhi um bar como marcador e disse que deveriamos virar a direita na
préxima rua e seguirmos em linha reta até encontrarmos um bar. Novamente, Paulo ia em
siléncio enquanto eu tentava entabular alguma conversa. Paramos perto de um bar, ele nio disse
nada, entdo eu apontei e perguntei-lhe se ali seria um bar. Queria mostrar que achamos o
marcador, mas ele nada disse e sorriu discretamente. Entdo eu confirmei que haviamos achado

",

o bar [“achamos o bar!”] e que ele deveria escolher o préximo marcador [“agora € sua vez”].
Ele pareceu nio saber o que dizer ou eu ndo soube me fazer entender. Tentei me fazer

compreender perguntando o que ele queria encontrar. Ele respondeu: “video-locadora”.

Perguntei por qual rua deveriamos ir, ele apontou ao mesmo tempo em que se pds a caminhar

pela rua. Caminhamos um bom tempo, mas ndo encontramos nenhuma locadora. Paramos numa

'G. I Joe, origem do Cobra (2009)

2 Tres Asteriscos, seguidos de tragos (***--) separam fragmentos de relatos diferentes.
Trés tracos, seguidos de asterisco (---*) separam didlogos diferentes de um mesmo relato.
As barras (/ ou //) separam diferentes instanciamentos nos didlogos.
Os colchetes ([...]) demarcam o que ndo estava, originalmente, nas anotacdes do didrio de pesquisa, mas que
vieram a memdoria no momento de escrita dos relatos ou da narrativa para na composicdo da tese. Os colchetes,
quando aparecem fora dos relatos, evidenciam, também, frases marcantes ditas na ocasido dos encontros no AT
ou marcam observacdes gerais pertinentes aos encontros.



esquina no final da rua e perguntei o que deveriamos fazer. Paulo olhou para um lado, olhou
para outro, riu timidamente e abaixou a cabeca. Falei sobre as possibilidades, voltar por onde
viemos, seguir em frente virando a esquerda, mas ele ndo disse nada, entdo, tentando dar
continuidade ao jogo, disse-lhe para encontrarmos um muro branco.

Paulo seguia sem muito contato verbal ou visual. As vezes, perguntava pelo filme [“e o
filme?”’] que eu havia esquecido de levar. Perguntava se era dublado [“¢ dublado para
crianca?”’]; dizia, também, que ndo conhecia a historia [“eu ndo sei a historia!”]. Eu tentava
explicar-lhe, resumidamente, o conteddo do filme enquanto ele andava répido, as vezes com a
cabeca baixa, as vezes olhava em frente. Parecia ndo se atentar ao que eu explicava a respeito
do filme.

Nesse jogo da deriva, se eu dissesse para virar para esquerda ou direita ele virava depois
que eu apontava o caminho, enquanto isso ele repetia com certa frequéncia, as perguntas [“¢
dublado para crianga? / eu entende? / eu ndo sei a histéria!”’]. Eu respondia a essas perguntas,
mas a resposta parecia fazer com que elas se repetissem mais ainda.

Passamos por um muro branco, Paulo estava de cabeca baixa. Parei e disse: “olha, um

"’

muro branco!”. Ele olhou para mim como se ndo estivesse compreendendo. Eu apontei e disse:

‘9,

“este ¢ um muro branco, encontramos!”. Ele riu discretamente. Sugeri outro marcador e
indiquei que, desta vez, seria uma lixeira. J4 era final da tarde, préximo as dezoito horas,
comecava a escurecer. Enquanto anddvamos, avistei uma coruja que estava pousada numa cerca
de um terreno vazio pelo qual passdvamos, considerei muito interessante, apontei e falei para
Paulo. Enquanto eu tentava chamar a atencao dele para a coruja, apontando e dizendo para ele
olhar, passamos por ela e ele pareceu ndo entender o que eu dizia. Depois, passamos por cima
de uma lixeira que estava no chio, pulamos o monte de lixo que ficara ali e disse-lhe sobre o

marcador: “veja a lixeira!”. Ele pareceu ndo ter entendido ou ndo ter se importado e

continuamos, mas dessa vez, em direcdo a casa dele.

sHsksk

Paulo ja havia dito, anteriormente, que gostava de caminhadas, isto é, ele disse “sim”
quando eu perguntei se gostava de caminhadas, mas me parecia que andava sem muito se afetar
por aquilo que se fazia presente no entorno. Tendo em vista as cenas marcadas por um modo
mecanico de andar, de falar, de repetir e certo distanciamento em rela¢do ao entorno e juntando
o fato de ele gostar de filmes, num encontro posterior, enquanto anddvamos pelo bairro, sugeri
a Paulo que filmédssemos ou tirdssemos fotos dos encontros, daquilo que mais chamasse nossa

atencdo enquanto anddssemos pelas ruas. Ele pareceu aceitar a proposta. Ali mesmo retirei o



celular do bolso e comecei a tentar ensind-lo a filmar e a tirar fotos, mas parecia que ele ndo se
entusiasmara tanto com a ideia.

Em determinado momento, passei a cimera para ele. De posse da camera, ele deixou que
ela ficasse apontada para o chao filmando os nossos préprios pés enquanto caminhdvamos. Em
vista disso, mostrei como ele poderia filmar vérias coisas diferentes apontando a cdmera para
outros lados, para as casas e para as arvores, mas ele parecia querer filmar os nossos passos.
Como a atividade ndo visava a determinado aprendizado, resolvi deixar a cAmera e as gravagdes
o mais livres possiveis. As vezes, ele fazia as filmagens, outras vezes, eu filmava. O resultado
foi um registro de passos, pés, maos, sombras, paisagens, imagens invertidas e movimentos
irregulares e aleatérios de uma camera deixada a deriva, que também, esquecida de ser
desligada, apontava para o chao, para o alto, ou ficava balancando a mercé dos movimentos das
nossas maos.

Durante algumas saidas gravdvamos ou tirdvamos fotos, mas ndo em todos os passeios.
Mas quando filmdvamos, geralmente eu comecgava e ele se aproximava, olhava e depois eu
passava a camera para ele. Supostamente, ele filmava nossos passos. Também comecei a
emprestar-lhe filmes, pois depois de ter emprestado o primeiro, ele sempre perguntava se eu
teria outro e se eu poderia lhe emprestar [“tem mais?” / “ta ai?” / “vocé€ me empresta?”’], de
modo que, quando nos encontrdvamos ele sempre perguntava se eu havia levado o filme, se o
filme era dublado. Paulo também comecgou a contar, repetidamente, de um filme que havia
assistido [“Assisti filme”], em que um grande crocodilo “come mulher, homem, cachorro e

criancinha’

, segundo ele dizia.

Certo dia, para variar o lugar para onde {famos, chamei para irmos a um parque da cidade
para tirar fotos, filmar e vermos o jacaré no zooldgico. Paulo se empolgou com a ideia de ver o
jacaré. No caminho, ele perguntava constantemente sobre o tamanho da boca e dos dentes do
crocodilo [ele chamava o jacaré de crocodilo]; contou repetidamente, como ja vinha fazendo,
que havia assistido ao filme em que o crocodilo devorava uma velha, uma crianga e um cachorro
[“crocodilo...qual o tamanho da boca?”’; “come tudo! barco, véia, crianga, cachorro!”].

No zooldgico, diante de uma pequena ponte que 14 havia, Paulo temeu cair se passasse
sobre ela. Seus passos vacilaram [ele parece ter algum problema na marcha, mas seria s6 isso?],

ele disse: “e se cair?”. Disse-lhe que passar por ali seria facil e se caisse, bastaria se levantar

[“se cair, levanta”]. Depois que ele atravessou, quase vitorioso, disse que era como uma

3 Filme: Panico no Lago (1999) conta a histéria de um enorme crocodilo que ameagava e devorava os moradores
nas vizinhangas de um lago.



aventura: “¢ uma aventura, né Dami?”, “igual indiana Jones!”*; e me perguntou como era a
musica do filme [“como ¢ a musiquinha?”’]. Cantarolei e depois ele fez o mesmo. Atravessada
a ponte, fomos até o lugar reservado ao jacaré. Eu mesmo tirei algumas fotos, pois ele se
recusava a aproximar da cerca de protecdao. Depois disso ele queria voltar a esse parque, ao
zooldgico e ver o crocodilo todas as vezes que famos sair. E em cada uma dessas vezes ele
dizia: “e o crocodilo?”, “t4 dormindo?”; “qual o tamanho da boca?” “come tudo! barco, véia,
crianga, cachorro”.

Nas vdrias vezes que fomos a este parque, depois de breve trocas de palavras como dito
acima, Paulo se colocava a andar bem a frente, outras vezes andava do outro lado da pista de
caminhada. Na maioria das vezes, faziamos esse percurso desse jeito. Quando ele estava muito
a frente, se virava para falar alguma coisa, entdo percebia que eu estava muito atrds, entdo ele
parava e esperava. Em uma das vezes que ele estava do outro lado da pista, lembro que, ao
passar préximo dos patos, comecei a imitar o Pato Donald, personagem de desenho animado e
Paulo, do outro lado da pista, também comegou a tentar imitar. Andamos assim por uns metros
e entdo ele aproximou-se e perguntou: “como ¢ que chama?”; olhei para ele e ele mesmo
respondeu: “Pato Donald, nervoso ou calmo?”

Fomos varias vezes a este zooldgico, repetiamos o trajeto até os crocodilos, passivamos
pela jaula do ledo, passivamos pelas jaulas dos outros animais; repetiamos a imitagdao do pato
Donald a pedido de Paulo e ele repetia: “Pato Donald, nervoso ou calmo?”’; e famos até ao lugar
dos jacarés-crocodilos. Nessas caminhadas, as vezes, também anddvamos por algum tempo em
siléncio. Em outras vezes eu comegava, por hédbito, a cantarolar ou assobiar alguma musica e
Paulo, que estava um pouco afastado ou mesmo distante, parava ou se voltava para mim, se
aproximava e perguntava que musica era aquela. Se fosse de algum filme, ele perguntava se eu
ndo teria 0 DVD e se podia emprestar para ele.

Depois de varias vezes indo ao zooldgico, disse-lhe que havia também outros lugares que
poderiamos visitar, conhecer, filmar ou fotografar. Sugeri, por exemplo, que poderiamos ir a
outro parque da cidade no qual havia animais empalhados. Quando fomos nesse parque, Paulo
se manteve longe dos animais, recusava-se a aproximar, principalmente do jacaré. Mesmo eu
tendo lhe explicado que os animais estavam empalhados, ele repetia insistentemente, ora
afirmando, ora indagando, “avanca na gente!” ou “avanga na gente, Dami?”; “avanca?”.
Também perguntava que animais eram aqueles (“qual ¢ esse?”) e dizia também: “nem mexe,

né Dami?” ou apenas “nem mexe!”.

4 Indiana Jones é o personagem principal da série de filmes em que um professor de arqueologia se aventura pelo
mundo enfrentando perigos para encontrar reliquias arqueoldgicas e impedir que essas caissem em maos erradas.



Nesses encontros, havia também de minha parte uma certa dificuldade em entender o que
Paulo falava para além das repeticoes que consistiam em frases curtas ou uma palavra,
principalmente quando ele tentava dizer frases maiores com as quais parecia se embaracar na
dicgdo, na prontincia ou se perder no fio daquilo que parecia querer dizer. As vezes Paulo dizia
frases curtas ou palavras que terminavam num vazio, deixando a frase e o sentido no vao; ou as
frases e palavras pareciam ndo fazer parte do que estdvamos falando, como se as palavras
tivessem se esgotado e fosse necessdrio reutilizar as mesmas palavras ou frases em situacdes
diferentes; ou parecia que as palavras haviam se acabado, se esgotado nelas mesmas. As vezes
também parecia que as palavras lutavam contra elas proprias.

Quando eram palavras ou expressoes curtas parecia ser mais facil de entender. Por isso,
eu, muitas vezes, solicitava que ele repetisse as frases maiores. Algumas vezes ele perdia a
paciéncia e respondia rispidamente; em outras vezes eu nao perguntava o que ele tinha dito e
respondia de acordo com o que entendia, ou com respostas genéricas e parecia que faldvamos
de coisas diferentes, e, em algumas vezes [seria em resposta?] ele esbogava um sorriso e a
conversa acaba ali mesmo, ficando alguma coisa como que pairando no ar, como um hao
entendido em suspensao.

Como ja foi dito, Paulo costumava repetir os temas das conversas (no inicio dos encontros,
notadamente sobre filmes e musicas). Ele também repetia algo a respeito de algum um fato
marcante que havia acontecido ou que iria acontecer com ele (por exemplo, visitar o avo, sair
com a mae, fazer alguma apresentacdo musical), mas se confundia em dizer quando aconteceria
ou se j4 havia acontecido. Isso nos confundia. Eu perguntava quando ia acontecer, ele dizia que
ndo sabia, por exemplo, ele diza: eu vou tocar, Dami// quando? // Roberto® ndo sabe// que
musica vocé vai tocar? // ndo sei. Ele perguntava “vocé€ ndo vai, ne Dami?” ou dizia “Voc¢ vai,
né Dami?”.

Paulo, por varias vezes, trocava meu nome pelo nome de um de seus professores e, em
boa parte das vezes, a conversa ficava em torno do que ele dizia repetidamente, isto €, que no
dia seguinte seria o dia da aula de musica e que o lugar era longe, “uma viagem”, dizia ele.
Depois de alguns dias em que esse assunto retornava, comecei a lhe perguntar quem era o
professor, como eram as aulas ou quais musicas eles estavam ensaiando. A resposta era, quase
sempre, “eu ndo sei”’ ou “ah, meu aluno!”.

Também, as vezes, ele comecava a falar repetidamente de outras pessoas e situacdes, por

exemplo, “Roberto ¢ longe...¢ uma viagem”. Como eu ndo sabia, ainda, quem era Roberto ou

5> Roberto é o nome ficticio de um dos professores de Paulo



ndo entendia algumas coisas que Paulo dizia a respeito, devido a uma certa dificuldade na
prontncia ou por ele ndo fazer a atribuicdo clara de ordem em relagdo ao passado, presente ou
futuro, eu passei a questiond-lo sobre quem ele estava falando, do que se tratava e ele tentava
responder dizendo palavras soltas como “professor”, ou, as vezes, falava “eh, Dami!” ou “eh,
professor!”, ou ficava em siléncio.

Quando sua mae perguntava onde haviamos ido e o que tinhamos feito, ele ndo sabia
explicar, sorria meio sem graga, olhava para mim, olhava para ela e dizia “caminhada” ou
“praca” ou “parque”, mas, em vdrias vezes, nao era onde tinhamos ido, nem o que tinhamos
feito. As vezes, ele respondia “parque” e eu tentava dar dicas para ele se lembrar o lugar e o
que haviamos feito ou a mae também tentava dar dicas, tentando adivinhar o que tinhamos feito
e onde tinhamos ido. Quando a mae tentava fazer isso, eu nao interferia e a resposta que ele
desse, era a que ficava, mesmo nao sendo o lugar e nem a atividade que tinhamos feito.

Nos encontros, usando o mote do jogo da deriva, fizemos vdrias atividades como
filmagens, pinturas, fotografias, desenhos, jogos de tabuleiro, montagem de quebra-cabeca,
além de caminhadas, passeios, visitas a museus, entre outras, mas, pelo seu modo de dizer,
parecia que ele se esquecia tanto dos lugares onde iamos, quanto das atividades que
combindvamos. Passdvamos de uma atividade a outra, seguindo pistas daquilo que surgia nos
encontros, sem se ater a um suposto objetivo ou a um produto determinado.

Intervimos no territério através de varias atividades propostas. Isso foi constituindo os
encontros e a tarefa de cartografar os processos. A aposta era que algo de novo pudesse
acontecer e que os encontros pudessem impulsionar processos cristalizados ou colmatados pelo
habito ou por representacoes.

No decorrer de outros encontros percebia, no meu entender, que Paulo apresentava uma
dificuldade na articulacio da fala e na dic¢do, que parecia tornd-la fragmentada, pois
principalmente nas frases longas, eu custava a entender o que ele dizia e, muitas vezes, pedia
que ele repetisse; ele também parecia ter dificuldades de memoria/memorizacio; apresentava,
nas suas falas, repeticdoes de expressoes, limitacdes de temas e de frases [geralmente sobre
her6is ou bandidos de filmes, desenhos animados ou musicas]; possuia dificuldades na
orientagdo espacial e temporal; ndo conseguia ler, escrever ou reconhecer cores e tinha grandes
dificuldades em tomar decisdes ou fazer escolhas diferentes e apresentava muita dependéncia
em relacdo a mae. Além disso, Paulo parecia estar sempre de bom humor, e, depois de algum
tempo de acompanhamento, quando ele falava, comecei a perceber que ora soava irénico, ora
inocente, e algumas vezes parecia que falava involuntariamente como se as palavras

simplesmente saissem, aleatoriamente, pela boca.



Nos encontros com Paulo, inicialmente, os “didlogos” que tinhamos, tanto quanto a
escuta, pareciam se perder nos esquecimentos dele, nas repeticdes, na fragmentacdo, em
equivocos, ndo entendidos e numa aparente falta de sentido, o que fazia com que todas as
atividades parecessem evanescentes, preponderando entre eu e ele, inicialmente, um
distanciamento, um certo siléncio, e que, por sua vez, pareciam intensificar as repeticoes de
frases, palavras ou expressoes fragmentadas. Nesse sentido, parecia que cada encontro era um
primeiro encontro, em fun¢do de encontro anterior esquecido ou perdido, e em cada dia eu
refazia para ele a mesma pergunta: o que faremos hoje ou para onde iremos hoje? E pareciam
que eram as mesmas respostas. Em outras vezes, nao havia uma atividade definida e clara, eu
ndo propunha a atividade e Paulo também ndo e apenas caminhdvamos e, as vezes,
conversdvamos, mas tal “conversa” parecia também se perder em repeticdes e esquecimentos.

No decorrer dos encontros e das atividades, em meio as repeti¢des, fragmentagdes,
esquecimentos, mal-entendidos, desentendidos e vérias perguntas que surgiam, parecia que a
linguagem tanto para mim, quanto para Paulo transformava o encontro numa paisagem critica,
indefinida, que tomava certa forma por alguns momentos para depois se desfazer num outro
nao entendido, ou se desviar numa outra repeticdo. Além disso, Paulo parecia estar sempre
cismado, as vezes de modo preocupado, outras vezes despreocupado, com herdis, mocinhos,
bandidos e monstros de filmes, desenhos e seriados, suas transformagdes, mutacdes e
indefini¢des.

Sdo essas derivas, passeios, saidas, atividades, didlogos, conversas, troca de palavras,
meio que por acaso, meio indeterminados, marcados nesta apresentagao pelas reverberagdes de
uma brincadeira (quase irrelevante, quase desproposital) inventada com os nomes de ruas, que
nos levaram a questionar, a partir dos encontros da clinica, o que se passa nesses encontros em
que a linguagem parece nos levar e compor uma deriva e nos deslocar, trazendo para a pratica
do Acompanhamento Terapéutico outros modos de experimentacdo dos lugares e dos fazeres.
Dessas derivas, daremos destaque as composi¢des com a linguagem e como ela pode ser
problematizada nos encontros.

A tese constitui, assim, o percurso a partir disso que se passa, que nos afeta entre os
encontros e desencontros no Acompanhamento terapéutico com Paulo, que nos leva a pensar
como a linguagem ou os diferentes modos de se haver com a linguagem pode se compor com
os encontros no AT como modo de fazer clinica, o que nos leva aos estudos linguisticos, a
filosofia e a um modo de fazer clinica, num encontro marcado pela aproximagio e
distanciamento entre essas trés dreas e a possibilidade de se atravessarem pelas questdes que

impulsionam a pesquisa em torno da proposta de uma linguagem como experimentacdo estética.






INTRODUCAO: TERRITORIOS ENTRE A CLINICA, A EXPERIMENTACAOE A
DERIVA-CARTOGRAFICA COMO METODO

Esta tese constitui-se a partir dos encontros com Paulo na clinica do Acompanhamento
Terapéutico (AT), como mostrado na apresentagdo. Mais precisamente, surge das implicacdes
e problematizacdes da linguagem em relacdo ao que acontecia nos encontros entre o
acompanhado e o acompanhante terapéutico (at)’. As questdes que levantamos surgiram das
problematiza¢des desse encontros, ganharam e ganham propor¢do, principalmente, frente a
filosofia de Deleuze-Guattari, sua interlocucdo com a psicandlise, suas elaboragdes a respeito
da linguagem, da cartografia, do conceito de experimentagao e o estatuto do AT como um modo
de fazer clinica.

No AT, destacou-se para mim, num primeiro momento, a dificuldade em entender o que
Paulo estava dizendo, o siléncio presente, além de uma suposta ndo afetacdo da parte dele;
também havia uma fragmentaridade dos dizeres, a dificuldade de nos entendermos, as
repeticdes de expressoes, dos temas, e em outro momento, destacou-se a impressdo que os
encontros se perdiam nos nao entendidos e numa repeticdo por vezes até interessante, mas
outras vezes cansativa. Mas houve também novidades que apareciam repentinamente na forma
de uma expressao diferente, uma frase inédita, uma entonacgao diferente, um gesto, um toque,
uma exclamacdo ou uma interrogacdo. Novidades em que parecia haver certa plasticidade ou
afetacdo. Outros elementos que nos chamaram a atencao foi a presenca, nos temas que Paulo
trazia, de personagens de filmes, desenhos e seriados, herdis, mocinhos, bandidos, monstros,
suas transformacoes e indefini¢des.

Esses elementos me chamaram a atencdo como uma novidade e como problematizacao
no contexto da minha prética por causa da tentativa de pautd-la pela experimentacdo em
detrimento de uma tendéncia psicologizante que vem se apresentando no AT e da qual tentamos
nos afastar. Para entender esse contexto, apresentamos algumas caracteristicas historicas do
AT.

O AT pode hoje ser considerado como um modo de fazer clinica. Ele tem como heranga
os movimentos antimanicomiais da década de 60 do século XX. Tais movimentos aconteceram
de forma variada na Europa, por exemplo, na Inglaterra, na Itilia e na Franga; e, posteriormente

no Brasil no final dos anos 60. E interessante notar que os movimentos de contestacdo em Maio

6 Pode se dizer que acompanhado é aquele para o qual foi indicado o AT e acompanhante terapéutico (at) é aquele que trabalha
com esse modo de fazer clinica.



de 1968, na Franca, também atravessaram e foram atravessados pelos movimentos
antimanicomiais.

Embora com certas diferencas, sabe-se que esses movimentos antimanicomiais
propuseram, entre outras coisas, se opor aos modos como os chamados loucos eram tratados e
com isso propor outras formas de se entender e abordar a loucura. Esses novos modos incluiam
a mudanca na relacdo com os internos, a mudanga no funcionamento da instituicdo, o que levou
a abertura dos portdes dos manicomios e com isso a circulacio, o contato dos pacientes com a
cidade. Mas, mais que isso, ou por isso mesmo, no contexto desses movimentos, colocava-se,
sob questionamento, as ciéncias de modo geral, os valores dominantes da sociedade, da cultura,
incluindo os saberes hegemonicos das ciéncias médicas e psi (psiquiatria, psicologia e
psicandlise), que subsidiavam, de certa forma, a estrutura manicomial. Assim, os movimentos
antimanicomiais implicam dimensdes politicas, sociais, filoséficas e éticas.

Com a abertura dos manicomios, surgiu a necessidade de pessoas que acompanhassem e
auxiliassem os recém-saidos no seu retorno ao contato fora do manicomio. Tais pessoas foram
chamadas, num primeiro momento, de auxiliares psiquidtricos. Essas pessoas eram, geralmente,
familiares dos pacientes ou estudantes sem formacdo especifica, o que, em certo sentido,
condizia com as intencdes do movimento antimanicomial, uma vez que tal movimento também
questionava saberes especializados.

Com a ampliacdo dos movimentos para outros paises, com o decorrer dos acontecimentos,
avangos, € claro, ndo de forma continua; e, com a tendéncia a profissionalizacdo, o auxiliar
psiquidtrico tornou-se — nao de forma direta, € necessario dizer, -, o que hoje é conhecido como
acompanhante terapéutico e o seu fazer, Acompanhamento Terapéutico. Essa nomenclatura
surge mais ou menos no inicio da década de 1980.

Das caracteristicas que se destacam nesse caminho, temos a profissionalizacio, a grande
insercdo de psicOlogos, as variadas teorias articuladas para embasar o trabalho na clinica e a
diversificacao das indicacOes de casos para o AT. Trabalha-se hoje no AT com teorias, entre as
quais, a psicandlise; a esquizoandlise; a psicologia comportamental, fenomenoldgica ou
psicodindmica; a terapia ocupacional, etc. Para além dos casos de psicose, como foi no inicio
de sua historia, atualmente sdo indicadas para o AT, pessoas com depressao severa, problemas
de desenvolvimento global, problemas de aprendizagem, acidentados ou vitimas de acidente
vascular cerebral com dificuldade ou perda de locomocgdo; além de usuérios de drogas, entre
outros (ALVARENGA, 2006; CHAUI-BERLINCK, 2011).

De maneira geral, considero que as pessoas para as quais o0 AT € indicado sao aquelas que

perderam sua autonomia, foram excluidas ou se excluiram de uma certa circulacdo, seja no



espaco concreto das ruas ou na propria casa; seja nas relacdes afetivas, pela desqualificacdo e
desconsideragdo do que dizem, do modo como se expressam, comportam, sentem e pensam.
Pessoas que, geralmente, também ndo sdo alcancadas ou ndo se adequam a rotina pré-formatada
das institui¢cdes, seja por uma suposta limitagdo organica e/ou psiquica; pessoas que se recusam
a participar ou mesmo a comparecer a um ambulatério ou consultério. Um professor’ expressou
essas condi¢cdes das indicagdes de maneira contundente e pertinente, dizendo que, para estas
pessoas - como € dito, de certa forma, quando hd indicacdo para o AT -, o que restaria tentar,
seria 0 Acompanhamento Terapéutico, que poderia, por isso, ser considerado uma clinica do
resto ou do que resta a ser feito.

Como entendo essa expressio, no contexto que apresentamos até entdo, tal resto, residuo
ou vestigio remete aquilo que escapa ao setting clinico ortodoxo ou instituido. Aquilo que
escapa estd encarnado naqueles que resolvem nao comparecer aos servicos de saide, a clinica,
ao consultério; decidem nao participar das atividades programadas, de outro modo, nao
atendem as demandas das institui¢des, dos profissionais € ndo se adequam a projetos
psicoterapéuticos. Por esses motivos, “o resto” ou “o que resta” € algo que coloca em questao
os modos de fazer da clinica ou das institui¢des, incluindo ai o préprio AT que no decorrer da
histdria, acaba, de alguma forma, institucionalizado também. O “resto” seria aquilo que nao é
abarcado, nao cede a institui¢do, a clinica ou ao préprio AT, pois, afinal, ndo se pode recobrir
ou dar conta de tudo. Esse resto poderia ser entendido como o real da clinica do AT ou de outras
modalidades clinicas? Sem tentar responder exatamente a essa pergunta propomos outra
pergunta: Qual seria a postura do AT frente a isso? Seria tentar abarcar, recobrir, recuperar,
reaver, restituir esse “resto” a um saber totalizante ou se haver com ele naquilo que ele desloca
e destitui? Talvez a proposta de experimentagdo que apresentamos em parte seja menos uma
resposta a ser dada e mais um modo de problematizar a questdo, por isso tais questdes serao
deixadas no momento e voltaremos ao histérico propriamente dito.

O que se propde no AT, segundo cada caso, € lidar ou fazer intervencdes junto as pessoas
no seu proprio espaco de convivéncia, em sua casa ou em outros lugares possiveis, o que
envolve as saidas ou passeios, as ruas, as pragas, os parques, enfim, de modo geral, a cidade;
envolvendo, nesse modo de fazer clinica, o préprio cotidiano. Alguns autores dirdo que os
encontros se ddo também entre esses lugares, isto €, ndo se prendem ou se reduzem ao espaco
fisico, mas vdo para além e aquém desse espaco (ROLNIK, 1997; ARAUJO 2006;
PALOMBINI, 2007).

7 Prof. Jodo Luiz Paravidini, no evento intitulado “Dilogos” promovido pelo grupo trilhas em Abril de 2015.



Estas defini¢des acerca da funcao do at podem ser encontradas em vdérias publicacdes que
abordam a histéria da clinica do AT ou que descrevem experiéncias deste modo de clinica,
como em Carvalho (2004); Brandalise, Rosa (2009); Aratdjo (2006); Palombini (2007);
Muylaert (2006); Chaui-Berlinck (2011). Nessas publicacdes, também podemos ver a relagdo
das diferentes teorias que referenciam a prética, como a psicandlise com Winnicot, Freud ou
Lacan; o psicodrama e a esquizoandlise, com o pensamento de Deleuze e Guattari.

Algumas publica¢des que abordam o dmbito da histéria do AT como Carvalho (2004);
Brandalise e Rosa (2009); Palombini (2007) mostram que, de modo geral, também comeca-se
a colocar, para a pratica clinica do AT, objetivos como a ressocializacido ou a reabilitacdo do
acompanhado, a recuperacdo da autonomia, o aumento da qualidade de vida, ou uma melhor
comunicacdo, etc. Além disso, pode-se ver também que se intensificam as demandas para o
restabelecimento do contato do acompanhado com a institui¢ao de sadde, isto €, o acompanhado
deve ser levado para a instituicdo, deve ser inserido numa rotina ou apenas ser vinculado,
burocraticamente, ao sistema de satide mental. E possivel perceber a presenca dessas tendéncias
também nas conversas com alguns profissionais e nas demandas de indicacdo que surgem na
minha prépria pratica.

Essas demandas e tendéncias parecem estar atravessadas pela necessidade de adaptacao
ou adequacao; por ideais de qualidade de vida, de comunicacdo e de ressocializagdo para um
individuo ou sujeito pensado e definido em func¢do dessas demandas, o que precisaria, no
minimo, ser colocado em questdo. Enfim, tais demandas e a ideia de um sujeito que corresponde
a elas, parecem estar institucionalizadas no sentido em que se tornam a finalidade da clinica ou
o fim dltimo da institui¢do. A tentativa parece ser a de alcancar, a todo custo, aquilo ou aqueles
que estdo fora ou que escapam da ordem, das palavras de ordem, dos discursos
homogeneizantes dos saberes e das instituicdes. O AT, ao que nos parece, perde, assim, 0 que
seriam suas caracteristicas antimanicomiais, isto €, a interlocu¢do com a critica, com a ética,
com a politica (considerada aqui de um modo mais amplo e ndo necessariamente de politica
partiddria ou de movimentos sociais); reduzindo-se, em alguns casos, a uma clinica de viés
psicologizante ou psicoterapéutico, o que de fato, se retomarmos a perspectiva histérica dos
movimentos, ndo se constitufa como proposta. E dessa tendéncia psicologizante que tentamos
nos afastar ao nos aproximarmos dos conceitos ou do territério de filosofia de Deleuze e
Guattari.

Tendo apresentado o AT e algumas de suas caracteristicas num panorama historico, que

podem ser colocadas em questdo, haja vista a variedade de teorias e praticas sobre esse modo



de fazer clinica, retomo algumas caracteristicas da minha prética a partir de uma primeira
experiéncia no AT.

Nessa pratica, que constitui um trajeto que € também académico, a tentativa foi, e ainda
é, de, a partir das propostas antimanicomiais e da filosofia dos autores de referéncia, fazer uma
aproximacdo do AT com o conceito de experimentacdo de Deleuze e Guattari. Isso foi feito
articulando a clinica com o desafio de lidar com o que se passava entre acompanhado e
acompanhante e as implicagcdes desse ‘entre’ para o fazer e o saber da clinica.

A proposta de experimentacdo que comegou a se desenhar para mim, ainda que de maneira
provisoria e precdria, desde aquela primeira experiéncia de AT com o acompanhado que dizia
falar em “chinés antigo”, se referia a uma abertura ao inusitado dos encontros, aquilo que se
passava entre acompanhante e acompanhado; uma aposta e um risco na producdo de algo,
producdo de alguma diferenca, levando em conta o inconsciente, a intensidade dos encontros e
os afetos.

Pensava tal experimentacio levando em conta alguns autores que também j4 trabalhavam
com AT e os conceitos da filosofia de Deleuze e Guattari. Estes autores ja deixavam entrever
nas suas teorizagdes, direta ou indiretamente, as referéncias em relacdo a experimentacdo. Por
exemplo, Muylaert (2006) remete o AT a produgao de um dispositivo atravessado, segundo ela
diz, por um paradigma ético, estético e politico. Assim, para ela, o AT € visto como um lugar
de criacdo e transformacg@o dos modos de subjetivacio, e por isso tem um compromisso com a
estética da existéncia.

A autora refere-se a um processo de producao de saberes, no caso, a respeito do AT, que
envolve a ética como valores vitais que sustentam a estética, que € criacao de estilos de viver,
produzindo, assim, modos de existencializagdo atravessados por vetores de enunciacio
coletivos que dizem respeito a politica (MUYLAERT, 2006).

Essa abordagem do AT como dispositivo sustenta variacdes, multiplicidades, num
movimento vital de singularizagdes, pois o que conta, conforme diz a autora, € a novidade do
proprio regime de enunciacdo, no sentido que ele pode conter enunciados contraditérios
(MUYLAERT, 2006).

Araujo (2006) também propde uma articulacdo do pensamento de Deleuze e Guattari com
o AT para pensar uma clinica-acontecimento em que serd dado destaque as intensidades dos
encontros, isto é, para além das formas e funcdes, do visivel e do dizivel, o que interessa € o
que se passa “por baixo” do saber, na fissura entre o ver e o falar e que carrega mudancas,

alteracoes, passagens que nao podem ser previstas.



Cauchick (2001) aborda a uma ética da experimentacdo no AT ligada a um deixar-se afetar
por uma dimensdo invisivel que comporta universo de forcas, fluxos, intensidades,
singularidades e multiplicidades virtuais. Para ela, a experimentagdo ‘“seria o dispor-se a
atualizacdo do novo, ao que estd em vias de se fazer [...] esse abrir-se a atualiza¢do do novo é
acompanhado de pensamento, o mais atento possivel” (p. 75).

Na leitura desses autores, o que se destacou para mim € algo que €é mais, e talvez menos,
do que tentar enfrentar desafios de ressocializacdo ou buscar necessariamente uma certa e
questiondvel qualidade de vida; mais que eliminacdo ou diminui¢do de sintomas; mais que
fortalecimento de ego, adaptacdo a realidade. As concep¢des daqueles autores, para mim, se
distanciam de um atendimento de projetos terapéuticos do ponto de vista adaptativos no viés de
uma adaptacdo psicossocial, funcionalistas (desempenhar bem determinadas fun¢des sociais ou
técnicas) ou institucionalizados, como pode ser visto em outras concepg¢des, como a
cognitivista- comportamental ou da psicologia de um modo geral.

Neste sentido, procurava, articulado aos autores, compor uma experimentacdo na clinica
do AT com aquilo que poderia surgir a partir do/e no proprio encontro, nao tendo
necessariamente dependéncia de algum projeto a priori ou a posteriori, ou resultados fixados
a serem alcangados como meta, nem mesmo dependéncia necessdria (ou obrigatéria) de saidas
ou de passeios enquanto lugar comum ao fazer do AT. Desse ponto em que compreendemos a
experimentacdo, ela desloca ou deslocou o AT da relagdo com os projetos definidos e objetivos
a serem alcancados, melhor dizendo, a experimentacao estaria para além e aquém de projetos e
lugares determinados, e, com isso, levaria consigo, de arrasto, o AT.

Podemos dizer que as experimentagdes no acompanhamento com o qual trabalhei
inicialmente consistiram em tentarmos, acompanhado e acompanhante, dar conta do embate
com os proprios desafios dos encontros a partir da proposta inicial que eu fazia para o
acompanhado e familiares, através da qual eu apresentava o trabalho de at, para que ficasse
mais claro para eles. Tal proposta era fazer algo diferente e isso podia ser feito na propria casa
do acompanhado ou em outros lugares. A aposta era que, sem propor exatamente o que se fazer,
se pudesse estar aberto ao que de diferente pudesse acontecer. Geralmente os acompanhados e
os familiares se posicionavam, demandavam alguma coisa ou ndo e isso era discutido e
combinado de alguma forma.

Mas, como j4 foi dito na apresentagdo, o AT com Paulo destacou-se porque trouxe e
impds, fortemente, e de um modo desafiador, questdes relativas a linguagem, pois nao bastava,
nos encontros com ele, um posicionamento, uma demanda, um entendimento, um didlogo, uma

combinagdo a respeito do que se fazer ou ndo, ou discussao acerca de significacdes ou sentidos.



Os encontros com Paulo pareciam se fazer notar por um outro modo de experimentagdo, ou
uma outra dimensdo da experimentacdo que, segundo pensamos, levava em conta a linguagem
e o estatuto que ela poderia tomar enquanto experimentacdo do encontro € no encontro.

Nos encontros com Paulo, algo diferente se passava, pois ele comegou, de certo modo, a
se interrogar € me interrogar, como se estivesse se descolando das repeti¢des e reprodugdes
cristalizadas que ele fazia sobre os herdis, das situagdes e a respeito de si proprio. As perguntas
que ele fazia, o modo como ele “usava” a linguagem, as expressoes, as repeticoes, 0s seus
dizeres, o seu siléncio, os nossos equivocos, os ndo entendidos pareciam marcar e serem
marcados por alguma diferenca irredutivel a significados dados.

A partir desses encontros, comecei a me questionar como € se as ‘“‘conversas’ ou
“dialogos” que se passavam e se perdiam nos encontros, as interpelacdes reciprocas, os gestos,
os dizeres, as falas, as repeti¢des, os equivocos, os ndo-entendidos se relacionariam com a
experimentacdo. Dito a grosso modo, o que a linguagem teria a ver com a experimentagao?

Tendo como base os autores que trabalham com o AT, conforme ja mostrado, vimos que
eles se referem, direta ou indiretamente, a uma experimentagao no AT, mas eles ndo se referem
diretamente a experimentacdo e a sua relacdo com a linguagem, pelo menos nao de maneira
especifica ou como o proprio conceito de experimentacdo em Deleuze e Guattari d4 destaque e
problematiza. Digo de maneira especifica no sentido dos préprios trabalhos desses at’s, nas suas
teorizagdes em relacdo a singularidade dos encontros que eles tiveram na sua pritica ou
pesquisa € ndo que se tenha necessariamente um modo préprio e especifico, universal ou
prescritivo de se haver ou tratar a linguagem ou os encontros no AT. Também pode-se dizer
que tal especificidade nao era o foco das pesquisas realizadas pelos autores citados ou que a
linguagem ou outros modos de expressdo ndo apareceram, ndao foram circunscritos como
problema para eles.

No AT que apresentamos para a tese, no qual nos deparamos com questdes acerca da
linguagem, apresento duas perguntas provenientes dos encontros com Paulo, que me chamaram
a atencdo para algo de diferente que parecia estar acontecendo e que parecia marcar a
experimentacdo nesse acompanhamento: a pergunta que Paulo me fez ou fazia, as vezes,
quando eu o interrogava ou chamava pelo nome. Em tais ocasides ele dizia (em tom de
brincadeira ou ndo): “que Paulo ¢ esse?”. A outra pergunta foi a que a mae fez para Paulo - “de
onde saiu esse desejo?” -, diante do convite que fizemos para que ela fosse com ele nos lugares
que eu e ele tinhamos ido anteriormente.

Essas duas perguntas, ainda que de maneira incerta, precdria ou provisoria pareceram

apontar algumas diferencas que, mesmo em face das repeti¢cdes ou em func¢do delas, pareciam



entrecruzar com as falas ou dizeres de Paulo, com as interpelagdes reciprocas, assim como com
o modo que nos implicdvamos nos encontros. Potencializadas pelos encontros, as questdes
implicam diferencas que nos ddo pistas de que algo se passava nos encontros como
experimentacdo em que a linguagem parecia formar uma paisagem critica, sem significado
certo ou determinado.

Com esse entendimento, consideramos que, nos encontros com Paulo, na producido de um
fazer e de um saber considerados e implicados por um sujeito em/ou um processo de
subjetivacdo, fomos levados a nos haver com o seu modo de pensar, falar e agir em sua
singularidade e diferenca para além de um ponto de vista da psicopatologia ou dos diagndsticos
psicoldgicos e até mesmo além de uma ideia inicial de experimentagdo.

Tendo em vista o que apresentamos, a hipdtese que nos orienta nesta tese é que nos
encontros com Paulo, 0 modo como ele agencia e € agenciado na linguagem e pela linguagem,
a partir dos encontros no AT, implica um deslocamento daquilo que era dito para ele e a respeito
dele em relagdo as referéncias existenciais vividas, ao mesmo tempo em que também constitui-
se um deslocamento da concepcao de experimenta¢do no AT, ampliando essa concepcao para
uma dimensao da linguagem como experimentacdo que chamamos de estética, e que se torna
indispensavel a clinica do AT.

Consideramos, entdo, que o objetivo geral deste trabalho € cartografar os encontros com
Paulo no AT, mostrar a constitui¢do dos encontros entre acompanhado e acompanhante. Os
objetivos especificos sdo, dentro do que consideramos como uma cartografia: a) problematizar
a relacdo entre experimentacdo e a linguagem; b) cartografar uma concepcao de linguagem na
filosofia de Deleuze e Guattari, em funcdo do que destacamos como constituinte dos encontros
no AT com Paulo; c) apresentar e discutir a cartografia e a deriva como um modo de fazer o
AT; d) problematizar a linguagem e a enunciacdo em funcio do conceito de experimentacao e
dos agenciamentos coletivos de enunciacdo no contexto do AT.

A metodologia serd a cartografia. Consideramos importante introduzir esse conceito pois,
como proposta de método, a cartografia entrejaz® como um fazer-saber da clinica do AT a partir
da filosofia de Deleuze e Guattari, e da pesquisa como pretendemos mostrar. A cartografia
também introduz o conceito de experimentacdo. Dai pensamos a importincia de ver, ainda na
introducdo, a composi¢dao que tomou e se empreendeu nos encontros € na pesquisa.

A cartografia € um conceito importante em Deleuze e Guattari, mas eles ndo propdem

exatamente um método no sentido rigoroso do termo, entretanto, alguns pesquisadores, entre

8 Permanecer ou ser colocado entre



eles Passos, Kastrup e Escdssia (2009) se juntaram e elaboraram pistas no livro Pistas do
método cartografia — pesquisa-intervencdo e producdo de subjetividade. Usaremos como
referéncias as obras dos fil6sofos e também as pistas fornecidas pelos pesquisadores citados.

Para iniciar, destacamos que a cartografia apresenta como caracteristica principal,
compor com a multiplicidade e a complexidade que se apresentam na pesquisa. Essa
caracteristica pode ser entendida através do principio do rizoma, pois o conceito de cartografia
figura como um dos principios do Rizoma que se refere a uma heterogeneidade de elementos
que fazem conexdo de indmeras maneiras e em vdrias direcdes, dimensdes, e cujas conexdes
sdo desmontdveis e passiveis de modificacdes constantemente. Ao invés de arvores
hierarquizadas, “diferente ¢ o rizoma, mapa e ndo decalque. Fazer o mapa [mapear], ndo o
decalque [ou decalcar]. Se o mapa [0 mapear] se opde ao decalque € por estar interiramente
voltado para uma experimentacdao ancorada no real” (DELEUZE; GUATTARI, 1995a, p.22).

No método cartografico, o mapa estd para ser feito e nao se confunde com alguma forma
ou limite dado a priori, como em um mapa geopolitico. Na cartografia, o mapa se faz enquanto
se caminha, se faz pelo modo que se afeta nos encontros, de modo que o método estd sempre
em fun¢do das mudangas e variagcdes das linhas de sua composi¢ao, em fungdo dos territérios
pelos quais se transita, da processualidade e em funcdo dos encontros e acontecimentos. O mapa
estd, entdo, voltado para a experimentagao.

O Rizoma € um mapa e a cartografia consiste em tracar linhas de composi¢ao do fazer-
saber que se refere a experimentagao, de modo que a pratica pode levar a uma certa producao
de conhecimento. Isso implica que a intervencdo, ou o modo como estamos implicados no
processo, consiste em intervir para conhecer e ndo conhecer para intervir, isto é, a partir da
cartografia, toda pesquisa se constitui em uma intervenc¢do. Desse modo, ndo ha neutralidade
do observador, nem ponto de vista privilegiado (PASSOS; KASTRUP; ESCOSSIA, 2009).

A intervenc¢do € produtora de conhecimento € o que se coloca para a pesquisa, nesse
sentido, € caminhar o proprio percurso da pesquisa, uma inversao do termo “método” que
indicaria um caminho determinado pelas metas ja previstas. O cartdgrafo acessa, nesse caso,
junto ao acompanhado, os elementos processuais dos territdrios, as matérias, as forcas, as linhas
em movimento e heterogéneas, assim como os fragmentos para compor cartografias. Acessar
ndo significa que esses elementos estdo passiveis aos movimentos; existe uma relagdo de
embate, de problematizacio, de encontro, de desencontro, de composic¢ao, de decomposi¢ao,
de tensionamento, a0 mesmo tempo que os elementos expdem veios que podem ser seguidos

ou nao.



Podemos dizer ainda, tentando ampliar e ja indicar um ponto de articulagdo com a
pratica clinica do AT, que ainda abordaremos, que o conhecimento, a intervengdo e o fazer-
saber como composi¢do cartogrificas ndo estdo para o dominio de territérios, para a
objetificacdo, mas estdo em funcdo do agenciamento, da composicdo, da decomposicao, dos
embates e problematizacdes dos territdrios.

Nesta pesquisa, em certo aspecto, os elementos dos encontros que temos com Paulo sio
os filmes, as personagens, as atividades que propomos no AT, as ruas, a cidade; a filosofia de
Deleuze e Guattari, suas criacdes conceituais, a psicandlise, os estudos acerca da linguagem e
o fazer na clinica no AT. Esses elementos constituem-se nos territorios pelos quais transitamos
e estdo implicados no processo de experimentacdo entre acompanhado e acompanhante. Os
elementos apresentados ndo t€m prevaléncia ou hierarquia de um sobre o outro, de modo que,
como rizoma, conectam-se a qualquer um dos seus pontos com qualquer outro e cada um dos
seus tracos ndo remete a tracos necessariamente de mesma natureza; o rizoma coloca em jogo
regimes de signos de vdrias naturezas diferentes.

Nesse meio heterogé€neo nos interessa as ressonancias, as relagdes de aproximacao,
tensodes, trocas e deslocamentos, ou seja, abertura entre os elementos, 0 que nos proporciona a
possibilidade de criacdo em que o essencial serdo os intercessores. Estes podem ser pessoas,
conceitos, animais, situacdes, teorias, entre outros. Também podem ser ficticios ou reais. “Eu
preciso de meus intercessores para me exprimir, ¢ eles jamais se exprimiriam sem mim”
(DELEUZE, 2010a, p. 160).

A cartografia estd relacionada, entdo, com a experimentagdo desses elementos na
medida em que sdo heterogéneos e, por isso mesmo, ndo se reduzem um ao outro, mas mantem
certo espaco-fissura de contdgio e tensdo entre eles, e dai a possibilidade de uma criagdo de
territorios, invengoes e artificios ao invés de andlises ou interpretacoes.

Para deixar mais claro o conceito de experimentacdo que parece se conjugar com a
cartografia, retomamos em Deleuze e Guattari algumas pistas que mostram como estes fildsofos
compdem o conceito de experimentacdo. Mostraremos, neste ponto, apenas o contexto em que
o conceito aparece, sem tentar explicitar definicdes mais profundas ou articuladas, o que seré
feito no desenvolvimento da tese.

Em Mil Platds, por exemplo, quando se referem ao rizoma e a cartografia, os autores vao
dizer que o mapa esté voltado para uma experimentacdo ancorada no real: o mapa € aberto, tem
multiplas entradas, ¢ uma questdo de performance, enquanto o decalque presume uma
competéncia (DELEUZE; GUATTARI, 1995a). Pode se dizer aqui que rizoma refere-se as

conexdes que se fazem de infinitas maneiras entre multiplicidades heterogéneas. O rizoma



refere-se as caracteristicas das gramineas que se espalham ou se ramificam em qualquer ponto,
em qualquer dire¢do, ao contrdrio de uma raiz que funda e mantém uma drvore. Dai dizer que
o rizoma € a-centrado, enquanto a raiz pode servir-se de uma hierarquia e um centro de poder,
entretanto, rizoma e raiz nao se excluem. De um rizoma pode se fazer raiz e desta também pode
surgir um rizoma.

O rizoma também pode ser remetido a um modo de pensamento que funciona por
conexoes variadas, qual seja: isto e aquilo e aquilo outro, e.... entre seus elementos ao invés de
um modo estritamente bindrio, dicotdmico (isto ou aquilo) ou ainda segundo a cépula: isto é
aquilo.

O rizoma caracteriza as linhas de composi¢ao dos territérios e os seus movimentos de
desterritorializacdo. A cartografia consiste, entdo, em experimentar, tracar ou constituir as
linhas dos territérios e suas desterritorializacodes; isto €, fazer o mapa desses territérios. Desse
modo, pode se dizer que cartografar, experimentar ou mapear os modos de conexdes territoriais
constituem o Rizoma ao mesmo tempo que se faz e se cria outras conexoes.

Nesta relacdo entre experimentagdo, rizoma e territorio apontamos agora, uma referéncia
aos mecanismos de interpretacdo. Os autores dirdo: “Experimente ao invés de significar e de
interpretar! Encontre vocé mesmo seus lugares, suas territorialidades, seu regime, sua linha de
fuga!” (DELEUZE; GUATTARI, 1995, p. 96).

Tal experimentacdo cartogréfica consiste em se instalar em um territério e experimentar
as oportunidades oferecidas por ele, buscar um lugar favordvel, os aliados, os eventuais
movimentos de desterritorializacdo - as linhas de fugas possiveis-, e vivencid-las. Isto é,
assegurar conjuncdes de fluxos aqui e ali; experimentar segmento por segmento dos continuos
de intensidade e ter sempre um pedaco-fragmento de uma nova terra, um novo territorio
(DELEUZE; GUATTARI, 1995a).

Os territérios se relacionam aos agenciamentos conforme mostraremos a seguir. O
Agenciamento possui dois pdlos: o estratificado dos agenciamentos e a maquina abstrata. O
primeiro € considerado molar, ou também chamado territorializado, com agenciamentos sociais
que possuem cOdigos especificos e funcionamento estavel e reprodutor, modelando existéncias
segundo esses codigos e restringindo o campo do desejo. O segundo € o pélo chamado maquina
abstrata, molecular, descodificada ou desterritorializada, que carrega novas criagdes em
poténcia.

Os dois movimentos — territorializacdo, desterritorializacdo — coexisttm no mesmo
agenciamento, indo de um para o outro, mas ndo se valem, nem se compensam € nao sao

simétricos. Nesse sentido, ha uma reterritorializacdo que se faz constantemente e que:



D4 determinado termo ao devir, determinada efetuacdo ao acontecimento,
determinado indicativo ao tempo [...], mas desterritorializagdo simultanea [que] libera
codigos [...] carrega estados de coisas e enunciados numa linha de fuga, [...] e extrai
um devir que ja ndo tem termo, porque cada termo € uma parada que precisa saltar.
(DELEUZE, 1998, p. 59)

Trata-se do acontecimento como efeito do encontro intensivo dos corpos, a passagem de
um estado de coisas a outro, mas que nao se reduz a sua efetuacdo espago-temporal, ele é
também a expressao dessa passagem. Acontecimento € o sentido expresso da passagem de um
estado de coisas a outro e, por conseguinte, compreende um regime intensivo de afetos e
sensacoes, e revela mudancgas nas relagdes de forga, altera as linhas de for¢a dos corpos. Afeto
é, pois, a variagcao de poténcia pela qual um corpo passa quando afetado por outro nos encontros
intensivos. Nao é um sentimento pessoal, nem uma caracteristica, mas a efetuacdo de uma
poténcia que faz vacilar o ‘eu’ (DELEUZE, 1997). Ser afetado e afetar é o que nos indica que
ha um outro em relagao.

A experimentagdo se faz ou se dd nos agenciamentos ou como agenciamento,
acontecimentos, mudangas, processos de territorializacdo, reterritorializacio e
desterritorializacao que, por sua vez, se constituem por misturas de formas de contetido e formas
de expressdo, corpos que se penetram, se misturam e se afetam; e também enunciados que sao
pecas e engrenagens nos agenciamentos, signos que se organizam de uma outra maneira. A
experimentacdo se d4 num regime de corpos e de enunciados. Se pudermos falar de uma
“unidade” a partir dessas misturas, esta unidade é, paradoxalmente, o agenciamento como se

segue:

Segundo um primeiro eixo, horizontal, um agenciamento comporta dois segmentos:
um de contetido, o outro de expressdo. Por um lado, ele € agenciamento maquinico de
corpos, de acdes e de paixdes, mistura de corpos reagindo uns sobre os outros; por
outro lado, agenciamento coletivo de enunciacdo, de atos e enunciados,
transformagdes incorpéreas sendo atribuidas aos corpos. Mas, segundo um eixo
vertical, o agenciamento tem, de uma parte, lados territoriais ou reterritorializados que
o estabilizam e, de outra parte, picos de desterritorializacao que o arrebatam.
(DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p. 29)

Deve-se ter em conta que os territérios compreendem também um processo de
desterritorializacdo inerente, que responde tanto por um desfazimento quanto pela produgdo de
territorios, por isso, quando se chega em um territério, neste caso, quando o acompanhante
chega num territdrio, considera-se que ja se tem um processo em andamento. No caso de Paulo,
jé& havia toda uma territorialidade, relacdes ja estabelecidas, ele havia dispensado, mesmo que

indiretamente, seu professor e sua mae ndo queria que ele ndo passasse muito tempo em frente



a televisdo. Poderfamos perguntar: Quais processos estariam implicados ou colmatados nesse
territorio?

A aposta € que o territério estd em processualidade ou guarda uma processualidade por
mais territorializado ou cristalizado que esteja. Por estar em processualidade, os elementos que
o compdem ndo estdo dados e prontos para serem coletados, mas sdo irredutiveis a
representacao.

Nesse sentido, o Rizoma compreende as multiplas entradas e as linhas varidveis linhas
que podem ser seguidas ou criadas de acordo com os deslocamentos, as ressonancias e as
tensdes, ndo havendo preocupacdes com a origem, fim ou finalidades, pois o que interessa € o
que se passa ou surge pelo meio, de modo que, as perguntas quando se entra no territério sao:
o que estd acontecendo? Como isso funciona? De outro modo € também interpelar o territorio.
Dai podermos dizer que a experimentacdo consiste em se colocar no caminho, ou melhor, no
espaco que ela prépria abre; é colocar-se no entre, no meio. E necessdrio dizer que esse meio,
pelo qual o rizoma cresce e transborda, ndo é uma medida ou um centro, antes, refere-se as
intensidades que podem desestabilizar os territérios pelos quais se circula. Isso aponta para o
fato de o rizoma constituir-se € compor-se por afetos intensivos e, por isso também ser a-
centrado e ndo- hierarquico.

A experimentagdo consiste entdo em habitar um territério, experimentar quais linhas
possibilitam a producdo de algo novo, de linhas de fuga ou de linhas flexiveis e de pontos de
bascula; consiste também em fazer composi¢des com elementos de outros territdrios ou passar
a outros territorios, fazendo cruzamentos, intersegf)es, atravessamentos entre um e outro. A
condicdo do pesquisador serd, por isso, a de um estrangeiro, um némade, que habita territdrios,
passa de um a outro, experimenta as linhas, desterritorializa; isso sempre em funcdo das pistas
e dos signos de processualidade dos encontros.

Deste modo, a experimentacao se relaciona com a constru¢do de um plano cartografico
ou de experimentacdo no qual as relagdes escapem ou se desloquem da organizacdo que,
geralmente, estd estabelecida por representacdes, identificacdes ou semelhangas; por ordens
segundo um mundo supostamente dado e significado, por sujeitos e objetos formados e

circunscritos, classificados e hierarquizados:

As classificacdes, hierarquizagdes, dicotomias, formas e figuras, tdo familiares a
nossa realidade cotidiana, precisam desaparecer, mesmo que por instantes, para que
os corpos se exponham em seu estado de variacdo o mais intensivo, isto €, como
qualidades puras ainda ndo reduzidas as categorias de representacdo. Como puras
diferencas ou forgas livres de organizacdo do pensamento representacional e das agdes
corriqueiras, os componentes do coletivo [de forcas] afetam o plano [estrato] da



organizagdo das formas para instaurar condi¢des de diferenciacdo reciproca,
produzindo um a mais de for¢a. (ESCOSSIA; TEDESCO, 2009, p.100)

A constru¢do do plano cartogriafico implica, entdo, menos uma competéncia para
categorizagdes, hierarquizacdes ou representacdes, € mais uma performance em fungdo de uma
sensibilidade para com aquilo que afeta, e assim afetados, para cartografar as pistas e vestigios
que indiciam a abertura para a novidade e criacdo.

Nesta pesquisa, as pistas, signos ou vestigios sdo os modos de falar, os dizeres, as
dificuldades, os esquecimentos, os equivocos, os ndo entendidos, as palavras, as repeti¢des, as
expressoes, 0s questionamentos, os impasses, os olhares e 0s gestos. As teorias € 0s conceitos
constituem também pistas e vestigios na possibilidade de se empreender um dispositivo
conceitual.

Esses elementos constituem-se em agenciamentos € por agenciamentos COmo processos
da pesquisa. O agenciamento, entdo, relaciona-se com os elementos pelo que eles nos afetam
nos encontros, por sua relacio de forca e sua singularidade. E a singularidade, em contato com
outras formas ou territérios, que cria estados criticos e tensionais, que possibilitam outras
tramas, novas direcdes, outros modos de compor o territério além das formas atualizadas. Desse
modo, pelo agenciamento de fragmentos heterogéneos dos vdrios territérios pelos quais
transitamos, dar-se-4 a montagem de um hibrido conceitual-tedrico, uma prética-conceitual.

A montagem e também a desmontagem exige do cartégrafo uma imersdo no plano da
experiéncia ou experimentacao. Nesse plano, saber e fazer sao inseparaveis, por isso o fazer e
o saber sdo processos que vao de um ao outro. O fazer e o saber nao tendem a um todo ou
totalizagdo, o que, por sua vez, também nao se concebe, pois o rizoma é aberto, sempre em vias
de se fazer e desfazer pelos elementos fragmentados e fragmentérios que estdo sempre se
conectando ou desconectando em um movimento de desterritorializacdo-reterritorializacao do
processo.

O “método” de pesquisa’ se dd entdo enquanto experimentacdo e a experimentagio
enquanto uma cartografia que nao se pauta por objetivos ou finalidades a serem alcangadas. Dai
a cartografia ndo ser um método que ird ser aplicado ao objeto dado ou tendo em vista algum
objetivo dado por esta aplicabilidade. Na cartografia, o conhecimento é um trabalho de
inveng¢do e o mapa € uma questdo de performance mais do que de uma competéncia presumida

por um saber ou por uma prética.

® Utilizamos como referéncia as Pistas do método cartogrdfico de Passos, Kastrup, Escéssia (2009), articulando
com os conceitos de experimentacdo e deriva.



A palavra “invencdo”, a partir da sua etimologia latina, invenire, que significa compor
com restos ou com os fragmentos, dd a dimensdo do método. A invencdo se dd, pois, pela
cartografia e na cartografia através de um meio ou de elemento pelo qual se é tomado no
agenciamento e como agenciamento. Nao temos agente da invencdo ou do conhecimento ou da
experimentacdo, apenas os meios € os modos pelos quais se é afetado e o modo como se dé a
experimentacdo desses afetos e agenciamentos.

Dizemos entdo que para en-tender e co-empreender'® a cartografia como
experimentacdo e invencdo destituida de agentes do fazer e do saber, que é também uma
tentativa de se afastar dos parametros das ciéncias tradicionais e suas experiéncias
cartesianas/positivistas, temos o conceito de implicagdo ou transversalidade utilizados na
andlise institucional, que amplifica o conceito de transferéncia de Freud.

Se a transferéncia comumente pode ser referida a dindmica bidimensional ou
intersubjetiva, na qual os afetos se referem a representagdes que vao de um polo subjetivo a
outro (Eu-Tu), a implicag¢dao considera o plano das linhas de for¢a ou relacdo de forcas que
compdem os territérios. O que interessa € 0 que se passa entre os elementos que compde 0s
encontros em fungdo das dindmicas que os permeiam para além e aquém das formas, isto é,
para além das pessoas, individualidades, teorias, lugares e discursos. A experimentacao, por sua
vez, pretende acolher as singularidades de uma dimensao pré-individual, plano de intensidades;
um processo de subjetivacdo em curso, que ocorre por entre as formas de dizer e ver, ou seja,
no meio, entre as palavras e as coisas, na intensidade dos encontros que impulsiona a criacio e
a inventividade.

Isso significa que os vérios elementos heterogéneos da pesquisa estdo num plano
implicacional rizomdtico, um plano de experimentagdo, com certo grau de abertura
“comunicacional” entre um e outro elemento, isto é, hd um quanta de transversalidade que
indica uma variacao de espectro que vai do mais proprietario - ponto de vista proprietirio com
baixo grau de abertura comunicacional e de experimentacdo, que conserva as formas, as
significacOes e os sentidos -, até a experiéncia sem ponto de vista, que encarna a “‘comunicagdo’
e a experimentacdo ao méaximo, que faz variar os pontos de vista mais que aboli-los e assim

alcancar uma experiéncia desterritorializante a partir da alianga com as forgas processuais.

19 Propomos uma defini¢io um pouco diferente de algumas palavras que usaremos neste trabalho: “En-tender”
[ndo do entendimento — modo de pensar, saber ou conhecer que prioriza o intelecto], mas do verbo “tender”:
possuir uma inclina¢cdo [um movimento] para algo, dispor-se em relacdo a um plano, desviar-se da linha reta,
vertical ou horizontamente; estar préximo, expandir, estender no tempo e no espaco.

“Co-empreender” [compreender seria, de modo geral, entender intelectualmente, como através da percepgdo ou
do entendimento, ou a capacidade de entender o significado], mas queremos usar como co-empreender, isto €,
experimentar, realizar um trabalho, delinear, executar junto ou coextensivamente.



Neste arranjo em que falamos de elementos heterogéneos, de singularidade, de
implicacdo, de transversalidade e de abertura é que podemos remeter ao agenciamento como
transversalizando e transversalizado, implicado pelo inconsciente ou no processo maquinico
desejante inconsciente do plano de imanéncia. O agenciamento, por isso, é tomado como
condi¢@o de composicao ou territorializacao para os corpos e 0s regimes de signos no processo
de reterritorializacdo, como veremos na tese.

No contexto da cartografia como método, partindo da necessidade de pensar os
encontros com Paulo, mais precisamente, pensar o modo como ele se implicava e “usava” a
linguagem, nos encontramos com o bergsonismo de Deleuze (1999), através do qual vemos, na
intuicdo como constituinte dessa metodologia, um modo de compor uma experiéncia
cartogréafica ancorada no real; um modo de se haver com o real do plano de imanéncia de
singularidades; assim como um modo de passar da experiéncia de um ponto de vista
estritamente objetivo das ciéncias (da experiéncia definida ou de definicdo) para uma
experimentacdo (indefinida ou da indeterminacdo); e também um modo de co-empreender a
linguagem como experimentacao.

Iremos tratar da intuicdo em alguns pontos da pesquisa como um modo de problematizar
os encontros e os modos de se haver com eles. Embora Deleuze (1999) aborde a intuicdo em
Bergson como método na filosofia, esse procedimento nos servird de intercessor na clinica,
pois, com um certo deslocamento, podemos dizer que ele coaduna com o modo de
funcionamento da cartografia. Dito de outro modo, a cartografia se constitui ou se agencia com
a intuicdo ou pela intui¢do, pois na cartografia tendemos e (in)tensionamos compor com aquilo
que remete-nos a intuicdo, ou seja, com a experiéncia vivida; com os problemas conforme
aparecem em funcio dos encontros; com o acontecimento; com a criacao € inven¢do; com a
deriva e com os devires; enfim, com aquilo que nos toma ou nos afeta nos encontros.

Desse modo, € a tensdo dos encontros no AT, com seus elementos heterogéneos, as
pistas, os vestigios, as singularidades, as dificuldades, os esquecimentos, os equivocos, as
repeticdes, os deslocamentos, 0s gestos, as teorias € 0s conceitos que nos interessam. A tensao
coloca em jogo uma espécie de intuicdo, por isso, a “(in)tensdo” e a intui¢do pautam o método.
Por conseguinte, considerando a intui¢do “instintiva” compondo o método, os problemas que
surgem sdo colocados na perspectiva do campo do problemético para o qual o tempo é o da
duragdo, o tempo-acontecimento, o tempo aion como estratégia de criacdo; e a diferenca é
considerada enquanto diferenca irredutivel.

Nesse sentido, tragcamos e trabalhamos o campo do problemadtico com a deriva no AT,

as conjungdes e disjuncdes dos elementos de pesquisa: as saidas, os passeios, as atividades; a



linguagem, as palavras, as expressdes; os conceitos de filosofia, dos estudos da linguagem e da
clinica. Esses meios, mais do que respostas, impdem questdes e tensdes produzindo uma
metaestabilidade nos territérios pelos quais circulamos.

Portanto, nessa composicao metaestavel do trabalho, ndo ha, nos elementos da pesquisa,
nos encontros na clinica, na escrita do texto, passagens como se cada um desses elementos fosse
uma fase a ser superada em busca de uma verdade. H4 sim a coexisténcia dos elementos e uma
paradoxal indiscernibilidade, uma ‘passagem-entre’ um e outro que contagia ou reverbera e
potencializa todo o plano. Sdo, enfim, relacdes de posicdes, de movimentos e de contdgios.

A intui¢do € também um modo de tematizar e lidar com a multiplicidade, instabilidade
e indiscernibilidade. Se, como dissemos, a cartografia lida com complexidades, a intuicdo é um
modo de compor um fazer-saber, lidar com relacdes ou contdgios; com os movimentos €
repousos; com as velocidades e lentiddes; com o que se dd de modo imediato e relaciona-se,
assim também, com uma imagem, a qual ndo remete a um modelo, mas a uma imagem
fabuladora, criadora e potencialmente falsa, ou, poderiamos dizer que ela, a intui¢ao, remete ao
simulacro.

Abordaremos estas relacdoes entre intui¢do, imagem e simulacro em momento
apropriado, mas podemos adiantar que isso implica dizer que, ao invés de termos,
exclusivamente, uma faculdade da imaginacdo que constitui uma imagem que tende a
totalizacdo e identidade, com a finalidade de ser apresentada, afirmada ou ndo, e categorizada
pelo intelecto ou julgada pela razdo, ou uma imagem como algo a ser superado ou atravessado
para atender determinada finalidade, a imaginacao fabuladora constitui uma imagem disruptiva,
difusa ou dispersa.

Longe de ser uma faculdade mental, a intui¢do é um modo de relacdo implicado pelos
fluxos das multiplicidades, constitui a l6gica dos sentidos e dos afetos; de outro modo, esta
atravessada pelo tempo enquanto duracao, variagdo e ritmos diferenciados e diferenciantes. Ela,
a intuicdo, € uma operagdo que decorre em funcao destes fluxos.

Nessa operac¢do, a intuicao nao proporciona o conhecimento imediato de seu objeto nem
as evidéncias que definem objeto ou sujeito, muito menos os elementos de subjetividade, ao
contrdrio “intui-se” a indetermina¢@o e a impermanéncia (afinal, o que se passa?) entre o que
se considera ser um sujeito ou objeto, uma palavra e uma coisa. A intui¢do €, entdo, como o
proprio Bergson diz, um instinto ampliado, no sentido em que consideramos que o instinto
relaciona-se com a capacidade de afetar e ser afetado, e por isso, com uma vontade de poténcia
em detrimento da predominancia de uma vontade de verdade. Essas relacdes serdo retomadas

em momento oportuno.



E possivel dizer que a imagem fabuladora ou criadora, enfim, a imagem-simulacro da
intuicdo entre em composicdes com o que se chama de razdo, mas com a condi¢do que tal
imagem nao seja guiada-categorizada pelo intelecto no interesse da razdo e que a razdo nao seja
modelo-padrao ou gere modelos de regulacdo a serem necessariamente seguidos ou imitados,
ou gere imposi¢des ou julgamentos de ordem; ou modelos de finalidade e transcendéncia, ou
que subsumam as diferencas produzidas pelos sentidos e afetos. Isto €, nem imagem como
modelo, nem imagens que se alcem ao modelo, nem regulacdes racionalizantes, por isso, O
significado e o papel da razdo ja € outro.

As composi¢des entre intuicdo e razdo, nesse sentido, se caracterizam mais por
intervengdes-cortes reciprocos que por adequacgdes de qualquer ordem, isto €, a razao constitui-
se numa relacdo de encontro em que nao ha separacdo entre pensar e sentir. H4 uma razdo
segundo corte-tempo-Acontecimento, razao em fungdo dos cortes-ritmos de tempo-duragdo, ou
a razdo dos ritmos diferentes, o que também pretendemos abordar mais adiante.

Nesse plano implicacional-acontecimental-intuitivo da experimentagdo € que se opera
em favor, “en-tendéncias” de mudancas, de possibilidades de criac@o e invengdo a partir de/e
com algo indeterminado, difuso, dispar ou disruptivo. Neste plano implicacional-intuitivo-
rizomadtico ndo temos o ponto de vista privilegiado ou o objeto claramente e evidentemente
identificado, segundo o qual conseguiriamos alcangar uma objetividade cientifica ou uma
pretensa neutralidade fomentada pelos métodos tradicionais de pesquisa. Nesse caso, ndo ha
separagdo, por exemplo, entre sujeito e objeto, teoria e pratica, conhecimento e politica, € como
ja foi dito, entre filosofia, ciéncia, arte; entre clinica, ética e estética.

Considerar este plano da experimentacdo-cartogrifica significa ndo apenas tirar
qualquer elemento de um suposto centro de saber, de importincia, de valor ou de referéncia e
colocar outro em seu lugar, pois um elemento central ainda determinaria a posicao e o valor dos
outros elementos. Por exemplo, poderiamos retirar o sujeito do conhecimento (cartesiano,
kantiano ou positivista) do centro e colocar o sujeito do inconsciente; tirar o sujeito do
enunciado e colocar o sujeito da enunciacao; tirar o objeto e colocar o sujeito; tirar a completude
ou o todo ou colocar a falta. Mas, o que ocorre é que nas composi¢des de cartografia ou no
rizoma nao hé centro e ndo ha hierarquias. Trata-se assim de retirar qualquer centro e tornar a
centralizacdo problematica e, mais do que isso, flertar com outro modo de pensamento que
subverte os dualismos, a metafisica (neo)platonica, a 1dgica bindria, as identidades, levando o
pensamento e a linguagem a uma experiéncia do fora, na qual pensamento, corpo e linguagem
levam um e outro ao seu limite justamente em fun¢do de algo indefinido ou indeterminado que

S€ passa nos encontros.



Na tentativa de produzir os meios da cartografia e da experimentacdo € como
experimentacdo, utilizamos a deriva como pratica no AT!!. A deriva se refere, num primeiro
momento, a passeios ou saidas pelas ruas sem uma finalidade ou um rumo pré-definido. Tomar
as ruas e as derivas como um meio nos remete aos situacionistas'?. Estes, de modo geral,
falavam de deriva como participagdo nas cidades e da “... ideia da colagem, da mistura e da
diversidade contra o excesso de racionalidade e funcionalidade modernas e contra a separacio
das fungdes” que a cidade projeta, por exemplo, as ruas como trajetos para lugares especificos,
para uma loja ou para um banco; as lojas para vender, os bancos para pagar contas (JACQUES,
2003, p. 27).

Para além das saidas pelas ruas, consideramos que a deriva no AT deve ser ampliada para
outros “lugares”, por exemplo, a propria casa do acompanhado; ou para as atividades que, no
caso que apresento, foram: filmar, pintar, desenhar, caminhar; além de também ser ampliada
para as teorias e conceitos, e, talvez o mais importante, os elementos tomados na deriva e como
deriva devem ser tomados no € como agenciamentos e seus processos de subjetivacao.

Na deriva ou como deriva, os objetos, os elementos, as atividades, as ruas ou os conceitos
tomam uma func¢ao diferente e independente do seu uso prético e da sua finalidade pois entram
em diferentes modos de composi¢do, outras implicacdes, outros agenciamentos. Nesta
concepcdo de deriva, as ruas, como espaco quase social, com sua logica voltada para o transito
de carros, pedestres e comércio, tornam-se lugar de encontros. Nesse sentido, ao fazer coro com
os Situacionistas, acrescentamos, que o “O urbano [pode ser visto] como terreno de agdo, de
producdo de novas formas de intervengao e de luta contra a monotonia, ou auséncia de paixao
da vida cotidiana moderna” (JACQUES, 2003, p. 13).

O que se propde com a deriva no AT € tentar e apostar que, acompanhado e acompanhante,
possam “recolher”, tomar e serem tomados por elementos ou fragmentos dos lugares, das
atividades, dos didlogos, daquilo que se diz, se v€ ou se ouve, também ja tomados como derivas
nos encontros e, a partir dai — a partir do modo como se afeta e € afetado -, na possibilidade de

implicarem-se no encontro € pelo encontro, comporem o AT.

! Trabalhei o conceito de deriva na dissertagdo de mestrado “Entre-lugares e Entre-tempos: Cartografias de um
Acompanhamento Terapéutico”. Aqui o conceito ¢ retomado em parte, mas, desta feita, articulando-se também
com a problematica da linguagem ou a linguagem como deriva.

12 Guy-Debord (1931-1994) fundou a Internacional Situacionista (IS), cujas ideias abordavam a psicogeografia, a
deriva e a construgdo de situagdes, criticando o funcionalismo moderno presente na arquitetura e no urbanismo.
“Os situacionistas [...] queriam provocar a revolucdo e pretendiam usar a arquitetura e o ambiente urbano em
geral para induzir a participacdo, para contribuir nessa revolucdo da vida cotidiana contra a alienacdo e a
passividade da sociedade” (Jacques, 2003, p. 19).



Nesse contexto, levando em conta a articulacio com o “real dos afetos”, a deriva
compreende os elementos como provisérios, ndmades e parciais, assim como também, o0s
espacos, as atividades, os conceitos, as teorias, isto €, tais elementos ndo compreendem por si
s6 um objeto ou objetivo, uma totalizacdo ou uma completude do fazer do AT ou completude
a ser alcancada. Dai que podemos dizer que a deriva e os elementos que temos a partir dela sao
meios e nao fins.

A deriva, nesse sentido, se constitui como um agenciamento e no agenciamento. Assim, a
linguagem, os modos de expressao sdo intrinsecos ao agenciamento, assim como o modo pelo
qual somos tomados por ela (pela linguagem) nos encontros com Paulo, podem ser
compreendidos como uma deriva, um nomadismo, também parcial, tanto quanto um meio.
Temos, assim, a deriva pelas ruas, pragas, parques ou atividades e a deriva na linguagem ou
pela linguagem na qual, mesmo que as palavras ja estejam capturadas, desgastadas ou tenham
se tornado convencionais e habituais, podem ainda conter uma abertura, alguma novidade.

Nessas derivas, procuramos nos deixar levar pelo que os encontros com Paulo nos
apresentam, e assim, nos for¢cam, nos levam a pensar, agir, falar e ouvir de outros modos; somos
levados pela relacdo que se constitui, a fim de possibilitar momentos que possam ser
considerados como de ruptura, aceleragcao, convergéncias, divergéncias, diferencas ou pequenas
mudancas. Sao derivas em que somos pegos de surpresa em movimentos € acontecimentos, por
palavras, por frases, por expressoes, por gestos, que nos tomam e nos fazem hesitar entre dizer
ou responder algo ou fazer algo ou ndo; e, na hesita¢do, na tensdo que faz um “entre”, temos a
possibilidade de mudancas nas relagdes de For¢a: um outro modo de fazer, dizer e escutar, um
outro agenciamento.

A deriva se torna importante ai pois concebe-se como problemdtica ou, dito de outro modo,
ela é tramada por encontros problematicos. Ela possibilita colocar-se em deslocamento, em
passagens curiosas que vao dos percursos pelas ruas, pracas, atividades ou jogos as expressoes,
dizeres ou siléncios. Ela estd envolvida com uma producdo, com um modo de fazer diferente
do que estava cristalizado nas situagdes ou territérios que eram familiares para Paulo, pela
“traducdo” da mae, por exemplo, como veremos nas narrativas. Pois a deriva nio se propde a
resolver as tensdes, mas embaralhar percursos, lugares e até mesmo dizeres e expressoes. A
partir dai pensamos a deriva também como uma deriva pela linguagem e na linguagem; a deriva
nao como causa transcendente, mas como causa-efeito dos encontros.

Nesses termos, nas derivas e encontros com Paulo, as finalidades, os obstaculos, os meios,
as subordinacdes, algo que pudesse parecer principal ou ganhar destaque em determinado

momento - por exemplo, fazer filmagens, pintar, dialogar, tomar iniciativas, ficar em siléncio,



dizer algo ou apenas ouvir, fazer ou responder a questionamentos -, ou algo que pudesse parecer
secunddrio, por exemplo, fazer saidas, andar pelo parque ou aprender a assobiar, estdo
imbricados de modo que ndao hd meio de discerni-los por importancia. Isto €, ndo ha principal
ou secunddrio, relevante ou irrelevante. Isso ndo quer dizer que haja uma indecisdo, ou que
valha qualquer coisa, mas ha uma deriva-flutuacdo na qual alguma coisa pode ou ndo tomar-se
como dimensao de encontro, como diferenca, e por isto também, desencontro.

Com essa ideia de deriva e flutuacio, pensamos e compomos o método e o fazer ou a acao
no AT a partir de uma nog¢do apresentada por alguns autores nas praticas dos at’s e de dois
conceitos retirados do livro de Deleuze sobre o cinema, a saber, o conceito relacionado a
situacdo sensério-motora € o esquema agao-reacdo, retomados, no contexto do AT, de outro
modo. A respeito desses dois conceitos, podemos ver que Deleuze (2005), teorizando a imagem
no cinema, aponta para duas situacgdes: a situagdo sensorio-motora/esquema acdo-reacao e a
situacdo dtica e sonora'>.

A primeira situacdo compreenderia os espacos € os meios bem qualificados e determinados
de tal modo que se poderia supor uma acdo ou um enunciado que revelasse ou suscitasse uma
reacdo que se adaptaria a ela ou a modificaria; tal esquema sugere uma resposta certa no
momento certo, um gesto adequado, uma interpretacdo ou uma palavra eficaz (DELEUZE,
2005). Na segunda, temos ocasides correntes, banais e cotidianas, que por mais que
quiséssemos, nos esfor¢dssemos, ou nos moveéssemos, tais situagcdes transbordam para além da
capacidade de agir, restando apenas ver, ouvir, talvez dizer alguma coisa, intervir de algum
modo; o que ndo corresponde necessariamente a uma resposta ou a¢do: € mais que reagir, € tdo
somente acompanhar em deriva (DELEUZE, 2005). H4 ai uma impoténcia para agir
intencionalmente ou objetivamente, mas tal impoténcia nos capacita a ver e ouvir. Dai que “Os
objetos e os meios conquistam uma realidade... que os fazem valer por si mesmos” (DELEUZE,
2005, p. 13).

O acompanhar, levando em conta a impoténcia de agir conforme ideais e projetos
intencionais ou objetivos, ndo quer dizer passividade, mas diz respeito a poténcia de ser afetado
por aquilo que se encontra ai destituido do cédlculo, que faz ver e ouvir aquém do que parece
estar objetivado e significado.

Nesse contexto, podemos falar de um modo de acdo no AT. Tal a¢édo ja foi abordada por

alguns autores como Porto & Sereno (1991) e pode ser pensada como uma interveng¢dao ou uma

13 Importante salientar que esse conceito de deriva que retomamos aqui, compondo também com as situagdes dtica
e sonoras é ampliado nesta pesquisa com a concepgio da reversao do platonismo, diferente da concepcao que foi
trabalhada anteriormente em minha dissertagdo de mestrado, como ja foi citado acima.



acdo interpretativa ou ainda uma “interpret-A¢a0” ou um gesto de interpretacdo. Entretanto,
tomando a noc¢do de Gtico e sonoro, tomando o conceito de deriva, pensamos uma interpreta-
Acdo flutuante como um modo de acdo flutuante e a deriva. “A agdo flutua na situagdo [ou
territério], mais do que a arremata ou a encerra” (DELEUZE, 2005, p. 13), é o que pode
possibilitar sair do esquema acgdo-reacdo/sensério-motor e abrir-se a uma indeterminagao;
afastar-se de um modo cognitivista de agir e pensar, e possibilitar aberturas para o encontro em
func¢do da instabilidade produzida pela flutuagao.

Podemos citar Heuser (2010) para dizer que, para ultrapassar os esquemas sensorio-
motores dos quais a consciéncia se utiliza para suportar o que lhe € insuportdvel ou afastar do
que lhe parece desagradével (o devir e a fragmentagdo); e para quebrar os modos habituais de
se encarar o mundo, € necessdrio sair das representagdes, dos clichés, dos conflitos instituidos
que nos fazem ver, ouvir, falar segundo exigéncias econdmicas, religiosas, psicologicas, sociais
ou culturais.

Deste modo, diante do que ha de ritualizado, mecanizado ou automatizado nos encontros,
nos dizeres, nas atividades no AT com Paulo; naquilo que se repete ou que varia; naquilo que
ja ndo faz sentido ou que ja porta sentidos em demasia; ou, quando os rituais e as falhas se
insinuam — de outro modo, tanto o ritual quanto a falha sdo insidiosos; torna-se necessario
operar com a “interpret-A¢ao”. Ela é ato e acdo constituidos pela ética; pela implicagdo com
aquilo que estd acontecendo, com o cardter de (des)fazimento, de encontro e desencontro, e
com a sua irredutibilidade a representacdo. Mais a frente, relacionaremos essa “interpretagcao”
com a intervencgao e a invengao, € vamos propor o termo intervenire, na tentativa de ampliar os
conceitos apresentados aqui.

Por enquanto, temos entdo: a deriva, a flutuacdo, a indeterminacao; o afastamento do modo
cognitivista, do regime sensorio motor, da representacdo e do regime significante; temos a
aproximacdo com o inconsciente, com O nonsense ou ndo-sentido, com o campo do
problematico, segundo j4 foi mencionado.

Tomando esses aspectos como composi¢cao € agenciamento, estamos diante de uma
concepcdo, segundo a qual, o simbdlico €, no minimo, deslocado do seu lugar. Pretende-se,
entdo, abrir-se aos efeitos do real ou ao plano de imanéncia real. Considera-se assim, 0s
equivocos e paradoxos, na indiscernibilidade entre o imagindrio e o real, tanto na pratica do

AT, como na prépria pesquisa, enquanto estudo tedrico e produgdo conceitual.



Na cartografia como método, as anota¢des'* e os registros dos encontros que servem 2
pesquisa e a constituem, foram feitos depois de cada encontro como um exercicio de escrita, de
registros ou anotagdes, que também compreendem a experimenta¢do como argumentamos aqui,
pois faz parte dos encontros do AT e da experimentagdo como exercicio da clinica tal como
entendemos. As anotacdes sdo registros escritos como um didrio de pesquisa etnografico
contendo os lugares onde fomos, as atividades que fizemos, como fizemos, as impressdes que
tivemos, o que foi dito nos didlogos, as expressdes utilizadas, os comentérios feitos, aquilo que
nao ficou bem entendido, as questdes, as dividas e as angistias (PASSOS; BARROS, 2009).

A partir das anotacdes, como algo que remete aos encontros, ao que se passou nesses
encontros e ao produzido nos encontros, temos a narrativa como um processo importante na
cartografia, de modo que tomamos a narrativa por uma politica da narratividade como colocado
nas pistas do método cartografico delineado por Passos e Barros (2009).

Para esses autores, os dados produzidos, mais que a maneira de narrar, indicam uma
posicdo narrativa que estd articulada com o que se coloca em jogo, isto €, com o modo como
estamos implicados nos encontros. Seré dai, do modo como estamos implicados, que, no plano
da experimentagdo, implicacional e rizomatico, serd tracada a transversal que ¢, “no que diz
respeito aos modos de dizer, tomar a palavra em sua forca de criacdo de outros sentidos, €
afirmar o protagonismo de quem fala e a fung¢do performativa e autopoiética das praticas
narrativas” (PASSOS; BARROS, 2009). Deste modo, a narrativa é mais que narrar os fatos, é
também um suporte e um artificio para mostrar as praticas agenciadas nos encontros, assim
como os elementos agenciados para a andlise. As narrativas e os relatos, segundo Barros &

Kastrup (2009)

Sao exemplos de como a escrita, ancorada na experi€ncia [na experimentagdo e como
experimentacdo], performatizando os acontecimentos, pode contribuir para a
producdo de dados numa pesquisa. Ao escrever detalhes do campo [ou do territdrio]
com expressdes, paisagens e sensacdes, o coletivo se faz presente no processo de
producdo de um texto. Nesse ponto ndo € mais o sujeito pesquisador a delimitar seu
objeto. Sujeito e objeto se fazem juntos, emergem de plano afetivo. (p. 73)

Nessa perspectiva € que, para Passos e Barros (2009), diante de um caso, o
procedimento narrativo é um procedimento de desmontagem: “do caso extrai-se a agitacdo de

microcasos como microlutas trazidas a cena” (PASSOS; BARROS, 2009, pp. 161). Do caso,

14 A prética das anotagdes baseada na cartografia e nas Pistas do método cartogrdfico, do modo como colocado
aqui, tornaram-se parte da minha pratica profissional como acompanhante terapéutico. Retomo essa no¢cdo mais
uma vez, atravessada agora pelos problemas aqui pertinentes. Isto €, como pratica, ela muda em fungdo dos
problemas que se colocam.



temos a ocasido para “mil casos ou intralutas que revelam a espessura politica da realidade do
caso” (PASSOS; BARROS, 2009, p. 161). Temos, por conseguinte, a dissolvéncia que € a
“experiéncia de desmontagem do caso, a sua desestabilizacdo geradora de fragmentos
intensivos, de particulas de sentido que se liberam, que sdo extraidas do caso” (PASSOS;
BARROS, 2009, p. 162). Essas particulas é que poderdao dar passagem para a experimentagcao
do tragado de uma linha de fuga ou de criagc@o para outros outros modos existenciais possiveis,
em termos dos encontros e da experimentacdo no AT, e em termos do processo de escrita.
Assim, com as particulas em linhas de fuga, podemos compor uma narrativa no processo de
escrita desta pesquisa, como parte do processo de experimentacao.

O recorte que se fard, afetado e implicado por essas particulas de afetacdo, implica que
o recorte dos elementos para a narrativa € parcial e que algo escapa desses encontros, isto €, ha
algo que ndo se reduz as anotacdes e as narrativas. O material —anotagdes ou registros, que se
tem para o trabalho ndo diz tudo e dele ndo se traz tudo, assim como o recorte feito nao diz
tudo; entretanto € sempre possivel dizer algo mais no sentido da criacdo e composi¢do narrativa
(AGUSTINI; BERTOLDO, 2011). Entretanto, por justamente nao dizer tudo, os fragmentos se
constituem, cada qual, em universos que podem se comunicar ou nao; no entanto, eles nao sao
os fragmentos de uma parte maior, de um todo, mas um universo em si, uma totalidade sem
totalizagdo e por isso sempre aberta.

Nessa concepcao, para pensar a producdo do corpus, para usar um termo dos estudos
discursivos, trazemos uma concepg¢do de corpo como ja foi explicitado no trabalho, para dizer
que o corpus € uma composi¢cdo heterogénea e fragmentdria que apresenta certa totalidade, mas
ndao uma totalizacdo. Com isso, ndo se pretende alcancar ou fazer uma exaustdo do material
produzido e registrado dos encontros, como se isso garantisse a sua objetividade ou a verdade
dos fatos (AGUSTINI; BERTOLDO, 2011). Por isso também ndo recorremos a gravacgoes de
video e/ou dos didlogos. Nao ha dado a priori, nem assegurado, mas uma constru¢do ou
composi¢do colocada na implicacdo-experimentacdo dos encontros ou da relacdo entre

acompanhando, acompanhante, as atividades no AT, os conceitos e teorias. Desse modo,

Dimensiona-se [...] a prépria relacdo com o[s] corp[o]s e, em decorréncia, a sua
construgdo[/producdo]. Portanto, quando o “objeto” de trabalho [torna-se a
enunciacdo no agenciamento coletivo], ndo ¢é possivel prever/prescrever
procedimentos de “andlise” [ou de cartografia], [apenas tracamos as pistas e
cartografamos]. (AGUSTINI; BERTOLDO, 2011, p. 127, grifos meus).

A esta altura podemos dizer que o caso ndo se reduz a um individuo chamado Paulo,

que seria pesquisado e analisado, isto €, ndo se trata de identificar uma pessoa-sujeito que teréd



seus dizeres ou suas falas interpretadas ou compreendidas sob uma anélise ou sob a perspectiva
de um pesquisador neutro. O préprio caso é que, por sua vez, tem o nome ficticio de Paulo, o
caso chamado “Paulo”, assim como a rua chamada Paris. Ele, Paulo, ndo é um individuo, mas
€ o nome do “caso”, o nome de um processo de individuagao-processo-narrativa-percurso-
agenciamento. Esse € o processo constituido nas relagdes e pelas relagdes nos encontros, entre
acompanhado e acompanhante, no AT; no encontro com as teorias, com os tedricos que
referenciamos; é atravessado pelas interlocugdes e discussdes com professores e colegas em
sala de aula, em grupos de estudos, supervisdes e, até mesmo, em eventos académicos.

No limite, “Paulo” € um efeito desses encontros. Como temos o efeito Kelvin, o efeito
Thompson!®, temos o “efeito Paulo". Ele é o eco das vozes presentes no percurso e processo de
pesquisa, e € o nome dado a narrativa-pesquisa-cartografia.

Cabe reforcar que nao se pretende exaurir a teoria dos pensadores que compdem a
pesquisa, muito menos os elementos que se apresentam nos encontros no AT ou aquilo que se
refere ao acompanhado. Nao se pretende também fazer a elucidacdo de um caso clinico,
levantamento de hipdteses diagndsticas ou propor modelos de atuacdo clinica. Estamos no
campo da experimentacdo e da cartografia, que se referem ao uso-funcionamento maquinico-
desejante, e é dai que pensamos ser possivel compor com os estudos linguisticos e a linguagem
como experimentacdo remetida aos agenciamentos.

Essa complexidade da pesquisa, da escolha dos relatos, da cartografia dos conceitos, da
teoria, da préatica clinica e dos encontros, da producao da narrativa e da confeccdo da escrita é

o que nos leva ao que diz Deleuze (2000):

Ao escrevermos, como evitar que escrevamos sobre aquilo que ndo sabemos ou que
sabemos mal? E necessariamente neste ponto que imaginamos ter algo a dizer. S6
escrevemos na extremidade de nosso saber, nesta ponta extrema que separa nosso
saber de nossa ignorancia e que transforma um no outro” (DELEUZE, 2000, p. 10).

Assim, considerando nosso saber, nossa ignorancia, os embaracos € 0s equivocos, e,
tendo em conta as questdes relativas a linguagem e a experimentagdo, produzir-se-a o plano
conceitual-tedrico-cartografico no entrecruzamento dos elementos que nos afetaram nos

encontros e experimentacdes com Paulo - na pratica e no estudo tedrico -, algo que nos remete

15 Efeito Kelvin e Efeito Thomsom sdo eventos estudados pela fisica, que recebem o nome de quem os investigou.
Por exemplo, Thomson concluiu, através das leis da termodindmica, que a condugdo de calor, ao longo dos fios
metdlicos de um par termoelétrico, que ndo transporta corrente, origina uma distribui¢o uniforme de temperatura
em cada fio. Quando existe corrente, modifica-se em cada fio a distribuicdo de temperatura em uma quantidade
ndo inteiramente devida ao efeito Joule. Essa variacdo adicional na distribuicdo da temperatura denomina-se
efeito Thomson. Referimo-nos a eventos que recebem um nome como homenagem, mas o evento ndo se reduz
a0 nome.


http://www.termopares.com.br/termopares_efeito_thomson/index.asp

a uma singularidade, a uma processualidade, a mudancgas sutis ou diferencas. Esses elementos
serdo os intercessores, que, segundo Deleuze (2010a), sdo os responsdveis pela criacdo e
invencao.

Embora tentamos apresentar esse trabalho de forma que atenda a requisitos formais da
academia, a proposta € de compor cartografias e experimentacdes, por isso, consideramos que
as partes, os capitulos e suas secdes sdo fragmentos, e como tais, € em funcdo da cartografia,
estdo compreendidos no campo do problemdtico. Nesse sentido, coexistem, mas nao se
resolvem nas suas relagdes de anterioridade ou posterioridade, mas se afirmam pela diferenca;
isto é, ndo apresentamos uma sequéncia légica ou cronoldgica, segundo a qual cada parte
exporia e/ou resolveria um problema até que se chegasse a uma conclusdo, afirmagdo ou
verificacdo da hipdtese ou mesmo as respostas das perguntas feitas. De outro modo, as partes
nao perfazem o todo do trabalho. Esta tese diz respeito, assim, a uma totalidade aberta; ela se
compde como parte entre as partes dos encontros no AT com Paulo.

Em termos de sua importancia, consideramos que esta pesquisa se torna relevante, entre
outras coisas, por levar em conta os encontros com Paulo e a sua prépria produgao de um fazer
e de um conhecimento considerado e implicado por um sujeito e/ou um processo de
subjetivagdo. Isso nos leva a ampliar a compreensao dos diferentes modo de pensar, falar e agir
em sua singularidade para além de um ponto de vista da patologia ou dos diagndsticos.

De modo geral, a pesquisa é importante por ter como referéncia o trabalho do AT com
individuos que, por possuirem dificuldades e limitacdes fisicas e/ou psiquicas, nao se adaptam
a condi¢des de abordagem pré-formatadas de intervencdo, por exemplo, consultérios de
psicologia, psicoterapia ou psicandlise. Esse trabalho pode contribuir para pensar um modo de
oferecer outros espacos e outros modos de acolhimento para essas pessoas.

Este trabalho se torna relevante também por abordar como a experimentagdo proposta
na filosofia de Deleuze e Guattari torna-se uma possibilidade de se pensar os sujeitos € 0s
processos de subjetivacdo, o agenciamento, a linguagem, o inconsciente e o desejo, temas caros
onde quer que se preocupe com os varios modos de vida singulares e suas expressoes. Nesses
termos, a pesquisa pode ainda contribuir para enriquecer o debate a respeito do AT no ambito
das questdes e temas abordados, destacando-se a linguagem como elemento importante a ser
considerado no modo de fazer e compor o modo de fazer clinica.

A importancia da pesquisa reside também no estudo da linguagem para problematizar
os processos de subjetivacdo, com a constituicdo do sujeito, suas representacoes discursivas e
sociais. Isto é, uma linguagem que leva em conta uma pragmdtica existencial dos

agenciamentos mais que a linguistica. E nesse sentido que também se tornou importante, como



percurso da pesquisa, a entrada no Programa de P6s-Graduagido em Estudos Linguisticos, por
ampliar o entendimento, para além do senso comum, da dimensdo que a lingua ou linguagem
tomam para entender a sociedade e o homem.

Como relevancia da pesquisa, ainda podemos dizer que ela pode oferecer perspectivas
para as areas envolvidas, a Filosofia, Psicologia, Psicandlise, Estudos da Linguagem, Estudos
Discursivos, tanto quanto para dreas afins, como a Pedagogia e Sociologia, tanto quanto para
areas que se preocupam com os diferentes modos de abordar os individuos, as singularidades,
as subjetividades e a linguagem. Acrescente-se a essa justificativa, a importancia da
interlocucdo com o que estamos considerando um territério de filosofia, em que destacaremos
Deleuze-Guattari no que tange a suas contribuicdes possiveis aos variados campos do saber,
das ciéncias e das artes, por exemplo, cinema, literatura, linguagem, psicandlise, psiquiatria,
psicologia e filosofia.

Como referencial tedrico vamos abordar, principalmente, as obras de Deleuze e Guattari
em que as questdes a respeito da linguagem sdo problematizadas em funcido dos regimes
semioticos. Utilizaremos, principalmente, os livros A légica do sentido e Proust e os signos,
escritos apenas por Deleuze; Mil Platos ; Kafka, por uma literatura menor escrito com Guattari.
Dessas obras destacaremos a reversao do platonismo, o objeto X, a diferenca, o conceito de
agenciamento, de signo e o conceito de lingua menor. Em funcao desses conceitos, abordaremos
o procedimento linguistico ou percurso intensivo que se dd em fun¢do da produgdo de uma
lingua ou linguagem menor.

Com essas referéncias poderemos abordar a relacdo entre a experimentagdo e o
procedimento linguistico, o que nos dard a dimensao da linguagem como experimentagdo na
clinica do AT, nos encontros com Paulo.

Além das obras supracitadas, outras obras se fardo presentes a fim de articular e
explicitar melhor alguns conceitos. Para isso, recorreremos a autores-interlocutores, propondo
um territério de Filosofia que subsidie as articulacbes e as problematizagdes da pequisa.
Teremos assim a proposi¢ao de um territdrio de filosofia, que terd como intercessores, Deleuze
e Guattari. A tese se constituird, entdo, como uma cartografia dos conceitos de um territorio de
filosofia, de uma pragmatica existencial em que destacamos linguagem segundo agenciamentos
de enunciagdo em Deleuze e Guattari, e do percurso intensivo dos encontros com Paulo na
clinica do AT.

Esta tese estd composta por quatro capitulos, além da apresentacdo, introducdo e
conclusdo. O Capitulo 1: “Territorios-territorialidades™ tratard de apresentar, através de

relatos e das narrativas, o territdrio de pratica clinica do AT, o territério de filosofia, o territério



de linguagem. Esse capitulo mostrard também como esses territérios podem se articular um em
relacdo ao outro e em func¢do das problematizagdes da pesquisa. O territério de clinica € o
territério dos encontros no AT com Paulo, a partir dos quais surgem as questdes que podem ser
relacionadas com a linguagem e com o territério de filosofia que, por sua vez, se destaca por
colocar em pauta, entre outras coisas, 0 corpo, a linguagem, o inconsciente e 0s processos de
subjetivagdo, e, com isso, a diferenca como elemento radical em contraposi¢@o a tradicao do
pensamento ocidental. E o conceito de diferenca que nos interessa nas articulacdes que faremos,
pois ele ird marcar as interlocucdes com a psicandlise e com a linguistica ou estudos da
linguagem. A diferenca, como tal, coloca em xeque préticas e saberes do AT. Nesse capitulo,
serd possivel apontar a implicagdo da filosofia na clinica e assim levantar as pistas e cartografar
as linhas conceituais que nos fornecerdo condi¢des para pensar a experimentacdo e a linguagem
a partir do conceito de agenciamento coletivo de enunciacdo. No final desse capitulo e como
consequéncia dele ja teremos delineado e encaminhado o modo de cartografar os encontros no
AT em funcdo das questdes sobre a linguagem.

No Capitulo 2: “Entremeios”, apresentaremos mais alguns relatos de didlogos que
chamamaremos de fractais por causa da repeticao e da fragmentariedade com que compuseram
os encontros. Propomos com esses fragmentos, dizer que eles fazem entremeios, isto €, um
meio disperso entre as partes, entre outros meios, isto €, a cartografia do AT com Paulo através
de fragmentos dos encontros. Neste capitulo, também apontaremos as peculiaridades e as
diferencas que apareceram em relagdo aos primeiros encontros, a saber, a repeticao de
lineamento, a presenga de uma voz sussurrante; um pedido de Paulo; e um curioso modo como
algo “estranho” se fez presente. Além disso, apresentaremos, como entremeios, o deslocamento
e implicacdo entre o conceito de experimentacdo e o conceito de agenciamento. Esse
deslocamento inside sobre como a experimentacdo se dd como procedimento linguistico e o
procedimento linguistico se d4 como experimentacdo. Esse capitulo também pretende deixar
ver(ou)vir, na sua cartografia, as mudancas que ocorreram nos encontros com Paulo no que se
refere a um processo de subjetivacdo em curso, além do percurso tedrico e prético da clinica,
ou melhor, este capitulo aponta para um percurso ou circuito intensivo na problematizacdo e
como problematizag¢do dos encontros.

No Capitulo 3: “Percurso intensivo”, destacaremos 0s encontros em seu percurso
intensivo. Esse percurso € o proprio percurso dos encontros e da pequisa, apresentado desde as
primeiras linhas da tese. Entretanto, nesse capitulo vamos detalhar as implicacdes dos encontros
com Paulo em funcdo das diferencas que apareceram. O esfor¢o € de cartografar os processos,

a experimentacdo, mostrar a composi¢ao dos regimes de signos em fun¢do dos agenciamentos



de enunciacdo. Veremos, também, além das repeticOes mecanicas e das repeticdes de
lineamento, e dos didlogos fractais, a intrusdo de uma terceira repeticdo, assim como as
passagens de um territério ao outro, de um regime a outro. Destacamos, também, para esse
capitulo, a concep¢do de um basculamento dos agenciamentos que perfaz um ritornelo, um né
topolégico - os afetos topologizam os corpos -, tece e “entre-tece” as linhas dos territérios e os
movimentos de desterritorializacio em trés planos: o plano de organizacdo, o plano de
experimentacdo e o plano de imanéncia.

No Capitulo 4: “(Des)dobrar” apresentaremos a implicag¢do (a dobra) e a explicagao (a
desdobra) da experimentacdo no AT com Paulo em funcdo do procedimento linguistico ou do
percurso intensivo. Esses desdobramentos mostrardo, também, as implicagdes dos conceitos e
das pistas anteriormente levantadas. Sao (des)dobramentos mais do que conclusdes. Para dar
termo a escrita, vamos, a titulo de concluir, retomar os principais pontos da pesquisa, a

problematizacdo e acrescentar alguns marcadores em funcao da cartografia que fizemos.



1. ENTRE TERRITORIOS-TERRITORIALIDADES

1.1. Territoério de clinica: deriva entre ruas, filmes, heroéis, monstros, bandidos e uma

linguagem fragmentada

Neste capitulo, queremos apresentar alguns fragmentos do AT a fim de mostrar mais o
modo como tentdvamos compor uma experimentacao nos primeiros encontros com Paulo. Os
encontros no AT sdo os territérios de um modo de fazer clinica. Destacaremos, assim, as
atividades, como as filmagens feitas com Paulo, as caminhadas, os passeios, assim como os
“didlogos” sobres os filmes, as imagens, os herdis e os bandidos sobre os quais Paulo falava
constantemente, em relacdo aos quais aparece um jogo de repeticdes e, neste jogo, algumas
mudancgas que nos chamaram a atencdo para algo em relacdo a linguagem. Apresentaremos
também alguma consideracdes a respeito de Paulo.Tais consideragdes surgiram em conversas
ou reunides entre o at, Paulo e sua mae. Apresentaremos, também, na sequéncia, o que
chamaremos de territérios de filosofia e de linguagem, aos quais somos levados pelas questdes
que surgiram dos encontros no AT.

Como ja assinalado na apresentacdo, nos encontros, parecia que Paulo, ao menos nos
primeiros encontros, parecia manter uma relacdo mecanizada e desafetada em relacdo ao que
se passava a sua volta, em relacdo ao préprio acompanhante e até mesmo a respeito do que ele
proprio falava. Um exemplo: quando estdvamos nas ruas, em algumas ocasides, pessoas
conhecidas dele, chamavam-no pelo nome ou o cumprimentavam e ele parecia ndao perceber e
ndo respondia. Em outros casos, as pessoas paravam e conversavam com ele, o
cumprimentavam, ele respondia a0 cumprimento; depois eu perguntava quem era tal pessoa,
ele dizia que ndo sabia. Isso poderia ocorrer, normalmente, com qualquer um, mas no momento
em que a pessoa estava falando com Paulo, ele olhava para mim como esperando que eu dissesse
para ele quem era a tal pessoa. Em uma das vezes, ele, de fato, perguntou, para mim, quem era
a pessoa que falava e esta tratou de tentar lembra-lo.

Vimos, também, que Paulo se interessava por filmes e desenhos animados, o que ele dizia
a respeito de atores dos filmes e dos personagens dos desenhos parecia se repetir e se constituir
por lembrancas vagas, frases fragmentadas, que ndo deixavam de, também, nos parecer
mecanizadas e desafetada. Além disso, havia um modo peculiar de Paulo se expressar. Esse
modo poderia ser caracterizado, ora por certa puerilidade, ora por certo senso de humor, ora por

certo nonsense.



No AT, os encontros se seguiam, continudvamos a filmar e fotografar varias saidas pelas
pracas e parques da cidade. Isso ndo acontecia todas as vezes, pois eu esperava que Paulo
tomasse alguma iniciativa, o que nem sempre acontecia. Algumas vezes, apenas
caminhdvamos, outras vezes eu comecgava a filmar ou fotografar e ele apenas se aproximava
para ver, entdo eu perguntava se ele queria filmar e ele dizia que sim. Eram por algumas horas
das manhas ou das tardes que passdvamos caminhando pela cidade, pelos parques ou pracas.
Depois de algum tempo, assistimos ao que haviamos filmado. Geralmente, as filmagens eram
de paisagens ou outras coisas que chamavam a nossa aten¢do, por exemplo, um avido que
passava, uma ave no chao ou uma placa de rua. Filmava-se também as maos, os pés, e as nossas
préprias sombras, pois, assim como Paulo quase sempre deixava a camera apontada para baixo,
filmando os pés, comecei a filmar nossos passos também. Além disso, a caméra era esquecida
de ser desligada e filmava a esmo.

Depois de algum tempo de filmagens e fotos, fizemos a montagem de um video com as
cenas gravadas, com as fotografias e acrescentamos as musicas que Paulo havia, de certo modo,
indicado, ainda que de modo inespecifico, para cada cena. Nessa atividade, assistiamos as
imagens e quando Paulo via alguma cena que lhe chamasse a aten¢@o para alguma musica, ele
dizia qual era, ou cantarolava. Entdo eu anotava e depois procurava a musica na internet e
adicionava ao video. Exemplo: quando ele via as imagens dos nossos passos, ele dizia “igual o
Hulk” e cantarolava a musica tema. Em outras vezes, a propria cena dos pés, em outra situagao,
o remetia a cenas do filme “A bruxa de blair'®”; outras vezes, ao ver alguma cena, ele dizia:
“suspense” e cantarolava uma musica caracteristica desse tipo de filme, mais especificamente,
a musica do filme “tubario'””.

Depois comegamos a ver o pequeno filme editado. Paulo chamou o filme de “passinhos”
[ele perguntava referindo-se ao filme: “...e os passinhos?”’] e as cenas filmadas comecaram a
ser o mote de nossas conversas durante algum tempo e, mais tarde, ainda apareciam de vez em
quando, por exemplo, em algumas vezes, enquanto caminhdvamos, ele olhava nossas sombras
projetadas no chao, como ja havia aparecido nas filmagens, e dizia que eram “igual ao Peter

Pan” ou dizia que era “igual o crocodilo... tick tack”, referindo-se ao animal que comeu a mao

do capitdo gancho no filme e que, por isso, o crocodilo emitia o som de um reldgio de corda.

16 A bruxa de Blair é um filme americano, género terror psicolégico, em que trés jovens cineastas desaparecem ao
entrar em uma floresta de Maryland para gravar um documentario sobre uma lenda local conhecida como “A
Bruxa de Blair”. Anos depois, a cAmera que usavam € encontrada. O filme consiste nas imagens gravadas pela
camera de mao, que mostra, em muitas vezes, apenas o chiao por onde os personagens caminham ou correm.

17 Tubario, filme de 1975, dirigido por Steven Spielberg



Em outra ocasido, enquanto andivamos por um parque, ele falou que éramos

18

“companheiros, parceiros, igual Asterix e Obelix °”. Eu perguntei: “eu sou quem?”// Ele

respondeu: “Damix”. Perguntei: “e vocé?”. Ele disse: “Obelix”, entdo eu disse, retrucando:

299

“ndo, vocé ¢ o ‘Paulix’”. Nao lembro se ele respondeu algo ou se simplesmente continuou a
caminhada, mas esse uso de nomes de personagens de desenho animado/filmes que Paulo fez
alusdo, referindo-se a mim e a ele, assim como a conjuncdo do meu nome com o nome do
personagem, mostram uma certa plasticidade, criatividade e associagdes presentes na
“utilizacdo” da linguagem, mostram outras articulagdes que ele podia fazer além das repeti¢oes.

Tornou-se curioso, para mim, o fato de ele nao ter usado o préprio nome para compor o apelido,

mas ter usado o nome do personagem.

keksk

Nesse periodo, o que mais me chamava a aten¢@o nas conversas era que Paulo comegara,
curiosamente, a relacionar os passos ou os pés dele que apareciam nas imagens ou cenas do
filme que fizemos com os passos de personagens de filmes que ele conhecia. Quando
anddvamos pela cidade ou pelo parque, Paulo comecava a olhar para as pessoas e também para
seus proprios pés e falava a respeito: “passinhos do Hulk”, e completava: “Hulk é héroi...”,
“roupa rasgada... camisa rasgada... sozinho... sem mulher...”; ou dizia, enquanto olhava alguém
que passava correndo: “igual o rock” ou “os passos do Rock!®”. Entdio ele perguntava como era
a “musiquinha”, referindo-se a musica tema dos filmes, e dai come¢dvamos a cantarolar.

Nessas “conversas”, ele comecou, ao invés de afirmar, a perguntar se o Hulk era heroi.
Eu fazia confirmagdes, dizia que sim, que o Hulk era her6i, mas que eu nao sabia o nome da
mulher e achava que os dois eram amigos.

As falas de Paulo com relacdo ao filme se repetiam constantemente, assim como minhas
respostas afirmativas a respeito de suas perguntas, mas em determinado momento, comecei a
refazer as perguntas a respeito do que ele me dizia. Eu tentava conversar sobre aquelas cenas
que ele trazia (“que filme ¢é esse?; “0 que acontece no filme?” ); o que se passava na cena, quem
era a mulher (“quem ¢ essa mulher?”’), ou quem era her6i (“quem ¢ her6i?”), se era ou nao herdi
de fato. Eram didlogos que se repetiam e se fragmentavam, pois Paulo, as vezes passava de um
comentdrio ou pergunta para outra sem esperar resposta. Nesse contexto, as perguntas que eu

comecei a fazer para ele, ele comecou a refazer para mim.

18 Asterix e Obelix sdo personagens de histérias em quadrinhos e filmes, que juntos vivem aventuras e guerras,
lutando principalmente contra a ocupag@o romana na Gélia. Asterix € magro e de estatura baixa, enquanto Obelix
¢ alto e gordo.

19 Personagem do filme Rock, o lutador. A personagem se exercitava para as suas lutas fazendo cooper pelas ruas
da cidade.



Ele perguntava se o Hulk era her6i eu dizia: “ndo sei, o Hulk ¢ herdi, Paulo?”’; ou quando

13

ele perguntava “..amigos ou inimigos?” eu retrucava: “quem ¢ amigo ou inimigo?”, ou
simplesmente, eu dizia que nio sabia se o que ele perguntava era de fato algo que se pudesse
saber no contexto do filme. Dizia-lhe isso explicando todo o contexto e a complexidade do
filme e dos personagens.

Quando eu lhe perguntava se o Hulk era herdi, ele dizia, como se nao tivesse entendido:
“eu sou her61?”, entdo eu falava, tentando corrigir o mal-entendido: “nao, vocé nao, o Hulk!”,
entdo ele dizia “eh, meu aluno” ou “eh, Dami!”, depois ficava em siléncio ou passava para outro
assunto.

Em outra ocasido ele me perguntava: “o Hulk ¢ feio?”. Eu respondia “vocé acha o Hulk
feio?”. Ele prosseguia, como se tivesse ficado espantado com a minha pergunta: “eu sou feio!?”;
entdo tentava remediar, mais uma vez, o suposto mal-entendido: “ndo, vocé nao, eu disse o
Hulk!” e ele respondia “eh, meu aluno!”

Outras vezes ele perguntava: “Peter pan ¢ crianga?”, eu respondia: “ndo sei, Peter Pan ¢
crianca? entdo ele respondia “eu sou crianca?” e eu dizia, novamente tentando corrigir: “vocé
nao, o Peter pan!”.

Paulo parecia achar engracado quando eu tentava me corrigir; ele ria e dizia “eh, meu
aluno!”; as vezes tocava meu ombro, como se tivesse me consolando por eu ter me enganado
ou apontando que ele tinha feito com que eu me enganasse com seus dizeres.

Depois, parei de tentar corrigir o que eu tinha dito como se fosse um mal-entendido. Por
exemplo, quando ele me perguntava se ele era herdi, eu dizia: “nao sei, vocé € her6i?”’; quando
ele perguntava se ele era o Hulk, eu dizia: “ndo sei, voc€ ¢ o Hulk?”’; quando ele perguntava se
ele era feio, eu dizia: “ndo sei, vocé € feio?”’ e quando perguntava se ele era crianga eu respondia:
“nao sei, vocé ¢ crianga?”.

Isso se tornou um jogo de repeticdes em que parecia que Paulo se descolava do primeiro
modo de repeti¢do para, ainda sob os mesmos temas e, mais tarde, acerca de temas diferentes,
passar a outro modo de repeticdo. Essa passagem pareceu ser marcada pelas imagens e pelas
cenas que filmamos e que assistiamos, assim como pelo jogo de perguntas e respostas; €
pareceu, também, ser marcada pelas questoes que surgiram a partir dai. Vamos abordar do que
se trata essas repeticoes em capitulo proprio, aqui queremos apresentar cCOmo nos pareceu €
como relatamos ou podemos narra-las.

Nesse jogo de repeticdes, em algumas situagdes, quando eu retornava a pergunta para ele,
ele comecou a me perguntar se ele era crianga ou homem [““eu sou crianga?”, “eu sou homem?”,

e, as vezes, ele proprio respondia quer era “homem-crianca!™].



Hokosk

O que parecia importar nos filmes ou filmagens (tanto nas filmagens que fizemos, quanto
nos filmes dos quais ele se lembrava, diga-se, dos fragmentos dos quais se lembrava) ndo era a
forma, a histéria que poderia estar sendo mostrada, nem o roteiro, nem o enredo. Enredo e
roteiro pareciam ser coisas que lhe escapam. Ao invés disso, ele empreendia derivas pelos
fragmentos que pareciam lhe chamar a atenc¢do e remetiam a algo que lhe dizia respeito. Seria
algo que o afetava de alguma forma? Assim Paulo fazia uma sintaxe das misturas de
fragmentos, da série de TV, das nossas filmagens, das nossas saidas, dos nomes de personagens,

das cenas gravadas e etc.

Aok

Nos encontros, conversavamos a respeito de filmes ou desenhos animados. Quase sempre
ele perguntava de que época era o filme: “de quando €?”” Ou “que ano?”, e entdo ele mesmo
respondia: “bolinha para trds!” ou ainda: “esse filme ¢ velho, hein?!”, ou as duas frases em
sequéncia.

Geralmente conversdvamos acerca de assuntos que, de algum modo, ele trazia. A temética
era quase sempre sobre filmes ou musicas. Essas “conversas”, mesmo com a tematica repetida,
pareciam tomadas por uma aleatoriedade, pareciam comecgar do nada, sem propdsito, sem
finalizacdo ou conclusdo; pareciam, por isso, como uma deriva. Quase sempre os didlogos
passavam de um tema do assunto a outro, de um filme a outro, com citacdo de nome de
personagens e atores, passando de um a outro, sem uma ligacdo 16gica, pois Paulo, no meio de
uma conversa, comegava a falar em funcio de outra coisa, ou dizia uma frase sem ligacdo direta
com O assunto, sem terminarmos o anterior; ou, as vezes, tudo terminava em siléncio; as vezes
terminava com a frase: “ah, Dami!”, expressao que ele parecia usar para finalizar, sem concluir,
um assunto quando ndo mais sabia ou ndo mais importava responder as perguntas que eu fazia

sobre o que ele dizia.

Heksk_

Em um dos encontros chamei Paulo para irmos ao museu da cidade. Quando fomos, ele
parecia ndo dar muita importancia para as obras que 14 estavam; passava direto por elas e eu o
chamava para voltar e vermos juntos. Eu perguntava o que ele achava do quadro (“me diz o que
vocé acha desse quadro!”). Ele ndo dizia. Eu falava para ele a respeito das formas, das cores e
perguntava o que achava daquilo que estava vendo. Ele dizia “bonito...” ou perguntava “quem
é o autor?”.

Diante de um dos quadros, disse para Paulo que parecia uma pintura do Monet (‘“Parece

um quadro do Monet”). Ele repetiu [com espanto]: “Monet!?”. Depois perguntou novamente:



“como ¢ o nome?”, eu lhe disse novamente “Monet”. Quando chegamos em sua casa, ele disse
a mae que tinha visto quadros do Monet [nessa ocasido a mae havia perguntado onde ele tinha
ido e ele disse: “museu”/ “Monet, né Dami?/”. Expliquei que os quadros ndo eram do Monet,
mas eram parecidos com os quadros desse pintor. Disse-lhe que depois levaria um livro sobre
esse pintor para que ele conhecesse suas obras.

Em um encontro posterior levei um livro sobre Monet e mostrei-lhe as fotos dos quadros.
Ele pareceu gostar do livro e perguntou se ndo haveria outros para emprestar-lhe. Comecei,
entdo, a levar outros livros sobre pintores famosos. Assentdvamo-nos no parque e folhedvamos
os livros. Depois, ele levava para casa e sentava-se com a mae, que, segundo ele, e depois ela
também disse, lia e via as reproducdes dos quadros com ele.

Quando folhedvamos os livros de arte, Paulo passava os dedos sobre as imagens, ora como
que contornando as formas, ora como que tentando imitar as pinceladas do pintor. As vezes,
enquanto caminhdvamos, ele fazia gestos de pinceladas no ar, acompanhadas de um som que
emitia, imitando o som do ar como se este fosse cortado pelo pincel, isto é, fazia um tipo de
onomatopeia e, algumas vezes, se referia ao personagem zorro. Fazia o gesto no ar e dizia:
“Igual o zorro!”. Perguntei se ele queria experimentar pintar quadros, ele dizia que sim, mas,
em seguida dizia, com ares de aversao: “e se sujar?”, ou “se sujar a roupa, hein?”, entao eu
dizia: “se sujar, lava”, e ele apenas sorria, mas parecia ambiguo em relagao a ideia de pintar.
Seguiu-se assim por alguns encontros: caminhdvamos, eu levava os livros de pintores, viamos
esses livros, ele fazia os gestos de pintura, ele repetia as mesmas frases sobre se sujar, as vezes
num tom aversivo, as vezes s6 pareciam ser uma interrogagao (“ah, sujar, hein?”; “e se sujar?”).

Resolvi esperar que ele tomasse a iniciativa de pintar ou ndo, pois me parecia que o tom
aversivo predominava e, para mim, significava que ele ndo havia gostado da ideia. Compartilhei
o fato com a mae dele, que disse que se eu ndo insistisse, ele ndo faria nada. Respondi-lhe que
gostaria de esperar. Eu me posicionava desse modo, pois me parecia que Paulo sempre era
levado aos lugares, era colocado em certos contextos em que as coisas eram feitas para ele, ditas
para ele, mas sem contar muito com a sua propria vontade para decidir ou escolher. Isto é, eu
supunha que fosse assim, tendo em vista o pouco da sua histdria de vida relatada por sua mae.
Uma cena que aconteceu reforgou a ideia de que, nas mais cotidianas a¢des, ndo se contava com
a decisdo, escolha ou vontade de Paulo: Fui buscar Paulo em casa e um dos seus familiares
pediu uma carona, e fomos os trés no carro. Enquanto eu dirigia, ofereci para Paulo uma bala
de sabor menta extra-forte. Segurei a bala na mao, esperando que ele pegasse, mas ele se
demorou. Parecia indeciso se pegaria ou ndo. O familiar que estava de carona disse para mim,

explicando: “ele ndo gosta dessa bala”. Continuei a segurar a bala, pois Paulo ainda ndo tinha



dito nada. O familiar insistiu, mais incisivamente: “ele ndo gosta dessa bala!”. Paulo, entdo,
resolveu pegar a bala e o familiar disse para ele, mais incisivamente ainda: “Paulo, vocé néo

',’

gosta dessa bala!”. Paulo, por sua vez, colocou a bala na boca e comecou a mastiga-la. Nesse
dia, enquanto voltdvamos para casa, ofereci da mesma bala para Paulo. Ele a pegou logo e
mastigou rapidamente.

Entdo, para possibilitar que Paulo participasse mais em relacdo as decisdes, as saidas, eu
sempre lhe perguntava onde poderiamos ir, dentre todos os lugares que ja conheciamos. Mas,
frequentemente, eu ainda me pegava relembrando para ele esses lugares, visto que ele tendia a
repetir o mesmo lugar do encontro anterior.

Depois de alguns encontros, enquanto anddvamos pelo parque, ele comecou a fazer
gestos, imitiando novamente os movimentos das pinceladas e falou: “quando a gente pintar,
hein, Dami?”. Considerei isso como algum tipo de sinal da parte dele e disse-lhe que, a partir
do encontro seguinte, irfamos a loja para comprar o material de pintura. Ele concordou dizendo

(195 2

Sim .

ksksk

Paulo pintava de uma maneira que me chamava a aten¢ao, pois, durante as pinturas, em
boa parte das vezes, pintava como que tentando dar um ritmo ao som que o pincel fazia sobre
a tela, a0 mesmo tempo que imitava o som do pincel. Outra coisa interessante é que ele sempre
comecava pelo lado superior esquerdo da tela e ia fazendo movimentos aleatorios, ora verticais,
ora horizontais; escolhia alguma cor e dava algumas pinceladas, mas depois, por cima desta,
colocava outra cor, de modo que, aparentemente, a primeira sumia. Depois, comegava a passar
o pincel molhado com a dgua que seria usada para lavar o pincel. Ele se confundia entre usar a
tinta de uma cor, lavar o pincel e usar outra tinta. As vezes ele apenas usava dgua ao invés de
tinta. Outras vezes pintava a tela branca apenas com tinta branca, entdo eu dizia que poderia
usar aquelas outras cores que estavam disponiveis e ele entdo as utilizava.

O que parecia acontecer era uma mistura de sons, movimentos, cores; a composi¢do, a

diluicdo e a constituicdo de um certo modo de distribuir a tinta, o som e a d4gua sobre o quadro.

ks

Paulo pintava os quadros, as vezes pintdvamos juntos, as vezes eu fazia sugestoes, as
vezes eu nao dizia muita coisa. Num dos encontros, fomos para uma praca para pintar. Era uma
manha. Assentamo-nos numa das mesas. Coloquei a tela em branco na mesa, onde também
coloquei as tintas. A luz do sol atravessava as arvores, deixando ver, no chdo, o claro do sol e

a sombra das arvores.



Perguntei para Paulo o que ele pintaria [0 que vocé vai fazer hoje?]. Paulo pareceu ajeitar
a tela sobre a mesa, olhou para o chao onde sol clareava e falou: “sol”.

Ele, ao invés de deslizar o pincel na horizontal ou vertical, como costumava fazer,
comecou a fazer algo como borrdes pretas sobre a tela, pressionando o pincel com tinta preta
na tela. Ele também fazia pinceladas rdpidas e curtas na horizontal. Por fim, o gesto que mais
se destacou. Ele pegou o pincel, passou na tinta amarela e, suavemente, tocou a tela e fez um
traco na horizontal de modo que parecesse um cometa com cauda. Fiquei impressionado e
comentei com ele sobre aquele quadro. Ele ndo se ateve ao meu comentdrio, falou sobre outras
coisas das quais nao me lembro.

Na semana seguinte, ao chegar na casa dele, sua mae me recebeu com o quadro na mao.
Ela disse que havia gostado daquele quadro e perguntou o que era aquilo e como foi que ele
tinha feito. Em uma outra ocasido, ela ja havia perguntado sobre outro quadro, o que o quadro
significava, como eu poderia interpretar o quadro. Do mesmo modo como lhe falei
anteriormente, expliquei-lhe, novamente, como aconteceu quando ele pintou, e acrescentei:
“quem sabe o que passa na cabeca do Paulo?”.

Ela me olhou com ar de quem esperava uma resposta, mas sabendo, talvez, que nao

existiria interpretacdo. Paulo se aproximou de nds e saimos eu e ele para outra atividade.

keksk

Paulo ndo conseguia dizer os nomes das cores ou ndo reconhecia as cores pelo nome, a
ndo ser a cor verde, aparentemente. Eu pegava a tinta de cor verde e perguntava, que cor era
aquela. Ele dizia: “verde!” e quase sempre em seguida dizia: “verde é Hulk!?” [As vezes, a
entonagao da frase ndo permitia definir, precisamente, se o que ele fazia era uma afirmagao ou
uma pergunta]; ou simplesmente dizia “Hulk”. Quando mostrava outra cor, ele repetia a mesma
coisa. Entdo passivamos a falar de cores, do personagem, ou de qualquer outra coisa
relacionada com cores, por exemplo, o sol amarelo, a grama verde e o céu azul. Também quando
famos atravessar uma rua, eu avisava que tinhamos que esperar o sinal mudar do vermelho para
o verde [ele dizia: “Hulk ¢ verde” ou dizia: “vermelho sangue”]; ele parecia se confundir entre
o vermelho e o verde “Hulk” e, entdo, eu conversava com ele sobre cores (“o sinal ¢ verde”, “o
sangue ¢ vermelho”, “o sol ¢ amarelo”) e especificamente sobre as cores do seméforo e os

simbolos utilizados nas placas para indicar quando se podia ou ndo atravessar a rua.

Hekeosk

Relatamos isso para dizer que, mesmo diante das suas dificuldades com as cores,
113 29 , . . ~
conversar” ou falar sobre elas, apontar o semaforo e a rua, tinha a intengdo ou eu me colocava

nessa inten¢do de valorizar o que era dito, o momento, as atividades, a situacdo que se



apresentava, fosse atravessar a rua ou pintar um quadro, falar de um filme; e dar importancia a
relacdo que se dava no encontro. E isso valia para outras situacdes como quando escolhiamos
figuras para recortar e fazer colagens nos desenhos feitos.

Nos trabalhos de colagens, por exemplo, eu “conversava” com ele sobre a figura (politico,
personalidade ou artista) e a relacdo com a noticia que a revista estampava. Em uma outra vez,
durante um passeio por uma praga, notei que escurecia mais cedo, disse-lhe isso e coloquei-me
a explicar-lhe o funcionamento do horério de verdo. Nessas situacdes, as vezes ele nada dizia,

',’

outras vezes parecia prestar aten¢do, e em algumas vezes dizia: “eh meu aluno!” ou “eh
professor!”. Nestas ocasides, ndo esperava que ele entendesse e captasse os contetdos politicos,
sociais, artisticos, técnicos ou econdmicos sobre os assuntos. A respeito do que se passava,
importava menos os conteidos, o entendimento dos significados, a distingdo das cores, a
veracidade do fato ou da informacdo, mas parecia que algo se passava em funcdo daqueles

“dialogos”, por mais flutuantes que parecessem.

deksk_

Nesses encontros, Paulo repetia frases, expressdes e fazia, quase sempre, as mesmas
escolhas no que dizia respeito aos lugares que poderiamos ir, as atividades que poderiamos
fazer. Isso, as vezes, me fazia pensar que poderia haver algo de ritualizagao, entretanto, se fosse
isso, talvez ndo fosse tio somente uma repeticio gratuita. As vezes parecia que Paulo
simplesmente lancava as palavras, frases e expressdes sem esperar nenhum retorno, nem querer
dar nenhum significado. Quando havia uma tentativa de minha parte de entabular uma
“conversa” e de até dar algum significado a partir de uma dessas palavras, ele parecia que ndo
se importava ou, as vezes, lancava uma outra palavra, como no jogo de tabuleiro.

A meu ver, Paulo usava algumas frases ou palavras curinga em algumas ocasides, isto €,
ele falava uma frase ou uma palavra que poderia servir ou ndo para o contexto, como acontecia
quando faldvamos sobre cores. Para explicar isso melhor, relato que, quando acontecia de
estarmos ouvindo alguma musica durante algum trajeto, ele frequentemente perguntava se a
musica era do Chico (Chico Buarque de Holanda) ou do Milton (Milton Nascimento),
independentemente se fosse ou ndo, ou se a voz do cantor tivesse caracteristicas ou nao da voz
desses cantores. O curioso € que, nesse tempo, eu deixava o radio sintonizado em uma estagao
que s6 tocava MPB e que era muito comum musicas desses cantores ou intérpretes desses
cantores. Entdo, quando Paulo perguntava se a musica era do Chico ou do Milton, isso me
parecia sempre pertinente. Eu dizia coisas do tipo: a musica € de fulano de tal, mas quem estd

cantando € outro; essa musica lembra uma musica de tal compositor, mas ndo é.



Eu conversava com ele sobre a musica, sobre o possivel autor e até cantivamos juntos
com o radio. Se fosse um cantor ou compositor que ele também nao reconhecia, ele perguntava
ou afirmava que o tal era velho (“esse ¢ velho” ou “é ‘veido’ na praga” // “¢ velho na praga?”).
A partir dai eu conversava com ele sobre idade, a época em que a musica se destacou, sobre
musicas no geral e vérias outras coisas. As vezes, ele s6 ouvia, outras vezes fazia perguntas
sobre se o cantor j4 tinha vindo a cidade, se era homem ou mulher, se estava vivo ou morto (ja
veio em Uberlandia?// é homem? E mulher?), independente da caracteristica da voz, isto é, se
fosse uma voz masculina, perguntava se era homem ou mulher.

Esses eram alguns momentos que considerava que Paulo usava palavras ou expressoes
“curinga” para uma “conversa” em que o tema fosse cor, musica, autores e cantores. Parecia
que as expressoes que usava [“verde” ou “Hulk ¢ verde” para o tema cores; as perguntas “¢ o
gil?”, “€ o chico?” ou “é o Milton?” ou “€ velho na praga, ndo ¢, Dami?”’] serviam mais para
tentar conectar, manter ou iniciar uma “conversa”, dependendo do contexto, do que para dar ou
conseguir uma informacdo sobre o assunto.

Nesses momentos, parecia que Paulo usava, de modo intuitivo, palavras ou expressoes
curinga, que serviriam para conectar, manter ou iniciar, de certa forma, uma conversa, mas que
ele ndo tinha exatamente a ideia do que aquilo significava ou no que daria, mas parecia que
tinha alguma nogao do efeito que poderiam causar ou nao.

Outro exemplo desse tipo de uso era quando ele dizia que havia assistido um filme
[“assisti filme, Dami!™], eu perguntava qual filme e se havia gostado, mas ele ndo sabia contar
o filme ou do que tinha gostado [ele respondia simplesmente: “ndo sei”’], mas também dizia que
tinha “tiro, sangue e porrada”. Essa era uma das expressoes que usava quando falava sobre os
filmes no geral. Quando eu conversava com ele sobre um filme que ele ndo conhecia e eu
explicava sobre o filme e as personagens [ele dizia: “tem tiro, sangue, porrada? Amigos ou
inimigos?”’]. Essas expressoOes pareciam ser usadas porque caberiam em qualquer conversa que
fosse sobre filmes, mesmo que ndo se adequassem a todo filme, mas que haveria alguma
resposta para elas, mesmo se ele ndo se preocupasse com as respostas ou com seu conteddo.

Talvez Paulo conseguisse com essas palavras ou expressoes “curinga” [ou talvez fossem
senhas porque se repetiam ou se repetiam porque eram senhas?] garantir alguma circulacao
entre amigos e familiares, se colocar ou iniciar alguma situacdo e assunto que fossem
conhecidos para ele.

A mae dele fez uma certa mengao a isso, quando disse que ele “nao fica por baixo” quando
estavam com os amigos; ela dizia que ele era esperto e dava sempre um jeito para dar uma

resposta quando o tema era musica ou filmes, tema que ele mesmo comegava ou que outra



pessoa comegasse. Nesse sentido, nos nossos encontros isso parecia se fazer funcionar em uma
boa parte das vezes. Ocorre que esse modo me parecia muito automatizado ou mecanizado, mas

seria mesmo?

Aok

Outro fato que nos chamou atencdo no decorrer do encontros foi que Paulo comegou a
dizer que a mae dele ndo conhecia os lugares aonde iamos, e isso ja era uma novidade
interessante. Ele dizia: “minha mae ndo conhece o parque”, ou falava: “Maria ndo veio...”; ou
“Maria ndo viu o crocodilo”. Maria ¢ um nome (ficticio) de uma de suas sobrinhas. Eu dizia

entdo que ele podia convidd-las para conhecer o lugar, ao que ele respondia: “ndo tenho

299

‘couvarde 202,

. Eu replicava: “vocé ndo tem coragem?”’; Ele respondia: “igual magico de Oz
Depois de vdrios encontros nos quais repetimos esse didlogo, disse-lhe que se ele quisesse,
ajudaria a convidar a mae para sair com ele. Ele pareceu concordar com a ideia.

Nessa ocasido, quando voltamos para casa, a mae abriu o portao, entdo eu disse que Paulo
queria dizer-lhe algo. Ele entrou e ficou ao lado dela sorrindo, sem graga, cabeca baixa,
enquanto ela esperava sorrindo também, meio curiosa, meio desconsertada. Como ele nao
conseguia dizer, eu falei: “o Paulo quer falar com a senhora...”. Fiz uma pausa para ver se ele
proseguiria. Eles se entreolharam, mas Paulo comecou a dizer algo que nao dava para entender,
ele dizia algumas coisas soltas como “...ir no parque”, mas isso ficava indistinto no meio de um

<

murmurio e ndo se fazia completar numa frase. Continuei ajudando: “...ele quer convidar a

senhora para ir ao parque”. Ela olhou para ele e disse: “ué, de onde saiu esse desejo?!”.

Hekesk_

No decorrer dos encontros, Paulo parecia se expressar mais vezes, a dar alguma atenc¢ao
ao que se passava no entorno, mas, o que mais chamou a aten¢do foi uma certa mudanga no
modo como ele falava, como passou a variar seus dizeres, introduzindo algumas diferencas em
relagdo ao inicio e fazendo uso de personagens de filmes. Isto é, além das repeticdes
cristalizadas em torno da caracterizacdo dos personagens (€ bandido, € herdi, sdo amigos, sao
inimigos), ele comegou a fazer questionamentos sobre esses personagens, e, além disso, sobre
o entorno, lojas, lugares, sobre si proprio e, um pouco depois, sobre mim. Esses
questionamentos também apareciam como repeticdo, mas também pareciam variar, dispersar-

se e retornar sobre Si.

20 O Mégico de Oz (1939). Filme americano baseado no livro homdnimo de L. Frank Baum no qual a garota Dorothy
€ levada por um tornado a uma terra fantastica habitada por personagens estranhos e uma bruxa ma. L4 ela
conhece o0 homem de lata, que busca um coracéo; o espantalho, que busca um cérebro; e um ledo covarde, que
estava em busca de coragem.



Em algumas vezes, quando ele falava, era como se quisesse chamar a atencdo sobre
alguma questdo ou produzir alguma conversa envolvendo os assuntos dos quais ele tinha algum
conhecimento, ou mesmo quisesse entabular uma conversa, mesmo que ele ndo desse
prosseguimento ao tema. As vezes, as perguntas saiam fragmentadas e ele esperava alguma
resposta, outras vezes, as perguntas que ele fazia saiam uma atras da outra, sem esperar resposta
alguma (“vocé vem amanha? Vai sair? Vocé pegou filme? Nao comi nada hoje!”).

Como exemplo, posso dizer que Paulo perguntava se um personagem, o Hulk, por
exemplo, era bandido ou mocinho; ou se ele, Paulo, era homem ou menino, velho ou novo
(quando faldvamos dos autores ou cantores), ou até mesmo se ele (Paulo) era o Hulk e, as vezes,
ele também dizia que podia se transformar no Hulk, ou em um lobisomem (fazia referéncias ao
personagem do prof. Astromar da novela Roque Santeiro®'), mas quando eu continuava a
conversa, ele simplesmente nao respondia a pergunta que eu fazia e mudava para outro assunto,
fazia outra pergunta, ou apenas ria e dizia “eh, professor” ou “eh, meu aluno!”. Parecia que
Paulo ndo entendia o que eu dizia ou ndo estava preocupado com as respostas para aquelas

perguntas.

keksk

Nas falas de Paulo, quando ele perguntava: “gancho ¢ bandido?”, eu respondia: “nao sei,
o gancho ¢ bandido?” e ele retrucava: “eu sou bandido?”. Quando entra(d)vamos [6timo lapso]
no jogo de repeticdo, tinha-se a impressdo também que havia um certo tipo de humor, um jogo
de palavras e expressdes que, as vezes, pareciam algum tipo de brincadeira ou de piada; outras
vezes, pelo modo com ele se expressava, pareciam coisa muito séria, €, em outras, pareciam se
tratar de coisa sem nenhuma importincia e, outras vezes, eu entrava no jogo inventando um
outro assunto a partir daquela pergunta, ou brincava com o equivoco e os ndo-entendidos
produzidos pela mudanca repentina do tema. Por exemplo, ele perguntava se ele era bandido e
eu dizia: “qual bandido vocé ¢?” ou eu levantava as maos para o alto, como se surpreendido em
um assalto.

As repeticdes, as fragmentacdes, 0s equivocos, as perguntas e os ndo entendidos pareciam
entrar nesse jogo, tornando mais dificil de se entender o que se passava. Embora ndo
procurassemos discernir ou entender tudo que se passava ou tudo que era dito nos encontros,
mesmo assim esses elementos nos chamavam a atencio e nos colocavam questdes que, por sua
vez, me instigavam ao mesmo tempo que me passavam a impressdo de uma confusio e

insuficiéncia daquilo que era dito diante dos encontros.

2l Novela exibida de julho de 1985 a janeiro de 1986. Nela, o personagem Prof. Astromar se transformava em
lobisomen nas noites de lua cheia.



Hokosk

Paulo também comecou a fazer umas perguntas que me chamaram a aten¢do: na maioria
das vezes, quando eu dizia algo como: “olha isso aqui Paulo!” ou “vamos por aqui Paulo!”, ele
retrucava dizendo: “que Paulo é esse?”. Outras vezes quando conversavamos sobre algum

22
. dos

personagem de filme ou histérias em quadrinho, por exemplo, sobre os “thundercats
quais ele gostava muito, eu dizia a respeito dos personagens que faziam parte: “...tem a chitara”;
ele dizia: “chitara ¢ homem ou mulher?”’; eu respondia que era mulher, ao que ele retrucava:
“eu sou mulher?”, eu dizia que nao, “a chitara que ¢ mulher”.

Outras vezes ele me perguntava se o Hulk, ou outro personagem, como o lobisomem, por
exemplo, era feio. Eu devolvia a pergunta dizendo que ndo sabia e dizia “vocé€ acha o Hulk
feio?”. Ele dizia: “eu sou feio?”. Eu dizia novamente: “ndo, voc€ ndo, o Hulk”, ao que ele ria,
como se eu tivesse caido numa piada. Na sequéncia desse didlogo, as vezes ele sorria e dizia:
“eh, meu aluno!”, ou: “eh, professor!”’; outras vezes nao dizia nada ou simplesmente mudava

para outro tema de seu interesse, ou dizia uma palavra ou expressao qualquer, que pareciam ter

relagdo com o que diziamos, por exemplo: “come!” ou “ndo comi nada’.

keksk

Paulo também repetia de maneira curiosa a dltima palavra de determinadas frases, por
exemplo, eu dizia: “hoje o parque estd vazio!”, ele retrucava: “eu sou vazio?”, ou falava: “eu
nao sou vazio!”. Algumas vezes ele ria apds dizer isso, mas as vezes ficava sério, mas nao dava
prosseguimento ao assunto. Se eu perguntasse algo como: “vocé € vazio?”, ele dizia outra coisa,
como por exemplo, “hoje eu vou sair”. Ainda no decorrer dos encontros, Paulo também
comecou a me perguntar se ele era homem, crianga ou era velho, como ja vinha perguntando.
Eu, por vezes, ficava sem saber exatamente o que dizer, mas, as vezes respondia: “voc€ € um
jovem”. Outras vezes eu voltava a pergunta para ele: “ndo sei Paulo, vocé ¢ homem ou
crianca?”. Ele apenas falava: “jovem bunddo”, outras vezes dizia: “pintor, ator, cantor”; em

algumas vezes dizia “homem-menino”.

ks

Em alguns outros encontros também jogamos jogos de tabuleiro (ludo ou “torrinha”). Isso
partiu de uma proposta de atividades que lancei. Paulo aceitou a proposta. Nestas ocasides
explicava-lhe, formalmente, as regras do jogo, mostrando o tabuleiro e jogando uma vez para

que ele visse. Eu apontava quais pecas eram as dele e como seria o movimento das pedras a

22 Thundercats é uma série de animago da década de 80 do século XX. Nela um grupo de felinos humanéides
sobrevivem a destrui¢do de seu planeta e tentam reconstruir um novo lar no chamado terceiro-mundo. Enquanto
isso, se véem ameagados por seus inimigos, 0s mutantes.



partir do lancamento do dado. Ele jogava o dado, eu dizia o nimero que tinha saido, mostrava-
lhe, contava com ele e depois o deixava seguir. Mostrei-lhe como podia contar como se fosse a
marcaciao do compasso na bateria. Mas nesses jogos as regras mudavam, pois ele ndo se dava
com as cores ou com a contagem, nem com a dire¢ao necessdria para 0s movimentos.

O jogo ja se tornava outro. Ele movimentava as pedras, as dele ou as minhas,
independentemente da cor; ainda mantinhamos a alternincia de quem jogava, mas depois isso
acabava também ou ficava menos visivel. Ele jogava duas vezes enquanto eu pensava qual
pedra poderia mover para qual posi¢do. As vezes falava para ele que era a minha vez, as vezes
chamava sua atencdo dizendo que ele estava mexendo com as minhas pecas. Depois eu mesmo
perdia a sequéncia das jogadas e a regra era nio mover as pecas enquanto o outro estivesse
movendo. Eu dizia: “agora ¢ minha vez”, “agora ¢ sua vez”. O jogo se tornava um jogo de
movimentar as pecas em alternancia ou ndo, para os espagos vazios do tabuleiro, independente
de algum objetivo ou finalidade. O jogo terminava quando nos cansdvamos ou quando se
encerrava o hordrio.

Em um dos jogos, algumas vezes, percebia que ele movimentava apenas duas ou trés
pecas determinadas para espagos proximos a ele proprio, deslocava pecas apenas para os
espacos contiguos. Dai, eu comegava a movimentar outras pegas e a ocupar aqueles lugares
proximos dele, fazendo com que ele tivesse que mover as pecas para outros lugares diferentes.
Quando acontecia isso, ele hesitava, olhava interrogativamente para mim, demorava mais para

fazer suas jogadas, pegava minhas pecas e seguiamos o jogo.

keksk

Em outras saidas, eu peguntava para onde irfamos. Paulo dizia: “loja de discos”. Eu
supunha que ele queria ir em alguma loja de discos, mas nesses dias em que os encontros eram
pela manha, as lojas ainda ndo estavam abertas. Entdo eu sugeria outro lugar. No encontro
seguinte, quando eu refazia a pergunta, ele dizia, novamente “loja de discos”. E eu explicava
novamente que estava cedo. Eu explicava isso para ele, mas parece que ndo havia um
entendimento nesse sentido. Por fim eu dizia, entdo, que poderiamos ir. Anddvamos pela cidade,
ele perguntava pela loja de discos, eu dizia que ndo sabia onde haveria uma, e o convidava a
procurar por uma.

Por viérias vezes saiamos a procura de uma loja de discos, sem que houvesse uma aberta.
Certa vez, em outro horario, encontramos uma. Paulo se entusiasmou. A loja era bem pequena
e ele 1a procurando um filme ou um Cd, meio aleatoriamente. Eu também olhava os cds e
conversavamos sobre as capas dos filmes. Ele me mostrava uma capa e eu dizia que filme era

aquele; ou ele reconhecia e me dizia que filme era; ele perguntava se a mae iria gostar, eu dizia



que ndo sabia, que teriamos de perguntar para ela. Em outro dia, voltamos a essa loja para que
ele pudesse comprar um dvd para ele, e ele continuava a perguntar se a mae iria gostar e eu
dizia que ndo sabia, mas quem tinha que gostar era ele.

ko

Nos encontros que aconteciam na parte da manha, Paulo queria continuar a ir na loja de
discos. Disse-lhe que poderiamos ir, desde que ndo fosse naquela ja conhecida. Sugeri que
encontrdssemos outra. Fizemos vdrias saidas pela cidade, passando por vdrios lugares
diferentes, ruas diferentes. Paulo quase sempre perguntava pela loja de discos e eu dizia que
ndo sabia, mas que era uma tarefa nossa procurar por uma.

Na continuacdo dos encontros, em funcdo das saidas para procurar loja de discos,
comecamos a fazer caminhadas pelo centro da cidade. As vezes, quando ele propunha ir para
alguma praga, eu lhe dizia que estacionaria nas imedia¢Oes e caminhariamos até a praga. Nesses
passeios, ele comecgou a fazer varias perguntas enquanto caminhdvamos pela cidade: “que loja
¢ essa?”, “estd fechada?”, “e essa?”, ao que lhe explicava que tipos de lojas eram ou por que
estariam fechadas. Em outras vezes, no percurso para algum lugar, diante de uma lentidao do
transito, Paulo dizia: “crocodilo ‘pega’ esse carro ai, hein?”; ou se via algum cachorro [dos

quais ele tinha certo medo]: “crocodilo ‘pega’ esse cachorro, hein?”.

keksk

Outros momentos que me chamaram a atencao aconteceram quando estivamos nas ruas
ou parques e foram marcados por mudangas de ritmos, por exemplo, ora Paulo andava mais
rapido, ia a frente, parecendo indicar um caminho, outra ora eu indicava. Isso acontecia sem
que algum de nds se pronunciasse. Com Paulo, as vezes, acontecia dele caminhar na frente e eu
ficar alguns passos para trds, quando ele percebia a distancia, podia parar ou ndo para esperar,
mas, em algumas vezes, eu comecava a assobiar ou cantarolar, como faco comumente em outras
situacdes e Paulo comecava a cantarolar a distancia ou diminuia seu ritmo para perguntar que
musica era aquela. Em outras vezes, ele caminhava a frente, sem contato, at¢ o momento em
que tinhamos que ir embora. Eu me aproximava e dizia que era hora de ir. E o “encontro” se
fazia assim.

Outras vezes Paulo caminhava ao meu lado e comegava, deliberadamente, a esbarrar em
mim com os cotovelos e algum tempo depois, passou a fazer isso com o ombro numa espécie
de brincadeira, o que surpreendeu por suas supostas dificuldades em lidar com toques no seu
corpo, conforme foi relatado a mim no inicio do acompanhamento. Em algumas ocasidoes em

que ele se esbarrava, eu sentia um certo desequilibrio, pois estdvamos caminhando. Paulo



colocava a mao no meu como que para me apoiar ou mesmo se desculpar ou as vezes apenas
ria.

Paulo quase sempre comentava sobre personagens de filmes de herdis, principalmente,
como ja foi dito, o Hulk. Algumas vezes disse que ele préprio poderia se transformar no Hulk,
que o Hulk era um her6i, que uma mulher o ajudava, era uma parceira e companheira. As vezes
comentava sobre o personagem (ele dizia “Banner” ou “cientista maluco”) ser um cientista e
sofrer um acidente no laboratério com os raios gama.

Curiosamente, depois de algum tempo, Paulo comecou a fazer diferentes comentarios que
envolviam personagens, situagdes ou elementos de filmes, por exemplo: “essa camisa ndo serve
no Hulk!?’, “o Hulk nao faz isso!”, “por que o Hulk nao dirige?”. Isso aconteceu,
respectivamente, quando precisei ir com uma camisa social, coisa que ndo havia acontecido até
entdo; quando, em uma praga, peguei uma bola e dei um forte chute para devolvé-la para as
pessoas que jogavam na quadra e quando ele observava como eu dirigia o carro apds voltarmos
de um parque. Quando eu tentava dar prosseguimento ao assunto, Paulo passava a falar ou fazer

outras perguntas: “amanha agenda cheia” ou “amanha vocé nao vem (?!)”.

keksk

Em uma ocasido em que estdvamos presos no transito lento da cidade, ele disse: ““chama’
o crocodilo .... ‘tird’ esse carro dai!” e em vdarios outras vezes, em que passamos por pais
carregando criangas no colo, ele disse “igual comando para matar!”. As vezes, quando
passdvamos por algum carro que lhe chamava a aten¢ado pelo estilo, como um camaro ou mini
coopers, ele dizia “igual do bandido”; ou quando passdvamos por caminhonetes, vans ou
caminhoes, ele dizia “igual comando para matar”.

Outro fato interessante foi quando Paulo disse, enquanto contava insistentemente sobre
um filme que iria assistir, disse: “vou assisti filme, dublado eu entende, né Dami?”. Ele
costumava repetir essas frases quase sempre quando se tratava de falar sobre filmes e também
dizia que sua mae lhe explicava o filme, contava a histéria, dizia-lhe quem era o mocinho, o
herdi e o bandido.

Eu ndo havia prestado atencao a essas frases antes, mas iSso se tornou mais curioso numa
ocasido posterior em que sua mae, durante uma reunido que fiz com ela, me contava como ela
costumava traduzir o que Paulo tinha dificuldades de dizer. Perguntei se o que ela queria dizer
era que completava ou antecipava a frase que ele queria dizer, ao que ela respondeu que traduzia
mesmo [ela prépria usou esta expressdo: “traduzo mesmo”] dando énfase a sua propria

constatacao.



Entdo, lembrei-me das vdrias vezes que Paulo falava sobre os filmes, dizendo ou se
preocupando em dizer quem era o mocinho e o bandido, repetindo seus nomes. Lembrei-me de
quando ele dizia que era homem ou que era homem da casa. Em algumas vezes ele me
interrogava, pedindo que eu confirmasse quem ou qual ator fazia o papel de mocinho ou
bandido no filme em questdo, ou perguntava sobre algum filme que eu dissera que havia
assistido: “...é dublado para crian¢a?”. Isso me levou a pensar sobre o modo como Paulo
entendia os filmes, como entendia o préprio mundo e como entendia o que ele falava nos
encontros e ainda como ele lidava com a linguagem e como esse modo de lidar com a linguagem
aparecia em relacdo que ele fazia e o que acontecia durante os encontros.

Um fato que também chamou a atenc¢do aconteceu enquanto faziamos pintura de telas ou
desenhos. Paulo, algumas vezes, enquanto estivamos nessas atividades em siléncio, comecava
a sussurrar algo indiscernivel, talvez fosse mais um cochicho. Quando esse sussurro me chamou
a atencdo pelo fato de se repetir, perguntei-lhe o que era aquilo e ele simplesmente riu e parou
de fazé-lo. Em outras vezes em que isso aconteceu, perguntei o que ele estava dizendo, porque
o sussurro soava como frases faladas e ndo s6 como emissao de um som, mas ele apenas sorria
e voltava a desenhar ou pintar, mas em siléncio. Em uma outra ocasido estdvamos desenhando
e quando, ap6s eu tirar o embrulho de um ldpis, perguntei em voz audivel, mas para mim
mesmo: “o que eu fago com isso?”. Paulo, sem levantar os olhos de sua tarefa, disse numa voz
sussurrada, mas em volume alto, como se expirasse forcadamente o ar a0 mesmo tempo em que
falava: “joga fora”! Assustei-me com aquele fato, pois foi algo que soou estranho, e perguntei-
lhe o que era aquilo. Ele olhou para mim, riu e voltou a fazer seu desenho.

Nessa narrativa, ainda destaco os eventos em que Paulo se apresentava, fossem nas
apresentacOes musicais, em que tocava bateria, fossem as exposicdes dos quadros e desenhos
que fizemos. Quando se referia a esses eventos, ele dizia “é minha homenagem, né Dami?”, e
completava a respeito: “nao cai, nao morri...eu sou homem, né Dami?”. Esses eventos eram
ocasides que pareciam muito importantes para ele, pois alguns membros da familia e amigos se
reuniam para prestigia-lo.

Hsksk__

A seguir apresento alguns fragmentos que mostram como se davam alguns didlogos.

Estdvamos caminhando por uma praga, iriamos fazer uma atividade. Eu disse a Paulo que
terfamos que encontrar um banco para nos assentar. Ao perceber que ndo havia lugares vagos,
disse: “estd tudo ocupado”. Ele retrucou: “eu sou ‘cupado’?”. Disse-lhe: “ndo, eu disse
ocupado”. Frisei bem o ‘0’ inicial da palavra para ele perceber que eu estava dizendo que ndo

havia lugares e ndo que alguém era “culpado”, ao que ele respondeu: “igual o Banner, ‘cupado”



inocente”. Perguntei para ele o porqué do Banner ser culpado [“por que o Banner ¢é culpado?”’],
mas a conversa foi para outra direcdo, que nem mesmo registrei, mas que deu um ar de
suspensao como se nao fizesse a menor importancia para Paulo saber o que era ser considerado

culpado ou que alguém nao poderia ser, grosso modo, culpado e inocente a0 mesmo tempo.

Aok

Em outro dia, anddvamos por uma praca novamente. Eu disse - como quem quer puxar
uma conversa -: “hoje estd quente...”. Paulo respondeu: “onde?”. Eu [tentando me fazer
entender]: “aqui”. Paulo insistiu: “aqui onde?”. Respondi: “Em todo lugar, ué!”. Paulo
continuou, dessa vez dando bastante énfase a expressdo: “aonde?”. Respondi “na praga” e fiz
um movimento com os bragos tentando mostrar que o ‘aqui’ estava por todo lado. Paulo nio se
deu por satisfeito e perguntou “o que € iss0?”’, enquanto imitava o movimento que eu tinha feito
com os bracos. Respondi-lhe: “isso € toda a praca, todo o espago”! Paulo expressou-se: “ah,

meu aluno!”, e essa conversa deu-se por encerrada.

skeksk

Enquanto faziamos uma caminhada por uma praga, ouvi o canto de um pdssaro. No
instante que percebi esse som, Paulo me perguntou: “o que € isso?”’. Respondi que era um bem-
te-vi, supondo que ele tivesse ouvido o mesmo som que eu. Paulo retrucou: “dormindo?”. Eu
disse: “dormindo como? Ele nao estd cantando?”, ao que Paulo respondeu: “desmaiado”.
Continuamos a caminhar em siléncio, enquanto eu pensava se “desmaiado” queria dizer

“dormindo” e o que teria a ver com um passaro cantando.

skeksk

Certa feita, saimos de carro da casa de Paulo em direcdo a um parque da cidade, no dia
anterior havia chovido fortemente, mas no dia desse encontro o tempo estava ensolarado. Paulo
puxou conversa: “Que chuva, né Dami?!”. Respondi: “choveu muito ontem, ‘né’ Paulo, mas
hoje ndo tem mais chuva!”. Paulo olhou para fora através do para-brisa e disse: “que chuva?”.
Eu disse: “a chuva ué, a chuva que a gente ‘tava’ falando!”. Paulo se virou para outro lado e

perguntou para onde irfamos.

ks

Em uma outra ocasido, enquanto caminhdvamos pela cidade, disse a Paulo que naquele
dia ele seria responsdvel por indicar os caminhos por onde irifamos. Ele concordou e seguia um
passo a frente, conduzindo a caminhada. Depois de certo tempo, quando ja haviamos rodeado
um quarteirdo, perguntou: “para onde vocé vai?”. Respondi-lhe que ndo sabia dizer porque era
ele que estava nos guiando, e que eu iria onde ele fosse, entdo ele continuou a caminhar

novamente em volta do mesmo quarteirdo pela segunda vez.



Hokosk

Andévamos por uma praca, quando Paulo disse: “olha 0 menino”. Eu ndo vi que havia
uma pessoa passeando com o filho bem ali ao lado e perguntei: “que menino?”. Paulo, por sua
vez, perguntou: “eu sou menino?”. Eu retruquei: “vocé ¢ menino?” e ele respondeu: “Nao”. Eu
continuei a conversa: “vocé é o que?”. Paulo respondeu sem pestanejar: “Banner” e se pos a
falar, usando alguns fragmentos da histéria desse personagem, sobre como Banner havia se

acidentado no laboratério: “Banner ¢ cientista...choque... raios gama...Banner nao fala, né

Dami? ... s6 pianinho”.

skeksk

As vezes, as perguntas que ele fazia saiam fragmentadas e ele esperava alguma resposta,
mas em outras vezes, as perguntas saiam uma atras da outra, sem esperar resposta, por exemplo:

',’

“vocé vem amanha? Vai sair? Vocé pegou filme? Nao comi nada hoje!”. Depois de fazer essas
perguntas, Paulo ficava em siléncio ou passava para outro assunto, por exemplo, “onde

vamos?”’; ou “carro bonitinho”.

keksk

Nesses encontros, experimentdvamos, cartografdvamos em deriva, os lugares, os passeios
e as atividades, de modo que nao fossem tomadas por alguma rigidez. Note-se como as
atividades seguiam mais ou menos ao acaso e que passavamos de uma atividade a outra quase
que por algo aparentemente circunstancial que ocorria e que nos remetia a algo que poderia ser
feito. Por exemplo, a ideia da atividade de pintura, o “didlogo” a respeito dos nomes das ruas,
ou mesmo o fato de propormos assistir ao video que gravamos. Nesses encontros, apesar das
dificuldades em manter um assunto, entender contexto, tentdivamos manter um certo tipo de
didlogo com Paulo. Por exemplo, quanto ao video, ele fazia diferentes colocacdes sobre as
imagens e, depois, sobre ele proprio. Note-se também que nestas tentativas de didlogos,
passdvamos de uma assunto a outro sem que se finalizassem, de um personagem a outro, de um
certo entendimento para um ndo-entendido, por siléncios e passdvamos também por equivocos,
e tentdvamos experimentar esses elementos que se apresentavam nos encontros.

Numa das reunides feitas com a mae de Paulo e ele, ela nos disse das mudancas que,
segundo ela, via acontecer no filho, como ele estava falando melhor e nédo estava tao perdido
nos assuntos. O modo como ele parecia dizer frases mais completas, além disso, ela referiu-se
a um parente que teria se espantado com certo desenvolvimento ou progresso que Paulo
apresentara. Em outra oportunidade, numa das exposi¢des que fizemos junto com Paulo, esse
parente veio nos agradecer pelo trabalho que estdvamos fazendo. Segundo ele, como ele proprio

falou, “Paulo esta diferente”.



1.1.1. “Que Paulo é (seria) esse?”

A respeito dos encontros com Paulo, como ja parcialmente apresentado, a proposta do AT
era que algo fosse produzido nos préprios encontros entre acompanhado e acompanhante, isto
é, despreendermo-nos de coordenadas determinadas ou dadas de antemao, isto &, abrir-se a
experimentacdo. Nesse caso especifico, levantar um diagnéstico ou fazer um histérico da vida
de Paulo nao eram questdes que se colocavam naqueles momentos iniciais e famos nos havendo
com as dificuldades que surgiam nos encontros, como ja apontamos nos relatos.

Acrescentamos quanto a isso que, se os diagndsticos surgem como um problema explicito,
poderdo ser colocados em fung¢do da experimentacdo e, implicados, constituir-se na
experimentacio € no encontro, ndo necessariamente como roétulo, sinais e sintomas
determinados, mas trazendo modos diferentes de ver, falar e sentir, como parece ser o caso que
apresentamos. Neste concepcao, a relacdo pode se dar de modo mais experimental e variado,
afastando os “a prioris”.

Serd, entdo, a partir do modo que aquilo que se passa nos encontros nos afeta, do modo
de se haver com aquilo que afeta é que os encontros sdo constituidos, dai ndo importa,
necessariamente, qualquer diagnéstico, pois esses diagndsticos dizem respeito a territdrios
cristalizados, conceitos e conflitos determinados, significados, homogeneizados, normalizados;
referem-se a necessidades ja dadas, a obstdculos e a manejos previstos. Por isso, ndo se parte,
necessariamente, do levantamento de diagndsticos ou dados; mas parte-se daquilo que afeta e
que pode constituir um processo de desterritorializacao.

Com o decorrer dos encontros, durante algumas conversas com Paulo e com a mae dele,
em reunides marcadas por mim, e outras solicitadas por ela, surgiram algumas consideracdes a
respeito de Paulo. Essas consideracOes se fazem importantes para que se possa tragar uma
perspectiva de construgdo do trabalho no AT e desse trabalho enquanto pesquisa, conforme isso
se faca necessario. Essas consideracOes sio explicitadas a seguir.

Paulo era muito jovem quando perdeu o pai e, baseado no que ele falava nas nossas
conversas, supomos, por exemplo, que a mae lhe dizia que ele (Paulo) ja era homem ou que era
homem da casa e que poderia ajudé-la.

Colocar nos relatos a expressao “A mae”, com o peso que tem o artigo ‘A’ maiusculo,
mostra a importancia € magnitude que a mae de Paulo parece ter para com o filho e vice-versa.
Parecia-nos que ela tentava cercar Paulo por todos os lados, como se pode ver nas tentativas

dela de completar ou “traduzir” as falas dele, fosse para mim ou fosse para explicar ou decifrar



os filmes para ele. Por assim dizer, ela parecia tentar significar o mundo para Paulo. Isso
também podia ser visto no modo como ela “tomava” a palavra dele ou falava por ele quando
ele estava tendo alguma dificuldade de dizer alguma coisa, ou de se explicar ou de falar de algo
que tinhamos feito ou irfamos fazer. Vimos um pouco disso no relato do primeiro encontro.

Outro aspecto que penso ser interessante € que parece-nos certo que Paulo assistia, desde
a infancia, a muitos filmes, novelas, desenhos e séries, seja porque ele gostava e/ou também
porque era uma forma de entretenimento ou de distracdo. Certamente, alguém da familia ou a
mae, principalmente, fazia ou j4 teria feito, durante algum tempo, a funcio de contar, tentar
esclarecer, responder a questdes dele, “dar sentidos”, auxilid-lo, quando ele perguntava. Talvez
amae ou algum familiar o ajudasse a entender as histdrias que ele via na televisdo ou no cinema.

Nesse contexto, provavelmente, foi dito e explicado a ele quais eram os herdis, os
mocinhos, os bandidos, nos filmes ou seriados, a0 mesmo tempo em que ele proprio,
certamente, se confundia a respeito de quem e o que era ser mocinho ou bandido.

Em uma das reunides que tivemos, a mae de Paulo disse que, devido a correria e
necessidades de resoluc@o de problemas cotidianos, ela nao podia ensinar ou esperar que Paulo
aprendesse todas as coisas corriqueiras e cotidianas, mas necessarias, como amarrar o cadargo
do ténis, servir-se nas refeicdes, preparar o proprio alimento, escolher as préprias roupas, calgar
uma meia, etc; e, por isso, ela se adiantava e fazia ou resolvia todos esses tipos de afazeres e
tarefas. Ela disse isso quando eu lhe contei que nas atividades que eu propunha para ele, eu
tentava deixar que ele tomasse alguma iniciativa. Na ocasido, disse a ela que no AT, tentava-se
esperar ou possibilitar um outro tempo ou o “tempo dele” (de Paulo), tempo que se baseava
numa aposta ou “intuicao” de que algo diferente pudesse acontecer. Entendi, segundo o didlogo
que tivemos, que do ponto de vista dela, esse trabalho de espera seria dificil e que se eu ndo
tomasse a frente e, de certa forma, ndo me impusesse, nao sairia nada ou nao fariamos nada.

Isso deixava transparecer o modo como ele se encontrava ou estava agenciado nas
relagdes, um modo que, sem duvida, se fazia ou se fez necessario durante um bom tempo. Ela
contou como foi necessario fazer as coisas por ele, pois ela ndo podia esperar; os hordrios de
trabalho, as atividades necessdrias no dia-a-dia ndo deixavam margem para esperar, precisava-
se fazer as tarefas, as compras, os pagamentos, a arrumacdo da casa, por exemplo. Nesse
contexto, tratava-se de colocar certa ordem, instituir e fomentar habitos, de modo que as coisas
estivessem nos devidos lugares. Toda atividade deveria ser, o maximo possivel, agendada, num
horério determinado, num dia determinado, com palavras determinadas que marcariam esse dia.

Esse modo constituia uma territorialidade, o lugar e os modos de habitacdo, de estar com Paulo,



¢ marca também o fato de Paulo ser “ndo-emancipado”, segundo uma concepg¢ao ou discurso
juridico.

Como exemplo desse quadro, ela nos disse que, para Paulo acompanhar a agenda
rotineira, ou para que ele soubesse em que dia da semana estava, ela fazia associa¢des concretas
para que ele pudesse se lembrar das atividades didrias: tal dia (segunda-feira, por exemplo) era
dia do prof. “fulano”; terca, depois do almogo, era dia da ginéstica; sexta era o dia de ir a feira.
Ela disse que esse era o modo de ele guardar o dia da semana de forma concreta, associando o
que teria que ser feito naquele dia.

Ela também disse que, durante os anos, havia criado rotinas para Paulo. Segundo ela,
essas rotinas eram necessarias para que Paulo tivesse alguma direcdo e para auxilid-lo a se
organizar e também para evitar que ele ficasse muito ansioso. Para isso, certas coisas, como as
roupas e os objetos deveriam estar sempre em lugares determinados; as atividades ou os
afazeres deveriam ter seus dias e hordrios determinados e deveriam ser seguidos, de preferéncia,
sem grandes mudangas. Segundo nos pareceu, Paulo ficava ansioso com mudangas, parecia que
ndo gostava ou nao se dava bem com mudangas, talvez nao as assimilasse bem. Aqui vemos a
presenca de um discurso médico, psicolégico e pedagdgico que prescreve um tipo de rotina e
habitos para facilitar aprendizagens e adequar comportamentos; discursos e praticas que
marcam um modo de ver e organizar o mundo ou os territérios. Podemos dizer que temos
constituido ai, um discurso “d’A mae”. Discurso que perpassa, também, a escola, os hospitais,
as relacOes familiares e a igreja. Isto €, ndo € o discurso e a pritica de uma pessoa, mas 0s
dizeres e as praticas sobre certa ordem das coisas, segundo o discurso médico-psico-
pedagdgico.

Interessante dizer que, em uma ocasido, quando eu disse para a mae sobre a atividade de
fazer um filme, ela disse que poderiamos fazer isso, mas ela sabia que, visto que ele ja tinha
certa idade, ele ndo aprenderia nada de novo. Interessante também dizer que, em determinada
ocasido, na casa de Paulo ele “contou” a mae sobre um céo pelo qual passamos na rua e do qual,
inicialmente, teve muito medo. Para a mae, ele apenas disse: “¢ bonitinho, o cachorro, né?”.
Como me pareceu, pela expressdo que fez, que ela ndo havia entendido, eu expliquei o fato.
Entdo, a mae mencionou um filme que, nas palavras dela, mostrava a boa relagdo que as pessoas
autistas tinham com caes. Essa foi a primeira e a Unica referéncia, embora indireta, que ela fez

sobre as dificuldades do filho.

1.1.2. Descolamentos-deslocamentos



Como vimos nos relatos, no decorrer dos encontros, percebemos o aparecimento de
algumas mudangas que apontavam para um possivel questionamento que o préprio Paulo
comecou a fazer sobre o que outrora ele repetia mecanicamente ou sobre o que repetiamos nos
encontros; e notamos, também, o aparecimento de novas questdes e a utilizacdo de expressdes
diferentes.

Nesse contexto, as perguntas que Paulo incialmente fazia, e que remetiam a filmes e
desenhos, comecaram a se estender, de algum modo, para questdes pessoais que pareciam
questionar aquilo que lhe tinha sido afirmado em outros momentos, por sua mae, irmaos e
mesmo em nossas conversas no AT. Nesses questionamentos, Paulo comecou, nos seus dizeres,
nas suas questdes, a misturar elementos de filmes e de desenhos animados para compor seus
questionamentos, para fazer outros questionamentos, assim como para compor respostas aos
seus proprios questionamentos. Consideramos que, por isso, Paulo descolava-se e deslocava-
se, de alguma maneira, daquilo que era repetido e habitual.

Como foi dito na introdugao, a proposta de pesquisa estd transversalizada pelas questdes
a respeito da experimentacdo e da linguagem que nos toma no AT a partir dos encontros com
Paulo, como mostrado nos fragmentos dos relatos.

Nos encontros, a partir dos descolamentos e deslocamentos, considerdvamos, num
primeiro momento, que a experimentacdo nos colocava uma dimensiao em que era necessario
considerar a linguagem justamente por ela atravessar os encontros € se tornar um ponto de
problematizacdo e, por isso, colocar questdes para 0s encontros, pois nos parecia que a
linguagem, em seus descolamentos e deslocamentos, ultrapassava um formato do que
considerdvamos um discurso, ou um didlogo, uma comunica¢ido ou uma interagao.

O que nos colocava em questdo era como poderiamos experimentar um modo de fazer
clinica e experimentar a linguagem com Paulo para além de uma concepg¢do psicoldgica ou
psicoterapéutica, e, em funcdo disso, o que poderia estar implicando e ser implicado pelas
mudancas que estavam acontecendo nos modos do acompanhado se expressar; o que estaria
acontecendo em relacdo as questdes que ele comegou a fazer e pelas questdes que a mae dele
nos fez [“de onde saiu esse desejo?”’]. O que ela via de diferente que nao tinha visto antes?
Além disso, nos chamou a atenc¢ao o fato de ela ter dito que fazia as “traducdes” do que Paulo
tentava dizer. Sendo assim, o que estava acontecendo que nao cabia mais na “tradu¢do” que a
mae estava acostumada a fazer? Pensdvamos também como as “tradu¢des maternantes”
estariam reverberando naquilo que ele tentava dizer ou na sua forma de sentir e ver suas relagoes

com o mundo, com o que lhe acontecia ou que ja havia acontecido.



Os encontros em que, as vezes, parecia que nos entendiamos e os desencontros em que,
na maioria das vezes, parecia que ndo nos entendiamos, nos fornecem as questdes que nos levam
a filosofia de Deleuze e Guattari, como intercessores, € a seus interlocutores que, por sua vez,
podem nos fornecer elementos para um territdrio de filosofia a ser cartografado. Isso quer dizer
que vamos tracar um plano tedrico com as pistas conceituais que possam consistir na
experimentacdo com Paulo e seus modos de pensar, sentir, falar, agir.

Foi fazendo interlocucdo com o territério filoséfico que, num primeiro momento,
propomos a clinica do acompanhamento e, num segundo momento, problematizamos as
questdes que apareciam no AT apresentado. Todavia, foi problematizando as questdes em
fun¢do dos entendidos e desentendidos, dos equivocos e ndo sentidos no AT é que também
sentimos a necessidade de nos voltar aos estudos linguisticos para atravessar territérios e, com
isso, cartografar as ampliacdes e os limites que cada uma dessas dreas pode implicar.

Nesse percurso, entrar no Programa de pds-graduacdo em Estudos Linguisticos foi
importante pois possibilitou introduzir, conhecer, ampliar a dimensao que a abordagem lingua
ou linguagem exige em seus diversos aspectos, principalmente como discurso e enunciacao.
Desse modo, podemos entender a complexidade e a importancia dos Estudos linguisticos na
discussao, na acdo, na intervencao e no conceito de interpretagdo presentes na pratica clinica.

De antemao, contentamo-nos em dizer que cada um destes campos, filosofia, linguistica,
andlise de discurso, levantam suas préprias questdes e problemas, e tém seus meios para
resolvé-los; no entanto, transversalizar esses elementos em fungdo de questoes “de fora”, podem
mover seus territérios para além dos seus proprios limites, para além dos seus préprios
conceitos. Consideramos que, na composi¢ao da tese, essas questoes de “fora” podem ser as
questdes que surgem nos encontros no AT com Paulo.

Nos atravessamentos entre esses campos, parece-nos que os estudos linguisticos avancam
na compreensao de um campo cientifico da lingua e da linguagem para além da psicologia, da
filosofia analitica, das formalizagGes gramaticais, da mera consideracdo da linguagem como
instrumento, ou como representacdo de objetos concretos. A linguistica também parece
contemplar e privilegiar um uso convencional, socializado, “normal”, “normatizado” da lingua.
Dito de outro modo, ela tem como referéncia o que € “normal”, racional, o “uso” da maioria,
os sentidos variados, mas estabilizados, o que tende, de certa forma, a tornar-se ou buscar uma
homogeneizagdo, o que ndo poderia ser diferente, haja vista a sua constitui¢do como ciéncia e
os problemas que sao colocados para a drea a partir dai. Esses parametros € que ddo o seu limite.

A anélise de discurso, deslocando-se da linguistica que tem certa pretensdao enquanto

ciéncia, apresenta para os estudos da linguagem e do discurso a sua ampliacdo e o seu limite a



partir de suas préprias questdes e problemas que se coloca. Nesse aspecto, temos, por exemplo,
uma linha da andlise de discurso que se amplia e se aproxima da psicandlise, da interlocu¢cao
com Foucault, considerando vérios conceitos, entre os quais destacamos o de enunciagdo,
discursividade, sujeito cindido, sujeito do inconsciente e processos de subjetivacao.

Pensamos que esses elementos podem nos ajudar a problematizar os encontros no AT e a
fazer uma interlocuc¢do com a filosofia de Deleuze-Guattari, fazer atravessamentos possiveis,
que podem fazer mover ambos os campos. O ponto de tangéncia desses atravessamentos
possiveis pode ser reforcado pela afinidade entre as producdes conceituais de Deleuze e
Foucault, pelo conceito de inconsciente maquinico declaradamente inspirado da psicandlise,
como veremos. Dai, talvez, pudéssemos pensar nao numa andlise de discurso propriamente dita,
mas numa cartografia dos processos de desterritorializacdo, levando em conta a
experimentacdo, o inconsciente maquinico desejante e os agenciamentos coletivos de
enunciagao.

Nesses atravessamentos, debrucamo-nos sobre os temas da linguagem, da enunciagdo, do
enunciado, da subjetividade, do discurso, do inconsciente, a fim de problematizar zonas de
aproximacao com aquilo que os encontros no AT provocaram ou provocam. O que nos interessa
€ o que esses elementos possuem e possibilitam em termos de um acolhimento a
indeterminacao, aos deslocamentos, ao desejo, ao inusitado ou ao ineditismo dos encontros no
AT.

Apresentaremos na proxima secdo, alguns aspectos desses territérios, no qual destacamos
a filosofia de Deleuze e Guattari. Eles serdo o ponto de contdgio, os intercessores de um
territorio filos6fico para mostrar o que nos ajuda a pensar ou problematizar os encontros no AT,
as questdes sobre linguagem que nos afetam nos encontros com Paulo, seja pela repeti¢do,
variacdo, ndo entendidos, equivocos, assim como problematizar como a clinica e a
experimentacdo pode se constituir com esses elementos que dizem respeito, de certo modo, a
linguagem.

Nessa composi¢do do plano de conceitos talvez possamos dizer que Paulo ndo se reduz a
uma pessoa que tem aqui seus dizeres analisados, nem se reduz ao nome dado aos efeitos de
uma experimentacdo, mas € também um intercessor, através do qual, problematizaremos a
linguagem no AT, para a invencao e a criacdo de um modo de fazer clinica no AT que leve em

conta uma certa dimensdo da linguagem.

1.2. Territérios de filosofia, de linguagem e de clinica



Como foi dito, pautamos os encontros € a pesquisa numa transversalidade entre um certo
territorio de filosofia, da clinica do AT e dos estudos linguisticos na perspectiva daquilo que os
aproxima e os distancia. Dizer ‘territério de filosofia’ ndo significa que o territério pertence a
filosofia, mas que ele se constitui por autores, problemas e questdes que vemos presentes na
filosofia e que podem implicar e serem implicados pela clinica e pelos estudos linguisticos.

Este territério filoséfico constitui-se por uma linha tortuosa que vai de Espinosa a
Nietzsche, passa por Foucault e por Deleuze-Guattari e alguns de seus interlocutores. Esse
territério compde uma concepg¢ao de filosofia que serd caracterizado a seguir, ainda que de
modo informativo. Nesta caracterizacdo, daremos um destaque significativamente maior a
Deleuze-Guattari pois foi a partir da esquizoandlise que comegamos a pensar um modo de fazer
clinica. Assim, a filosofia compde, também, o “objeto” da pesquisa em sua cartografia ou
percurso. Também considerarmos que Deleuze-Guattari sdo um ponto de contigio de uma
concepcdo filoséfica que prima pela diferenca e pelo acontecimento, e, por isso, contribuem
para pensar modos diferentes de se fazer clinica.

Neste secdo, apesar do seu cardter informativo, serd possivel apontar e propor a
implicacdo da filosofia na clinica do AT, na pesquisa e nos estudos da linguagem e discurso,
assim como levantar as pistas ou os marcadores conceituais que nos ajudaram a forjar as linhas
que nos fornecerdo condi¢des para pensar a experimentacio e a linguagem.

O que nos interessa ao implicar esses territdrios € o caminho que tragamos e percorremos
em funcdo dos encontros no AT e ndo a investigacdo filoséfica exaustiva e completa de
Deleuze-Guattari ou de outro filésofo pautado, nem mesmo interessa fazer alguma verificagao
da legitimidade da filosofia ou se o que eles dizem estd certo ou errado. Interessa a cartografia
e a interlocucdo produzida com a filosofia e como isso funciona para a pesquisa como
cartografia.

Os apontamentos feitos neste capitulo poderdo dar uma nocao da implicacido da escolha
dos filésofos, assim como também demarcardo o territério de problematizacdes e de questdes
levantadas na pesquisa, em funcdo dos problemas que colocamos e pelos quais somos tomados
no percurso da pesquisa. Poder-se-4 ver desenhar também, de antem@o, um posicionamento em
relacdo ao campo dos estudos da linguistica e/ou da linguagem.

Adiantamos que, para os conceitos sobre a linguistica e/ou linguagem, abordagem que
serd feita na proxima se¢do, consideramos o territério filos6fico em aproximagdo e
deslocamento dos tedricos da Linguistica ou dos estudos discursivos, primeiro porque foi e € a
partir da filosofia que comecei a pensar a minha pratica no AT e comecei a articular a

experimentacao num primeiro momento. Em segundo lugar, Deleuze e Guattari propdem uma



problematiza¢do em relagcdo as questdes sobre linguagem e/ou linguistica que implicam e estao
implicadas em seu horizonte filos6fico, como veremos no decorrer da tese. Além disso, a
filosofia e a ci€ncia - nesse caso, a linguistica como ciéncia da lingua, da linguagem, do discurso
ou mesmo do signo -, ndo estdo separados como geralmente se considera, ou seja, os estudos
da linguagem, do discurso e a filosofia ndo estdo necessariamente separados, prova disso € a
influéncia de filésofos como Foucault, Pecheux, Bakhtin, Althusser, Heidegger; e,
acrescentamos aqui, a influéncia de Nietzsche, como ja dissemos, e de Deleuze e Guattari.

Por esses motivos, nada mais proprio do que buscar nos autores de referéncia e no
territério de filosofia, o que eles propdem sobre a linguistica-linguagem, sobre o discurso e a
enunciacdo. Nao se trata de buscar conceitos na filosofia e aplica-los a clinica ou aos estudos
linguisticos, porque, como ja dissemos, concebemos que a filosofia ndo estd separada nem das
ciéncias e nem das artes; assim como também nao estd separada da clinica ou da politica. Entao
nao é uma questao de aplica¢do, mas de implicac¢do/transversalizagdo ou atravessamento.

Neste contexto é que se tornou importante, para o percurso da pesquisa, a entrada no
Programa de pds-graduacdo em Estudos Linguisticos, pois isso possibilitou introduzir,
conhecer, ampliar a dimensao que o conceito de lingua e/ou linguagem exige em seus diversos
aspectos, principalmente como discurso e enunciagdo. Isso ndo significa que dominamos esses
conceitos, mas que esperamos, no minimo, poder articular as problematizacdes da pesquisa com
eles. Desse modo, poderemos entender a complexidade e a importancia dos Estudos linguisticos
na discussdo, na acdo, na intervengao e na interpretagdo presentes na pratica clinica.

Nessa elaboracdo, consideramos que as dreas da Filosofia e da Linguistica se relacionam
em transversalidade, isto é, podem se atravessar uma na outra. Nesse sentido, concordamos com
Koyré? quando disse que as ciéncias teriam perdido mais do que ganhado quando pretenderam
separar-se da filosofia. Diria, entdo, que, neste trabalho, tentamos compor com a filosofia de
Deleuze e Guattari, com as producdes sobre clinica e critica, ndo reduzida a uma disciplina
académica, mas como produtora de conceitos. Além disso ou por isso mesmo, e talvez o mais
importante, € que Deleuze e Guattari se ocupam, de modo geral, em compor seus conceitos em
proximidade e distanciamento com questdes sobre a linguagem, a lingua e a literatura, e, por
isso mesmo, penso que pode haver contribuicdes, no sentido de atravessamento ou
transversalidade desses filosofos para pensar os estudos linguisticos.

Como dissemos, neste capitulo, introduziremos o pensamento dos autores que serao

nossos intercessores € as referéncias tedricas que implicam os encontros. Isso terd um cardter

23 Alexandre Koyré (1892-1964) foi um filsofo francés de origem russa, que escreveu sobre histéria e filosofia
da ciéncia.



informativo em que apontarei caracteristicas gerais das propostas conceituais, a articulacdo com
a psicandlise, a interlocu¢do com Foucault, que é um autor importante para os estudos
discursivos. Essa introdugdo serd feita a fim de esbogar algumas ideias-chave que delineiam a
pesquisa. A abordagem mais articulada ficard para o momento em que abordarmos as
conceitualizagdes a partir da secdo 1.3.

Para iniciar, podemos dizer que Deleuze (1925-1995) é um filésofo contemporineo;
alguns diriam que ele é pds-estruturalista, um filésofo da pés-modernidade e outros diriam que
ele € um estruturalista dissidente. Lyotard e Derrida disseram que Deleuze construiu sua obra
“a margem da elaboracdo, da convulsdo e da superacdo do estruturalismo e que sua obra €
inclassificavel**.

Sobre Félix Guattari (1930 — 1992), pode-se dizer que ele foi um militante politico,
precursor dos movimentos antimanicomiais, € que circulava pelas ciéncias sociais, pela
psicandlise, participando dos semindrios de Lacan, além de fazer incursdes pela filosofia.

Guattari trabalhou durante um longo tempo em La Borde, participando da implantacdo de
uma clinica “nd3o como as outras”, como ele proprio disse. Nessa clinica, o trabalho com as
psicoses foi fundamental para que ele visse que a relacdo do psicético com o mundo era uma
relagcdo diferente e ndo de estranheza ou de violéncia. O trabalho nessa clinica foi importante
para que ele elaborasse o conceito de transversalidade para romper com a serialidade; e pudesse
pensar as relacdes dos individuos e grupos a partir de uma perspectiva ética e ndo mais
tecnocratica (GUATTARI, 2012). Guattari também participou de alguns semindrios de Lacan
e foi analisado por este psicanalista, até a ruptura que aconteceu posteriormente (DOSSE,
2010).

Deleuze e Guattari produziram juntos algumas obras que sdo marcas de um pensamento
inquieto, inquietante e incomodado quanto ao que se passa no mundo em relagdo a filosofia, a
ciéncia, a clinica e a politica; como prova disso, uma de suas obras de destaque € o livro O Anti-
édipo, que surgiu como resultado dos movimentos contestatorios de maio de 1968 na Franca e
mostra uma producao de conceitos atrelada a critica, a politica, a ética e a clinica.

Para destacar o contexto geral da producdo tedrica e atuagdo dos autores, pode-se ainda
dizer que, no movimento antimanicomial franc€s, as experi€ncias antimanicomiais da clinica

de La Borde tiveram a participagdo direta de Félix Guattari e que Deleuze participou dos

24 Jean-Francois Lyotard e Jacques Derrida no elogio fiinebre a Deleuze, por ocasido de sua morte. Esse elogio foi
publicado nas paginas do Liberation em 1995 e constou na ‘Caderno Mais’ da Folha de Sdo Paulo em Novembro
de 1995. Recuperado da internet http://wwwl.folha.uol.com.br/fsp/1995/11/09/ilustrada/25.html 13/03/18.
23:00h.



http://www1.folha.uol.com.br/fsp/1995/11/09/ilustrada/25.html%2013/03/18

movimentos de contestacdo de maio de 1968. Esses movimentos tém suas relacdes e
atravessamentos reciprocos. Apontar isso, no contexto da pesquisa, torna-se interessante pois,
como dissemos, o AT pode, ou deveria, como pensamos, de um ponto de vista clinico politico,
ser colocado sob a perspectiva da luta antimanicomial. Por isso esses autores podem referenciar
e referenciam um fazer que esta alinhavado por essa proposta antimanicomial.

No contexto histérico-filoséfico, pode-se dizer que Deleuze e Guattari propde uma
oposi¢ao a certa tradicdo do pensamento ocidental, e com esse intuito faz referéncias e compde
sua filosofia com pensadores tais como Espinosa, Nietzsche, Foucault, Proust, Kafka e Bergson,
entre outros, assim como também produz e cria conceitos utilizando-se do cinema, das ciéncias,
da psicandlise, das artes e da literatura. Chama nossa aten¢do a aproximacdo que Deleuze e
Guattari fazem com a psicandlise, assim como fazem também um certo distanciamento, € como
esse movimento de aproximagao e distanciamento influenciou decisivamente suas obras e seus
conceitos, como veremos mais a frente.

E interessante frisar que em cada um desses autores e dreas com os quais Deleuze e
Guattari se articulam, eles se deparam com algo que os faz pensar. “Pega-se” ou “toma-se
emprestado” - o método poderia ser chamado pick-up, connect-cut como Deleuze préprio diz -
, 0 que em determinado autor lhes atrai; entdo propdem uma mudanga, faz-se uma inversao,
subtrai-se ou subverte-se, para, assim, criarem seus proprios conceitos e para a producao de um
outro pensamento. Contudo, isso ndo € feito de modo gratuito e ndo € feito de maneira direta
ou por aplicagdo. Ao contrario, € feito, no minimo, a0 modo de um rizoma e implica um esfor¢o
de criacdo necessdrio quando se é forcado a pensar diante de algo que nos espanta. Neste
trabalho, nossos objetivos ndo incluem mostrar, necessariamente, o modo de criacdo do
filésofo, mas, ele se faz marcar aqui por constituir as caracteristicas da cartografia, como
Veremos.

Como exemplo desse “método”, vemos que, em relacdo a psicandlise, temos os conceitos
de inconsciente, objetos parciais, instinto, pulsdo; em relacdo a Foucault, temos a producdo do
conceito de agenciamento; em relagdo a filosofia de Bergson, temos a influéncia dos conceitos
de intuicdo, de tempo e de duragdo; corpo e afeto sdo tomados a partir de Espinosa; enquanto
que, em relagdo a Nietzsche, temos os conceitos de for¢a e poténcia ou vontade de poténcia;
em relacdo a Hjelmslev, temos os conceitos de substincia, forma, contetido e de expressao.
Temos nas articulacdes com a literatura, por exemplo, em Proust e Kafka, os conceitos de
agenciamento, de signos, de literatura menor e/ou lingua menor.

Sobre a filosofia de Deleuze-Guattari ainda podemos dizer que ela € um exercicio do

pensamento, que se opde a uma imagem tradicional do pensamento que a prépria filosofia de



tradicdo hegemonica (neo)platonista e também outras dreas do conhecimento erigiram para
submeté-lo, colmaté-lo e impedi-lo de funcionar.

Para Deleuze e Guattari, a tradi¢do filoséfica e cientifica teriam erigido uma concepcao
de um pensamento capaz de julgar, de buscar a verdade, de pensar sobre si mesmo, refletir e
alcancar o bom sentido ou o senso comum; um pensamento capaz de exercer dominio sobre as
paixdes, sobre o corpo ou de refletir sobre si, encontrar ou fornecer a paz e o conforto nas
recogni¢des, representacdes e conceitos, a fim de compreender o ser, formar sinteses e organizar
a vida; um pensamento consciente que pressupde e se forma a partir de uma harmonia das
faculdades da mente e/ou da linguagem; um pensamento que poderia ser representado ou
discursivisado, enquanto sistema de representacdes, que poderia exercer certo dominio ou
impor uma formatacdo; um pensamento que estaria em dicotomia com o corpo € com a
linguagem. Entretanto, para esses fil6sofos, o pensamento € o que escapa, por todos os lados,
dessas armadilhas do (re)conhecimento ou da representacdo (DELEUZE; PARNET, 1998).

Deleuze pretende compor com um pensamento que, mesmo em funcdo de uma forma que
pretenda se impor necessariamente ou nao sobre ele (sobre o pensamento), haverd,
impreterivelmente, um resto, isto é, o impensavel no préprio pensamento, algo de irredutivel a
representacao e a simbolizag¢do. Nesse sentido, a filosofia aqui rompe com a concepg¢ao que diz
que pensar € formar representacdes. Segundo tal conceito, o pensamento seria um exercicio
natural, discursivo e conceitual. Essa € uma heranca do pensamento neo-platdnico-moderno.
Mas, para Deleuze e Guattari, o pensamento ndo € e nao estd dado, nem mesmo como massa
informe submetida a uma lingua-sistema, como vemos em Saussure.

Para o fil6sofo, filosofar ou pensar € inventar ou criar conceitos que escapem, que facam
furos por todos os lados e que provoquem deslizamentos. E nesse sentido que, para Deleuze e
Guattari, o pensamento, ao invés de pressupor uma harmonia cognitiva das faculdades do
pensamento, da imagina¢do, ou uma certa harmonia com a lingua como sistema, pressupde uma
guerra; e, ao invés de uma harmonia do homem com suas faculdades, o pensamento é um
embate intensivo. Outra caracteristica marcante do pensamento de Deleuze e Guattari € a
inseparabilidade entre pensamento e linguagem; pensamento e corpo, corpo € linguagem. Isso
nao significa que eles sejam indistintos, mas que, cada qual pressupde o outro reciprocamente
no embate em que sdo tomados, em que cada qual leva o outro ao seu limite.

Outra caracteristica importante € que, no seu projeto filosofico, Deleuze se coloca contra
a mistificacdo e a ilusdo do negativo presente numa certa tradicio que fundamenta o
pensamento ocidental. Nesse sentido, ele se opde, principalmente, a0 pensamento embasado no

viés de uma leitura possivel da dialética hegeliana (provavelmente a leitura que Kojéve faz de



Hegel, que teve certo predominio na Franca daquela época, que é também a leitura que Lacan
teria de Hegel). Estes elementos - o negativo e a dialética, mais precisamente, o papel do
negativo na dialética -, seriam, segundo Deleuze, o motivo pelo qual a diferenca, no pensamento
ocidental, estaria submetida a identidade e a semelhangca. A maxima: ‘um é o que o outro nao
¢’, exemplificaria essa submissdo. O negativo, nesta perspectiva, é a presenca eficiente da razio
e seus julgamentos sobre a diferenca ou sobre os diferentes modos de agir, pensar e sentir. O
negativo € também, de outra maneira, a continuacio da religido e a efetuacdo das ilusdes da
Razdo como instancia de transcendéncia, e, por assim dizer, o lugar da Moral ou da moralidade.

Na proposta de fazer a reversdo do platonismo em alianca com o pensamento de
Nietzsche, Deleuze encontra um modo de livrar a diferencga do julgo da identidade e semelhanca
que, por um lado, subsidia o pensamento ocidental em sua hegemonia e, por outro, fundamenta
o modo de vida ocidental cristdo-neoplatdnico. Deleuze procura romper com a ideia de
elementos ou forcas transcendentes que dariam os valores universais a vida, e, segundo uma
verdade fruto de valoragdes, ditariam as verdades, as normas e as leis; ele procura romper com
um modo de pensar também pautado pela tradicdo da lei romana e pelo cristianismo. De outro
modo, ele procura romper com os paradigmas que apresentam ‘O’ Deus, ‘A’ razdo, ‘O’
absoluto, ‘O’ simbdlico, ‘A Nagdo’, ‘A’ Histéria, ‘A’ Ideologia, ‘O’ Estado, ‘O’ Social, ‘A’
filosofia, ‘O’ Sujeito e ‘A’ Ciéncia, ‘A’ Cultura, ‘A’ Historia como instancias que determinam
ou julgam os modos de viver, de falar, de sentir, de pensar, de existir e apagam, desprezam ou
colmatam as diferencas, as singularidades, as rupturas, em nome de algo supostamente maior,
superior ou absoluto. Para além de hegemonias ou das diferencas colmatadas, os autores querem
afirmar, entre outras coisas, o trdgico, a heterogeneidade, a multiplicidade, os devires, as
rupturas e a diferenca enquanto tal.

Deleuze propde, entdo, uma filosofia que afirma, nos passos de Spinoza e Nietzsche, a
diferenca enquanto diferenca. Diferenca radical que ndo pode ser submetida a identidade ou
semelhanca. Acrescentamos, nesse sentido, que Deleuze propde uma filosofia das
multiplicidades heterogéneas a fim de romper com o paradigma hegemodnico predominante
fundada numa teoria do Uno e do Multiplo.

No contexto dos seus engajamentos com a politica, filosofia, clinica e arte, Deleuze e
Guattari querem se afastar e romper com o que diminui e nega a vida. Eles procuram romper
com a ideia de um homem ou de um mundo preso a ideais a serem alcancados por meio de
algum tipo de progresso, de evolucdo ou de desenvolvimento. Inclusive, por causa disso, foram
acusados de se colocarem contra um certo humanismo e o conceito vigente de homem como

padrao e modelo da sociedade.



Nesse tarefa de romper com a tradi¢cdo, pode-se dizer, ainda, que Deleuze e Guattari dao
primazia ao informe, a matéria, as forcas, aos fluxos, aos processos, a metaestabilidade, ao caos,
aos movimentos e aos devires, ao invés das formas, do equilibrio, da estabilidade, da ordem,
dos significados, do imével ou do ser. Isto também j4 nos aponta para um distanciamento da
fenomenologia.

Na tarefa de pensar a diferenca, ao invés de olharem para as transcendéncias superiores e
intocdveis, eles olham para as relagdes locais, o cotidiano, as varia¢des, os saberes locais, as
singularidades, ou seja, para aquilo que é ou foi considerado menor, imperceptivel,
inconsistente ou inadequado em relacdo a objetivos supostamente maiores, universais, ja
definidos e postos de antemao ou definitivamente.

Dito isto, assinalamos que nao € o caso dizer que fazem uma simples oposicdo, ou apenas
tomam partido de um lado em favor de outro modelo; ndo se pode dizer que a proposta dos
autores se reduza a uma questdo de quantidade e tamanho; dominantes e dominados; maiorias
ou minorias; origens e finalidades. Estes filésofos querem romper com as dicotomias ou
separagdes que podem ser vistas, nas ciéncias em geral, entre social e individual; consciente e
inconsciente; bem e mal; homem e natureza; corpo € mente; linguagem e pensamento; e, com
esse intuito, eles querem inaugurar um modo de pensamento que € intensidade e se passa por
entre as intensidades, os afetos, as relagdes e os devires. Para os autores, entdo, niao h4,
necessariamente, dicotomias, mas sim relagdes, movimentos, deslocamentos, passagens,
coexisténcias e simultaneidades.

Importante dessa elaboragao filosofica é destacar que, para Deleuze e Guattari, 0o homem
nao estd separado da natureza. Nao hd separacio entre a natureza e o homem, ou, de modo mais
especifico ao tema do trabalho, ndo ha separacio entre natureza e linguagem ou lingua, entre
natureza e pensamento, ou entre natural e artificial. A natureza é compreendida como produtora
de diferencgas, € o que se produz nela e por ela. O que € criado, inventado ou feito - os modos
de viver, seus artificios, suas relagdes, a lingua, o pensamento -, é parte, ou modos da natureza.
De outro modo, a suposta separagdo ou supera¢cdo da natureza seria fruto de uma mistificacdo
(mais uma das ilusdes da Razdo) que pretenderia levar o homem - o homem da religido (o
homem criado e privilegiado por Deus), ou 0 homem racional ou homem de cultura (0 homem
que supera a natureza e€/ou supera sua natureza animal, inclusive bioldgica), que através do
intelecto ou da religido, da lingua, da linguagem ou da razao, se impde, supera ou se separa da
natureza. Este homem, dominante e, as vezes, dominado, também estaria lutando contra ou

usando a natureza para suas supostas finalidades humanas e pretensamente superiores.



Em relacdo ao trabalho de Deleuze em composicdo com Guattari, ainda é importante
sublinhar a importancia fundamental de Guattari no pensamento de Deleuze e vice-versa,
principalmente a respeito da psicandlise, como pode ser visto no livro O anti-édipo e também
nas produgdes posteriores. Por esse motivo, Guattari é também um autor presente nesse
territdrio filos6fico, um interlocutor com o qual irei trabalhar e, embora algumas vezes, faremos
referéncias apenas a um ou ao outro, ficam subentendidas as influéncias e as contribuicdes
reciprocas.

No contexto das producdes desses autores, principalmente no livro O Anti-édipo, Deleuze
e Guattari fazem uma interlocucdo e um embate com a psicandlise e, embora as divergéncias —
pode-se notar que por um lado eles criticam um certo Lacanismo, entendido como uma
ortodoxia que se formara entorno desse psicanalista, mas, por outro, fazem elogios a um certo
Lacan criador (DELEUZE, 2010a).

Em relagdo a psicanélise, e € isso que a torna presente neste trabalho, considero que esses
autores ddo um outro estatuto ao inconsciente, elaborado a partir de Freud e Lacan. Pode-se
dizer que eles propdem um inconsciente esquizo, uma anélise esquizo do inconsciente, enfim,
uma esquizoandlise. Esta se compde por uma concepgao ética, estética e politica no que diz
respeito a clinica e aos modos de se haver com o inconsciente. Nesse sentido, falar em
psicandlise se torna convidativo pela influéncia que ela tem no pensamento dos autores e pela
contribuicdo que ela traz a minha pratica no AT quando penso os modos de estar com o outro,
o modo de escuta e também os modos de fazer laco, como serd mostrado posteriormente neste
trabalho.

Podemos apontar, entre outras, as referéncias dessa relacdo de Deleuze e Guattari com a
psicandlise, e por tabela, também a referéncia para esta tese. Por exemplo, no conceito de
inconsciente esquizoanalitico das maquinas desejantes e de corpo sem Orgdos, hd certa
inspiracdo da teoria freudiana das pulsdes, assim como podemos ver influéncias do conceito de
objetos parciais.

Alguns psicanalistas ddo testemunho das contribuicdes de Deleuze e Guattari para a
psicandlise e para os seus proprios trabalhos. A psicanalista J6 Gondar (2009), por exemplo,
escreve que deve-se tomar Deleuze por aquilo que ele pode contribuir para a psicandlise, numa
relagdo de cooperacdo. A autora ainda afirma que Deleuze se opde a representagdo e ao
negativo, que ndo seriam fundamentais na psicandlise, mas sim na ldgica dialética de Hegel,
isto €, Deleuze estaria atacando Hegel (o Hegel da leitura de Kojeve) e ndo, necessariamente, a

psicandlise, mas esta, naquela ocasido, por sua vez, estaria flertando com um certo



hegelianismo. Gondar (2009) afirma que esse flerte pode ser questionado e que a leitura dessa
perspectiva seria datada, embora possivel de ser feita.

Essa autora ainda diz que Deleuze acrescenta algo a psicanalise “quando a atravessa,
pensando o desejo, o inconsciente e a subjetividade ao seu proprio modo” (GONDAR, 2009,
p-64), ndo necessariamente fazendo convergéncia, mas colaborando de maneira perturbadora.
A autora relata, para exemplificar, que, no seu trabalho, ela se utiliza dos conceitos de
menor/maior, de linha de fuga e devir.

J4 a psicanalista francesa Monique David-Menard (2014) diz que as formulagdes de
Deleuze sobre a arte e a filosofia acompanham o trabalho dela de andlise com alguns pacientes
no sentido dela se manter, de modo original e audacioso, préxima do inaudivel, do informe e
do impensdvel. Para essa analista, “a utilidade do pensamento de Deleuze e de Guattari,
malgrado sua polémica com a psicandlise, s6 pode se desenhar se descrevermos primeiramente
a funcdo de um tempo de desespero nesses tratamentos.” (DAVID-MENARD, 2005). Nesse
caso, ela estd se referindo ao trabalho com psicéticos. O desespero que ela evoca refere-se ao
esgotamento da fala que se perde nas frases ou a um fracasso das frases e a entrada de um
siléncio prolongado e com isso, a inutilidade para uma interpretacdo dos elementos relatados.
Consideramos, entretanto, que isso ndo ocorra s6 nos trabalhos com psicéticos.

Por sua vez, Palombini (2007), ao falar a respeito da teoria clinica na produ¢ao de um
dispositivo para o Acompanhamento Terapéutico, trabalha a partir de Deleuze-Guattari, Lacan
e Winnicott como possibilidades para se encontrar conceitos para operar a clinica. A autora
destaca, como algo que poderia unir esses autores, o conceito de subjetividade constituido na
alteridade, uma subjetividade nao transparente a si mesma, que nao se aprende totalmente por
algum saber e que guarda uma dimensao inconsciente de resisténcia, que nao se pode capturar.

De modo geral, Deleuze e Guattari retomam, indagam e reelaboram os conceitos de
inconsciente e de desejo, deslocando-os da relagdo com os paradigmas da representacdo e da
identidade que, de alguma forma, ainda persistiriam na psicandlise ou em certa leitura
psicanalitica. Isto €, eles tomam o0s conceitos psicanaliticos em funcio da oposicao que fazem
ao pensamento hegemonico ocidental. Nesse sentido, principalmente, o inconsciente e o desejo
devem estar desvinculados de toda forma de interioridade e devem ser entendidos em fungdo
de um carater produtivo e imanente da realidade e da diferenca.

No que tange ao inconsciente, ainda destacaremos aqui, pela relevancia para o trabalho,
que Deleuze e Guattari (2010) fazem uma certa retomada do inconsciente a partir da primeira
topica Freudiana e da teoria das pulsdes para além do principio do prazer, uma pulsdo em estado

bruto, independente da representagdo, sem origem nem finalidade (MONZANI, 1989).



Segundo o ponto de vista dos filésofos, Freud, na primeira tdpica, destaca o
funcionamento do inconsciente através do processo primario, num funcionamento segundo o
deslocamento e a condensagdo. Nesse processo, a energia livre passa sem barreiras, de uma
representacdo a outra. Os contetdos inconscientes, segundo esse processo, estariam regidos por
uma energia pulsional, através da qual poderiam retornar a consciéncia ou nio. A teoria das
pulsdes, principalmente a descoberta da pulsio de morte - uma pulsio que trabalha
independente ou além do principio do prazer -, vai interessar profundamente Deleuze e Guattari.

E interessante dizer que as articulacdes sobre o inconsciente acontecem, num primeiro
momento, no livro de Deleuze sobre o masoquismo (Sacher-Masoch, o frio e o cruel) e depois
essas articulacdes apresentam algumas mudancas em o Anti-Edipo, que é a obra que vamos
frisar para abordar a proposta do inconsciente. Em resumo, nessa empreitada, Deleuze e
Guattari vao tomar o inconsciente como um processo esquizo, uma fabrica de produgdo e ndo
um teatro de representacdes. Note-se, de antemao, que o processo esquizo ndo € a esquizofrenia
considerada como doenca mental, mas a esquizofrenia como processo, como o modo de
funcionamento do inconsciente, o que podera ficar mais claro na sequéncia deste capitulo.

No que diz respeito ao inconsciente, como dissemos, € a perspectiva para além do
principio do prazer, a partir de Freud, que é adotada por Deleuze e Guattari no livro O anti-
édipo. Eles desconsideram a segunda tdpica pois, para eles, a estrutura¢do do inconsciente em
Id, Ego e Super-ego, assim como o papel do “Edipo” teriam apagado a forga do inconsciente
como fora apresentado na primeira tdpica e, além disso, essa estruturacdo teria colocado o
“Edipo” como central na constitui¢io do sujeito, enquanto ele seria apenas um dos possiveis
efeitos (édipo seria uma entre outras territorialidades e nao a tltima ou tnica). Por isso Deleuze
e Guattari opdem as maquinas desejantes ao édipo, seja este apresentado como complexo em
Freud, seja como estrutura em Lacan (BIRMAN, 2000).

Ao tomar a esquizofrenia como processo do inconsciente e considerar a forga livre e
produtiva do desejo, Deleuze e Guattari desconsideram o principio do prazer como uma
imposi¢do. Resguardadas as diferengas entre as concepcdes de Freud e Deleuze-Guattari,
podemos dizer que as pulsdes, vistas na conceitualizacdo freudiana, sdo tomadas como
maquinas desejantes em Deleuze e Guattari e tais pulsdes ndo se submetem a nenhum principio
regulador. As pulsdes sdo objetos parciais e fragmentados que ndo tem finalidade ou objetivo e
ndo representam coisas ou pessoas; a pulsdo de morte (instinto de morte) seria 0 corpo sem
orgdos, definido como o improdutivo, que se opdem as mdiquinas desejantes, no entanto, € a

condi¢do de produtividade dessas maquinas.



Muito resumidamente, pode-se dizer que, para Deleuze e Guattari, o inconsciente € uma
maquina de producdo desejante e ndo um teatro de representacdo de um drama familiar. Por
isso o desejo € criacdo, invengdo, producdo e nao se relaciona com falta alguma. Para marcar
essa afirmacdo, eles apontam, entre outras coisas, para o fato de o delirio ser sobre a histdria,
racas, paises, nagdes e ndo sobre pai ou mae; e que a libido investe diretamente no social sem
necessidade de sublimacdao (DELEUZE; GUATTARI, 2010).

Dito de outro modo, a libido ndo € reprimida por processos ou formas de socializacio,
mas € a partir dela que temos as formas como processos; € a partir dela, da libido, que o social
constitui-se por um processo desejante, num agenciamento maquinico do desejo, com seus
regimes de corpos e signos, nas relagcdes em que funciona ou nos agenciamentos, como ainda
pretendemos mostrar. A producdo desejante € a producdo social e a produgdo social € a
producgdo desejante, sem projecdes ou introjecdes, sem necessidade de transformacao da libido
para investir as forcas produtivas. Desse modo, desejo, inconsciente e social, como apresentado,
sdo coextensivos.

Nesta reelaboracdo que fazem, o inconsciente é processo, fluxo e relacdes de cortes
maquinicos desejantes. O termo maquinico refere-se ao funcionamento do inconsciente.
Diferente de um mecanismo que regularia ou organizaria um organismo, o maquinico ou a
mdaquina desejante se constitui como producdo desejante. O inconsciente € produtivo, ele
produz o real em sua multiplicidade (DELEUZE, 2006).

Considero que os autores ndo apresentam uma ideia justa do inconsciente, mas justo uma
ideia, como diria Deleuze, pois que inconsciente seria esse se fosse possivel toma-lo de uma
forma justa e certa? Isto quer dizer que, ora se aproximando, ora se afastando, tanto de Freud,
como de Lacan, é possivel dizer que Deleuze e Guattari proporcionam um entendimento, no
minimo, diferente do modo como o inconsciente estava sendo tratado na época.

Voltando as consideracdes que dizem respeito ao inconsciente, para Deleuze e Guattari
(2010) o termo maquinico que o caracteriza € utilizado para contrapor aos modelos
mecanicistas, organicistas ou estruturalistas. As maquinas desejantes funcionam cortando e
conectando os fluxos. Fluxo cortado e conectado, objetos parciais que ndo remetem a pessoas
globais e nem buscam representagdes. SO interessa, se € que essa palavra cabe aqui, o
movimento, corte € conexao, num processo de producio que consiste em produzir. O Produto
das méquinas € a prépria producdo. A maquina desejante € o que corta e € cortado de acordo

com trés modos:



O primeiro [corte] remete a conexao, e mobiliza a libido como energia de extragdo. O
segundo, a sintese disjuntiva, e mobiliza o Numem como energia de desligamento. O
terceiro, a sintese conjuntiva, e a Voluptas como energia residual. E nesse aspecto que
o processo de producgdo desejante € simultaneamente producao de produgao, producio
de registro, produgdo de consumo. (DELEUZE; GUATTARI, 2010, p. 61)

Isso quer dizer produzir e efetuar as operagdes de desejo (conectar ou ligar e desconectar
ou desligar) nas quais tém-se como residuo um sujeito como peca adjacente da maquina. Esse
sujeito nao tem identidade pessoal, consome e nasce dos estados pelos quais passa, concluido
desses estados como uma parte feita de partes. A seguir, definimos melhor as trés sinteses do
inconsciente (DELEUZE; GUATTARI, 2010).

A sintese conectiva de producdo tem a libido como energia fundamental. As pulsdes ou
as maquinas desejantes funcionam sem objeto pré-determinado. Essa sintese procede por
conexodes multiplas e dispersas. O corpo sem 6rgdos (o instinto de morte, o que ird ser remetido
ao plano de imanéncia do real) e o socius adicionam fatores de anti-producdo. O corpo sem
orgdos opode-se as ligacdes, desligando, desarranjando, introduzindo disfuncionalidades nas
composi¢des maquinicas desejantes, impedindo que haja organiza¢des permanentes, fixadas ou
cristalizadas. O socius também se opdem a conexdes desejantes e se assenta sobre elas para
constituir superficie, instaurando um corpo pleno no qual a produgao se registra de modo que
pareca que a producdo emana dessa superficie de registro, como se o corpo pleno tivesse sido
o criador (SANCHES, 2008; DELEUZE; GUATTARI, 2010).

A segunda sintese € a sintese disjuntiva de registro, para a qual a energia é o Numem. Essa
sintese afirma termos disjuntos (disjunc¢do inclusiva) sem confundir suas diferencas. Cada
mdquina produzida tem seu registro social e agarra-se ao corpo sem 6rgaos que, por sua vez,
passa a determinar a producdo desejante. As maquinas podem se fixar e ter seu funcionamento
produtivo paralisado em conexdes estdveis. Uma disfuncionalidade pode ocorrer se uma
maquina se associa predominantemente com a anti-produ¢do. Ai o desejo estaria ameagado por
uma abolicdo e pela constituicdo de um corpo patoldgico. Aqui a superficie de registro
possibilita tanto a repeticdo do mesmo, ou seja objetos parciais que se ligam em estabilidade,
assim como a repeti¢do da diferenga que se desdobra em multiplicidades e infinitos caminhos.

A terceira sintese € a sintese conjuntiva de consumo em que temos os espagos e formas
(organizacao/organismo) desfeitos em proveito de uma ordem intensiva. A energia aqui €
Voluptas. No funcionamento dessas trés sinteses, temos um sistema aberto que sempre quer ou
busca mais conexdes - corte € conexdo e disjuncio e consumo -, em que se tem a produgdo de

fluxos inconscientes num campo social historico (SANCHES, 2008).



Nesse processo, o consumo sucede o registro, mas a producdo de consumo € produzida
na e pela producdo de registro. Na superficie da inscri¢do, segundo Deleuze e Guattari (2010,

p- 30),

Algo da ordem de um sujeito, sem identidade fixa, errando sobre o corpo sem 6rgios,
sempre ao lado das miquinas desejantes, definido pela parte que toma do produto,
recolhendo em toda parte o prémio de um devir ou de um avatar, nascendo dos estados
que ele consome e renascendo em cada estado.

O inconsciente maquinico desejante trabalha nesses trés modos, isto €, conexao que
mobiliza a libido como energia de extracdo; a sintese disjuntiva que mobiliza o Numem como
energia de desligamento; e a sintese conjuntiva, a Voluptas como energia residual. Esses trés
modos compreendem o processo de produgdo desejante, simultaneamente, como produgdo de
producdo, produgdo de registro, produgao de consumo.

A produgao desejante envolve a maquina desejante e suas conexdes, 0 corpo sem Orgaos
opondo seus fluxos e sua desconex@o. Entre esse fluxo de conexdo-atracdo e desconexao-
repulsdo temos a produgdo de um sujeito como residuo, um processo esquizo, uma experiéncia
esquizofrénica das quantidades intensivas, um sentimento de passagem entre a vida e a morte.
Sao estados de intensidade sem figuras ou formas. Esses estados intensivos sdo produzidos
pelas duas forcas, a de atracdo (conexa@o) e de repulsdo (desconexdo). Estas nao estdo em
oposi¢ao entre elas de modo que possa haver equilibrio em torno de um ponto neutro, mas sao
positivas a partir da intensidade O (zero) que designa o corpo sem o6rgdos. Os elementos
intensivos, longe do equilibrio, produzem estados estaciondrios metaestdveis e ilimitados pelos
quais o sujeito passa. Alucinacdo e delirio podem ser compreendidos, entdo, como um “eu
sinto” dessas ou nessas passagens intensivas. Os autores usam como exemplo o presidente

Schreber para o qual:

Os seios no tronco nu do presidente designam uma faixa de intensidade sobre o corpo
sem oOrgdos. O corpo sem 6rgdos é um ovo atravessado por eixos e limiares, por
latitudes e longitudes, é atravessado por gradientes [de for¢as] que marcam devires e
passagens. [...] nada é representativo, tudo € vida ou vivido: a emog¢@o dos seios ndo
representa os seios [...] apenas faixas de intensidade. [E] uma experiéncia dilacerante
[de aproximag¢do da matéria intensiva de um processo esquizo] (DELEUZE;
GUATTARI 2010, p. 34).

Nessa concepcao, “O inconsciente ndo ¢ estrutural e nem pessoal, ele ndo simboliza, assim
como ndo imagina e nem figura. Nem imagindrio, nem simbolico, ele é o real em si mesmo, o

real ‘impossivel’ em sua producdo.” (DELEUZE; GUATTARI, 2010, p. 76).



Como vemos acima, os autores vao articular o corpo sem 6rgaos ao plano de imanéncia e
a nocao de corpo como latitude, longitude. Vao também remeter o inconsciente, no decorrer do
livro Mil Platés, ao plano de imanéncia, real e intensivo, funcionando em fluxos de matérias
ndo formadas e funcdes ndo formalizadas, singularidades pré-individuais, impessoais e
assubjetivas (DELEUZE; GUATTARI, 2010).

E no sentido de um fluxo de intensidades que o inconsciente é maquinico-desejante e o
desejo constitui-se num plano de agenciamento maquinico, remete-se a um plano de
virtualidades (par atual, virtual), fluxos de fragmentos e matérias responsdveis por
desfazimentos e formaliza¢gdes; decomposicdes e composicdes; desconexdes e conexoes;
desestratifica¢Oes e extratificacdes; desterritorializacdes e territorializa¢des; des(d)obramentos
e (d)obras.

Para melhor compreender essas relagdes, tomamos dos itens acima apenas um par, mas,
considerando que o exemplo vale para todos os outros, podemos dizer que, de um para o outro,
do virtual para o atual, por exemplo, ndo hd, simplesmente, uma passagem caracterizada pela
atualizacdo do virtual, mas ha um processo de diferencacao. Isso significa que o atual ndo € a
atualizacdo do virtual, por isso hd uma dissimetria entre esses processos € nao hd um
esgotamento do virtual. Constituindo-se no e como plano de imanéncia, os modos de
funcionamento do atual e do virtual sao diferentes. Dito de outro modo, a matéria no plano ¢é a
mesma, mas hd diferenca engendrada pelo modo de funcionamento do processo de
diferencacdo. Podemos ver essas diferencas de funcionamento em outras passagens conceituais
de Deleuze e Guattari, por exemplo, entre molar e molecular; micro e macro; rizomatico e
arbéreo, mdquina abstrata e agenciamento concreto.

Esses funcionamentos nao sao dialéticos, ou melhor, seriam, mas uma dialética sem
sintese. Tais processos formam, no plano de imanéncia, um sistema caodtico, indeterminado,
real, no qual se afirmam por sua diferencacio®, nio havendo negacio de um em relacdo ao
outro. Eles subsistem e coexistem diferenciando-se um do outro, por isso ndo se anulam; se
opdem, mas ndo se contradizem. Nesse processo, a atualizacao ou a passagem de um polo para
o outro ndo tende ao equilibrio, mas a uma metaestabilidade, uma disjuncdo em que se esta
sempre em vias de diferenciacao.

Essa dialética sem sintese nos remete a segunda sintese dos processos inconscientes. Para
entendermos a importancia disso vamos remeter a Monique Davi-Menard quando ela se refere

a sintese disjuntiva de Deleuze:

% “Diferencacdo” indica a atualizagdo do virtual para o atual. A “diferenciagdo” indica a relagdo entre os elementos
virtuais. Veremos mais detalhes no tépico 1.3.



Se ha uma expressdo que pode resumir, na filosofia de Gilles Deleuze, o que permite
a vida e ao pensamento se inventarem, esta expressdo é a “sintese disjuntiva”. Sintese
disjuntiva € uma ligacdo de elementos que sdo aproximados e colocados juntos de
uma maneira que inaugura um pensamento ou uma forma nova de existéncia, pois
esses elementos ndo sdo homogéneos: eles nao podem ser levados a identidade de uma
medida comum. Um dos elementos mais simples dessas dessemelhangas inventivas
pertence a criagdo pictdrica: quando Van Gogh pinta seu auto-retrato, seu rosto € um
girassol que ndo se parece com ele, um pavor antes nunca visto se inventa por esse
“tornar-se girassol” do rosto. (DAVI-MENARD, 2004)

Vamos articular as caracteristicas da sintese disjuntiva expostas acima com o0
agenciamento coletivo de enunciac@o e sua caracteristica de heterogeneidade, da qual ela, a
heterogeneidade, € operacionalizada pelo bascular do agenciamento para o seu lado maquina
abstrata, pelo colocar em circulagdo os agenciamentos, o que aumenta o guantum de contagio
entre os elementos heterogéneos.

Trata-se de conectar, desconectar, montar, desmontar os elementos heterogéneos do
agenciamentos, os corpos e seus regimes de signos, € fazer misturas ou hibridismos; €
(des)territorializar, o que implica em novos modos de agir, pensar, sentir; em diferentes modos
de fazer laco; em produzir artificios como num processo esquizo desejante. Dai também que a
sintese disjuntiva, assim como todo processo maquinico inconsciente € produzido nos/como
processos de basculamento do agenciamento e como processos de basculamento dos
agenciamentos coletivos de enunciac¢do (agenciar e ser agenciado). Abordaremos, com mais
detalhes, os agenciamentos coletivos de enunciag@o na préxima secao.

O que pode acontecer nesses processos € uma interrup¢io ou fixacdo no imagindrio de
um territdrio cristalizado, a colmatag¢ao ou na ndo-efetuacao de uma desterritorializagao, isto €,
a perda num fluxo desterritorializado. Uma dessas situacdes indicaria o fim do processo ou
indicaria que o processo teria sido levado a uma finalidade. E necessdrio, pois, manter um
“processo-entre”, um meio, um fluxo, um movimento entre desterritorializagdo e
territorializagdo, e um minimo possivel de territério como forma de prudéncia.

Neste sentido, os autores destituem qualquer perspectiva de mediagdo que viria estabilizar
ou equilibrar os processos entre territorializacao e desterritorializacdo; qualquer ideia de sintese
como fase entre os processos; qualquer instancia externa que os distinguiria. Nao obstante, hd
sempre um “meio” ou um “entre” problematico, que ¢ mais que ligar, desligar; mais que juntar,
disjuntar; mais que resolver, problematizar; enfim, hd coexisténcias, simultaneidades,
indistinguibilidade.

Para os autores, o inconsciente também nao precisa de uma fase mediadora, nio precisa

ser sublimado para que haja integracdo de impulsos inconscientes € a sua transformacdo em



algo socialmente aceitdvel, como pode ser visto, de modo geral, em algumas concepgdes; mas,
isto sim, o inconsciente investe/produz diretamente no/o social. A sintese disjuntiva € o
processo de produgio-registro-consumo no socius como coletivo de forgas.

Ainda em relag@o ao inconsciente, poder-se-ia falar, de maneira geral, de um simbdlico,
de um imagindrio, de uma neurose ou de uma psicose, mas isso s6 em fun¢do de um territorio
jé& formalizado como artificio em um regime de signos territorializado, relacionados por sua vez
a um tipo de agenciamento varidvel ou mesmo cristalizado. Nesse contexto, serd s6 em relacdo
a um territdrio cristalizado que podera ser dito que o inconsciente € imaginario ou simbdlico,
pois, de outro modo, o inconsciente maquinico € um fluxo desterritorializado real. Podemos
adiantar e dizer que as pulsdes, 0s objetos parciais investem o territério em seu processo de
(des)territorializagdo, fazendo revirar uma palavra de ordem, uma representacdo, ou um modo
de organizacdo. Ainda veremos mais detalhes em momento oportuno.

No contexto de desterritorializagdes, do inconsciente em seus processo, as questdes
seriam: como manter ou possibilitar o processo produtivo ou como manter o movimento de
desterritorializagao? Como possibilitar um funcionamento entre um imaginario de um territorio
cristalizado ou estabilizado e o real do plano de imanéncia? Como operar os agenciamentos —
agenciar e ser agenciado -, entre o imagindrio e o real, como constituir o agenciamento pelo
basculamento de seus polos, aumentando, assim, o quantum de comunica¢do com a maquina
abstrata ou com o plano diagramético? Como ainda serd visto, isso deve ser problematizado a
partir do plano de imanéncia real e inconsciente - maquinico, processual, com seus elementos
e fluxos heterogéneos, fragmentados, através dos quais atualizam-se estratos e seus regime de
corpos e enunciados.

Tendo explicitado a relacdo da filosofia de Deleuze e Guattari com a psicandlise,
abordaremos a seguir a relacio com Foucault. Da relagdo com Foucault, € interessante notar
que, na obra O anti-édipo, os proprios autores dizem que ha certa inspiragdo foucaultiana. Tal
inspiracao diz ainda de certa afinidade reciproca e produtiva entre Deleuze e Foucault em outras
producdes, talvez por causa da influéncia de Nietzsche e o fascinio pelos gregos em ambos,
além, € claro, da amizade que tinham (DIAZ, 2012). A respeito disso, Diaz (2012), no seu livro
sobre a filosofia de Foucault, diz haver uma relacdo entre algumas obras de Foucault e de
Deleuze- Guattari. A autora afirma que O anti-Edipo é tributirio de um certo estudo
foucaultiano e vigiar e punir leva a marca de O anti-Edipo.

A autora acrescenta, ainda, que, a partir dos estudos que teria feito de Deleuze e Guattari,

Foucault fez sua propria microfisica. Ela aponta também, como exemplo, que pode-se encontrar



certas coincidéncias e diferencas em alguns conceitos como maquinas € agenciamento em
Deleuze-Guattari e o conceito de dispositivo em Foucault.

Fischer (2012), por sua vez, aponta que a acolhida de Foucault ao pensamento deleuzeano
estd relacionada, mesmo em face as diferencas conceituais, com o que Foucault vinha
produzindo desde a Historia da loucura e com alguns deslocamentos que ele vinha fazendo em
relac@o a conceitos como acontecimento, discurso e sujeito. Nesse sentido, pensamos que pode
haver reverberacdes dessas influéncias reciprocas para a teoria do discurso, para a questdao da
linguagem e para pensar dispositivos/agenciamentos, principalmente em relacdo aos
enunciados.

No livro dedicado a Foucault, Deleuze (2006) mostra a influéncia reciproca quando
denomina Foucault de “um novo cartdégrafo”. Nesse livro, Deleuze apresenta os conceitos como
enunciado, discurso, agenciamentos coletivos, enunciacdo, relacdes de forca, processos de
subjetivacdo, entre outros, que sio elementos que nos ajudardo, mais adiante, a compor uma
relacdo entre a experimentacgdo e a linguagem.

Outro filésofo importante € Nietzsche, em relacdo ao qual Deleuze trabalha o conceito de
relacdo de forca e vontade de poténcia. Nesse aspecto, vamos nos remeter, em momento
oportuno, ao conceito de instinto em Nietzsche e a distin¢do entre vontade de verdade e vontade
de poténcia apresentada no livro Nietzsche e a verdade de Roberto Machado. Recorreremos a
esse filosofo por ele ser um interlocutor e um importante tradutor das obras de Deleuze,
Guattari, Foucault e Nietzsche e por nos apresentar de maneira clara, a distin¢do entre a vontade
de verdade e vontade de poténcia. Além disso, também recorreremos a Viviane Mosé, filésofa,
psicéloga e psicanalista, no seu trabalho a respeito da linguagem em Nietzsche, por mostrar,
em que se baseia a linguagem como politica.

Nesse territorio de filosofia, no que diz respeito a Espinosa, o mote aqui € a pergunta
lancada por esse filésofo, que € relancada por Nietzsche e tomada na filosofia por Deleuze-
Guattari: “o que pode um corpo?” Ou, poderia dizer de outro modo: “qual a poténcia de um
corpo?” Essas perguntas se tornam importantes no contexto dessa tese por considerarmos que
0 Corpo, na concepg¢ao que se apresenta, compdem junto a linguagem, dimensdes indissocidveis,
assim como acontece com o inconsciente, como j4 foi, de certo modo, apontado.

O corpo “une” Deleuze a Nietzsche e a Espinosa, segundo o qual temos a afirmacdo de
que o corpo € a alma s3o imanentes e sao modos diferentes da mesma natureza. O corpo afirma-
se em sua poténcia e ndo se traduz em uma fonte de erro ou engano para a mente ou alma, como
algumas tradi¢des dualistas-mentalistas consideravam. Cada individuo - alma e corpo - possui

uma infinidade de partes que lhe pertencem sob uma certa relacio mais ou menos composta.



Cada individuo é composto de outros individuos e todos os individuos estdo sobre um plano
cuja figura inteira eles formam, varidvel a cada momento. “Eles se afetam uns aos outros, a
medida que arelagdo que constitui cada um forma um grau de poténcia, um poder de ser afetado
através de encontros. Tudo € apenas encontro no universo, bom ou mau encontro.” (DELEUZE;
PARNET, 1998, p. 73).

Os bons encontros compdem, aumentam a poténcia de agir e pensar, enquanto os maus
encontros decompdem, diminuem essa poténcia. Entdo, o que pode um corpo? Afetar e ser
afetado. Os afetos sdo devires que ora enfraquecem e decompde nossas relagdes (afetos tristes),
ora nos compdem e nos fazem mais superiores (afetos de alegria). Os corpos entdo se definem
por aquilo que podem, pelos afetos que sdo capazes e nao por seus 6rgaos e fungdes. Deleuze
(1998) diz ainda que os corpos ndo sao apenas bioldgicos, mas psiquicos, quimicos, sociais,
verbais. E de quais afetos um corpo € capaz? S6 se pode saber experimentando, possibilitando
um encontro de corpos em funcdo dos modos como se ddo os encontros de corpos.

Para Deleuze (2010b), o corpo, na sua constituicao, € formado por linhas que podem ser
duras, flexiveis ou de fuga, que se distinguem em funcao dos agenciamentos ou os modos em
que o corpo € tomado. Em relacdo a esses modos, também teriamos um regime de signos, isto
é, os agenciamentos, a produc¢ao do territério ou a constitui¢ao de um corpo implica um regime

de signos, de tal modo que:

Nao existem coisas nem espiritos, s6 existem corpos: corpos astrais, corpos vegetais...
A biologia teria razio se soubesse que os corpos em si mesmos ja sdo linguagem. Os
linguistas teriam razio se soubessem que a linguagem é sempre a dos corpos. Todo
sintoma € uma palavra, mas, antes de tudo, todas as palavras sdo sintomas.
(DELEUZE, 2010b, p.86)

Corpo — individuos, partes, relacdes e afetos - e linguagem — regime de signos -, se
atravessam e se constituem em regimes de corpos e regimes de enunciagdo, cujos sentidos se
relacionam com os acontecimentos que envolvem, enquanto efeito, o encontro de corpos. Se ha
um corpo afetado ou afetando, ha uma linguagem; se hd uma linguagem, ha corpo afetado ou
afetando.

Como se pode ver, temos um complexo tedrico-clinico-politico-pratico envolvendo-se
o inconsciente, corpo, afetos e linguagem por processos de territorializacao-desterritorializacdo,
fluxos de formas e matérias; por planos de imanéncia e Acontecimentos. Esses sdo elementos
que parecem estar, de certa forma, conectados ou imbricados uns aos outros de modo que nao
haveria como desmembra-los e tratar de apenas um, por exemplo, apenas da linguagem, ou da

experimentacdo, sem que os outros elementos entrassem, furtivamente, inesperadamente ou



clandestinamente pelas frestas, pelas costas uns dos outros provocando deslizamentos e re-
arranjos.

Podemos apontar, assim, entre outras coisas, em face dos objetivos propostos nesta tese,
que a filosofia de Deleuze e Guattari poderia ser relacionada com uma producao de conceitos
que levam em conta o inconsciente, flertando com a psicandlise a seu modo; com o pensamento
de Foucault, também ao seu modo; e que leva, em conta, por conseguinte, o inconsciente, 0s
processos de subjetivacdo, a clinica do AT, o corpo, a ética e a estética, a politica; o que é
discursivo e o ndo discursivo, de outro modo, as discursividades, os dispositivos ou
agenciamentos. Poderiamos dizer que esta é uma via francesa do pensamento, mas tao francesa
quanto a rua chamada Paris.

Para concluir esse capitulo, em relacao ao que expomos desde a introducao até aqui, ainda
que de modo informativo, podemos ter uma nogao geral da proposta de um territério de filosofia
com Foucault, Nietzsche, Proust, tendo Deleuze e Guattari como intercessores €, como
interlocutores, os autores citados e outros que ainda mostraremos ao longo do trabalho. Enredar-
se-30 ai os problemas e questdes levantadas na pesquisa, em relacdo a experimentacdo e a
linguagem nos encontros com Paulo no AT.

Neste complexo em que temos Filosofia, Psicandlise, Linguagem e clinica, pensamos
poder levantar as pistas conceituais, abordar e fazer reverberar as questdes de pesquisa e tragar
um territério a respeito das questdes sobre a linguagem através da cartografia.

Nesse sentido, adicionamos uma pista de Guattari (1969) quanto a linguistica no livro
Inconsciente maquinico. Ele diz que a ciéncia linguistica, conforme sua proposta de
cientificidade, propunha um ideal de ordem, uma formalizacao das formas de expressao e um
imperialismo sobre os dominios da linguagem que nunca poderiam ser alcangados uma vez que
a lingua seria fluida e estaria em toda a parte. Para Guattari e para Deleuze, ao invés de um
imperialismo da lingua sobre os dominios da linguagem, teriamos uma transversalidade ou
agenciamentos da lingua-linguagem em favor da criagdo e invencao.

Essas vias Guattarrianas apontam que a lingua ndo possui um dominio que lhe seja
proprio, ndo existe uma lingua em si. A lingua ndo estd separada das lutas, dos desejos, da
politica, da economia, do inconsciente e também ndo esmaga a multiplicidade e a
heterogeneidade em nome de uma pretensa unidade prépria. Por isso ela remeteria e se
constituiria no agenciamento coletivo de enunciag@o, nos territérios € nos seus processos de
territorializagcdo-desterritorializacdo (GUATTARI, 1969).

Tendo apresentado essas interlocucdes, no capitulo seguinte, a tentativa serd a de mostrar

na obra de Deleuze e Guattari, desta vez de modo mais detalhado e especifico para a tese, uma



conceitualizacdo de linguagem em sua multiplicidade e heterogeneidade, implicada pelos
encontros no AT e pela problemdtica dos conceitos sobre o corpo, o inconsciente e a
experimentacao.

Para falar de linguagem, vamos recorrer, principalmente, a Mil platés 2 e Légica do
sentido, mas também vamos passar por alguns pontos de Kafka, por uma literatura menor,
Proust e os signos, assim como vamos recorrer a alguns autores-interlocutores que trabalham
com o pensamento de Deleuze, como o fildsofo Peter Pal Pelbart. O propdsito em visitar tais
obras € ter elementos ou pistas que possam subsidiar a pesquisa naquilo que se refere a
linguagem, sem, contudo, querer esgotar o contetido ou o teor de cada uma destas producdes
tedricas.

Na sequéncia, apresentamos primeiro os elementos referentes A l6gica do sentido. Essa
obra veio a se tornar importante no percurso da pesquisa por apontar a necessidade de reversao
do platonismo e do estruturalismo ao nos defrontarmos como os modos hegemodnicos de agir,

pensar e sentir.

1.3. Territérios da linguagem: multiplicidade e relacao de forcas

Para falar da composicdo de um territério entre filosofia e linguagem, queremos ainda
marcar uma posicdo de como essa relagdo pode ser vista e revista. Para isso, apresentaremos o
que implica falar em multiplicidade e relagdo de forcas quando se trata de questdes de
linguagem.

Foucault (2007) diz que, no final do século XIX, Nietzsche reaproxima a filosofia de uma
reflexdo sobre a linguagem e, nesse aspecto, a linguagem surge numa multiplicidade ou como
uma multiplicidade que serd abordada por diversos projetos. Consideramos que os autores em
pauta no territdrio filos6fico que compomos vao se manter, também, na consideragdo radical
da linguagem como uma multiplicidade complexa, como veremos no decorrer do trabalho. Para
j& introduzir um entendimento do que se trata essa complexidade e multiplicidade, vamos
aborda-la na interlocu¢do com Mosé no livro Nietzsche e a grande politica da linguagem.

Nietzsche (1844-1900), em seus trabalhos, retoma a linguagem na filosofia para além de
uma filosofica grega, isto €, para além da l6gica e da analitica cldssica ou formalista. Mosé
(2018, p. 13) diz que ¢ “exatamente contra o pensamento conceitual, contra as categorias logico-
gramaticais [herancas gregas [neo]plandnicas] que nao somente a genealogia da linguagem se

insurge, mas o projeto nietzcheano como um todo”.



Com Mosé (2018) vemos que num primeiro momento dos trabalhos de Nietzsche, ele
critica a crenga na correspondéncia entre os sinais e as coisas. Essa correspondéncia serviria
para sustentar uma ideia de verdade. O alvo de Nietzsche € essa ideia de verdade e ele vai
mostrar o cardter perspectivo e arbitrdrio de toda representacdo e, para isso, “vai explicitar a
impossibilidade do signo representar o objeto” (MOSE, 2018, p. 78).

Para Nietzsche, segundo a autora, a impossibilidade de o signo representar um objeto ndao
se d4 ndo sé porque ele, o signo, seja uma simplificacdo, uma interpretacdo e um conceito, mas
porque nao hd nada, ndo ha coisas para se representar. O mundo ndo esté ai para ser representado
ou como representacdo. Nesse contexto, “Toda imagem, toda forma, ¢ produto da atividade
interpretativa, metaforica, propria de tudo que vive” (NIETZSCHE apud MOSE, 2018).

Nesse momento de sua obra, segundo a autora, Nietzsche ainda coloca de um lado a
atividade artistica, de cria¢do, de ficcdo, que é propria da natureza, e de outro lado, uma
determinagdo social que tem como parametro um sistema de cédigos, um sistema metaférico
imposto a todos em nome de uma linguagem da comunicacdo e a ideia de verdade que ela
carrega (MOSE, 2018).

Como vontade de verdade, a linguagem € comunicagdo, € um cédigo; a palavra teria uma
identidade como conceito, uma identidade necessdria para a comunicacao. A linguagem visaria
ao acordo, ao entendimento entre as pessoas. Nesse entendimento, “o sistema de codigos da
linguagem da comunicacdo ¢ a arbitrariedade que produz verdade como negagdao da vida”
(MOSE, 2018, p. 78).

Mosé (2018) mostra, em outro momento da obra de Nietzche, a partir do livro Zaratustra,
como ele entende a linguagem como vontade de poténcia. Para essa fildsofa, Nietzsche, ao
compreender a vida através de uma relacdo de forgas, passa a ver a vida como um complexo
combate de forcas. Esse embate, como expansdo, € resisténcia e a tensao entre a expansao e a

resisténcia € o que define a vontade de poténcia:

O processo da vida é extremamente complexo. Uma infinidade de forgas esta sempre
atuando, se chocando, se confrontando, dominando e se submetendo, para que um
minimo acontecimento, um minimo de corpo se manifeste; mais do que isso, trata-se
de um processo interpretativo cujo jogo de resisté€ncias e imposi¢des € determinado
pela vontade de expansdo, a vontade de poténcia. Em fun¢do de sua complexidade e
transitoriedade, este jogo ndo é marcado por um fim; [...] ao contrdrio, [é marcado]
por correlacdes de forcas [...] méveis e transitérias. [E um] jogo complexo e
imprevisivel que determina o que um costume, uma coisa, um 6rgio, é: um jogo
interpretativo, vida, vontade de poténcia. (MOSE, 2018, p. 88)

Nesse entendimento, a linguagem ¢ afirmada como fluxo interpretativo infinito e

continuo; o signo € pensado a partir de um jogo de for¢as em sua multiplicidade e complexidade.



Desse modo, a linguagem € vontade afirmativa de poténcia. Vimos, sob a perspectiva do jogo
de for¢as que, como vontade de verdade, a linguagem reduziria a multiplicidade a unidade, ao
acordo consciente, fixaria ou tentaria paralisar, encerrar o fluxo e o embate das forcas. A
linguagem af estaria a servico da consciéncia, no controle dos instintos, das paixdes e das a¢cdes
(MOSE, 2018).

O que nos interessa na passagem citada é que nao ha uma contradi¢do ou dualidade entre
um tipo de linguagem e outra, entre linguagem como vontade de poténcia e linguagem como
vontade de verdade. Nietzsche vai dizer que a linguagem como vontade de verdade é uma
linguagem que perdeu sua poténcia, se deixou levar pela ilusdo da estabilidade e fixidez,
esqueceu que € uma invengao, uma ficcao, assim como a linguagem como a vontade de poténcia
é também uma ficcdo (MOSE, 2018).

Mosé (2018, p. 97) explicita que,

Quando o signo assume seu lugar como fic¢ao, [...] ele nega a si mesmo como verdade,
e pode afirmar-se como inveng@o, como perspectiva [...]. O signo se torna afirmativo
quando assume seu carater de ilusdo [...]. Esta afirmacg@o s6 se d4 ndo a partir de uma
nova relagdo com os signos, mas de uma nova relacdo com a vida [a vida como
vontade de poténcia, como jogo de forcas].

Entendemos, nessa articulacdo, que uma nova ou uma outra relagdo com a vida, implica
um outro modo de viver, pensar e sentir. Esse outro modo ja implica uma nova relagdo com os
signos, desta feita, levando em conta um jogo de intensidades, que € de onde a palavra ou o
signo surge. Sendo assim, é a vontade de poténcia, o jogo de forcas, a criagcdo, a invencdo, a
operacdo artistica ou estética que estd na base da linguagem como vontade de poténcia. A
vontade de verdade, refere-se a funcdo de fixar o jogo, paralizé-lo ou dar-lhe finalidades. Uma
e outra dessas vontades estd implicada pelos valores a partir do jogo, do embate intensivo de
forcas.

Lembramos que a reflexdo acima se configura no projeto filoséfico que Nietzsche propde
como tarefa de sua filosofia, a saber, fazer a reversao do platonismo, criticando os dominios
hegemonicos da filosofia ocidental e isso influencia a sua reflexdo sobre a linguagem.

Com esses poucos pardgrafos, explicitamos, ainda que resumidamente, do que se trata a
influéncia de Nietzsche para uma reflex@o da linguagem no final do século IX. Com as pistas
conceituais levantadas (multiplicidade, vontade de poténcia, relacdo de forgas) poderemos
tracar outras pistas € compor um territério de linguagem em Deleuze, Guattari e seus

interlocutores.



Em funcdo dessa composi¢do, poderemos falar de um modo de linguagem como
experimentacdo da heterogeneidade, da fragmentacdo, dos ndo-entendidos e da repeticio que
compdem a problematizacdo que levantamos na tese. Teremos condicao de pensar os modos de
Paulo “usar” a linguagem, a experimentagdo, a fragmentacao, a repeti¢cao, os ndo-entendidos.

Na composi¢cdo de um territério de linguagem, ou entre filosofia e linguagem, as pistas
que levantaremos serdo tragadas a partir de um dos primeiro livros em que nos deparamos com
questdes que dizem respeito a linguagem. Utilizaremos também um artigo com o qual entramos
em contato quando estuddvamos teorias linguisticas. Neles, vamos destacar como a reversao do
platonismo e do estruturalismo se tornam necessdrias para pensar a linguagem como

multiplicidade e relacao de forgas.

1.3.1. As pistas na reversao do platonismo e do estruturalismo

O objetivo dessa sec@o € abordar o artigo Em que se pode reconhecer o estruturalismo e
o livro Logica do sentido, buscando pistas e tragcando as implicacdes para compreendermos as
elaboragdes de um modo de pensar a linguagem e a experimentacao em Deleuze e Guattari.
Além disso, poderemos tragar uma visao de Deleuze sobre o estruturalismo, o inconsciente e a
psicandlise, pelo viés de um “simbolico estrutural” em vias de se desfazer em favor dos
maquinismos ou das maquinas desejantes?S.

A hipétese € que podemos encontrar, nestas obras, elementos importantes para um modo
de conceber a linguagem para além do estruturalismo e do platonismo. Entendemos que o
estruturalismo compreenderia a diferenca e a heterogeneidade, mas para submeté-los a uma
certa estabilizacdo dos sentidos, compartilhamento de significados dados, formagdo e/ou
estabilizacdo de discurso, o que caracterizaria, sem duavida, um certo modo de experimentacao,
mas que ndo nos parece 0 modo ou o unico modo de experimentacdo com Paulo. Como vimos,
o modo de experimentacdo nos encontros no AT parecem acontecer em meio a variagoes,
instabilidades, fragmentacoes e ndo-sentidos mais do que compartilhamento e estabilizacio de
sentidos ou significados.

Além do estruturalismo e do platonismo poderemos encontrar outro modo de conceber o

sujeito, o sentido, a experimentagdo e a linguagem, o que também poderd nos dar fundamento

26 Segundo Deleuze diz em entrevista no livro Conversagdes, a concepgdo de maquinas desejantes, de inconsciente
maquina vem de Guattari e que este ainda falava em termos de estrutura, de significante e de falo, uma vez que
devia tantas coisas a Lacan, assim como o préprio Deleuze. Entretanto, Deleuze diz também que quando se
encontraram em 1969, Guattari disse que ele, Deleuze, é que estava adiantado em relagdo a ele. Em razéo disso,
pensamos que a interlocug¢do com Guattari traz a tona o que a elaboragdo de Deleuze fazia antes, para além do
estruturalismo e que ja apontava para um certo maquinismo desejante.



para as outras obras do autor em separado e junto com Guattari; e, a partir dai, ter elementos
para problematizar a linguagem e a experimentacao nos encontros no AT.

Ir a esses textos se justifica pelo fato de que as reversdes do platonismo e do estruturalismo
parecem-nos tarefas basilares para a filosofia de Deleuze e Guattari em sua alianca com
Nietzsche. Por isso, entender essa tarefa pode nos dar uma pista importante para trabalhar a
cartografia nas andlises dos encontros e fazer a interlocu¢do com os autores em pauta.

Para os objetivos propostos, vamos acompanhar, passo a passo no artigo - Em que se pode
reconhecer o estruturalismo®’, alguns critérios que o filésofo apresenta sobre o estruturalismo
e vamos fazer articulagdes em fung¢do dos objetivos deste tépico, cruzando com outras
passagens do livro A légica do sentido.

Nesse artigo, Deleuze (2006) apresenta o estruturalismo através de varios autores que sao
estruturalistas ou sdo conhecidos como estruturalistas, mesmo que eles neguem. Além disso, o
filosofo problematiza o proprio estruturalismo “em favor, esperamos, de algo a vir, mas que s6
pode vir na estrutura e por sua mutacdo” (DELEUZE, 2006, p. 227). Nesse intento, o autor nos
da, também, algumas pistas sobre seu posicionamento a respeito das questdes que foram
colocadas, na época, a respeito do estruturalismo. E, como € préprio do autor, ele toma o
conceito de estrutura e deixa ver as mutacdes ou transformagdes que estd propondo.

Deleuze (2006), ao longo do artigo, aponta os critérios pelos quais se pode reconhecer o
estruturalismo. Ele estd, também, mostrando como o estruturalismo pode ser encontrado em
varios dominios — “mesmo que o estruturalismo tenha comecgado com a linguistica” (p. 221) -
como na Economia, na Antropologia, na Psicandlise e como cada dominio tem sua linguagem
- “por isso se diz que hé estruturalismo” (p.221) -, mesmo que seja esotérica ou ndo-verbal. O
autor mostra, além disso, como os estruturalistas, nas suas variadas vertentes, reconhecem que
ha (estrutura de) linguagem em alguma coisa.

O primeiro critério que Deleuze apresenta € o simbolico, que responde ao fato do
estruturalismo recusar-se a confundir o simbodlico com o imagindrio e com o real. Nesse critério,
vemos que hd uma oposi¢do ou uma complementaridade entre o imaginério e o real, mas, para
o estruturalismo, hd um terceiro elemento, o simbolico, que faria a ligagdo entre imaginério e o
real sem se confundir com eles. Segundo o autor, mesmo a filosofia cldssica, quando fala de

inteligéncia ou entendimento, j4 mostrava preocupacdes em separar o real em relacdo a

27 No proprio artigo, Deleuze escreve que estd em 1967, mas o texto foi publicado em 1972 no livro Histdria da
Filosofia, de Francois Chételet, segundo a prépria nota do livro que retomamos aqui. Entretanto, segundo alguns
autores, tal artigo foi escrito, mais ou menos, na mesma época do livro A ldgica do Sentido, que foi publicado
em 1969. Neste texto estamos utilizando a publicacdo feita no livro llha deserta e outros textos, de 20006,
conforme referéncia bibliografica.



imaginacdo, conforme as consideracdes sobre o que era real e imagindrio, por exemplo, nas
propostas do romantismo, do simbolismo ou do surrealismo.

O estruturalismo estabelece o simbdlico como parte da recusa de se confundir o real com
o imagindrio e, por conseguinte, de confundi-los com o préprio simbdlico. Assim temos a
posicdo de uma ordem simbdlica, irredutivel a ordem do real, a ordem do imagindrio e mais
profunda do que elas. Esse simbdlico ndo € forma sensivel (da “realidade”), ndo € figura da
imaginacao (retdrica, metdfora ou metonimia); ndo tem nada a ver com uma esséncia, pois trata
de elementos que nao tem significagdo, nem representacdo, nem conteido (DELEUZE, 2006).

O simbdlico € um objeto estrutural e, como tal, estd no principio de uma génese: se
encarna no real e no imagindrio; constitui-se encarnando-se, mas nao deriva das realidades ou
das imagens; é mais profunda que elas. Na continuacdo da contextualizacdo nos chama atencao
quando Deleuze afirma que a estrutura € subsolo para os solos do real e para os céus da
imaginacdo. Consideramos essa colocacdo como uma pista, pois podemos ver, de certa forma,
essa relacdo exposta n’A ldgica do sentido. Nesse livro, o autor falard de um “subsolo” numa
referéncia ao simulacro que, na filosofia de Platdo, esta abaixo do “solo ou superficie” das
cOpias imperfeitas que, por sua vez, estd abaixo dos “céus” das Ideias perfeitas. O simulacro
serd o mote para a reversao do platonismo e, conforme nos parece, também uma reversiao para
o estruturalismo, na reversao do simbdlico estrutural como génese, conforme veremos.

Para Deleuze (2009), a reversao do platonismo € uma tarefa cara, pois ¢ um modo de
romper com a filosofia cldssica, com o platonismo, com o (neo)platonismo e com seus herdeiros
e suas herancas (por exemplo, a separacdo entre razdo e sensibilidade; as ilusdes teoldgicas:
verdade, liberdade e transcendéncias). Essa reversao, para além da “aboli¢do do mundo das
esséncias e do mundo das aparéncias” (p. 260) implica descobrir a motivacao de Platdo, que é
a vontade de selecionar e filtrar, colocar as diferengas em relagdo as semelhangas, “distinguir a
‘coisa’ mesma e suas imagens, o original e a copia, o modelo e o simulacro” (p. 260).

Temos, assim, na filosofia platonica, as Ideias perfeitas, os céus; as imagens, as
aparéncias ou as cOpias imperfeitas na superficie, mas que podem alcar-se a perfeicdo, ao
inteligivel (o que ndo significa que vao alcancar); e temos os simulacros na clandestinidade ou
subsolo. Estes simulacros vao se esquivando das Ideias sem nem mesmo alcar-se a sua procura,
mas também, nunca estao ou estardo suficientemente escondidos e recalcados na profundidade.

A partir dessa separacdo, podemos entender melhor a filosofia de Platdo:

Platdo, como filésofo, tem a preocupacdo de verificar as condi¢des de possibilidade
dos saberes, de um conhecimento. Vai entdo asseverar que o conhecimento [a
verdade] s6 € possivel em relagdo aos objetos do mundo inteligivel, dada a sua ordem



e estabilidade. J4 no que diz respeito ao sensivel, o conhecimento, a principio, surge

como improvavel, devido a total instabilidade deste mundo, mergulhado em
permanentes misturas e transformacdes. Contudo, eis a grande questio, hd uma forma
de garantir que mesmo no mundo inferior o conhecimento torne-se possivel, desde
que suas imagens e matérias submetam-se aos objetos ideais do mundo inteligivel, de
modo a copiar-lhes o modelo. E assim que os corpos enlouquecidos que povoam o
mundo sensivel ganham contornos e limites, recebem uma ordem. Esta distin¢cdo
funda o que mais tarde acabaremos por conhecer como representacdo, uma vez que
estas cOpias mantém-se a imagem e semelhanca de seus modelos (ndo sdo eles, mas
sdo como eles, interiorizando uma semelhanca com a identidade superior da Ideia), ja
que aceitaram ser-lhes conformes?s.

A verdade ou o conhecimento, através do inteligivel, sdo garantidas pela ordem e sua
estabilidade. Quanto ao mundo sensivel, com sua instabilidade, misturas, transformacdes e
consequente complexidade, s6 sido possiveis de algum conhecimento, mediante a sua submissao
aos objetos ideais do mundo inteligivel, isto é, aceitando sua moldura, a sua modelagem. Mas,
e aquilo que ndo se adequa a modelagem?

Deleuze (2009) diz que os simulacros sao aquelas partes irredutiveis da matéria sensivel
que resistem a moldura do inteligivel. O simulacro &, por isso, considerado falso ou inexistente
em relacdo as Ideias platonicas, as copias, a aparéncia ou a superficie. Enfim, no platonismo e
no seu herdeiro mais ou menos direto, o neoplatonismo, e nos indiretos, ha toda uma hierarquia,
um sistema de julgamento e valoracdo, um sistema que se propde distinguir, selecionar os
verdadeiros pretendentes em relacdo a Ideia, em detrimento dos falsos e separar ou evitar esses
ultimos, os simulacros. Pode-se assim dizer que o platonismo prima em fazer distincoes e
descobrir os verdadeiros pretendentes a verdade através do método da divisdo e dos critérios de
selecdo.

Deleuze (2009) aponta que no livro Sofista (de Platdo), o método é empregado ndo para
avaliar, mas para encurralar um falso pretendente, o simulacro. No entanto: “Platdo [...]
descobre que ndo é simplesmente uma falsa copia, mas que [0 simulacro] pde em questdo as
proprias nogoes de copia... e de modelo” (p. 261).

Interessante apontar aqui que Deleuze propde, para fazer a reversdo do platonismo, uma
“filosofia do simulacro”, se € que isso pode ser dito, na qual, os céus, as Ideias perfeitas ou as
esséncias ja ndo sdo critério ou o modelo para os pretendentes. Em decorréncia disso, a
superficie e a profundidade entram em articulacdes variadas, pois ndo hd mais, nesse contexto,
algo perfeito e completo que serviria de julgamento, modelo, Ideia de verdade ou critério de

separacdo para o qual se dirigiriam os supostos seres imperfeitos e incompletos em busca de

2 SALLES, A. C. O problema do simulacro. A leitura de Gilles Deleuze. UFScar. Recuperado da internet.
http://www.portcom.intercom.org.br. Acesso em: 04/05/2018 as 22:12.



completude e perfeicdo. De outro modo, ja ndo hd algo que trate de separar ou hierarquizar a
superficie e a profundidade. Os simulacros, desta feita, fazem valer seus efeitos, ndo mais como
alguma coisa que se insinua, que sobe a superficie, escapando eventualmente, mas, ao contrério,
sdo ou estdo na condi¢do de um todo que agora é alguma coisa (alliquid) que sobe a superficie
(DELEUZE, 2009).

Nessa concep¢do de simulacro, trazendo a discussdo da reversdo do platonismo, que
parece também reverberar para uma certa reversao do estruturalismo, o proprio Deleuze (2006,

p. 223) indica que:

O simbdlico como elemento da estrutura estd no principio de uma génese: a estrutura
se encarna nas realidades e nas imagens segundo séries determindveis; mais ainda, ela
[a estrutura] as constitui encarnando-se, mas nao deriva delas, sendo [a estrutura] mais
profunda que elas [as realidades e as imagens], subsolo para todos os solos do real
como para todos os céus da imaginagao.

Nisso que parece ser uma “reversao” do estruturalismo, parece-nos que este ja ndo estaria
em fungdo da separacdo entre o real e o imagindrio, pois a prépria estrutura como subsolo, como
aquilo que sobe a superficie, trata tanto de distinguir quanto de misturar. Notemos que, como
foi visto num primeiro momento, o real ndo estaria separado do imaginério, de modo que se
poderia até confundi-los, por isso € que o simbdlico estaria em fun¢do ideal de fazer a distingao
entre um e outro, evitando que se misturassem, evitando que se pudesse confundi-los.
Entretanto, dessa perspectiva de “estrutura-simulacro” que antecipamos, dizemos que, assim
como ha para o platonismo, hd também uma reversao do estruturalismo de modo que nao se
trata mais de avaliar se o real, o imagindrio e o simbdlico sdo bons pretendentes a modelo,
distinguindo-os e os selecionando. Nesta elaboragdo, ndo ha real ou imagindrio para serem
distinguidos por um principio de selecdo e idealizacdo, como poderemos ver, seguindo os
critérios.

Retomemos o primeiro critério. O elemento importante é que Deleuze (2006, p. 223), ao
dizer que o real, por um ideal de totalizacdo, tende a fazer um: “ele € o uno em sua verdade”; e
dizer que o imagindrio tende a fazer dois, um jogo de identificacdo e projecdo, sempre sob o
modo do duplo; ele afirma também que talvez o simbdlico seja trés, e complementa, “ndo
somente o terceiro além do real e do imaginario, mas talvez um terceiro no proprio simbolico”
(DELEUZE, 2006, p. 224); terceiro irreal e ndo-imaginédvel. A estrutura € entdo triddica, o que
garante certa circulagdo. Mas nos interessa aqui, como pista da reversado, o terceiro no trés, ou

um quarto elemento, que seria aquele que atravessaria essa circulagdo como um quarto elemento



responsavel pela indistincdo entre imagindrio e real, conspurcando o papel do simbdlico de
distinguir real e imagindrio. No se trata exatamente do simbdlico, mas do terceiro no trés.

Deleuze diz que hd um simbdlico, mas até esse ponto do artigo nio se sabe em que ele
consiste, mas sabe-se que ele ndo se reduz ao imagindrio e ao real; ndo € nem real, nem
imagindrio. A estrutura, por isso, ndo tem relacdo com forma sensivel, nem com a imaginagdo
ou com alguma esséncia inteligivel. Na estrutura ndo hd autonomia de um todo, nem o todo
unifica as partes por uma Gestalt da percepgdo, mas “A estrutura se define pela natureza de
certos elementos atdmicos que vao dar conta do tempo de formacdo dos todos e da variacao de
suas partes” (DELEUZE, 2006, 224).

Essa relacdo entre o atomismo e a estrutura implica que a estrutura nao tem nada a ver
com figuras da imaginacdo, mesmo que esteja atravessada pela retérica, metafora e metonimia
“porque essas proprias figuras implicam deslocamentos estruturais que devem dar conta ao
mesmo tempo do proprio e do figurado” (p.224); a estrutura nao tem nada a ver com esséncia,
mas com uma combinatéria de elementos formais, atbmicos, que por si s6 ndo tem forma, nem
significacdo, nem representacdo, nem conteido, nem realidade empirica, nem modelo
hipotético, nem inteligibilidade por tras das aparéncias (DELEUZE, 2006).

Notamos que recorrer ao atomismo constitui, também, uma outra estratégia de oposicao
ao (neo)platonismo das esséncias e da imutabilidade, pois, de modo geral, podemos destacar
que os atomistas filosofavam levando em conta os elementos da natureza e ndo pensando em
algo fora ou além da natureza, como Platdo fazia e como influenciou toda uma tradi¢do do
pensamento ocidental, o que parece também ter ocorrido sobre o estruturalismo como vemos
aqui. Consideramos que esse atomismo pode ser remetido a concepgao a “chuva” de dtomos de

Epicuro, a partir de Lucrécio, mostrada n’A légica do sentido:

Os atomos se encontram na queda, ndo em virtude de sua diferenca de peso, mas em
virtude do clinamen. O clinamem é a razao do encontro ou da relacdo de um dtomo
com outro. O clinamen estd fundamentalmente ligado a teoria epicuriana do tempo,
peca essencial do sistema [...] um dtomo € mais ou menos rapido em fungdo de outros
atomos que retardam mais ou menos a sua queda. No vazio, a velocidade do dtomo é
igual ao seu movimento numa direcdo Unica num minimo de tempo continuo. Esse
minimo exprime a menor duragdo possivel durante a qual um 4tomo se move numa
dada dire¢@o, antes de poder tomar outra direcdo sob o choque de outro 4tomo.
(DELEUZE, 2009, p.276)

O Clinamen , a razao do encontro, a relagdo entre os dtomos, responde por perturbar ou
mudar a ordem de queda dos dtomos e possibilitar o aparecimento de uma diferenca ou uma

novidade, de uma variacdo ou de um desvio, isto €, de algum modo, o clinamen responde por



acontecimentos, por movimentos e deslocamentos em funcdo de choques, desvios ou
mudancas.

No segundo critério, ainda na tentativa de dizer em que consiste o simbdlico na estrutura,
vemos as consideragdes sobre o local ou posi¢do. Deleuze (2006) pergunta sobre o que
consistiria o elemento simbdlico da estrutura. Isso ainda ndo foi dito no artigo. Apenas se falou
do que ele ndo é: ndo € real e ndo € imagindrio; ndo se define por realidades pré-existentes que
ele designaria, nem por elementos imaginarios ou conceituais que lhe dariam significacdo. Nem
significacdo, nem designagdo, “os elementos de uma estrutura [...] tem apenas um sentido: um
sentido que € necessaria € unicamente de ‘posicao’ (p. 225).

Posicdo ndo € extensdo real ou imagindria, mas locais e lugares num espagco que é
topoldgico, ou seja, temos os elementos atdmicos distribuidos num espago topolégico, que se
relacionam consoante lugares e ordens de vizinhancga. O que € estrutural € o espaco inextenso e
pré-extensivo constituido por ordens de vizinhanca. Os lugares ou locais prevalecem sobre
aquilo que os preenche; tal que os lugares sdo primeiros em relagdo aos seres e as coisas que os
ocupardao (DELEUZE, 2006).

Os ““sujeitos” nao sdo aqueles que ocupam os locais; ndo sdo os individuos concretos ou
homens reais, mas os locais no espago topoldgico determinado pelas relacdes, ordem de
vizinhanca que € a prépria estrutura, isto €, até esse momento da articulagdo, sujeito € posicao.
Em relacdo a estrutura, os individuos ou homens reais irdo ocupar o espago secundariamente e
desempenhar seus papeis consoante a ordem de vizinhanga, mas eles ndo sdo sujeitos e nao
ocupam lugar de sujeito.

Esse critério também pode ser relacionado aos trabalhos de Foucault quando ele define a
morte, o desejo, o trabalho, o jogo ndo como algo empirico relacionado a existéncia humana,
mas como qualificagdo de locais ou posicdes. Na sequéncia dessa observagdo sobre Foucault
encontramos uma pista: Deleuze (2006) sustenta que Foucault “pode propor uma nova
reparticdo do empirico e do transcendental, sendo este transcendental definido por uma ordem
de locais independente daqueles que ocupam empiricamente” (p. 226). Nesse artigo, Deleuze
(2006) diz que “o estruturalismo [entdo] ndo € separavel de uma filosofia transcendental nova,
em que os lugares prevalecem sobre aquilo que os preenche” (p. 226).

Deleuze (2006), juntamente com Foucault, aponta para uma filosofia transcendental nova,
ou seja, a reparticdo do empirico e do transcendental no sentido de o transcendental constituir-
se da estrutura com sua ordem e locais independentes dos que ocupam (dos homens, dos
individuos, dos seus papeis e das fungdes), isto €, sdo lugares que prevalecem sobre quem os

preenche.



Percebe-se aqui a necessidade de dizer que o transcendental estd separado do empirico,
de algo da “realidade” concreta, objetivada e ja dada (pessoas, individuos e funcdes), como é,
de certo modo, préprio nas concepg¢des transcendentais. Entretanto, esse cardter transcendental
novo implica que o funcionamento da estrutura € independente do homem e nio € determinado
por ele, principalmente se pensarmos tal homem na sua relacio com as ciéncias € o
conhecimento, ou homem do iluminismo ou da epistémé moderna (ciéncias humanas). Essa
ressalva pretende evitar que o transcendental seja considerado um decalque do empirico. Esse
decalque é uma critica que Foucault (2007) aponta no advento da epistémé moderna, como
mostra no livro As palavras e as coisas, como o proprio Deleuze aponta no artigo. Nesse
contexto, o problema que Deleuze e Foucault apontam para as concepgdes transcendentais
“velhas” € que elas acabavam por decalcar o empirico sobre o transcendental, de outro modo,
o transcendental funciona como decalque do empirico.

Dito isso, quais seriam as consequéncias desse cardter de local e posi¢do de acordo com
o autor? Seguindo o artigo, poderemos vé-las, e, com elas, uma concepcao de um transcendental
novo e sua implicagdo na concep¢do de homem ou de humanidade, no sentido de evitar o
decalque do empirico sobre o transcendental.

Na primeira consequéncia, o autor mostra que o simbdlico ndao tem designacdo
extrinseca, nem significacdo intrinseca, mas somente um sentido de posi¢ao: “O sentido vem
de efeitos de elementos que eles proprios nao sdo significantes; [...] sentido é um efeito de 6tica,
de linguagem, um efeito de posi¢cdo” (p. 226). Decorre disso poder dizer que hd um nao-sentido
do sentido, de onde resulta o préprio sentido. O sentido porta o seu nao-sentido como diferenca
irredutivel. “O nao-sentido ndo é de forma alguma o absurdo ou o contrério do sentido, mas
aquilo que o faz valer e o produz circulando na estrutura” (p. 226).

Nessas passagens vemos como, também, na reversdo do platonismo, esses efeitos de
sentido possuem as mesmas caracteristicas dos efeitos que concernem aos simulacros quando
estes sobem e se misturam a superficie, causando seus efeitos. Segundo a operagdo estoica, as
profundidades sobem a superficie uma vez que o critério de separagdo, a esséncia ou a Ideia
perfeita, sdo deslocados. Com isso, ndo se trata apenas de que um ou outro escape
eventualmente, nao s6 simulacros que escapam e se insinuam por toda a parte, mas trata-se de
efeitos no sentido causal, efeitos considerados também como efeitos “sonoros”, “Opticos” e de
linguagem (DELEUZE, 2009).

Sdo efeitos dos movimentos do simulacro na sua insinuacdo por toda parte, assim como
os efeitos de posicdo na estrutura. Notemos que ndo sdo significantes, ndo se referem a

sensibilidade empirica ou sujeitos empiricos. Entdo, conforme o que ja temos até aqui, a



estrutura, como uma filosofia transcendental nova de Deleuze e também de Foucault, segundo
as pistas que seguimos neste artigo, é pré-individual, € assubjetiva, é também ndo-sentido que
produz um excesso de sentido; o ndo-sentido € o que faz valer o sentido e o que o produz quando
circula na estrutura. De outro modo, o ndo-sentido, ao circular na estrutura, produz o sentido
(DELEUZE, 2006).

Temos, entdo, como estrutura, em sua reversao, aquilo que é irredutivel na matéria
sensivel, os simulacros ou elementos atdmicos consoante suas relacdes de lugares, posi¢cdes e
deslocamento; o ndo-sentido que resiste a moldura do inteligivel; temos, como matéria atdmica
de uma estrutura transcendental nova, 4tomos que, em fung¢do de suas relagdes, respondem pela
formagao dos todos e a variagdo de suas partes; e temos o sentido-efeito em fun¢ao da posi¢cao
em um espaco topoldgico.

Nesta elaboragdo, temos uma concep¢ao de materialismo que € material sem ser concreto,
transcendental sem ser abstrato; ha relacdes de lugares, posi¢des, vizinhanca; hé efeitos de
sentido conforme o funcionamento desse campo, consoante as misturas entre superficie e
profundidades-simulacro num espago topoldgico, segundo os simulacros que fazem valer,
como ja dito, seus efeitos 6ticos, sonoros e de linguagem.

Voltando ao artigo, na terceira consequéncia, o autor mostra que o estruturalismo é
inseparavel de um novo materialismo, novo ateismo e novo anti-humanismo, sobre os quais,
em parte, ja adiantamos nos pardgrafos anteriores. Ateismo e anti-humanismo decorrem do fato
de que, se o local é primeiro em relagao aquele que o ocupa, a estrutura € independente da
determinagdo “externa” do homem da ciéncia ou de uma determinagao de Deus ou teleologica.
Nao ha Deus que poderia determinar a estrutura e sua fungao, pois o local € primeiro. O homem,
com as ciéncias, no uso da razdo ou do intelecto, ndo poderia também determinar o que poderia
advir da estrutura, nem o seu efeito ou o sem-sentido ou a sua finalidade, pois o local € primeiro.
Por isso, a estrutura ndo é dada ou visa aos designios e finalidades humanas, nem aos designios
de Deus; ela ndo teria como finalidade formar o homem ou ser determinada pelas finalidades
humanas.

Se considerarmos Deus e homem, estes sdo secunddrios, sdo produtos da estrutura
conforme as relagdes na estrutura. De outro modo, a finalidade da estrutura nao seria produzir
ou servir a0 homem ou a humanidade, nem Deus ou as religides; nem a ci€ncia e suas
finalidades. Colocar essas determinagdes dadas pelo homem para a estrutura seria
antropomorfizar; colocar Deus seria teologizar a estrutura, dar uma finalidade humana ou
divina, as duas faces do dogmatismo (Homem e Deus). Essas determinacdes sao incompativeis

com o segundo critério. O local na estrutura ¢ entdo o lugar do morto, “a morte de Deus também



significa a morte do homem, em favor, esperamos, de algo a vir, mas que s6 pode vir na
estrutura e por sua mutacdo. Eis como aparece o cardcter imaginario do homem, em Foucault,
ou o carater ideoldgico do humanismo, em Althusser” (DELEUZE, 2006, p. 227).

A relagdo com o homem e com Deus € importante ser colocada pois o estruturalismo
mostra que o homem ndo é o ser intencional ou o sujeito que produziria sentido e
representacdes, mas que isso da lugar ao funcionamento da estrutura a qual ele estaria
subordinado ou da qual seria o produto. Podemos ver apontamentos como esses no livro As
palavras e as coisas de Foucault (2009) quando ele critica o “humanismo do homem”,
criticando a figura do homem como centro das representacdes. A critica que se faz sobre isso
é: se ha a centralidade da figura do homem e se ele estd ou se vé determinado e destinado como
tal, € porque a estrutura estaria funcionando gracas ao que se chama de humanidade, ou seja,
conforme um modelo de homem; dito de outro modo, porque o horizonte do funcionamento da
estrutura estd determinado pelo homem e para o homem ou em funcdo da humanidade, de
acordo com uma figura dada de homem. Conforme essa critica, o funcionamento transcendental
da estrutura ndo seria nada mais que um decalque do empirico. Esta também € a critica que
Deleuze faz ao sujeito transcendental Kantiano. O terceiro critério, a seguir, ainda abordara
esses problemas nos dando melhor entendimento sobre a questdo do homem.

No terceiro critério, aborda-se o singular e o diferencial na estrutura. Nesse critério, temos
a seguinte pergunta do autor: “Em que consistem esses elementos simbodlicos ou unidades de
posi¢cao?” (DELEUZE, 2006, p. 227). Conforme o artigo, apontamos as caracteristicas a seguir:
os elementos em si mesmos ndo tém valor determinado, digamos, do tipo de valoragdo,
distin¢ao e hierarquizagao feita por Platdo ou de acordo com um decalque do empirico, mas se
determinam reciprocamente; os elementos correspondentes estdo numa relacdo diferencial e
essas relacdes sdo simbodlicas; o processo de determinacdo reciproca no interior da relagdo €
que permite definir a sua natureza simbdlica; os elementos se especificam reciprocamente na
relacdo; e os elementos sdo determinados nas relacdes em que sao tomados. Por isso se diz que
os elementos ndo tem esséncia e ndo estio relacionados a nenhuma instancia que determinaria
suas relacoes.

Deleuze (2006) diz que ainda se busca a origem do estruturalismo do lado de uma
axiomadtica, mas que esta axiomadtica ainda € imagindria pois as relagdes, neste caso, tratam de
elementos ndo especificados, enquanto que na estrutura hd um processo de determinacdo
reciproca no interior das relagdes, que € o que define a natureza simbdlica. Nessa concepg¢ao, o
filésofo diz que a origem da estrutura deve ser buscada no cdlculo diferencial e numa légica

das relagdes de modo que “As determinagdes das relagdes diferenciais correspondem



singularidades” (p. 228). Por exemplo, as determinac¢des das relagdes fonematicas fornecem as
singularidades na vizinhanga das quais se constituem as significagdes e sonoridades. “A
determinagdo reciproca dos elementos simbdlicos prolonga-se, deste modo, na determinagdo
completa dos pontos singulares que constituem um espago correspondente a esses elementos”
(p. 228).

A estrutura apresenta-se, entdo, em dois aspectos, as relacdes diferenciais e o sistema de
singularidades: “Um sistema de relagdes diferenciais segundo os quais os elementos simbolicos
se determinam reciprocamente; um sistema de singularidades que corresponde a essas relagdes
e traca o espago da estrutura. “[Neste sentido], toda estrutura ¢ uma multiplicidade”
(DELEUZE, 2006, p. 228).

Na sequéncia, define-se que “os elementos simbolicos encarnam-se nos seres e objetos
reais entre esses seres; as singularidades sdo outros tantos lugares na estrutura, que distribuem
os papéis ou atitudes imaginarios dos seres ou objetos que vém ocupa-los” (p. 228).

Ainda nesse critério, o autor diz que o verdadeiro sujeito € a prépria estrutura: a
distribuicao e fun¢ao dos locais e das funcgdes, o diferencial e o singular, as relacdes diferengas
e os pontos singulares, a determinagao reciproca e a determinagao completa (DELEUZE, 2006).
Nessa concepcao que surge aqui temos uma pista: o sujeito ndo parece se reduzir a posi¢ao ou
ao local, mas também estd em funcao de varidveis e funcdes distribuidas, e isso serd mostrado
nos ultimos critérios que ainda veremos.

No quarto critério, o autor trata de duas caracteristicas importantes como pistas: o
diferenciante e a diferencacdo. Para Deleuze (2006), a estrutura é necessariamente inconsciente
em virtude dos elementos, das relacdes e dos pontos que a compdem. Toda estrutura é uma
infraestrutura, uma micro-estrutura.

Acompanhando Deleuze (2006) vemos que a estrutura ndo € atual; as relacOes diferenciais
e as singularidades ndo sdo atuais, atual € aquilo na qual ela constitui encarnando-se, isto €, o
real e o imagindrio, como ja vimos. A estrutura é, entdo, virtual e tem uma realidade que lhe é
propria e que € diferente da realidade do atual. Esse € outro modo de dizer que ndo se deve
decalcar o atual sobre o virtual. A estrutura tem uma idealidade que lhe € prépria, mas que nao
deve ser confundida com uma imagem possivel da identificacdo nem com uma ideia abstrata
das Ideias platonicas.

Consideremos novamente o simulacro. Ele, assim como a estrutura, ndo se reduz a uma
imagem possivel, nem se refere ou busca a uma Ideia ou esséncia. O simulacro, como ja vimos,
coloca em jogo as misturas entre profundidade e superficie, e em certo sentido, coloca em jogo

as coexisténcias dos elementos, o que aponta que a estrutura também esta sendo, de certa forma,



remetida a tais misturas. Terfamos, nessa articulagdo, a “estrutura-simulacro”, como efeito da
reversdo do estruturalismo.

Assim, a distribuicdo e func@o dos locais e das fungdes, o diferencial e o singular, as
relacdes diferenciais e os pontos singulares, a determinag¢do reciproca e a determinagdo
completa constituem o simulacro, o jogo de misturas entre superficie e profundidade, um jogo
de coexisténcia e indiscernibilidade dos elementos. Isso € o que pode ser visto, em relacdo a
coexisténcia, como se segue.

A estrutura ¢ real sem ser atual (“realidade”), ideal sem ser abstrata (Idealidade).
Observemos que entra ai um outro termo para o real da estrutura, que vai se definir em termos

de uma coexisténcia:

O que é que coexiste na estrutura? Todos os elementos, as relagdes e valores de
relacdes, todas as singularidades préprias ao dominio considerado. Semelhante
coexisténcia nao implica confusdo alguma, nenhuma indeterminagdo: sao relagdes e
elementos diferenciais que coexistem num todo perfeita e completamente
determinado. Acontece que esse todo ndo se atualiza como tal. O que se atualiza, aqui
e agora, sio tais relacdes, tais valores de relagdes, tal reparticio de singularidades;
outras se atualizam alhures ou em outros momentos. [Por exemplo] Nao ha lingua
total encarnando todos os fonemas e relacdes fonemadticas possiveis; mas a totalidade
virtual da linguagem atualiza-se segundo dire¢des exclusivas em linguas diversas,
cada uma encarnando certas relagdes, certos valores de relacdes e certas
singularidades dessa linguagem. (DELEUZE, 2006, p. 231)

Do mesmo modo como Deleuze, nesse texto, aponta, através de Althusser, o anti-
hegelianismo de Marx, apontamos ai um certo anti-hegelianismo de Deleuze, que, segundo
vemos no texto, consiste fundamentalmente nisto: coexisténcia de elementos e de relagdes
diferenciais enquanto produtora de diferenga, sem que haja engendramentos sucessivos
,conforme faria uma dialética.

Se pensarmos em termos de uma leitura do funcionamento da lingua como estrutura, por
exemplo, podemos dizer que a estrutura diferencia uma lingua da outra, e cada lingua tem uma
estrutura diferente; ndo ha lingua total, mas a totalidade virtual da lingua atualiza-se em linguas
diversas. Assim como nao ha sociedade total, mas cada forma social encarna elementos,
relagdes, valores de producdo. Assim, ha a estrutura e sua totalidade de coexisténcia virtual
(que ndo se totaliza) e ha sub-estruturas que correspondem as atualizacdes em cada dominio;
este € o par virtual-atual. A estrutura, como virtualidade, € indiferencada (por exemplo, ndo se
poderia dizer o que, numa estrutura, € real ou imagindrio), embora seja inteira e completamente
diferenciada (DELEUZE, 2006).

No que diz respeito a estrutura em sua atualizacdo, pode se dizer que o atualizar é

diferencar-se. A estrutura é, entdo, insepardvel do seu duplo aspecto ou do complexo virtual-



atual, diferenciacdo-diferencacdo. O virtual estd presente, organizando, mas ndo ¢ um
preenchimento. A estrutura é a possibilidade de ordenacdo que permite que se forme uma
unidade, acrescentamos, complexa. As rela¢des diferenciais (virtuais) da estrutura se encarnam
(atualizam) em espécies qualitativamente distintas; as singularidades (virtuais) correspondentes
se encarnam (atualizam) nas partes e figuras extensas que caracterizam cada espécie.

A estrutura, desta feita, forma, ou melhor, constitui-se numa unidade complexa virtual-
atual, o real, funcionando consoante processos de diferenciacao e diferencacdo que vao implicar
ou dar outra direcdo no entendimento do que € estrutura. Lembrando que a mutacio estrutura-
simulacro acima ja compoe essa implicacdo; e ainda estamos denominando de “estrutura” algo
que estd em vias de deixar de sé-lo.

Para entender o complexo virtual-atual, retomemos que a estrutura é, em si mesma, um
sistema de elementos atomicos e de relacdes diferenciais; mas também ela diferencia as
espécies e as partes, os seres e as fungdes nas quais ela se atualiza. Ela € diferencial em si mesma
e diferenciadora em seu efeito. O processo de atualizacdo tem uma temporalidade interna
(clinamem), segundo aquilo que atualiza, e varidvel segundo o que atualiza. No estruturalismo,
o tempo € sempre o tempo de uma atualizacdo, em que se efetuam, em ritmos diversos, os

elementos de coexisténcia virtual:

O tempo vai do virtual ao atual, isto €, da estrutura as suas atualizac¢des, e ndo de uma
forma atual a outra forma (atual). Ou, pelo menos, o tempo concebido como relacdo
de sucessdo de duas formas atuais contenta-se em exprimir abstratamente os tempos
internos da estrutura ou estruturas que se efetuam em profundidade nessas duas
formas, e as relagdes diferenciais entre esses tempos. E € justamente porque a estrutura
ndo se atualiza sem se diferencar no espago e no tempo, sem diferengar, assim,
espécies e partes que a efetuam, que devemos dizer, neste sentido, que a estrutura
produz essas espécies e partes. (DELEUZE, 2006, p. 232)

No processo de atualizacdo ou diferengacdo no tempo e no espaco, o sistema produz
espécies e suas partes. O que se atualiza sdo as relagdes, os valores das relagdes, tal reparticao
de singularidades. Entretanto, o sistema de diferencas da estrutura ndo faz justaposicdo das
diferencas e nem promove o seu apagamento. Isso acontece porque a diferenca ndo € atualizada
e, por isso, ela, a diferenca, persiste no sentido que se torna paradoxal, que € ndo-sentido. A
diferenca € irredutivel ao significante, ao conceitual, ao significado e ao empirico.

Como diz Sinnerbrinnk (2017), o ndo-sentido é o fundo cadtico indeterminado contra o
qual o sentido € articulado e pode operar seus efeitos no pensamento e na linguagem, por isso

ele, o ndo-sentido-diferenga, vai contra o sentido comum da representacdo e das identidades, da



significacdo, do sentido do bom senso e das suas defini¢des e identidades. A diferenga €, por
assim dizer, irredutivel a representacao.

No artigo, vemos em relacdo a diferenca, que as atitudes, partes e funcdes sdo
diferenciados pela estrutura que os atualiza ou se efetua neles. Cada um deles atrai e reflete a
fun¢do do outro. No entanto, nesse funcionamento, corre-se o risco de, na atualizac¢do, ndo se
encontrar mais a diferenciacdo que lhes deu origem, ndo se encontrar os processos de diferenca.

O risco ocorre pois a estrutura simbdlica assegura a diferenciacdo dos termos e a
diferencacdo dos efeitos, mas, “o imagindrio tende a refletir e reagrupar sobre cada termo o
efeito total de um mecanismo de conjunto” (p.233). O estruturalismo ¢ hostil ao imaginario,
pois a imagina¢do “desdobra e reflete, projeta e identifica, perde-se em jogos de espelhos; mas
as distin¢des que ela faz, como as assimilacdes que opera, sdo efeitos de superficie que ocultam
os mecanismos diferenciais, sendo sutis, de um pensamento simbolico” (p. 233). Por isso,
Deleuze aponta que, aproximando da imaginacdo material, a funcdo diferencial diminui, e dai
tende para equivaléncias. Mais uma vez, vemos a superficie e seus efeitos como mecanismos
para ocultar as diferengas, conforme identidades e equivaléncias, em detrimento do “subsolo”
ou do simulacro.

Para entender esses mecanismos que ocultam a diferenca, na sequéncia da argumentacao,
Deleuze (2006) anuncia que a estrutura € inconsciente e recoberta por seus produtos e efeitos
de superficie, por exemplo, “uma estrutura econdomica nao existe em estado puro, mas € coberta
por relagdes juridicas, politicas, ideoldgicas em que se encarna” (p. 233). S6 podemos
reencontrar as estruturas, a diferenca, sob ou a partir desses seus efeitos. O problema parece-
nos ser aqui, o fato de que esses efeitos sejam tomados por um imagindrio que colmataria a
diferenca, mas de que modo?

Deleuze, em outro momento de suas elaboracdes, aponta um problema ou erro que pode
haver em relacdo as causas e efeitos. O erro seria tomar os efeitos pela causa ou supor - essa
suposi¢ao € um dos fatores que poderiam levar a mistificagdo ou a supersticao-, que ha uma
relacdo de identidade entre causa e efeito. Isto implica dizer que, como efeito que sdo, nio sdao
as relagdes juridicas, sociais, linguisticas, ideoldgicas ou familiares que sdo as causas das
estruturas ou das diferencas, mas as diferencas podem estar recobertas por essas relacdes nas
quais se encarnam. Esse recobrimento, que estd em fun¢do de um processo imagindrio, apagaria
as diferencgas produtivas e produzidas na estrutura e pela estrutura. Entretanto, o fato € que “os
termos e as relagdes que atualizam as estruturas, as espécies e as partes que as efetuam sdo
confusdes tanto quanto expressdes” (DELEUZE, 2006, p. 234). Ha presenga da estrutura em

seus efeitos, a0 mesmo tempo em que os efeitos assimilam e integram a estrutura. De outra



forma, isto caracteriza uma causalidade na qual o efeito comporta, na sua diferenga e por
diferencacgdo, a sua causa, mas o efeito ndo pode ser confundido com sua causa.

Pelo fato do efeito constituir-se num processo de diferengacdo, nao hd identificacio entre
causa e efeito; ndo € possivel recuperar uma causa via efeito, entdo ndo ha como definir uma
estrutura causal através dos seus efeitos, através do que € atualizado da estrutura. De outro
modo, ndo se pode decalcar o funcionamento da “sub-estrutura” ou da estrutura atualizada sobre
o funcionamento “causal” da estrutura ou do sistema, pois ndo ha uma causa identificivel e
determinada clara e distintamente. De outro modo, ndo ha como saber como é ou como funciona
uma estrutura a partir dos efeitos e da atualizagao.

Causa e efeito ndo estdo separados, ji estariamos na imanéncia proposta por Deleuze, mas
tampouco estdo identicamente relacionados. Temos “acesso” aos efeitos das relacdes de
posicdes, lugares e movimentos ou deslocamentos, mas nao podemos recuperar a causa por um
principio de identificagdo. Nesse sentido, temos uma causa eficiente imanente, distinta e
diferenciadora. Nesse contexto, o efeito comporta a causa, mas enquanto diferenga e nao
enquanto identidade. Tratar-se-ia de uma causa diferenciante em seus efeitos.

Para Deleuze (2006), o inconsciente da estrutura, ou apenas o inconsciente, se quisermos,
¢ diferencial; ele ¢ feito de “variacdes de relacdes diferenciais num sistema simbolico em fungao
de reparticdes de singularidades” (p.234), que sdo diferencas puras; mas o inconsciente para
Freud, seria um inconsciente constituido de “linguagem”, constituicdo que ultrapassa o nivel
do desejo, das imagens associadas e das relagdes de oposi¢do. O que isso implica? Deleuze
(2006) aponta que: “Levi-Strauss tem razdo em dizer que o inconsciente ndo é nem de desejos,
nem de representagdes, que ele € ‘sempre vazio’, consistindo unicamente nas leis estruturais
que ele impde tanto as representacdes quanto aos desejos” (p. 234).

Mas, a propésito do que pode ser dito do inconsciente de Leibniz ou do inconsciente de
Freud, o fato é que, para Deleuze (2006), o inconsciente € sempre um problema; e, por assim
dizer, pertence ao campo do problematico “porque o problema tem sempre a solucao que
merece, segundo o modo como é colocado e consoante o campo simbdlico de que dispomos
para colocé-lo” (p. 234). Reforcamos, nesse sentido, que os problemas e questdes, conforme
propde Deleuze nesse critério, ndo sdo uma fase, um momento subjetivo, que uma vez superada,
nos permitiria chegar a um certo conhecimento; mas é uma categoria objetiva, conforme a
efetuacio da estrutura e o campo simbolico que se constitui e do qual dispomos.

Por isso também se diz que ndo haveria uma concep¢do de inconsciente sobre todas as
outras concepg¢des; nao hd uma ideia justa do inconsciente; mas € necessdrio, no minimo, na

concepc¢do que se faz, em relacdo aos critérios apresentados, manter o cardter problemético e



evitar, no minimo, as mistificagdes e supersticoes. Lembramos ainda que se deve estar atento
ao que o autor chama de simbdlico nesse contexto e como nessa concepcao, ele parece remeter
a outro elemento aquém e além do simbdlico. Deleuze diz, ainda nesse contexto, que o
inconsciente € estrutural, também diferencial, problematizante e questionante (DELEUZE,
20006); e que por fim, € serial, o que leva ao préximo critério.

No quinto critério, que aborda a caracteristica serial da estrutura, Deleuze (2006) diz que
toda estrutura € serial, multisserial e s6 funciona nessa condi¢do. Os elementos simbdlicos em
suas relacdes diferenciais se organizam em série. Esses elementos se remetem a outra série,
constituida por outros elementos simbdlicos. Um imagindrio poderia fazer estas séries se
refletirem uma sobre a outra, se identificarem termo a termo, de modo que a estrutura cairia em
um funcionamento de acordo com a imagina¢do. Mas, os termos de cada série estdo sempre em
defasagem e deslocamento em relacdo aos termos da outra. Tal deslocamento, que impede as
duas séries de se refletirem e se identificarem em figura da imaginacao, € estrutural e simbdlico.

O deslocamento pertence aos lugares no espaco da estrutura.

Os termos de cada série sdo insepardveis em si mesmos das defasagens ou
deslocamentos que sofrem relativamente aos termos da outra [série]; portanto sdo
insepardveis da variac@o das relacdes diferenciais [...] esse deslocamento relativo das
duas séries ndo é absolutamente secunddrio; ndo € de fora e secundariamente que ele
vem afetar um termo, como que para conferir-lhe uma dissimulacdo imagindria. Ao
contrario, o deslocamento € estrutural ou simbdlico, pertence ao lugares no espago da
estrutura, € comanda assim todos os disfarces imagindrios dos seres e objetos que vem
secundariamente ocupar esses lugares (DELEUZE, 2006, p. 237).

As duas séries estdo em confronto em fungdo das suas relacdes de diferencas. A
imaginacdo ndo se refere a identificacio termo a termo, o que levaria a uma mé compreensao
do fendmeno; mas, ao contrdrio, a imaginagdo tomada consoante o deslocamento estrutural ou
simbolico que vem a ser primdrio, refere-se a ocupacao dos lugares, que vem a ser secundério,
esta sim, implicada pelo imagindrio. Assim, o deslocamento é que impede que as séries se

confundam ou se desdobrem imaginariamente uma sobre a outra.

E por isso que o estruturalismo d4 tanta aten¢do 4 metéfora e 2 metonimia [que ndo
sdo] figuras da imaginacdo, mas fatores estruturais [...] exprimem os dois graus de
liberdade do deslocamento [...], longe de serem imaginarios, impedem as séries de se
confundirem ou se desdobrarem imaginariamente seus termos. (DELEUZE, 2006, p.
237)

O sexto critério nos dird sobre a casa vazia e também vai inserir um elemento que
pensamos que reforgard o cardter mutante que Deleuze estd propondo ao estruturalismo; e desta

feita, determinante para se ir além do simbdlico da estrutura.



No sexto critério, € apresentada a casa vazia e o objeto paradoxal. O filésofo explicita que
a estrutura envolve um elemento paradoxal, tal que esse € um objeto singular, ndo pertence a
nenhuma série em particular, mas estd sempre presente nas séries correspondentes, as percorre
e se move nelas e de uma a outra; € nesse sentido que a metafora e metonimia devem ser
entendidas. “Diriamos que [esse objeto] ¢ sua propria metafora e metonimia. Em cada caso, as
séries sdo constituidas de termos simbdlicos e de relacdes diferenciais; ele, porém parece ter
outra natureza” (DELEUZE, 2006, p. 238).

Ja dissemos que as duas séries sdo sempre divergentes, mas, paradoxalmente, esse objeto
€ o ponto de convergéncia das séries divergentes. Ele é imanente as duas séries, estd nas duas
ao mesmo tempo. Tal objeto ndo se caracteriza por uma identificacdo imagindria (que levaria a
uma ma compreensdo do fendmeno), isto €, uma série nao se reflete e se identifica sobre a outra.
Esse objeto paradoxal percorre todas as séries, fazendo com que passem de uma a outra na
mesma estrutura. Tal objeto é o que impede que o imagindrio se fixe no seu papel de
convergéncia, tanto quanto impede que as séries permane¢am na sua divergéncia. Esse “objeto
¢ ‘eminentemente’ simbodlico, mas justamente porque ¢ imanente as duas séries a0 mesmo
tempo. Denomina-se, entdo, Objeto = X (DELEUZE, 2006, p. 238).

Na sequéncia da explanagdo sobre o que é o objeto = X, Deleuze aponta dividas que ele
encontra em Lacan sobre o papel particular da carta e da divida; ele se pergunta se o papel da
carta seria um artificio para esses casos ou se o papel e a divida sao critérios para toda estrutura,
como se a estrutura ndo se definisse sem eles. A partir dai langa questdo sobre identifica¢des
imaginarias e o elemento, objeto = X, que percorre as séries, € que nos interessa pelo que
colocamos a seguir.

Acompanhamos Deleuze (2006) retornar a diferenca entre o simbdlico e o imagindrio.
Ele argumenta que havia uma primeira diferenca entre o imagindrio e o simbdlico em que o
papel diferenciador do simbdlico estava em oposicdo ao papel assimilador, redobrante e
desdobrante do imaginario. Tinhamos o “simbdlico versus o imaginario”. Entretanto, o autor
afirma que ha outra fronteira: “contra o carater dual da imaginacdo, o Terceiro (no trés)
intervém essencialmente no sistema simbdlico, distribui as séries, desloca-as, fa-las comunicar,
mas impedindo uma de dobrar-se imaginariamente sobre a outra” (p. 239).

Note-se ai mais uma pista que reforc¢a a reversdo-mutacdo do estruturalismo: ndo se trata
mais de uma oposicdo entre simboélico e imaginério, mas de uma intervencdo do “Terceiro no
trés”, um quarto elemento que distribui e desloca as séries fazendo com que se comuniquem
sem se dobrarem imaginariamente, sem se identificarem. Esse elemento diferenciador, o objeto

paradoxal, é o “Terceiro que estd no trés” no simbdlico, mas esse objeto ndo é simbdlico e é,



em relacdo a ele (ao objeto X) que as variedades dos termos e a variagdo das relacdes
diferenciais sdo determinadas de cada vez. Temos, entdo, o objeto = X intervindo o imagindrio.

Sera também em funcdo desse elemento ‘X’ que Deleuze deslocar-se-4 do simbdlico, a
partir das determinacdes do préprio simbdlico que trata de separacdes, distingdes e
hierarquizacdes, como vimos no comeco do artigo. Notemos que, deslocando-se do simbdlico,
tal qual apresentado, vemos efetuar o papel do simulacro, a imagem que ndo se al¢ca ao papel
de copia ou de identificacdo, a estrutura-simulacro, como ja explicitado anteriormente, na sua
funcao de efetuar misturas sem que hajam identificacdes. Temos assim, outro efeito da reversiao
do estruturalismo e da reversao do platonismo, ou seja, a emergéncia de uma imagem sem
identificacdo e os efeitos Gticos, sonoros e de linguagem.

Para tentar entender melhor, retomemos na apresentagdo do terceiro no trés, a concepcao,
ainda duvidosa naquele ponto. Coloquemos o primeiro critério aqui mais uma vez: o real nao
esta separado do imaginario; o real tende a fazer ‘Um’ (ele ¢ um em sua verdade); o imaginario
tende a fazer dois, um jogo de identificacdo e projecao, sempre sob o modo do duplo; e, talvez,
o simbdlico seja trés, ndo somente o terceiro além do real e do imagindrio, mas um terceiro a
ser procurado no préprio simbélico. Talvez possamos dizer que este seja um quarto elemento.
Eo que Deleuze chama de Terceiro irreal e ndo-imaginavel; o objeto X, nem simbdlico, nem
imagindrio, nem real.

Esse objeto paradoxal estd sempre deslocado de si mesmo; tem a propriedade de ndo estar
onde € procurado, mas ser encontrado onde ndo estd. Ele falta em seu lugar e por isso ndo é
real; ele falta a sua semelhanca e por isso ndo € imagindrio; ele falta a sua identidade, por isso,
desse ponto de vista, ndo é conceito. No artigo, Deleuze, para exemplificar as caracteristicas
desse objeto, destaca a referéncia a Lacan e a carta roubada de Edgard Allan Poe, apontando,
como ja foi dito, que Lacan ¢ quem precisa a natureza desse objeto: “ele estd sempre deslocado
em relacdo a si mesmo. Tem por propriedade ndo estar onde € procurado, mas, em contrapartida,
ser encontrado onde ndo estd” (DELEUZE, 2006, p. 239).

Voltando as séries, se elas s@o percorridas pelo objeto paradoxal (chamado também de
objeto = X) e apresentam os deslocamentos relativos a outra série, € porque os lugares relativos
de seus termos na estrutura dependem do lugar absoluto de cada um em relacao ao objeto = X,
que estd sempre deslocado em relacdo a si mesmo: ele falta ao seu lugar, por isso ndo € real; e
falta a sua semelhanca, por isso ndo € imagem. Nesse sentido, o deslocamento ndo € de fora,
mas € propriedade fundamental na concepg¢do da reversdo do estruturalismo em Deleuze. O
deslocamento € o que permite definir a “estrutura” como ordem dos lugares sob a variacao das

relacdes no espaco (DELEUZE, 2006):



Toda a estrutura é movida por este Terceiro originario — mas também que falta a sua
origem. Distribuindo as diferencas em toda a estrutura, fazendo variar as relagdes
diferenciais com seus deslocamentos, o objeto = x constitui o diferenciador da prépria
diferenca. (p. 239)

O que destacamos aqui € que o deslocamento pelas vias do objeto = X, para Deleuze,
retira o primado do preenchimento simbdlico que se daria pelas vias do simbdlico estrutural, de
outro modo, o sujeito ja ndao se reduz a preenchimentos de lugares e posi¢cdes, mas
deslocamentos. O objeto ‘X’ constitui o diferenciante da propria diferenca, o Terceiro no
simbdlico, que distribui e desloca as séries. Nao ha estruturalismo sem esse grau zero em relacao
ao qual tudo se desloca e desliza (DELEUZE, 2006): “Os jogos tém necessidade da casa vazia,
sem o que nada avancaria nem funcionaria. O objeto = X nao se distingue de seu lugar, mas é
proprio desse lugar deslocar-se constantemente, como ¢é proprio a casa vazia saltar
incessantemente” (p. 239).

Poderemos ver, na sequéncia do artigo, Deleuze (2006) citar vérios autores no
entendimento do que seria esse lugar vazio: o lugar do morto no bridge, em Lacan; o lugar do
rei, em Foucault; a posicdo zero, em Frege; o mana em Levi-Strauss, entre outros. Interessa-
nos, aqui, que, em relagdo ao deslocamento, entre a série significante e a série significada, ha
um excesso de sentido na série significante e uma caréncia de significado na série significada.
Na série significante hd, entdo, um significante flutuante por estar em excesso de sentido:
primeira consequéncia do segundo critério, e hd um significado flutuado na série significada,
que ndo foi fixado ou realizado. Hd um valor vazio de sentido, mas que pode receber qualquer
sentido, e cuja funcdo € preencher e cavar uma distancia entre o significante e o significado.
Um valor simbdlico zero, um signo marcando a necessidade de um conteddo simbdlico
suplementar que ja esta no significado (flutuante). Uma série estd em excesso e a outra em falta
sem nunca entrarem em equilibrio. Nesse sentido, as séries se comunicam sem perder a
diferenca, sem cair no imaginario sob um rebatimento ou sob a identificagdo, isto é, temos uma
diferenca sem conceito e sem identificacao.

O que estd em excesso na série significante € a casa vazia sem ocupante € sempre
deslocada, o ndo-sentido que produz sentido e, na série significada, temos o ocupante sem lugar,
igualmente deslocado. Desse modo, ndo hé significantes ou significados ja dados, eles estdo em

fun¢do do deslocamento do ndo-sentido que os produz:

O nio-sentido ndo € a auséncia de sentido, mas [...] o excesso de sentido, ou aquilo
que proporciona sentido ao significado e ao significante [...]. O sentido aparece como



o efeito do funcionamento da estrutura, na animagao [deslocamento] de suas séries
componentes. [...] as palavras-valises ndo passam de um procedimento entre outros
para assegurar esta circulacdo. (DELEUZE, 2006, p 241)

Vemos, como consequéncia da reversao, a primazia do sentido e do deslocamento sobre
o significado e significante. Ou seja, o significado e o significante ndo pré-existem ao sentido
e ndo respondem pelos sentidos. Deste modo, serd o ndo-sentido, o deslocamento, que
proporcionara sentido.

Essa reversdao implica dizer que, em se tratando de linguagem, ela nao comeca
exclusivamente nem principalmente com os signos em sua relagdo entre significado e
significante. A atualizagdo no funcionamento da estrutura ndo se reduz a linguagem nem a
significacdo. A pergunta seria: como € a linguagem e como ela funcionaria em funcio dessas
reversdes do platonismo e do estruturalismo de modo que se possa retomar a multiplicidade e
a heterogeneidade que essas reversoes lhe conferem?

Na sequéncia, Deleuze mostra, em funcdo dos deslocamentos da casa vazia, os
procedimentos linguisticos em Roussel, assim como, também, Foucault analisou em seus livros.
Deleuze mostra, também, os procedimentos que aparecem em Mallarmé. Os procedimentos
desses dois autores, Roussel e Mallarmé, sao procedimentos que “fizeram e fazem a literatura
moderna, jogando com toda a topografia, com toda uma tipografia do ‘livro por vir’. [Neste
contexto, Deleuze ressalta que no artigo estd mostrando] somente a eficicia desta casa vazia de
dupla face, ao mesmo tempo palavra e objeto” (DELEUZE, 2006, p.241).

Esta pista deixa ver a referéncia aos procedimentos linguisticos abordados nos livros
Logica do sentido; Kafka, por uma literatura menor; em Mil Platés 2 (edig¢do brasileira); e em
Critica e clinica. Esses procedimentos, sdo varidveis segundo cada autor-escritor abordado:
Carrol, Artaud, Kafka, Wolfson ou Roussel. Esses escritores fazem destacar uma lingua ou
linguagem menor em detrimento de uma lingua hegemonica. Pensamos, assim, que essa lingua
menor parte € pode ser entendida justamente a partir da reversdo do estruturalismo, do
platonismo, como estamos acompanhando aqui. Veremos isso com mais detalhes no capitulo
sobre os postulados da linguistica.

Voltando ao artigo, vemos que o objeto X consiste e insiste em permanecer como objeto
perpétuo de uma adivinhagdo, de uma questdo, de uma categoria do problematico nas estruturas.
Desta feita, diz o autor, reconhecer o estruturalismo é, paradoxalmente, ser conduzido a algo
nao reconhecivel ou identificivel (DELEUZE, 2006).

Deleuze faz, entdo, a distingdo em que os elementos simbolicos, tomados nas suas

relagdes diferenciais, sdo uma coisa; o objeto=X, objeto paradoxal, que determina o lugar



relativo dos elementos e o valor varidvel das relacdes, € outra coisa diferente. O objeto=X € o
Terceiro eminentemente simbélico no trés (no simbélico). E em consequéncia do deslocamento
do objeto=X que as relagdes variam. No caso da psicandlise, por exemplo, o objeto = X é
determinado como falo (pulsdes parciais constitutivas da sexualidade). Por isso, Falo ndo € o
orgdo real, nem a série de imagens associdveis, mas o falo simbdlico que funda a sexualidade
como sistema ou estrutura.

Neste contexto explicativo, Deleuze (2006) pergunta se haveria uma estrutura que, em
dltima instancia, determinaria todas as outras. Por exemplo, o que seria primeiro? O valor da
estrutura econdmica ou o falo da estrutura psiquica, o fetiche econdmico ou o fetiche sexual?
O autor diz que, por vdrias razoes, essas questdes nao tém sentido, pois todas as estruturas sao
infra-estruturas. Seguindo a articulacdo acima, ele dird que a ordem de estrutura, seja ela
linguistica, familiar, econdmica ou sexual, caracterizam-se pela forma de seus elementos
simbdlicos, pela variedade de suas relagdes diferenciais, pela espécie de suas singularidades,
enfim e sobretudo, pela natureza do objeto = X que preside a seu funcionamento. Para o autor,
se fOssemos estabelecer uma ordem de causalidade linear de uma estrutura a outra, teriamos
que dar ao objeto = X, em cada caso, o género de identidade ao qual ele repugna essencialmente.
Além do mais, o lugar vazio é o lugar de uma questdo ou lugar do problemdtico que varia
conforme a estrutura, seja ela psiquica, linguistica, econdmica, social ou sexual.

Portanto, ndo se pode dizer que uma estrutura, seja ela linguistica, social, psiquica ou
econdmica tenha privilégio ou primado sobre outra, ou que uma delas seja causa da outra. Dito
de outro modo, no contexto da filosofia de Deleuze, ¢ impossivel a determinacdo da estrutura.
As estruturas citadas acima, por sua vez, se “comunicam’ pelo objeto = X ou seu lugar vazio,
que as fazem deslocar uma na outra.

Nesse sentido, podemos dizer a respeito da estrutura, que seu funcionamento-atualiza¢io
compreende um sistema de elementos heterogéneos, impossiveis de serem determinados a
priori, impossiveis de receberem um decalque a partir do empirico, por isso se constituem de
matérias e funcdo informes. Da atualizacdo desse sistema ndo se poderé dizer que ela € apenas
linguageira, ou social, politica, econdmica ou psiquica, mas que, uma vez atualizada, ha
condicdo de “comunica¢do” e deslocamento entre estas instancias psiquicas, linguisticas,
politicas, clinicas e econdmicas através do objeto = X sem que haja primazia de uma estrutura
sobre a outra.

Que a estrutura ndo seja determinada por algo do lado de fora, indica que ndo hd um
sujeito do conhecimento e ndo hd uma forma pela qual se possa conhecer a determinagdo da

estrutura, ou o objeto X. Dito assim, ndo hd nem sujeito ou conhecimento vindos de Deus (teo-



teleolégicos), ou do homem da ciéncia, que pode ser considerado como sujeito, que possam
“ver” ou que possam definir, distinguir ou hierarquizar a estrutura “por fora” ou que conhecam
e definam seus elementos, enxergando a estrutura pelo lado de dentro. Diria que h4, ai, uma
radicalidade no que diz respeito a um ndo-saber da estrutura.

Nao obstante, poderemos ver nos ultimos critérios, pistas de como Deleuze (2006) propde
uma pratica que se relacione com a estrutura, com o deslocamento e com o ndo- saber.
Pensamos que essas pistas nos dao também condicdes para pensar uma pratica clinica de modo
geral, e, mais especificamente, a pratica do Acompanhamento Terapéutico. Nos ultimos
critérios, vemos as consideracdes em relacdo ao sujeito e a pratica. Em um dos critérios,
Deleuze (2006) aponta que, na estrutura, os lugares s sdo preenchidos e ocupados por seres
reais quando a estrutura € atualizada, mas diz também que os lugares ja estdo preenchidos ou
ocupados pelos elementos simbolicos no nivel da propria estrutura. “Portanto, ha um
preenchimento simbdlico primdrio antes de todo preenchimento ou de toda ocupacgdo
secundaria por seres reais.” (DELEUZE, 2006, p. 244); e sdo as relagdes diferenciais desses
elementos que determinam a ordem dos lugares em geral.

No entanto, se ha o paradoxo da casa vazia, ¢ porque ela ¢ o “Unico lugar que nao pode
nem deve ser preenchido, nem mesmo por um elemento simbdlico” (p. 244) na estrutura, nem
mesmo na atualizacdo. A casa continua vazia a fim de resguardar a circulacio e o deslocamento,
como j4 adiantamos na nossa argumentacio. Além disso, como ja foi dito, o deslocamento tem
primazia sobre o preenchimento. Sendo simbdlica, a casa vazia deve ser para si mesma seu
préprio simbolo, e faltar eternamente a sua prépria metade que seria susceptivel de vir ocupa-
la. Importante dizer que este vazio ndo € um nao-ser ou, pelo menos, este ndo-ser nao € o ser
do negativo, mas € o ser positivo do "problemaético"”, o ser objetivo de um problema e de uma

questao:

As questdes e os problemas ndo sdo atos especulativos que, a este titulo,
permaneceriam totalmente provisorios e marcariam a ignorancia momentanea de um
sujeito empirico. Sdo atos vivos, investindo as objetividades especiais do
inconsciente, destinados a sobreviver ao estado provisério e parcial que afeta, ao
contrério, as respostas e as solugdes|...]. Mesmo os conflitos de Edipo dependem antes
da questdo do Sphinx. O nascimento e a morte, a diferenca dos sexos, sdo os temas
complexos de problemas antes de ser os termos simples de oposicdo. Antes da
oposicao dos sexos, determinada pela posse e pela privagao do pénis, hé a “questao”
do phalus [0 objeto=X] que determina em cada série a posicdo diferencial das
personagens sexuadas. (DELEUZE, 1968)

Deleuze (2006) diz que, para Foucault, o vazio € o vazio do homem desaparecido, porque

este vazio ndo cava uma falta, ndo prescreve uma lacuna a ser preenchida. Ele, o vazio, ndo é



nada mais, nada menos, que a dobra de um espaco no qual, finalmente, se torna novamente
possivel pensar; €, enfim, uma dobra do pensamento.

No desenvolvimento desses seus argumentos, o filésofo parece detectar algo que faz
acirrar a sua critica em relacdo a estrutura. A questdo se relaciona ao preenchimento da casa
vazia. Isso € visto como um problema que surge da propria estrutura e que levaria ao nao
funcionamento da estrutura ou levaria a sua determinagdo, ou seja, levaria ao preenchimento da
casa vazia.

Deleuze (2006) reitera que a estrutura s6 € preenchida por seres reais quando € atualizada.
Esse preenchimento é secunddrio uma vez que os lugares ji estdo preenchidos de elementos
simbdlicos no nivel da prépria estrutura (grosso modo, no virtual). S6 restando sempre o lugar
vazio paradoxal presente em todas as séries a0 mesmo tempo e que nao pode ser preenchido. O
lugar vazio ndo ¢ preenchido por um termo, ndo obstante ¢ “acompanhado por uma instancia
eminentemente simbodlica que segue todos os seus deslocamentos: acompanhado sem ser
ocupado nem preenchido” (p. 244), e assim deve permanecer. E ambos, a instancia e o lugar,
nao deixam de faltar um ao outro, ¢ de se acompanhar dessa forma. “O sujeito ¢ precisamente
a instancia que segue o lugar vazio: como diz Lacan, ele € menos sujeito que assujeitado —
assujeitado a casa vazia, assujeitado ao falo e ao seus deslocamentos” (DELEUZE, 2006,
p.244). Sujeito e lugar estdo em funcdo de uma disparidade e deslocamento e nao de ocupacao.

Nesse sentido, para Deleuze (2006), o estruturalismo nio suprime o sujeito, no entanto,
ndo o determina; (o estruturalismo) € um pensamento que o esmigalha e o distribui
sistematicamente, que contesta a identidade do sujeito, que o dissipa e o faz passar de um lugar
a outro, de tal modo que ele se torne ou esteja sempre em deslocamento, sempre ndmade, fato
de individuaces, mas impessoais, ou de singularidades, mas pré-individuais. E neste sentido
que Foucault também fala de "dispersdo” do sujeito.

Entretanto, para Deleuze, € necessario enfrentar ainda dois grandes acidentes que podem
ser definidos no funcionamento da estrutura, e aqui o filésofo aponta os problemas da estrutura:
1) “A casa vazia e médvel ndo ¢ mais acompanhada de um sujeito ndmade que sublinha seu
percurso, € seu vazio torna-se uma verdadeira falta, uma lacuna” (p. 245); ou 2) Ela, a casa
vazia ¢é, “ao contrario, preenchida, ocupada por aquilo que a acompanha, e sua mobilidade
perde-se no efeito de uma plenitude sedentaria ou fixa” (p. 245).

Pensamos que o primeiro e o segundo problema se entrelacam. O primeiro problema
decorre do fato de que haveria um sujeito que poderia ser localizado, fixado; sujeito do
conhecimento ou sujeito determinado de algum modo, por exemplo, segundo uma figura de

homem. Do ponto de vista desse sujeito localizado ou determinado, concebe-se o deslocamento



como decorrente do vazio como uma falta que poderia ser suprida, de acordo com uma
idealidade do homem como projeto de humanidade. Se ha algo que possa ser determinado como
sujeito, entdo transforma-se o vazio e o deslocamento em falta, em funcdo dessa possivel
determinacdo.

Em relacdo ao segundo problema, a mobilidade torna-se um tipo de busca, uma vez que,
de acordo com a fixacdo e preenchimentos possiveis, concebe-se uma totalizacdo possivel e
idealizada, e assim o deslocamento perde sua poténcia de variacdo e é remetida a uma busca
por completude possivel ou projetada. Por exemplo, o Homem, o individuo, uma pessoa ou
sujeito buscando uma completude prometida, projetada mas que nunca se realiza, mas que estd
sempre 14 como projeto.

Deleuze (2006) diz que, no sentido dos problemas da estrutura apresentados acima, o
"significante" desapareceu, a onda do significado ndo encontra mais elemento significante que
0 meca, o "significado" desvaneceu-se, a cadeia do significante nao encontra mais significado
que a percorra: sao os dois aspectos patolégicos da psicose. O autor aponta ainda, que em termos
teo-antropoldgicos, que, ora Deus (ou A razdo) - as duas faces da completude e da perfeicao-,
faz crescer o deserto e cava na terra uma lacuna, uma falta; e, ora o homem, através das ciéncias,
preenche a lacuna, ocupa o lugar, e nesta va permuta faz passar de um acidente ao outro (ora
em funcdo de Deus, ora em funcdo do homem): “eis por que o homem e Deus sdo as duas
doencas da terra, isto €, da estrutura. Propde-se, entao, nem Deus, nem homem; nem Deus que
cava uma falta, nem homem que a projeta ou que a preencha” (DELEUZE, 2006, p. 245).

Na sequéncia, o filésofo diz que esses acidentes sdo do funcionamento da propria
estrutura, e que acontecem se ela é uma estrutura tal que o homem possa, pelas ciéncias, pelo
conhecimento, determinar se a estrutura €, por exemplo, linguistica ou linguajeira, psiquica,
econdmica ou social; ou possa assegurar o primado de uma dessas estruturas sobre a outra. Isto
seria, em outras palavras, determinar, a priori, o elemento que ocupa a casa vazia. Deleuze
(2006) aponta como essas contradicOes nascem na estrutura, como a casa vazia, que faz a
estrutura funcionar, passa a ser ocupada no funcionamento da propria estrutura. O fildsofo
aponta as andlises de Althusser que mostram como, na ordem econdmica, a casa vazia €
marcada pela mercadoria, pelo dinheiro, pelo fetiche ou pelo capital da estrutura capitalista.

Althusser, de acordo com o que aponta Deleuze (2006), deixa ver como a contradi¢do

nasce na estrutura:

Enfim, como o real e o imagindrio, isto €, seres reais que vém ocupar os lugares e as
ideologias que exprimem a imagem que se faz deles, sdo estreitamente determinados
pelo jogo dessas aventuras estruturais e das contradi¢cdes que delas decorrem [...]. Nao



que as contradi¢des sejam imagindrias: elas sdo estruturais e qualificam os efeitos da
estrutura no tempo interno que lhe é proprio. Nao diremos que a contradi¢do €
aparente, mas que ¢ derivada: deriva do lugar vazio e de seu devir na estrutura
(DELEUZE, 2006, p. 245)

Assim, nio é de fora da estrutura que o acontecimento ideal, de preenchimento chega. E
uma tendéncia da estrutura tal qual estd tradicionalmente posta. Pensamos que passa por ai a
necessidade da reversao do estruturalismo e de mutacao da estrutura. Na sequéncia, vemos uma
pista importante para esse problema: “o real, o imaginario e suas relagdes sdo engendrados
secundariamente pelo funcionamento da estrutura, que comeca por ter seus efeitos primarios
em si mesma” (DELEUZE, 2006, p.245).

O que Deleuze afirma é que, se no estruturalismo, como estd posto até entdao, ha essa
ocorréncia do preenchimento determinado pelo préprio funcionamento da estrutura, mesmo nao
podendo haver esse preenchimento, segundo a prépria concepcao de estrutura, entdo a estrutura
estd funcionando em prol das transcendéncias, conforme decalque do empirico, restituindo a
doenca da estrutura, como ja foi dito. De modo que, se ha algo que preenche a casa vazia, o que
nao poderia acontecer, entdo esse algo ndo pode ser da estrutura, vem de fora dela como uma
transcendéncia recebendo um decalque do empirico.

Temos ai os problemas no modo de se conhecer e trabalhar com o estruturalismo em voga.
Deleuze (2006) diz que esses problemas também foram apontados por Foucault quando este
aborda as “mutagdes” estruturais no livro As palavras e as coisas; e por Althusser, através dos
problemas levantados sobre as formas de transi¢do de uma estrutura a outra.

No artigo, Deleuze aponta, entdo, que é em consequéncia da casa vazia que as relagdes
diferenciais, e ndo do negativo, podem ter novos valores ou podem ter variagdes, e, do mesmo
modo, as singularidades podem ser capazes de atribuicdes novas, constitutivas de outra
estrutura e que, também, podera passar de uma estrutura a outra. Por isso Deleuze insiste numa
reversdo do estruturalismo em que nao deverd haver modos de a casa vazia (o objeto=X) ser
preenchida pelo préprio funcionamento da estrutura, pois, como ja foi dito, isto compreenderia
uma contradi¢do que teria que envolver ou invocar uma sintese dialética em nome de algo vindo
de fora da estrutura, por exemplo, Deus, a Razdo, a Ciéncia, ou a Histéria; ou em nome de uma
finalidade, ou do sujeito do conhecimento, 0 homem no lugar de Deus, que sobredeterminariam

a estrutura:

E preciso que essas contradigdes sejam “resolvidas™, isto é, [é preciso] que o lugar
vazio seja desembaracado dos acontecimentos simbdlicos que o ocultam ou o
preenchem; que ele seja devolvido ao sujeito [ndmade, disperso] que deve
acompanha-lo sobre novos caminhos, sem ocupa-lo e sem abandona-lo. (DELEUZE,
2006, p. 246)



Essa passagem sintetiza a reversdo do estruturalismo, e aponta para o ‘“her6i”
estruturalista que é nem Deus, nem homem, nem pessoal, nem universal; ele € sem identidade,
feito de individuacdes ndo pessoais e de singularidades pré-individuais, o que aponta para o
sujeito, “[€] ele que garante a explosdo de uma estrutura afetada de excesso ou de caréncia,
opde seu proprio acontecimento ideal [a explosdo, a reversdo, o deslocamento] aos
acontecimentos ideais que acabamos de definir [identificacdo, preenchimento imaginario]”
(DELEUZE, 2006, p. 246).

Nesse contexto, Deleuze (2006, p. 246) diz:

Que caiba a uma nova estrutura [a partir da reversio do estruturalismo] nao recomecar
a aventuras andlogas as da antiga, impedir o renascimento das contradi¢des mortais,
isso depende da forca resistente e criadora desse herdi, de sua agilidade em seguir e
salvaguardar os deslocamentos, de seu poder de fazer com que as relacdes variem e
de redistribuir as singularidades, sempre jogando os dados. Este ponto de mutacdo
define uma praxis.

Na sequéncia, Deleuze (2006, p. 246) diz, a respeito do ponto de mutagdo que:

O estruturalismo néo € somente insepardvel das obras que cria, mas também de uma
prética relativamente aos produtos que interpreta. Seja esta pratica terapéutica [ou
clinica, por exemplo, o AT] ou uma pratica politica, ela designa um ponto de
revolucdo permanente, ou de transferéncia constante.

Deleuze (2006) explica que os critérios que vao do sujeito a préaxis, ainda sdo os mais
obscuros “critérios do futuro”, que, assim, parecem que deverdo ser ainda explorados.
Pensamos que isso foi feito nas obras posteriores, inclusive no livro A ldgica do sentido.

Com relacdo aos autores estruturalistas apontados no artigo, Deleuze (2006) explica que
apenas recolheu os ecos entre uns € outros, assim como a teoria que eles propdem dos ecos.

Nesse sentido, para Deleuze (2006)

Nos diferentes niveis da estrutura, o real e o imagindrio, os seres reais e a ideologias,
o sentido e a contradi¢do sdo ‘efeitos’ que devem ser compreendidos no término de
um ‘processo’, de uma producao diferencada [atualizagdo] propriamente estrutural:
estranha génese estatica para ‘efeitos’ fisicos (Opticos, sonoros, etc). (p. 246)

O estranhamento dessa génese estdtica, foi o que também levou a elaboracdo do
simulacro, e do campo transcendental por parte de Deleuze, na reversdao do estruturalismo,

cOomo vimos.



Para nossas elaboragdes, podemos vislumbrar para a praxis e seu processo de diferenca,
uma outra instancia de real, que ndo pode ser reduzida aos seres reais, ou a0 empirico, ou ao
imagindrio, ou ao simbdlico, mas que se caracteriza pela coexisténcia do par virtual-atual e o
processo de diferengacdo, como ja abordado anteriormente. Esse processo € potencializado pelo
simulacro que € uma imagem sem semelhancga, um falso pretendente que se desvia de qualquer
esséncia e identidade; profundidade e distancia que ndo se pode dominar e que instaura um
devir sempre outro que se esquiva do mesmo e do semelhante, assim como fazem a deriva e o
devir do lugar vazio (DELEUZE, 2006; 2009).

O simulacro coloca em jogo o que o platonismo e seu método de distin¢do, escolha,
hierarquizacdo, e valoragdo, tinha relegado a falsidade e as profundidades. O simulacro nédo € a
cOpia, ndo é a aparéncia, mas estd abaixo. Ele € imagem das imagens, destinada as
profundidades no platonismo por ndo se al¢ar a cépia perfeita, por nao se colocar em fungao de
uma semelhanga, e por ser uma diferenca irredutivel a aparéncia, ao sensivel empirico e a
esséncia. Para a mutacdo do estruturalismo, o simulacro é uma diferenca irredutivel ao
simbdlico, ao imaginério, ao sentido, a identidade e a contradicao.

A préxis, entdo, deve ser empreendida e perpassada por um processo de producdo de
diferenca, pelo acontecimento, pelo deslocamento e simulacro, pelo sujeito disperso e ndmade,
pela “nova filosofia transcendental” e pelo seu empirismo. Esses elementos devem ser
entendidos consoante a mutagao da estrutura, a reversao do estruturalismo, e do platonismo, e
nao de acordo com o estruturalismo ou a filosofia platdnica ou neoplatdnica.

Sobre o transcendental, acrescentamos que para Deleuze (2009) “purgar o campo
transcendental de toda semelhanca permanece a tarefa de uma filosofia que ndo quer cair nas
armadilhas da consciéncia ou do cogito” (p. 128). Conforme Zourabichvili (2016), a
denominacdo “campo transcendental” vai ser substituida pela denominagdo “plano de
imanéncia”, devido a sua inadequacdo (do termo “transcendental”), que ja estamos apontamos,
de algum modo, aqui.

Isto posto, a tarefa de reversiao do platonismo e do estruturalismo coloca em cena uma
praxis € um processo inconsciente que se relaciona com o sujeito ndmade, disperso, sem
identidade; e com a producao de diferenca, além de colocar em cena o cardter pré-individual,
assubjetivo ou as individuagdes impessoais, pré-singulares do transcendental ou plano de
imanéncia.

Com o funcionamento do simulacro, a imagem torna-se irredutivel as imagens possiveis
que remetem ao sensivel ou a alguma idealidade. Temos, assim, uma imagem sem semelhanca

e sem identidade. Desse modo, a imaginag¢do ou imaginério, ndo se refere a identificacdo, mas,



ao contrdrio, a imaginacao € tomada consoante o deslocamento-sujeito-simulacro, que impede
que os termos se confundam ou se desdobrem imaginariamente um sobre o outro. A figura ou
imagem que temos ai, referir-se-ao ao figural, o que veremos em momento oportuno.

A tarefa da reversdo coloca em pauta o ndo-sentido que produz sentido, a diferenca e a
primazia do acontecimento. Num desdobramento da tarefa de reversdo, observamos que, nas
obras posteriores, Deleuze e Guattari se distanciam da ideia de séries, lugares e posi¢des como
colocados no estruturalismo, e se aproximam mais das relagdes diferenciais e singularidades
que caracterizam as multiplicidades, conforme ja foi apresentado como mutacdo da estrutura; e
em relacdo a linguagem ou linguistica ndo trabalhardo mais com o significante e significado
que ainda aparecem nos textos que abordamos aqui, mas vao se articular com os conceitos de
fluxo de conteido e expressao vindos de Hjelmslev, que parecem dar maior expressao a
reversdo do estruturalismo, mesmo esse autor sendo um estruturalista. Vamos ver a questao dos
fluxos no capitulo sobre os postulados da linguistica.

Aqui cabe um adendo que estd no final do artigo e que caracteriza, em parte, o

procedimento filoséfico de Deleuze:

Os livros contra o estruturalismo [...] ndo tém, estritamente, importancia alguma; nao
podem impedir que o estruturalismo tenha um produtividade que € a de nossa época.
Livro algum contra o que quer que seja jamais tem importancia; somente contam os
livros ‘pr6’ alguma coisa de novo, e que sabem produzi-lo. (DELEUZE, 2006, p. 247)

De outro modo, € preciso tracar a diferenga, produzir algo novo a partir do que se tem e
nao fazer a reprodu¢ao do mesmo. Entao essa proposta de produzir diferenca, pode ser incluida
também para pensar uma praxis, tanto da clinica, quanto da pesquisa, que nao se reduz a ser
contra algo, mas tentar produzir algo novo onde a diferenga jaz colmatada pelos efeitos de
superficie.

Uma implicacio em decorréncia da reversao do platonismo e do estruturalismo € que ndo
ha contradicdes a serem resolvidas, mas tensdes, embates, coexisténcias e passagens. Desse
modo, o Real em Deleuze compreende o virtual e o atual, o que leva a um conceito de real
desembaragado dos acidentes simbodlicos que ocultam ou impedem os deslocamentos do sujeito
ndmade. Desse modo, o acontecimento passa a ser entendido como deslocamento, ruptura,
diferencga e ndo como preenchimento.

E nesse sentido que talvez seja necessario dizer para tornar mais explicito, embora pareca
6bvio, que a 16gica do sentido ndo € uma ldgica discursiva ou simbdlica. A légica discursiva,
linguageira, simbdlica, representativa, compreende uma ligacdo e distincao clara entre os seus

elementos reais e imagindrios — conforme vimos, o simbolico faria essa ligagdo e distin¢ao.



Uma ldégica discursiva, conforme a ldgica aristotélica e seu principio da identidade
funciona sob o principio de causalidade, segundo o qual € possivel considerar previamente uma
causa ou lhe atribuir um conceito, uma vez que, no conceito, ja estard pensada a relacdo
consequente, isto é, a consequéncia ou a causa ja estdo dadas pelo principio de identidade. A
causa faz conhecer a consequéncia ou a consequéncia faz conhecer a causa, pois as “coisas” ja
estdo dadas no interior umas das outras. De outro modo, os elementos de um conceito ou de um
conjunto podem ser reconhecidos, representados e articulados.

Na lé6gica discursiva ndo € necessario qualquer tipo de experiéncia além da linguageira,
pois € facil aceitar, pelo principio de causalidade, identidade ou pela representacdo, os juizos
que embasam o conhecimento de mundo, a linguagem e as relacdes entre os conceitos. Nessa
16gica ndo se pode ferir o principio de identidade ou nao se pode ferir o principio da contradic¢do,
nao pode haver elementos contrarios — pois eles sao irrepresentaveis - pois nao € possivel pensar
0s contrdrios, a ndo ser como erro ou uma fase a ser ultrapassada.

Entretanto, a 16gica do sentido apresenta uma ruptura da identidade entre causa e efeito,
justamente em func¢do do conceito de acontecimento. Vamos ver isso mais especificamente
quando tratarmos do acontecimento, do sentido e da diferenca. E, como vimos acima, o campo
ou plano transcendental, imanente, em seu funcionamento, é real, € topoldgico, ndo esta
submetido ao principio de identidade e de ndo-contradi¢do. Os elementos constituintes desse
plano real sdo os elementos de “matéria atdmica”, singularidades, matérias e seus
deslocamentos, seus movimentos e repousos, suas velocidades e lentiddes. Na l16gica do sentido,
ha oposicdes e coexisténcia das diferencas, os contrdrios nao constituem em erro, engano,
obstdculo ou uma fase a ser ultrapassada, pois a 16gica do sentido é uma légica ndo dialética
das multiplicidades heterogéneas e singulares. Nessa logica, as relagdes sdo “reais”, diferenciais
e os “objetos” ndo estdo submetidos ao principio de identidade.

Por ndo estarem submetidas a identidade, mas a diferenca, as relagdes diferencias e as
singularidades, ndo € possivel conhecer e determinar as causas, pois 0 consequente ou os efeitos
sdo diferentes das causas; os efeitos ndo estdo contidos nas causas. Ha, outrossim, efeitos,
acontecimentos, mas por um processo de diferencacdo, que por sua vez, ndo deixa remontar até
as causas. E possivel apenas experimentar os efeitos, a variagdo, a diferenca como afetagio.
Todavia essa é uma experiéncia que ndo tem principio de identidade. E uma experiéncia de
afetar e ser afetado pela diferenca, em que se experimenta essa diferenca como variacao dos
modos de agir e de pensar, experimentam-se outras sensibilidades. E por essa diferenca
produzida que se pode saber que hd uma causa, mas nao conhecer a causa do ponto de vista de

um sujeito do conhecimento, da identidade ou da semelhanca.



Dito de outro modo, sabe-se que hd uma causa, justamente por ser afetado, isto &, por seus
efeitos, mas ndo se tem acesso a causa, ndo por impossibilidade, deficiéncia do ser (se
considerdssemos o ser), mas pela diferenca que é irredutivel a um saber baseado na
representacdo, na identidade ou semelhanca. O empirismo transcendental refere-se entdo ao
afetar e ser afetado, ndo reduzido a sensacdes “sensiveis”, sentimentos, percep¢des dos objetos
sensiveis concretos, mas pela diferenca e variacdo do deslocamento do objeto X. Saber, por
isso, ndo determina, ndo identifica, ndo representa ou simboliza o que lhe causa. Se hd um
efeito, este porta a sua causa, ndo como identidade ou semelhan¢a, mas como diferenca.

Poder-se-ia dizer que temos, entdo, uma causa eficiente-imanente e que os afetos e a
relacdo de diferenca se movem ou deslocam num plano real de imanéncia enquanto um plano
de afetacdo. Esse modo de experiéncia de afetar e ser afetado € que nos dd uma pista para pensar
a préaxis e o sujeito ndmade-disperso a partir do conceito de experimenta¢ido que propomos para
o AT.

Uma outra implicacdo que destacamos, desta feita para a questdo da linguagem € que,
talvez, a pista fundamental seja a concepcdo de [ndo-]sentido como excesso de sentido. O
sentido surge, acontece, como algo que anima o deslocamento em que as palavras-valises, como
procedimento linguistico, ndo passam de um procedimento entre outros para assegurar a
circulacdo do objeto X, para evitar que o sujeito ocupe posi¢cdes imagindrias. Vimos que
Deleuze apontou os procedimentos linguisticos em Roussel; os procedimentos que também
aparecem em Mallarmé, para mostrar o papel da casa vazia de dupla face, ou seja, a0 mesmo
tempo palavra e objeto.

Na tarefa de reversao do platonismo e do estruturalismo, vimos pistas fundamentais para
a tarefa que propomos de articular um modo de compreender a linguagem e a experimentagao
no AT com Paulo e, também, um modo de pensar e fazer a clinica no AT através do territorio
de filosofia e de linguagem. Consideramos, para isso, a reversdo do plantonismo e do
estruturalismo, a casa vazia, o sujeito nomade, a circulacdo do ndo-sentido, o acontecimento, o
deslocamento para além do cogito, da racionalidade hegemonica e a afirmacdo a diferenca
enquanto diferenca. Nas secOes seguintes, poderemos mostrar as implicacdes dessas
concepgoes nas elaboragdes sobre o acontecimento e o sentido, 0 que serd importante para

pensar a linguagem como experimentacgao.

1.3.2. O acontecimento [ndo-]sentido como condicdo para a linguagem



Vamos introduzir essa se¢ao com O vocabuldrio Deleuze, de Zourabichvili (2004). Nesse
tipo de diciondrio que apresenta os conceitos da filosofia de Deleuze, Zourabichivilli destaca
no verbete “Acontecimento” que este conceito surge da distin¢ao entre acontecimento e estados
de coisas, feita, originalmente, pelos estdicos. Para estes, o acontecimento ndo pode ser
confundido com sua efetuacdo espaco-temporal num estado de coisas. Segundo Zourabichvilli

(2004, p. 6),

A efetuagcdo no corpo (encarnacio ou atualizacdo do acontecimento) gera apenas a
sucessdo de dois estados de coisas, antes-depois, segundo o principio de disjuncdo
exclusiva, ao passo que a linguagem recolhe a diferenca desses estados de coisas, o
puro instante (aion) de sua disjuncdo: ocorre-lhe realizar a sintese disjuntiva do
acontecimento, e € essa diferenca que faz sentido.

O autor prossegue na explicacdo do verbete dizendo que o fato de o acontecimento se
relacionar com a linguagem nao deve levar a conclusido que sua natureza seja linguageira e/ou
seja equivalente a mistura de corpos num outro plano.

Para Zourabchvili (2004, p. 7),

A fronteira ndo passa entre a linguagem e o acontecimento de um lado e entre o mundo
e seus estados de coisas do outro, mas entre duas interpretacdes da relacdo entre
linguagem e mundo. [...] A primeira, a relagdo € estabelecida entre a forma
proposicional a qual a linguagem € reduzida e a forma do estado de coisas a qual [...]
o mundo é referido.

A distin¢@o passa ao mesmo tempo pela linguagem e pelo mundo, o que leva ao paradoxo

do acontecimento. Ainda segundo esse fildsofo, o acontecimento é:

Puramente exprimivel, nem por isso deixa de ser “atributo” do mundo e de seus
estados de coisas, de modo que o dualismo da proposicdo e do estado de coisas
correspondente nao se acha no plano do acontecimento, que s6 subsiste na linguagem
ao pertencer ao mundo. O acontecimento estd portanto dos dois lados ao mesmo
tempo, como aquilo que, na linguagem, distingue-se da proposicao, e aquilo que, no
mundo, distingue-se dos estados de coisas. Melhor: de um lado, ele é o duplo
diferenciante das significacdes; de outro, [o diferenciante] das coisas. Daf a aplicagdo
do par virtual-atual [o Real] ao conceito de acontecimento (ZOURABCHVILI, 2004,

p.7)

Nesta articulacdo, Zourabichvili (2004) aponta que, colocado o primado ou primazia do
acontecimento, somos levados a teoria do signo, do sentido e a teoria do devir. Ainda iremos
abordar uma concepg¢do de signo, mas as concep¢des do sentido e a do devir ja estamos
delineando desde a secao anterior em que abordamos a légica do sentido.

Na secdo anterior j4 vimos que uma das implicagdes da reversdao do platonismo e do

estruturalismo € a status que € dado ao acontecimento, ao devir e ao sentido. Vimos também



que a atualizacdo ou o acontecimento, no funcionamento da estrutura, em sua reversao, nao se
reduzia a linguagem, nem a significacdo. Entdo nos perguntamos: como se constitui uma
linguagem, ou como ela funcionaria em fungdo das reversdes do platonismo e do estruturalismo
de modo que possamos entender a sua multiplicidade e a sua heterogeneidade? Veremos que
para atender as condi¢des de multiplicidade e heterogeneidade, a linguagem deve ser entendida
sob a primazia do acontecimento e do sentido.

Segundo Zourabichvili (2004), pelo conceito de acontecimento, Deleuze opde-se a
concepcdo da significacdo como algo dado e explicito ou como campo de significagdao pré-
existente e determinado. Deleuze também esboca uma ética da contra-efetuacdo ou do devir-
imperceptivel que se funda na parte que ndo se efetua, o inefetudvel do acontecimento. Para
Zourabichvili, o acontecimento, segundo Deleuze, €, ao mesmo tempo, o sentido das frases e o
devir do mundo: “[O acontecimento] € o que, do mundo, deixa-se envolver na linguagem e
permite que funcione. Assim, [segundo esse autor] o conceito de acontecimento é exposto, ou
s6 pode ser exposto, numa Ldgica do sentido.” (p. 7). Foi o que mostramos no capitulo anterior.

Como estamos vendo aqui e como afirma Machado (2009), o devir € um processo que
desestabiliza significagdes estabilizadas, legitimadas e homogeneizadas por cristalizacdes,
territorializagdes. Segundo o autor, é preciso deslocar-se da ideia de que os devires se
relacionam com algum tipo de “viagem interior”, de ritual, de mistificacdo ou de supersti¢ao,
isto é, precisamos afastar das fugas imagindrias.

Como vimos, temos uma relacdo intrinseca entre acontecimento, devir, sentido e
linguagem. Com as pistas conceituais de Zourabichvili e com a reversdo do estruturalismo e
platonismo, delinearemos, a seguir, em Deleuze, a importincia do acontecimento como
condi¢do para a linguagem na sua relagdo com o sentido, o [ndo-]sentido, o sujeito disperso-
em-deslocamento ou sujeito nomade. Esse sujeito € que garante a “explosdo” da estrutura; € ele
que opde seu proprio acontecimento como explosdo, reversdo e deslocamento, aos
acontecimentos ideais de identificacdo ou preenchimento imaginario.

Deleuze (2009) apresenta uma teoria do sentido e do Acontecimento, ou do sentido
enquanto acontecimento, a partir das obras de Lewis Carrol, mas fazendo passagens e
elaboragdes a partir dos trabalhos de Artaud, da filosofia de Leibniz e dos estdicos, entre outros.
Entendemos que na acepg¢do trabalhada no livro, o autor pretende compor conceitos, afastando-
se da filosofia analitica, da 16gica discursiva e da fenomenologia.

De inicio, podemos colocar que quando falamos em sentido, as seguintes perguntas, entre
outras, poderiam ser feitas: o sentido pertence a que tipo de ordem? Pertenceria a linguagem,

ao corpo, ao pensamento? Quem seria o responsavel por produzir sentidos? Seria o individuo,



o sujeito, a lingua ou o sujeito da linguagem? E possivel apreender os sentidos, traduzi-los ou
decifra-los? E possivel que algo, palavra ou coisa, tenha ou comporte sentidos por si s6? Os
sentidos podem ser dados a priori ou a posteriori? O sentido € produzido? O sentido € efeito?
o que quer dizer que algo faz sentido? Se algo faz sentido quer dizer que entendemos uma
proposi¢do, que entendemos o que foi dito, que conhecemos a referéncia, que hd verdade no
que foi dito?

Deleuze (2009), n’A4 logica do sentido, comega dizendo que vai abordar o sentido e que
este, na concepcao que propde, nao fornece, ndo € resolucao, nao soluciona problemas, muito
pelo contrdrio, o sentido constitui o campo do problematico, do paradoxo, do equivoco e do
nonsense. O Paradoxo e nonsense ja foram abordados quando falamos sobre a reversdo do
estruturalismo e platonismo, mas, nesta secdo, veremos outras implicacdes disso.

Para Deleuze (2009), o sentido, na tradi¢ao ocidental, afirma o bom senso que diz que em
todas as coisas hd um sentido determinado e tnico; e o senso comum diz das designagdes de
identidades fixas. O bom senso é responsavel por subsumir as diferencas sob a forma do
individual e determinado, “o bom senso ¢ a afirma¢ao de que, em todas as coisas, ha um sentido
determinével” (p.1); o senso comum, por sua vez, recolhe as diferencas e a heterogeneidade sob
a forma do mesmo.

Entretanto, para o autor, o sentido destréi tanto o bom sentido quanto o senso comum,
afirmando um devir que vai em duas direcdes ao mesmo tempo, “devir cuja propriedade €
furtar-se ao presente. Na medida em que se furta ao presente, o devir nao é suporte da separagao
nem da distin¢cdo do antes e do depois, do passado e do futuro, mas é uma ruptura. Pertence a
esséncia do devir avangar, puxar nos dois sentidos ao mesmo tempo” (p. 1) e, assim, enlaga
passado e futuro, rompendo com as identidades fixas. Nessa concepcao, “o Acontecimento €
co-extensivo a [esse] devir, e o devir [...] € coextensivo a linguagem. O acontecimento é uma

ruptura, um deslocamento, um corte. Tudo se passa na fronteira entre as coisas e as proposi¢oes”

(p-9.

O sentido € o expresso da proposicdo e o atributo do estado de coisas. Ele volta uma
face para as coisas, uma face para as proposicdes. Mas ndo se confunde nem com a
proposicao que o exprime nem com o estado de coisas ou a qualidade que a proposicdo
designa. [O sentido] &, exatamente, a fronteira entre as proposicdes e as coisas. E este
alliquid, a0 mesmo tempo extra-ser e insisténcia. E nesse sentido que é um
‘acontecimento’ com sua efetuagdo espago-temporal em um estado de coisas. Nao
perguntaremos qual o sentido de um acontecimento: o acontecimento € o préprio
sentido (DELEUZE, 2009, p. 23)

O acontecimento-sentido, como ruptura e corte, € essa fronteira paradoxal: uma face

voltada para as coisas e estados de coisas; outra face voltada para a palavra ou a proposi¢ao,



sem que haja redu¢do de um ao outro. O Acontecimento subsiste na linguagem, € atributo das
coisas e ndo atributo da proposi¢do. A linguagem e corpo estdo cada um de um lado da fronteira
que € o sentido; fronteira essa que € a articulacdo da diferenca entre linguagem e corpo. O
Acontecimento ¢ que estd ‘entre’, melhor dizendo, o acontecimento “se passa’ entre o corpo e
a linguagem, constituindo-se um corte ou uma cisao.

O sentido aparece, acontece na linguagem, assim como envolve os estados de coisas; o
acontecimento subsiste na linguagem e acontece aos corpos. Essa € a condi¢do para que haja
linguagem: um acontecimento. J4 vimos o acontecimento como efeito do encontro intensivo
dos corpos, a passagem de um estado de coisas a outro, mas que nao se reduz a sua efetuacao
espaco-temporal, ele € também a expressido ou o expresso dessa passagem. Acontecimento € o
sentido expresso da passagem de um estado de coisas a outro e, por conseguinte, compreende
um regime intensivo de afetos e sensacgdes, e revela mudancgas nas relacdes de forga, altera as
linhas de forca dos corpos.

Isso nos leva, entdo, a “olhar” para o “uso” ou escutar/cartografar os encontros no AT,
levando em conta os diferentes modos de linguagem de Paulo, os acontecimentos, as mudangas,
os equivocos, a fragmentacdo, os ndo-entendidos, os desvios, os [ndo-]sentidos que parecem
compor os encontros no AT, como acontecimentos que perpassam 0S encontros.

O acontecimento também mostra a instantaneidade que se passa entre as coisas € a
proposicdo, e com isso, a impossibilidade de separd-los. O Acontecimento marca a
simultaneidade do devir que avanca nos dois sentidos ao mesmo tempo, se furtando ao presente,
ao mesmo tempo que afirma passado e futuro. Tal concep¢do mostra como o sentido ndo pode
ser afirmado como um sentido determindvel e determinado, pois o acontecimento produz-se
como simultaneidade e ruptura dos dois sentidos (bom senso € senso comum; cOrpo €
linguagem). O acontecimento destroi, entdo, o senso comum € o bom senso e afirma o sentido
como paradoxal. Notemos o acontecimento-sentido articulando-se ao modo do objeto = X,
paradoxal, isto €, constitui os dois lados da fronteira a0 mesmo tempo.

Reabordaremos brevemente aqui a relacdo entre acontecimento e estrutura a fim de
ampliarmos a concep¢do apontada na reversido do platonismo e do estruturalismo, de modo a
destacar-se a primazia do Acontecimento. Segundo Deleuze (2009): “Os acontecimentos sao as
unicas idealidades; reverter o platonismo €, em primeiro lugar, destituir as esséncias para
substitui-las pelos acontecimentos como jatos de singularidades” (p. 56).

Como ja foi visto no capitulo anterior, o Acontecimento implica a atualizagdo da estrutura,
quando ela, por diferengagdo, diferencia-se atualizando, engendrando um movimento virtual-

atual. Entretanto, a diferencga, os sentidos e 0s seus excessos nao se atualizam, ndo se integram.



Por isso, o [ndo-]sentido® € a diferenca produzida pelo lugar vazio no funcionamento-em-
deslocamento da estrutura, lugar este que ndo pode ser ocupado por nenhum sujeito. No
contexto do capitulo anterior, o [ndo-]sentido € o que garante o deslocamento da estrutura e do
sujeito.

O sujeito, como ja foi dito, € disperso, nomade e em deslocamento. Essa foi a condicao
que Deleuze viu como necessdria para que a reversao ou mutagdo da estrutura ou, mais tarde,
para a constituicdio do plano de imanéncia, que ele propde, ndo caisse nos erros do
estruturalismo. Lembrando a questdo do sujeito, o que se coloca aqui € que este € um sujeito
disperso e sem identidade, fato de individua¢des pré-individuais e singulares. Essa concepgao
de sujeito € que pode explodir a estrutura e opor seu acontecimento ideal aos acontecimentos
simbdlicos (deus/homem preenchendo o lugar vazio, determinando a estrutura de fora).

O Acontecimento € que nos tira da forma individual e determinada; da forma do mesmo,
da identidade e da semelhanga; é, pois, para além da identidade, da semelhanca e das
significacdes que temos que nos haver com o [ndo-]sentido e com a linguagem. Para Deleuze,
o sentido e o acontecimento nao estdo centrados na consciéncia, nem em formas individuais,
nem no ‘Eu’ transcendental, ou consciéncia transcendental, nem em sujeito transcendental.
Nesse aspecto, Deleuze também se afasta da fenomenologia.

Ao falarmos de formas individuais, achamos importante delinear melhor como se
constitui uma individuac¢do considerando a concep¢do pré-individual ou assubjetiva proposta
pelo filésofo. Ou melhor, como se constitui uma individuacdo como hecceidade ao invés de
uma individuag@o como sujeito.

A individuacdo € um processo em devir em que temos um individuo como parte do
processo, mas ele, o individuo, nio € a finalidade ou o resultado e também nio esgota o
processo. Temos, assim, um individuo e os outros elementos heterogéneos desse processo numa
territorialidade-agenciamento que ndo esgota o processo. Esse processo € a individuagdo-
acontecimento-atualizacao-diferencacdo. Temos, entdo, ndo wuma subjetividade, mas
hecceidade constituida pela tensdo do impessoal, dos deslocamentos, da diferenca, da dispersao
que € irredutivel ao individuo e constituinte da indeterminacao do sujeito.

Uma hecceidade € como uma estagcdo do ano, uma hora do dia, as cinco horas da tarde, a

chuva, um dia ensolarado. Todos podem ser individuados, comportando seus elementos

2% Vamos passar a traduzir e a grafar o termo nonsense, encontrado no livro, por “[ndo-]sentido” pois, como ja foi
visto, o [ndo-]sentido é que produz sentido como efeito. Essa grafia também servira para marcar a tensdo que o
[ndo-]sentido em sua insisténcia impde ao sentido na coexisténcia entre eles, ou seja, o [ndo-]sentido ndo nega o
sentido, mas compde um campo problematico, uma tensio.



materiais, suas misturas de corpos e seus regimes de signos, seus tracos de composicdo. Para
Deleuze (1988), sdo individuac¢des sem sujeito formado, determinado como pessoa ou como

transcendéncia, constituindo-se assim como intensidades:

Uma hora, um dia, uma estac@o, um clima, um ou mais anos — um grau de calor, uma
intensidade, intensidades muito diferentes que se compdem - t€m uma individualidade
perfeita que ndo se confunde com a de uma coisa ou de um sujeito formados... ndo é
o instante, ndo € a brevidade que distingue esse tipo de individuag¢do. Uma hecceidade
pode durar tanto tempo, € mesmo mais que o necessario ao desenvolvimento de uma
forma e para a evolu¢do de um sujeito. Mas ndo € o mesmo tipo de tempo: tempo
flutuante, linhas flutuantes do Aion... As hecceidades sdo apenas graus de poténcia
que se compdem, as quais correspondem um poder de afetar e ser afetado, afetos
ativos e passivos, intensidades (p. 108).

O clima, o vento, a estacdo, a hora ndo sao de uma natureza diferente das coisas, dos
bichos ou das pessoas que os povoam, os seguem, dormem ou acordam neles. Nessa concepcao,
as relacdes, as determinagdes espaco-tempo nao sdo predicados das coisas, e sim, dimensdes de
multiplicidades. Os elementos postos em jogo na dispersdao encontram sua individua¢do no
agenciamento do qual eles fazem parte (DELEUZE; GUATTARI, 2012).

Voltando a questdo do sentido e do sujeito, diante da producdo de sentido através de
encontros entre corpos, ha uma individuagdo, mas sendo o sujeito disperso, segundo os
deslocamentos, é impossivel preencher ou ocupar o lugar vazio.

O vazio, conviria relembrar, ndo é negativo; ele indica que o que € procurado ndo estd
presente; o que € procurado estd sempre diferido, € indeterminado, pois desloca-se; s6 temos
ou “sentimos” os seus efeitos do [ndo-]sentido como diferenca intangivel. Nesse contexto, o
sentido ndo nega a realidade, mas a conspurca na sua pretensa estabilidade e a coloca em
relacdes de diferencas intensivas e instdveis. E que o acontecimento-[ndo-]sentido coloca em
questdo os lugares (fixos) e os seres como dados e estdveis. Sendo assim, o Acontecimento-
sentido nos coloca diante do paradoxal; diante de multiplicidades e variacdes; diante de um
sujeito disperso, individuado por um processo de afetar e ser afetado, que € irredutivel a forma
homem, mulher, crianga ou pessoa no geral com seus papéis ou fungdes sociais, como vimos
no conceito de individuagdo acima.

O Acontecimento-[ndo-]sentido responde pelas passagens e atravessamentos de um lado
e do outro da fronteira entre as palavras e as coisas, enunciados e estados de coisas, segundo
um processo de atualizacdo; € também o que os une e os separa, enquanto diferenca e
produzindo diferenca.

Retomemos que, no virtual, ha elementos atdmicos e suas relagdes de vizinhanga, seus

lugares e suas posi¢des, e seus deslocamentos. A atualizacdo ou o acontecimento quer dizer que



esses elementos, segundo suas relacdes, se compdem e se decompdem num processo de
atualizacdo que acontece por diferencacdo, por isso que ndo podemos remontar em sua
determinagdo as causas, mas apenas sabermos que hé relacdes de vizinhanga, de lugares e
posicdes.

Como dissemos, nesses processos de atualiazagdo-acontecimento ndo hd sintese no
sentido rigoroso do termo. O que temos € que existe, no sentido de um plano real, uma
coexisténcia do virtual e do atual, segundo a qual, os elementos virtuais e suas relacdes
atravessam ou transversalizam os elementos atualizados, coisas e estados de coisas. Podemos
falar aqui que hd uma sintese disjuntiva caracterizada como veremos a seguir.

O plano transcendental ou virtual ndo apenas coexiste com o atual, mas também eles se
pressupdem e se remetem um ao outro, no entanto, ndo se reduzem um ao outro. Eles t€ém
diferentes naturezas, diferentes regimes ou diferentes funcionamentos, mas nao se anulam. E
nesse sentido que também se fala em imanéncia. Isso significa dizer que ndo ha algo exterior
as relacdes, mas que ha “alguma coisa” imanente as relacdes, paradoxalmente, a imanéncia € o
Fora. Mas, é preciso observar que o transcendental é o fora; mas ele ndo estd fora, ndo € o
exterior ou exterioridade, nao € um modelo a ser copiado, ndo € um legislador que determina
as relacdes, mas € o lado de Fora, uma dobra do dentro; e, por assim dizer, é o exterior mais
intimo.

Essa elaboracdo que compreende misturas entre o virtual e o atual é fruto da alianga que
Deleuze faz com os estdicos, como um dos modos de reverter o platonismo. Lembremos que,
retomar os estoicos, implica considerar as misturas das profundidades dos corpos (os
simulacros), nas quais os corpos penetram nos outros e coexistem em suas partes, assim como
acontece com o virtual e o atual, o dentro e o fora. Tais misturas, em relacdao aos simulacros,
tém como efeito os acontecimentos que sdo de outra natureza, nao sdo mais estados de coisas,
mas sao incorporais na superficie.

Considerar e colocar em jogo a profundidade dos corpos e a mistura com a superficie,
implica esquivar-se da concepgdo de Ideia (neo)platonica. Como implicagdo disso, ndo temos
mais o Ser (ou A razdo e seus implicados: identidade e semelhanca) como termo mais alto para
o qual tudo se dirigiria [o ser das coisas, o ser da linguagem]. O ““ser mais alto” passaria a ser o
aliquid, isto é, Alguma coisa, [aliquid = um quid de outros, allis, distinto], pois este, implica o
ser € o ndo-ser. O Aliquid ndo € o mais alto, pois j4 ndo ha alturas; mas estd entremeado nas
relagdes e pelas relagdes.

Ainda como consequéncia da implicagcdo estdica, ndo se falard em separacdo entre a

superficie (linguagem, imagem, icones) e a profundidade (corpos-simulacros). No



(neo)platonismo, os corpos eram relegados a profundidade, recalcados, pois se subtraiam a acao
da Ideia; eram simulacros-dispares; enquanto os elementos da superficie (a linguagem, o logos,
segundo os quais, poderiamos alcancgar a razdo) se submetem a agdo da Ideia como cépias
(simbolos, icones e suas relacdes de semelhanca e similitude) imperfeitas das Ideias, mas que
poderiam, ainda assim, alcar-se ao plano das Ideias perfeitas, ao reino das alturas platonicas.

Entdo, com a operacdo estdica, as profundidades sobem a superficie, pois o critério de
separagdo e distin¢@o (encontrar as esséncias ou alcar-se a Ideias perfeitas) ndo se colocam mais
como objetivo. Com isso, ndo se trata apenas de que uma ou outra escape eventualmente, nao
sdo s6 simulacros que escapam e se insinuam por toda a parte, mas trata-se de efeitos no sentido
causal, efeitos considerados também como “sonoros”, “Opticos” e de linguagem (DELEUZE,
2009). Nao € mais uma questdo de profundidade e superficie, mas a superficie-simulacro se
torna o mais profundo, de modo que se pode dizer que o mais profundo € a pele. Sdo corpos-
simulacros-Opticos-sonoros-linguagem.

Nesta elaboragdo, é preciso colocar, entdo, que ha corpos, suas acdes, paixdes e estados
de coisas correspondentes. Essas relagdes, acdes e paixdes entre 0s corpos, sao causas dos
acontecimentos enquanto efeitos corporais que sobem e misturam com a superficie; mas esses
efeitos ndo sao da mesma natureza que os corpos. Tais efeitos ndo sdo qualidades e propriedades
fisicas, mas atributos 16gicos ou dialéticos. Esses atributos 16gicos e dialéticos, aqui, implicam
a légica dos sentidos e a dialética sem sintese que ja abordamos. Assim, em Deleuze (2009, p.

27),

O acontecimento subsiste na linguagem, mas acontece as coisas. Esta fronteira [0

acontecimento] nao os mistura, ndo os reune, ela é, antes, a articulacdo de sua
diferenca: corpo-linguagem. [...] A linguagem n@o tem relacdo com designados, mas
somente com expressos, com o sentido.

N3ao estamos mais, nesse contexto, sob uma légica discursiva. No ambito do discursivo,
no qual vale o principio de identidade e ndo-contradi¢do, as oposicdes sdo contraditorias e, por
1ss0, ndo podem coexistir, tendo que ser resolvidas pelo processo de sintese. Pelo principio de
identidade, ndo se pode dizer que algo € uma coisa e que esse algo nio € esta coisa a0 mesmo
tempo [A = A e A= -A]. Um sujeito ndo pode ser e ndo ser ao mesmo tempo. Um sujeito nao
pode ter predicados contrdrios ao mesmo tempo, pois o resultado € irrepresentavel, portanto, se
ha contradi¢do, ndo hd representacdo, ndo se consegue imaginar; € nada; é impensdvel. Na
l6gica discursiva € necessério que a contradi¢io seja resolvida para que possa haver imaginagao

e representacao.



No entanto, na légica dos sentidos, a l6gica € do real da matéria atdmica ou do plano de
imanéncia real que leva em conta a topologia, como j4 dissemos na reversao do platonismo. A
topologia estd implicada pelas relagdes diferenciais, pela singularidade e multiplicidades, de
modo que podemos falar das diferengas e coexisténcias que ndo se anulam em suas passagens
e deslocamentos pelo direito e avesso da superficie topolégica.

Nessa elaborac@o que caracteriza o real, Deleuze se utilizou dos elementos matematicos,
atdmicos e infinitesimais. Nessa elaboracdo, temos oposicdes, mas estas ndo precisam ser
resolvidas, pois ndo estdo sob o principio da identidade e da ndo-contradicdo da ldgica
aristotélica. Lembrando ainda que, como mostramos acima, tanto na estrutura, quanto na
reversdao do estruturalismo, ndo hd elementos que dao exclusividade a um sistema linguistico,
mas apenas elementos atomicos, deslocamentos, lugares, posi¢des e vizinhancas.

Nesse real topoldgico, um elemento pode ser A e —A ao mesmo tempo. Os elementos sao
opostos, mas nao por contradi¢do, mas por diferenca. A consequéncia aqui € que hé o pensavel
a partir do ndo-pensdvel; hd também imaginacdo, mas ndo como identidade, ndo ha
representacao ou simbolico, pois ndo ha sintese da diferenca. Lembramos que imaginac¢io nao
faz sintese da diferenca (quando faz sintese, esta nao retira a diferenca por mais forte que seja
a imaginagdo ou a fic¢do, pois o objeto X impede a sintese ou a sintese € disjuntiva). Como ja
dissemos em outro momento, esse plano real, como [nao-]sentido, s6 pode ser sentido. Nesse
contexto, consideramos importante delinearmos uma relacdo da imaginagdo, da intui¢do e do
instinto.

Pensamos que essa relacao tem um estatuto diferente da tradi¢ao da filosofia neoplatonica
ou kantiana, assim como o pensamento também é de outra ordem. A imaginacdo, como
entendemos, na relacdo com os afectos e perceptos (do empirismo transcendental), € difusa,
instdvel, atravessada e suscetivel aos afetos; por isso € uma imaginacao-intuicdo criadora mais
que reprodutora das imagens perceptivas do sensivel “concreto”. Trata-se aqui de uma imagem
intensiva, rizomatica em sua iminéncia cadtica, € como € aberta e suscetivel aos afetos, ndo é
de ordem subjetiva, mas assubjetiva e impessoal, ao invés de tornar uma imagem reflexiva.
Essa imagem “irreflexiva” diz respeito ao figural, relacdo que vamos abordar em momento
proprio.

Antes de voltar ao conceito de acontecimento e ao plano de imanéncia do Real, faremos
uma pequena digressdo para apontar para um tipo de teoria do real que perpassa a filosofia e
que ja aponta para algo que nao se reduz ao discurso. Nessa digressdo poderemos ver a diferenca
da proposta de Deleuze sobre o real nas suas teoriza¢des, assim como poderemos apontar, do

que se trata esse real, assim como a matéria e o funcionamento que o constituem. E interessante



notar também as imbrica¢gdes Kantianas e Humeanas nessa concepcao de real, mais ou menos
como se segue.

Nos escritos pré-criticos, Kant define, através da matemdtica euclidiana e da fisica
newtoniana, um campo “real”, real dos fatos, ndo discursivo e que nao funcionava segundo o
principio da ndo contradi¢cdo. Nessa concep¢do, Kant descobre o que vai além do meramente
conceitual, isto €, a irredutibilidade de uma orienta¢do no espago. Nesse sentido, para Kant, no
campo espacial ndo orientado (espaco topolégico), como na fita de moebius’, e nas relacdes
entre as partes nesse campo, ndo ha redutibilidade ao conceito, a 16gica discursiva. A relacao
aqui seria intuitiva. Essa seria a logica do “real” em Kant. Entretanto, Kant vai precisar
racionalizar o campo a partir das estruturas judicativas das categorias.

Em Hume, Deleuze descobre que, para as ideias, também podem haver relacdes que sio
exteriores a seus elementos, relagdes que ndo se subsumem ao conceito no sentido discursivo.
Sendo assim, parece haver, em Kant e Hume, diferencas que ndo poderiam ser apagadas ou
“discursivizadas” e sdo esses elementos que interessam para Deleuze e nos interessam nessa
pesquisa. Vemos ai que a questdo do real, o que €, como &, do que se trata, atravessa a filosofia
e se apresenta com varias respostas conforme os diferentes fil6sofos.

Voltando a tangenciar o conceito de acontecimento irredutivel ao discursivo, estamos
vendo que tal acontecimento ndo se refere a coisas ou estados de coisas, mas efeitos. Os
acontecimentos ndo sao agentes ou pacientes, estio em devir, segundo o tempo-Aion que
divide, ao infinito, passado e futuro, sempre se esquivando do presente (DELEUZE, 2009, p.
5).

Estamos vendo também que, tratar de Acontecimento, é remeter a questao do sentido, pois
a relagdo entre Acontecimento e linguagem ou mesmo uma possibilidade de linguagem, se
baseia no [ndo-]sentido. Na logica do sentido, o sentido corresponde a quarta dimensdo da
proposicdo e € essa dimensdo que interessa quando se fala da proposi¢ao.

Interessante notar que, na se¢do anterior, apontamos, como um quarto elemento, o
Terceiro elemento no trés, se sobressaia além do real, do imaginario e do simbdlico. Aqui vemos
um quarto elemento também sendo colocado em pauta para além da significacdo, da
manifestacdo e da designacdo.

Em relacdo a essas trés dimensdes da proposi¢ao, a primeira € a designagdo, que € a

relagdo da proposi¢cdo com os estados de coisas exteriores; a segunda, a manifestacdo, € a

30 August Ferdinand Mobius (1790-1868), matematico e astrdnomo alemio, criou teorizagdes a respeito do espago,
pensando este a partir do que ficou conhecido como fita de Moebius. Kant teria “previsto” esse espago dez anos
antes.



relacdo da proposi¢do ao sujeito, a um ‘Eu’ que fala; e a terceira, a significacdo, € a relacdo da
proposi¢do com conceitos universais ou gerais (DELEUZE, 2009). O sentido, como quarto
elemento, viria quebrar o circulo vicioso que € a propria circularidade das trés dimensdes.
Nesse contexto, vé-se que o sentido ndo pode ser localizado em nenhuma das trés
dimensdes: ele ndo € a condi¢do para que uma proposi¢do seja verdadeira ou falsa (papel da
designacdo), nem se refere a um sujeito-eu que fala (papel da manifestacio) e nem € a condi¢ao
de verdade (papel da significacdo). Nao obstante, o sentido, como alguma coisa de

incondicionado, € a condi¢do das outras dimensdes. Deleuze (2009, p. 182) diz que:

O sentido expresso como acontecimento € de uma outra natureza [diferente da
manifestacdo, significacdo e designacdo], ele que emana do [ndo-]sentido como da
instancia paradoxal [objeto X] sempre deslocada, do centro excéntrico descentrado,
puro signo cuja coeréncia exclui [...] a coeréncia do eu, a do mundo e a de Deus.

O Sentido € o acontecimento, o expresso da proposi¢ao, um incorporal na superficie das
coisas e que insiste na proposicao. O sentido é a fronteira entre as proposi¢des € as coisas; o
expresso da proposicao e o atributo do estado de coisas, mas ndo se confunde nem com um nem
com o outro. Deleuze (2009) diz que ndo se deve perguntar qual o sentido do acontecimento,
pois o acontecimento € o proprio sentido. O sentido coaduna com a concepcao da linguagem
relacionada ao Acontecimento, no qual hd o expresso das transformacdes incorpéreas das
misturas de corpos numa dada sociedade, num dado dispositivo ou agenciamento. Deve-se
distinguir as acdes e paixdes que afetam esses corpos, e 0s atos, que s@o apenas seus atributos
nao corpdreos, ou que sao o expresso de um enunciado.

Isto posto, vemos que a 16gica do sentido € empirista, mas um empirismo [transcendental]
que sabe, segundo o autor, ultrapassar as dimensdes experimentais do visivel sem se elevar as
Ideias platonicas ou as metafisicas tradicionais, ou invocar fantasmas no limite de uma
experiéncia alongada ou desdobrada (DELEUZE, 2009). Por isso, a “Razdo” dos moldes
neoplatonicos é deslocada de seu lugar, de seu centro, perde seu poder de transcendéncia, de
alturas e de julgamento, torna-se uma fic¢do possivel, entre outras, e ndo mais o modelo, a
norma. A razao passa a ser vista como um entre outros modos de tecer relagdes. O problema
ndo é que se faca ficgdes, o problema € tomar uma fic¢do como modelo de racionalidade e
universalidade. Uma verdade, nessa concep¢cdo que abordamos, ndo € entendida segundo a
racionalidade que separa o que € verdade e o que € o falso; que separa e hierarquiza o nous, o

intelecto e os afetos. O que € verdade esta relacionado com a poténcia do falso, com o simulacro,



com a imagem e com a aparéncia, e essa aparéncia ndo € um aspecto negativo da verdade, mas
¢€ inexoravel, nao se torna necessario vencé-la, nem lutar contra ela.

Nas séries de paradoxos da légica dos sentidos apresentadas no livro, vé-se que o sentido
€ produzido pelo [ndo-]sentido: “o ndo-senso é a0 mesmo tempo o que ndo tem sentido, o sem
sentido, mas que, como tal, opde-se a auséncia de sentido, operando a doagdo de sentido. E é
isso que € preciso entender por nonsense” (DELEUZE, 2009, p. 74).

Para Deleuze (2009, p. 107), “O sentido tem por estatuto o problematico: as
singularidades se distribuem em um campo propriamente problemético e advém neste campo
como acontecimentos topoldgicos aos quais nao esta ligada nenhuma direcao.”.

O sentido, como o filésofo coloca, provém do [ndo-]sentido, mas um ndo substitui o outro,
eles ndo se opdem e nao se negam. Sentido e ndo-sentido sdo co-presentes. Sentido € um
elemento paradoxal, a0 mesmo tempo pertencente as palavras e as coisas; as proposi¢des e aos
corpos; € a fronteira entre a linguagem e o corpo ao mesmo tempo que os articula, mas nao se
reduz a eles.

Nesse contexto, corpo e linguagem sdo (in)separdveis, profundidade e superficie,
“unidos” e separados pelo sentido, que ¢ um ‘entre’ ou um ‘meio’. O sentido ¢ uma regiao
fronteirica ou uma superficie povoada de devires-acontecimentos-singularidades que se
desprenderam dos corpos (pelos encontros, paixdes e acdes), se metamorfoseiam em coisas ou
objetos e em sentidos. Esse € o sentido-acontecimento que, como paradoxal que é, articula em
sua topologia, pela diferenga, as linguagens e os corpos, 0s separa e também os limita. Essas
sdo as conjungdes e as disjuncdes do sentido.

Além disso, seria preciso destacar que o sentido ndo provém de uma consciéncia
intencional, de um sujeito que doaria sentidos (manifestacdo), mas € produzido no e pelo nao-
sentido do plano de imanéncia, real, inconsciente, pré-individual, assubjetivo e impessoal. Por
1sso, diz-se que, nessa concepcao, o acontecimento € que da a linguagem a condicio de possuir
[ndo-]sentido e a possibilidade de se poder falar de um plano impessoal da linguagem
(NASCIMENTO, 2007).

De um modo mais amplo, estamos, por assim dizer, entre as palavras e as coisas. As
palavras sdo inseparéveis das coisas, mas ndo quer dizer que se fecham num significado, numa
referéncia, designacdo, significacdo ou que estejam em funcio de um sujeito, pois o sentido,
que € fronteira entre as palavras e as coisas, € 0 que as separa a0 mesmo tempo que 0s junta em
disjuncao, num processo de diferenciagao.

N3ao basta apenas voltar-se as palavras, ou ao discursivo, ao simbdlico ou a representacao

segundo os quais seriamos capazes de obter conhecimento, de nos fazer elevar acima dos



objetos supostamente concretos ou das coisas, separando-nos delas, simbolizando ou
representando de alguma forma o mundo, os corpos, o ndo-discursivo, as coisas e os estados de
coisas; ndo bastam as representacdes discursivas que prescindiriam das coisas, resguardando a
superioridade da linguagem-discurso como processo de abstracdo, numa [ainda] suposta
necessidade de separacdo e/ou negacdo do mundo e da natureza; também sé os corpos nao
bastam se se supdem que eles estdo dados e definidos por seus o6rgios e fungdes,
imaginariamente, exatas e determinadas, ou mesmo que os corpos sejam fontes de erros por
serem suscetiveis as paixoes e a variagao.

A experiéncia, os processos de subjetivacdo, a producdo de sentidos nao se reduzem a
linguagem, a lingua, a significagdo ou aos corpos; nem € uma experiéncia restrita ao que
consideramos discursivo ou ao nio-discursivo; ou reduzida aos sentidos, num entendimento do
senso comum ou do bom senso; mas, a experiéncia ou, como queremos dizer, a experimentagao,
estd em funcdo do sentido-acontecimento-devir paradoxal. A experimentacdo forja e € forjada
num embate entre a linguagem, corpos e [ndo-]sentidos. Um embate em que, cada qual,
sentidos, linguagem e corpo, sdo levados aos seus limites.

E essa experiéncia que parece se passar nos encontros com Paulo. Os modos que ele toma
e é tomado pela linguagem parecem exprimir o embate entre os sentidos, a linguagem e o corpo.
Quando se trata de bancar a produgdo de subjetividade ou os processos de subjetivacdo, ndo se
pode apenas reduzir a questdo da linguagem a erros ou a problemas de linguagem; muito menos
reduzir A significacio, designacio ou manifestagio. E preciso levar em conta a experiéncia do
afetar e ser afetado, os sentidos, a ética, a estética e a politica de afirmacdo da diferenga dos
modos de vida, de pensar e de sentir.

Dessa perspectiva, a experiéncia “humana” é a experiéncia da multiplicidade e
diversidade de encontros; dos [nao-]sentidos, do afetar e do ser afetado; € uma experiéncia do
nao-saber. A experiéncia se constitui numa mutacdo subjetiva e ndo-discursiva que tem mais a
ver com um processo do que com conhecimento, comunicagdo ou informacao.

Desse modo, a experiéncia € uma afirmacgdo existencial e uma apreensdo de si, do outro
e do mundo-territério que se co-empreendem. E também uma experiéncia de diferimento que
pode levar a figura do homem ou qualquer figura estdvel para além de seus limites, para aquilo
que estd fora do homem enquanto protétipo ou modelo do humanismo. De outro modo,
poderiamos dizer que é uma experiéncia do inumano e nao a uma experiéncia humana, com a
condi¢do de entender que nesse aspecto, o inumano constitui uma critica ao que é considerado
como humanismo a partir da ideia de homem dado como modelo privilegiado pelo

renascimento e idealizada pela ciéncia-religido, ideia essa que estd sendo deslocada aqui.



Discutir sobre esse “além do humanismo” ndo € tema da pesquisa, mas podemos dizer
que uma das caracteristicas, entre tantas outras, desse humanismo, heranca do renascimento,
consiste em considerar a razdo uma ferramenta essencial ou a principal ferramenta para as
conquistas humanas individuais nos campos do saber e da ci€ncia, o que levaria o homem a um
progresso constante. O ser humano, nessa perspectiva, seria um sujeito individualizado e
consciente de si, da cultura, da sociedade, dos seus saberes, fazeres e dizeres.

Na perspectiva que liga humanismo, razdo, saber e progresso, a relacdo entre razio e
linguagem nos interessa por que mostra, de forma geral, que a lingua e/ou a linguagem estaria
a servico da razdo, ou de uma certa racionalidade, de certa cultura que funciona em termos de
valoragdo, julgamento, hierarquizacdes. Nessa perspectiva, hd a valorizacdo de uma lingua ou
linguagem homogénea, em funcdo da qual os outros modos seriam julgados como
inconsistentes, invidveis ou insatisfatérios, ou simplesmente, desprivilegiados.

Essa homogeneizacao e valoracio estao sendo questionadas aqui, principalmente quando
colocamos como constitui¢do primordial da linguagem, os afetos, o acontecimento, a intui¢ao,
mas principalmente quando colocamos a importancia dos modos singulares ou “usos” da
linguagem nos encontros com Paulo.

As implicagdes e articulagdes com os afetos, a intuicdo e a linguagem em seu
deslocamento, serdo mostradas na sequéncia da tese, embaladas por uma questao que se tornou
importante para o AT: como Paulo lida com a linguagem de modo a constituir um “uso” ou
funcionamento singular? Como ele se relaciona ou se relacionava com a linguagem? como ele
en-tendia e co-empreendia-se com transformagdes e mudancas pelas quais era afetado? Como
isso pode ser relacionado com a experimentagdo proposta no AT? Uma vez que estamos
tentando pensar outros modos além da racionalizacdo e intelectualizacdo, essas questdes nos
levam a pensar a relacdo entre a 16gica do sentido e a intuicdo, como serd visto a seguir, ainda

que brevemente.

1.3.3. A logica do sentido, a intuicdo e a relacdo de forcas

Pensamos que a intuicao pode ser considerada, neste trabalho, em funcdo das questdes
apresentadas acima e também como um modo de se haver com a reversdo do estruturalismo e
platonismo, com a légica do sentido, ou ainda, como um modo de articular com o plano do real
(condicao da experimentacdo), e com o sujeito disperso, pois, como ja foi apresentado, a
intuicdo lida com as relagdes de mudanca, com os deslocamentos, com o movimento, € com as

forcas como diferenca. A intuicdo serve-nos para subsidiar a aposta de que, nos encontros com



Paulo, as coisas, as palavras, os territérios nao estdo ou ndo sdo estdveis, habituais ou
cristalizados como poderia parecer.

A intui¢do surge, entdo, em nossa conceitualizacdo para tematizar um modo de relacdo
de Paulo com a linguagem e também para tematizar um aspecto da metolodogia, isto &, para
tematizarmos a deriva, como mostramos quando apresentamos a cartografia como método. Nos
dois casos, pensamos a intuicdo como constituinte de uma pragmatica relacionada a 16gica do
sentido.

Em se tratando do [ndo-] sentido e de sujeito em deslocamento em fungdo de
acontecimentos, perguntamos como entender a relacdo da intui¢do com a cartografia e com o
modo de linguagem de Paulo? Refor¢camos que estamos tentando deslocar-nos da hegemonia
da razdo ou de uma racionalidade que desconsidera os diferentes modos de existéncia ou que
os reduz a uma visdo a partir da patologia, das disfun¢des, dos distirbios. Deslocar nao quer
dizer que ndo existam. Elas estdo ai e tem os seus efeitos.

A preocupagdo € também, ao mesmo tempo, nao reduzir a composi¢do que estamos
fazendo a algo que seria o inverso da razao ou da racionalidade e partir para o um tipo de
“Iintuicionismo” vulgar.

Consideramos que apresentar o conceito de intuicao, tendo em vista o método, nos dird
do modo como se pode entender a relacdo entre Paulo e a linguagem, pois, tanto a cartografia
como método, quanto a relacdo com a linguagem estdo relacionados a experimentacdo
articulada com o real, como estamos delineando na tese. Claro que o modo como Paulo lida
com a linguagem e 0 modo como compomos a cartografia sdo diferentes, mas esses modos se
imbricam e se implicam nos encontros no AT, constituindo os embates de for¢a nos encontros
da clinica. Além disso, como também j4 dissemos, a cartografia € um modo de prescindir da
neutralidade na pesquisa ou na clinica, de modo que a cartografia ou a experimentacao sao
marcadas pela implicacao que se dd nos encontros. A seguir mostraremos a intui¢do em relacao
ao método, o que pode ser posto como se segue.

De inicio, encontramos em Heuser (2010) que a intui¢cdo surge como uma “faculdade” ou
uma forga-relagdo que nasce de uma necessidade surgida na experimentacdo, no encontro. A
intuicdo nasce de um conflito, pois as “faculdades”, ou forcas-relacdes ndo se encontram
prontas desde sempre, como podemos encontrar na filosofia kantiana. Por essa afirmacao,
pensamos que a intui¢cdo surge nas tensdes dos (des)encontros com Paulo, implicada em visoes
e audi¢des, ou melhor, a intuicdo emerge diante da impermanéncia das palavras e das coisas,

da impermanéncia das imagens produzidas, dos encontros dos corpos e das suas composigoes.



A impermanéncia caracteriza o campo dos conflitos e dos embates intensivos em que a intui¢ao
desses embates se da.

Como conceito da filosofia, a intui¢do aparece como um problema para muitos filésofos,
de modo que, cada qual trata o assunto de maneira diversa. Mas para aqueles para os quais a
razdo € o centro ou a altura-ideal para onde deve se dirigir o pensamento, ela, a intui¢do, tem o
seu papel relegado a um plano inferior, pois nesses contextos racionalizados, a intuicdo deve
ser superada para dar lugar a razdo, pois ela (a intuicao) seria fonte de erro, pois € imediata, lida
com a multiplo da sensibilidade ou relaciona-se apenas com sinteses imagindrias. Entdo,
embora a intuicdo tenha o seu papel, o modo de correcio ou regulacdo € do dominio da razdo,
ou, dito de outro modo, a razdo é o dominio da correcdo e regulacdo, inclusive da intuicao.

De modo geral, os procedimentos de conhecimento no dominio da razio tendem a
conceber um sujeito afastado daquilo que pode conhecer, ou até mesmo junto do objeto, mas
“depurado” dele. Nesse sentido, constroi-se um modo operacional metodoldgico tal que se
tenha a separacado do sujeito e das condi¢des de discernimento dos elementos, dos “objetos” de
conhecimento, para que nao haja misturas e confusdes entre um e outro.

Nessa perspectiva, tenta-se dar aos sujeitos os meios de afastar e discernir o que é da
realidade concreta, e também separar o que é da linguagem, o que é dos afetos, o que € do
inconsciente. Esses modos de separacdo e discernimento, distanciamento e mediacdo, seriam
dados pela capacidade de simbolizacdo, segundo a qual tudo deve passar pela linguagem, ser
simbolizado, a fim de receber o caréter social ou cultural, para tornar-se comum e para se
constituir discurso (PINTO; MARQUES; 2009).

Entretanto, € esse modo de operacdo que faz perder o saber-fazer com os afetos em nome
de um conhecimento-representacdo que, ao invés de ampliar as possibilidades de pontos de
vista, coloca um ponto de vista de um conhecimento linguageiro-racionalizante sob o qual os
demais pontos de vista serdo julgados e interpretados segundo certa universalidade discursiva
ou simbdlica. Este ponto de vista ndo € mais que um critério de selecdo e julgamento daquilo
que pode ser conhecido ou dito, de como pode ser conhecido, de como ndo se pode conhecer,
de como se pode dizer ou nio dizer algo; enfim, € a tradicional eleicdo de um modelo e de
regras para os pretendentes ao modelo; €, por isso, uma operacao (neo)platonista.

Podemos ver que o conhecimento, por esta perspectiva de separacao e discernimento nao
consegue ou ndo se propde a acompanhar a disparidade da realidade, o fluxo do real dos afetos-
inconscientes, pois esse tipo de conhecimento tende a buscar um equilibrio, mediar tais fluxos,

estabilizar sentidos, submeter a diferenca ao conceito ou ao simbolico.



Nesse sentido, esse modo de conhecimento projeta uma realidade mais ou menos fixada,
padronizada, seja na “idealidade linguageira” por si mesma, no discurso ou representagdes, ou
mesmo fixada na “realidade” objetivada e concreta por si mesma. Essa separacio entre uma (ou
entre um sistema) lingua abstrata e entre “realidade” objetivada-concreta nos faz perder a
relacdo com a “realidade das coisas” em func¢ao de uma relagdo simbdlica que seria privilegiada
(PINTO; MARQUES; 2009).

Perde-se assim a experimentacdo em favor de um movimento de ascetismo que pressupde
uma necessidade de se afastar das “coisas concretas e objetivadas do mundo”, dos objetos ou
dos corpos para poder conhecer-representar-simbolizar. Nesse aspecto, representar-conhecer-
simbolizar sdo modalidades de ascetismo.

Entretanto, ha outro modo de conhecimento: o desafio da proximidade com a “realidade”
supostamente concreta e objetivada, assim como a proximidade com o fluxo dos afetos e do
inconsciente. Esta proximidade € o que nos torna parte dessa realidade ao mesmo tempo
estranha (ou de “estranheidade”) e (de) exterior(ioridade), colocando-nos o desafio de construir
nossos artificios, compor territérios ou agenciamentos, ndo negando tal “realidade concreta”,
organizada e representada, mas tomando-a como agenciamento (e j& em um agenciamento),
num movimento de aproximacao e estranhamento, de basculamento e de circulacdo de afetos.
Tal “realidade” supostamente objetivada ou organizada, embora tenhamos de nos haver com
ela, permanece, de certo modo, sempre estranha, pois, proximidade ndo quer dizer coincidéncia
ou identidade (PINTO; MARQUES; 2009).

Dizendo de outro modo, a “realidade concreta”, organizadas, a “realidade linguageira”,
os afetos ou o inconsciente ndo se reduzem ou se anulam uns em relacdo aos outros, como num
processo imagindrio de identificacio ou ascetismo, mas estas “realidades” ou dimensdes
perfazem uma totalidade sempre aberta, justamente em funcao daquilo que € irredutivel entre
elas, isto €, em func¢do da circulacdo do objeto X, do [ndo-]sentido.

E a capacidade de estranhar as coisas e os estados de coisas, a “realidade” organizadas,
ou objetos concretos que nos dd pistas de que hd algo mais (ou talvez algo “a menos”); algo
irredutivel a essa “realidade” e a seus objetos; algo que estd além e aquém de nossas percepcoes
e sensacdes, mas essa afetacdo ndo se constitui por uma negagdo da realidade do mundo, das
coisas ou do que chamamos de “objetos concretos”. Essa capacidade de estranhar € o poder que
o corpo tem de ser afetado e de afetar. Capacidade de estranhar refere-se, assim, a um vontade
de poténcia.

O desafio na proximidade ¢ ndo se deixar cair num “empirismo” objetivado/dado e radical

que nos levaria a identidade plena com, digamos assim, o mundo concreto objetivado ou



organizado; ou cair em sua contrapartida, isto é, ceder a idealidade ldgica, sob uma
representacdo simbolica-linguageira ou Idealista que, se ndo remete a realidade concreta,
remete-se a uma “realidade” simbolica, ou seja, a um sistema de signos linguageiro-abstrato
suficiente por si mesmo € em si mesmo.

Ainda nessa problematizacdo, sob o ponto de vista de que haveria um esquema
representativo, simbdlico e, de certo modo, estabilizado, € necessdrio que o tempo seja
considerado cronologicamente, de modo que os momentos se sucedam, se possa justapo-los e
determind-los como participantes de um todo; assim como também € necessirio, nesse
esquema, que as representacdes ou os conceitos estabilizem a variacdo, os fluxos e a diferenca.
Desse mesmo modo, entende-se que ela (a diferenca) pode fazer parte de um todo representado
ou conceituado. Dai, pela colmatacao da diferenca, é que conseguiriamos fazer determinagdes
e previsibilidades.

Estabilizar, determinar e prever sdao os modos de privilegiar o Ser, as esséncias ou as
estruturas em detrimento do devir e é também uma maneira de colmatar o acontecimento em
sua irrupg¢ao, e reduzir a circulacdo do [ndo-]sentido nos agenciamentos, tornando ou tomando
os territorios como cristalizados ou hierarquizados. O arsenal simbdlico-representativo
assegura-nos a separacao, abstracdo, representacdo ou a simbolizacdo e a estabilidade.

Todavia, do ponto de vista de que hd uma relac@o intensiva de afetar e de ser afetado,
considerando que ha um fluxo indeterminado de matéria, o plano de imanéncia, entdo hd outros
elementos em jogo, outros modos de individuacdo, outros modos de agir, pensar ou sentir, pois
as relacoes intensivas de for¢a, em fungdo dos seus fluxos imanentes, sd@o prenhes de devir e de
diferencga. Dito de outro modo, se o objeto € considerado dado, se o territério é considerado
organizado fago um uso utilitarista, mas se consideramos o agenciamento, 0s territorios e seu
processo de desterritorializacao, os modos de agir, pensar e agir podem ser outros. Mais a frente,
vamos ver como esses “outros” podem ser vistos em relacdo a presenca de Outrem.

Para entendermos a perspectiva da relagdo entre afetos, fluxos e relagdes de forca, em
primeiro lugar € necessario dizer que estamos sempre agenciados, segundo as relagdes que nos
compdem e nos decompdem, segundo as relacdes de afetar e ser afetado, segundo um territorio
mais ou menos (des)territorializado. J4 temos ou estamos agenciados em determinados modos
de viver, sentir, pensar e agir, que tentam resguardar mais, as vezes menos, a estabilizacdo e
cristalizacao dos territorios.

E 0 que vemos no AT apresentado. Paulo estd agenciado em um territério, sob os cuidados
dos familiares. Dizer que ele estd “sob” também diz de sua condi¢do de ndo-emancipado,

juridicamente falando. Este territério parece garantir algum tipo de estabilidade através do



estabelecimento de rotinas que proconizam um certo habito, através de repeti¢des de palavras
e praticas. Entretanto, a estabilidade, o habito das praticas, das rotinas e a repeticdo das palavras
ndo garantem a sua estabilidade.

Em segundo lugar, € necessério dizer que, tendo em vista a relacdo imanente entre causa
e efeito, como ja expusemos na reversdo do platonismo e do estruturalismo, s6 podemos ter
certo conhecimento daquilo que nos afeta num processo de diferenciacdo, de modo que é
necessdrio se haver com o fato de que o que nos afeta nao € dado a conhecer objetivamente ou
conceitualmente. Isto €, os objetos, a estabilizacdo dos sentidos que, necessariamente ou
utilitariamente vemos, e temos conhecimento, ndo condiz com a relacdo imante causa-efeito.
Isso quer dizer que hé, de certo modo, seja por qual processo for, o “concreto” e o “objetivo”,
mas eles ndo estdo estabilizados, mas respondem as relagdes ou aos agenciamentos nos quais
se encontram ou nos quais nos encontramos e que possibilitam certa abertura a diferenca ou
nao.

Tendo dito isto, voltando agora a intui¢do, em relacdo ao exposto acima, podemos dizer
que a intui¢do criadora que pode ser encontrada em Deleuze-Bergson coloca em pauta um
“saber imediato” que lida com a proximidade, com a vertigem, com o suposto ‘“concreto-
objetivado”, com os fluxos dos afetos e com sua instabilidade. Por isso, por sua
“imediaticidade” com os fluxos imediatos, tal modo de conhecimento “intuitivo” nao se propde
a simbolizar ou universalizar, ele ndo pertence a linguagem como simbdlico.

Como j4 foi dito anteriormente, o simbdlico seria o responsavel por separar e diferenciar
o real e o imagindrio e assim dar condi¢des para o conhecimento. Mas esse modo de
conhecimento aqui relacionado a intui¢cdo, banca e aposta, sob algum risco, da aproximacao
com os fluxos, com os afectos e os perceptos. Portanto, banca-se com a impossibilidade de que,
na relacdo com o outro, os objetos se reduzam a sua pretensa concretude ou que haja um modo
incontorndvel de hierarquiza-los, de uma vez por todas, em simbolico, imagindrio ou real.

A aposta de que algo diferente possa acontecer, como um tipo de “conhecimento
intuitivo” estd relacionado aos corpos e seus encontros, constitui um conhecimento
inconsciente, um tipo de saber e de fazer, um modo de relagdo que nio pretende simbolizar ou
representar, se afastar do mundo suposto concreto ou considera-lo como concreto. Nesse meio,
a intuicao é como uma vertigem diante dos fluxos irredutiveis que perpassam 0s corpos € que
sdo, também, irredutiveis as coisas e aos estados de coisas.

A intui¢do, como estamos tematizando para esse AT, nos modos de Paulo se relacionar,
constitui-se com o “plano do real e imanente” das relagdes, o plano dos afetos, do afetar e ser

afetado; constitui-se com o diverso e o disperso do sujeito, com 0s movimentos e



deslocamentos, com posi¢des e variagcdes. A intui¢ao constitui-se, assim, na sensibilidade e pela
sensibilidade dos fluxos dos afectos e perceptos, pelo afetar e pelo ser afetado. A intuicdo
pertence ao campo dos sentidos, segundo a logica dos sentidos, € ndo pertence ou estd em
funcdo da raz@o. A intui¢do ndo é uma faculdade mental do dominio da razdo ou do intelecto.

A intuicdo criadora, a intui¢do-invenire, co-empreende-se no devir-acontecimento, com
aquilo que escapa em fuga-movimento mais do que com a “realidade” sensivel segundo as
percepcdes, ou a ‘“realidade” das representacdes ou simbolizagdo. Em se tratando do co-
emprender-se ¢ do en-tender-se, a intuicdo tematiza a tensdo “entre” a vertigem do
acontecimento, a vertigem do estar entre, a vertigem de ser afetado, a vertigem da passagem ou
da transversalizacio do plano de experimentagdao-imanéncia.

Afetando-se e sendo afetado, a instalibilidade, a imprevisibilidade e a indeterminacao
entram em jogo pelo excesso de sentido e pelo [ndo-]sentido, segundo o virtual e o atual; entram
em jogo pelo tempo do devir com seus diferentes ritmos de atualizacdo, o par virtual-atual que
coloca em jogo a instabilidade das formas e coloca em jogo o campo do problematico.

Como pensamos essa relagao “intuitiva” com o tempo do acontecimento, a demanda desse
tempo-duracgao estd em fung¢ao de uma légica dos sentidos. Sendo assim, nao ha imediaticidade
remetida a auséncia de intermedidrio ou de mediacdo. O Aion, esse tempo légico do
Acontecimento ¢ o da “mediagdo-instantanea”, o (i)mediato de um tempo logico (talvez nem
sincronico, nem diacronico, mas assincrono). A “[iJjmedia¢cdo” ¢ um meio, um entre, como um
corte, uma disjunc¢do, com todas as implica¢des que ja colocamos aqui para falar do Aion: corte,
disjuncdo, o proprio fluxo de afetos-de sentido-de tempo; ele é o presente delgado, uma fimbria-

traco-borda de presente, uma franja de presente e um lengol de passado.

1.3.4. Os signos e o sentido

Para ampliar o en-tendimento entre a intuicao e aquilo que escapa ao sentido, ainda vamos
recorrer a concepcao do sentido em Deleuze, além da concepg¢ado que ja foi apresentada, fazendo
agora referéncia, mais uma vez, ao filésofo de vias deleuzeanas chamado de Zourabichvili
(2016).

Esse filosofo remete a questdo dos signos de um modo que nos interessa e que ja expomos
aqui. Ele diz que o sentido ndo é adequacdo a uma realidade supostamente concreta, objetiva
ou discursiva; assim como a verdade também ndo € adequacdo e nem propriedade de uma

proposi¢do. O que se coloca, que estd também em fun¢do do que estamos apresentamos neste



trabalho, é que ndo hé sentido em si e por si, mas este estd dependente de uma relacdo de forgas,
da emergéncia da relacdo de for¢as no agenciamento e como agenciamento.

Como o sentido estd implicado por relacdes de forca e surge numa relacdo de forcas de
afetar (forcas ativas) e ser afetado (forcas passivas), num processo de diferimento-diferencacao,
o estatuto da ‘coisa’ € ser signo, ou seja, ela, a “coisa”, remete a algo que € diferente de si
mesma. Grosso modo, no agenciamento, o signo € a relacio em que uma coisa produz outra
coisa diferente. A pergunta é: como alguma coisa pode remeter a outra coisa diferente dela?

O sentido, como efeito do [ndo-]sentido, remete a for¢a que a coisa manifesta ou exprime
em suas relacdes de forca e como relagdes de forca de modo que, o que aparece, aparece numa
relacdo de forcas. Nesse contexto, pensar o sentido para além do bom senso e do senso comum
€ recusar aquilo que aparece como se formasse um mundo objetivado e colocar em cena signos
ambiguos e pontos aleatdrios. Isto ¢, o conteudo explicito da coisa (ou do “concreto-
objetivado”) que pensamos como “objetivado” ndo diz nada sobre seu sentido € nem o sentido
diz do conteudo explicito da coisa. Isso ndo significa, como ja dissemos, que se deva desprezar
a “realidade concreta” ou seus “objetos”, nem mesmo desprezar o que € do campo da politica,
do social, da economia ou do cotidiano, como se esses apenas tratassem de contetidos ou objetos
dados, determinados em sua objetividade politica, social, econdmica ou cotidiana
(ZOURABICHVILI, 2016).

O que se deve compreender quando se leva em conta os objetos é que se deve considera-
los nas suas relagdes de forcas, como visibilidades e dizibilidades, visdes e audicoes, fluxos de
conteidos e expressoes, isto €, como elementos de agenciamentos-territérios que lhes dao
dizibilidade e visibilidades, segundo as relacdes de sentidos e a maior ou menorcirculacio do
[ndo-]sentido. E necessério levar em conta os agenciamentos e seus elementos heterogéneos,
segundo os modos como se trata a afetacdo, segundo os signos-efeitos, lembrando que o signo
ndo representa, mas traca uma diferenca como relagcdo; o signo-sentido faz um corte, afirma
uma diferenca e ndo um contetudo explicito. Dizendo de outro modo, € preciso considerar, em
relagcdo ao contetido e a expressdo, os seus agenciamentos-territorialidades.

Nesta concepg¢do, se separarmos aquilo que aparece, os “objetos”, da sua génese signo-
sentido-relacdo-agenciamento, s6 veremos ou reduziremos os objetos a fendmenos, tal como se
apresentam com seus significados e sentidos segundo o bom senso e senso comum. Isto €, um
mundo objetivado, acabado ou formado, um dado atualizado da experi€ncia. Isso, por sua vez,
também mostra um modo de ver, de pensar, de afetar e ser afetado, mas um modo colmatado
em relacdo ao virtual, aos acontecimentos-sentidos-fluxos e as suas relacdes de forca. E essa

concepgdo de sentidos, de fluxos e de relagdes de forcas que separa Deleuze-Guattari (e



Foucault) da fenomenologia. De outro modo, a primazia € da relacdo de forcas e ndo do
fendbmeno.

Nessa argumentacdo, Zourabichvili (2016) diz que o pensamento sé é exercido segundo
o signo, signo-sentido do encontro que for¢a o pensamento, e ndo segundo a extracdo ou
abstracdo de um conteudo explicito. E nesse sentido se diz que é a partir do encontro com o0s
signos ambiguos, paradoxais ou pontos aleatérios que somos forcados a pensar. Veremos mais
sobre isso quando tratarmos especificamente dos signos em Proust e a experi€éncia de
desobramento.

Nestes arranjos entre signo e sentido, em que propomos o conceito de intuicdo, temos
mais que representacdes de objetos, pois a intui¢do ndo trabalha a servi¢o das representacoes
ou dos conceitos, nem a favor de alguma sintese ou juizos de conhecimento de uma pretensa
unidade ou do universal. Com a intuicdo, trata-se de “apreender” (capturar, apanhar, pegar)
somente signos-relacdes, segundo posi¢cdes variadas e varidveis de seus movimentos. Pode-se
dizer que a intui¢c@o s6 pode dar, por exemplo, a relagdo entre ‘objeto’ e ‘sujeito’, nunca um ou
0 outro.

De outro modo, a intui¢c@o constitui-se em um “jogo entre”. De maneira geral, poderiamos
dizer que hd um “jogo entre” na relacdo do imagindrio com o real; do virtual com o atual; das
palavras com as coisas; da superficie com a profundidade; dos fluxos de contetido com os fluxos
de expressio (ZOURABICHVILI, 2016). A intuicdo estd em funcdo desse jogo, dessa relacdo
“entre” e ndo entre os elementos considerados como formados, por isso também a intui¢ao nao
€ empirica, todavia é empirica no sentido do empirismo transcendental de Deleuze e Guattari.
Ela constitui a experimentagdo articulada com o Real. Desse Real e das suas relacdes
diferenciais s6 temos a vertigem, o estranhamento do seu (des)encontro.

Podemos dizer, entdo, que a intuicdo, em se tratando de Paulo e da deriva-cartogrifica
dos encontros, ndo determina, ndo € via de determinacdo, a ndo ser que um modo de
agenciamento leve a isso. A intui¢do entra em jogo ou coloca para os encontros o jogo “entre”
o pensamento, linguagem, corpo e inconsciente, o impensavel (oposi¢des sem dialética) em que
temos o pensamento, ou melhor, podemos pensar o impensdvel no pensamento, isto €, um
pensamento inconsciente que escapa do imperialismo da lingua, da significacdo, do simbdlico
e da representacido. No AT, as atividades, os passeios, as “conversas” e os “didlogos” também
sdo colocados nesse jogo, isto &, eles ndo estdo, necessariamente, colocados como
objetividades, como determinagdes, mas colocados em deriva e como deriva.

Nesse contexto, a intui¢do constitui-se mais com um modo de saber-fazer do que em um

conhecimento intelectualizado. A intui¢@o constitui-se com um ou em um saber que lida com a



experimentacdo e que ela propria é experimentagdo, como uma vertigem diante daquilo que nos
estranha. A intui¢do lida com a primazia do informe, do afetar e do ser afetado, dos movimentos
de repouso, velocidade e lentidao dos corpos. Nessa articulagdo, podemos falar, em relacdo aos
modos de Paulo “usar” a linguagem, de uma linguagem intuitiva como experimentacido de uma
variacao dos corpos e territérios em sua experimentacao-deriva.

Para ampliarmos o entendimento a respeito dessas relacdes entre afetacdo, variacdo e a
linguagem, apresentaremos, na proxima se¢do, a critica que Deleuze e Guattari faz, em Mil
Platos, a algumas concepgdes da Linguistica. Essa critica torna-se importante pois ela nos
mostra que a Linguistica estrutural ou formal, ao se propor como uma ciéncia, deixa ver que a
lingua, - e em outros termos, a linguagem ou o discurso -, se apresenta como palco de
conhecimento, de representacdo e de simbolizagdo em funcdo de uma certa racionalidade, que
inauguraria as relacdes humanas, culturais e simbdlicas, separando o homem da natureza,
“colocando” o homem no ‘“social”, na civilidade, nas relagdes sociais com seus cddigos e
organizacdo, condicionando a experiéncia de vida humana a linguagem em seu aspecto de
significa¢do ou simbolizacao.

De antemao, pensamos que, sob esse aspecto de ciéncia e racionalidade, ndo se estaria
levando em conta os varios modos de expressao, nem um certo desarrazoado da linguagem e
suas incongruéncias com o par simbdlico-representacdo, além de nao se levar em conta aquilo
que ¢ irredutivel a lingua-linguagem, a saber, os afetos, a variacdo, os corpos, enfim, a
experimentacdo. Ao trazermos tais elementos para falar da linguagem, no percurso da tese,
mostrado através de territdrios-cartografias-encontros-experimentagdes-transversalidades,
estamos tracando e compondo pistas de uma lingua-linguagem que teria sido posta a margem
da razdo ou de uma racionalidade vigilante, herdeira do platonismo.

Mostraremos na critica a linguistica, como o conceito de agenciamento, em seu lado
maquinico dos corpos e seu lado agenciamento coletivo de enunciagdo compde-se e constitui-
se com a reversao do platonismo e estruturalismo, com a ldgica do sentido, o sujeito disperso,
o objeto X, o acontecimento [ndo-]sentido, o que nos dd condi¢io para entender, no percurso
tedrico, o estatuto da linguagem como experimentacdo e estatuto dos corpos afetados em sua
vontade de poténcia.

Torna-se importante mostrar essa articulacdo para co-empreendermos os modos de
funcionamento da linguagem de Paulo em fun¢do dos agenciamentos no AT, em fun¢do dos
quais a intervengdo e a interpelacdo dos territérios se constitui em diferentes modos de

experimentacgao.



1.3.5. Da critica aos postulados da linguistica ao agenciamento coletivo de enunciagcdo: uma

concepcgdo de pragmadtica existencial dos agenciamentos

Neste capitulo, acompanharemos, a partir do livro Mil platés 2 (edicdo brasileira),
Deleuze e Guattari (1995b) abordarem alguns postulados da linguistica e alguns autores dos
estudos linguisticos ou do discurso para comporem, ao seu modo, uma concepg¢ao de pragmaética
dos agenciamentos de enunciac¢do para além da linguistica, isto €, segundo os agenciamentos.
Nessa teoria, o que se destaca para nds é que Deleuze e Guattari se aproximam e articulam o
conceito de enunciacdo a partir de autores como Ducrot, Bakhtin e Benveniste para trabalhéd-lo
ao seu modo. Em nosso entendimento, “trabalhar ao seu modo™ significa dizer em relacdo a
reversdo do platonismo, do estruturalismo e da repercussao da concepg¢ao de inconsciente.

Como vimos inicialmente, a reflexdo que Nietzsche traz para a linguagem repercurte no
trabalho de Deleuze e Guattari, e compreende, principalmente, considerar a multiplicidade e as
relagdes de forca. Considerar a multiplicidade e as relacdes de for¢a implica passar pelas
reversdes do platonismo e do estruturalismo que apresentamos. Implica também, para a reflexao
sobre a linguagem, considerar a heterogeneidade e a complexidade nas relacdes de forga
inerentes a linguagem.

Considerar a multiplicidade e heterogeneidade parece se opor a separagao entre lingua e
fala, proposta por Saussure na tarefa de definir uma unidade a partir da qual se poderia estudar
e constituir a linguistica enquanto ciéncia. Para Saussure, ao separar os elementos heterogéneos
e heterdclitos da linguagem, teriamos o signo linguistico — significado/significante - como
unidade linguistica. Nessa concepg¢do, o sistema de signos linguisticos é adotado como sistema
principal e o interpretante dos demais sistemas.

Na concepc¢ao de Deleuze e Guattari, serd em funcao da multiplicidade e heterogeneidade
que veremos surgir o conceito de agenciamento em seu lado maquinico de corpos e
agenciamento coletivo de enunciac¢do. Essa seria a “unidade” complexa quando se trata de
abordar a linguagem. Veremos, nesta secdo, como a linguagem estd implicada por uma
concep¢do da pragmaética do conceito de agenciamento de enunciacao.

Antes de entrar na composi¢do do conceito de agenciamento, queremos destacar a
importancia do conceito de enunciacdo da linguistica e mostrar alguns modos como a
enunciacdo pode ser entendida nos estudos linguisticos. Ao destacar a importancia da
enunciagdo para a linguistica, também poderemos entender a aproximacdo e o distanciamento
da elaboracdo de Deleuze e Guattari em torno desse conceito, assim como sua importancia para

a filosofia dos autores. Para esse objetivo, cotejaremos o que alguns pesquisadores, autores €



linguistas relacionados aos estudos sobre a enunciacdo dizem sobre esse conceito e sobre sua
importancia.

Segundo Flores e Silva (2011, p. 99)

Os estudos em enunciagdo se caracterizam pela tentativa de ultrapassar os limites de
uma linguistica da lingua, buscando evidenciar as relacdes da lingua ndo apenas com
0 sistema combinatério [como em Saussurre], mas como linguagem em uso assumida
por um locutor.

De modo geral, os estudos da enuncia¢do questionam ou rompem com a dicotomia entre
lingua e fala, e apontam que hd na lingua categorias que s6 podem ser entendidas a partir da
situacdo de enunciacgdo. Esses estudos buscam analisar o sentido construido; analisam as marcas
da relacdo entre enunciacdo e enunciado ou o processo de producdo de enunciado com o
produto; levam em conta o elemento subjetivo como parte da descricdo linguistica, ou como
alguém passa de locutor a sujeito, passa do nao-linguistico a uma instancia linguistica e se
apresenta subjetivamente. De outro modo, € a inser¢do das questdes do sentido e da
subjetividade no ambito dos estudos da linguagem que caracteriza os estudos sobre a
enunciagdo (SILVA; FLORES, 2011).

A enunciacdo coloca em foco a relagdo entre a linguagem, a subjetividade ou producao
de subjetividade, ou melhor, a enunciagdo é o mecanismo da relacdo entre a linguagem e a
subjetividade. “O campo enunciativo interessa-se por fatos linguisticos cujas descricdes e
andlises implicam a referéncia ao ato de produg¢do do enunciado e, por decorréncia, a
enunciacao (AGUSTINI; BERTOLDO, 2011, p.122).

A enunciagdo coloca em cena para a Linguistica, o sentido, o sujeito e/ou a subjetividade
e a intersubjetividade, ou seja, o que havia sido, de certo modo, retirado da linguistica pelo
estruturalismo saussuriano quando este separou a lingua e a fala. Considerar a relagdo entre a
fala e a lingua € que leva a uma nova concep¢ao para a linguagem como enunciagdo. Entretanto,

ndo se nega e nem se afirma absolutamente a dicotomia lingua-fala:

E na dissolu¢do implicada na dicotomia que reside o concernente a abordagem
enunciativa, pois a lingua com suas formas de organizacdo é condi¢do para a
existéncia da enunciag¢do; do mesmo modo, a enunciac¢do, lugar dos locutores e da
situagdo, € condi¢do para a atualizacio da lingua em discurso, lugar da singularidade

da referéncia e dos sentidos (SILVA; FLORES, 2011, p. 115)

Embora a enunciacdo seja um modo de ampliar a concepcio de lingua, serd a partir da
dicotomia saussurreana que ela serd conceituada, seja em continuidade ou em ruptura. Desse

modo, para os autores, (dada a separacdo) € a juncao dos conceitos de lingua e fala que, de certo



modo, resume os esforcos da linguistica da enunciacdo e que possibilita novos modos de
abordar a linguagem.

Uma das preocupacgdes do campo da enunciacdo € afastar a ideia de que o sujeito do qual
ele trata € um sujeito solipsista, individuo intencional que domina a lingua ou os sentidos
daquilo que quer dizer. Nessa direcdo, alguns linguistas se aproximam da psicandlise lacaniana

em busca de uma abordagem do sujeito, do sentido e do desejo:

Um dos pontos de aproximacgdo refere-se a consideracdo, na nogdo de sujeito da
enunciacdo, da no¢do de sujeito do inconsciente oriunda da Psicandlise, de modo a
conceber aquele como estruturalmente cindido, como aquele que ndo sabe tudo de si
e que, portanto, ndo é senhor de sua morada, a saber: a linguagem [...]. (AGUSTINI;
BERTOLDO, 2011, p.123)

Com essa aproximacao, o objetivo é de colocar em questdo o sujeito consciente, senhor
da enunciagdo e sabedor do seu dizer. O sujeito dividido em relagc@o a si mesmo nao sabe o que
diz, “ele ¢ um sujeito falado por sua fala, pelas palavras que emprega” (PRIEUR, 2011, p. 18).

Dito de outro modo, o sujeito ¢ “Um sujeito da enunciagdo, capaz de desejo e sujeito nao
simetrizavel”, isso segundo Shaffer, Flores e Barbisan (2002), que fazem referéncia a Milner.

Segundo esses autores,

Incluir na andlise linguistica uma concepg¢ao de sujeito em consondncia com o que diz
Milner [€] subverter algumas interpretagdes cldssicas do esquema da enunciagdo em
que sdo priorizadas as relagdes entre um eu e um tu, concebidos como unidades
transcendentes, dotadas de intencdo, que se revelariam dentro de um ndmero de
informagdes veiculadas nesse didlogo simétrico, para pensar a relacio eu/tu na lingua
como um efeito necessario, mas que diz de uma ndo-simbolizacdo por parte do sujeito,
ou seja, o dito exige mais do que simples trocas informacionais. (SCHAFFER;
FLORES; BARBISAN, 2002, p.)

Isto €, a enunciacdo, sob esse ponto de vista, subverte a ideia da relacdo simétrica e
intencional entre um ‘eu’ e um ‘tu’ através de um didlogo que veicula informagdes através do
qual ambos se entenderiam. Assim, haveria algo que nao se renderia ao didlogo e diz mais sobre
uma ndo-simboliza¢do do que sobre informacdes.

Outras caracteristicas importantes em alguns estudos da enunciagdo € a polifonia e o
dialogismo. Essas duas caracteristicas também afastam a ideia de que ha um individuo ou um
sujeito responsdvel pelo enunciado. Shaffer, Settineri, Barbisan, Teixeira, Nobrega, Flores

(2011), citando Ducrot, colocam o problema do seguinte modo:

A linguistica moderna procura manter, enquanto principio, a unicidade de um sujeito
com competéncia psicofisiolégica. Somado a isso, v€ o sujeito como a origem dos



atos ilocutérios produzidos através do enunciado e, finalmente, acredita poder
identifica-lo apenas pelas marcas de primeira pessoa. (p. 45)

Mas, segundo esses autores, a enunciacdo € polifonica. Eles apontam que para Ducrot

apud Shaffer; Settineri; Barbisan; Teixeira, Nobrega; Flores (2011)

A enunciacdo nio pode ser confundida com a atividade psicofisiolgica para a
producdo do enunciado. [...] Para ele [Ducrot] a enunciagdo é um acontecimento
constituido pelo aparecimento de um enunciado [...], isto é, a enuncia¢do ndo € ato
de um locutor, mas uma ocorréncia histdrica que da existéncia a algo que nao existia
antes: o enunciado. (p. 45)

Essa caracteristica também pode ser vista em Bakhtin, uma vez que o conceito de
polifonia €, por ele, originalmente desenvolvido. A diferenca entre Bakhtin e Ducrot é que o
primeiro mantém a pesquisa no nivel linguistico, aplicando a enunciados e o segundo aplica a
discursos. Independentemente da diferenca, a polifonia coloca em cena um processo de
multiplicidades de vozes presentes na enunciacdo (SHAFFER; SETTINERI; BARBISAN;
TEIXEIRA, NOBREGA; FLORES, 2011).

J4 em Benveniste (1974, p. 82), podemos ver que a enuncia¢do

E este colocar em funcionamento a lingua por um ato individual de utilizacdo [...]. E
preciso ter cuidado com a condicdo especifica da enunciacio: € ato mesmo de produzir
um enunciado, e nio o texto do enunciado [...]. Este ato é o fato do locutor que
mobiliza a lingua por sua conta. A relacdo do locutor com a lingua determina os
caracteres linguisticos da enunciacgdo.

A enunciag@o implica uma conversio individual da lingua em discurso. Na enunciacdo
deve-se considerar o ato e as situagdes em que ele, o ato, se realiza. Para Benveniste (1974, p.

83-84),

O ato individual pelo qual se utiliza a lingua introduz [...] o locutor como parametro
nas condigdes necessarias da enunciagdo [...]. [Na] enunciacio, a lingua € efetuada em
uma instancia de discurso. Enquanto realizacao individual [...] o locutor se apropria
do aparelho formal da lingua e enuncia sua posicdo de locutor [...]. Mas,
imediatamente, desde que ele se declara locutor e assume a lingua, ele implanta outro
diante de si [...]. Toda enunciagdo é, explicita e implicitamente, uma alocugao, ela
postula um alocutdrio.

Necessdrio observar que, segundo Flores (2011), em Benveniste, a enuncia¢do pode ter
diversos aspectos. Isso mostra que o conceito € multifacetado, tanto em relacao a esse linguista
em particular, quanto em relag@o aos outros ja citados.

Em Bertoldo (2011), podemos ver que outras caracteristicas da enunciacdo € que ela é

sempre irrepetivel e guarda algo de irrepresentavel. A cada vez que a lingua € enunciada t€ém-



se diferentes condi¢des de tempo, de espaco e de pessoas singulares, isto é, € um ato que
depende de quem se enuncia. “Por decorréncia, mantém com as condi¢des de sua produgdo uma
(in)tensa relacdo de singularidade, implicada ai, uma nog¢ao de sujeito do inconsciente [...]” (p.
71).

Bertoldo (2011) coloca, ainda, em relacdo a linguagem e ao sujeito, que a Andlise de
Discurso articulada com o conceito de enunciacdo opde-se a ideia de que hd um sujeito que é
fonte do sentido. Nesse aspecto, segundo o autor, Pécheux, a partir do conceito de interpelacao

ideoldgica de Althusser

Rompe com uma nogdo de sujeito anterior a linguagem, aderindo a ideia de que ele é
constituido no discurso. A concep¢do de sujeito [...] estd marcada [...] pela posi¢do, o
lugar de onde ele fala. Esse lugar é caracterizado como uma formagao discursiva —
que determina o que pode e deve ser dito pelo sujeito — que, por sua vez, é regulada
por uma formacdo ideoldgica, o que resulta em sujeitos totalmente submetidos
(assujeitados) as regras das formacdes discursiva e ideoldgica (p. 73)

A Andlise de Discurso traz também as questdes sobre sujeito, subjetividade e linguagem
e sentido, numa mudanga de perspectiva da proposta saussuriana. Para a Andlise de discurso

(mais especificamente a AADG69),

O sentido, o objeto da seméantica, excede os dominios da linguistica. A semantica,
enquanto teoria das regides deixadas fora [...] da pratica dos linguistas, supde uma
mudanca de terreno e de perspectiva. [...] € ai que intervém o discurso [...] como uma
reformulagdo da fala saussuriana, livre da problemadtica da subjetividade. Ou seja: é
exatamente como meio de contemplar a articulagdo entre o objeto lingua e os
processos ideoldgicos de constituigdo do sentido que o conceito de discurso é
elaborado. (PECHEUX apud TEIXEIRA, 2005, p. 37)

Destacamos também a presenca da articulacio de Pécheux com Foucault através do
conceito de formacao discursiva, que € o que vai determinar as condi¢des do exercicio da fungdo
enunciativa. O conceito de formacdo discursiva coloca em pauta a complexidade para se dizer
algo sobre alguma coisa; indica que as relagcdes estabelecidas dependem das institui¢des em que
sdo produzidas; e aponta que as relagdes discursivas sdo exteriores aos conceitos e as palavras,
isto €, estas relacdes ndo ligam entre si as palavras e os conceitos (BERTOLDO, 2011).

Essa concepc¢do implica, para as elaboragdes de Pécheux, que um discurso tem abertura
para outros discursos, isto quer dizer que, no interior de um discurso, hd elementos vindos de
outras formacdes discursivas. Em outra fase de sua producdo (terceira fase da andlise de
discurso), Pécheux reconhece que a nocao de sujeito clivado pelo inconsciente, remete a uma
heterogeneidade constitutiva do discurso em fun¢do das varias posi¢des ocupadas pelo sujeito

(BERTOLDO, 2011).



Bertoldo (2011) aponta que nesta fase, a nocdo de real lacaniana se destaca,
proporcionando uma outra visdo sobre os estudos em Andlise de Discurso, o que leva a
problematizagdo do discurso como acontecimento na estrutura. Vemos assim que, para
Pécheux, o discurso, é atravessado por dois espacos, o das significacdes estabilizadas e o das
transformagdes do sentido que escapam, assim, ao estabelecido a priori.

Pécheux, assim como Foucault, ou a articulagdo com os dois, trouxe discussdes sobre o
discurso e a relacdo com o sujeito, o sentido, os saberes e os dizeres.

Nao ha possibilidade de haver um sujeito original do discurso, aquele que seria, entdo, a
sua fonte. O discurso confirma, antes, para Foucault, a dispersdo do sujeito que nele aparece
como uma posicao, fungdes vazias prontas a serem ocupadas. Sdo os discursos que formam
sistematicamente os objetos de que falam, que, assim como a formacao discursiva, modificam-
se e modificam os dominios dos quais fazem parte.

Em se tratando de Foucault, mais especificamente, queremos destacar a tarefa que ele
propde em relagdo ao discurso. Essa tarefa aparece no texto A ordem do discurso. Esse texto
marca a passagem da fase arqueoldgica, da qual as citacdes acima fazem parte, para a fase
genealdgica. Para Foucault, em relacdo ao controle e a disciplinarizagao dos discursos, uma
“policia discursiva” obriga que se obedega as regras para que se possa dizer o verdadeiro e para
que o discurso seja aceito. “A disciplina ¢ um principio de controle da produgdo do discurso.
Ela lhe fixa limites pelo jogo de uma identidade que tem a forma de uma reatualiza¢do
permanente das regras” (FOUCAULT, 1996). Para Foucault (1996, p. 37), outro procedimento

de controle dos discursos,

Trata de determinar as condi¢des do seu funcionamento [do discurso], de impor aos
individuos que os pronunciam certo nimero de regras e assim de ndo permitir que
todo mundo tenha acesso a eles. Rarefagdo, desta vez, dos sujeitos que falam; ninguém
entrard na ordem do discurso se ndo satisfizer a certas exigéncias ou se ndo for, de
inicio, qualificado para fazé-lo.

A forma mais visivel desses sistemas de restricdo dos discursos € o ritual. Para Foucault

(1996, p. 39),

O ritual define a qualificagdo que devem possuir os individuos que falam (e que, no
jogo de um didlogo, da interrogagao, da recitagdo, devem ocupar determinada posi¢cao
e reformular determinado tipo de enunciados); define gestos, os comportamentos, as
circunstancias, e todo o conjunto de signos que devem acompanhar o discurso; fixa,
enfim, a eficdcia suposta ou imposta das palavras, seu efeito sobre aqueles aos quais
se dirigem, os limites de seu valor de coergéo.



Foucault (1996) cita, ainda, como exemplo dessas formas de restricdo, os discursos
religiosos, judicidrios, terapéuticos, médicos, pedagdgicos que, por sua vez, ndo podem ser
separados de um ritual que determina as propriedades dos sujeitos e os papeis preestabelecidos.

Para o autor, existe uma veneracao do discurso, uma aparente logofilia que esconde um
temor: o discurso, com suas caracteristicas, restricdes e limites tornou-se um modo de impedir
a proliferacdo do préprio discurso, de modo que, aquilo que seria a sua riqueza, isto €, a
proliferacdo, fosse organizada para afastar o seu lado mais incontroldvel. Esse lado é o
acontecimento, a marca do devir, dos afetos e do sujeito nomade.

O discurso parece ter funcionado ou estar funcionando para apagar as marcas da irrup¢ao
do acontecimento nos jogos do pensamento e da lingua. H4 um temor surdo desses
acontecimentos, “dessa massa de coisas ditas, do surgir de todos esses enunciados, de tudo o
que possa haver ai de violento, de descontinuo, de combativo, de desordem, também, e de
perigoso, desse grande zumbido incessante e desordenado do discurso” (FOUCUALT, 1996, p.
50).

Foucault (1996) propde romper com tal ordem. Para isso, segundo ele, deve-se questionar
a vontade de verdade, restituir ao discurso seu cardter de acontecimento e suspender a soberania
do significante. Essa perspectiva nos chama a atengdo, pois essas tarefas parecem ser, de alguma
forma, as que Deleuze e Guattari perfazem na sua filosofia ao tratar das questdes da linguagem
a partir do conceito de acontecimento e da critica ao significante, articulando-se, assim, direta
ou indiretamente, com Foucault, como ja apontamos em varias momentos.

Essas consideracdes também nos chamam a atencao, pois os modos de Paulo lidar com a
linguagem parecem nio se fixar em forma de discursos aceitos. Além disso, o seus modos de
agir e de falar parecem estar submetidos a um tipo de ordem dos discursos que desprivilegia os
seus modos singulares de falar e de se expressar. A fragmentacdo, a repeti¢do, o inusitado
parecem ter lugar, mas como submetidos a um discurso regulamentador ou ordenador do tipo
médico-psico-pedagdgico.

Voltando as caracteristicas da enuncia¢do nos diferentes pesquisadores e autores que
mostramos, podemos ver que o panorama geral do conceito traz algumas respostas sobre o
problema da relacdo lingua, fala, linguagem, discurso, subjetividade, sujeito e sentido. O que
destacamos € que a enunciagcdo parece ser uma resposta, uma tentativa de dar um lugar para o
sujeito, a subjetividade e o sentido dentro da lingua ou linguagem, uma vez que eles, de algum
modo, pareciam ter ficado de fora na operacdo do corte saussurreano, ou estariam subjugados
em funcao da suposta necessidade de afastar o que € heterdclito e heterogéneo para o estudo da

lingua e para seu fundamento como ciéncia.



Curiosamente, os varios modos de se considerar o conceito de enunciacdo mostram a
complexidade e a dificuldade em dar trato e lugar ao sujeito. A polissemia, o deslizamento dos
sentido, o equivoco, a “tomada” da palavra pelo sujeito e a criatividade tém o seu lugar nas
teorias da enunciacdo, mas talvez ainda persista uma certa “ordem do discurso”, das
significacdes, certas restri¢des, regras, modos de estabilizacdo de sentidos, que nos parecem
devedores de um certo tipo de racionalidade ou inteligibilidade hegemonica. Tal racionalidade
nos parece estar implicada, justamente, pela consideracio da separacdo entre entre a lingua e a
fala, e pela primazia dada ao signo linguistico (significado e significante). Mesmo que se diga
que lingua e fala ndo estdo separadas, que lingua e fala estdo juntas, que se relacionam ou que
se diluem, isto € dito a partir da separacgao.

A nossa pergunta é: serd que o modo como Paulo lida com a linguagem e o modo como
pensamos a experimentacdo respondem ao conceito de enunciagdo apresentado acima?
Poderiamos dizer que Paulo se coloca numa posi¢ao de locutor? Poderiamos considerar que ele
estd ou se coloca em algum tipo de discurso? Podemos dizer que ele produz discurso? O
conceito de enuncia¢do contemplaria o modo, no minimo, estranho, equivocado ou fragmentado
de Paulo lidar, afetar e ser afetado pela linguagem?

Acreditamos que sim, que poderiamos problematizar se o dizeres de Paulo fazem sentido
ou ndo fazem sentido, segundo momentos discursivos; poderiamos problematizar os nao
entendidos, as repeti¢des que, inicialmente, considerdvamos mecanicas, como se fossem apenas
repeticdlo do mesmo; teriamos condi¢do de colocar em pauta o “uso” da linguagem nos
encontros no AT, levando em conta o desejo, o inconsciente, o sujeito e/ou a producdo de
subjetividade. Poderiamos apontar os momentos enunciativos nos quais ele lanca mao de
representacoes, de discursos que ele repete ou ndo em um discurso indireto; poderiamos analisar
a presenca do discurso da mae e como Paulo se distancia desse discurso; poderiamos atribuir a
ele uma demanda de interlocugdo e ver, em fun¢do da produgdo de novos sentidos, a contradi¢ao
em que Paulo € pego no contra-pé dos deslizamentos dos vérios sentidos produzidos e das vérias
VOZes presentes nos encontros.

Dito de outro modo, o campo da linguistica, o campo dos estudos discursivos, o campo
da psicandlise ou o campo da filosofia tem suas préprias questdes e seus proprios meios de
respondé-las e se sdo ciéncias independentes, ndo devem nada umas as outras.

Entretanto, as nossas questdes a respeito da linguagem sdo atravessadas pelo percurso
dos encontros no AT, pelo percurso académico, pela ideia de experimentagdo a partir de
Deleuze e Guattari, pelos (des)encontros a partir de um modo singular de Paulo “fazer uso” da

linguagem em que, talvez em grande parte das vezes, o que diziamos e o que ele dizia parecia



nao fazer sentido para nenhum dos dois, parecia ndo haver interlocucio; outras vezes parecia
que havia algum sentido no que ele dizia, que ele se esforcava para nos entendermos; outras
vezes parecia que Paulo ndo se identificava com nenhum tipo de discurso hegemonico; as
repeti¢des pareciam acontecer a esmo, sem finalidade aparente, sem demandar interlocucao,
sem precisar qualquer significacdo, embora parecessem ter algum tipo de funcionamento
atipico.

As questdes que surgem desses encontros e desse percurso também passam pela nocdo de
experimentacdo na clinica do AT, o que nos colocava em aposta de que algo diferente se passava
no encontros. Esse algo parecia se dar entre a fragmentagcdo, o ndo-sentido, os equivocos, a
repeticdo e ndo-entendidos, ou seja, algo além da ordem do discurso ou da estabilizacdo dos
sentidos. A pergunta que reverbera € como a linguagem se relaciona com a experimentacao que
vai sendo engendrada e modificada nos encontros com Paulo, de modo que a linguagem parece
nao se reduzir a representacao ou simboliza¢ao?

Diante disso, no percurso académico, a filosofia de Deleuze e Guattari, com a proposta de
reversdo do estruturalismo e do platonismo, com a concep¢do de multiplicidades, com a
desconsideracdo da divisao entre a lingua e a fala, com a aproximacdo e distanciamento da
psicandlise, com a proposta da filosofia da diferenca e o método da cartografia na clinica do
AT, com as concep¢des dos movimentos antimanicomiais como ja foi apresentado, nos
(re)colocou a questdo que repetimos e ampliamos: qual a relacdo entre a experimentacao e a
linguagem, € possivel falar em linguagem como experimentacdo para além de um modo
hegemdnico ou majoritariamente racionalizado, para além dos discursos e significados
partilhados, segundo modos normatizados de viver, sentir e falar? E, além disso, como
poderiamos entender a linguagem, a enunciacido, o sentido, o sujeito, a subjetividade ou
producdo de subjetividade implicada pelas proposta dos fildsofos com os quais articulamos no
percurso de nossas questoes?

Nesses percursos entre a academia e os encontros no AT, consideramos que a questdao que
propomos atravessa e ¢ atravessada, pela filosofia e pelos estudos linguisticos,
transversalizando estes elementos: a lingua, o discurso, o sujeito, o sentido, a subjetividade, a
linguagem e enunciacdo, os quais surgem como problematiza¢do da clinica do AT em seu
aspecto ético-estético e politico.

Como ja dissemos na introdugdo desta tese, Deleuze e Guattari propdem uma
conceituacdo em relacdo a linguagem e/ou Linguistica que estd implicada em seu horizonte
filoséfico. E como também j4 dissemos no capitulo 1, iniciamos a articulagdo do AT com a

filosofia de Deleuze e Guattari.



Haja visto esse horizonte, nada mais préprio ao percurso e as questdes de pesquisa do
que buscar nos autores o que eles propdem sobre a linguistica-linguagem, e, também, sobre o
discurso e a enunciacdo. Nao se trata de buscar conceitos na filosofia e aplicd-los a clinica ou
aos estudos linguisticos, porque, como ja dissemos, esses fildsofos compdem conceitos em
relacdo a linguistica e concebemos que a filosofia ndo estd separada nem das ciéncias (da
Linguistica, nesse caso) € nem das artes; assim como também nao estd separada da clinica ou
da politica. Talvez um exemplo disso seja a presenca de filésofos como Bakhtin, Althusser,
Foucault, Pecheux, entre outros, na fundamentacdo do campo da Anélise de Discurso em suas
diferentes abordagens.

Entdo ndo é uma questdo de aplicacdo, mas de implicacdo/transversalizacdo entre as 4reas,
pautando o que nos ajuda a pensar os encontros com Paulo e as questdes sobre a linguagem, ou
o que se pode produzir a partir disso. O nosso interesse tangencia, também, articular e mostrar
como consiste a relacdo entre a filosofia de Deleuze e Guattari e a Linguistica € o que um
territério pode implicar e transversalizar o outro.

E necessdrio frisar que Deleuze e Guattari ndo estdo ocupados em fazer ciéncia, nem
ciéncia linguistica e nem filosofia da linguagem, mas eles partem da linguistica, que articula
elementos importantes para se pensar uma concepcdo de linguagem, de homem e sua
experiéncia no mundo, de sujeito, de sentido e de uso da lingua, como vimos acima. Sendo
assim, resta ver como Deleuze e Guattari tomam esses elementos, lembrando que ja
apresentamos algumas pistas sobre isso no capitulo sobre o territdrio de filosofia.

Grosso modo, o capitulo citado ja4 nos mostrou uma pista importante, que € marca da
filosofia de Deleuze e Guattari, qual seja, o corpo em sua poténcia de afetar e ser afetado no
encontro com outros corpos. Do capitulo sobre a reversdo do platonismo, vimos a problematica
do [ndo-] sentido, o objeto X, o sujeito disperso, ndmade ou em deslocamento. Do encontro
entre corpos, temos, como efeito, os acontecimentos, a diferencga, os devires. Esses devires tém
uma relacdo essencial e constitutiva com a linguagem, a saber, uma relacdo de [ndo-]sentido.

Essa relacdo constitutiva com o [ndo-]sentido € que exige, para a experimentacdo dos
encontros no AT com Paulo, um modo original e audacioso de se aproximar do inaudivel, do
informe e do impensdvel, um modo que evoca um tempo de instabilidade e indiscernibilidade
frente ao esgotamento de uma fala que se perde nas frases ou ao fracasso das frases e a entrada
de um siléncio prolongado ou de uma producdo massiva de falas em repeticdo, € com isso, a
inutilidade para uma interpretacdo dos elementos relatados.

Gostarfamos de observar que, como a relacdo com o acontecimento € o [nao-]sentido é

constitutiva da linguagem, as problematizacdes apresentadas podem reverberar para os campos



que se ocupam de questdes concernentes a linguagem e a producdo de subjetividade, ndo se
restrigindo a questdes que poderiam ser consideradas apenas como clinicas ou patoldgicas. Dito
de outro modo, essas problematizacdes apresentadas aqui sdo éticas, estéticas e politicas,
implicando a concepgao clinico-critica dos diferentes modos de viver, pensar, agir e sentir, e
porque ndo, dos modos de falar ou de enunciar.

Para os objetivos do capitulo e da tese, vamos acompanhar os autores em suas criticas a
alguns dos postulados da linguistica. Note-se que o conceito de agenciamento aparece no livro
publicado anteriormente: Kafka, por uma literatura menor, mas aqui vamos primeiro a Mil
platos (Mil platos 2 - edigdo brasileira).

Veremos nessa obra uma elaboracdo que, ao criticar alguns postulados da linguistica, faz
surgir o agenciamento coletivo da enunciacdo. Tal elaboracdo coloca em questdo o ato ou
processo de enunciagdo, a subjetividade ou subjetivagdo, entretanto, como dissemos, a0 modo
de Deleuze e Guattari. Isto significa que o sujeito ndmade, o [ndo-] sentido, o acontecimento, a
diferenca, o corpo, os afetos e o inconsciente, compdem a problemadtica da enunciacdo e,
implicando-se por esta problemética, estdo os encontros com Paulo no AT.

E importante situar que os autores, ao apresentarem de forma critica os postulados da
linguistica, eles vao construindo suas préprias consideragdes. Curiosamente, eles comegam

referindo-se ao ensino, ou a maquina de ensino. Segundo Deleuze e Guattari (1995b, p. 11):

A professora ndo se questiona quando interroga um aluno [...], ndo se questiona
quando ensina uma regra de gramatica ou calculo. Ela ‘ensigna’, d4 ordens, comanda.
Os mandamentos [...] ndo provem de significacdes primeiras, ndo sao a consequéncia
de informagdes: a ordem se apoia em ordens [...], € redundancia. A maquina de ensino
nio comunica informacgdes, mas impde a crianga coordenadas semidticas com todas
as bases duais da gramatica (masculino-feminino, singular-plural, substantivo-verbo,
sujeito do enunciado-sujeito de enunciagdo, etc). A unidade elementar da linguagem
— o enunciado - € a palavra de ordem.

Essa critica se refere ao postulado, segundo o qual a linguagem seria informativa e
comunicativa. Segundo a critica, “a linguagem ndo ¢ mesmo feita para que se acredite nela, mas
para obedecer e fazer obedecer” (DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p.12), segundo a ordem da
organizacao prévia das unidades distintivas e de acordo com as significacdes prévias. Isto quer
dizer que a linguagem ndo torna comum um conhecimento, uma informag¢do ou uma
representacao, mas ensina-se os significados e os modos de atribui-los.

Nesse tom de critica, os autores vao dizer que, se a linguagem sempre supde linguagem,
isto €, se ndo hd um ponto de partida nao linguistico, se tudo estd na lingua, a linguagem néo é

estabelecida entre algo visto ou sentido e algo dito, mas ela vai sempre de um dizer a outro, ou



seja, ndo comunica, ndo torna comum o que alguém viu, mas transmite-se o que ouviu, aquilo
que um outro disse. Por isso as abelhas ndo teriam linguagem. Elas até conseguem transmitir o
que viram a outras abelhas, mas essas que “ouviram’ ndo conseguem transmitir a outras abelhas
aquilo que foi dito.

A linguagem, entdo, nao € comunica¢do de informacao, mas uma transmissao de palavras
de ordem. De modo que ndo € preciso ver ou sentir o que alguém viu ou sentiu, basta que seja
dito o que outro ja disse. A linguagem supde assim um discurso indireto, melhor dizendo, todo
discurso ¢ indireto. Nesse sentido, “A linguagem [seria entdo] transmissdo de palavra
funcionando com palavra de ordem e ndo comunicagdo de signo como informagao”
(DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p. 14).

A palavra de ordem ndo ¢ um enunciado explicito ou no imperativo, mas “a relacao de
qualquer palavra ou de qualquer enunciado com pressupostos implicitos, ou seja, com atos de
fala que se realizam no enunciado e que podem realizar apenas nele” (DELEUZE; GUATTAR]I,
1995b, p. 16).

As palavras de ordem ndo se reduzem apenas a comandos, mas sdo atos ligados a
enunciados. Nao existe enunciado independente dos atos. A linguagem sé pode ser definida
pelas palavras de ordem, ou seja, pela relacdo ato-enunciado, de modo que sempre estdo nos
dizendo o que pensar, o que esperar ou o que fazer. “Essa relagdo [entre ato e enunciado] ¢
interior, imanente, mas nao existe identidade [...]. Um enunciado realiza um ato e o ato se realiza
no enunciado” (DELEUZE, GUATTARI, 1995b, p. 17).

Essas relacdes imanentes entre ato e enunciado sdo os pressupostos implicitos e nao-
discursivos, diferenciando da ideia de que um enunciado remete sempre a outro enunciado
(linguagem que remete a linguagem) ou a uma ac¢do exterior (linguagem que remete a algo
exterior, uma acao ou um referente). E € sobre essa articulacdo imanente que Deleuze e Guattari
vao se debrugar, ou seja, sobre a imanéncia entre ato e enunciado, e, para esse entendimento,
eles vao problematizar o conceito de ilocutério. Para fazer isso serd preciso desviar da ideia
comum do conceito e uso do ilocutério na linguistica.

Vamos ver, entdo, acompanhando os autores, que, para Austin, existem relacdes
extrinsecas entre acdo e a fala e existem também relagdes intrinsecas. O performativo se refere
a determinadas acdes que se realizam quando estas sdo ditas, por exemplo, juro ao dizer “eu
juro”. Ja o ilocutério se refere a determinadas a¢des que se realizam quando falamos. Por
exemplo, interrogo dizendo “o que € isso?”” ou “sera que?”, prometo dizendo “eu te amo” ou

ordeno usando o imperativo (DELEUZE; GUATTARI, 1995b).



O desafio dessa articulacdo € entender como € possivel que os atos de fala ou pressupostos
implicitos ou ndo discursivos sejam coextensivos a linguagem. Nessa articulacdo, Deleuze e
Guattari concordam com Ducrot na obra Dito e ndo dito - principio da semdntica linguistica,

quando ele inverte o esquema de Benveniste. Segundo os préprios autores,

Nio € o fendmeno de sui-referéncia que pode dar conta do performativo, mas o
inverso, ¢ ‘o fato de determinados enunciados serem socialmente consagrados a
realizagdo de determinadas a¢des’ que explica a sui-referéncia. De modo que o préprio
performativo é explicado pelo ilocutdrio, € ndao o contrario. E o ilocutério, por sua
vez, € explicado por agenciamentos coletivos de enunciagdo, por atos juridicos,
equivalentes de atos juridicos, que coordenam os processos de subjetivacido ou as
atribuigdes de sujeitos na lingua, ¢ que ndo dependem nem um pouco dela”
(DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p.16)

O ilocutério, portanto, ndo depende nem de um individuo locutor, nem da lingua, ou ndo
¢ (estritamente) linguistico e sé pode ser explicado por agenciamentos coletivos de enunciagao
que fazem funcionar processos de subjetivacdo e atribui¢io de sujeitos na lingua. O ilocutério
diz respeito, ao mesmo tempo, a enunciados e atos, a acdes que se realizam quando falamos. O
ilocutério compreende o proprio enunciado e o ato, o que € dito e as acdes que se realizam,
cujas relagdes s6 podem ser explicadas por agenciamentos coletivos e ndo pela sui referéncia,
ou seja, o ilocutério deve ser entendido pela relacdo dos corpos e pelos regimes de signos em
um agenciamento ou em um modo de subjetivacgao.

O problema apontado aqui é a impossibilidade da independéncia e autonomia dos
enunciados em relacdo aos atos e aos corpos, isto €, enunciados, atos e corpos estdo ou siao
articulados, impreterivelmente, ndo como se fossem independentes e se relacionassem somente
a custa de um sujeito intencional que objetiva algo externo, ou que referencia ou simboliza. Os
atos, os enunciados e os corpos estdo em uma relacdo imanente, coextensivamente, num
agenciamento coletivo de enunciagdo. Esta € uma caracteristica da enunciacdo para Deleuze e

Guattari (1995b, p. 17), de modo que, em relacdo as palavras de ordem,

Nao existe significancia independente das significagdes dominantes nem subjetivacio
independente de uma ordem estabelecida de sujei¢do. Ambas dependem da natureza
e da transmissdo das palavras de ordem em um campo social dado.

Assim como € para os linguistas, tedricos ou pesquisadores que citamos na discussao
sobre a enunciacdo, a linguagem ndo se reduz a um instrumento individual, particular, de
comunicac¢do, que carregaria consigo a evidéncia e a determinagdo do sentido daquilo que foi
dito. Entretanto, € o agenciamento coletivo que responde pelo carater social da enunciagdo,

assim, reformulando, a partir do que foi colocado a respeito do ilocutério e sui referéncia, “eu”



“tu” pressupdem atos de fala que implicam a transformagdo incorporal dos corpos e um
determinado regime de signos, por determinado agenciamento coletivo de enunciagdo. Dito de
outro modo, ndo ha estrutura prévia de subjetividade ou de intersubjetividade (DELEUZE,
GUATTARI, 1995b).

Para entender isso, podemos ver na Arqueologia do saber como Foucault também se
refere ao ilocutério quando aponta uma definicdo de enunciado. Resguardando-se as ressalvas

e as criticas que o autor faz’!, ele diz que:

O ato ilocutério ndo € o que ocorreu antes do momento do enunciado (no pensamento
do autor ou no jogo de intencgdes); ndo € o que se pode produzir, depois do préprio
enunciado no sulco que deixou atrds de si e nas consequéncias que provocou; mas sim
o que produziu pelo préprio fato de ter sido enunciado — precisamente esse enunciado
(e nenhum outro) [...]. (FOUCAULT, 2008, p. 94).

Como Foucault argumenta, o enunciado tem uma func¢do de existéncia e € uma funcao
enunciativa que pertence aos signos. Por assim dizer, a fonte da enuncia¢do nao é discursiva,
mas existencial. A partir dessa fun¢ao de existéncia € que se podera dizer, pela andlise ou pela
intuicdo, se esses signos fazem ou ndo sentido, qual a regra segundo a qual se sucedem ou se
justapdem, de que sdo signos ou que tipo de ato se realiza por sua formulacao oral ou mesmo
escrita.

Com esse modo de entender o ilocutério, que compreende a pressuposicao reciproca entre
ato e enunciado e que aponta para os agenciamentos coletivos de enunciacio, voltamos para a
critica de Deleuze e Guattari para compreender que, para eles, ndo existe enunciagdo individual
ou particular. A enunciagdo €, grosso modo, social, mas esse social, assim como a enunciagao,
sO pode ser entendido quando se remete aos agenciamentos coletivos de enunciagdo, de modo
que, “s6 hé individuacdo do enunciado e da subjetivagdo quando o agenciamento coletivo
impessoal o exige e determina” (DELEUZE, GUATTARI, 1995b, p. 18). Nao existe, assim,
enunciacdo individual, nem sujeito da enunciagdo. Desse modo, eles vio mostrar como a
enunciacdo diz respeito ao “agenciamento coletivo de enuncia¢do que determina como sua
consequéncia os processos relativos a subjetivagdo, as atribuicdes de individualidade e suas
distribui¢cdes moventes no discurso” (DELEUZE, GUATTARI, 1995b, p. 18).

Nesse sentido, o agenciamento é que explica os discursos. Isto €, um discurso estd em
fun¢do dos agenciamentos em que pode ser produzido. Para os autores, ndo € a distin¢do dos

sujeitos que explica o discurso indireto, ou seja, a qual sujeito pertence tal discurso, de onde

3! Foucault teria voltado atrds na critica ao Ilocutério, segundo RIBEIRO, C.E. Foucault — Uma arqueologia
politica dos saberes. Tese de doutorado. USP: Sdo Paulo, 2009.



provem, quais as marcas da presenca do discurso do outro, mas € o agenciamento que surge
nesses discursos que explica as vozes presentes, as linguas em uma lingua, enfim, as palavras
de ordem, os atos imanentes a linguagem, atos que criam palavras de ordem. O agenciamento
¢ definido entdo pelo ato e enunciado que o efetua: “E a nogdo de agenciamento coletivo de
enunciacdo que se torna a mais importante, jd que deve dar conta do cardter social. Ora,
podemos, sem ddvida, definir o agenciamento coletivo pelo complexo redundante do ato e do
enunciado que o efetua necessariamente” (DELEUZE, 1995b, p. 18).

Para os autores, esses atos

Se definem pelo conjunto das transformagdes incorpéreas em curso em uma sociedade
dada, e que se atribuem aos corpos dessa sociedade. Podemos dar a palavra “corpo” o
sentido mais geral (existem corpos morais, as almas sdo corpos etc); devemos
entretanto distinguir as agdes e as paixdes que afetam esses corpos, € os atos, que sao
apenas seus atributos ndo corporeos, ou que sdo “o expresso” de um enunciado.
(DELEUZE, 1995b, p. 18)

Os autores apresentam um exemplo que também pode nos ajudar a dizer algo a respeito

do caso que trazemos para a tese. Para Deleuze e Guattari (1995b, p. 19):

Os corpos tém uma idade, uma maturag@o, um envelhecimento; mas a maioridade, a
aposentadoria, determinada categoria de idade, sdo transformacdes incorpdreas que se
atribuem imediatamente aos corpos|...]. [Por exemplo] ‘Vocé nio € mais uma crianga’
... esse enunciado diz respeito a uma transformacao incorpdrea, mesmo que esta se
refira aos corpos e se insira em suas agdes e paixoes.

Como apresentamos nos fragmentos dos relatos, é dito para Paulo que ele ¢ homem; que
ele € adulto; que ele ndo é crianga. O que se torna interessante € que, como vimos, Paulo parece
até se colocar sob esse discurso que lhe € dito, ele até repete isso, mas como vimos, essa
repeticdo desliza e se desloca, trazendo questdes e mais repeticdes. Veremos 1isso,
oportunamente, no momento em que abordarmos as repeti¢cdes mecanicas e de lineamento. No
momento, voltamos as articulacdes e conceitualizacoes.

Queremos apontar que o enunciado expressa um atributo nao corpéreo dos corpos, uma
transformagdo incorpérea ou melhor, um acontecimento. A transformacdo incorpdrea €
instantanea, imediata e simultanea ao enunciado que a exprime e ao efeito que a produz, por
isso as palavras de ordem s6 valem naquele instante, sendo assim irrepetiveis. As palavras de
ordem ou os agenciamentos coletivos de enunciacdo — o ilocutdrio — designam essa relacao
instantanea dos enunciados com as transformagdes incorpdreas ou atributos nao-corporeos que

eles expressam.



A palavra de ordem € a varidvel que faz da palavra uma enunciagdo. A instantaneidade da
palavra de ordem, assim como sua imediaticidade € que lhe ddo poténcia de variacdo em relacdo
aos corpos e sua transformacao incorpérea. Um agenciamento ndo para de variar em funcao das
circunstancias, que ndo sdo exteriores, mas dizem respeito aos corpos: “A transformagio se
refere aos corpos, mas ela mesma ¢ incorporal, interior a enuncia¢do” (DELEUZE;
GUATTARI, 1995b, p. 21).

Para Deleuze e Guattari (1995b), enquanto a linguistica se atém a constantes e relaciona
o enunciado a um significante e a enunciacdo a um sujeito, perde-se o agenciamento e remete
as circunstancias ao exterior, fecha a lingua sobre si e, assim, a pragmadtica se torna um residuo.
Mas, para os autores: “A pragmatica ndo recorre simplesmente as circunstincias externas: [ela]
destaca varidveis de expressdao ou de enunciacdo que sdo para a lingua razdes internas
suficientes para ndo se fechar sobre si. A pragmadtica é uma politica da lingua” (p. 21,22).

Em relacdo a pragmatica e as varidveis da enunciacdo, Deleuze e Guattari (1995b, p. 23)

afirmam que:

Passamos dos comandos explicitos as palavras de ordem como pressupostos
implicitos; das palavras de ordem aos atos imanentes ou transformacdes incorpdreas
que eles expressam; depois aos agenciamentos de enunciagdo dos quais eles sdo as
variaveis. Quando essas varidveis se relacionam de determinado modo em um dado
momento, 0s agenciamentos se retinem em um regime de signos ou mdaquina
semidtica. (p. 23)

Na sequéncia, os autores apontam que a sociedade € perpassada por diferentes semidticas
e regimes mistos e que as palavras de ordem que surgem em outro momento fazem variar, nao
pertencendo, neste momento, a nenhum regime conhecido. A palavra de ordem € redundéncia
em sua relagdo “imediata” com o ato ou com a transformacao que efetua. Mesmo em ruptura
com uma semiotica, ela, a palavra de ordem, ¢ redundancia. “Por isso ¢ que o agenciamento
coletivo de enunciacdo ndo tem outros enunciados a nio ser aqueles de um discurso sempre
indireto” (DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p. 23).

Neste entendimento, um enunciado s6 deve ser avaliado pela pragmatica, por sua relacao
com o0s atos imanentes, com as transformagdes incorpdreas que ele exprime, € que vao
introduzir novos recortes entre corpos € novos regimes. Nao se trata ai de uma avaliacdo da
verdade do enunciado, pois o valor estd nas condi¢cdes do agenciamento coletivo e coloca a
questdo das relagdes de forga, os modos de agenciar a linguagem.

O agenciamento de enunciacdo € uma ocorréncia que acontece como relacdo imanente e

instantanea com enunciados e a transformacao incorpdrea. E um acontecimento em que aparece



um corpo afetado, suas variagdes, assim como se constitui um enunciado que nio existiam
antes. Enunciado e corpo dizem respeito aos agenciamentos, suas misturas de corpos e regimes
de signos, a sua multiplicidade e heterogeneidade; a sua possibilidade de maior ou menor
abertura aos afetos, ao quantum de transversalidade.

O agenciamento coletivo de enunciacdo tem os enunciados de um discurso indireto pois
estamos sempre agenciados, sempre em um territorio, segundo relagdes de forca, com suas
misturas de corpos e seus regimes de signos (determinando sociedades, culturas e até idades).
O discurso indireto € a presenca da palavra de ordem na palavra, de modo que toda a linguagem
¢ discurso indireto.

O agenciamento constitui, desse modo, a unidade complexa para se falar de linguagem,
de enunciacdo, de discurso, dos corpos, dos signos, dos sentidos, das transformacgdes, dos
acontecimentos e dos processos de subjetivacdo. Entretanto o agenciamento ndo faz ou
comporta uma sintese desses elementos ou colmata as suas diferencas, ao contrdrio, suas
caracteristicas sdo a processualidade, a heterogeneidade, as misturas, as tensdes, O
basculamento, os movimentos de territorializacdo-desterritorializacdo que marcam a
multiplicidade do agenciamento.

A multiplicidade no agenciamento ndo vai significar apenas a polifonia, a presenca das
varias vozes, mas vai ser pensada como a multiplicidade de um jogo de forcas em sua
complexidade. Como vimos, sob a perspectiva do jogo de forcas, a linguagem € vontade de
poténcia (criacdo, invencao, ficgdo). Entretanto, ainda sob essa perspectiva podemos falar de
uma vontade de verdade (ilusdo da verdade) em que a linguagem reduziria a multiplicidade a
unidade, ao acordo consciente, fixando ou tentando paralisar, encerrar o fluxo de afetacdes e o
embate das forgas.

E no agenciamento ou como agenciamento, no modo como ele est4 mais ou menos aberto
a variacao, no modo como ele bascula ou ndo, que a linguagem ou os modos de linguagem de
Paulo no AT podem nos dar pistas do processo de criacdo, inven¢do ou mesmo fixagdo, em
fun¢do das repeti¢des e fragmentacdo, no modo como Paulo € afetado. Nesse entendimento,
também teremos pistas da enunciacdo, da subjetivacdo, do basculamento, da relacio com o
corpo como experimentacao no territério e desterritorializagao.

Voltando as caracteristicas que marcam a complexidade e mutiplicidade do
agenciamento, somos levados a um outro aspecto da palavra de ordem, a palavra de fuga. Mas
antes de abordamos esse outro aspecto, retomemos a relacdo entre territorios e agenciamento.
Essa relagdo ja foi vista na introdugdo, no entanto, recuperamos aqui para melhor compreender

a palavra de fuga e a dimensdo que é dada a enunciagdo como agenciamento coletivo.



Como j4 foi dito, o agenciamento possui dois polos: o estratificado dos agenciamentos e a
maquina abstrata. O primeiro é considerado molar, ou territorializado, com agenciamentos
sociais que possuem codigos especificos e funcionamento estdvel ou que tende a estabilizacao.
Além disso, esse polo molar € reprodutor, modela existéncias segundo seus cdigos e restringe
o campo do desejo ou dos agenciamentos. O segundo pdlo é chamado maquina abstrata. Este é
molecular, descodificado ou desterritorializado, e carrega novas criacdes em poténcia.

Os movimentos de territorializagdo, desterritorializacdo coexistem no mesmo
agenciamento, indo de um polo para o outro, todavia eles ndo se compensam € nao sao

simétricos, de modo que hd uma reterritorializacao que se faz constantemente, que:

D4 determinado termo ao devir, determinada efetuacdo ao acontecimento, determinado
indicativo ao tempo, [e] uma desterritorializacdo simultanea [que] libera cédigos [...]
carrega estados de coisas e enunciados numa linha de fuga, [...] e extrai um devir que
j4 ndo tem termo, porque cada termo é uma parada que precisa saltar. (DELEUZE,
1998, p. 59)

Esse contexto parece tratar do Acontecimento como efeito do encontro intensivo dos
corpos, que leva a uma desterritorializacio, a passagem de um estado de coisas a outro, mas
que ndo se reduz a sua efetuagdo espaco-temporal, o acontecimento é também a expressao dessa
passagem. Acontecimento é o sentido expresso da passagem de um estado de coisas a outro
(uma transformacdo, uma ruptura) e, por conseguinte, compreende um regime intensivo de
afetos e sensagdes, e revela mudangas nas relacdes de forca, altera as linhas de for¢a dos corpos

afetados por outros corpos, de modo que:

Expressando o atributo ndo-corpéreo e atribuindo-o ao corpo, ndo representamos, nao
referimos, intervimos de algum modo, e isto € um ato de linguagem. A independéncia
das duas formas, a de expressdo e a de conteido, ndo € contradita, mas ao contrrio
confirmada, pelo fato de que as expressdes ou os expressos vao se inserir nos
contetidos, intervir nos conteidos, ndo para representa-los, mas para antecipa-los,
retrocede-los, retardd-los ou precipitd-los, destaca-los ou reuni-los, recortd-los de
outro modo. (DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p.27)

Se pudermos falar de uma “unidade” a partir dessas misturas, esta unidade ¢&,

paradoxalmente, o agenciamento, agora explicado em seus dois €ixos:

Segundo um primeiro eixo, horizontal, um agenciamento comporta dois segmentos:
um de contetido, o outro de expressdo. Por um lado, ele € agenciamento maquinico de
corpos, de agcdes e de paixdes, mistura de corpos reagindo uns sobre 0s outros
[afetando e sendo afetados]; por outro lado, agenciamento coletivo de enunciagéo, de
atos e enunciados, transformacgdes incorpéreas sendo atribuidas aos corpos. Mas,
segundo um eixo vertical, o agenciamento tem, de uma parte, lados territoriais ou



reterritorializados que o estabilizam e, de outra parte, picos de desterritorializacao que
o arrebatam. (DELEUZE; GUATTARI, 1995, p. 29)

Colocado assim, em funcdo de sua complexidade e multiplicidade, forcas e
acontecimento, podemos pensar o agenciamento como o campo de emergéncia de uma
correlacdo de forgas.

Deleuze e Guattari mostram, a partir de Foucault, como os dispositivos disciplinares
organizam ou desfazem em linhas de fuga, a expressdo e o contetido. Por exemplo, a prisao é
relacionada ao discurso a respeito da “delinquéncia”, formando o agenciamento heterogéneo
prisdo. A prisdo é uma forma de conteudo, a formac¢do de um meio carceral em que temos os
presos como substincia. A forma prisdo ndo se remete a palavra “prisdao”. A forma prisao
pressupde os enunciados de delinquéncia como forma de expressdo. Como forma de expressao,
a delinquéncia exprime um novo modo de enunciar, € como substancia da expressao temos o
delinquente (ALMEIDA, 2003).

Entdo, os contetidos ndo sdo objetos, nem referente, conceito ou significado, mas uma
pratica, uma mistura maquinica de corpos, um regime de corpos. O expresso ndao € um
significante, mas uma maquina coletiva semidtica que preexiste a linguagem ou as linguas, uma
pratica discursiva ou enunciado, um regime de signos. Partimos, assim, do agenciamento como
“unidade” complexa que atualiza e € atualizado como relagdes de forca em formas de
visibilidade e dizibilidade. Cada campo desses, o de visbilidade e dizibilidade, tem suas propria
diferencgas, suas propria formacdes, de modo que ndo ha correspondéncia entre um e outro. Dito
de outro modo, a diferen¢a ndo € atualizada ou integrada na atualizagcdo, mas persisite em insiste
como diferenga radical.

Retomando aqui o tema da complexidade e multiplicidade em Nietzsche, como vimos
com Mosé (2018), temos, por conseguinte, no agenciamento, uma infinidade de forcas atuando,
se confrontando, dominando e se submetendo, implicando-se para que um minimo de corpo,
em seu agenciamento maquinico, € um minimo de territorio se manifeste. No agenciamento-
territério, temos um jogo intensivo de resisténcia e imposi¢do determinado pela vontade de
expansdo, ou seja, temos um embate. O agenciamento (agenciar e ser agenciado) €, nesse
sentido, vontade de poténcia. A linguagem como multiplicidade, segundo seus agenciamentos
coletivos de enunciagdo, se constitui nesse embate € por esse embate intensivo.

Os modos de Paulo agenciar e ser agenciado, os enunciados que apresentamos nos relatos,
parecem mostrar esse embate justamente por manifestar um minimo de corpo e territério em
sua estratificacdo, problematizando o processo de desterritorializacdo, de subjetivacdo, de

deslocamento do sujeito para além das palavras de ordem do territério cristalizado, familiar e



habitual, o que implica deslocar-se das significagcdes e sentidos dados ou discursos hegemonicos
desse territdrio, segundo as plavras de ordem que remetem a modos de ser, falar e agir.

Voltando a critica aos postulados, podemos, a seguir, delinear a relacdo entre a palavra de
ordem e as transformacdes dos corpos em seus encontros, acontecimentos, mudangas e rupturas.
Com isso, veremos delinear-se a critica ao postulado da linguistica que sustenta que haveria
uma maquina abstrata da lingua, um sistema que ndo recorreria a qualquer fator extrinseco a
lingua. Dito de outro modo, com essa critica, Deleuze e Guattari afirmam que ndo h4 uma
maquina abstrata exclusivamente linguistica ou linguageira, o que vamos ver no decorrer da
argumentacao.

Como vimos, a funcao-linguagem [enunciativa] ndo € informativa ou comunicativa, nao
remete a uma informacdo significante ou comunicag@o intersubjetiva, mas € transmissido de
palavras de ordem. A palavra de ordem atribui uma transformagao aos corpos, como vimos, em
fun¢do dos agenciamentos em que se encontram, dai a pragmatica ser uma politica da lingua e,
nesse sentido, a politica estd relacionada a uma relacdo de for¢as que implica os processos de

subjetivagao:

E o processo de subjetivacio e o movimento de significincia que remetem aos regimes
de signos ou agenciamentos coletivos. A funcdo-linguagem é transmissao de palavras
de ordem, e as palavras de ordem remetem aos agenciamentos, como estes remetem
as transformacgdes incorpdreas [aos acontecimentos] que constituem as varidveis da
fun¢do. (DELEUZE; GUATTARI, 1995b, 26)

A linguagem, sendo também politica, serve para mandar e obedecer, ao invés de informar
ou comunicar. O “uso” da lingua define uma préatica politica e assim refere-se a uma pragmatica:
“A linguistica ndo ¢ nada fora da pragmatica (semiotica ou politica) que constituem as varidveis
da fun¢do que define a atuacdo da condicd@o da linguagem e o uso dos elementos da lingua [a
sintaxe e a semantica]” (DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p. 26).

A pragmatica serd a condi¢do da linguagem e do uso dos seus elementos, seus regimes
de corpos e de signos; seu conteudo e expressao. Essa pragmatica € existencial. Assim como a
fonte da enunciacdo ndo € discursiva, mas existencial, e, nesse sentido, ndo temos uma

pragmatica estritamente ou exclusivamente linguistica:

No ato de enuncia¢do (do mesmo modo que no ato de criagdo), um poder [uma
vontade de poder, um saber-fazer] de autoposicionamento, de autoprodugdo, e uma
capacidade de secretar seu préprio referente emergem; um poder que tem pouco a ver
com a “fala” [parole] de Saussure, com o “significante” [signifiant] de Lacan ou com
os performativos e atos de fala da filosofia analitica. (LAZZARATO, 2014, p. 21)



No delineamento que estamos fazendo, quando dizemos existencial, isso quer dizer

mundano, territorial e desterritorializante. Quando se diz algo a partir de um territério com seus

4

regimes de corpos e signos, com suas relacdes de forca, entdo uma “realidade” ¢ “produzida”
como agenciamento € no agenciamento, num processo de territorializacdo-desterritorializacao.
O enunciado tem sua materialidade linguistica, assim como os corpos, mas a realidade ndo € da
lingua ou do corpo. A realidade ¢ do agenciamento. Nessa combinacdo, como vimos no
conceito de agenciamento, segundo seus eixos, ndo se trata de uma realidade estritamente

linguageira, representativa. Para Deleuze e Guattari (1995b, p. 27)

Nao se trata de representar os corpos, pois estes tem sua qualidade, suas agdes e
paixdes [...] e as representagdes também sao corpos. Se os atributos ndo-corpéreos sao
ditos acerca dos corpos, se podemos distinguir o expresso incorpdreo e a qualidade
corpdrea € por uma razdo diferente da representagdo. Nao se pode nem mesmo dizer
que o corpo, ou o estado de coisas, seja o “referente” do signo. Expressando o atributo
nao-corpdreo, e simultaneamente atribuindo-o ao corpo, nao representamos, nio
referimos, intervimos de algum modo, e isto é um ato de linguagem. A independéncia
das duas formas, a de expressdo e a de conteido, ndo é contradita, mas ao contrario
confirmada, pelo fato de que as expressdes ou os expressos vao se inserir nos
contetidos, intervir os conteddos, ndo para representa-los, mas para antecipa-los,
retrocede-los, retardd-los ou precipitd-los, destacd-los ou reuni-los, recortd-los de
outro modo.

Ao contrario de uma relacdo de representacido entre conteido e expressao, temos um
esfacelamento dos dois, uma fragmentacdo, um modo em que as expressdes se inserem nos
conteddos, se salta de um registro ao outro; os signos trabalham as coisas e as coisas se
estendem, se desenrolam através dos signos.

Entre conteudo e expressao nao ha identidade, mas agenciamento. “A explicitacdo dos
atos incorporais permite determinar a natureza propria da relacdo entre expressao e conteudo:
um ato de linguagem atribui-se aos corpos, intervém de alguma maneira, insere-se nos
contetidos e ‘introduz novas decupagens entre os corpos” (ALMEIDA, 2003, p.73).

O que nos chama a aten¢do nessa relacdo contetido-expressdo aparece na sequéncia € nos
leva, segundo nosso delineamento, ao objeto X como visto na reversao do estruturalismo. Agora

esse objeto € visto em relagdo aos agenciamentos:

Um agenciamento de enuncia¢do ndo fala “das coisas”, mas fala diretamente os
estados de coisas ou os estados de contetido, de tal modo que um mesmo X, uma
mesma particula, funcionard como corpo que age e sofre, ou mesmo como signo que
faz ato, que faz palavra de ordem, segundo a forma na qual se encontra [...]. Em suma,
a independéncia funcional das duas formas é somente a forma de sua pressuposi¢do
reciproca, e da passagem incessante de uma a outra. Nunca nos encontramos diante
de um encadeamento de palavras de ordem, e de uma causalidade de contetdos, cada
um valendo por si, ou um representando o outro, e o outro servindo como referente.
Ao contririo, a independéncia [...] faz com que um segmento de uma reveze, sem
cessar, com um segmento da outra, que se insinue ou se introduza na outra. Ndo



cessamos de passar das palavras de ordem a “ordem muda” das coisas, como diz
Foucault, e vice-versa”. (DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p.28)

Essa particula x, o objeto X, que funciona como corpo, age e sofre, e, a0 mesmo tempo
funciona como signo que faz ato, estard em sua funcio de fazer deslocar, intervir, esfacelar ou
fragmentar os conteddos e as expressoes, as passagens, as introducdes e a irredutibilidade de
um ao outro. Desse modo, as duas formas (de conteido e expressao) sdo inseparaveis do seu
movimento de desterritorializacdo que as toma e as arrasta, sem que haja primado de uma forma
sobre a outra. Serd por seus quanta de desterritorializacdo que as formas intervirdo uma na
outra. Possibilitar o basculamento dos agenciamentos maquinicos do desejo, volta-lo para o seu
lado mais méquina abstrata € possibilitar a circulacdo do objeto X, do [ndo-]sentido, dito de
outro modo, € instaurar o campo do problemdtico nos processos € como processo de
desterritorializagao-reterritorializacao.

Esse quanta de desterritorializacao nos remete ao quanta de transversalidade que vimos
quando tratamos do método cartografico. Como vimos, o quanta de transversalidade indica uma
variacdo de espectro que vai do mais proprietdrio - baixo grau de abertura comunicacional e de
experimentacdo, que conserva as formas, as significagcdes e os sentidos -, até a experiéncia sem
ponto de vista, que encarna a “comunica¢ao” e a experimentacao a0 maximo, que faz variar os
pontos de vista mais que aboli-los e assim alcangar uma experiéncia desterritorializante a partir
da alianca com as forgas processuais.

Abrir-se a experimentacao € abrir-se aos fluxos, aos movimentos, aos acontecimentos e
deslocamentos que se inscrevem nos encontros, como encontros e desencontros no AT. As
atividades, os didlogos, conversas, os passeios e saidas sdo experienciados em seu contetido e
expressdo, para além da condicdo de objetos concretos, significados dados ou sentidos
estabilizados.

No AT, com a cartografia e com a deriva, propomos levar a experimenta¢ao a0 maximo,
abolir os pontos de vista proprietarios e aliar-se as forcas processuais, aquilo que j4, a partir dos
encontros, constitui mudangas, aponta derivas para além do territorio supostamente cristalizado
no qual entramos. A intervencao-interpretacdo se faz nesta concepg¢do: cartografar-derivar o
territorio € também possibilitar a circulacdo do objeto X, o objeto de uma questdo
(des)reterritorializante, ampliando o quantum de transversalidade no territério. Nessa
experimentacdo, as palavras de ordem podem ser deslocadas, afetando as relacdes na familia,
com os amigos e no AT.

E com essa concepgdo que os encontros com Paulo podem ser colocados em fungio da

circulacdo do objeto X, de modo que os modos de linguagem ou de enunciagdo estdo tomados



por um guantum de transversalidade e implicacdo que marcam o que se torna problemético nos
encontros, que reverberam nos territorios implicados nos encontros e pelos (des)encontros do
sujeito ndmade. E af que se instala o [ndo-]sentido, os equivocos, os ndo entendidos sem que
eles demandem significacdes, representacdes ou uma pretensa efetividade, embora as
significacOes e representacdes estejam presentes.

A experimentacdo se faz, assim, nos agenciamentos ou como agenciamento coletivo de
enunciacdo. Nesta secdo, estamos vendo que a experimentacdo de enunciacdo nesses
agenciamentos-territorios implica regime de corpos, enunciados; fluxos de conteido e de
expressdo, e processos de subjetivacdo, processos de reterritorializacdo dos territdrios,
implicados por acontecimentos e devires. Paulo insere ou inscreve ai seu procedimento
linguistico, de variacdo, repeticdo e fragmentacio na experimenta¢io € como experimentacao
dos (des)encontros. Ainda veremos como se consitui esse procedimento linguistico, por hora
torna-se necessario detalhar o que € contetido e expressao.

Deleuze diz que buscou esses conceitos em Hjelmslev, aplicando-os a Foucault num
sentido diferente. Nessa concepg¢do, ao contrario de Hjelmslev, o conteido ndo se confunde
com um significado, nem a expressdo com um significante (DELEUZE, 2006, p. 57). O
contetddo tem sua propria forma e substancia, assim como a expressao. Assim, o conteido nao
depende da expressdo, nem a expressdo depende do conteido. O conteido se refere as
visibilidades, modos de ver ou evidéncias numa maquina social e a expressdo refere-se aos
enunciados, a dizibilidades numa méquina semidtica.

Para ampliar a compreensdo da relacdo dos fluxos de contetido e expressao e o
funcionamento maquinico dessa relacdo, Deleuze e Guattari (1995b) vao dizer que hd duas
formalizacOes da maquina abstrata (do plano virtual): as formas de conteudo e formas de
expressao. A maquina abstrata em Deleuze e Guattari € como o diagrama-mdaquina abstrata em
Foucault, isto €, é o nivel diagramdtico em que nao hd mais forma de expressao que se diferencia
de uma forma de contetdo, mas fluxos intensivos de matéria. (A mdquina abstrata vai receber
o nome de plano de imanéncia em outros momentos no livro Mil Platos).

O diagrama ou a maquina abstrata s6 conhece tracos e pontas que nao sao de conteudo
nem de expressdo, que se alternam e se confundem numa desterritorializacdo comum. Nao ha
subordinagdo entre um e outro, mas pressuposicdo reciproca, formando um agenciamento
mutuo.

Apenas nos estratos, no lado estratificado, na atualizacdo do agenciamento, é que ha a

distingdo entre expressdo e conteido (DELEUZE; GUATTARI, 1995b). Deste modo,



retomando a critica ao postulado da maquina abstrata, para os autores, esta ndo pode ser definida
como estritamente linguistica ou linguageira e nem se atualiza apenas como func¢do linguageira.

Temos entdo que para uma concep¢do de linguagem em Deleuze e Guattari em seu
agenciamento de enunciacdo, e em sua articulacio com Hjelmslev, devemos ter em mente a
primazia do diagrama ou mdquina abstrata, de outro modo, a imanéncia e nio as entidades
prévias como o significado e significante. E necessério observar que, como estamos mostrando,
a maquina abstrata ou o diagrama ndo sdo estritamente ou exclusivamente linguisticas e deve
ser observado o par virtual-atual. Serd apenas no processo de estratificacdo que se poderé falar
em conteddo e expressdo que formalizam agenciamentos.

Sendo assim, no nivel diagramatico, na matéria desestratificada, amorfa e semioticamente
nao formada, a relacdo ja ndo € de efeitos significantes, mas pontos-signos — que também sdo
ditos particulas signos, signos-fragmentos, signos ambiguos ou pontos aleatérios — ou cortes-
fluxos no mesmo sentido do funcionamento da producdo inconsciente maquinica desejante:
fluxo-corte de matéria desestratificada; conexao-desconexao; cada corte inaugura outro fluxo;
maquinacoes, hibridismos e multiplicidades.

Com essa concep¢do de diagrama ou méquina abstrata em Deleuze e Guattari (1995b),
ganha destaque essa dimensdo da matéria ndo-formada, ou seja, os fluxos e suas particulas-
signos, signos fragmentos, signos ambiguos ou pontos aleatérios ao lado das formas e das
substancias de conteido e de expressao. Isto nos remete a mesma relacdo entre o par virtual-
atual que constitui o real, como visto no capitulo em que abordamos a reversio do
estruturalismo.

Vemos que as formas de contetddo e de expressdo sdo independentes e heterogéneas, de
modo que ndo ha correspondéncia ou conformidade entre elas. Sendo assim, nido se pode
atribuir a forma de expressdo a fun¢ao de representar, descrever ou atestar o conteudo. A forma
de expressdo € constituida pelo encadeamento de expressos e a forma de contetdo pela trama
dos corpos (DELEUZE; GUATTARI, 1995b).

O expresso do enunciado € atribuido aos corpos, ou a mistura de corpos, mas nao se trata
de descrever, predicar ou representar esses corpos; nem mesmo 0s corpos sao referentes do
expresso. Por outro lado, quando se expressa o atributo ndo corpéreo e o atribui ao corpo, nao
se estd referindo, mas intervindo, e isto €, como j4 foi dito, um ato de linguagem. Destacamos,
assim, que:

A transformacdo incorpdrea é o expresso das palavras de ordem, mas também o

atributo dos corpos. Nao sdo apenas varidveis linguisticas de expressao, mas também
variaveis nao-linguisticas de conteido, que entram respectivamente em relacdes de



oposicdo ou de distingdo formais, capazes de liberar constantes. (DELEUZE;
GUATTARI 1995b, p. 56)

Agora podemos dizer que hd um outro aspecto da palavra de ordem, a palavra de fuga.
Para entender a palavra de fuga é necessario dizer que, a partir de Hjelmslev, como vimos
acima, Deleuze e Guattari (2010a) consideram que o agenciamento funciona com um sistema
de fluxos continuos de conteido e de expressdo em variacdo continua, recortados pelos
agenciamentos maquinicos desejantes.

A variagdo continua compde a critica ao postulado da linguistica, que sustenta que haveria
constantes ou universais da lingua, de modo que tais constantes definiriam a lingua como um
sistema homogéneo. Veremos o delineamento da critica a esse postulado na continuacdo da
nossa abordagem sobre a palavra de fuga.

A palavra de fuga, diferente da palavra de ordem, coloca em pauta a variacdo continua
em que entram as variaveis de expressao e conteido. Deste modo, a passagem ao limite, a fuga
dos contornos (desterritorializacdo) que a palavra de fuga inaugura revela-se com a
transformacao incorpérea (variagdes de relacdo, de deslocamento em fungao do corpo afetado)
que ndo cessa de ser atribuida aos corpos. Nesse sentido, a linguagem como palavra de fuga “E
impelida por esse movimento de varia¢do que a faz estender para além dos seus préprios limites,
a0 mesmo tempo que os corpos sao tomados no movimento da metamorfose do seu contetdo,
ou na exaustdo que os faz alcangar ou ultrapassar o limite de suas figuras” (DELEUZE;
GUATTARI, 1995b, p. 56).

A palavra de fuga emerge como um conceito, como uma condic¢io para olharmos para a
variagdo e a deriva instalada na linguagem como agenciamento no AT como apresentamos nos
relatos. Ela aponta para um modo de linguagem composto no territério em que Paulo estd
agenciado, segundo um regime de corpo e de enunciados que reverberam outros agenciamentos,
a0 mesmo tempo que apontam para um modo singular de um processo ou procedimento
linguistico que se faz como deslocamento e pelo deslocamento desse territorio.

A palavra de fuga, diferente da palavra de ordem, vai para além de ordens, para além da
significacdo, da designacio ou da manifestacdo, intervindo e rompendo a circulagdo entre elas.
A variacdo continua consiste em fazer passar o enunciado por varidveis fonoldgicas, sintéticas,
semanticas, prosddicas que podem afetd-lo no mais breve instante do tempo. Em variacdo
continua, o corpo e as palavras ndo mais se detém em algum ponto. Nessa variacdo, ja ndo é

possivel distinguir uma forma de expressao de uma forma de conteudo:



E como se uma matéria intensa se liberasse — um continuum de variagdo: aqui, nos
tensores interiores da lingua; ali, nas tensdes interiores de contetido [...]. Assiste-se a
uma transformacdo de substincias e a dissolugdo das formas, passagem ao limite ou
fuga dos contornos, em beneficio das forgas fluidas, dos fluxos, do ar, da luz, da
matéria, que fazem com que um corpo ou uma palavra nio se detenham em qualquer
ponto preciso. Poténcia incorpérea dessa matéria intensa, poténcia material dessa
lingua [...]. Na variagdo continua, ndo € nem mesmo possivel distinguir uma forma de
expressdo e uma forma de conteido, mas dois planos insepardaveis em pressuposicao
reciproca. Nesse momento, a relatividade de suas distin¢des estd plenamente realizada
no plano de consisténcia onde a desterritorializacdo torna-se absoluta, desencadeando
o agenciamento (DELEUZE, GUATTARI, 1995b, p.57)

Como foi mostrado na citacdo, hda um plano de consisténcia (a méquina abstrata,
diagramdtica, dos fluxos ou imanente) “onde” a desterritorializacdo se torna absoluta,
desencadeando o agenciamento. O plano de consisténcia ndo € indiferenciado. As diferencas
“infinitamente pequenas” implicam uma matéria ndo formada que servird de expressao como
poténcia incorpdrea e que servird de conteido como corporeidade.

Nesse plano, as varidveis de conteido e de expressdao ndo estardo em pressuposi¢ao
reciproca, pois esta pressuposi¢cdo refere-se as formas. Entrando em variagdo continua,
(constituindo palavras de fugas ou um procedimento linguistico), opera-se a aproximacao das
duas formas, a de contetido e a de expressdo, a conjun¢do dos picos de desterritorializacdo das
formas de contetdo e de expressao, no plano da mesma matéria liberada, matéria nao-formada,
que retém os tensores e as tensdes na expressao e no conteido: “Os gestos, as coisas, as vozes
e os sons, sdo envolvidos na mesma ‘Opera’, arrebatados nos efeitos cambiantes da gagueira,
de vibrato, de trémulo e de transbordamento [e de fragmenta¢do]” (DELEUZE; GUATTARI,
1995b, p. 57)

Neste procedimento de variagdo continua, os elementos que sao heterogéneos acabam por
se converter um no outro. A matéria assume o lugar da figura ou da substincia formada. Nao
convém ai agrupar elementos de um lado e de outro, isto €, colocar de um lado intensidades
fisico-quimicas, bioldgicas, do outro lado, intensidades estéticas, semidticas, linguisticas, pois
o plano de imanéncia conjuga a multiplicidade, rizomatizando todo agenciamento, desde o
momento em que ele, o agenciamento, € conduzido a bascular pelos vetores de variacdo, tensoes
e tensores de fuga (DELEUZE; GUATTARI, 1995b).

A relacdo entre palavra de ordem e palavra de fuga fica mais clara na sequéncia em que
Deleuze e Guattari dizem que o problema nao esta em escapar da palavra de ordem, mas escapar
da sentenca de morte que ela envolve, ou seja, desenvolver a poténcia de fuga e impedir que a
fuga caia no imagindario. Assim, € a palavra de fuga, € a variacdo continua que podem destacar

a linha virtual, o real por trds do cotidiano.



Na palavra de ordem, a vida deve responder a resposta da morte, ndo fugindo, mas
fazendo com que a fuga aja e crie. Existem senhas sob as palavras de ordem. Palavras
que seriam como que passagens, componentes de passagem, enquanto as palavras de
ordem marcam paradas, composi¢des estratificadas [cristalizacGes], organizadas. A
mesma coisa, a mesma palavra, tem sem divida essa dupla natureza: é preciso extrair
uma da outra — transformar as composi¢des de ordem em composicdes de passagem.
(DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p.59)

Essas extragdes, transformacdes e composi¢des é o que parece acontecer nos modos em
que Paulo toma a linguagem e se desloca e descola das palavras de ordem. As repeti¢cdes, 0s
equivocos, as fragmentacdes e ndao entendidos parecem compor uma certa desestratificacido do
territério habitual em que ele se encontrava, isto é, constituem modos de fazer a ordem entrar
em estado de variacdo, de modo que a fala € um dos modos dessa variacdo. Nesse sentido,
consideramos uma oralidade maquinica para Paulo, no sentido em que expressa Guattari (2012)
quando se refere a uma fala que “ndo ¢ simples comunicagdo ou agente de transmissao de
informacao” (p. 103).

Para esse autor, a comunicacao teria deixado pouco lugar a ambiguidade, e a informacao
necessdria e suficiente teria esvaziado a dimensdo existencial de expressdo. A oralidade
maquinica se refere, assim, a blocos de sensacdes, de afectos e perceptos do plano de imanéncia
real, que sdo compostos de praticas estéticas para aquém do oral, do escritural, do gestual, do
postural que podem desmanchar as significagdes amarradas a percepgdes triviais. Esses blocos
de sensagdes, de perceptos e afetos compdem a produgdo de uma subjetividade do fora que nao
teme a finitude, a experiéncia de vida, de dor, de desejo e da morte, mas as acolhe como um
tempero da vida (GUATTARI, 2012).

Nesse sentido, as variacdes inerentes a propria lingua em funcdo desta oralidade
maquinica, que atribuimos aos modos de Paulo se haver com a linguagem, respondem ao
processo de desterritorializacdo e de experimentagcdo; respondem a producdo de uma lingua
menor, de palavras de fuga constituindo um certo tipo de procedimento de variacdo, o qual
estamos delineando ao longo da tese e que vai (e foi) se destacando nos encontros e
desencontros no AT.

Uma lingua se faz menor em fungdo de seu poder de variacdo, de fazer deslocar uma
lingua maior. Uma lingua maior, por sua vez, relaciona-se a uma centralizacdo, a um
destacamento de constantes € a uma homogeneizacdo, como nas palavras de ordem, em que
temos frases gramaticalmente corretas, individuos normais, submissdes as leis sociais ou
discursos pretensamente homogéneos. Lingua maior e menor ndo opdem dois tipos de linguas
como se fosse uma dicotomia, mas dois agenciamentos da lingua. Veremos mais sobre isso em

Kafka, por uma literatura menor, na préxima se¢ao.



Podemos reforcar que um agenciamento comporta, entdo, um agenciamento maquinico
de corpos, agdes e paixdes; um agenciamento coletivo de enunciagdo, atos e enunciados,
transformagdes incorpodreas atribuidas aos corpos; lados territorializados ou reterritorializados
e suas palavras de ordem que tendem a estabilizar o agenciamento, e movimentos de
desterritorializacao, palavras de fuga, transformacdes incorpdreas que o arrebatam.

Define-se entdo o agenciamento: ele tem dois polos, uma dupla articulacdo. Um voltado
para os estratos, em que ele constitui os territorios, os corpos, as obras; e o outro voltado para
a maquina abstrata ou plano de consisténcia-imanéncia ou de desestratificacdo, de
(des)dobramento. No lado dos estratos (do atualizado) € que hd distingdo entre forma de
expressao que aparece como agenciamento coletivo de enunciacdo, e forma de contetiido, na
qual aparecem os agenciamentos maquinicos de corpos. “E ele [0 agenciamento] que ‘ajusta’
uma forma a outra [...] em pressuposicao reciproca” (DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p. 104).

No lado desestratificado, virtual ou diagramético, nao temos duas faces, mas apenas tragos
de conteudo e de expressao “dos quais [0 agenciamento] extrai graus de desterritorializagdo que
se acrescentam uns aos outros, picos [de desterritorializagdo] que se conjugam uns aos outros”
(DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p. 104). Ainda voltaremos ao tema da maquina abstrata mais
a frente.

Importante salientar que na filosofia de Deleuze, o conceito de agenciamento surge no
sentido de afastar as concepg¢des de origem e fim; de finalidades e objetivos dados a priori, a
posteriori ou definitivamente; de origens transcendentais, existéncias em si ou por si, pois
sempre se trata de relacdes de forca, (des)encontros e acontecimentos. Um agenciamento,
portanto, compreende os meios, as suas relacdes e as suas misturas, e se opde a ilusdo de
liberdade, de finalidade e de transcendéncia.

A articulac@o dos dois bragcos do agenciamento, agenciamento maquinico dos corpos e
agenciamento coletivo de enunciacdo, se faz em fun¢do dos movimentos de territorializagdo-
desterritorializacdo que vao de um para o outro sem se compensarem. Em Deleuze e Guattari

(1995, p. 32):

Um agenciamento ndo comporta nem infra-estrutura e superestrutura, nem estrutura
profunda e estrutura superficial, mas “nivela” todas as suas dimensoes [agenciamento
maquinico de corpos e agenciamento coletivo de enunciacdo] em um plano de
consisténcia em que atuam as pressuposi¢des reciprocas e as inser¢des mutuas.

O agenciamento compreende um plano de consisténcia em seu funcionamento de maior

ou menor abertura a um guantum maior ou menor de transversalidade ou de circulacio do [ndo-



sentido]. Para entender a relacdo do plano de consisténcia com 0s corpos € a enunciagao, em
funcdo das atualiza¢des do agenciamento, abordaremos brevemente o plano de imanéncia®2.

O plano de imanéncia é de onde advém, ao mesmo tempo, o atual e o virtual, um em
relacdo ao outro, num movimento que vai de um para outro, plano em que as formas (atuais)
estio sendo constantemente dissolvidas para liberar tempos e velocidades (virtuais). E o plano
do Real, um plano que sé conhece velocidades e afetos. O estrato de organizacdo, constituido
no (sobre e pelo) plano de imanéncia, € inteiramente um outro das formas, dos estratos, das
substancias e dos sujeitos. E ndo ¢ o mesmo tempo, a mesma temporalidade (DELEUZE;
GUATTARI, 1996, 1997).

Por sua vez, o plano de consisténcia ndo para de levar particulas a fugirem para fora dos
estratos de organizacdo, de embaralhar as formas a golpes de velocidade e lentidao, de quebrar
fungdes a forca de agenciamentos (DELEUZE, 1997). Nesse sentido, Deleuze (2010), ndo
recusa a dar ao agenciamento o nome que lhe cabe: desejo.

O desejo compreende, assim, introduzir os maquinismos ou maquinas desejantes nos
agenciamentos-territorios, desfazer estratos organizados, isto é, fazer passar um fluxo
inconsciente maquinico-agramatical-diagramético que desestabiliza os territdrios cristalizados,
estratificados ou organizados, basculando para o lado maquina abstrata, possibilitando a criacao
e inven¢do. A madquina abstrata € como o plano de imanéncia, € o Fora. Retomaremos e
definiremos a relag@o entre os planos e os estratos mais a frente.

Voltando aos agenciamentos, para fazer um delineamento de nossos objetivos, €
necessdrio ainda colocar que a expressdo ndo se reduz a palavras, frases ou proposicdes € o
conteido ndo se reduz a objetos, referentes, conceitos ou significados. A linguagem é uma
pratica que se exprime em um regime de signos; é uma familia de enunciados; uma pratica
discursiva que ndo se confunde com unidades linguisticas; enunciados que nio designam ou
significam ou descrevem coisas e estados de coisas € que nao param de fazer cruzar, intervir-
se, agenciar-se com os conteudos, produzindo efeitos experimentais que desterritorializam o
sistema semidtico. Ou melhor, parece ser uma pratica ndo discursiva da linguagem. Os

enunciados sdo fragmentos (compdem linguagens territoriais), compdem multiplicidades

32 Observamos que parece existir uma flutuagdo entre os termos “plano de consisténcia” e “plano de imanéncia”
(Mil Platos 2); “Corpo sem 6rgaos” e “plano de consisténcia” (Mil Platds 1 e Mil Platos 3); “Corpo sem orgéos”
e “plano de imanéncia” (Mil Platos 2 e Mil Platos 3) em que, as vezes, parecem ser 0 mesmo conceito e, outras
vezes, parecem ser conceitos diferentes. Nesse trabalho ndo abordaremos esse problema, por ndo fazer parte
de nossos objetivo. Vamos considerar e diferenciar o Plano de consisténcia e o plano de imanéncia, embora,
como ja dito, eles sejam inseparaveis.



transversalizando formagdes discursivas heterogéneas (ALMEIDA, 2003; DELEUZE;
GUATTARI, 1995b).
Para Deleuze e Guattari (19952 p. 50-51):

Nao existe enunciado individual, mas agenciamentos maquinicos produtores de
enunciados. [...] o agenciamento € fundamentalmente libidinal e inconsciente. [...]
todo enunciado € o produto de um agenciamento maquinico, quer dizer, de agentes
coletivos de enunciacdo [isto €] multiplicidades.

Como estamos vendo nesta concep¢do, para Deleuze (2006), ndo hd primado do
enunciado, assim como também nao hd em Foucault. Em relacdo ao primado do enunciado que
aparece em Foucault, Deleuze (2006) diz que esse primado € ponto de ruptura de Foucault com
a fenomenologia, e que deve-se dizer que primado nao significa redutibilidade ao enunciado.
Desta feita, o ndo-discursivo ndo se reduz ao enunciado e nem € um residuo ou uma ilusio. Se
o enunciado tem primado € porque o visivel apresenta suas proprias leis, sua autonomia e opde
sua forma propria que se deixa intervir, mas sem se reduzir.

Para Deleuze e Guattari (1995b, p. 32), em seus aspecto semidtico:

O agenciamento ndo remete a uma produtividade de linguagem, mas a regimes de
signos, a uma maquina de expressio cujas varidveis determinam o uso dos elementos
da lingua [...]. H4 o primado de um agenciamento maquinico dos corpos sobre as
ferramentas e sobre os bens, primado do agenciamento coletivo de enunciag@o sobre
a lingua e sobre as palavras. E a articulacio dos dois aspectos do agenciamento se faz
pelos movimentos de desterritorializagdo [...].

Desse modo ndo ha suficiéncia da forma de expressdao como sistema linguistico, a qual
os conteiidos seriam entregues como simples referéncia, e a pragmadtica seria entregue a
exterioridade de elementos ndo linguisticos. Isso levaria ao que os autores chamam de miquina
abstrata “exclusivamente linguistica”, constituida por um conjunto sincronico de constantes. O
problema dessa mdquina linguistica ndo € ser abstrata, mas ser insuficientemente abstrata,
permanecer num nivel de abstracdo intermedidrio que permite ‘“considerar os fatores
linguisticos neles mesmos, independentemente dos fatores nao-linguisticos [...] e considerar
esses fatores linguisticos como constantes” (DELEUZE; GUATTARI,1995b, p.32).

Retomamos aqui o problema da maquina abstrata diagramatica de Deleuze e Guattari em
contraposicdo a essa maquina linguistica insuficientemente abstrata. Vemos que, para os
autores, € necessario impulsionar essa abstracao insuficiente a fim de que as pseudoconstantes
da lingua possam dar lugar a varidveis de expressdo, interiores a propria enunciagdo. Como
consequéncia, as varidveis de expressao ndo sdo mais separaveis das varidveis de conteudo e

estardo em interacdo. Isso diz respeito a uma maquina abstrata que se define como o diagrama



do agenciamento. Nesse sentido A mdaquina abstrata diagramética ndo € um sistema abstrato
linguistico, mas uma maquina semidtica que preexiste a linguagem e a lingua e constitui regime

de signos:

Ela [a maquina abstrata] ndo faz parte da linguagem, mas é diagramaética e sobrelinear.
O contetido ndo € um significado nem a expressdo € um significante, mas ambos
[conteddo e expressdao] sdo as varidveis de um agenciamento. Enquanto as
determinacdes pragmadticas, mas também semanticas, sintdticas e fonoldgicas, ndo
forem diretamente relacionadas aos agenciamentos de enunciacdo dos quais elas
dependem, nada terd sido feito. (DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p. 33)

Vimos, entdo, que a maquina abstrata ndo € lingua ou linguagem pura. Dito de outro
modo, é impossivel determinar a maquina abstrata como extritamente linguageira, como era
impossivel, na reversao do estruturalismo, determinar a estrutura ou sistema pelo “lado de fora”,
determinando e ocupando o lugar vazio, o que, afinal, seria decalcar o empirico sobre o
transcendental, como vimos.

Para Deleuze e Guatarri (1995b), a maquina abstrata, diagramdtica (é como o plano de
imanéncia) ndo € universal ou constante; nio existe nela um sistema padrdo que garanta sua
homogeneidade; ela ndo € estritamente ou exclusivamente linguistica. Dai dizer que ndo ha
constantes universais da lingua ou invariantes estruturais. Podemos dizer, também, que a
mdaquina abstrata € constituida por varidveis e variacdes de modo que nao hd sistema
homogéneo ou padrdo que garanta sua constancia, estabilidade e objetividade.

O que é caracteristico da maquina abstrata € a variacdo continua imanente que afeta a
lingua fazendo-a passar por variacdes fonoldgicas, sintdticas, semanticas, caracterizando a
lingua por suas variantes-variacdoes. A mudanca linguistica se caracteriza menos pela ruptura
do sistema do que pela coexisténcia de usos diferentes, por exemplo, o “eu juro” dito por uma
crianca para seu pai; dito por um homem apaixonado a sua amante; por uma testemunha diante
do juiz. Outro exemplo: a sequéncia de repeti¢des na liturgia da missa (amém, amém e amém).
Nesses exemplos, a varidvel ndo € de situacio e o enunciado ndo permanece o mesmo. Para

Deleuze e Guattari (1995b, p. 37),

Nao apenas existem tantos enunciados quantas efetuagdes, como o conjunto de
enunciados se encontra presente na efetuacao de um deles, de forma que a linha de
variagdo seja virtual, isto €, real sem ser atual, continua por esse mesmo motivo [...].
Colocar em variagdo continua seria fazer passar o enunciado por todas as varidveis —
fonolégicas, sintaticas, semanticas, prosddicas — que podem afetd-lo no mais breve
instante do tempo. Construir o continuum do “Eu juro!” com as transformagdes
correspondentes. Esse é o ponto de vista da pragmatica; mas esta se tornou interior a
lingua, imanente, e compreende a variacdo de quaisquer elementos linguisticos.



Ainda em termos das variacdes continuas da maquina abstrata e da pragmatica, os autores
relacionam a voz, o som e seus procedimentos de variacdo. Deleuze e Guattari (1995b, p. 41)

dizem que:

[Talvez seja] uma caracteristica das linguas secretas, das girias, dos jargdes, das
linguagens profissionais, das férmulas repetidas em jogos infantis, dos gritos dos
vendedores, a de valerem menos por suas invengdes lexicais ou por suas figuras de
retérica do que pela maneira pela qual operam variacdes continuas nos elementos
comuns da lingua.

Nesta passagem podemos problematizar uma outra maneira de articular os modos como
Paulo agencia-se com a linguagem. Nos modos como ele “usa” a linguagem ndo hd grandes
invengdes lexicais, como podemos ver nos recortes que ja foram mostrados, mas podemos
salientar que hd um modo de fazer variagdes também através da voz, dos sussurros, de sons e
da repeti¢do. Vejamos um exemplo quanto a repeticdo e a atividade de filmagens.

Podemos nos perguntar primeiro, como a atividade de filmar e assistir aos videos
constituiu-se no AT como um disparador ou um procedimento de variacdo e como a repeticao,
também como um disparador, se fez, como tal, em torno da palavra “homem” e “crianga”, que,
por sua vez, se deslocaram em torno das imagens que gravamos e das cenas de filmes que Paulo
assistiu? Lembramos que temos, como organizacdo do territrio familiar, a palavra de ordem:
“vocé € homem.” (Vocé € homem da casa; vocé é adulto; vocé€ ndo € crianga). O enunciado
“vocé ¢ homem” ou a palavra “homem” ndo se limita a forma explicita. Sdo agenciamentos de
enunciagao implicados pela palavra de ordem “vocé ¢ homem”.

Vimos que em um primeiro momento, a partir das atividades, das paisagens filmadas no
AT, entre as quais nossas sombras projetadas no chdo no AT e, a partir das cenas dos filmes
que Paulo assistia (cena do filme Peter Pan, no qual o personagem brinca ou persegue sua
propria sombra), Paulo comegou a remeter as imagens do video as cenas do filme e ao
personagem (Peter Pan, Capitdo Gancho). Paulo comecou a perguntar se ele préprio era
crianca, e eu dizia que ndo. Em um segundo momento, em outros encontros, intrigado por esse
modo como a pergunta (ora a afirmacdo) se repetiam (eu sou crianga!?), comecei, também
repetidamente (conforme ele repetia), a dizer para ele: “ndo sei, vocé € crianga?”. Entao, Paulo
passou a perguntar ou a afirmar: “ndo, eu sou homem!” ou a perguntar: “eu sou homem?”.
Entdo, entramos no jogo, num procedimento de repeticio, de modo que as perguntas ou
afirmacOes comecgaram a se sobressair além da palavra de ordem (vocé é homem), parecendo
carrear enunciados singulares e em deslocamento. Destaco aqui a formulagdo inusitada ou

singular: “eu sou homem-crianga”, um enunciado que parece se deslocar da palavra de ordem.



Considerar os enunciados (“eu sou crian¢a?”’) ou a afirmagdo (“eu sou crianca) no
primeiro momento e os do segundo momento (“eu sou crianga?”’; “eu sou crianga”; “ndo, eu
sou homem”; “sou homem-menino”, vemos que os Enunciados, as suas mudancas nao se
restringem a forma, mas envolve os disparadores, os movimentos, a intervencao e a implica¢ao
entre acompanhado e acompanhante: o ficar entrigado, a mudanca da confirmacdo para a
interrogacdo; a mudanca de afirmacio para interrogacao, a repeti¢ao e a producdo do enunciado
inusitado “homem-crianca”. Veremos mais detalhes nos capitulos dedicados a isso. O que
queremos destacar sdo as transformacdes implicadas entre acompanhado e acompanhante,
implicadas com as cenas do video e as cenas do filme e seus personagens. Nao sao mudancas
apenas em relacdo a forma das frases ou das palavras, mesmo porque essa forma se repete, mas
os enunciados nao se repetem. Essas mudancas se referem a uma pragmatica dos encontros, que
envolve a importancia dada aquilo que Paulo fala, a implica¢do, as mudancas envolvidas nesses
encontros, isto é, aquilo que se passa entre os encontros, que nao se explica isoladamente, nem
pelas atividade do AT em si, nem pelas frases ou palavras por elas mesmas.

Voltando ao tema da variacdo, vamos ver que considerar ou colocar a lingua em variacao
continua em fun¢do da mdaquina abstrata confere um cromatismo a lingua que da ao
pragmatismo suas intensidades e valores. Neste argumentacdo, para os autores, um estilo é
constituido pelo procedimento de colocar em variagao continua, “sendo que um estilo ndo ¢
uma criagdo psicolégica individual, mas um agenciamento coletivo de enunciacdo”
(DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p.41).

Os modos de “usar”, agenciar e ser agenciado na linguagem, segundo a enunciag¢io
coletiva diz respeito a um estilo como procedimento de variacdo. A pragmatica diz respeito a
variacao continua, assim como abordamos também uma pragmatica em relagdo aos corpos e
suas variagdes. Nesse sentido, encontramos uma pista que nos possibilita entender essa relacao

entre estilo e pragmatica. Segundo Deleuze e Guattari (1995b, p. 42):

Quando os elementos linguisticos sdo submetidos a um tratamento de variagdo
continua, quando introduzimos na linguagem uma pragmatica interna, somos [...]
levados a tratar da mesma maneira os elementos ndo-linguisticos, gestos,
instrumentos, como se os dois aspectos da pragmadtica se reunissem, na mesma linha
de variacdo [...].

Na sequéncia da explanacdo sobre a variacdo, a pragmdtica e o estilo, os autores abordam
o procedimento de variagdo caracterizando-o tanto em relacdo aos elementos linguisticos
quanto em relagdo aos ndo-linguisticos, as varidveis de expressdo e de conteudo. Vemos

reafirmar-se ai, que o estilo tem a ver com colocar em variagdo continua a expressao € o



contetdo, a linguagem e os corpos. Colocar em varia¢do continua € fazer bascular, ou, em outras
palavras, bascular o agenciamento para o lado mais mdquina abstrata, ou para o plano de
imanéncia que € o responsdvel por engendrar as variacdes heterogéneas.

Considerando a linguagem em sua variacdo heterogénea e sua multiplicidade, em que
consiste fazer um estudo cientifico da linguagem? Como podemos ver na critica aos postulados,
estamos diante de dois modos de se haver com a linguagem, um que leva em conta a
multiplicidade, as heterogeneidades ou a diferenca radical; e outro modo, que se fundamenta
na elaboracdo de um modelo cientifico. O problema com os modelos cientificos € que eles tem
a tendéncia de privilegiar os padrdes e as constantes, e deixar de fora tudo aquilo que escapa a
homogeneizagdo.

Segundo os autores, “O modelo cientifico através do qual a lingua se torna objeto de estudo
nao é sendo um modelo politico através do qual a lingua € por sua vez homogeneizada,
centralizada, padronizada, lingua de poder, maior ou dominante” (DELEUZE; GUATTARI,
1995b, 45).

A afirmacdo acima, refere-se a critica ao postulado da linguistica que sustenta que sé se
poderia estudar a lingua sob as condicdes de uma lingua maior ou padrao. Segundo essa critica,
a ciéncia ou a necessidade de ciéncia é que levantaria exigéncias de um padriao ou ordem. Mais
que uma exigéncia cientifica, uma exigéncia politica numa relacdo de forgas.

Para Deleuze e Guattari (1995b, p. 46),

Formar frases gramaticalmente corretas é, para o individuo normal, a condi¢ao prévia
para qualquer submissdo as leis sociais. Ninguém pode ignorar a gramaticalidade;
aqueles que ignoram pertencem a institui¢des especiais. A unidade [homogeneidade,
estabilidade e padrdes] é, antes de tudo, politica. Ndo existe lingua-mae, e sim tomada
de poder por uma lingua dominante [...].

Desse modo, distinguindo-se de uma lingua maior, temos uma lingua menor que se
definiria em fun¢do de suas possibilidades de variacdo. Entretanto, ndo sao dois tipos de lingua,
mas dois modos ou tratamentos, sdo duas politicas da lingua. De um lado, um modo que trata
as varidveis de maneira a extrair constantes; de outro, um modo que coloca as varidveis em
variacao continua.

Deleuze e Guattari (1995) afirmam que “As constantes [as homogeneizagdes] sdo tiradas
das proprias varidveis [...]. Constante ndo se opde a varidvel, é um tratamento da varidvel que
se opde a outro tratamento, o de variacdo continua.” (p. 49).

Fundamentalmente, a lingua ndo se compde de outra coisa a ndo ser de varidveis e tomar

7z

a lingua como constante ¢ um dos procedimentos, um artificio diante dessa variagdo. O



problema € tomar esse procedimento de homogeneiza¢do como finalidade e como centralidade
para o entendimento da lingua. Dito de outro modo, a lingua se d4 em uma multiplicidade e
heterogeneidade. Nesse ponto, podemos apontar um tipo de reversdao da linguistica em que
vemos reverberar os elementos da reversao do estruturalismo e da platonismo em favor de uma
pragmadtica das variagoes.

Nessa reversao, a enunciagdo em seu agenciamento coletivo, ndo se reduz a atualizacdo
de um sistema abstrato que funcionaria em torno de padrdes e constantes. A enuncia¢do também
nao se reduz as regras de ordem para a producdo de discursos. A enunciacio funciona em uma
pragmaética e como uma pragmaética que diz respeito ao acontecimento que, por sua vez, envolve
mudancas e variagdes de corpos e de linguagem, transformacdes incorpéreas e enunciados, isto
¢é, multiplicidades e heterogeneidades. O sentido, o [ndo-]sentido serdo pensados a partir do seu
lado existencial, em funcdo do enunciado em pressuposi¢cdo reciproca com 0s corpos, a partir
dos regimes de corpos e enunciados num agenciamento territorial-desterritorializante. A
pragmadtica responde, assim, a reversdo do estruturalismo e do platonismo.

Para entender os encontros no AT, os enunciados, os agenciamentos, as atividades,
podemos dizer que os encontros dizem respeito a pragmaética ou dizem respeito a colocar essa
pragmdtica em funcionamento. Podemos, entdo, colocar em evidéncia, as variacdes e
variedades dos modos de nos havermos com a linguagem nos encontros com Paulo, e pensar
como os enunciados funcionam em fun¢do dos agenciamentos, das atividades, passeios, saidas
e dos processos de territorializacdo e desterritorializagao.

Nesse entendimento, o lado existencial quer dizer que o sentido serd pensado através dos
processos de individuagdo que ocorrem a partir do campo do problemadtico inaugurado pelo
[ndo]-sentido, que tem maior ou menor circulacdo, conforme maior ou menor abertura dos
agenciamentos-territorios a transversalidade, as relacdes de for¢a. O acontecimento aponta que
0s corpos, em sua superficies, ndo se reduzem ao corpo objetificado, corpo com seus 6rgaos e
sensacdes, ou mesmo o corpo bioldgico, mas também compdem-se de diferencas que se
expressam como o expresso das transformagdes incorpdreas, sob o modo de efeitos de
linguagem, efeitos Opticos e sonoros (LOPES, 2006).

O enunciado como fung¢do existencial deve ser entendido no processo de individuacdo no
agenciamento, no qual, impulsionado pela funcdo maquinica desejante, surgem as questoes
relativas aos encontros, acontecimentos, [ndo-]sentidos, de um mundo também em processo, a
partir do qual, afetados por algo, um disparate, como problemdtico, somos levados a

experimentacgao.



Como ja mostrado no capitulo a respeito da l6gica do sentido, o problemético substitui o
impossivel, ou seja, ao invés da ideia de oposi¢ao por contrérios, pensados segundo o principio
da ndo-contradi¢do, temos o problemadtico. Lopes (2006) nos ajuda a entender isso quando
aponta que o impossivel deixa de ser pensado como determinado pelo principio da ndo-
contradi¢do. O principio de ndo-contradi¢ao determinava a significacdo do possivel e do real.
Deleuze afasta-se da determinacdo do possivel e do real dada a partir da representacdo do
mundo j4 constituido e acabado, ja determinado por seus significados dados.

Reverberamos a pergunta de Lopes (2006): como o problemético (o impossivel), ou o [ndo-
]sentido podem ter sentido, sendo que ele, o problematico ndo existe? Ele ndo existe, mas possui
um sentido paradoxal. O problematico ou o [ndo-]sentido paradoxal ndo existe, mas insiste nos
corpos e subsiste na linguagem, ndo pertencendo a nenhum deles. Dito de outro modo, algo
pode ndo existir, ndo ter significado, entretanto, pode ter sentido.

Conforme Lopes (2006) aponta, toda proposicao que designa um objeto impossivel, nesse
caso, um objeto problemético, tem sentido. O problema ao lidar com o problematico € confundir
o sentido com o significado ou com o efeito da significacdo, isto €, recorrer a significados de
um mundo dado ou recorrer a sentidos estabilizados sob a forma do bom sentido ou do sentido
unico. Como vimos na reversao do platonismo e do estruturalismo, o problematico € paradoxal.

Outra dificuldade, é entender que o sentido ndo se submete a intencionalidade, a uma
operacdo da consciéncia, da cogni¢do, ou do corpo e suas sensagdes ou sentimentos, uma vez
que o sentido se constitui como Acontecimento, singularidades e multiplicidades, estando assim
em funcdo do plano de imanéncia, assubjetivo, real e em seu funcionamento insconsciente
maquinico desejante.

Como vimos, € o Acontecimento que d4 condi¢do para a linguagem, pois o Acontecimento
[nao-]sentido é que distingue sons e corpos, que separa palavras e coisas. O sentido aparece
como a distin¢do, corte, diferenca entre palavras e coisas, entre corpo e linguagem. O expresso
do sentido, em sua concepg¢do problemdtica, no modo como se articula com o problematico nos
agenciamentos, possibilita designar qualidades, manifestar corpos e significar sujeitos.

Segundo Lopes (2006), o transcendental ou, como ja vimos, a imanéncia, como poténcia,
nao deve ser compreendida apenas como uma mera possibilidade. A condicdo de pensarmos o
impossivel e o possivel € a vida em sua imanéncia, que produz superficies e dobras. Ainda
segundo Lopes, a plano de imanéncia ndo € uma estrutura, mas um potencial. A disparacio ou
o acontecimento como um disparate indica a reparticdo dessa energia poténcial nos processos

de desterritorializa¢io e nos agenciamentos.



Por suas caracteristicas, por estar em funcdo do plano de imanéncia impessoal e
assubjetivo, o sentido ndo estd centrado na figura do homem, isto €, o0 homem, a humanidade,
ou mesmo o “Eu” ndo estdo ou sdo a finalidade do processo de individuac¢do quando se fala em
“sentidos”. O homem ou o “Eu” ndo s3o o centro da significa¢do ou do sentido. O “centro”, se
estivéssemos colocando algo como central, seria o processo de individuag@o na singularidade
do acontecimento [ndo-]sentido em seu campo problemaético.

O sentido s6 pode ser pensado no processo de individuagdo a partir do campo de
imanéncia, do campo de afetacdo, do plano assubjetivo, impessoal, em funcdo do qual
poderemos compreender os procedimentos de variagdo ou os procedimentos que podem dizer
respeito a um certo ‘eu’. Observamos que nao se trata de excluir a palavra “eu” do vocabulario,
ndo se trata de parar de dizer “eu” ou de substituir esse pronome por outra palavra, mas trata-
se de agenciamentos em seu procedimento de variacao.

O procedimento de variacdo implica em tornar-se estrangeiro na propria lingua, nao
necessariamente falar uma outra lingua ou idioma; implica também ser gago na linguagem e
nao na fala; ser bilingue e multilingue na propria e mesma lingua. Como argumentam Deleuze

e Guattari (1995b, p. 43):

E ai que o estilo cria a lingua. E ai que a linguagem se torna intensiva [se torna
experimentacdo implicada por um procedimento de variagdo], puro continuo de
valores e intensidades. E ai que toda lingua se torna secreta, e entretanto, ndao tem nada
a esconder, ao invés de talhar um subsistema secreto na lingua. S6 se alcanca esse
resultado através de sobriedade, subtragdo criadora [n-1].

O agenciamento diz respeito, entdo, aos procedimentos de variacdo do expresso e do
conteudo; remonta entdo a um regime de signos, uma maquina de expressao na qual as varidveis
determinam o uso dos elementos da lingua. O Agenciamento com seus dois polos ndo se refere,
por isso, a uma produtividade de linguagem, mas, como ja dissemos, aos regimes de corpos €
enunciados. O agenciamento como misturas de corpos e regime de signos € uma montagem ou
mistura, e, por isso, implica um hibridismo; combina os tragos, os pontos, os fluxos, corpos e
palavras, sendo que o estrato linguageiro € uma de suas dimensdes, ndo a unica, nem exclusiva,
nem privilegiada. O agenciamento € também uma invencdo, um artificio. Portanto, os
agenciamentos sao montagens € desmontagens, bricolagens, hibridismos, de modo que podem
se agrupar em conjuntos que constituem culturas ou até idades (DELEUZE; GUATTARI,
1995b).

A relacdo entre linguagem menor, sentido, artificio, inveng¢do, estilo, bricolagem e

agenciamento coletivo de enunciagdo nos leva a destacar o problema da individuagdo, e dizer



do que se trata o coletivo na enuncia¢do. Com isso, vamos nos afastar da dicotomia individuo
x coletivo e frisarmos que a enunciacdo nao € de individuo. Embora esteja envolvida em um
processo de individuacdo, a enunciacdo ndo se refere a ‘Eu’, ‘Tu’, nem ¢ propriedade um
sujeito, como ja estamos delineando ao longo do capitulo.
Nessa articulacdo vamos nos afastar da ideia que reduz o individuo a pessoas ou ao sujeito,
e vamos nos afastar da ideia de linguagem reduzida a ferramenta de comunicacao, reduzida a
um cddigo. Isso ja tem sido apontado ao longo do capitulo, mas queremos dar destaque para
reforcar o entendimento a respeito do individuo e da linguagem em funcdo dos processos de
subjetivacdo e agenciamento coletivo de corpos e de enunciados. Através dos agenciamentos e
do processo de individuacdo € que veremos funcionar a pragmética, no nosso caso, a pragmatica
dos encontros, em que o enunciado revela-se em uma materialidade linguistica, o que ndo quer
dizer que é uma realidade da lingua, mas uma realidade do agenciamento em sua face de
enunciacdo, em seus regimes de signos.
Com o conceito de agenciamento e individua¢do poderemos pensar os modos como Paulo
se individua num processo em que se desloca das significagdes e sentidos dados, e lida com a
linguagem nos (des)encontros no AT. Na proxima se¢do, vamos enfatizar os processos de

subjetivacdo, individuacdo e a relagdo com os regimes de signos.

1.3.6. A pragmadtica dos agenciamentos de enunciagdo, processos de subjetivagdo e

individuagdo

Para abordar o tema da individuagdo, vejamos como as relacdes entre a enunciacgdo, a
subjetivacdo e a individuacdo podem ser entendidas. Podemos introduzir o tema através do
exemplo de um recém-nascido em suas experi€éncias no mundo.

O bebé nao distingue o sentimento de si do sentimento do outro. Ele chora, grita, abre e
fecha a boca, emite os sons altos, sons baixos, graves ou agudos, ouve ou nao esses sons — a
lala¢do, como diz Lacan. Mas ele também, de varios modos, com limitagdes ou ndo, abre ou
fecha as maos, balanca os bracos, maos, pernas e os pés em varios ritmos, toca ou se esbarra no
cobertor, se irrita ou ndo, assim como acontece com o travesseiro, o bergo.

Ele também sente a dureza, a aspereza, a temperatura do que entra em contato com seu
corpo; sente dores abdominais, defeca, urina, sente esses odores e esses fluxos; toca a mae, o
pai ou sente o toque deles; suga o leite da mae, sente o gosto e o calor do leite ou mama a

mamadeira; ouve os sons articulados ou nao, as risadas, as palavras, as cancdes que a mae ou



pai entonam, ou que sdo veiculadas na tv, no radio, ou através de instrumentos musicais; ela
ouve as entonagdes diferentes, emitidas pelos pais ou por outros que o encontram.

Temos ai toda uma experimentacdo, mais em funcdo de fazer e experimentar aquilo que
pode um corpo, seus movimentos e suas afetacoes do que conhecer as coisas no sentido
intelectual-cognitivo. Dai a pouco, vemos o bebé, depois a crianga, recebendo e sendo
circunscrito e se circunscrevendo as palavras, gramdticas, semidticas, discursos de ordem,
regras sobre o corpo, sobre o que se pode e o que tem que fazer, falar; onde pode ir ou ndo pode
ir; como agir e como pensar; modos de organizacdo em que a incidéncia de regras podem
impedir, colmatar ou desqualificar a experimentacdo sobre um territério que até ha pouco era
experimentado de varios modos.

Para Guattari (1980, p. 304),

A crianca nfo aprende apenas a falar uma lingua materna; ela também aprende os
codigos para andar na rua, certo tipo de relacdo complexa com as madquinas,
eletricidade etc. [...] e esses diferentes c6digos tem que se integrar aos c6digos sociais
de poder. Esse aspecto da troca generalizada entre semilticas é essencial para a
economia capitalista.

Guattari (2012) compreende, nesta elaboracdo, a producao de subjetividade de maneira
polifénica e heterogenética e, nesse sentido, faz referéncia a Daniel Stern e as formagdes
subjetivas e pré-verbais da crianca. Para Stern, segundo Guattari, a crianca nio passa por fases,
mas niveis de subjetivag¢do caracterizados por experiéncias como as citadas acima, a respeito
do bebé ou da crianga. Essas experiéncias vao permanecer em paralelo durante toda vida,
conjugando-se com as experiéncias e outros niveis de subjetivacdo quando jovem, adulto ou
1doso. Esses diferentes niveis de subjetivacao e suas conjugacdes marcam maneiras singulares
de se viver, pensar e agir.

Esses niveis de subjetivacdo permanecem em coexisténcia, mas nem todos sdo validados
para a sociedade, pois insidem ai, regras, épocas, leis, etiqueta ou palavras de ordem. Esse niveis
estdo relacionados a uma producio heterogénea de subjetividade e interessam na articulagdo
com 0s agenciamentos maquinicos e de enunciacdo pois essa articulacdo € que marca os modos
de viver, os territdrios e desterritorializacdo, e marcam as relacdes de for¢a que os atualizam.
Isto €, temos nesses niveis de subjetivacdo toda uma relacdo de forcas, temos regimes de
enunciados e corpos, que conjugam e determinam-se como supostas fases, marcando,
colmatando ou possibilitando experimentagdes que marcam maneiras de viver, pensar e agir.

Podemos dizer que, ao invés dos “padrdes inconscientes da esquemadtica da infancia”

psicanaliticos, poderiamos pensar em discursos, praticas, elos de enunciados que atravessam o



sujeito segundo as contingéncias constituintes dos (des)encontros pelo mundo e com o mundo,
ou com 0 outro, nos territérios mais ou menos cristalizados, nos quais se encontra individuado.
Dado o exemplo do recém-nascido, que introduz o assunto, destacaremos abaixo a relacdo
individuo-linguagem-territério em funcao dos processos de subjetivacao.

Os agenciamentos-territorios, suas relacdos de forca, em seus processos de basculamento,
de desterritorializacdo e reterritorializacdo; as palavras de ordem e as palavras de fuga; o
contetdo e a expressao; os corpos e os enunciados, respondem pelos processos de subjetivagao.
A subjetivagdo como processo implica dizer que nao se trata de reducdo a ideia de um sujeito
fixo ou a pessoas determinadas por identificacdes, nem a idéia de subjetividade interiorizada
no individuo, mas trata-se de agenciamentos em que se busca “aceder aos processos, ao que se
passa entre os estados ou formas, ao que esté cheio de energia potencial.” (PASSOS; BARROS
apud PASSOS; BENEVIDES, 2000).

Faz-se importante retomar como se constitui uma individuag¢ao segundo a concepgao pré-
individual ou assubjetiva, isto é, segundo uma concep¢do processual. Para isso nos
referenciamos em Simondon, como apresentado no livro Pistas do método cartogrdfico.

Para Simondon, o individuo ndo € o resultado final de um processo de individuagao, como
se o individuo tivesse privilégio ontoldgico e como se sua condicdo de existéncia fosse
individual. Para esse autor, o individuo ndo é o horizonte de determinacdo do processo de
individuacdo, mas é uma instancia do processo de individuacdo, de modo que se formos falar
em conhecer um individuo, € necessario conhecé-lo através do processo de individuagdo e nao
o processo através do individuo.

Para Simondon (apud PASSOS E BARROS, 2009), o individuo coexiste com o processo
de individuagdo que, por sua vez, ndo esgota os potenciais do plano pré-individual, assubjetivo
ou do plano de imanéncia, como trazemos nas articulacdes da tese. Isso quer dizer que a
individuacao nao faz aparecer como efeito apenas um individuo, mas uma multiplicidade em
que o individuo em seu processo de individuagdo € apenas uma das partes e insepardvel delas.
Dito de outro modo, temos uma individuacdo por hecceidade e ndo por sujeito. O processo,
portanto, a individuag@o, ndo faz uma totalizacido, mas € sempre parcial, por isso, mantém a
tensdo, a metaestabilidade e as possibilidades de mutagdo.

A tensdo e a metaestabilidade indicam a dinadmica do devir, que diz respeito a continua
transformacao, a atividade processual constante, ou seja, diferente de um equilibrio que garanta
0 avango, a delimitacdo de fases, a posicao de sujeito, a passagem de uma fase a outra em fun¢do
de objetivos a serem alcangados ou problemas a serem superados, a metaestabilidade diz

respeito ao problemadtico, a circulacdo do [ndo-]sentido, aos jogos de for¢a presentes no plano,



aos quanta de transversalidade que contagia a dindmica e os elementos agenciados num plano
metaestivel.

A individuacdo implica e estd implicada em um processo de devir, e o devir escapa a
significacdes. Temos, assim, nesse processo, um individuo como parte do processo de
subjetivacdo, mas ele, o individuo, ndo € a finalidade ou o resultado e também ndo esgota o
processo, ha sempre um resto, isto €, temos um individuo e outros elementos desse processo
(coisas, estados de coisas, corpos, enunciados, matéria ndo-formada, intensidades e afetos)
numa territorialidade-agenciamento que nao esgota o processo € nio se esgota no processo. Isso
ndo se esgota pois a diferenca, o [ndo-] sentido, o deslocamento e dispersdo, persistem e
insistem como aquilo que resta, que ndo se reduz nem aos corpos, nem aos enunciados. Esse
processo ¢ individuagdo-acontecimento-atualiza¢do-diferenciagao.

Como Guattari e Rolnik (2010) afirmam, ndo h4 uma subjetividade ou sujeito estanque,
mas um processo de subjetivacdo do qual pode-se ter uma subjetividade ou um sujeito como
parte entre partes. A singularizacdo e o processo de subjetivacdo ndo estdo relacionados com a
no¢ao de individuo ou uma unidade evidente e referencidvel de pessoa.

De acordo com Guattari e Rolnik (2010, p. 42):

O modo pelo qual os individuos vivem esta subjetividade oscila entre dois extremos:
uma relacdo de alienag@o e opressao, na qual o individuo se submete a subjetividade
tal como a recebe, ou uma relagcdo de expressdo e de criag@o, na qual o individuo se
reapropria dos componentes da subjetividade, produzindo um processo que eu
chamaria de singularizag@o.

Temos, entdo, ndo uma subjetividade interiorizada e individuada, mas uma hecceidade
constituida pela tensdo do impessoal, dos deslocamentos, da diferencga, da dispersao irredutivel
ao individuo e constituinte da indeterminacdo e deslocamento do sujeito disperso.

Os elementos postos em jogo encontram sua individuac¢do no agenciamento do qual eles
fazem parte. Lembrando aqui a questdo do [ndo-]sentido e do sujeito, reforcamos que, diante
da producdo de sentido, ha uma individuagdo como processo, mas o sujeito € disperso, em
deslocamento para além dos significados estabilizados. Nesse sentido, quanto ao sujeito, este
nao é passivel de identificagdo, ele ndo se identifica, ndo ocupa lugar de sujeito. SO ha
identidade na linguagem. O problema reside em uma linguagem como ilusao de finalidade, de
fixacdo e estabiliza¢do, como ja foi apresentado na reversao do estruturalismo e do platonismo.
Deslocada dessa ilusdo, a linguagem em seu agenciamento e o sujeito disperso e nomade, em

processo, podem se compor ou constituir-se como uma criacdo ou invengdo em Seus



agenciamentos reciprocos de corpos e signos, em seus diversos e singulares modos de
existéncia.

Dito isso, podemos entender os processos de subjetivacdo em relacdo ao agenciamento,
as relagcdes de forca e ao processo de territorializacdo-desterritorializacdo do modo como se
segue:

Retomando as caracteristicas do agenciamento temos, de um lado o polo territério com
seus codigos, funcionamento estdvel, reprodutor, que restringe o campo do desejo; do outro
lado o pdélo mdaquina abstrata (plano de imanéncia), molecular, descodificada ou
desterritorializada, que carrega novas criacdes em poténcia.

Temos, em funcdo desses dois pélos, os movimentos de territorializacdo e
desterritorializacdo que constituem o processo de subjetivagdo e coexistem no agenciamento,
indo de um para o outro. Esses dois movimentos nao se valem, nem se compensam € nao sao
simétricos. Nesse sentido, hd uma reterritorializacdo que se faz constantemente e que da
determinado termo ao devir, determinada efetuacio ao acontecimento, determinado indicativo
ao tempo, possibilita determinado sujeito. H4 também uma desterritorializacao simultanea, que
libera cédigos, carrega estados de coisas e enunciados numa linha de fuga, em palavras de fuga,
e que extrai um devir que ja nao tem termo (DELEUZE, 1998).

O agenciamento em seu processo € como processo, isto €, em seu basculamento, ndo
remete a uma origem ou a finalidade de producio de sujeito ou de sentido, mas um processo,
uma inveng¢do ou criacdo em que estdo em pauta a heterogeneidade, a multiplicidade e o sujeito
ndmade, os afetos e [ndo-]sentido. Desse modo, o agenciamento é a emergéncia (o
acontecimento refere-se a isso) de um lugar de confrontacdo, de embate, de relag@o intensiva
de forgas.

Retomando as articulagdes de Mosé (2018), podemos dizer que, no agenciamento, 0O
embate se da entre forcas de expansdo, deslocamento, invenc¢ao, ficcdo e forcas de resisténcia;
a resultante desse jogo € que se constitui como afirmac¢@o ou negacdo. A afirmacdo manifesta a
vida como configuracdo provisoria, desterritorializagdo, um devir, o que significa que toda
forma fixada € a imposic¢ao provisoria de uma interpretagao.

Nessa articulagdo, a negacdo manifesta a fixacdo, a determina¢do como finalidade do
processo ou do embate das forcas. Negacdo € negar a tensdo de forgas. Negar €, nesse sentido,
esquecer que a vida € invencdo e movimento, e considerar que a cristalizagdo, a territorializa¢ao
ou a estratificacdo sdo a finalidade do processo. Nesse entendimento, nega-se a vida como
movimento, mudanca e devir em nome de outra vida ou outro mundo estdvel, fixo, em nome

de esséncias, de verdades, de identidades como finalidade (MOSE, 2018).



Como emergéncia, o agenciamento é imprevisivel, ¢ um acontecimento. Mais que uma
origem, o agenciamento ¢ uma ruptura; € a descontinuidade, a ndo-simetria, o devir. Isto &, o
agenciamento nio ¢ “onde” as coisas se originam, mas “onde” elas estdo implicadas em seu
meio, pelo meio, em suas tensdes. Lembremos que meio ndo quer dizer a metade, medida ou
centralidade, mas refere-se ao que estd “entre”, em movimento, em um fluxo. A enunciacdo
como agenciamento coletivo encontra-se tomada pelo movimento de criagdo processual
metaestdvel e ndo reduzida a criacdo ou posi¢do de um individuo-pessoa-sentido (PRADO,
2018; GUATTARI, 2012).

O agenciamento € que responde pelos processos de subjetivacdo ou pelas atribuicdes de
sujeito e isso depende do funcionamento do agenciamento, do quantum de transversalidade que
possibilita o contdgio entre seus elementos agenciados, depende também do basculamento do
agenciamento para o lado maquina abstrata ou para o plano de imanéncia.

Para os objetivos da tese, interessa-nos entender melhor a implicacdo entre os processos
de subjetivacdo e o agenciamento em seu lados maquinico de corpos e seu lado enunciacdo ou
regime de signos. Para fazermos essa ampliacdo temos que passar pelos regimes de signos que

constituem o agenciamento.

1.3.7. Os regimes de signos

Antes de apresentar os regimes de signos, consideremos algumas pistas a partir de Mosé,
de Deleuze e de Lopes. Segundo Mosé (2018, p. 96), o signo, no agenciamento, “assumindo o
papel de fic¢do, negando a si mesmo como verdade, pode afirmar-se como invengdo, como
perspectiva”. Em Proust e o Signos, o signo se torna o ponto de “contato” entre o virtual e o
atual, em sua coexisténcia, do tempo de atualizacido do acontecimento, o aion. Esse “contato” é
que permite a no¢do de sentido com o qual o signo se investe (Lopes, 2006). Esse contato é que
torna possivel falar do carater inventivo, ao invés de afirmacdo de verdades.

Isto quer dizer que afirmando a relacdo de forcas ou o processo de atualizacdo, a
coexisténcia do par virtual e o atual, temos que o signo se constitui como inven¢ao a partir do
acontecimento como corte ou ruptura, a partir daquilo que nos afeta, nos desloca e que nos
implica, em perspectiva do agenciamento em sua emergéncia na relacdo de forcas e como
relacdo de forcas. Nesse contexto é que falamos de um signo-[ndo-]sentido-acontecimento.

Segundo Lopes (2006), Deleuze pensa o sentido sem relaciond-lo com uma consciéncia,
0 que mostra a recusa de uma unidade ideal de sentido que faria o mundo aparecer. Como

vimos, Deleuze e Guattari pensam o campo transcendental empirico ou plano de imanéncia



assubjetivo, inconsciente e real, que coloca em xeque a idealidade de um mundo dado de uma
vez por todas.

Quando pensamos e falamos em mundo e nos encontros com o mundo, pensamos que
nds, enquanto sujeitos individualizados, produzimos, individualmente, sentidos ou efeitos de
sentido no mundo. Pensamos, segundo um viés fenomenoldgico, que a consci€éncia consegue
ultrapassar o que seria uma deficiéncia ou falha da percep¢do. Entretanto, para Deleuze,
segundo Lopes (2006), o acontecer do mundo com sentido € independente de qualquer sujeito
humano, transcendental ou empirico.

Pensar o mundo sem o “Eu”, sem a garantia de Deus € justamente pensar sem a garantia
da identidade assegurada pela lingua ou linguagem, identidade essa que garantiria a
permanéncia do mundo. Quando Deus desaparece, o ‘eu’ e o mundo se esfacelam em
diferencgas, através das quais pode-se produzir, criar ou inventar algo (LOPES, 2006).

Ao colocar o sentido e o signo no campo do problemético, como Lopes (2006) aponta e
como vimos na reversao do plantonismo e do estruturalismo, o acontecimento € que torna a
linguagem possivel no mundo que ndo se dd s6 segundo coisas e estados de coisas, mas
acontecimentos que nao se submetem ao empirico objetivo ou a uma subjetividade
individualizada ou solipsista. O acontecimento faz com que o individuo esteja imerso na vida.
O individuo ou a individuagdo acontece na vida de modo diferente dos outros seres, segundo
suas singularidades. O individuo e a linguagem estdo envolvidos por acontecimentos que
perspassam os territorios existenciais.

Explicitado a relag@o sentido, acontecimento e individuacio, podemos nos ater aos signos.
Em Deleuze e Guattari (1995b), em se tratando dos regimes de signos, destacamos alguns
regimes possiveis que os autores apresentam a partir da critica que fazem aos postulados da

linguistica. Para os autores,

Regime de signos é qualquer formaliza¢do de expressdo especifica, pelo menos
quando a expressdo for linguistica. Um regime de signos constitui uma semidtica. Mas
parece dificil considerar as semidticas nelas mesmas: na verdade, hd sempre uma
forma de conteido, simultaneamente insepardvel e independente da forma de
expressdo, e as duas formas remetem a agenciamentos que ndo sdo principalmente
linguisticos. Entretanto, podemos considerar a formalizagdo da expressio como
autdénoma e suficiente. Pois, mesmo nessas condi¢des, ha tanta diversidade nas formas
de expressdo, um carater tdo misto dessas formas, que ndo se pode atribuir qualquer
privilégio a forma ou ao regime significante. (DELEUZE; GUATTARI, 1995b, p. 61)

z

A lista de regimes de signos que apresentam € aleatéria, arbitraria e limitada, pois,
segundo os filésofos, pode haver muitos outros regimes de signos. Para esse trabalho, a lista

que apresentaremos serd importante pois nos ajudard a ter referéncias para compor, como



cartografia, os modos possiveis de agenciar a linguagem, os enunciados no AT com Paulo, ou
seja, como funciona a pragmatica dos (des) encontros em que o enunciado revela-se em uma
materialidade linguistica. Nessa composi¢@o, usaremos as mesmas denominagdes dos regimes
que os autores usam, entretanto, faremos alguma modificacdo em funcao dos encontros no AT,
0 que explicaremos na ocasido em que iSso acontecer.

Os regimes apresentados pelos autores sdo: o assignificante, o pré-significante, o contra-
significante, o significante e o pds-significante. Os autores apresentam esses regimes a partir
de povos, de épocas e de culturas diferentes. Na concepcdo que elaboram, esses regimes nao se
excluem, por isso podem coexistir, mas, em determinadas condi¢des, algum deles pode
sobrepujar os demais, dependendo do agenciamento em que sdo tomados, podendo formar as
culturas ou as ideias, como ja dissemos. Entretanto, a priori, ndo existe um sistema de
hierarquia de signos ou alguma ideia de desenvolvimento de signos. As denominagdo pré, pos
nao indicam hierarquia ou desenvolvimento.

O regime significante do signo compreende o signo que remete a outro signo
infinitamente de modo que se torna possivel prescindir da no¢ao de signo visto que ele ndo se
conserva. Ele ndo tem relacdo com estado de coisas que designa, nem com uma entidade que
ele significa, “mas somente [conserva] a relagdo formal dos signos com o signo enquanto
definidor da cadeia significante. O ilimitado da significancia substituiu o signo” (DELEUZE;
GUATTARI, 1995b, p. 62).

O signo no regime significante tem um certo grau de desterritorializacio relativa em que
¢ considerado como ‘“‘simbolo” na remissao constante que faz de um signo a outro, isto €, a
cadeia significante pode ser considerada em uma desterritorializacdo relativa, justamente por
ser um amorfo que representa o papel da significacdo e no qual os conteudos sdo dissolvidos
em suas formas, isto €, abstraem-se os conteidos, e desse modo, “0 mundo comeca a significar
antes que se saiba o que ele significava, o significado € dado sem ser por ele conhecido”
(DELEUZE; GUATTARI, 1995b). O signo, como tal, se torna impotente, recebendo sua
poténcia do significante como o senhor do regime despético paranoico.

Nesse regime, o enunciado sobrevive a seu objeto, 0 nome a seu dono, 0 signo sobrevive
aos estados de coisas como também sobrevive a seu significado. O signo-significante retorna
sempre a sua circularidade para investir um novo estado, um novo significado do qual sera
extraido mais uma vez, dando a impressao de eterno retorno.

Deleuze e Guattari (1995b) apontam que, na organizacdo significante, ha vérias
circularidades ou circulos e que o signo passa de um a outro desses circulos. Nessas passagens

de um circulo a outro, ndo basta a cadeia significante em que os signos remetem uns aos outros



num movimento de desterritorializacdo relativa (“operacdo histérica” de trapaga, o “sujeito
histérico” e o seu regime de trapaga), pois os circulos estdo ainda voltados para um centro de
significancia. E necessario, pois, trair esse movimento relativo e saltar para outros circulos,
fugindo do déspota paranoico-interpretativo e seu centro de significancia.

Por suas caracteristicas, o regime significante ndo consegue comportar ou suportar a linha
de fuga pois ela excede o grau de desterritorializacdo que o proprio regime significante é
encarregado de bloquear. A linha de fuga €, entdo, tangente aos circulos de significancia e ao
centro significante ou de significacdo que colocam uma organizacdo significante sobre os
circulos, sobre a circularidade significante e sobre a trapaca histérica como passagem entre 0s
circulos. Note-se que ndo basta a operacgao histérica, pois ela ainda estd submetida a organizacao
significante. Mais a frente, explicitaremos, em resposta a organizagao, a linha de fuga e o seu
regime de trai¢do.

Como j4 foi dito, ndo ha apenas um regime de signos e este regime significante nao é
primeiro e nem tem privilégio sobre os outros. Nesse sentido, Deleuze e Guattari (1995b)
apresentam um outro regime, que ¢ a semidtica pré-significante. Nessa, ndo hd reducdo a
rostidade como substancia de expressao e nao se eliminam as formas de contetido por abstra¢do
de significado (como no regime significante). Considera-se, nesse sentido, uma polivocidade
de formas de expressdo que deslocam qualquer tomada de poder pelo significante: sdo formas
de corporeidade, de gesto, de ritmo, de rito que coexistem com a heterogeneidade das formas
vocais. Desse modo, o signo ndo remete apenas ao signo, mas este é remetido ao confronto, ao
embate com territorialidades das quais cada signo é extraido em fun¢@o dos agenciamentos nos
quais pode ser encontrado.

Na caracterizagdo desse regime pré-significante, a antropofagia - devorar o homem,
desfazer-se de sua figura de significacdo, que até € a proposta do estruturalismo, mas que nao
alcanca, como vimos -, tem o sentido de comer o nome, o que é uma semiografia; temos, entao,
gestos que pertencem a uma semiotica, cuja relacdo com o conteudo € expressiva.

Essa semidtica nos € curiosa pois os autores dizem que ela ndo tem necessidade de
compreender para combater e, pela sua polivocidade, estd destinada a impedir o que a ameaca,
isto é, impedir a abstra¢do universalizante, o despotismo do significante, a uniformizacao
formal e substancial da enunciacdo tanto quanto a instalacdo de déspotas significantes.

Outra semidtica € a contra-significante que, no modo como Deleuze e Guattari
apresentam, compde-se de aritmética e numeragdo em que um numero nao € produzido como
algo exterior a marcacao que o constitui, de modo que tal marca € uma reparti¢cdo plural e moével,

procede mais por arranjos (montagens e desmontagens; conexdo e desconexdes) do que por



totais; mais por distribui¢des, corte, transicao do que unidades. O que nos interessa € que h4 ai
um tipo de organizagdo espacial associada, que revela um sistema préprio que nio € o do regime
despdtico significante, embora possa ser capturado por ele. O regime contra-significante
compde-se como um principio de organizacdo de territorialidade que nos interessa em fungao
de articularmos o que chamamos de repeticdo mecanica e repeticdo de lineamento. Nesse
principio, a lingua despotica significante e interpretativa € colocada em cheque por uma linha
de aboli¢do que a atravessa ou destréi, a menos que a conquiste e se integre formando uma
semidtica mista.

O regime pos-significante, subjetivo e passional, se opde a significancia e se define por
um procedimento de subjetivacdo. E um regime passional, autoritdrio e reivindicativo. Nesse,
um signo positivo € colocado na linha de desterritorializagcao relativa do regime significante.
Inicia-se ai um processo ou reinvindicagdo autoritaria opondo-se a circularidade significante, a
interpretacdo despoética parandica. No regime pds-significante ndo € mais a operacdo histérica
da trapaca, que ndo parava de animar o significante e a interpretacdo, mas trata-se aqui de um
regime de traicdo. E o tracado de uma linha de fuga desviando-se do rosto-rostidade do déspota
interpretativo. Esse rosto-rostidade que fornecia significados interpretantes era o que reenviava
sempre a outras interpretacoes significantes. Entdo, ao invés de ceder a uma irradiacio
significante interpretativa, guarda-se ou inventa-se um segredo como residuo, um resto que
pode reiniciar um outro processo.

Tendo apresentado os cinco regimes semidticos acima, ainda que de modo resumido,
poderiamos dizer que, junto ao processo de atualizagc@o, basculamento ou diferenciacdo dos
agenciamentos, assim como nos processos de subjetivacdo, coexistem, inevitavelmente, um
sistema caodtico, instavel e heterogéneo. Este € o que Deleuze e Guattari chamam de um regime
assignificante ou agramatical, que também pode ser dito virtual, em fun¢do do qual se fard
bascular os agenciamentos maquinicos dos corpos € os agenciamentos de enunciagcdo e seus
regimes de signos. Ele € o que impulsiona os processos, a partir dos quais serd possivel
inveng¢do, novidade, imprevisibilidade, ou seja, a constituicdo de uma experimentagdo estética
da linguagem em seus ‘n-1’ regimes de signos.

Apresentamos os regimes de signos para que pudéssemos entender melhor como os
signos se constituem e “funcionam” em relagdo aos agenciamentos e aos processos de
subjetivacdo implicados no agenciamento, o que serd delineado na proxima se¢ao.

Porém, antes de passarmos a proxima se¢do, para marcarmos um ponto problematico da
composi¢do da tese no seu desenvolvimento e para entendermos os proximos capitulos,

queremos apontar os “resultados” das reversdes que apresentamos, ou seja, o que se destaca, o



que ganha primazia com as reversoes sdo: o sujeito nomade ou em deslocamento; os simulacros;
a vontade de poténcia; as relagdes de forga; o objeto X, o [ndo-]sentido e o0 acontecimento como
condi¢do para a linguagem; a variacdo pragmdtica que implica os enunciados, 0s corpos, 0s
territérios; o plano de imanéncia, maquina abstrata ou diagramética logicamente anterior aos
signos; o conceito de agenciamento; o conceito de experimentacdo para o AT; o processo de
individuacao ou de subjetivacdo, ao invés de um individuo pronto ou acabado ou de um sujeito
determinado ou interiorizado, ou mesmo um sujeito ou ‘Eu’ transcendental.

Isso tudo tem a ver com algo que pareceria simples: considerar o mundo, ou os encontros
no mundo ou com o mundo como estando em movimento, como acontecimento, sempre em
devir, sempre em transformacao, em composi¢do de movimentos que contagiam e reverberam
territérios em seus processos de desterritorializacdo, em seus agenciamentos, em seus regimes
de corpos e regimes de enunciados. De outro modo, considerar o mundo, assim como os
individuos ou a individua¢do, como movimento nunca terminado.

Na préxima se¢do, vamos articular o conceito de agenciamento para mostrar a implicacao
da experimentagao e dos encontros no AT, destacando as superficies e as dobras, ou seja, os
movimentos entre o estrato de organizac¢do familiar ou habitual, o plano de experimentagao do
AT ou como AT e o plano de imanéncia. Esses elementos serdo importantes para as andlises

que iremos fazer num capitulo préprio.

1.4. Organizacao, experimentacao e imanéncia: a pragmatica da desestratificaciao e dos

agenciamentos

Podemos ver acima que, como a subjetivacdo € constituida no agenciamento e como
agenciamento, esses dois processos (agenciamento e subjetivacdo) estdo implicados, se
constituem e sdo heterogéneos. Como podemos ver também, hd vérios regimes de corpos e
varios regimes de signos, o que nos leva, entdo, aos varios modos de subjetivacdo em funcdo
de como estes regimes de signos e corpos nos territorios variam e como essa variacao pode ser
interrompida ou colmatada em fun¢do de como o agenciamento bascula ou de como se impede
ou dificulte que ele bascule; enfim, em funcdo de como o processo de desterritorializacao-
reterritorializacdo € impulsionado, impedido ou colmatado.

Vimos também que serd a partir do processo de individuacdo que poderemos
compreender como se dao os procedimentos de variacdo. Relembramos que, bascular o
agenciamento € aumentar o quantum de transversalidade, é abrir o agenciamento ao jogo

intensivo das forcas, ao acontecimento, a relagdo de forgas; de outro modo é, abrir 2 maquina



abstrata diagramatica ou plano de imanéncia, que por sua vez, responde pela producio de
superficies e dobras.

Nesse entendimento, vamos delinear os processos de subjetivacdo através dos planos de
imanéncia e do estrato de organizacdo. No capitulo em que abordaremos os planos
cartogréficos, iremos retomar esses planos e detalhar melhor em fun¢do do AT. Para o objetivo
aqui, consideramos que bastard um sobrevoo sobre os trés. Os trés planos ji estdo sendo
abordados neste capitulo 1, todavia, a seguir retomaremos e acrescentaremos outras
caracteristicas em funcao da pesquisa.

O estrato de organizagdo € o plano das formas e fungdes determinadas; tem o ‘Eu’ como
principio de organizacdo. Esse plano tende a conservar, estabilizar e cristalizar o territdrio, os
codigos, dificultando o basculamento, os processos de desterritorializagcao-reterritorializagao,
impedindo a circulagdo do ndo-sentido e dos afetos. Esse € o plano dos sujeitos, seus sentidos
dados e suas representacodes; € também o estrato do discurso como liame das representacdes; €
lugar da consciéncia, das identidades fixas, da subjetividade como interioridade individual. O
‘Eu’ estd como principio de individuagdo inscrita nesse estrato de organizacdo, de modo que
faz perder de vista a singularidade e multiplicidade em nome de uma unidade ou identidade. A
identidade € dada pelo estrato de organizacdo. O modo de producdo aqui tende a
homogeneizacdo e faz apelo a razdo, ao “eu penso”, “eu duvido”, “eu sou”. E o estrato da
designacdo, significacdo e manifestacio de um modo de pensar o sujeito nele constituido.
Estrato em que o desejo pode estar colmatado, e tal colmatagdo impede os fluxos, cristalizando-
os, impedindo as varia¢des das conexdes, as desconexdes, as rupturas, os agenciamentos em
sua processualidade heterogénea.

O plano de imanéncia € o plano das intensidades, da matéria ndo formada e das func¢des
nao formalizadas, das relagdes de forcas, do desterritorializado e descodificado; plano de
funcionamento do inconsciente real maquinico. E o plano que desfaz as formas, os territérios,
as fungdes e as informagdes. E um plano produzido enquanto desejante, o que por esta
caracteristica, irrompe o estrato da organizagdo. A subjetivagdo, implicada por esse plano, estd
imbricada pela heterogeneidade e pela polifonia, constituindo um processo de produgdo de
subjetividade em que temos uma alteridade irredutivel que escapa do estrato de organizagdo.
Em funcdo desse plano de imanéncia, o processo de subjetivagdo estd aberto ao basculamento,
a processualidade, ao [ndo-]sentido, de modo que as rupturas constituem processos de
singulariza¢cdo ndo identitdrio. A individuagdo € coletiva e ha o atravessamento de varias linhas
de composicao, de territdrios, de estratificacdo, que trazem algo imperceptivel que possibilitam

novas criagoes e artificios.



O plano que queremos articular para pensar o AT ou para o modo de fazer clinica é o
plano de experimentacdo. Articulamos esse plano com o plano de consisténcia de Deleuze e
Guattari. Consideramos que o plano de consisténcia ou de experimentacao € o plano de abertura
para o plano de imanéncia, o plano da aposta de que algo de diferente possa acontecer, por isso,
a deriva-cartografica se constitui na producgdo desse plano, como ja mostramos. Plano aberto ao
afetar e ser afetado, aos equivocos, aos desentendidos, ao ndo-saber e ndo-sentidos. Desse
modo, ele estd aberto para a diferenca, para a alteridade. O plano de experimentac¢do é um plano
em que se propde dar ouvidos as vdrias e diferentes vozes, ao jogo de forgas, as vozes presentes
nos outros planos; € um plano que se abre a deriva e se coloca em deriva em favor dos
movimentos, da indeterminagdo e da processualidade.

Compor ou operar nesse plano de experimentacdo possibilita aumentar o quantum de
contagio e propagacdo entre os outros planos, isto €, possibilita fazer o agenciamento bascular
para o lado mais abstrato, aumentando o quantum de comunicacdo transversal ou a
transversalidade entre os estratos de organizacdo, experimentacdo e imanéncia. Isso implica
ampliar o contdgio com a maquina abstrata com o nivel diagramatico ou a relagdo de forgas.
Serd em funcao dele que vamos falar da experimentacgao estética.

Passos e Eirado (2009) nos ajudam a pensar o plano da experimentagdo no AT quando,
no método cartografico, falam de uma experiéncia entendida como plano implicacional da
experiéncia. Esse plano implicacional é que responde pela andlise e observacdo que emergem

da experiéncia. A partir do conceito de transversalidade de Guattari, eles apontam que:

Analisar € abrir as formas da realidade, aumentando seu quantum de transversalidade,
sintonizando seu plano genético [plano de imanéncia ou consisténcia], colocando lado
a lado, em uma relacdo de contiguidade, a forma do fendmeno e as linhas de sua
composic¢do, fazendo ver que as linhas penetram as formas e as formas sdo apenas
arranjos de linhas de forga. Esse procedimento exige mais do que uma mera atitude
descritiva e neutra do pesquisador [...]. Trata-se de mostrar também que todo o campo
da observacdo emerge da experiéncia entendida com plano implicacional em que
sujeito e objeto, teoria e pratica t€ém sempre suas condi¢cdes de génese para além do
que se apresenta como forma permanente, substancial e proprietdria. (PASSOS;
EIRADO, 2009, p. 110)

2

E nesse sentido de transversalidade e implicacio que dizemos que no plano de
experimentacdo-transversalidade e bdscula, se instala o AT como procedimento-processo
cartogréfico, critico e clinico, possibilitando e levando o estrato de organizacdo a
experimentacdo, abrindo ao plano de imanéncia pela circulagdo do [ndo-]sentido, ao plano dos

afetos assubjetivos, a metaestabilidade, a relacio de forcas, ao Fora, possibilitando

desterritorializagdes-reterritorializacdes, criacdes e invengdes.



O plano de experimentacdo € um agenciamento maquinico de corpos e de regimes de
enunciacdo, um plano de consisténcia, uma superficie de estratificacdo que ndo se confunde
com os estratos. Ele tem uma face voltada para o estrato de organizacio e outra voltada para o
plano de imanéncia. O plano de imanéncia é que forma o plano de experimentagdo, tornando-o
mais compacto ou mais espesso no nivel dos estratos (DELEUZE, 1995a)

Importante dizer que essa separagdo que fazemos entre os planos € apenas didética e que
os planos de imanéncia, de experimentagdo e o estrato de organizacdo coexistem, sendo que o
agenciamento € que responde pelas transversalidades, implicagdes, maiores ou menores
articulacdes, aberturas e passagens entre um plano e outro, isto é, maior ou menor contigio,
maior ou menor guantum de transversalidade.

Dito isso, temos a relagdo entre os agenciamentos-territérios em que acompanhante e
acompanhado estdo agenciados, os planos cartograficos e os processos de subjetivacdo, regime
de corpos e regimes de signos.

Temos no AT e como AT, a intervencdo, a deriva-cartografica como experimentacdo, a
abertura aos procedimentos de varia¢do, procedimentos estes que vao desde o modo de se fazer
a clinica com a deriva até o procedimento da linguagem como modo de compor uma lingua
menor. E 0 movimento entre um e outro, entre 0 modo de fazer clinica e o procedimento da
linguagem, que constitui a dimensao dos encontros no AT com Paulo. Nao ha ai nem um ato
de genialidade, mas um percurso, uma prixis, um processo. A variacdo e o estilo nos dao
elementos para pensar o AT com Paulo e para pensar a lingua menor e a pragmadtica em seu uso
intensivo e que nos leva a articular a linguagem como experimentacao estética.

Para ampliarmos mais sobre a lingua menor em seu aspecto pragmdtico e de
experimentacdo em relacdo a enunciacdo como agenciamento coletivo, reforcamos que, o que
nos chamou a aten¢do e nos levou as articulacdes que estamos fazendo € que Paulo parecia, em
muitas ocasides, “usar” ou lidar com a linguagem menos para saber ou conhecer algo, definir,
significar, comunicar e informar, e mais para deslocar-se de uma certa organizacdo prévia e
dada.

Nesse sentido, parecia-nos também que nos encontros, em seus ndo entendidos e
equivocos, passava-se por experimentacdes de modos diferentes de se haver com a linguagem
em seus regimes de signos, assim como experimentagdes diferentes com o corpo, suas misturas
e regimes. Como estamos mostrando, essa experimentacdo € mais uma experimentacdo do
desencontro do que de partilha ou da experiéncia de tornar algo comum, como um significado

ou um sentido.



Pensamos, a partir disso, a necessidade de articulacdo da experimentacio ou da enunciagdo
com algo que diz respeito ao saber, mas que também parece-nos um ndo-saber, ou algo de
inconsciente, talvez intuitivo para Paulo e para os encontros. Vamos articular, a seguir, os
modos de agenciamento da linguagem em sua enunciagdo, em seu “uso” nao-sabido ou

inconsciente.

1.5. O instinto- intuicao-experimentacao, vontade de poténcia e a experiéncia nao

discursiva da linguagem.

Ao apresentar o agenciamento coletivo de enunciacdo e os trés planos cartograficos,
vimos as suas relacdes com as forcas processuais, com a pragmadtica, com a relacio de forcas
que 0s Corpos exercem uns sobre os outros € os acontecimentos-encontros de corpos. Nesta
secdo queremos relacionar as forgas, a relagao entre os corpos, a uma vontade de poder (vontade
de poténcia) mais do que um vontade de saber, ou talvez uma vontade de saber outra, implicada
por uma vontade de poténcia dos agenciamentos e nos agenciamentos dos corpos e da
enunciagao.

A proposta € relacionar a linguagem no agenciamento € como agenciamento € 0 COrpo
com uma vontade de poténcia a partir de como Paulo € afetado nos encontros a partir da
implicacdo no AT, como ja foi mostrado nos relatos e como ainda serd mostrado no capitulo 2
e 3. Definiremos essa vontade como vontade maquinica e desejante que ha ou haveria entre um
e outro (entre corpo-linguagem-territorialidade) mais do que uma vontade de saber, de
conhecer, de representar ou simbolizar. De outro modo, pode-se dizer que, o que interessa € a
relagdo entre corpo-linguagem-territorio atravessada pela produ¢do maquinica desejante em
suas composig¢oes, linhas e palavras de fuga.

Levando em conta essas caracteristicas e para co-empreender melhor esses pontos,
retomamos a relacdo da linguagem com o instinto-intui¢ao, levando em conta, agora, a vontade
de poder.

Quando abordamos o método cartografico, vimos a intuicdo em Zourabichvili, a intui¢ao
ao modo de Deleuze-Bergson e explicitamos que a intui¢ao pode ser relacionada, de certa forma
e, consideravelmente, com a experimentacdo porque elas, a experimentagdo € a intui¢ao, sao
dois modos de denominar a relacdo com os fluxos, com o informe, com os afetos, com as
variacdes dos corpos, entre os corpos, entre a linguagem e o inconsciente.

A intui¢do e a experimentacao constituem um modo de, também, lidar com a instabilidade

e a indeterminacdo entre elementos. Nesse sentido, a intuicdo lida com os processos-



processualidades presentes nas reterritorializacdes-desterritorializacdes que acontecem em
func¢do do basculamento dos agenciamentos territorializados para o lado mais maquina abstrata,
para o plano de imanéncia.

No limite dessas consideracdes, uma vez que privilegiamos o0s processos,
processualidades e procedimentos, talvez pudéssemos nos adiantar e dizer que a linguagem em
seu agenciamento coletivo € intuitiva, ou que a linguagem é, essencialmente intuitiva antes de
significar, denominar ou referenciar; e, por assim dizer, ela se constitui, a primeira vista, como
experimentacdo e na experimentacdo; constitui-se intuitivamente para além do discursivo e da
representacdo, pois, como vimos, a experiéncia da duragdo em Bergson “€ uma uma experiéncia
ndo discursiva [...] em oposi¢do a um tempo recortado em presente, passado e futuro, segundo
esquemas espaciais” (GUATTARI, 2012).

A duragdo, como ja foi dito, traz a experiéncia da vertigem da impermanéncia, da tensao
“entre”, do tempo Aion, do corte ou da disjun¢do. Talvez a composi¢do entre intui¢do e a
experiéncia ndo discursiva fique mais plausivel se lembramos que estamos diante de uma
filosofia que quer fazer a reversao do platonismo. Para o platonismo, a razdo, o intelecto ou o
logos deve determinar o pensamento guiado e ordenado para o conhecimento. No sentido desse
certo neoplatonismo, compreendemos que a razao pode ser entendida como “manipuladora ou
hieraquizadora” de elementos supostamente dados. Entretanto, colocando a perspectiva da
reversao do estruturalismo e do neoplatonismo, podemos dizer que nem a razdo e nem o
pensamento estio necessariamente subjugados ao objetivo de conhecer os principios, as causas,
ou subjugados a finalidade de fazer categorizacdes ou classificacdes em estratos de
organizacao.

Pensamos, entdo, no que diz respeito a linguagem no agenciamento coletivo, em uma
experiéncia nao discursiva da duracio, em que a linguagem ndo estaria a servi¢o da razdo e/ou
do intelecto ou ndo se reduziria demandas de estabiliza¢do, conhecimento, identidade e fixacao,
também por 1sso ndo se reduziria ao regime cognitivista de um pensamento consciente em sua
funcdo de conhecer, baseada no sujeito egoldgico capaz de fazer sinteses; também ndo se
reduziria a significar, designar ou manifestar um sujeito; ndo se reduzira ao simbolico, nem a
representacao ou ao discursivo. Temos ai a linguagem intuitiva voltada para as relagdes de
forgas, para o campo do problemético, para a vontade de poténcia.

Isto significa que lidar com a linguagem, os corpos, os territorios em seus processos de
territorializagcdo e desterritorializac¢do; considerar o [ndo-]sentido, o campo do problemaético é
colocar em jogo uma vontade de poténcia, abrir-se ao afetar e ser afetado dos (des)encontros.

Isso implica a intui¢do como um modo de conhecimento, de fazer-saber.



Com a finalidade de estender as considerag¢des acima (a linguagem, a vontade de poténcia,
o afetar e ser afetado, a intuicdo e conhecimento), e, principalmente, para co-empreendermos a
intuicdo como um instinto ampliado em Bergson e o instinto em Nietzsche-Deleuze-Guattari,
recorreremos a distin¢do entre vontade de verdade e vontade de poténcia apresentada no livro
de Roberto Machado Nietzsche e a verdade. Articularemos com esse fildsofo por ele ser um
interlocutor do territério de filosofia j4 apresentado e por apresentar a concep¢ao de vontade de
poténcia, e também porque ele traz a relagdo entre vontade de verdade e vontade de poténcia
de modo preciso para o que precisamos para este trabalho.

Acompanhando o percurso feito por Machado (2017), vemos que conhecer ndo € explicar,
mas interpretar, e, nesse sentido podemos ter vdrias interpretagdes em funcao das vdrias forgas
presentes como relacdo, inclusive a interpretacdo segundo a organizacdo de um regime
significante. Observe-se, pois, que as interpretacdes variam em funcdo das forcas ou das
relagdes intensivas de forca, e ndo das inteng¢des das pessoas com seus interesses, segundo um
regime de cognicdo ou significacdo. Isto €, a interpretacdo pode ser colocada no computo do
agenciamento, e se constitui como tal e, em consequéncia, a interpretacdo estd implicada num
processo de subjetivacao/individuagao.

A interpretacdo € uma perspectiva, um ponto de vista segundo os processos de
individuacdo e as relacdes de forca. A interpretacdo se relaciona com os agenciamentos e
territdrios, desterritorializacao e reterritorializacao que impulsionam, impedem ou condicionam
o desejo e os processos de subjetivacio.

Nesse entendimento, a relagdo de forgas e diferencas, o conhecimento, a interpretacio e
a linguagem nio se reduzem a procurar o sentido das coisas como vontade de verdade, mas
introduzir, impor, produzir, criar um sentido a partir do [ndo-]sentdio. Como ja dissemos, é
intervir para conhecer, para criar. O conhecimento, por sua vez, ndo tem nada a descobrir, ndo
se caracteriza pelo que descobre, mas ele tem o que inventar (MACHADO, 2017).

Nesse aspecto, apontamos que esse modo de pensar a interpretacio e/ou conhecimento se
aproxima da proposta de interpret-Acdo no AT em funcdo do papel da invencido que estamos
articulando na tese. Como ja foi dito, foi tomando a nocdo de 6tico, sonoro € o conceito de
deriva, que pensamos uma interpreta-Acao flutuante como um modo de acdo flutuante e a
deriva. Desse modo, no AT temos uma a¢do que flutua mais do que a arremata ou a encerra, ou
seja, uma acdo que se articula como um ponto de bdscula, o que pode possibilitar sair do
esquema acgdo-reagdo/sensorio-motor de um estrato de organizagdo. Afastar do esquema

sensOrio motor € abrir-se a indeterminagcdo do plano experimentacdo-imanéncia; é também



afastar-se de um modo cognitivista de agir e pensar, e possibilitar aberturas para o (des)encontro
em funcdo da instabilidade produzida pela bascula-flutuacao.

A consciéncia utiliza-se de esquemas sensdrio-motores de um estrato de organizacao para
suportar o que lhe € insuportdvel ou se afastar do que lhe parece desagraddvel, ou seja, o devir,
a instabilidade, a vertigem. Para ultrapassar a consciéncia e seus esquemas sensorios motores e
para quebrar os modos habituais de se encarar o mundo, € necessario sair das representagoes,
dos clichés, significados e significacdes que nos fazem ver, ouvir, falar segundo exigéncias e
finalidades econdmicas, religiosas, psicoldgicas, sociais ou culturais, que se tornam e se tomam
como verdades.

Em relacdo ao AT, apropriando-nos também desses apontamentos feito por Machado
(2017), os pensamentos sdo acdes, interpretar € formar, atualizar, (des)territorializar, agenciar
as relacoes de forca dos territérios, agenciar-se nas relagdes de forga, fazer misturas, compor
hibridos. Interpretar ou a interpret-A¢ao € tomar a atividade, a préxis dos encontros na relagio
de forcas, ou seja, tomar o processo pelo meio.

E dai podemos também dizer que conhecer é inventar-invenire novos modos de agir,
pensar e sentir. E, no sentido do que jd apresentamos, intervir-inventar € interpretar e a interpret-
Acao se constitui numa agdo de intervir no estrato de organizacdo, interpelar o territério e
inventar (intervenire), enfim, agenciar-se com aquilo que escapa, um fragmento que deriva ou
um fragmento de deriva, algo que nos acomete, nos acontece e que nos tira dos modos habituais-
habituados de pensar, agir, sentir, ou seja, que nos afeta.

Nesse entendimento foi que compomos as derivas no AT, em relagdo as atividades e em
relagdo a mantermos ou tentarmos manter um “didlogo”, uma “conversagao”, uma escuta nos
encontros, mesmo em meio ao que nao era bem definido, mas deixando-nos afetar.

Machado (2017, P. 137) diz que “o conhecimento nao se realiza extirpando, evitando os
afetos, os desejos ou as paixdes”; o conhecimento ndo se funda com o objetivo de descobrir a
verdade, separar a esséncia da aparéncia ou o imagindrio do real; a aparéncia nao € um aspecto
negativo da verdade, a aparéncia aqui € inexoravel, € inelutdvel, € irrefutavel.

A intervencao-conhecimento constitui-se, assim, em conhecer o que pode um corpo, seus
afetos e suas paixOes; ela é a expressdo das relacdes de for¢ca nas quais se agencia € estd
agenciado. Conhecimento €, entdo, vontade de poténcia; € o resultado das lutas, dos embates
do jogo de forcas. O conhecimento €, entdo, “pdtico”, “constituido por afetos estéticos
complexos que apreendemos [i]mediatamente e globalmente, ndo pelo actimulo de informagdes

distintas” (GUATTARI, 2012, p. 143).



Dai dizermos que no AT, o conhecimento vem na e da experimentacdo do jogo de forcas
presente nos agenciamentos-territorios e os seus movimentos de desterritorializacdo. Note-se o
conhecimento e a sua relacdo com a politica como relacdo de forcas. Nesse sentido, o
conhecimento é um ato de agenciamento e misturas de corpos e de enunciados em seu coletivo
de enunciacdo; o conhecimento é o mais potente dos afetos™®.

Considerando as relagcdo de forgas, segundo Machado (2017, p. 139), “o conhecimento
nao vem de uma forca determinada, de um sujeito ou de uma pessoa particular, mas, provem
das relacdes de forcas entre forcas dominantes e dominadas [presentes nos processos de
desterritorializacdo-reterritorializagcdo em um agenciamento cristalizado ou basculante]”.

As forgas, para serem (co-)empreendidas enquanto tal, enquanto forca, devem ser vontade
de poténcia mais que vontade de saber. Como vontade de poténcia, o ato de conhecimento € um
processo de artifice, de conectar e desconectar, de agenciar e ser agenciado. O artifice ou artista
é “aquele” que, ao invés de descobrir verdades e esséncias do mundo ou determinar finalidades
e objetivos, ele cria, ele inventa. Temos assim o elogio da inven¢do e criacdo através da
experimentacdo dos afetos de que se € capaz, isto é, afetar e ser afetado.

Podemos falar em uma verdade, mas a verdade ai € alguma coisa que estd para ser criada,
€ uma fic¢do que dd nome a um processo - foi nesse sentido que demos o nome de ‘Paulo’ a
esse processo. A verdade € uma vontade de diferenciar-se (a paixdo pela diferenca), de
ultrapassar-se, de tal modo que o pensamento ultrapasse a consciéncia que se tem dele, assim
como o corpo ultrapasse a consciéncia que se tem dele. Vontade de poténcia ndo tem a ver com
dominagdo, controle, homogeneizacio ou com a vontade de tudo conhecer e tudo desvendar em
nome de uma verdade qualquer.

Se quisermos falar em verdade poderemos remeter a um certo falar da verdade, mas nao
como lugar de verdade, mas como lugar de vontade de poténcia. Uma verdade que ndo € ou ndo
vem do modelo neo-platdonico de avaliacdo e hierarquizagdo, da separacio entre intelecto e
sensivel, corpo e mente, paixdo e razao, homem e natureza, individuo e sociedade; uma verdade
que se afirma e afirma, diante da auséncia de sentido, o [ndo-]sentido da vida e da dor, o pathos
da experiéncia dessa auséncia de sentido. Uma auséncia de sentido ou a insisténcia do [nao-
]sentido irredutivel ao conceito, a representacao ou ao simbdlico.

A despeito da auséncia de sentido, Nietzsche afirma a vida e o horror do mundo. Para ele,
nao ha deus, nem religido, nem ideologia, nem estado ou revolu¢do que possam dar sentido ao

mundo, o que ndo quer dizer que valha qualquer coisa, segundo a formula: “se deus estd morto,

33 André Martins. Café filoséfico em 30 de Outubro de 2011.



tudo ¢ permitido”, mas que diante da auséncia de sentido se afirme a poténcia da vida como
criacdo, sem necessidade de recorrer a um além mundo. Isso significa tornar a vida criadora,
uma cria¢do imanente que nao cobre de sentidos absolutos a auséncia absoluta de sentido; isso
quer dizer ndo mascarar a dor de viver “criadoramente”. Viver criadoramente face a auséncia
de sentido € o que caracteriza o tragico, o amor fati (o tridgico amor fati), segundo Nietzsche
(1992).

Serd também a partir da relacdo entre a intui¢io ou a vertigem de ser afetado e afetar, isto
é, a intuicdo da vontade de poténcia que poderemos falar da pragmatica de uma linguagem
menor, intensiva, implicada nos agenciamentos, pois ela tem a ver com uma criacdo-
experimentacdo que carrega a marca do pathos ou do tragico do [ndo-]sentido.

Isso quer dizer que a pragmaética ou o procedimento de uma linguagem menor, como
estamos pensando em relacdo a linguagem em um aspecto geral, mas também em relacdo a
Paulo, ndo se dd como conhecimento, razdo ou racionalidade em sua vontade de saber, que ele
determinaria e controlaria, segundo inten¢des, o que se deveria ser dito, falado ou feito, nem a
hora certa, o momento ou o efeito exato daquilo que se fala. A linguagem menor constitui-se
no pathos de afetar e ser afetado, com a dor de viver “criadoramente” em face daquilo que
parece nao ter sentido ou ser ininteligivel, isto é, em face de uma questao que surge para Paulo,
questdo que constitui o campo problemdtico, nos agenciamentos-territérios nos quais se
(des)encontra.

Diante do que lhe afeta, aquilo que € indefinido, indistinguivel entre uma palavra e uma
coisa, Paulo experimenta, intuitivamente, em agenciamentos coletivos de enuncia¢do, em
fun¢ado dos territdrios e desterritorializagcdes, um modo de se haver com o que lhe afeta, um
minimo de territorio. O AT se constitui, abrindo-se a essa experimenta¢do do outro, com o outro
e como Outrem.

Como vimos a partir de Mosé (2018) e articulando com o exposto aqui, a linguagem,
como experimentacdo, como vontade de poténcia é que caracterizaria o procedimento da
linguagem menor, pois ela estd em fun¢do de uma atividade, de uma prética criativa, inventiva,
instintiva ou intuitiva. Em seu caréter afirmativo, temos, em relacio a linguagem como vontade
de poténcia, a impossibilidade da verdade, ou melhor, temos o seu caréter ficticio e a invencao
como perspectiva. Dito isso, poderemos abordar na préxima se¢do, o que se chama, na filosofia
de Deleuze, de linguagem menor e o procedimento de variacdo que a engendra no e como
agenciamento coletivo de enunciacdo. Para entender isso, abordaremos o livro Kafka, por uma

literatura menor ou apenas Kafka.



1.6. Uma linguagem menor: kafka, o procedimento e o at

Deleuze e Guattari, no livro Kafka, apresentam o conceito de agenciamento coletivo de
enunciac¢do. Tal livro foi escrito antes de Mil platos 2 (edicdo brasileira), que também aborda
0s agenciamentos como ja mostramos no capitulo sobre os postulados da linguistica. O que nos
interessa aqui, ao voltar ao conceito de agenciamento em Kafka, € a literatura menor e o
destaque dado a lingua menor.

Por ocasido de apresentar o que seria uma literatura menor, os autores mostram que esta
ndo € feita por uma lingua menor, mas pelo que uma minoria faz com a lingua maior. O que se
coloca é que, na literatura menor, a lingua é afetada por um forte coeficiente de
desterritorializacdo, em que a lingua maior, homogénea ou dominante seria “minorizada
(operacdo de subtracdo (n-1))” por um uso menor da lingua, isto €, por uma lingua menor.

No livro em questdo, Deleuze e Guattari (2014) mostram que Kafka define, do seguinte
modo, “o impasse que barra aos judeus de Praga o acesso a escrita, e faz de sua literatura algo
de impossivel: impossibilidade de nao escrever, impossibilidade de escrever em alemao,
impossibilidade de escrever de outro modo” (p. 35). Com o impasse, tem-se toda a luta e embate
dos judeus de praga em escrever em alemao e, nesse embate, o alemao de Praga torna-se uma
lingua desterritorializada, prépria a estranhos usos menores (DELEUZE; GUATTARI, 2014).
Kafka se encontra ou se desencontra ai — agenciado e fazendo agenciamentos -, a partir dessa
problemidtica sdcio-politico-econdmico-desejante-literdria-linguistica, um judeu de Praga se
vendo obrigado a escrever em alemao.

Embora essa pesquisa ndo trate da escrita especificamente, os elementos apresentados em
Kafka nos chamam a atencao. Tais elementos podem ser entendidos sob trés pontos imbricados,
como se segue:

Primeiro ponto: como fazemos (nesse caso, refiro-me, mais precisamente a Paulo, mas,
de modo geral, vale para os individuos) diante de uma lingua que, desde que nascemos, nos é
ou nos parece em grande parte estrangeira (foi “feita” sem nossa participagdo); é desconhecida,
cheia de segredos, e que somos “obrigados” a aprender a “usar”, ouvir, repetir (e quem sabe,
até inventar ou criar algo novo)?

No segundo ponto, trata-se da impossibilidade de inventarmos e usarmos uma lingua
propria ou particular da qual supostamente saberiamos tudo sobre ela, de modo que, tudo que
faldssemos assegurasse que seriamos entendidos e nos assegurasse um lugar de conforto e

seguranga.



O terceiro ponto diz respeito ao fato de que nos encontramos na situacdo de,
forcosamente, nos havermos com uma linguagem ou falas sempre impostas, sempre
estrangeiras. Parece estarmos sempre diante de coordenadas semiéticas dadas, de significados
dados e sentidos estabilizados quanto ao que falar, fazer e como proceder.

Esses trés pontos resumiriam o que nos parece se passar com Paulo em relacdo a
linguagem e em relagdo ao corpo; em relacio aos territérios-agenciamentos nos quais ele se
encontra agenciado, mas em fun¢do do que, também, pode se constituir um procedimento de
variacdo como estilo em um processo de individuagao.

A partir desse trés pontos podemos dizer que ndo ha lingua materna, que s6 haveria lingua
estrangeira, que se tornaria maior e homogeneizante e, de algum modo, pretensamente
necessdria para um processo de organizacao, um certo modo de territorializacdo, um certo modo
dominante de subjetivacdo que serviria para o estabelecimento de um regime de enuncia¢io
significante, e um processo de subjetivacdo-sujeicdo. Dito de outro modo, talvez a lingua
materna seja essa lingua estrangeira tornada dominante, tomada em uma funcdo
homogeneizante, segundo suas palavras de ordem.

Esse contexto € que nos traz questdes que sdo uma reverberagdo ética e politica nos
encontros com Paulo, que é também o que reverbera da repercussao da linguagem menor em
Kafka.

Segundo estamos vendo, € possivel um uso menor, relativo aos processos de subjetivagao,
com as suas variacdes de regimes de corpos e de enunciacio. Esse uso menor caracteriza-se por
tornar-se estrangeiro na propria lingua pretensamente homogénea, seja a lingua materna
imposta e homeneizante, seja a lingua estrangeira imposta como era para Kafka.

Para entendermos o uso menor, iremos direto para a discussdo na qual Deleuze e Guattari
estdo tratando do problema da expressdo. Lembrando que, como ji foi apresentado, nos
agenciamentos coletivos de enunciacdo, ha formas de conteudo e formas de expressdo. Do
conceito de agenciamento, destacaremos a expressao, pois Em Kafka, os autores dizem que sé
ela nos da o procedimento. A partir do problema da expressao na literatura menor, poderemos
tracar pistas que nos ajudem a pensar a relacdo entre a lingua maior, lingua menor, a
experimentacdo estética, o procedimento da lingua menor ou de minoriza¢ao da lingua, e os
encontros no AT.

Em se tratando do procedimento, ainda que de modo geral, vemos que este se refere aos
modos como autores, entre os quais, Proust, Wolfson, Roussell e o préprio Kafka, referenciados
por Deleuze, Guattari e também por Foucault, constroem uma lingua menor, uma lingua

estrangeira, através de um procedimento de montagens e desmontagens, ora em relagdo aos



fonemas, ora em relacdo ao sentido, ora em relacdo a fragmentacdo e ora em relacio a sintaxe.

Esses procedimentos sdo varidveis em cada caso, para cada um desses autores, pois referem-se

a singularidade dos agenciamentos-territérios nos quais se encontram e se individuam.
Segundo Deleuze (1997, p. 18), o procedimento em Wolfson consiste em, diante de uma

palavra da lingua materna,

Encontrar uma palavra estrangeira com sentido similar, mas que tenha sons ou
fonemas comuns [...]. Uma frase materna qualquer, portanto, serd analisada nos seus
elementos e movimentos fonéticos a fim de ser convertida numa frase de uma ou mais
linguas estrangeiras ao mesmo tempo, semelhantes a ela no som e no sentido. A
operacdo deve ser feita o mais rdpido possivel, tendo em vista a urgéncia da situacio
[e também] exige tempo, tendo em vista as resisténcias proprias de cada palavra, as
inexatiddes de sentido que surgem em cada etapa da conversao [...].

Roussel, por sua vez, faz um procedimento dentro da prépria lingua francesa, convertendo
“uma frase origindria em outra, de sons e fonemas semelhantes, mas de sentido totalmente

diferente” (DELEUZE, 1997, p. 19). Nesse procedimento,

Uma primeira dire¢do dava o procedimento amplificado, onde palavras associadas a
primeira série eram tomadas num outro sentido associdvel a segunda, [por exemplo]
(“taco de bilhar” e “taco de quem estd a pilhar”’). Uma segunda dire¢cao conduzia ao
procedimento evoluido, onde a prépria frase origindria era tomada em compostos
auténomos, como “j’ai du bon tabac...” (tenho um bom tabaco) = “jade tube onde
aubade” (jade tubo onda alvorada). (DELEUZE, 1997, p. 19)

Vimos referéncias ao procedimento quando tratamos da reversdo do platonismo e do
estruturalismo. Nessa referéncia, Deleuze apontou, no artigo que abordamos, que os
procedimentos linguisticos em Roussel, (¢ em Mallarmé), sdo procedimentos que fizeram e
fazem a literatura moderna jogar com toda a topografia, com toda uma tipografia do ‘livro por
vir’. No artigo, Deleuze mostrou, também, a importancia que os procedimentos linguisticos tem
para assegurar a circulacdo do [nao-]sentido, do objeto X, e ressaltou que, para os propositos
do artigo, naquele momento, ele estava apenas mostrando a eficdcia da casa vazia para a
instalacdo do procedimento (DELEUZE, 2006). E € isto que nos interessa destacar em relacao
aos procedimentos: a relacdo entre o objeto X, a casa vazia, o [ndo-]sentido, o simulacro, o
sujeito disperso e o procedimento de uma linguagem menor.

No artigo, vimos que os procedimentos € a casa vazia tem sua relacdo de dependéncia e
reciprocidade, ou seja, os procedimentos asseguram a circulagdo da casa vazia, do objeto X e a
circulacdo deste € eficaz para o procedimento linguistico de minoracdo da lingua. Isso coloca

em cena a praxis ou uma pragmaética — como também vimos na reversao do estruturalismo -, e



um processo inconsciente que se relaciona com o sujeito ndmade, disperso e com a producao
de diferenca. Esse processo ou essa praxis inconsciente coloca em cena o carater pré-individual,
assubjetivo, pré-singular do plano de imanéncia; coloca em pauta o [ndo-] sentido que produz
sentido, a diferenca e a primazia do acontecimento.

Dito isso, poderemos abordar o problema da expressao, assim como poderemos entender
o procedimento em Kafka, e os outros procedimentos mostrados acima e, também, ter pistas
para pensar o procedimento nos encontros com Paulo.

Ao tratar da expressdo, Deleuze e Guattari (2014) dizem que a linguagem ordindria,
extensiva ou representativa estd como instrumento do sentido (bom senso e senso comum):
“como sentido proprio, que preside a afetacdo de designacao dos sons e, como sentido figurado,
preside a afetacdo de imagens e de metaforas” (p.42). Para os autores, a linguagem (ordindria
ou homogénea) estd reterritorializada no sentido, ela se instala de saida e diretamente no
sentido, como se ele estivesse dado, estabilizado ou em fungio de estabilizacdo. E o que temos
na frase materna, em Wolfson; na frase origindria em Roussel; e é o que se dd no estrato de
organizacdo, conforme ja apresentamos.

Pensando o AT com Paulo, a linguagem, em seus agenciamentos cristalizados, estaria

29 <¢

sob a formula “isso € assim”, “isso € desse jeito”, “vocé € i1ss0”, “vocé nao ¢ assim”; ou “vocé
¢ homem, vocé ¢ adulto”; ou como eu dizia para Paulo: “vamos fazer isso”, “vamos fazer aquilo
outro”, “ndo entendi o que vocé disse”, isso €, temos um territdrio organizado, palavras de
ordem instaladas no sentido e como sentido dado, lembrando que elas ndo se reduzem ao modo
imperativo como ja foi mostrado na critica aos postulados da linguistica. O que torna possivel,
nesse territério, uma invencdo ou a constituicio de um procedimento, de uma
desterritorializa¢cdo-minoragao?

Pensamos que nos encontros com Paulo, com a experimentagao, o que ocorre € que 0 som
ou a palavra desterritorializa-se no processo de desterritorializacdo-acontecimento-encontro,
sem compensac¢ado dos sentidos. Isso acontece pois um processo de individuacao € impulsionado
pelo afetar e ser afetado nos encontros. O som ou a palavra ndo mais se fixam nos supostos
sentidos da linguagem origindria, ordindria de um territdrio familiar e do hédbito, e nem se fixam
como linguagem sensata, embora derivados dela. Podemos ver isso nos primeiros relatos e
poderemos ver isso nos didlogos fractais, que serdo apresentados no capitulo 2“entremeios”.

Os elementos que “compdem” desterritorializacdes, compdem tensores da linguagem,
capazes de fazé-la entrar em variacdes. Como exemplo, podemos dizer que as repeti¢des (do
acompanhante e do acompanhado); a fragmentacdo das frases e palavras; a dic¢do dificil dos

encontros consonantais; a entonagcdo, o ndo saber se Paulo fazia uma exclamagdo ou



interrogagdo; a repeticdo de uma palavra (palavras curinga) que, em ‘“contextos” diferentes,
acaba por perder o sentido, ou o sentido € apenas vagamente pressentido, pois essa palavra vibra
ou tensiona sobre si mesma.

Paulo fala rapido, a fragmentacao e a dic¢do dificil faz com que nao se compreenda o que
se diz; a repeticdo de expressoes, a inser¢ao e a mudanga de vdrios assuntos, a repeticao de
frases ou palavras, a indeterminagdo das composicdes como “vou beijar meu avo até morrer-
viver”, “sou adulto-crianc¢a” ou “sou velho-novo” ou a presenca de frases repetidas que parecem
vir de outros didlogos, parecem fazer com que elas, as palavras, as expressdes ou as frases,
soem numa linha de nonsense que parece nao ter sentido em si mesma.

Os nomes proprios que aparecem (Banner, MaCgyver, Paulo, Gil) também parecem, as
vezes, funcionar dessa maneira, isto €, numa linha de nonsense, uma vez que, parecem nao ter
sentido em si mesmo, pois nos dao a impressdo de evocar ou dizer respeito a varios elementos
ao mesmo tempo: um personagem de filme, de desenho, um ator, um cantor até mesmo referir-
se ao préoprio Paulo; também parecem ser, as vezes, uma repeticdo mecanica aleatdria; assim
como parecem evocar uma qualidade, uma intensdo ou mesmo uma intensidade. Vamos
detalhar isso em momento oportuno.

Ja adiantamos em dizer que a linha de nonsense neutraliza o sentido (o seu bom senso e
o seu senso comum) pela variagdo e heterogeneidade que produz. Melhor dizendo, o [ndo-
]sentido neutraliza o sentido, o sentido préprio ou o bom senso; e, quando se neutraliza o
sentido, a palavra dd o nascimento da imagem (DELEUZE; GUATTARI, 2014, p. 44). A
pergunta que fazemos é: como esse procedimento de descompensagdo e desterritorializacdo do
sentido funciona em sua relagdo com o sentido como problema da expressao? Encontramos em
Kafka algumas pistas que podem nos ajudar a pensar.

Segundo Deleuze e Guattari (2014, p. 57), o problema da expressao consiste em que ndo
ha correspondéncia entre forma de conteudo e forma de expressdao, “mas [nos encontramos]
diante de uma mdquina de expressdo capaz de desorganizar suas proprias formas, e de
desorganizar as formas de conteudos, para liberar puros conteudos que se confundirio com
expressdes em uma mesma matéria intensa”.

Nesta concepgao, “a expressdo deve quebrar as formas, marcar as rupturas e as ligagdes
novas. Uma forma estando quebrada, reconstruir o conteudo que estard necessariamente em
ruptura com a ordem das coisas. Arrastar, adiantar-se a matéria” (DELEUZE; GUATTARI,
2014, p. 58). Temos com esse modo de funcionamento uma maquina de expressdo constituindo

o procedimento de uma literatura menor em Kafka. Como ja foi dito, uma literatura menor tem



a ver com aquilo que uma lingua menor faz com uma lingua maior, majoritaria,
homogeneizante.

No contexto da légica do sentido, vimos que o sentido € a fronteira entre a proposi¢des e
as coisas. No contexto da critica aos postulados, vimos que o sentido-acontecimento € a
fronteira entre expressao e conteido. Em todo caso, o sentido como funcdo expressiva instaura,
mais que uma dualidade radical, uma articulacio-passagem entre um lado e outro, entre
proposicdo e coisa, entre significado e significante; ou entre conteido e expressdo; entre
palavras e coisas; entre corpo e linguagem, de modo que um poderia fazer o papel do outro. Em
Kafka, com o agenciamento em seu lado maquinico dos corpos e seu lado coletivo de
enunciagdo, temos a lingua menor como méiquina de expressao.

A lingua menor como maquina de expressao, é capaz de desorganizar as préprias formas
e as formas de conteudo. Desse modo, a lingua menor inventa um rizoma que “comunica” 0s
elementos do agenciamento, do territério, as formas de conteido, numa linha de fuga, num
agenciamento maquinico. No caso de Kafka, a politica, a economia, a burocracia e as leis sao
levadas pelo movimento da linha de fuga presente nas cartas, nas novelas e nos romances. Em
cada um desses elementos da literatura de Kafka, uma linha de fuga se sobressai de um modo
diferente (DELEUZE; GUATTARI, 2014). Niao se trata mais de contetddo e as suas respectivas

ordens das coisas. Temos um caso de agenciamento maquinico. Nesse agenciamento:

A expressdo precede o contetido instaurando, intervindo nele um inacabamento
mituo, isto €, tanto na expressdo, quanto no conteido. A enunciagio faz-se uma com
o desejo, por cima das leis, dos estados, dos regimes. Enunciac¢io, no entanto, sempre
histérica, ela mesma politica e social [...]. [A enunciacdo €] uma micropolitica, uma
politica do desejo, que coloca em causa todas as instdncias. (DELEUZE; GUATTARI,
2014, p. 78)

Vemos que em Kafka, na enunciacdo como maquina de expressao, algo sobressai em seus
agenciamentos (cartas, novelas, romances), irredutivel ao expresso do enunciado e a mistura
dos corpos, isto €, subsiste e insiste 0 [ndo-]sentido, a diferenca que nao se atualiza, que é
irredutivel as palavras e as coisas, ao contéudo e expressao, e que nao para de dirigir as linhas
de fuga e os agenciamentos maquinicos.

Quando abordamos a l6gica do sentido, vimos o sentido como algo que animava o
deslocamento em que as palavras-valises, como procedimento linguistico, ndo passavam de um
procedimento entre outros para assegurar a circulacao do objeto X ou objeto estético, para evitar

que o sujeito ocupasse posi¢des imagindrias.



Esse algo constitui-se como objeto estético, aquilo que € irredutivel na expressdo e
conteddo, e que circula e bascula os agenciamentos. Em fun¢do do objeto estético ja ndo ha
mais designacdo de alguma coisa, nem como sentido proprio, muito menos como sentido
figurado. Mas a coisa, como as imagens, formam apenas uma sequéncia de estados intensivos
no corpo, um circuito de intensidades. A imagem € esse percurso intensivo, ela se torna devir,
o figural de Deleuze e Guattari, que mostra que o que trabalha ndo € o significante do plano da
organizacdo, nem os sentidos dados: “[€] O figural que faz surgir configuracdes de imagens que
se servem de palavras, que as fazem escorrer e as cortam segundo fluxos e pontos que nao sao
linguisticos e ndo dependem do significante, nem dos seus elementos regrados” (DELEUZE;
GUATTARI, 2010, p. 323).

Considerando os fluxos de conteido e expressao, em suas relacdes de pressuposi¢ao-
intervengao reciproca, ndo ha relacdo de subordinacdo e hierarquia como ha entre significado e
significante. Nesta relacdo sem subordinagdo, as figuras sio fluxo-esquizas, cortes de fluxo que
atravessam o muro do significante para além dele. Como os autores explicam, Hjelmslev faz
uma teoria imanente da linguagem, de modo que ndo ha jogo de dominagdo e ordem, mas, sendo
fluxos de desejo maquinico, escorrem forma e substancia, conteido e expressao (DELEUZE;
GUATTARI, 2010).

As figuras ndo dependem do significante, mas € a cadeia significante que depende dos
efeitos figurais, sendo que, ela mesma, a cadeia significante, € feita de signos a-significantes
“que esmagam tanto os significantes como os significados, que tratam palavras como coisas,
que fabricam novas unidades, que fazem as figuras nao figurativas configuracdes de imagens
que se fazem e desfazem” (DELEUZE; GUATTARI, 2010, p. 326).

Para ampliar o entendimento de como isso funciona, recorremos a Almeida (2003) que
nos estudos que faz da linguagem em Deleuze, reportando ao procedimento psicético, diz que
o procedimento implica imbricar as coisas nas palavras. Podemos acrescentar, também, que o
procedimento consiste em imbricar as palavras nas coisas, de modo que seria impossivel dizer
se se trata de palavras ou de coisas. Desse modo, ndo se trata ai de designacao, ou ndo se resume
a designacdo, mas em um saber insuflado na palavra e ndo no seu significado, como a autora
diz. Temos, assim, a palavra (de fuga) como mdquina de expressdo no agenciamento,
basculando esse agenciamento para o seu lado mais maquina abstrata.

N3ao estamos mais na situagdo de uma lingua ordindria (a lingua alema para Kafka, a frase
origindria para Roussel, a lingua materna para Wolfson ou para Paulo) na qual, por exemplo, a
palavra “c@o” significaria um animal ou que, aplicando-se figuradamente, “cao” se tornaria uma

metédfora de outras coisas. Para o AT com Paulo, por exemplo, “Hulk” poderia ser visto como



uma metafora. Todavia, ndo ha metdforas, ndo hd simbolismo, nem significacio, nem
designacido (DELEUZE; GUATTARI, 2014, p. 45).

Nesse procedimento ndo temos metdforas, mas metamorfoses, transformacdes que
incluem também as visibilidades e as dizibilidades. Sdo acontecimentos, transformacoes
(in)corporais, variagdes dos afetos e suas intensidades, em que a imagem ndo colmata o
processo ou os fluxos sob o julgo de identidade ou de semelhancas, da representacdo ou do
simbolo, mas (a imagem) se constitui nele (no processo-fluxos-processualidade) enquanto jogo
de indeterminacdo entre a imagem, o [ndo-]sentido, a expressdo e conteido, o corpo e a

linguagem.

As metaforas sdo uma das coisas que me tiram a esperanca da literatura. Kafka mata
deliberadamente toda metéfora, todo simbolismo, toda significacdo, ndo menos que
toda designacdo. A metamorfose é o contrdrio da metdfora. Nao hd mais sentido
préprio nem sentido figurado, mas distribui¢do de estados no leque da palavra. A coisa
e as outras coisas ndo passam de intensidades percorridas pelos sons ou as palavras
desterritorializadas seguindo sua linha de fuga. (DELEUZE; GUATTARI, 2014, p.
45)

No procedimento, por ndo se tratar de semelhancas entre uma coisa e outra, € por nao se
tratar apenas de um jogo de palavras, mas de um jogo de intensidades, de desterritorializacao
entre uma coisa e outra, entre as palavras e as coisas, entre linguagem e corpo, entre a expressao
e o contetido, temos ai um uso intensivo assignificante da lingua, um procedimento intensivo,
uma experimentacdo estética. Ndo temos sujeito de enunciado ou sujeito da enunciagdo, mas
circuitos de estados intensivos que entram em devir mutuo. Nesses circuitos intensivos
assignificantes, marcado pelo agramatical das pulsdes ou das maquinas desejantes, “as coisas
sdo intensidades percorridas pelos sons ou pelas palavras desterritorializadas pelo nonsense ou
ndo-sentido, seguindo sua linha de fuga.” (DELEUZE; GUATTARI, 2014, p. 45).

Note-se ai que as semidticas assignificantes do plano de imanéncia agem-implicam as
coisas, os conteudos. Essas semidticas € que conectam e desconectam a percepcao, os afetos,
as atividades praticas e intelectuais a0 maquinismo, aos procedimentos maquinicos, aos signos,
indo para além da representagdo e das significacOes de um sujeito individuado. O procedimento
intensivo ou a experimentagdo estética da linguagem, como propomos, constitui-se, por assim
dizer, em colocar o maquinismo desejante na lingua, esburacar a linguagem com afetos, o que,
de outro modo, constitui o pathos da e na linguagem.

Pensando os encontros com Paulo € o que vimos em Kafka, resumimos os elementos
tensores que podem caracterizar ou possibilitar uma linguagem intensiva em seu procedimento

a partir dos agenciamentos: os filmes, os desenhos animados, o0s personagens, as repeticoes, as



palavras ou expressdes curinga, verbos ou proposi¢des que assumem um sentido qualquer;
verbos intensivos; exclamagdes ou interrogacdes; termos ou acentos interiores as palavras e sua
funcdo discordante; palavras e expressodes estereotipadas que entram ou invadem as frases,
fragmentando-as e dando a ideia de uma estranha pobreza de vocabuldrio; a ligacdo direta com
a imagem através de um procedimento criador que faz vibrar as imagens, assim como, podemos
acrescentar, a voz sussurrante de Paulo. (DELEUZE; GUATTARI, 2014).

Esses sdo elementos tensores ou intensivos que uma literatura menor pode desenvolver
na constituicdo do procedimento de uma lingua menor. Poderiamos até dizer que, de certo
modo, essas seriam caracteristicas de uma pobreza da linguagem, se pensdssemos em termos
de uma competéncia, habilidade em relagdao a um uso normativo ou hegemonico. Entretanto,
esses tensores, tomados num uso criador, tomados pela performance da composicdo dos
encontros e nos encontros, constituem um outro modo de expressao, experimentacao, indicando
a flexibilidade para uma (d)obra, uma outra intensidade, outro modo de fazer laco e constituir
um procedimento linguistico através dos agenciamentos coletivos de enuncia¢do. Vamos
abordar o modo de fazer laco em um capitulo préprio.

Na sequéncia, abordaremos os regimes de signos em outra obra de Deleuze. O objetivo
serd problematizar a complexidade que temos quando se trata de signos e de encontros em
Deleuze e Guattari. J4 vimos algo sobre os signos quando abordamos os postulados da
linguistica e o conceito de agenciamento, todavia o objetivo, na se¢do seguinte, é ter outros
elementos para pensar a relacdo entre os signos e a experimentacdo, além dos elementos ja
apresentados, o que servird para as nossas articulacdes a respeito do procedimento e da

experimentacdo no AT.

1.7. Os signos em proust: mundos topologicamente implicados

Encontramos em Deleuze (2010b) uma outra articulacdo a respeito dos signos, desta feita,
a partir da obra Em busca do tempo perdido. Segundo Machado, que assina a “orelha” do livro,
a busca, a qual se refere o titulo, € uma busca inconsciente e involuntaria da verdade, que se
opoe a filosofia da identidade e da representacdo. Deleuze, em reverberacao com a literatura de
Proust, mostra, na composi¢ao da busca, toda uma produgdo e multiplicagdo dos signos. Para
o autor; “aprender diz respeito essencialmente aos signos. Os signos sdo objeto de um
aprendizado temporal, ndo de um saber abstrato. Aprender €, de inicio, considerar uma matéria,
um objeto, um ser, como se emitissem signos a serem decifrados, interpretados” (DELEUZE,

2010b, p. 4).



Dessa obra, pensada a partir da nossa proposta de relacdo entre a experimentagcdo e a
linguagem, consideramos que o aprendizado do herdi (de Proust) ndo deixa de ser uma
experimentacdo, uma vez que ele, o aprendizado, € constituido no encontro € como encontro
que coloca em jogo os signos e a memoria, como Deleuze (2010b) nos apresenta no livro e
como pensamos acontecer nos encontros com Paulo.

Os encontros com 0s signos passam também por momentos de decep¢do, pois os signos
nao sio ou ndo nos dizem exatamente como sao decifrados, ndo sdo objetivos, nem subjetivos,
constituem uma pluralidade de mundos, uma vez que “ndo sdo do mesmo tipo, ndo aparecem
da mesma maneira, ndo podem ser decifrados do mesmo modo, ndo mantém com o seu sentido
uma relacdo idéntica” (DELEUZE, 2010b, p. 5). Eles forman, assim, a pluralidade e a unidade
da busca ou da experimentacdo em Proust.

Nessa concepcao, a exploracdo dos diferentes mundos de signos, a sensibilidade a esses
signos, o tornar-se sensivel, ser afetado por eles, decepcionar-se diante deles é que constitui a
experimentacdo para o heréi de Proust, assim como pensamos ser no AT e nos encontros no
territorio. Interessa-nos aqui, o tema do encontro com alguma coisa que nos for¢a a pensar, a
nos deslocar a partir do acaso dos encontros, da deriva-cartografica, “pois ¢ precisamente o
signo que € objeto de um encontro e € ele que exerce sobre nds a violéncia. O acaso do encontro
com os signos ¢ que garante a necessidade daquilo que ¢ pensado” (DELEUZE, 2010b, p. 15).

Interessa-nos nesse primeiro momento, destacar a sensibilidade aos signos. Vidal (2000)
nos ajuda a entender, em Deleuze, essa sensibilidade. Para ele, os signos sdo afetos de
passagens, de mudancas de estados registrados por diferencas, variagdes e devires. “E do acaso
préprio ao encontro entre 0S corpos que emerge o signo, com a alegria e poténcia necessaria
para a producdo do conceito [...]. Sermos afetados implica assumir [0] caréter de superficie do
corpo em relag@o aos outros.” (p. 480). Ja vimos a relacdo entre os afetos, o acontecimento € o
corpo no capitulo 1, no capitulo sobre a l6gica do sentido, assim como vimos a importancia do
corpo em toda conceitualizacdo dos autores. Uma maxima pode resumir essa relagdo entre
corpo e afeto: os afetos topologizam o corpo, e isso é um acontecimento.

No contexto da passagem e exploracdo de diferentes mundos e regimes de signos em
funcdo dos encontros, dos afetos e da diferenga, Deleuze (2010b) mostra que os signos sao
fragmentados e trazem consigo outros mundos topologicamente implicados, assim como trazem
o diverso e a multiplicidade. Isso é o que faz com que o signo ou signo-particula-fragmento em
sua “unidade-fragmento” seja instavel e portador de uma turbuléncia perturbadora.

Sera a partir dos encontros, da instabilidade provocada pelos encontros, da turbuléncia

perturbadora de ser afetado que se podera passar de um mundo e seus signos, a outro mundo



implicado. E preciso que o mundo dado, j4 traduzido ou unificado em seus signos e sentidos,
passe por uma experiéncia de fragmentacdo ou de ruptura para que outros mundos possam
surgir, ser criados, inventados com seus diferentes signos.

Diante do mundo implicado dos signos, vé-se que o mundo ndo estd dado e ndo estd pronto.
O mundo estd para ser experimentado, inventado, produzido e produzindo-se na
experimentacdo e como experimentacdo. Diante desse mundo (dos signos), diverso,
fragmentdrio e fragmentado, a memodria voluntdria (cognitiva, consciente), que seria
responsavel por recolher a diversidade, a heterogeneidade e reuni-las em uma unidade estdvel
ou uma identidade, € incapaz de fazé-lo. Por outro lado, uma memoria involuntéria aparece
conspurcando e conspurcada pelo tempo e pela histéria em sua pretensa cronologia, assim como
conspurca a linearidade, a memoria voluntdria e os sentidos dados.

Com esse contexto é que em Proust e os signos, Deleuze (2010b) apresenta os encontros
do narrador-personagem (Proust) durante sua busca pelo tempo perdido. Desses encontros, ele
apresenta trés regimes de signos: os signos mundanos, 0s signos amorosos e 0s signos da arte.
Os dois primeiros sao signos sensiveis, que, por sua vez, sdo materiais; os signos da arte sao
imateriais.

Os signos mundanos ndao remetem a coisa alguma, significacdo ou conteudo ideal, mas
substituem uma acao ou ocupam o lugar de um pensamento. Esse signo niao remete a alguma
coisa, antes, substitui essa coisa e pretende valer pelo seu sentido. Tem um aspecto
estereotipado, sdo vazios, mas isso lhes confere a efetivacdo ritual. Esse signos exprimem e
provocam um efeito das pessoas sobre nés (DELEUZE, 2010b).

Os signos amorosos sdo os que exprimem um mundo possivel e desconhecido. Escondem
0 que exprimem, escondem a origem do mundo pois pertencem ao que foi feito sem que
estivéssemos presentes; sao mundos desconhecidos que lhes ddo sentido, por exemplo, 0 mundo
expresso pela mulher amada é sempre um mundo que nos exclui, mesmo que essa mulher nos
mostre preferéncia.

Os signos sensiveis fazem aparecer uma qualidade diferente do objeto que a possui no
momento. Os signos sensiveis sdo aqueles das impressdes e qualidades sensiveis do objeto, mas
quando experimentados, a qualidade ndo € a do objeto no momento, mas o que aparece € um
signo totalmente outro, um objeto diferente que nos for¢ca a uma decifragdo sempre fracassada.
No livro em pauta, Deleuze (2010b) aponta como exemplos desses signos, a Madeleine, o
campandrio, arvores, pedras do calcamento, barulho de colher em situagdes diferentes da vida
de personagem de Proust. Como a Madeleine, as drvores e pedras podem se tornas signos, isto

€, como podem levar a outra coisa?



Os signos da arte sdo aqueles para os quais convertem todos os signos anteriores, por isso
possibilitam ir além da experiéncia dos objetos materiais e, além disso, d4 aos outros signos um
sentido estético, pois o sentido material dos outros signos ndo €é nada sem a esséncia (imaterial)
que ele encarna.

Os signos se relacionam aos encontros do herdi durante sua busca e se dao nas mais
cotidianas, irrelevantes e despropositais circunstincias, seja ao comer madeleine, ao ouvir 0s
sinos de ventuil, ao caminhar por Guermantes; seja num cumprimento do duque de Guermantes,
na mimica da Sra. Verdurim, na paixdo por Albertine. Sdo signos ligados aos encontros no
cotidiano, a objetos concretos, ao que é material, mas os signos nio se confundem com esses
objetos e também ndo se restringem a uma entidade abstrata. Pode-se dizer que sdo signos-
acontecimentos.

Como exemplo no AT podemos apontar, nas derivas pelas ruas, a curiosidade de Paulo
pelas fachadas das lojas; os gestos estereotipados das maos de Paulo; a curiosidade que ele
passou a ter pelos gestos que o acompanhante fazia; os barulhos que lhe chamavam a atencgao,
como algum canto de pdssaro; as questdes sobre ser velho ou novo, assim como sobre sua
propria calvicie, ser corcunda (como o avd), ter barriga grande, ser gordo; as questdes sobre a
transformagao em relagc@o aos personagens, e também em relagcao aos pélos do préprio corpo, a
barba no rosto; em relacdo a lua no céu (transformar em lobisomem), o sol no olho (o brilho
que faria transformar em Hulk). Como em Proust, esses signos parecem ligados a certos
encontros e desencontros, a contigéncia desses mesmos signos, constituindo o percurso dos
encontros. Consideramos que eles podem ser signos de acontecimentos que se passavam nos
encontros, como veremos nos capitulos a seguir.

Deleuze (2010b), em Proust, se refere a um aprendizado-experimentacao que nos interessa
aqui por nos parecer ser efeito dos encontros e estar intimamente ligado as questdes do signo e
dos sentidos, o que para nds, no AT com Paulo, parece ser o que se dd nos encontros e
desencontros, nas producdes, invencdes e jogos entre acompanhado e acompanhante, e essa
referéncia também nos dé pistas para uma aproximagao com a experimentagao nos encontros.
A respeito do encontro com os signos, Deleuze (2010b, p. 21) diz que € através da

sensibilidade a eles € que se aprende:

Nunca se sabe como uma pessoa aprende; mas, de qualquer forma que aprenda, é
sempre por intermédio de signos, perdendo tempo, e ndo pela assimilagdo de
conteddos objetivos [...] O signo implica em si a heterogeneidade [dos agenciamentos]
como relacdo. Nunca se aprende fazendo como alguém, mas fazendo [agenciamentos-
lago] com alguém.



-

Entretanto, € preciso sair dos conteidos objetivos e subjetivos para passar aos signos. E
preciso sair das coisas e passar aos signos. Mas essa saida nio se dd4 de modo intencional, por
uma vontade propria de um individuo preso aos objetos ou aos significados objetivos ou
subjetivos. E preciso estar, ser sensivel aos signos, é preciso ser afetado, de modo que seja
levado, arrastado e (des)encontrado por eles.

Para que a aprendizagem ou a experimentacao acontega, € necessdrio vencer certas crengas.
A primeira € a crenga no objetivismo. Tal crenga refere-se a atribuir ao objeto os signos de que
¢é portador. Essa crenca se dd quando “pensamos que o proprio ‘objeto’ traz o segredo do signo
que emite ¢ [...] dele nos ocupamos para decifrar o signo” (DELEUZE, 2010b, p. 26). Essa seria
uma tendéncia natural da percep¢do ou da representacdo, ou pelo menos, uma tendéncia dada
pelo hédbito. Um papel da memoria voluntéria ai € tender a lembrar-se das coisas e ndo do signo,
e ir em direc¢do do prazer e da atividade prética que se baseia na posse das coisas € consumagcao
dos objetos. E disso que trata a inteligéncia que deseja “contetdos objetivos, significacdes
objetivas explicitas, que ela propria € capaz de descobrir, de receber e de comunicar”
(DELEUZE, 2010b, p. 28). Pressupde-se com isso que haja verdades que possam ser alcangadas
pela combinacdo de trabalho, inteligéncia e boa vontade.

A segunda crenga a ser vencida é a do subjetivismo. Ela decorre do objeto ndo nos revelar
o segredo que se esperava, por ndo sermos capazes de distingui-lo do signo e dai o “[...] esfor¢o
para encontrar uma compensacio [ou interpretacdo] subjetiva a decep¢do com relacdo ao
objeto.” (DELEUZE,2010b, p. 33). Tal compensagdo consiste em recorrer a signos superficiais
através de um jogo de associagdo de ideias ou um jogo simbolico. Entretanto, para o filésofo, a
decepcao persiste, pois essa compensagdo ainda € fruto da inteligéncia e do trabalho; ainda estd
submetida a um esforco racionalizante, isto €, o esfor¢co do pensamento em pensar, em refletir.

Para além do objetivismo e subjetivismo, Deleuze (2010b) considera a “esséncia que
constitui a verdadeira unidade do signo e do sentido; € ela que constitui o signo como irredutivel
ao objeto que o emite; € ela que constitui o sentido como irredutivel ao sujeito que o apreende.
Ela ¢ a ultima palavra do aprendizado ou a revelagdo final.” (DELEUZE, 2010b, p.36).

Essa colocag@o a respeito da essé€ncia torna-se curiosa na medida em que o conceito de
esséncia foi, outrora, duramente criticado. Vimos isso na reversao do platonismo quando
Deleuze desloca-se da concepc¢do de esséncias como pertencente as “alturas”. Agora o autor
dird que a esséncia sO podera ser encontrada na arte, € ndo na razao ou no Ser. A esséncia, desta
feita, ndo se refere as alturas, mas é uma diferenca qualitativa dada pela maneira pela qual
encaramos o mundo (ou secretamos um mundo?) e essa diferencga seria um segredo eterno de

cada um se nao houvesse a arte (DELEUZE, 2010b).



Nesse aspecto, a esséncia € singular ou uma singularidade (no acontecimento € como
acontecimento). Isto €, a singularidade € revelada no modo que relacionamos com o mundo,
nos encontros e desencontros com o mundo. Remetemos esses modos a arte e a arte ao artificio,
a (d)obra da arte que ainda vamos mostrar na préxima secdo a respeito da literatura. Por
enquanto, podemos dizer que o sentido, a esséncia e a arte perfazem a experimentacido enquanto
(des)encontro com o mundo. Havemo-nos com os (des)encontros com o mundo em que Somos
ou estamos sensiveis aos signos.

Aqui, € necessdrio ater-se a proposta de uma outra imagem do pensamento que, em
primeiro lugar, considera necessdrio um encontro com os signos €, sob a violéncia do encontro,
temos o embate e a tensdo que constituem o préprio encontro e desencontro. O instinto-intui¢ao
tematiza a tensdo desses (des)encontros, como ja vimos. No (des)encontro com 0s signos, o
pensamento € for¢ado a procurar o sentido do signo-acontecimento-[ndo-]sentido.

A relacdo entre o pensamento e o signo do encontro pode ser entendida do seguinte modo,

segundo uma passagem em Vidal (2000, p. 481) sobre os signos em Deleuze:

O signo transborda o pensar: € for¢ca que impele e compele; é o impensado que exige

pensar. A dobra presentifica a diversidade da intrusdo do fora e seu desdobramento
em miultiplas linhas do pensamento. Signo e pensamento ndo fazem relacdo nem
acordo, [mas] é um encontro heterogéneo e discordante [um (des)encontro],
determinante da producdo de novos enunciados em resposta ao hiato e a diferenca.

Como consequéncia de ndo haver acordo entre o signo, o pensamento € o mundo, s6 a
inteligéncia serd capaz de tornar possivel o esfor¢o do pensamento, mas uma inteligéncia que
s6 vem depois do encontro com aquilo que faz pensar, e que forca o pensamento. Dai dizer que
ndo se trata de um pensamento ou inteligéncia subsidiado pelo intelecto ou a servigco do
intelecto, da razdo ou dos discursos, mas de um pensamento inconsciente, de um corpo afetado,
pulsional. Por isso, a memoria € deslocada para um papel secundério e ndo se refere a tudo reter
ou armazenar informacdes para que a inteligéncia use como matéria para suas interpretagoes.

O signo é, entdo, um “objeto” do (des)encontro e a contingéncia desse encontro de corpos
que emitem signos, afinal, como alguma coisa pode remeter a outra coisa diferente. Essa
contingéncia acaba caracterizando, também, um (des)encontro. Nesse (des)encontro, o signo,
como “objeto” do encontro é que garante a necessidade daquilo que faz pensar: O ato de pensar
como unica criag@o verdadeira, sendo que toda criacdo € singular (DELEUZE, 2010b).

Nesse contexto, afasta-se da procura de verdades, da vontade de verdade ou de um regime
cognitivista que pressupde um intelecto, uma inteligéncia abstrata e voluntdria na procura do
conhecimento das verdades; afasta-se do subjetivismo e se passa para um campo da criagdao

diante daquilo que nasce do (des)encontro com(o) o signo-sentido-acontecimento. Nesse



cendrio, nao ha saber, razdo ou logos, no sentido de procura de verdades, mas ha apenas signos
(DELEUZE, 2010b).

Talvez possamos dizer, relembrando Nietzsche, que aqui se trata de uma inteligéncia
sensivel, corpo-maquinica, ndo uma inteligéncia do intelecto, e, como diz Fogel (2017), ndo a
capacidade de discorrer segundo uma légica e segundo certa coeréncia sobre algum tema; nao
€ ser capaz de construir conceitos e teorias sofisticadas, mas é “intus legere”, um pulsante
colher, pegar, captar, en-tender, co-empreender, juntar, (diz)juntar hibridos com o movimento,
com os fluxos e intensidades. E disso que se trata um procedimento quando nos referimos a
linguagem como experimentacdo, mais precisamente, aos modos de Paulo se haver com a
linguagem; e € disso que se trata também a cartografia como método.

Enfim, é todo um funcionamento maquinico inconsciente. E saber tomar o movimento
pelo meio, em seu agenciamento, em sua emergéncia, como o surfista € tomado e toma a onda
com uma prancha ou como o nadador nada compondo o seu corpo com a dgua; € saber ou saber-
fazer com aquilo que afeta, que coloca em deslocamento.

Nesse processo inconsciente-maquinico, a “unidade complexa” do mundo, a unidade
complexa do agenciamento “ganha corpo” e do encontro entre os corpos, emerge o signo como
expressao da diferenca e da heterogeneidade nos encontros e desencontros pelo mundo e com
o mundo — para ser mais especifico na tese, nos (des)encontros no AT com Paulo. Podemos
dizer que a busca-criacdo-producao-desejo, temas presentes aqui, se constituem na paixao pelos
signos-sentidos-acontecimentos que nos afetam enquanto diferenca, ruptura, emergéncia e
heterogeneidade, isto constitui, por assim dizer, uma paix@o pela diferenca que emerge dos
(des)encontros.

O livro sobre Proust nos mostra como uma atividade criadora lida com o tempo diante da
impossibilidade de um ponto de fixidez. Para nossa articulacao, para falar dos encontros no AT
com Paulo, dizemos que a atividade criadora ou inventiva, lida com um tempo de afetacdo
“aidnico”, tempo do acontecimento, do problematico que desloca os pontos supostamente fixos
ou de referéncia na “vida real”, no territério cristalizado.

A atividade criadora desterritorializa territdrios pretensamente estabilizados e engendra
um processo, um movimento em que se perde as referéncias ao qual nosso ‘eu’ poderia se
prender. Essa é a experimentagdo estética. A partir dela é que podemos inventar outros modos
de vida, outras formas de ver, de sentir, de pensar e de falar. A linguagem como experimentacao
estética tem a ver com os agenciamentos de enunciacdo que compdem a criagio € a invengao

de novos modos de se haver com a linguagem nos agenciamentos-territorios.



A criagdo como fic¢do faz falar os acontecimentos por uma imagem operativa € nao por
um modelo. A fic¢do ndo se refere a uma identidade ou cépia dos objetos. Ela é um simulacro,
uma composicao artificial desfazendo-se da idéia de uma boa imagem que se alcaria a perfeicdo.
Uma fic¢do como agenciamento de enunciacdo pode intervir no objeto, ou melhor, o expresso
intervém no contetido, ndo para representa-lo, ndo para copid-lo, mas para desfazer, repartir ou
fragmentar. A imagem ou o figural sdo operativos por estarem atravessados pelo corpo
pulsional afetado.

Nesta intervencdo, os signos pautados pela diferenca no (des)encontro e como
(des)encontro retomam a questdo em relacdo ao acontecimento, qual seja: como uma coisa pode
remeter a outra coisa diferente?

Em Proust, vemos que os signos respondem pelos fragmentos-fragmentacao, isto €, ndo
se deixam reunir por um logos ou discurso com seus contetidos significativos ou significa¢des
ideais. Quando um signo se eleva, emerge, fragmenta ou se destaca, hd dois modos de se haver
com isso.

Um desses modos consiste em adivinhar o todo, a unidade da qual o fragmento faz parte
e de onde foi extraido. E como se a parte destacada fosse um microscosmo no qual se pode
reconhecer um macrocosmo. Nesse esquema, os signos se compdem segundo analogias e
articulagcdes “tomados numa ordem do mundo, em um feixe de contetidos significativos e
significacdes ideais, que ainda sdo testemunhas de um logos, no instante mesmo que o rompem
(DELEUZE, 2010b, p. 106). Nesse modo, ainda prevalece um certo (neo)platonismo.

O outro modo diz respeito a fragmentos que ndo mais se reajustam ou se reconciliam. Os
fragmentos ndo fazem parte de um quebra-cabegas, nio pertencem a uma unidade ou totalidade
prévia, mesmo que, supostamente, tenha sido uma totalidade perdida. Deleuze diz que talvez o
tempo seja isso: “a existéncia ultima de partes e tamanhos e de formas diferentes que nao se
adaptam, que nio se desenvolvem no mesmo ritmo e que a corrente do estilo ndo arrasta na
mesma velocidade.” (DELEUZE, 2010b, p. 107).

Nesse segundo modo, a ordem do mundo, a ordem do cosmo jaz em ruinas. Estamos na
experiéncia sem gramatica, agramatical, a experiéncia de quando se expde ou se abre ao Fora.
Essa experi€ncia é experimentada singularmente, cada qual a seu modo. Nessa experiéncia, “A
ordem do cosmos ruiu, despedacou-se nas cadeias associativas € nos pontos de vista ndo
comunicantes. A linguagem dos signos se pdem a falar por si mesma [...] ela ndo se apoia mais
no logos subsistente”. (DELEUZE, 2010b, p. 107). Veremos mais detalhes disso na préxima

secdo, quando falarmos da experiéncia da desdobra.



Temos aqui mais um aspecto da reversao do platonismo, qual seja, a primazia dos
fragmentos heterdclitos e da heterogeneidade, ao invés da prevaléncia do logos. Essa primazia
estd presente também quando falamos, anteriormente, em fluxo cortado e conectado, objetos
parciais que ndo remetem a pessoas globais e nem buscam representagdes, como € o caso do
funcionamento do inconsciente maquinico.

A consequéncia da primazia do heterdclito e da heterogeneidade consiste em que ndo se
trata mais de buscar uma unidade ou essé€ncia que poderia reunir em um todo, nem de buscar
uma esséncia que trataria de afastar a heterogeneidade ou tomar o heterdclito com a finalidade
de submeté-lo, adaptd-lo, de colmatd-lo em sua diferenca, em nome de totalizacdes, de
constantes ou de padroniza¢des em nome do Uno, do Um ou do Ser como esséncia.

A primazia do heterdclito e da heterogeneidade reverbera no AT como um modo de fazer
clinica quando: o AT se volta para os acontecimentos e (des)encontros da clinica; quando o
olhar e a escuta se voltam para o sujeito ndmade e envolve experimentar os processos de
subjetivacao/individuacdo e se voltar para o sujeito em deslocamento; quando o AT se volta
para a cartografia como intervencdo-intervenire; quando a linguagem se volta para a
pragmadtica, para o seu agenciamento de enuncia¢io e, como consequéncia, quando o modo de
se haver com a linguagem se volta para o procedimento linguistico no territério de existéncia,
no agenciamento no qual o sujeito se inscreve.

Em Proust, o procedimento intensivo na sua busca, constitui-se na fragmentacdo em que
uma cadeia heterdclita € reunida, mas por um ponto de vista criador, inventivo. Tal ponto de
vista ndo é de um individuo, mas de uma individuag¢ao em seu processo. O ponto de vista criador
¢ ele proprio uma parte heterdclita, parcial no conjunto ou, como propomos, no agenciamento
de corpos e de enunciacdo. A fragmentagdo € o procedimento em que se constitui 0 encontro
entre corpos, 0 encontro com o0s signos, o acaso do encontro “que recalca a inteligéncia,
impedindo-a de vir antes” (DELEUZE, 2010b).

Podemos dizer, considerando a reversdo do platonismo/estruturalismo, que as Ideias ou a
estrutura; a totalizacdo, a padronizacdo, o Ser ou o Uno sdo invengdes, criacdes que
“esqueceram” de seu carater inventivo e provisorio, € se colocam na ilusdo de se constituirem
como categorias, objetivos, finalidades a serem alcangadas, mesmo que projetivamente, mesmo
que ilusoriamente, em detrimento dos fluxos e do jogo de intensidades.

Nao podemos deixar de reforcar aqui, para a nossa articulagdo, a presenca das
caracteristicas que dizem respeito ao agenciamento, ou seja, sua unidade complexa e
heterogénea, desta feita, relacionada aos signos ou aos diferentes regimes de signos em Proust,

e a nogdo de como isso “ganha corpo”, o que ndo é aumento quantitativo, mas como ganha



movimento, repouso, velocidades e lentiddo, como “ganha” diferenca, assim como ganha
intensidade, relacionada aos afetos de que o corpo € capaz, que o potencializa. Isso é que
caracteriza um corpo topologizado. Ser afetado, “ganhar corpo”, implica assumir o carater de
superficie topoldgica do corpo em relagdo aos outros corpos e a linguagem. A partir desses
entendimento, poderemos articular o cardter topolégico de um corpo afetado e os
agenciamentos de enunciacdo. Isso serd feito com mais detalhes no Capitulo 4.

Considerando as articulagdes e observagdes, queremos retomar os dois termos que ja
apresentamos na introdugdo para recoloca-los em funcao do que foi dito sobre o intelecto. “En-
tender” ndo € o entendimento como um modo de pensar, saber ou conhecer que prioriza o
intelecto, mas remete ao verbo “tender”, isto ¢, possuir uma inclinagdo, um movimento para
algo que se destaca, que nos afeta; dispor-se em relacao a um plano de imanéncia Real, desviar-
se de uma reta e entdo fazer uma deriva; estar préximo, expandir, estender no tempo e no
espaco, segundo uma intensidade, um signo que afeta.

“Co-empreender” nao mais como entender intelectualmente, como através da percepgao
ou do entendimento, ou como a capacidade de entender o significado, mas queremos usar como
experimentar, realizar um trabalho, criar um artificio, uma obra, uma construcio, delinear,
executar junto ou coextensivamente.

No entendimento que se faz entre experimentagao estética, procedimento, encontro, corpo,
signo e linguagem, como tentamos empreender a partir de Proust, recorremos a uma relagdo
com a Literatura. Nesse intuito, ainda que de forma apenas superficial, vamos tentar tecer uma
compreensdo desta linguagem-experimentacdo estética e a (d)obra da arte. Teremos, assim,
mais elementos, além dos que j4 apresentamos, para pensar o porqué e como a linguagem, como
agenciamento de enunciacdo em seu procedimento, diz mais respeito a literatura do que a
linguistica. Com isso, pensamos dar certo en-tendimento de como funciona a enunciacao para
Deleuze e Guatarri. Além disso, poderemos ter mais elementos para a concepcao de estética na
pesquisa. Para essa tarefa vou utilizar a perspectiva de Pelbart sobre a literatura e a

experimentacgao.

1.8. Literatura, linguagem e experimentacio: a (des)dobra da arte

Como estamos vendo ao longo da tese, Deleuze e Guattari, na composi¢do de uma
filosofia, fazem, também, referéncia a literatura de Proust, de Kafka, entre outros escritores.
Deleuze e Guattari se utilizam desses autores para falar de uma linguagem que se faz estranha,

insdlita, heterdclita e também, pode-se dizer, uma linguagem implicada por um procedimento



esquizo. A lingua, nesse caso, torna-se um caso de Literatura, mais do que de Linguistica. A
literatura como um agenciamento, apresenta a experimentacdo de um procedimento intensivo,
uma mistura de corpos e de regimes de enunciacao.

Nessa secdo, para adicionar outros ingredientes importantes ao entendimento da relacao
entre Literatura e linguagem, veremos as articulacdes com a literatura a partir do pensamento
deleuze-nietzsche-foucaultiano no livro Clausura do fora e o fora da clausura de Pelbart
(2009).

Nessas articulagdes, Pelbart abordou, de certa forma, algumas concep¢des que nos
ajudam a pensar a composi¢do entre a linguagem e a experimentacdo no caso do AT e nos
modos de linguagem de Paulo.

No livro citado, Pelbart (2009) articulou a desrazdo e a loucura, a partir de Foucault, para
mostrar como, na histéria da sociedade, e também das ciéncias tentou-se enclausura-las, a
desrazao e a loucura, ao mesmo tempo retirando-as de circulag@o e impedindo a relacdo com o
fora, pois elas representavam — tanto a loucura, como a relacdo com o fora-, uma diferenca
radical marcada pelo estranho, por suas irrupcdes e suas rupturas.

Prado (2018), ao tratar da linguagem do espago, nos fornece uma pista sobre o que
Foucault realiza em Histéria da Loucura. Essa pista faz contraponto com Pelbart. Prado (2018,
p. 57) diz que “[Foucault] quer encontrar a fonte com base na qual a desrazdo pode expressar-
se, € com base na qual, na verdade, ela, a desrazdo, ja se expressou nos autores que com ela
flertaram antes de serem por ela tomados, esses que eram menos autores do que porta-vozes da
linguagem”. Nesta empreitada, ainda segundo Prado (2018, p. 57), Foucault “busca respeitar a
desrazao, se esforcar por substituir a hegemonia da ciéncia [ou de uma busca de cientificidade]
por uma experiéncia com a linguagem”.

No trabalho de reaproximarmos o didlogo com a desrazdo, com a loucura e de
distanciarmos da necessidade absoluta da ciéncia ou de uma racionalidade dominante € que
pensamos estar aproximando a linguagem e a experimentacao de uma relacdo com o Fora, ou,
de outro modo, propor uma linguagem como experimentacdo do fora, uma experimentacao
estética, como estamos mostrando na tese, sob varios aspectos.

A linguagem como experimentagdo estética ndo se reduz a uma caracteristica das obras
poéticas ou dos poetas, ndo € exclusiva de um certo género, nao € monopolio do artista, mas a
experimentacdo envolve questdes éticas, estéticas e clinico-politicas que perpassam o0s
territOrios e constituem seus processos de desterritorializacdo, dessujbetiv¢ao.

Na segunda parte do livro, Pelbart aborda as figuras da desrazdo contemporanea, mais

especificamente aborda o desdobramento da linguagem no seu contato com o Fora. Ele mostra



como o mundo ou a vida, como composi¢do ou obra de arte, compreende entdo a obra — no
nosso modo de ver, uma composi¢do-implicacdo de territérios-signos-particulas -, e a arte-
artificio. Ele mostra como a obra de arte compreende também seu desdobramento, que
entendemos como decomposi¢ao- “explicacdo” dos signos implicados. Vamos denominar essa
obra de (d)obra e o desdobramento de (des)dobramento, grafados assim para indicar o caracter
tensional presente na obra, no artificio, na criacdo ou invengao.

O que implica essa tensao? Implica que uma producio, invencdo, mistura e regimes de
corpos e signos nao podem territorializar ou desterritorializar sem estar em um agenciamento,
sem fazer o agenciamento funcionar, sem bascular o agenciamento em fun¢do da circulacao do
objeto X, em funcdo dos seus processos de desterritorializacdo, de dessubjetivacdo, que como
jéa dissemos, constitui os meios, os modos, 0s corpos e os enunciados.

A (d)obra e (des)dobramento diz respeito a um plano em que se faz a trama entre desrazao,
razdo e linguagem; refere-se a uma experiéncia limite da linguagem antes da distin¢ao entre
razao e desrazdo, em que esta indistingdo € trazida a fala. Nessa experiéncia limite estd presente

o sonho. Para Prado (2018, p. 1):

O sonho nos atravessa quando situados 2 margem da razao vigilante. A cada vez que
delas se falar — ‘da experiéncia da loucura’, ‘da experiéncia literaria’, ‘da experiéncia
de ordem’, das ‘experiéncias limite’ — 14 o encontraremos: a um sé tempo, a
positividade empirica e os seus restos; o que salta aos olhos e o que os assalta.

Esta passagem mostra que no sonho, no qual podemos ter uma produgdo onirica em que
o empirico se mostra ou se dd com um resto, s6 é possivel trabalhar com esse resto se
considerarmos um pensamento além da razdo vigilante.

Novamente, o tema da realidade ou positividade empirica, dessa vez na relacdo com a
experiéncia limite da linguagem a margem da razdo vigilante, a margem do esfor¢co da
inteligéncia intelectual. Isso traz o refor¢o de que, ao considerar a realidade empirica, o resto é
aquilo que nos interessa por ndo se reduzir a “realidade” dada ou concreta, e, no entanto, ser
encontrado junto a ela, no sentido de que ele (o resto) nos assalta, nos arrasta quando estamos
a margem da razao vigilante.

Torna-se importante dizer que ndo se trata de recorrer a procedimentos ou rituais que
produzam sonhos, que nos facam sonhar ou mergulhar num inconsciente mistico-onirico

através de alguma técnica ou através de algum tipo de substancia. Também nao se trata de abrir

mao da razdo, como j4 explicamos.



Trata-se de uma légica dos sentidos, de uma prética ética, estética e politica; trata-se de
experimentacdes, de cartografias e (des)encontros, como estamos mostrando ao longo da tese.
Trata-se de uma logica em que entra em jogo ou que coloca em jogo um “entre” o pensamento,
linguagem, corpo e inconsciente; que coloca em jogo o impensdavel ou melhor, coloca a
possibilidade de pensar o impensavel no pensamento, isto €, um pensamento inconsciente que
escapa do imperialismo da lingua, do simbdlico, da representacdo, da razdo instrumental e do
que consideramos como realidade empirica.

Escapar dos imperialismos da razdo e da lingua ou da linguagem € um modo de dizer de
uma experimentagdo. Como vimos no encontro com os signos, em Proust, o fato é que, mais
que escapar, somos deslocados pelos signos dos encontros, por eles ndo se reduzirem ao esfor¢o
da inteligéncia, da razdo ou da memdria. O “resto” parece ser, em diversos aspectos, como a
esséncia, a diferenca, o assignificante, o signo da arte em Proust, de modo que o artificio vem
a ser o modo como lidamos, ética-estética e politicamente, com aquilo que nos afeta, nos arrasta,
nos levando a criar, inventar, compor territdrios, desterritorializagdes e reterritorializagdes, isto
€, o modo como compomos com a processualidade imanente e intensiva, na qual nos
(des)encontramos nos agenciamentos-territorios.

Para continuar nossa articulagao a respeito da dobra e do desdobramento, retomemos os
termos usados por Pelbart (2009). Podemos dizer que a territorializacdo constitui-se numa
(d)obra através dos e nos agenciamentos, a0 mesmo tempo em que a desterritorializa¢do ou o
(des)dobramento constitui a arte, também através dos e nos agenciamentos. Estamos, assim,
nessa composi¢ao-passagem, diante de uma dupla articulacdo do agenciamento: territorializar
e desterritorializar; dobrar e desdobrar, e por assim dizer, fazer laco e desenlacar. Abordamos
mais detalhadamente a questao do laco e do agenciamento em um capitulo especifico.

Fazendo essa interlocu¢ao com Pelbart (2009), o (des)dobramento, a desterritorializagao,
como j4 foi visto, é o que acontece quando se abre a linguagem para uma relacdo com o Fora,
com aruina, que € uma relagdo de turbuléncia com o agramatical — a experiéncia sem gramatica.
De acordo com o autor, assim como temos a experiéncia sem gramatica, quando se expde a arte
ao Fora, temos, também, um caos-germe.

O autor ainda diz que “des(d)obramento” e “caos-germe” sao nomes dados para se falar
de uma mesma experiéncia, mas que € experimentada singularmente. Nos termos que estamos
usando, considero que a relagdo com o Fora ou Caos-germe constitui-se a experimentacao de
uma indefini¢do, de uma indeterminagdo, do agramatical, daquilo que escapa-faz escapar a
significacdo, a designagdo e a capacidade de dizer “Eu”. E a experimentagdo voltada-aberta-

articulada ao plano de imanéncia do real.



Seguindo essa trilha deleuze-pelbartiana — que também tem referéncias de Foucault,
Mallarmé e de Maurice Blanchot-, que coloca em relagdo a linguagem com o Fora e a
experiéncia de des(o)bramento, remetemos a dois termos: a palavra bruta e palavra poética.
Esses termos nos ajudardo a pensar a linguagem nessa experimentacdo do AT e a articulagdo
com o procedimento, apontados nos encontros com Paulo, conforme argumentaremos a seguir.

A palavra bruta esté relacionada com os objetos do mundo, num certo sentido, temos uma
linguagem ordindria, organizada ou mesmo utilitdria, por exemplo, as palavras utilizadas pelos
familiares de Paulo ou no AT (“isso € assim”; “¢ isso mesmo, isso € como vocé diz”, “isso ndo
€ assim”; “Hulk € her6i”; “sim, € o gil”, “€é o chico”; “vocé é homem™; “voc€ ndo € crianca”;
“hoje ¢ dia de ‘fulano de tal’”).

Esses dizeres podem nos dar a ilusdo de um mundo familiar, que tem seus sentidos e
significados dados, sujeitos sujeitados, individuado segundo esses enunciados. Esses
enunciados até “transformam o estrangeiro e o ins6lito em habitual [...] a linguagem torna-se
uma espécie de siléncio transparente, através do qual falam os seres, suas finalidades e sua
seguranca” (PELBART, 2009, p. 69). Remetemos, também, essa palavra bruta a um modo de
repeticdo que Paulo fazia em que parecia que as palavras “mecanicas”, desafetadas e falavam
mais de um siléncio do que de algo a ser dito.

A funcio €, aqui, como uma palavra de ordem, a unidade da acao que consiste em ordenar
diversas representacdes sob um representacdo comum. O Plano de organiza¢do, como
mostramos, tem uma matriz psicopedagdgica que comporta uma sintaxe que autoriza ou que
ordena a manter juntas as palavras e as coisas.

Por sua vez, o que chamaremos de palavra estética (“eu sou Hulk ”, “sou principe Adam”,
“Homem-crianga”, “¢ o chico”; “¢ o Milton”; “estd velho”; a repeti¢do de lineamento; palavras,
frases, expressOes ou gestos que parecem produzir a partir da organizacdo de uma
territorialidade de modo diferente da lingua ordindria), ndo remete ao mundo, nem a suas
finalidades, no entanto, € por ela, pela palavra poética, que a “linguagem recobra sua espessura
propria. A linguagem é que se torna essencial, dai chamar-se, [também], palavra essencial”
(PELBART, 2009, p.69).

A palavra essencial estd remetida, entdo, aquele plano do sensivel, das relacdes, dos
deslocamentos e movimentos. Nesse sentido, as palavras poéticas ou essenciais ja ndo designam
coisas ou expressam sentimentos, passam, outrossim, a ter uma finalidade em si mesmas.
“Desenrolam-se num espago que se pretende autonomo, constituido de formas, sons, figuras,

que entre si estdo em relagdes ritmicas, de composicao” (PELBART, 2009, p.69).



No momento em que se constituem a (d)obra ou o territorio, as palavras poéticas atingem
seu ponto de dissolugcdo. Este é paradoxo da palavra poética, isto é, ao formar poema, ou
digamos assim, ao consistir um territrio existencial, com seus enunciados existenciais, em um
processo de subjetivacio, com seus enunciados como artificio de existéncia, a palavra poética
designa a auséncia e a0 mesmo tempo presenga da auséncia, o que leva a duas experiéncias,
segundo Pelbart (2009).

Uma experiéncia € aquela que faz sumir as coisas do mundo e na qual o esquecimento é
um repouso, o nada é como poténcia e poder de fazer da morte uma libertacao (a morte presente
na palavra de ordem ou na palavra ordindria); e hd também a abolicdo de um presente através
da auséncia do tempo. Nessa experi€ncia ainda tenta-se encontrar uma esséncia e seguranga,
num movimento de constru¢do, de obra e de sentido. Tem-se, ainda, envolvido, um trabalho,
um esfor¢o, uma constru¢do com um fim, como um certo projeto.

Segundo Pelbart, nessa experiéncia ainda podemos falar de um mundo em que se pode
estar protegido das ameacas de dissolu¢do ou de dispersdo do préprio mundo; € possivel
encontrar uma repara¢do, uma montagem desse mundo; e, pode-se dizer, também, que ha uma
intimidade perfeitamente fechada, da qual seria possivel dizer que temos um mundo que seria
individual, particular, protegido ou que ele, Paulo, por exemplo, estaria em seu préprio mundo,
particular, individuado. Isto é, Paulo, em um processo de individuagao e subjetiva¢do, comporia
um territério com enunciados e corpos que fariam sentidos exclusivos e estdveis para ele.

Entretanto, a outra experiéncia se dd quando, uma vez que se estd protegido das ameacas
do mundo, da fragmentacgdo e decep¢ao dos signos, encontra-se agora frente a uma intimidade
que se torna ameacadoramente estranha. Ndo hd, assim, um mundo que seja individual,
particular e protegido. Ndo existem um territorio que seja individual ou individualizado. Nao
hd um mundo “interno” separado do “externo”. Quando tudo que desapareceu aparece, a
auséncia se presentifica. A morte, ai, ndo € suficientemente morte, o esquecimento torna-se
esquecimento do esquecimento (PELBART, 2009, p.70).

A primeira experiéncia € acolhedora, hd descanso, pelo sono, da morte e do esquecimento.
A segunda experiéncia € sem intimidade, inacessivel, incompleta e sem descanso; € a
experiéncia de ser afetar-afetado, experiéncia do (des)encontro com Outrem, da decepcao frente
aos signos que pensavamos portar o seu sentido; € a experiéncia de (des)encontro com o sem-
fundo, com o [ndo-]sentido sempre ja superficie.

“Em relacdo a [essa segunda experiéncia] estamos sempre do lado de fora, numa morte
que nao morre, num esquecimento que nao se esquece, num tempo que se repete e nunca acaba.”

(PELBART, 2009, p. 71). Uma relacdo na qual, diante de tudo que pensdvamos que fosse



diferente de ‘ndés’ e que talvez por isso nos assustasse, estamos também diante de algo que nos
diferencia de nés mesmos. E uma relagdo com Outrem, uma presenca de Outrem, que coloca
outro mundo em cena. O grande temor diante da diferenca é que, frente a Outrem, frente a
diferenca pela qual somos apaixonados, afetados, nos diferenciamos também de nés mesmos,
deixamos de ser quem somos, nos tornamos outro.

Dizendo de outro modo e resumidamente, estamos desde sempre na diferenca, s6 existem
‘n6s’ dos (des)encontro com Outrem e esta € a experimentacao estética a partir da qual se pode
fazer-saber algo como um artificio, como modo de vida. Enfim, essa experiéncia da diferenca
¢ uma experiéncia sem intimidade, é uma experiéncia de desamparo, pois nao ha sentidos
prontos ou dados que possam dar garantias diante da diferenca que nos acontece, que nos tira
do modo estabilizado de sentir, pensar e agir.

Nessa experiéncia de desamparo ou de angustia e da presenca de Outrem, vemos a
caracteristica singular do acontecimento [ndo-]sentido. O acontecimento € singular, mas s se
efetua no socius como relacdo de forga e na relacdo de forgas, as quais “todos” estdo sujeitos
em processos de subjetivacdo, sdo afetados e afetam, por isso o seu cardter “universal”, mas
nao homogeneizante. O que acontece nos (des)encontros como Outrem € que a singularidade
diz respeito a uma experiéncia sem intimidade, inacessivel, incompleta e sem descanso. E uma
experiéncia de ser afetar-afetado ndo por pessoas ou figuras particulares, sujeitos ou individuos
formados, significados e sentidos dados, mas pelo [ndo-]sentido daquilo que nos afeta, por
fluxos, afetos, movimentos, forcas, disrrup¢do, signos da fragmentariedade dos encontros e
acontecimentos de/em um plano de intensidade de imanéncia do real.

Na sequéncia, Pelbart (2009, p. 71) diz que, para Blanchot, a esséncia da primeira
experiéncia - de (d)obra, de construcdo, de projeto -, ¢ a segunda experiéncia “que so6 ¢ acessivel
como o 1nacessivel, que sé € visivel como invisivel, que s6 € figurdvel com aquilo que destréi
qualquer figura [...]. O veredicto é que a (d)obra so se realiza quando se desmancha [isto é,
quando se des(d)obra]”. A esséncia do territério, da (d)obra é a desterritorializacdo, o
(des)dobramento, a diferengagdo; a esséncia da (d)obra € a arte.

Como ja vimos em Proust e os signos, a esséncia como diferenca que €, constitui o signo
como irredutivel ao objeto que o emite e constitui o sentido como irredutivel ao sujeito que o
apreende. A arte ou o artifico como esséncia diferenciante € que responde pelo caracter
metaestdvel da (d)obra-(des)dobramento. Ao se colocar no processo de uma constru¢do
metaestdvel de (d)obra-territério-estrato e de seguranca, é que, inevitavelmente, se alcanca essa

estranha reviravolta com sua inquietude e inseguranca.



Essa experiéncia paradoxal da palavra poética (no nosso caso, dizemos que a palavra é
estética) constitui a experimentacdo estética da linguagem pois a (d)obra diz do ser, se relaciona
a forma, aos territérios, seus estratos ou agenciamentos, aos regimes de corpos, aos modos de
vida, a constru¢do e a inven¢do. Ao mesmo tempo, a (d)obra diz a arte, (que como ja dissemos,
refere-se a estética e a esséncia diferenciante). A (d)obra diz do des(d)obramento, da
desterritorializacido. Dobrar e desdobrar constituem o movimento que se passa na superficie em
funcdo dos simulacros que se insinuam por toda parte.

O [ndo-]sentido se (des)dobra na superficie e esta se mantém no movimento a partir das
pulsdes das misturas entre profundidade e superficie, das misturas inomindveis na profundidade
dos corpos e estados de coisas (LOPES, 2006). Esses movimentos respondem pelos
descolamentos e deslocamentos que fazemos mencao nesse trabalho.

Os descolamentos e os deslocamentos respondem as mudangas nos agenciamentos, nas
relagdes de forca. Respondem pela criacdo e invencdo de outros enunciados; respondem as
mudancgas nos regimes dos corpos; enfim, respondem aos processos de agenciamento, de
subjetivacdo e individuagdo, no regime de corpos e no regime de enunciacdo. Vamos ver isso,
mais especificamente, no capitulo 3, embora seja isso que estamos delineando desde a
apresentacdo da tese.

Os descolamentos e os deslocamentos constituem acontecimentos. O sentido ai ndo
depende das proposi¢des ou dos enunciados, mas desses acontecimentos que colocam o [ndo-
]sentido em circulacdo. O Acontecimento tira da paralisia ou da cristaliza¢do diante das coisas
e das palavras, e remete a experiéncia da imanéncia, dos fluxos de expressao e contetido. Dito
de outro modo, o acontecimento, como singularidade, abertos a experimentacdo, atravessa ou
conspurca o plano da organizacao, o territorio ou a sobra enrijecida.

A atividade criativa ou inventiva € movida pelas pulsdes do plano de imanéncia. A
atividade criativa estd nesse movimento, impulsionada por esses acontecimentos na superficie,
pela circulacdo do objeto X, no dobrar e o desdobrar do acontecimentos, dos afetos que nos
acontecem.

Nesse processo, a forma da (d)obra diz o disforme da arte, o limite da (d)obra diz o
indefinido da arte. Oposicdo, vizinhanga, coexisténcia. Subjetivamos, construimos um mundo
em suas relacdes e secretamos sua dissolucao (PELBART, 2009). Seria uma secre¢do? Talvez,
mas também se poderia dizer que isso € feito de modo secreto. Secretamos um mundo como
parte entre as partes, fragmentos com os quais entramos em composicdo, entrando em
individuagdes segundo (des)territorializacdes, segundo artificios, com as quais fazemos ‘nos’ e

agenciamentos, € o fazemos, por vezes, secretamente, mas de modo intensamente povoado.



Essa relacdo entre formas de conteido, de expressao, de estratificacdo e forcas do Fora,
produzem formas que se fazem “a for¢a” e forcas que desfazem a forma - (d)obra e
des(d)obramento. Assim se constitui o problema da estética (aesthesis) ou das sensagdes com
as quais j4 relacionamos a intuicdo-instinto-corpo-maquinico. Sendo assim, é da possibilidade
da turbuléncia, da instabilidade, da ruina do caos, dos restos, da relacdo com o Fora, que se diz
que pode haver criacdo; € da turbuléncia, da ruina e do Fora que se remete também ao caos-
germe: o germe de criagdo presente no caos.

Nesse sentido € que, na cartografia, na intervengao, no intervenire ou nos encontros com
Paulo, trata-se mais de agenciar, captar e compor com as forcas, com os restos, do que com as
formas ou com o estabilizado (PELBART, 2009). E a partir do jogo intensivo de forcas que
temos a criacdo e nao a partir do jogo de formas. Dito de outro modo, ha uma percep¢ao
(percepto-afecto) estética inconsciente de que € do caos, da desordem e da confusdo, da
impermanéncia e da transformacgdo, que ha algo que se possa (d)obrar, construir, justamente
por sermos afetados por algo desse encontro e investirmos forgas-afetos.

Nesta elaboragdo, a estética coloca no jogo de sua indeterminagc@o os modos singulares
de agir, de pensar, de dizer, de afetar e ser afetado pelo jogo intensivo de forcas; coloca em
jogo, os modos varidveis de agenciar e ser agenciado, os modos de atualizagdo das forcas
desejantes em agenciamentos maquinicos do desejo em meio ao socius. Por isso propomos,
para esse arranjo, a grafia “a-estética” para trazer a relacdo com as forcas do Fora e o papel do
objeto X ou objeto a, como objeto aesthético (estético) ou objeto paradoxal, que ja foi abordado
anteriormente na légica do sentido.

Com os modos varidveis de atualizacdo e agenciamento, em funcio do jogo intensivo de
forcas, ndo ha um saber ou razdo a priori ou transcendentes. O saber-aprendizado dos
agenciamentos € nos agenciamentos tem como a-fundamento a experimentagdo dos
(des)encontros com os signos, o basculamento, ser afetado pelos (des)encontros com os signos.
S6 ha saber na experimentagdo, mas ndo haveria um saber que levaria a um fazer-acontecer a
experimentacgdo, pois trata-se de um fazer singular, mais voltado para o acaso de uma for¢a que
nos arrasta, para uma aposta e abertura que levaria a um saber- experimentacao.

Experimentacdo e saber sdo, assim, sucessivos e coexistentes. Esse seria o fazer-saber
com algo que nos afeta, uma praxis que leva em conta o deslocamento do sujeito disperso, o
objeto ‘a’, a experimentacdo de uma indeterminacdo e a impossibilidade de se fiar num ‘Eu’.

Esse saber € singular, tdo singular quanto € a experimentacdo no processo € como
processo de individuagdo. Tal saber ndo pretende desvelar algo desconhecido que seria possivel

conhecer através de uma experi€ncia, muito menos desvelar sentidos ocultos. Esse saber ndo



compde a fase de um processo que finalizaria com tal desvelamento, garantindo a revelagdo ou
conhecimento do desconhecido, da unidade, da identidade, da estrutura ou da presenca.
Dizemos que a relacdo com esse desconhecido € impossivel no sentido de um conhecimento
objetivo, porque ndo hd um objeto ainda ndo conhecido e que seja passivel de conhecimento ou
reconhecimento. Isto €, esse objeto, que chamamos de objeto a-estético, indeterminado ou
desconhecido ndo vem a luz para uma visibilidade, no entanto ndo € invisivel. Todavia, os
objetos, também, nao estdo dados, eles sdo (des)territorializados na experimentacao
(PELBART, 2009).

Com essa concepciao de estética, de singularidade e experimentagdo intui-se que ha
Outrem em funcao da variacdo e da diferenca, da tensio e do embate, isto €, em fun¢do de algo
que afeta. Sabe-se pelo afeto. Esse € um saber ou conhecimento “pathico”. Trata-se ai de alguma
(outra) coisa que afeta, o aliquid. Para Pelbart (2009), isso caracteriza a relacdo com o neutro.
Tal relagdo coloca em jogo uma disponibilidade para o Outrem, para a surpresa advinda do
ignorado; uma disposicdo para aquilo que nao tem referéncia ou repouso e que € marcado
justamente pelo seu escape e sua perda.

Reforcamos que o fato de ndo ter referéncia ou repouso, escapar e se perder sdo
caracteristicas que podem ser remetidas ao objeto “a-estético” que foi chamado no inicio da
tese de objeto = X, aquilo que marca um vazio. O vazio ndo € um negativo, mas € caracterizado
como vazio por ndo conter aquilo que se procura, pois nio € objeto de procura e porque também
tal objeto a-estético se encontra sempre alhures.

O objeto estético (a-estético) ou objeto a, paradoxal ou o “objeto-acontecimento”, furta-
se ao ser procurado pois ndo tem referéncia ou repouso; percorre e estd presente a0 mesmo
tempo e sempre de um outro lado, a0 mesmo tempo. Na articulacdo que estamos fazendo, o
objeto a-estético estd, a0 mesmo tempo e sem pertencer a nenhum deles, nos planos de
experimentacdo, imanéncia e no estrato de organizacdo, enlagando-os, possibilitando certa
consisténcia, e, a0 mesmo tempo, escapando deles e desestabilizando. O objeto a-estético €
como um resto que constitui 0 agenciamento-laco dos encontros; ele que € capaz de fazer o
agenciamento bascular; ele que engendra as (d)obras-territorios e o seus des(d)obramentos-
desterritorializagao.

O objeto a-estético ndo € sentido, ndo fornece sentido, € [ndo-]sentido que, contudo, s6
pode ser sentido. Ele constitui a dupla articulacdo do agenciamento como lagco. Estando de um
lado e de outro ao mesmo tempo, na superficie topoldgica que engendra: fazer lago e desenlagar;

dobrar e (des)dobrar. Ao mesmo tempo que conecta, liga e sintetiza (sintese disjuntiva), ele



desconecta, desliga e separa. Poderiamos dizer aqui, no sentido que empreendemos a
linguagem-experimentagdo, que ele diz(junta).

O objeto a-estético inscreve suas disjuncdes no corpo-territério como maquina desejante
que define o desejo como producdo do real, no processo inconsciente de produgdo-registro-
consumo. A instabilidade e a possibilidade dos lacos se constiui ai, pelos restos que nao se
deixam capturar nem pelo corpo, nem pela linguagem, colocando-os num jogo estético
intensivo e metaestavel.

Por fim, dizer que a linguagem, agenciando e agenciada, pode se constituir como uma (e
na) experimentacdo estética nos encontros com Paulo, é dizer que a linguagem ¢ uma
experimentacdo estética ou a-estética de uma vida em que os corpos-fragmentos com seus
signos, restos, limites e tensdes agem e padecem; € dizer também que ha as acdes e paixdes dos
corpos; € dizer que o sentido-linguagem € producdo-regime de [ndo-]sentido como
acontecimento em relacdo a essas acdes-paixoes, enfim, é o expresso dessas paixdes-acoes.

A experimentacdo a-estética ou simplesmente, a experimenta¢io, no jogo intensivo, €
capaz de levar a linguagem até o limite no qual algo responde como [ndo-]sentido; levar a
audi¢des e a visdes que pertencem ao campo do delirio, do sonho, das imagens difusas e
esgarcadas das distingdes obscuras. A linguagem como experimentacdo a-estética é a
linguagem no seu lado mais escarpado, isto €, entre territdrios, entre planos, entre discursos.
Temos ai a manifestagdo de uma linguagem contra todos os discursos, isto €, ha linguagem e
esta afirma sua existéncia escarpada contra o discurso, ao modo como diz Foucault (2007). Esse
¢ um modo de dizermos de uma experiéncia nio discursiva da linguagem. Com essa articulacio,
temos outro modo de falar sobre a linguagem em sua experiéncia estética.

A linguagem como experiéncia estética ou tomada como experiéncia estética é a
linguagem como multiplicidade, no jogo intensivo de for¢as. Como estamos desenvolvendo na
tese, € o conceito de agenciamento que vai mobilizar as for¢as, ou que emerge do jogo intensivo
de forcas no territério. A partir do agenciamento, em seu jogo intensivo de forca e fluxo
inconsciente de corte-conexao-desconexdo, de “onde” temos as misturas de corpos e regimes
de signos, poderemos falar de linguagem a-estética como experimentagdo. Ou seja, serd a partir
dos agenciamentos de corpos e do regime de signos que poderemos falar da linguagem, dos
discursos, dos enunciados como invengdes, criacdes e ficgoes.

Nesse sentido, no que diz respeito aos encontros com Paulo, o corpo-linguagem como
modo de fazer lago e territorialidades, ou o corpo fragmentado e fragmentario, restante e
restado, agencia-se por e em um regime de corpos-linguagens-estéticas-territoriais, por sua vez,

também fragmentados e fragmentarios, heterogéneos e heterdclitos. Constitui-se, assim,



linguagens metaestaveis, intensivas, sempre em vias de se modificar e que ndo se reduzem aos
discursos, ao simbdlico ou as representacoes.

Esse modos de linguagem constituem-se, enfim, num procedimento € como um
procedimento de uma linguagem menor em seu percurso assignificante nos encontros como
experimentacdo no AT.

Com esses elementos apresentados até aqui € que podemos dizer que o AT, nos encontros
com Paulo, pode se constituir, como um percurso assignificante, em uma experimentacao
produzida e tecida nos encontros e desencontros entre acompanhado e acompanhante, ou,
melhor dizendo, (des)encontros.

No entanto, mais que (des)encontros entre duas pessoas, temos agenciamentos € processos
de subjetivagcdo: um percurso intensivo em que temos os (des)encontros com signos-sentidos, a
producdo de sentido, a mistura e a composicdo de corpos-signos-particulas que afetam e se
deixam afetar; assim como temos os regimes de signos, de enunciados e de discursos
atravessados pelo inconsciente como processo de producdo maquinico desejante.

Dai dizer que, nesse percurso, a linguagem € agenciada e agencia; ela compde os
agenciamentos-lacos-(des)territorializacdes no AT e para além do AT, como uma e na
experimentacdo em que o afetar e ser afetado compreendem a estética dos encontros.

Temos, entdo, um percurso intensivo assignificante que perpassa os encontros no AT com
Paulo. Esse percurso € marcado, primeiramente, pelas repeticdes mecanicas, pelas pelas
repeti¢des de lineamento, constituindo e constituidas pelos tensores da linguagem e tensdes do
corpo. Mostramos isso nos primeiros relatos e, ainda vamos destacar, no nosso percurso de
escrita, no capitulo 2, 3, isto €, nos entremeios € no percurso intensivo.

Por enquanto podemos dizer que os circuitos assignificantes € que constituem ou foram
constituidos pela linguagem intensiva, linguagem menor ou linguagem no jogo intensivo de
forgas, ou seja, por uma linguagem a-estética ou uma experimentagao estética da linguagem no
e como agenciamento de corpos e de enunciacao a partir dos encontros no AT. Ou seja, o objeto
a-estético inscreve-se no procedimento e como procedimento, 0s percursos que perpassam €
transversalizam o AT.

No decorrer desta tese e em fun¢do dos encontros no AT, comegcamos a pensar que hd, no
percurso intensivo dos encontros, uma transversalidade, uma implicacdo entre a deriva-
cartogréfica da clinica do AT como experimentacdo, a deriva pelos conceitos e teorias, € 0
procedimento linguistico em seu agenciamento de corpos e de enunciagao.

Esta transversalidade vem compor nossa hipétese orientadora, segundo a qual temos um

deslocamento entre o conceito de experimenta¢do na clinica (como vimos na introducao) € o



conceito de linguagem como experimentacdo (como estamos vendo). Com essa
transversalidade é que passamos a em-tender e compor o AT em funcdo dos agenciamentos em
suas duas faces, o regime maquinico de corpos € o agenciamento coletivo de enunciacio,
enfatizando a importancia do conceito de enunciacdo para a clinica do AT.

A enunciagdo coloca em pauta os processos de territorializagdo-desterritorializacdo, os
agenciamentos, o corpo e sua poténcia de afetar e ser afetado e a linguagem como expresso do
[ndo-]sentido, dos acontecimentos. A enunciacao estd em funcdo de relacdes de forga, processos
de subjetivacdo em que, se pensarmos em individuacgao, esta € por hecceidade e nao por sujeito
fixado ou que ocupa posicdes. Assim, a caracteristica de dispersao e deslocamento é afirmada
no processo € como processo intensivo de relacdo de forgas, ou seja, multiplicidades. A
enunciagdo deve ser colocada em funcao dessas multiplicidades e depende dos agenciamentos-
territérios e do seu basculamento.

Vimos, de certa forma, os processos com Proust e a sua experimenta¢do na decepgao e
aprendizagem dos signos; com Wolfson e Roussel e o procedimento linguistico; com Kafka e
a lingua menor; com Blanchot e Mallarmé e a relacdo com o Fora. Esses autores, os processos
e os procedimentos na literatura nos deram a dimensao do que consiste considerar a enunciagao
a partir da multiplicidade de um jogo intensivo de forgas.

Nesta argumentacdo, a literatura como produ¢do e processo, como vimos nos autores
citados, nos mostra como funciona o agenciamento, ou seja, mostra o procedimento linguistico
como enuncia¢do em funcdo das implicagdes politicas, estéticas e desejantes, ou seja, segundo
agenciamentos diferentes e varidveis para cada autor. Nesse contexto, o enunciado se revela em
uma materialidade linguistica, em seu procedimento, em pressuposi¢do reciproca aos corpos,
na intervenc¢ao nos conteidos. O enunciado se constitui, assim, na realidade e no funcionamento
do agenciamento e nio da lingua, marcanado, desse modo, a pragmaética dos territérios e seus
processos.

Dito isso, no capitulo seguinte, vamos continuar a mapear os enunciados € 0s encontros
no AT através de outros relatos. Apresentaremos elementos importantes que nos afetaram em
fun¢do do que chamaremos de percurso assignificante dos encontros com Paulo.

Esses outros elementos perpassam os outros meios (a repeticio mecéanica e de
lineamento), e aparecem como uma novidade, uma diferenca de agenciamento de enunciagdo,
as mudancas de processo de subjetivacdo, de regimes de enunciados e de corpos e, por fim,
constituem os planos cartogréficos, os encontros no AT, inclusive os ja apresentados e os que

ainda serdo apresentados. A partir dai, na sequéncia, vamos enfatizar, também, a concepcao da



clinica ética, estética e politica como agenciamento, com a finalidade de marcar o deslocamento

do conceito de experimentacao.



2. ENTREMEIOS

2.1. Entremear: a pragmatica dos encontros

Entremear € introduzir meios entre outros meios. Nessa operacdo, cada agenciamento,
cada enunciado em sua expressdo, cada contéudo em sua “corporeidade” introduz um meio
entre outros agenciamentos, de modo que cada meio instala a emergéncia de um outro
movimento, de (des)dobramentos, de outras relacdes; e colocar em pauta a proliferacdo de
signos, a criagc@o processual e os processos de subjetivacao.

No AT com Paulo, colocar meios foi (e é) introduzir a presenca do AT, a deriva, os
passeios, as saidas, as atividades em fun¢do de como se afeta ou de como nos afetamos nos
encontros. Dito de outro modo, colocar meios € intervir, intervenire, agenciar e ser agenciado.
Os meios dizem respeito ao que emerge como agenciamento em funcdo dos encontros e os
encontros em funcdo dos agenciamentos.

Neste capitulo que denominamos de “Entremeios”, apresentamos algumas novidades que
surgiram nos encontros com Paulo: a voz estranha; um encontro em que algo surge como
estranho; os didlogos fractais e um inédito pedido de ajuda por parte da mae.

Nessas narrativas, a voz sussurrada, cochichada ou uma voz estranha, assim como algo
que aparece como estranho, sao marcantes cada qual a seu modo, pois deixam ver outros meios
de Paulo se colocar e se deslocar nos encontros, para além do que parecia ser algo mecanizado,
habitual ou familiar.

Vemos nessas novidades a composi¢do e a experimentagdo de outras territorialidades,
outro modo de subjetivagdo, que vao além do territdrio cristalizado e de um sujeito dado e das
repeticdes mecanicas. Veremos neste capitulo, as mudangas relativas aos agenciamentos, a
variedade dos modos de se haver com a linguagem e os encontros; a materialidade dos
enunciados e dos corpos, do expresso e do conteudo, em seus regimes na realidade dos
agenciamentos.

As transformagdes incorporais que ja& mencionamos no decorrer do trabalho e as que
vamos mostrar neste capitulo explicitam os atos incorporais marcados pela relacdo entre
expressao e contetido. A enunciagdo, o ato de linguagem, atribui-se aos corpos, insere ou insiste
no contetdo, recorta os corpos e subsiste na linguagem.

Nesses entremeios, queremos articular, também, uma pista que temos nesses

“entremeios”, qual seja, a experimentagdo dos encontros se constitui com certo procedimento



da linguagem, com os modos diferentes de Paulo se haver com a linguagem nos agenciamentos-
territorios que perfazem os encontros.

Comecaremos o capitulo pela voz estranha. A voz estranha, sussurrada ou cochichada ja
havia aparecido nos encontros, durante as atividades de pintura e desenho, conforme ja relatado
na apresentacdo. Nos “entremeios”, ela aparece de modo diferente em outra situagdo marcada
por certo estranhamento por parte da mae de Paulo. Em fun¢do desse estranhamento, ela faz
um pedido inédito de ajuda. Sdo esses estranhamentos que nos chamam a aten¢dao no AT e que
nos servem de intercessores para problematizar as questdes levantadas na tese.

Ja a sensagdo de algo estranho ao qual Paulo faz alusido, conforme o enunciado: “estranho,
né¢ Dami?”, marca uma atividade em que passamos mais tempo em siléncio, sentados, olhando
e tentando montar um quebra-cabecas.

Queremos destacar, também, nesse capitulo em curso, os didlogos fractais e as repeticoes
de lineamento. Os didlogos fractais nos remetem a didlogos que conseguimos registrar a partir
das anotagdes no didrio de pesquisa e que ja estamos apresentando desde o inicio da tese. Neste
capitulo, destacaremos as suas caracteristicas fragmentarias.

Por sua vez, as repeti¢des de lineamento dizem respeito a um modo de repeticao, além da
repeticdo mecanica, que parece deixar ver uma diferenca nos modos de Paulo lidar com os
encontros, uma diferenca implicada por mudangas na territorialidade e pelo processo de
desterritorializagao-reterritorializacao.

Antes, porém, queremos destacar a problemdtica dos fragmentos em funcio das anotagdes
que fizemos. No momento em que nos voltamos para as anotagdes e relatos para a pesquisa,
constatamos o que de certa forma ja se dava nos encontros, isto €, o que nos restava desses
encontros, além das questdes, das perguntas, do incomodo, do nio-saber que nos tomavam,
eram os fragmentos das anotacoes.

Essas anotacdes foram, na totalidade das vezes, fugidias: pequenos didlogos, frases soltas,
impressoes vagas etc. Os temas e personagens de filmes, de cenas de filmes, os siléncios, as
palavras soltas, uma certa dificuldade na dic¢do, as repeticdes, as questdes que apareciam,
tornavam muito dificil lembrar uma sequéncia dos pequenos, frageis didlogos e a incidéncia
das mudangas nos encontros. E que a descontinuidade que incidia e “insidia” sobre esses
encontros em virtude dos gestos, olhares, dos modos de Paulo falar, dos modos de repetir, assim
como dos modos de esquecer, dos modos como palavras, expressoes, frases, perguntas,
entonacgdes diferentes, vindas de outros tempos, de outros territorios como discursos indiretos,

recortavam os encontros, tornavam dificil a tarefa de lembrar as sequéncias, as relacdes que ele



fazia, que eu fazia e até mesmo as novidades que surgiam. [sso ja nos mostra a insuficiéncia do
significante.

Assim, nesses agenciamentos, em suas descontinuidades e fragmentacdo, o nosso modo
de pensar, lembrar e perceber se exauria e dai nos restava cartografar os fragmentos, a deriva
entre os encontros. Dai que apenas fragmentos parecem e pareciam se destacar e,
paradoxalmente, dar certa permanéncia, seja pela repeticdo com que apareciam, seja por um
traco, uma certa novidade que carreavam e que nos afetavam. Desses elementos fragmentados
compomos as narrativas que apresentamos, niao na tentativa de junti-los todos numa unidade,
mas na tentativa de compd-los como um agenciamento aberto e basculante, numa totalidade
que ndo se fecha.

Esses elementos reverberam a problematica sobre a praxis, ou o pragmatismo dos
agenciamentos, sobre a linguagem e o agenciamento de enunciagdo, e, como nao podia deixar
de acontecer, reverberam na escrita da tese, na desterritorializacdo como processo em que a
escrita se escreve e se inscreve. Escrever ndo € conciliar o que aconteceu e converter iSso numa
escrita ou narrativa, mas € abrir-se a composicao da escrita, a partir daquilo que reverbera, que
contagia como acontecimento, daquilo que se passa “entre”, como um desvio, numa deriva com
um plano de experimentacao-imanéncia. Escrever € insepardvel de um problema de ver e ouvir.
Dai o carater ficcional e inventivo da escrita como processo.

As visdes e audi¢des se fazem presente na questdo da escrita da tese, mas compondo
outras territorialidades e desterritorializacao diferentes daquelas de Paulo, mas reverberando os
encontros no e do AT. “Daquele que escreve, pode-se dizer que € um vidente, um ouvidor, um
colorista, um musico” (DELEUZE, 1997, p.9).

Torna-se importante dizermos que, como essas cartografias sdo fragmentos, nio existe
um recorte ontologico ou exato, isto €, ndo existe, nem na escrita do trabalho, uma divisao
precisa, segura, certa e verdadeira entre um fragmento e outro; esses corpus- recortes sao
pretensamente didaticos mais para dar certa facilidade no fluxo de leitura do que favorecer
qualquer explicacdo ou fazer categorizacdes, € esse € um problema. Isto quer dizer que essa
divisdo em titulos, tépicos, capitulos ou secdes, também nao exclui um fragmento do outro, ndo
impede que um fragmento possa deslizar sobre o outro, ser visto sob outro tépico, pois estao
imbricados, mas, mesmo assim ou por isso mesmo, ndo formam um todo. E nessa e por essa
problemética da escrita que articulamos os elementos da pesquisa e a escrita como uma fic¢ao,
um artificio de montagem e desmontagem de fragmentos.

Dito isso, o estranho, a voz, um pedido para ensinar, os didlogos fractais e a repeticdo de

lineamento, presentes nesse capitulo, apontam diferengas entre os modos de agenciamento, de



misturas de corpos e regimes de enunciacdo, mostram um processo de producdo de
subjetividade porque os diferentes modos de agenciamento de corpos e de enunciados e signos
estdo ligados as diferentes territorialidades e desterritorializagdes que perpassam 0s encontros
desde o primeiro encontro no AT.

As mudancas nos enunciados, nos movimentos dos corpos, nos seus modos de afetar nao
estdo em fun¢do do tempo cronoldgico do trabalho do AT, mas dos territérios e agenciamentos.
Entdo, ndo se trata de algo que se transforma longitudinalmente, mas ¢ uma mudanca de
territorialidade, mudanca inesperada, que surge na emergéncia do agenciamento; algo que se
passa de modo que, quando percebemos, ja estamos entre as mudancas, em diferentes regimes
de corpos e de signos, em diferentes movimentos, os quais estamos cartografando no percurso
intensivo. Trata-se, entdo, de um percurso intensivo na relagao de forcas, da implicacdo de um
tempo afon, tempo légico e transversal dos acontecimentos-encontros.

Neste capitulo, apontaremos, também, algumas mudangas que acontecem na relagao que
a mae de Paulo tem com ele. Como vimos, inicialmente, ela (‘A’ mae) parecia ter certeza de
compreender e traduzir o que ele falava, ou o que ele queria dizer, ou o que ele teria para dizer.
As fungdes de tradutora e de doadora de sentidos estavam bem sustentadas e permaneceram
assim durante algum tempo, mas como veremos, essas funcdes comegaram a se deslocar
também, o que mostra outro modo que ela, “a mae”, passou a ser relacionar com Paulo, e como

isso reverbera os processos de subjetivacio.

2.2. Uma voz diferente: recusas e pedidos

Em uma das reunides que fizemos, ‘A’ mae de Paulo disse que ela percebera que alguma
coisa estava mudando nele. Ela nos disse que Paulo estava dizendo frases mais completas e
quando ele dizia alguma coisa durante um assunto que estava em pauta na familia ou entre
amigos, ele se referia ao assunto em questdo e ndo um assunto diferente do que estava sendo
conversado naquele momento. Desviar do assunto caracterizava Paulo. Em outra conversa que
tivemos, ela disse que pensava que Paulo estava ampliando sua percepcao, seu jeito de ver o
mundo. Ela nos disse que achava que era por causa do trabalho no AT, por eu ndo trata-lo como
crianca. Ela nos disse que os modos como ele era tratado em casa ou entre os familiares era
diferente do AT, pois em casa, as conversas com ele pareciam ser pontuais, reduzidas ao que
seria estritamente o necessdrio, pois ndo se tinha muito tempo e paciéncia para a escuta, para

aquilo que parecia ndo estar muito adequado para algum tipo de conversacgao.



Nesses termos, parece que ainda estamos diante d’ ‘A’ mae, mas, a0 mesmo tempo havia
um pedido ajuda. Esse pedido de ajuda foi feito literalmente [“Eu preciso de sua ajuda”].
Segundo ela, diante desse mundo que se descortinava para Paulo, ele demandava mais coisas,
pois, segundo ela, ele agora parecia mais curioso, perguntava insistentemente sobre tudo, sobre
qualquer coisa; ele parecia querer acompanhar tudo que acontecia em casa, perguntava o que
estava acontecendo, o que ela estava fazendo, entre outras coisas.

E interessante dizer que, talvez, essas mudancas jd estivessem acontecendo de fato, mas
certamente, o modo de a mae olhar, perceber e até mesmo falar com Paulo, estavam mudando.
Dizer isso torna-se interessante para mostrarmos como a intervencao do AT pode reverberar
para a familia ou para outros territérios. Mais abaixo mostraremos algo a respeito dessas
mudangas.

Nessa escrita, a grafia <‘A mae’> marca um agenciamento, uma territorialidade em que
vigora um plano de oranizagao e um regime de subjetivacao que produz um sujeito que deve se
submeter a ordem do hébito e da familiaridade segundo o discurso e representagdes médico-
psico-pedagdgicas.

Como vimos, inicialmente, ela (‘A mae’) parecia ter a certeza de compreender e traduzir
o que Paulo fala ou o que ele quer dizer ou o que ele teria para dizer; as fung¢des de tradutora e
de doadora de sentidos foram bem sustentadas nesse territério durante algum tempo, mas, como
veremos, essas fungdes comegam a se deslocar também, o que mostra outro modo que ela, desta
vez, a mae (o artigo ‘a’ com letra minuscula), se relaciona com Paulo. A percepcao dela de que
algo estava mudando j4 indicia isso.

Lembremos que o enunciado “de onde saiu esse desejo?” nos apontou que poderia haver
a ideia de que Paulo talvez ndo pudesse desejar algo, a0 mesmo tempo, esse enunciado também
dizia da surpresa diante de um “desejo” que estava ali, mas que ela ndo sabia de onde vinha.
Aqui ndo interessa, necessariamente, o conceito de desejo, importa a implicacdo que o
enunciado produz nos encontros € as condi¢des ele surge no percurso do AT. Um dos efeitos
dessa pergunta estd em como esta pergunta se torna um dos disparadores da pesquisa.

Em uma ocasido posterior em que a mde pediu uma outra reunido, ela nos comunicou
uma preocupacao mais intensa, que apresentaremos abaixo numa forma de narrativa baseada

na anotagdes que fizemos sobre o que ela nos disse:

Paulo anda de um lado para outro da casa enquanto conversa sozinho. Sua voz
soa como se estivesse sussurrando e diz, nervosamente: “Eu nao vou”; “Eu ndo quero
ir”. Houve toda uma preocupacdo em fungdo desse fato. Isso ndo tinha acontecido
antes. Paulo jamais havia se recusado a ir as aulas de musica. Ele estaria ficando
louco? Essa era a pergunta que a méae fazia.



Em outra ocasido, em um supermercado, Paulo também diz, [para com ele
mesmo?], sussurrando, apds ter um pedido negado pela mae: “essa mulher esta
louca!”; “essa mulher ndo entende nada!”. Mais motivos de preocupagdo da mie ao
ouvir essas palavras: seria apenas porque ele queria que se comprasse algum produto
e o seu pedido fora recusado?

Essas perguntas chegam ao AT com um tom de preocupagdo, de questionamento € um
pedido de ajuda para esses momentos de mudangas que aconteciam com Paulo. Segundo conta
a mae, arecusa de ir a aula de musica ndo era Gnica recusa que aparecera. Posteriormente a isso,
ele também comecou a recusar-se a comer a comida preparada por ela, justamente o prato que
ele mais gostava e que até entdo nunca havia sido recusado. Segundo ela disse: “isso ndo é
comum”. O que estaria acontecendo com Paulo?

Essa preocupacdo dela foi acolhida no AT e nos levou a pensar num deslocamento que se
passava frente a uma demanda de Paulo e que essa demanda seria diferente de qualquer outra
demanda que tenha surgido até entdo pois, nesse caso, a mae foi deslocada de uma posicao [“A
mae”’] de quem podia, de certo modo, saber, fazer e ter uma resposta para dar ao filho e sobre
o filho, afinal, ela era a “sabedora” e a “tradutora”.

O que se destaca € que Paulo nunca havia se recusado a ir as aulas de musica; Paulo nunca
havia recusado uma refeicao feita pela mae e ela, como nos disse, sempre traduzia o que Paulo
falava, mas dessa vez ndo. Se agora temos recusas onde ndo havia e as traducdes nao sdo
suficientes para entender ou traduzir tais recusas, alguma coisa estaria se passando, alguma
diferenca estaria acontecendo nos modos como as relagdes estavam postas habitualmente.

Pensamos que ‘A’ mae se desloca de uma posi¢do de quem tem uma resposta certa a ser
dada. O enunciado “de onde saiu esse desejo?”” que mostramos no inicio dos relatos e no titulo
do trabalho também deixa ver e marca essas mudangas. Acrescentamos que também, nesse
sentido, o discurso médico-psico-pedagogico ou do estrato de organizagdo parecem nao
fornecer mais as respostas. Esta ¢ a mudan¢a que queremos marcar em relagdo ‘A’ mae, o modo
como ela muda em relacdo a Paulo. Uma mudanga que constitui um acontecimento nos

encontros do AT.

2.2.1. Sussurros e cochichos

Em funcdo das recusas e a presenca das vozes, como relatado acima, lembrei-me da voz
sussurrante ou cochichada com a qual Paulo respondeu a uma indaga¢do minha (“onde jogo
1ss0?”) com a voz sussunte (“no lixo”). A indagacdo ndo havia sido necessariamente ou

intencionalmente dirigida a ele. O que eu disse foi uma daquelas frases que parecem nos escapar



como quando falamos sozinhos. Na ocasido eu perguntei para ele: “o que € isso?”. Paulo olhou
para mim, enquanto continuava a atividade e logo baixou os olhos, voltando-se para o que
estava fazendo, deixando apenas um discreto sorriso no rosto.

As narrativas acima também me fizeram lembrar daquela voz ou daquele tipo de
cochicho que Paulo fazia enquanto pintdvamos quadros. O cochicho que parecia querer
acompanhar o ritmo do pincel na atividade de pintura, e essa voz diferente, sussurrada,
sussurrando suas recusas, recusa as coisas que a mae fazia, oferecia ou dizia ou, a0 menos,
coloca essas coisas em estatus de recusa. Os cochichos e sussurros parecem dar indicios da
presenca de um corpo, de um som ou sonoridade para além das ordens, do significante, dos
habitos, da rotina e das tradugdes.

Aproveitamos as questdes sobre os sussurros e os cochichos para retomar e marcar como
um aspecto do conceito de enunciacao reverbera nesta tese, nesses relatos, mais especificamente
nesse capitulo. Lazzarato (2014), nos ajuda a entender como o agenciamento de enuncia¢ao
pode compor-se na experimentacdo, na deriva-cartografica, como mostramos aqui nos
“entremeios”.

O espaco-tempo aberto pela enunciagdo no seu acontecimento nio € do performativo,
mas é o espaco-tempo aberto a indeterminagdo, ao acontecimento, a0 agenciamento em seu
basculamento e experimentagdo stética dos territorios e seu processo de desterritorializagao, de
modo que os efeitos do ato nao sdo pre-determinados e definidos como no performativo, em
que o orador, a palavra e o destinatério ja estao instituidos.

A enunciac¢do, como agenciamento, para além do estruturalismo e do platonismo, ndo esta
confinada as regras de acordo, convencdo ou certa ordem da linguagem. Isto ndo quer dizer que
ndo existam e se facam acordos, convengdes e se prescrevam ordens. A enunciacdo estd em
fun¢do dos modos de relacdo de forcas que perpassa os (des)encontros, do embate e co-
existencias territoriais e desterritorializantes da experimentacao.

A voz, a entonacdo ainda ni3o tomada na abstracdo fonética, e acrescentamos aqui,
também, os sussurros e cochichos, conferem ao que estd linguisticamente estdvel um
movimento de singularidade e parecem querer indicar um mundo de forcas animadas para além
da ordem, do familiar e do habitual. A voz, a entonagdo, sussurros e cochichos ameagam,
recusam, prezam ou desprezam objetos e fendmenos (LAZZARATO, 2014).

Como ato de enunciagdo ou agenciamento, os cochichos e sussurros criam uma
indeterminacgdo que inaugura ou d4 margem para uma outra relagdo. Como vimos, ‘A mae’, ao
invés de fazer a funcdo de tradutora, se questiona, pensa que Paulo pode estar louco; o

acompanhante se questiona o que seria aquilo, que tipo de relagdo se faz ali, como Paulo



compde-se ou ndo com isso; e Paulo, por sua vez, recusa, preza ou despreza, compde ou
decompde uma atividade ou uma situacao.

Sussuros e cochichos sdo a recusa de um sabido sobre Paulo, a recusa de um imagindrio
de uma posi¢do ou lugar que ele era colocado ou que ‘A mae’ ocupava; sao a presenca de um
corpo que vibra, vibratil em sua sonoridade assignificante que estranha e se estranha. Essa
sonoridade atravessa a atividade de pintura e a recusa, mas ndo € a mesma sonoridade. Até

mesmo um sussurro tem sentido, embora nao tenha significacao.

2.3. “Estranho...?”

Durante os encontros com Paulo, tivemos um periodo de muito calor na cidade. Era
complicado fazer saidas e caminhadas no periodo da tarde, entdo combinei com Paulo de
ocuparmos uma sala de uma clinica durante algum tempo, mas eu ndo sabia muito bem o que
poderiamos fazer. Em uma outra ocasido, ja tinhamos feito a atividade de desenho e colagem
usando uma sala como ateli€, mas dessa vez ndo estdvamos indo para 14 em funcido de uma

atividade, nao tinha pensado em nada e tentava combinar com ele alguma coisa.

ok __34

Num desses dias, estivamos numa das salas de atendimento. Entao sentamos nas
poltronas. Perguntei a Paulo o que farifamos. Ele ndo respondeu.

Por alguns minutos, ficamos em siléncio. Ele olhou para a estante com livros e perguntou:
“tem crocodilo ai?”. Respondi que ndo sabia, mas que ele poderia olhar. Adiantei-me e peguei
um livro para ele e outro para mim. Ele folheou apressadamente, passando, rapidamente, varias
paginas de uma vez s6 e disse que ndo tinha encontrado [“achei ndo, Dami!”’]. Eu disse que ele
poderia procurar nos outros. Passamos a tarde folheando os livros enquanto ele dizia: “achei
ndo, Dami” ou “nao achei, Dami!”.

Na semana seguinte, aconteceu novamente de ndo estarmos com a caixa de desenhos, Paulo

perguntou novamente se havia crocodilo nos livros. Disse-lhe que poderia olhar. Entre pegar e

3% Retomo a nota para lembrar os marcadores e separadores:
Tres Asteriscos, seguidos de tragos(***--) separam fragmentos de relatos
Trés tragos, seguidos de asterisco (---*) separam didlogos diferentes de um mesmo relato
As barras (/ ou //) separam diferentes instanciamentos nos didlogos
Os colchetes ([...]) demarcam o que ndo estava, originalmente, nas anotagdes do didrio de pesquisa, mas que
vieram a memdoria no momento de escrita dos relatos ou da narrativa para na composicdo da tese. Os colchetes,
quando aparecem fora dos relatos, evidenciam, também, frases marcantes ditas na ocasido dos encontros no AT
ou marcam observacdes gerais pertinentes aos encontros.



folhear um livro, depois outro e dizer que ndo havia achado o crocodilo [isso tudo parecia
acontecer a0 mesmo tempo], Paulo pegou um livro destinado a atividades com criangas, livro
esse que também j4 se encontrava na estante, mas num canto mais afastado.

Ao chegar na ultima pagina desse livro, Paulo se deparou com um quebra-cabegas montado
e comecou a manused-lo, separando as pecas e tentando juntd-las. Percebi isso e comecei a
ajuda-lo. Depois perguntei se ele gostava de quebra-cabecas e ele disse que sim. Perguntei o
que achava de comprarmos um quebra-cabega para montarmos. Ele concordou e entdo eu disse-
lhe que na préxima semana sairfamos para comprar.

Na semana seguinte, assim que nos encontramos, ele se lembrou, ao menos entendi que foi
isso que aconteceu, de que iriamos comprar o quebra-cabeca. Nao fez isso diretamente, ele fez
algum tipo de mencdo, falou alguma coisa, de modo meio vago, naquele estilo fragmentado,
sobre ir a uma loja e sobre o quebra-cabecas [[algo ininteligivel] ...e quebra-cabeca... [algo
ininteligivel] ...1oja, né dami?]. Como ja haviamos combinado de comprar antes, gostei de ele
ter se lembrado do combinado [“ah, vocé lembrou, hein!”] e fomos procurar alguma loja.
Paramos num ponto do centro da cidade, numa rua comercial, dessas que tem vérios tipos de
lojas e andamos em busca de uma loja de brinquedos.

Andamos por algum tempo e encontramos uma loja, solicitei a Paulo que me ajudasse a
procurar um quebra-cabegas. Localizei a prateleira junto com a mog¢a que veio nos atender.
Paulo olhava a prateleira enquanto a moga retirava algumas caixas e nos mostrava. Tinham
caixas de 50 a 100 pecas, com figuras de paisagens, que pareciam ndo nos interessar. Uma das
caixas mostrada, chamou a atencdo. Era de um quebra-cabecas com figuras de herdéis. Era um
jogo de trinta pecas. Paulo se interessou e eu disse que o de trinta pegas seria bom para nés. Ele
disse “melhor mesmo, né Dami!?”.

Paulo perguntou se era presente para ele [“¢ presente, Dami?], eu disse que ndo, era para
trabalharmos juntos. Ele disse novamente, “¢ presente, Dami?” e ele mesmo continuou: “nao,
¢ emprestado!”, entdo eu disse-lhe que no final do trabalho eu daria o quebra-cabecas para ele
guardar.

Nos encontros seguintes, alternamos entre ir para a clinica para montar o quebra-cabecas e
em outro dia faziamos atividades externas, mas a atividade de montar o quebra-cabecas se
destaca pelo que se segue.

Na primeira vez com o quebra-cabeca mostrei para Paulo como se poderia monta-lo,
separei as pecgas, mostrei quais eram mais faceis de juntar, aquelas que o desenho estava mais
definido, que era mais facil de achar a parte que completava o desenho, junto a isso mostrava o

desenho na caixa para que compardssemos a montagem. Paulo fazia inimeras questdes



repetidas sobre os herdis, apontava e dizia o nome dos que sabia, dos que pensava que sabia e
até o corrigi dizendo o nome certo. Ele perguntava o nome dos que ndo sabia. Montei o quebra-
cabecas mostrando para ele como as pecas se encaixavam pelo desenho e pela forma. Depois
separei e misturei as pe¢as e convidei para que montdssemos juntos.

Paulo, sentado na poltrona, se inclinou sobre as pecas, olhou fixamente para elas, olhou
pra mim. Eu peguei e juntei duas pecas enquanto lhe mostrava o desenho da caixa e as formas.
Ele perguntou “e a caixa?”. Eu disse: “aqui a caixa”. Ele disse: “capitdo américa...”. Eu disse:
“esse ndo ¢ o capitdo américa, esse € outro”, enquanto isso ele tentava dizer quem era. Eu
respondi: “Esse € o Thor!”. Ele disse: “e o Hulk?”, “E essa mulher?”. Eu lhe disse quem eram,
apresentei novamente o desenho. Paulo voltou-se para as pecas, se inclinou detidamente sobre
elas, olhou para mim. Entao peguei mais algumas pegas, juntei a outras duas e perguntei qual
outra poderia caber ali e disse-lhe para tentar colocar alguma.

Paulo pegou uma peca, tentou encaixd-la, mas ela ndo se encaixava. Ele tentou forcar o
encaixe, entdo eu disse que ndo poderia ser daquele jeito e que ele podia tentar outra. Ele
colocou a peca que estava tentando encaixar junto com as outras que ainda estavam 14
disponiveis. Ele olhou para a mesa com todas aquelas pecas, ficou em siléncio durante alguns
minutos. Entdo ele pegou aquela mesma peca que estava tentando encaixar antes e tentou
colocd-la mais uma vez no mesmo lugar, mas ndo conseguiu. Voltou-se para mim e disse
“estranho, né Dami?”. Eu respondi que sim, que “nao ¢ facil esse quebra cabega”. Nesse dia,
mostrei para ele as pecas e o desenho da caixa para que pudéssemos olhar as figuras e tentar

montar novamente.

eksk

No encontro posterior, ao entrar no carro, ele disse: “e o joguinho?”, eu perguntei: “que
joguinho?”; ele respondeu: “quebra-cabeca”. Eu disse: “estd ai”, “vocé quer jogar?”. Ele
respondeu que sim.

O jogo de montar quebra-cabeca durou mais ou menos trés meses € as cenas pareciam se
repetir como ja descrito, com algumas variacdes, mas a postura de Paulo era sempre a de se
inclinar sobre as pegas, ficar em siléncio, olha-las por algum tempo, tentar encaixar as pecas €
diante do fato de elas ndo se encaixarem dizer “estranho, né Dami?”. Eu tentava ajuda-lo a ver
o desenho, a olhar a figura, mas ele insistia em pegar uma mesma peca e tentar encaixa-la num
mesmo lugar que nao dava certo. Eu dizia para tentar outra, para tentar coloca-la em outro lugar.
Paulo parecia pedir para ver a caixa com o desenho [“e a caixa?”]. Ele tentava encaixar outra

peca e novamente dizia: “estranho, né Dami?”.



Eu ficava pensando o que seria estranho para Paulo, como ele poderia estar pensando,
sentindo ou imaginando a respeito do que se dava como estranho naquela atividade. O que é
estranho para Paulo? Que a peca ndo se encaixasse, que ele nao conseguisse juntar as pecas ou
que a mesma peca ndo se encaixasse apesar das tentativas e da forca que ele colocava?

Nesse encontro, tentava ajudi-lo a montar o quebra-cabeca. Mostrei como se poderia
montar o quebra cabeca, como as pecas se juntam ou ndo se juntam, como a figura ganha forma
ou ndo ganha forma. Entdo, montamos juntos: eu indicava para ele qual peca se encaixava, ele
colocava a peca no lugar; eu pegava uma peca e encaixava no lugar certo e deixava Paulo tentar
colocar as pecas que ele pegava, eu o ajudava a encontrar a peca que se encaixaria ou ficava
observando ele na sua propria observancia do jogo.

Em um dos encontros, apds ele dizer que queria jogar o quebra-cabecga, sugeri que
fossemos para outro lugar para montar o jogo para poder variar um pouco os lugares. Fomos a
um parque da cidade, nos assentamos numa mesa e come¢amos a tentar montar a a figura. Nesse
dia, perdemos uma das pecas do quebra-cabeca. Ela deve ter caido da caixa e ndo vimos isso.
“Acho que deve ter caido por entre a fresta da caixa”, disse para ele. Ele disse: “ah ndo, Dami!”.
Mas s6 notei a perda num encontro posterior, em outro lugar, em que montei a figura completa
com Paulo, por isso ndo tinha como procurar a peca no lugar perdido. Ele pareceu ndo se
importar e eu lhe disse que nao teria problemas, que montariamos mesmo assim.

Depois de quase trés meses em que os encontros € as cenas descritas pareceram se repetir,
montei junto com Paulo, pela dltima vez o tal quebra-cabegas. Pela tltima vez também ouvi a
expressao que nos acompanhou até esse ultimo dia: “estranho, né Dami?”. Essa expressao nao
havia aparecido antes e nao apareceu depois, por mais estranheza e novidade que pudesse haver
nos encontros. Guardamos o quebra-cabe¢a montado na caixa, sem a pe¢a que havia sumido.
Quando chegamos na casa dele, ele abriu a caixa e mostrou para a mae. J4 haviamos dito
anteriormente que estdvamos montando um quebra-cabegas. Ela olhou para a caixa. Eu
expliquei sobre o sumico da peca. A mée tornou a olhar para a caixa com o que parecia ser um
olhar para algo que estd como deveria estar, sem maiores consideracdes, sem maiores
estranhamentos, s6 aquele que, talvez, lhe coubesse passar naquele momento, mas para o qual

nao cabiam palavras, tradu¢des, nem pecgas para encaixar.

2.4. “Me ensina...”

Depois dos encontros em que montamos o quebra-cabeca, o periodo de muito calor e tempo

quente continuava. Ainda era complicado fazer saidas e caminhadas, entio disse para Paulo que



continuariamos a ir para a sala de uma clinica, mas eu, novamente, ndo sabia muito bem o que
poderiamos fazer.

As tentativas de negociacdo, mais precisamente, a tentativa que Paulo tomasse uma
iniciativa sobre algo diferente que poderiamos fazer, parecia ndo se dar, e ficivamos sentados
na sala, folhedvamos revistas e as repeticdes das falas se faziam, até que certo dia perguntei
novamente para ele: “o que vamos fazer, o que vocé€ quer fazer?”. Ele me olhou e disse:
“desenhar” e, a partir dai nos pegamos em uma atividade de desenho novamente, mas de outro
modo.

Nessas atividades, eu e Paulo desenhdvamos. As vezes ele me pedia que desenhasse alguma
coisa, um heroi, o lobisomem ou um pirata [ele dizia: “¢ o he-man?”, “Desenha Dami”;
“desenha o lobisomem™; “desenha o pirata”]. Outras vezes, eu desenhava e ele ficava
perguntando o que era e eu ficava insistindo para que ele me dissesse; outras vezes,
surpreendentemente, ele me pedia para ensind-lo a desenhar [“eu ndo sei desenhar, me ensina
Dami?!”]. Eu mostrava para ele como fazia e insistia para que ele tentasse. Ele se colocava a
desenhar circulos por toda a folha. As vezes circulos monocromaticos, outras vezes circulos
coloridos, circulos separados ou circulos sobre circulos e ainda semi-circulos. Em outros
momentos, eu escrevia o que ele dizia sobre o desenho ou o nome do desenho, que era,
geralmente, o nome de algum personagem; depois ele me pedia para que eu escrevesse alguma
coisa nos desenhos em que ndo havia nada escrito. De alguma forma ele sabia apontar o que
era algo escrito.

O que queremos destacar aqui € o fato de Paulo dizer que ndo sabia desenhar e pedir para
ensind-lo. Isso me pareceu uma mudanca importante porque parece se constituir numa demanda
ao outro diante do fato de ele ndo conseguir fazer algo. Esse tipo de pedido ndo havia acontecido
até entao.

Outro elemento que se destaca é que Paulo parecia conhecer, de alguma forma, a escrita
(talvez mais a imagem que o que estava escrito), principalmente se fosse de algo conhecido
como o proprio nome dele ou marcas conhecidas como de refrigerantes ou de redes de fast-
foods. Nesse caso, parecia reconhecer pelo logotipo (formato, cores, desenho que destaca a
marca). Parecia conseguir também ler ou se lembrar a forma da palavra que eu tinha escrito,
associado a alguns desenhos, por exemplo, ele associava a imagem do carro desenhado ao que
estava escrito no desenho (Macgiver era o que estava escrito junto ao desenho). Ele reconhecia
que havia algo escrito e dizia que estava escrito “Macgiver” por causa do desenho do carro,
mas, em outras vezes, parecia mesmo que ele tentava adivinhar, fazia vdrias tentativas de dizer

0 que estaria escrito, tentando associar ao desenho ou dizendo nomes aleatorios.



2.5. As repeticoes de lineamento e os didlogos-fractais

Como j4 foi dito, neste ponto da cartografia, estamos mostrando alguns dos didlogos que
aconteceram e marcaram os encontros com Paulo. Eles marcaram porque parecia que Paulo
comecara a fazer, com muito mais frequéncia, uma variacdo dos temas que eram repetidos e
poucas vezes ficava em siléncio. Essas repeticdes se destacaram pois pareciam deslocar-se
daquelas repeticdes mecanicas que pareciam circunscrever-se em palavras de ordem vindas
‘d’A mae’ ou de outros familiares. Essas repeticoes que se destacam pareciam se deslocar das
repeticdes mecanicas que pareciam se circunscrever em um territorio cristalizado, como se
Paulo procurasse repetir o que tinham dito para ele falar, e ele o fazia por parecer-lhe mais
seguro, habitual ou mais familiar. Chamamos tais repeti¢des de repeticdes de lineamento, pois
parecem estar em deslocamento em relagc@o as repeticdes mecanicas.

Lineamento € um tra¢o, uma linha ou um contorno ou o ato de produzi-lo; é também um
conjunto de linhas; € uma feicao isolada ou conjunto de fei¢cdes de topografia, de variacdes de
tonalidade em imagem ou em um mapa topografico que se apresenta como um alinhamento e
que reflete elementos da geologia.>> O lineamento constitui territdrios e superficies.

Repeti¢des de lineamento, que, em descolamento das repeticdes mecanicas, derivam por
outros temas, por exemplo: a “curiosidade” pelo entorno, pelas lojas; a “curiosidade” pela
coisas que o acompanhante faria no dia seguinte ou que teria feito anteriormente; as perguntas
sobre os personagens de desenhos e filmes em funcdo da atividade de desenho que fizemos.
Também consideramos que aqueles didlogos que mostramos na apresentagdo e na introdugao,
nos quais entramos em repeti¢do de perguntas de um para o outro, sao repeticdes de lineamento.

E interessante dizer que, em uma das supervisdes que tive sobre o caso, eu mencionei que
parecia que eu comegara a entender melhor o que Paulo dizia. Eu disse ndo saber se, nesse meu
suposto entender, ele € que havia melhorado a dic¢do, o modo de dizer ou se seria eu que teria
melhorado a audi¢do. Todavia, nessa supervisdo me foi apontado que Paulo é que teria me
capturado ou “pegado”, escolhido talvez, agenciado na territorialidade por seu modo de dizer
e/ou fazer-saber.

Nesse agenciamento, seria como se Paulo lancasse suas palavras ou tecesse teias de
palavras, de sons, de dizeres, de enunciados e ficasse a espreita de que elas alcancassem um

alvo incerto, ou que produzissem eco, ou que reverberassem, ou que alguém vibrasse, ressoasse,

35 <http://sigep.cprm.gov.br/glossario/verbete/lineamento.htm> e <https://www.dicio.com.br/lineamento/>.
Acesso em: 25 Jan. 2019



se implicasse com o fio da teia de modo que ele também vibrasse, reverberasse e também fosse
atingido e deslocado. Isso € mais do que tentar dar significados ou esperar significados. Parecia
que a propria enunciacdo, para além da significacdo, poderia tecer um encontro ou mesmo
desencontro. Fazia-se um lago através da implicac¢do dos (des)encontros.

Neste encontro-agenciamento que se desdobra em lineamento, os fragmentos marcam
também como as conversas se davam, pois um assunto comecava sem que o anterior terminasse
ou safamos de um didlogo que mal havia comecado para comecar outro, pois uma pergunta
atravessava os dizeres, e depois volta-se a falar de um mesmo assunto e perguntar ou usar uma
expressao ja usado e uma pergunta que ja tinha feito.

Nestas mudancas e desvios, parecia que a palavra dita ou pergunta feita, chamaremos de
palavra ou pergunta marginal, provocava um desvio. Entretanto, ndo por uma associa¢do de
ideias, mas por algo como uma conexdo-disjuntiva, uma conexdo ndo totalizante e ndo
finalizante de partes, que disjuntava as frases e os didlogos. Dai a ideia de fractais.

Na geometria, os fractais sdo figuras que se repetem, copias de copias que se proliferam
formando figuras cada vez menores. O estudo dos fractais estd ligado a teoria do caos e os
sistemas dindmicos, e suas equagdes sdo usadas para descrever fenomenos que, apesar de
parecerem aleatdrios, obedecem a certas regras — assim como o fluxo dos rios. Um rio parece
ter um fluxo ou percurso aleatério, mas este tem influéncia da geologia e do relevo. Os fractais
sdo estudados na geometria ndo-euclidiana por causa de suas dimensdes fraciondrias.

Os fragmentos, entdo, remetem mais a um patchwork, um trabalho que consiste na
reunido de pecgas de tecido de varias cores, padrdes e formas, costuradas entre si, formando
desenhos geométricos, lembrando que é segundo uma geometria e espacos ndo-euclidianos.
Temos como efeito do fractais, toda uma ciranda multivoca, polivoca, equivoca do territorio e
da cartografia desse territdrio, seus processos e desdobramentos. Ou seja, diferentes regimes de
enunciados e signos, diferentes agenciamentos de enunciagdo e diferentes regimes de corpos.

Nos relatos de didlogos fractais, ndo tentarei remontar uma histéria dos encontros numa
cronologia, mas sim dizer de algo que me marcou ou que nos marcaram, acompanhado e
acompanhante, enfim mostrar ou relatar o que de alguma forma reverberou. Alguns desses
fragmentos remetem ao que ja foi narrado na apresentacdo e que, por sua vez, talvez possam
ajudar a entender os fragmentos que constituem uma composi¢do mais ampla, se isso se fizer
necessdrio.

A propostio dos didlogos fractais, mostrarei a seguir, algumas mudangas nos modos de

Paulo se haver com os encontros, em relagdo aos primeiros relatos. Quando anddvamos pela



cidade, em passeios aleatérios ou saidas para comprar algo, Paulo comecgou a perguntar sobre
as lojas e prédios:

“Que loja ¢ essa?”’; “e essa?”; “ta fechado, Dami?”. Parecia que a fachada lhe chamava a
atencdo ou o proprio fato da porta da loja estar fechada. Outras vezes, o que parecia chamar a
atencdo eram os desenhos da fachada, principalmente se fossem relacionados a desenhos
animados da T.V. Ele também se referia a outros elementos das ruas, por exemplo, sobre os
carros diferentes, ele me dizia: “igual o carro do MacGyver”, se fossem jipes; “igual carro do

36 se fossem carros esportivos; “igual comando para matar”, se fossem caminhdes,

Magnum
inclusive caminhdes de lixo.

Embora em outros momentos também acontecessem, Paulo comecara também a repetir e
a perguntar ou afirmar, isso era varidvel, se eu iria trabalhar, a que horas e com quem.
Perguntava, por exemplo: “vocé vai para a escola?” Ou “vocé€ vai para a escolinha, hein Dami!”
/l vocé vai dormir? // voc€ vai comer? // vocé€ pegou filme? // assistiu na televisao? // “cortou
cabelo?” // “vai cortar que dia?”

Destaco, também, as atividades de desenho. Durante algum tempo fixamos nestas
atividades. Essa atividade aconteceu em uma sala de uma clinica. Durante um certo periodo de
tempo, fizemos muitos desenhos e Paulo parecia gostar de repassar e rever cada um deles a cada
encontro.

Ele comega perguntando, ao pegar a caixa que continha todos aqueles desenhos: “ndo tem
comando para matar, né dami?” ou, simplesmente, “cadé o He-man?”. Eu respondia: “nao sei,
olha se tem, procura ai”’; e entdo passavamos um a um os desenhos, comentando sobre o que
estava desenhando. Com o decorrer dessas atividades, durante as conversas sobre os desenhos
passei a pedir para Paulo dar um nome para cada um dos novos desenhos que ele fazia. Com
alguma dificuldade, ele dizia um nome, entdo eu datava e colocava o nome dele na folha.

Outra coisa que gostaria de destacar sdo os modos como Paulo inicia uma conversa no
momento em que eu chegava em sua casa. No inicio dos encontros, tinha-se a impressdao que
ele repetia sempre um mesmo tipo de “cumprimento” ou “saudagdo” através de uma frase-
pergunta. No entanto, no decorrer dos encontros, essas frases mudavam.

Segue abaixo alguns dos didlogos que atravessavam os encontros:

Quase em todas as vezes, quando chegava na casa de Paulo ele dizia, apos me

cumprimentar com um aperto de mao:

- Vocé trouxe o filme?

36 Seriado de TV da década de 1980, em que o protagonista € um jardineiro e também um investigador nas horas vagas.



-Que filme? Eu combinei de trazer algum filme? (Eu dizia isso em tom de brincadeira)

-Vocé vem amanhd? [Geralmente essa pergunta acontecia na ter¢a e raramente na sexta].

Eu respondia:

-Nao, amanha nao, amanha é quarta. [Ou sdbado, quando o encontro era na sexta].

Esse cumprimento durou por véarios encontros/meses. Depois, em outras vezes, quando
eu chegava, ele perguntava se eu havia cortado o cabelo.

Paulo: Vocé cortou o cabelo?

Dami: Nao, ainda ndo

Paulo: Nao vai cortar, ndo?

Dami: Vou

Paulo: aonde?

Entdo eu dizia onde cortaria e ele tentava repetir o nome da barbearia.

Eu confirmava ou corrigia o nome da loja.

Depois de algum tempo, ele préprio perguntava e ele préprio respondia, na sequéncia, o
nome do lugar:

Paulo: “cortou cabelo?”

Dami: “ndo, vou cortar ainda.”

Paulo: “onde?”

Paulo: “no josé*’, né Dami?”

Ainda em outras ocasides, quando eu chegava na casa de Paulo, ele me dizia enquanto
me cumprimentava com um aperto de mao:
Paulo: cortei o cabelo, fiz sobrancelha, fiz a barba...

Ou entdo, quando ainda ndo tinha cortado, dizia: “marco, marquei cabelereiro, viu?”

A frase inicial [frase inicial-ritual de cumprimento] e o didlogo que se seguia nem sempre
foram esses relatados, mas eles foram os que mais se destacaram durante algum tempo em que
os encontros aconteceram. Outras frases e didlogos se repetiam, quase sempre no percurso que
faziamos até chegar ao local que j4 haviamos combinado de ir. Essas frases ou didlogos
pareciam, para mim, talvez mais do que para Paulo(?), querer dar certa consisténcia ao que se
passava, a um siléncio que se fazia ou tentava antecipar as perguntas que eu lhe fazia e que ele

ndo conseguia responder.

37 José é o nome ficticio da barbearia.



Vejamos outros didlogos:

-Peguei filme, Dami.

-Qual filme?

-Ndo sei...

-Vocé nao lembra quem € o autor, o titulo do filme?

-Ndo sei...

E depois ele prosseguia:

-Vocé pegou filme?

- Essa semana nao peguei, estava muito ocupado.

As vezes, ele dizia que havia assistido a um filme [“assisti filme, Dami!”] e quando eu
perguntava qual o filme, ele dizia que ndo sabia [“eu ndo sei.”’], ou quando sabia qual era o
filme, ndo sabia dizer do que havia gostado [“0 que mais voc€ gostou?” //“ndo sei, Dami’];
[“quem era o ator principal?” // “ndo sei’’]; [“qual era a historia?” // “ndo sei”].

Em outras vezes, ele, depois de me cumprimentar, perguntava: “onde vocé vai?”

E eu respondia: “essa pergunta ¢ minha!” [eu quase sempre perguntava “onde vamos?”.
Entdo ele perguntava, novamente, se eu havia cortado cabelo ou se eu havia alugado algum
filme, se havia assistido TV.

Depois desses pequenos cumprimentos-rituais-repeticdes, tentivamos combindvamos
para onde irfamos e, novamente, as perguntas sobre o filme ou sobre para onde irfamos eram

feitas.
2.5.1. Outros didlogos fractais

Em um dos vérios encontros em que falamos sobre o Hulk. Em alguma frase ou pergunta,
eu dizia o nome dele e ele dizia: “eu ndo sou Paulo”.

Dami: Entdo o que vocé é?

Paulo: Sou “bener”, crocodilo.

Paulo: Vira o que?

Paulo: Vira Hulk

Observe-se que em relacdo aos primeiros encontros ele dizia: “que Paulo € esse?”. mais

atualmente, passou, em boa parte das vezes, a dizer: “eu nao sou Paulo”

ks



O didlogo abaixo era caracteristico dos encontros de sexta pela manha, em que ele,
costumeiramente, apds o AT, ia a feira comer pastel e ajudar a mae a carregar e guardar as
compras, segundo ele mesmo dizia. Esse didlogo entrava em meio a outros didlogos ou
momentos de siléncio em que, ou estivamos caminhando ou em atividades de desenho.

Paulo: Cadé o carro? [e sem esperar resposta emendava]

Minha mae vai encontrar a gente? [ou “que hora minha mée vai encontrar a gente?”’].

Minha mae vai na feira que hora?

Que hora vai na feira?

Dami: Vai fazer o que na feira?

Paulo: Come pastel

keksk

Num dos encontros, estivamos caminhando pela cidade e de repente Paulo disse: “Morri
envenenado de come!”
Dami: comer o que?

Paulo: Nao sei, e dami, hein!!; Benner ndo tem camisa, cal¢a; Benner ndo tem pianinho

keksk

Paulo: Vocé vira lobisomen?

Dami: Eu nio.

Paulo: Vocé tem medo de lobisomen?
Dami: Vocé tem?

Paulo: ndo, sou macho, Benner ndo morre! (ou Banner ndo morre, né Dami?)

eksk

Paulo: ‘Laion’ nao é bandido, né dami? Né, meu aluno?
Paulo: Laion é bandido, heroi.

Paulo: Laion nao é bandido, é heréi?

Dami: Vocé também ¢é her6i?

Paulo: Nada.

Paulo: Onde vocé vai hoje?

Dami: Na universidade.

Paulo: Sem comer?

Entdo ele imita o Snif (personagem do desenho animado thandercats): “snif, snif”
Paulo: “Esse desenho tem tempo, né Dami?”

Dami: sim, € antigo...

Paulo: “eu nasci na barriga da minha mae, né Dami?”



Dami: nasceu sim!

gk

Paulo: Meu aniversério estd chegando
Dami: Que dia que é?

Paulo: Marco

Dami: T4, mas qual dia?

Paulo: Dia do meu avd

eksk

Paulo: voceé é lobisomem?

Dami: lobisomem? Nao sou

Dami: e vocé é quem?

Paulo: Banner

Dami: por que vocé quer ser o Banner?

Paulo: Para virar...

Dami: virar o que?

Paulo: virar Hulk

Por que vocé quer virar Hulk?

Pergunto, mas Paulo ndo prossegue com o assunto, entdo me calo.
Logo depois ele volta a falar: o Banner nao vira, né dami? “Banner ndo conversa...so

pianinho...nervoso ou calmo?”

Hekesk

Paulo: Olha a criancinha.
Dami: Que criancinha?

Paulo: Criancinha do Banner

gk

Estamos ouvindo musica no carro, enquanto famos para alguma lugar e Paulo disse “¢ do

Gil”.



Paulo: De quem ¢€ essa musica?

Dami: uai, vocé acabou de falar!

Dami: quem que era mesmo que vocé falou?

Paulo: ndo sei

Dami: mas vocé falou!

Paulo: quem € entdao? T4 vivo né dami?!

Dami: por enquanto. (Falei simulando uma voz gutural de filme de terror)

Paulo: eu sou ‘por enquanto’?

Dami: “Nao”, respondi rindo, “vocé nao!”

Paulo riu uma risada tenebrosa, como de um filme de terror.

Paulo: minha mae ja ta esperando eu, né Dami?

Dami: serd que estd? Serd que nao esta? Serd que esta?

Paulo: que isso?

Paulo: “...amor” (acompanhando uma palavra final do verso da misica que tocava no
radio)

Paulo: “quem ¢ essa mulher?”

Paulo: pegou filme nesse final de semana?

Dami: peguei ndo, vocé pegou?

Paulo: nao...sim

ekesk

Paulo havia falado que assistiu um filme:
Paulo: assisti filme, Dami

Dami: qual o nome do filme?

Paulo: (ndo responde)

Dami: qual o nome do ator?

Paulo: ndo sei

Dami: uvai

Paulo: (imitando) uai

dedek



Estdvamos indo para um parque da cidade, entdo houve um mau funcionamento e o radio
do carro parou de tocar e depois voltou a funcionar)

Paulo: 0 som morreu, né?

Paulo: quem € esse, dami?

Dami: quem? Quem ta cantando?

Dami: eu ndo sei, ndo conhe¢o. Vocé ndo conhece nao?

Paulo: ndo responde

*

Ainda no caminho do parque:

Paulo: e filme, vocé pegou?

Dami: ndo, ndo peguei filme ndo. Vocé pegou?

Paulo: vai sair? Parque siqueiroli, né Dami? E depois?
Dami: depois € ir embora

Paulo: sozinho?

Dami: sozinho e a pé?

Paulo: igualzinho ameaga...

Dami: que ameaca?

Paulo: esse filme é velho, né dami?

Dami: eu nao conheco.

Paulo: cortou o cabelo?

Na musica que estd passando no radio, ouve-se um som de piano.
Paulo: olha o Banner ai, sozinho... pasta...

Dami: e o que mais?

Paulo: s6

*k

Chegando ao parque, um didlogo aconteceu mais ou menos como se segue:
Paulo: ndo € aqui ndo, dami?

Paulo: Vocé me enganou!?

Dami: parece que té fechado

Paulo: fechado? Hein?

Dami: vou descer 14 para vé.

Paulo: que vé?

Paulo: onde vocé vai?



Dami: vamos descer 14 para ver

Paulo: vocé me enganou?

Dami: quem te enganou?

Paulo: he-man

Dami: he-man?

Paulo: Nao parece comigo, o he-man?

Dami: quem?

Paulo: ndo comi nada hoje, dami.

Dami: duvido, ndo tomou nenhum cafezinho?

Paulo: que cafezinho?

Heksk_

As pessoas atravessam na frente do carro, correndo.
Paulo diz: esse cara vai morrer, hein, igual meu tio!
Essas frases vao se fazer presente sempre que, quando estamos no carro, em algum trajeto,

alguém atravessa na frente, seja correndo, seja andando por ter preferéncia.

Heksk

Paulo: oh sinalzinho vagabundo!

Ele bate na perna, dois ou trés tapas de leve, como se quisesse apressar quem estava a
frente.

Dami: tem que esperar ne, Paulo, € o sinal, € a regra.

Paulo vai, quase sempre, repetir essa expressao sobre o sinal de transito e, mais tarde,
qualquer parada obrigatéria no transito por causa do sinal de pare, por exemplo, ele diz

“sinalzinho vagabundo, né Dami?

ks

Ouvindo musica no carro durante percurso para museu
Paulo:De quem essa musica?
Dami: ndo conhego, vc ndo sabe?

Paulo ndo responde.

*

Paulo: de quem essa misica?



Dami: ndo conhecgo, vocé ndo conhece, senhor?

Paulo: que senhor?

Dami: senhor

Paulo:que senhor?

Dami: o senhor

Paulo: comer

Dami: comer o que?

Paulo: comer capim

Paulo: pode quebrar o 6culos?

Dami: pode o que?

Paulo: o 6culos

Paulo: ah....(disse alguma coisa que ndo entendi) dami

Dami: pode

Paulo: come

Paulo: ...... td morto! (inteligivel no comeco, mas era sobre o carro da frente que nao se
movia)

Dami: tem que esperar...

Paulo: minha mae ta esperando eu?

keksk

No carro, indo para algum lugar.
Paulo: de quem essa misica?
Ele muda a estacao do radio
Paulo: e essa?

Dami: ndo sei, voce€ que estd mudando.

ks

Em um dos dias que estivamos ocupando uma sala na clinica, eu pedi para ele virar a
poltrona para ficar melhor para usar a mesa.

Dami: vira, vira ai...

Paulo: vira, vira, vira homem (cantarolando a musica do Ney Matogrosso)

Eu entrei na musica

Dami: vira, vira homem, vira, vira lobisomem

Paulo: que lobisomem? Nao parece comigo Dami, lobisomem?



Paulo: me d4 banho? Eu tomo banho sozinho. Eu sou homem né dami?

Dami: vou pegar folha ali, espera um minutinho. [e vou saindo pela porta, enquanto ougo
ele dizer]

Paulo: um minutinho volta ja! (Como se vé na TV, nos jornais, quando é o momento do
comercial)

Paulo: ah dami, meu aluno!

Paulo: vc € meu aluno, né dami?

skeksk

Repassando os desenhos:

Muitas vezes, antes de comecar a desenhar, Paulo se colocava a rever os desenhos que
tinhamos feito anteriormente e dizia, referindo-se a um dos desenhos que eu tinha feito e que
ele tinha nomeado de Peter pan [0 desenho de um menino que parecia voar].

Paulo: Peter pan ndo chegou na locadora

Paulo: Eu entende, né dami?

Paulo: guardar é fécil, né dami? (guardar as canetinhas e os papeis na caixa)

keksk

Todas as vezes que fomos na clinica, que também foi o local que utilizamos para fazer a
exposicao dos quadros que ele pintou, ele fazia as mesmas perguntas e 0os mesmos comentarios.
Lembro-me de apenas uma tnica vez que ele ndo disse quase nada sobre a exposi¢ao, mesmo

assim ndo deixou de fazer uma pergunta referente ela: “foi aqui, né Dami?”.

Heksk

No geral, o didlogo que se repetia:

Paulo: Foi aqui, né, Dami? Minha exposi¢do...; [e na sequéncia dizia]
...minha mae veio?
...vocé veio?

Dami: sua mae veio, eu vim...

Paulo: E eu? Sambinha, camisa passada, calga...

Dami: vocé também veio, a homenagem era sua.

Paulo: E Maria, veio? A pititinha, filhotinho da mamae.

Dami: veio também, quem mais veio?



Paulo: Que hora eu fui embora?
Dami: ndo sei, mas depois voce foi para outro lugar, ndo foi?

Paulo: ...comemorar eu! (Foi no bar préximo, junto com familiares e amigos)

Depois, na saida, no término do acompanhamento desse dia:

Paulo: Foi aqui, né Dami? (fala e a0 mesmo tempo aponta para a sala dos fundos)

Dami: foi aqui e mais 14 na frente.

Paulo: Roberto®® ndo veio, né Dami? [essa pergunta sobre o Roberto, sé era feita na saida].
Dami: ndo, vocé nao chamou, né?

Paulo: “ndo veio, perdeu!”

Variacdes da conversa acima.

Paulo: Guilherme ndo veio, é dami?

Dami: Da préxima vez vc chama o Guilherme?
Paulo: Que Guilherme?

Dami: quem é Guilherme?

Paulo: vocé.

skeksk

Em alguns encontros, enquanto estivamos desenhando Paulo dizia frases que pareciam
soltas sem parecer ter nenhuma relacdo com o que acontecia, que pareciam vir de outro lugar,

de outro tempo, de outra situagdo.

Paulo: vovo, sou tio dela.

Outras vezes dizia: eu nao comi nada, Dami.

ks

Em alguns desses encontros nas atividades de desenho, ele pedia que eu fizesse desenhos
de personagens, como He-man, She-hd, comando para matar, rock, lobisomem, entre outros.
Sobre o He-man, depois que eu desenhei, ele disse:

Paulo: € ele? Ta velho ele..., ta velho, novinho, hein!?

3 Nome ficticio de um de seus professores, das outras atividades que ele tem.



Paulo: Como € o esqueleto?

Paulo: Amigo ou inimigo do He-man?

Olhei para Paulo, como que interrogando sobre a tltima pergunta, entdo Paulo respondeu,
como que confirmando, depois que eu olho de modo indagativo para ele: “Amigo...” [respondeu
enfaticamente, como querendo dizer que era 16gico que era amigo].

Nesses encontros, nessas atividades de desenho, um pedido de Paulo me chamou a atenc¢do:
“me ensina a desenhar Dami, me ensina!?”

Em outro momento, quando eu levo um notebook, ele também disse: “me ensina, Dami”
[usar ou mouse ou digitar no teclado]. Neste caso, ele se refere a trabalhar com mouse. Essas
duas atitudes me chamaram muito a atencao por causa do pedido que ele faz e que me fez pensar

no status desse pedido.

skeksk

Paulo: Nao desenhei o Thundercats...
Dami: tenta ai!

Paulo: ndo sei

Dami: tenta

Paulo: Vocé vai sair?

Dami: Eu vou na faculdade.

Paulo: sozinho? Sem comer?

sHeksk

Ele desenha varios riscos horizontais, eu pergunto: “o que € isso ai?”
Paulo: nao sei, Dami
Dami: quer colocar uma cor ai?

Ele pega o giz de cera amarelo e diz: “rosinha”.

Rk __
Paulo, olhando o desenho de um Lobisomem que ele havia pedido que eu desenhasse.
Paulo: Prof. Astromar... ele vira?

Paulo: ele parece comigo?

ke



Em uma das vezes que estdvamos repassando os desenhos e eu perguntava o que era

aquele desenho. Sobre o desenho que ele havia dado o nome de “comando para matar”.

Mostro para ele e pergunto: “o que?”
Paulo: papai, papaizinho... salva ele ndo salva?
Dami: salvar o que?

Paulo: comando para matar

*

Em alguns desenhos ele diz: “ndo tem nada escrito”.
Em um deles eu falo: “ndo tem nada aqui?” [Era o desenho de um elefante]

Paulo: “nada é peixe...”

Essa expressdao que ele usou destacou-se pois parecia vir de uma brincadeira que eu
comecei a fazer diante de algumas respostas dele. Por exemplo, eu perguntava o que ele tinha
dito, pois eu nao tinha entendido, ele dizia “nada”. Eu perguntava “o que ¢ isso?”, ele dizia:
13 2 ~ b b 3 M b . 6

nada”, entdo eu dizia uma pequena brincadeira que era comum quando eu era crianga: “nada
¢ peixe, barata € vocé, eu sou bonito, voce ¢ feio”.

Ele parecia querer usar a expressao, mas usava apenas a primeira parte

keksk

Quando vou comprimenté-lo, ele parece querer adiantar a resposta

Dami: e ai?!

Paulo: eu nao sou Paulo!

[Eu costumava cumprimentar “e ai, Paulo?” e, nesses casos ele dizia: eu nao sou Paulo.].
Entao eu disse: “eu nao falei Paulo!”

Ele apenas sorriu.

ks

Durante uma caminhada na praca:

Paulo: (...) o Banner, vocé sabe a musica dele?
Paulo: morreu, né Dami, o ator.

Dami: sim morreu...

Paulo: raios gama é o choque dele!

Dami: tem versodes diferentes, voce td falando de qual filme?



Paulo: nao sei a histéria...

gk

Paulo: Nao comi nada, né dami? Vocé vai sair?

Em outras vezes perguntava: vai sair hoje?

Aok

Paulo: Hulk € amigo do Banner?

Dami: ndo é o mesmo?

Paulo: quem? A dona? (musica “Dona’®” fazia parte da trilha sonora da novela)

Dami: que dona?

Paulo: a véia, rock santeiro (geralmente se referia a mae como: “a véia” ou como “a

Dona”)

keksk

Paulo assobia:
Dami: o que € isso? passarinho?
Paulo: Banner ndo € assassino; Banner ndo morre, né Dami?

keksk

Desenhando sobre a mesa, entao o lapis desliza.
Paulo: vai cair Dami
Dami: segura!

Paulo: segura aonde?

eksk

Na clinica, ouvimos vozes das pessoas saindo ou chegando em outras salas, ele pergunta
quem estd 14 e eu tento explicar.

Dami: igual a vocé que estd aqui, tem um monte de gente.

Paulo: Roberto também é gente.

Paulo: amanha tem dentista...sofrer...ufa!

[e eu tentando continuar a explicacdo que comecei]

Dami: entdo, tem um tanto de gente...

Paulo: eu ndo sou gente! Principe Adam € gente!

gk

3 “Dona” Musica roupa nova



Em um dos dias em que a atividade (que ele proprio comecou) foi revisar todos os
desenhos feitos, ele perguntava sobre cada um dos personagens dos desenhos: ndo conversa
ndo? [para uma boa parte das vezes ele perguntava “quem ¢€?” e para outros ele perguntava

“conversa nao?”’]

Aok

No caminho para a clinica (de carro), Paulo simula que vai colocar a cabega para fora do
carro: (em outras ocasides, ele pegava algum objeto e simulava que ia jogar o objeto pela
janela).

Dami: vai, pode ir

Paulo: ndo tenho sangue nas veias

Dami: ah, ndo? O que vocé tem nas veias?

Paulo: David Banner

keksk

Paulo pergunta:
Vocé (...) amanha vocé vem?
N3ao comi nada, Dami

Onde vocé vai?

*k

Dami: aqui o papel

Paulo: ndo sou papel.

Olhei para ele, entdo, ele mesmo respondeu: “pensei que fosse”.

Nesse didlogo, ele falou uma resposta que eu costuma dar quando ele dizia que ndo era
tal coisa [“ndo sou papel”, ou “ndo sou poltrona”, principalmente quando essa coisa era um
objeto, como mostra esse fragmento. Em alguma dessas ocasides, eu respondia, em tom de
humor “ah, pensei que fosse!!!”, entdo eu ria e ele ria junto e, as vezes, dizia “eh, professor!™].
Parecia-me que ele comecou a usar repetidamente uma expressdo que eu usava ou uma

expressao que ele ja conhecia, mas ndo usava.

ks

Enquanto desenhamos.
Paulo: e o oscar perdi, né? Que do! Esquece isso aqui, hein Dami? Por no carro.
Dami: Olha esse jornal, d4 para gente fazer alguma coisa.

Paulo: que gente? Eu ndo sou gente!



Paulo: Pode jogar fora? [ao abrir a gaveta e viu que tinha um saco de batatas fritas aberto]
[esse ato de abrir a gaveta e fazer essa pergunta comecgaram a se repetir varias vezes]

[Quase em sequéncia ele falou, em relacdo a caixa que contém os papeis e as canetas]

Paulo: ih, esquecé isso, hein?

Dami: Esquecer como?

Paulo: isso esta amassado!

Logo em sequéncia, ao pegar um jornal, enquanto folheava, ele disse:
Comi nada, dami! Chovendo?

Vai sair hoje?

Nao comi nada, Dami!

Paulo: T4 chovendo?

Dami: chovendo?

Paulo: nao, sou macho!

Depois, pegou uma revista, e disse:
“Aqui o lobisomen”; “Professor Astromar’; “Nao comi nada, dami!”’; “Comi nada hoije,
b 2 2
dami!”
Dami: Por que ndo comeu?

Paulo: Comeu capim.

skeksk

Paulo: nio parece comigo? (ele diz isso enquanto mostra um desenho que ele tinha
chamado de thandercats)

Dami: thundercats?

Paulo: com meu 6culos?

Dami: qual deles? (Referia-me aos thundercats)

Paulo: Thundercats

*

Sobre o desenho do lobisomem:
Dami: € o lobisomem?

Paulo: Professor Astromar
Paulo: ele vira?

Paulo: ele parece comigo!



*

Sobre o desenho que Paulo chamou de comando para matar:

Esse € antigo, né? Sai de dentro da minha mae!

Torna-se interessante dizer que no inicio dos encontros ele dizia sobre os filmes que eram
antigos: “bolinha para tras” ou “bolinha pra tras, que ano Dami?”. Eu dizia: “esse ¢ antigo!” ou
“esse ¢ velho” ou entdo eu dizia que era da década de 1980.

Entao ele respondia “eu sou antigo?”” ou eu sou velho? E eu respondia: “mais ou menos...
voceé ndo € novinho ndo.”

Depois de um tempo, ao falar sobre desenhos ou filmes antigos, ele dizia: “eu ‘tava’
dentro da barriga da minha mae”, e eu respondia: “ndo sei, que ano vocé nasceu?” Ou dizia que
nao sabia se ele estava ou, dependendo do filme, eu dizia que ele ndo estaria na barriga da mae
e que j4 teria nascido na época do filme.

Passado algum tempo, ele passou a dizer [sempre a respeito de filmes antigos ou mais
atuais] em forma de, ora afirmacdo, ora pergunta, ora indiscernivel: “eu nasci na barriga da
minha mée (?!)”.

Em cada uma dessas situagdes eu perguntava o ano em que ele tinha nascido, quantos
anos ele tinha na época do filme, se ele lembrava; ou eu dizia que achava que ele ndo estaria
dentro da barriga da mae, pois ele j4 teria nascido, pois o filme ndo era tdo velho. Eu perguntava
quantos anos ele tinha, como ele ndo sabia dizer, eu dizia a idade que eu pensava que ele tinha
e entdo falava sobre fatos, programas, filmes ou miisicas da época que o filme foi langado.

Nos encontros mais recentes, quando ele fala sobre filmes, séries ou desenhos antigos, ele
diz: “eu nasci na barriga da minha mae, que ano que nasci, Dami?”’ e por fim h4 a ocorréncia

da expressao: “sai de dentro de minha mae!” ou “sai de dentro de minha mae, né¢ Dami?”

Hekesk_

Paulo pergunta o que estd escrito no desenho.
Paulo: o que esta escrito?

Dami: crianca

Paulo: eu sou crianca?

Dami: voceé € crianga?

Paulo: barbudo

Hekeosk

Mostrei o desenho para ele [estamos naquela atividade de rever todos os desenhos.
Geralmente ele pega um por um e vai me perguntando. Nesse desenho que ele havia pegado,

ele apontou e me mostrou...]



Dami: o que?
Paulo: papai, papaizinho, salva ele ndo salva?
Dami: salva o que?

Paulo: comando para matar

Aok

Nas saidas ou passeios pela cidade

Dami: o que voce vai fazer hoje?

Paulo: quem?

Dami: voceé!

Paulo: quem? (com énfase)

Dami: estou perguntando se vocé vai fazer alguma coisa, vai sair...
Paulo: quem?

Dami: vocé ta sacaneando comigo?

Paulo (rindo sarcasticamente): t6!

ksksk

Quando ele entrava no carro perguntava pelo som, pela musica ou pelo rddio [cadé a
musica? ndo tem musica nao?], e eu dizia que ele podia ligar o radio e ele dizia: “e se levar
choque?” ou “eu tenho medo de choque”.

Em algumas vezes, enquanto anddvamos de carro e o sol batia nas vistas dele, ele dizia
em tom de aviso: “vou virar Hulk!” ou em tom de pedido: “posso virar Hulk?”

Uma observagdo interessante que faco € que algum tempo depois de fazermos e
assistirmos ao video das saidas e caminhada, como j4 foi relatado, estivamos sentados num
banco de uma praga. Era de manha, mas estava muito calor e sugeri apenas conversarmos ao
invés de fazer caminhada. Nessa ocasido, olhando para a pista em que se faziam as caminhadas,
ele disse: “passinhos ta vazio!?”, parecendo se referir ao fato que ndo havia muitas pessoas

caminhando na praca.

ks

Em outra ocasido, estdvamos caminhando na praca e um guarda da PM vinha vindo em
nossa direcdo. Quando ele viu, disse, “a policia, Dami”. Eu disse “¢ um PM” e ele perguntou:
“avanca na gente?”. Essa expressdo era a mesma que ele dizia quando passavamos por caes,

dos quais ele tinha muito medo.

ks

Enquanto caminhdvamos por um rua, rumo a uma praga da cidade, Paulo disse: “caravan”.

Sem entender bem, fiquei olhando para os lados, procurando o que ele esta tentando dizer.



Dami: caravan? Carro? Onde?

[Olhei para dentro de uma oficina mecénica]
Dami: ah! A caravan, o carro

Paulo: caravana da coragem

Dami: é mesmo, tem o filme, né os Ewocs

Paulo falou alguma coisa imitando esses personagens, mas soou ininteligivel.

skeksk

Durante um tempo reparei que Paulo se referia a sua mae, chamando-a de dona, entdo
perguntei: “Quem ¢ dona?”. Ele respondeu: “Minha méae.” Fiz outra pergunta: “Porque vocé
chama ela de dona?” e ele respondeu: “Igual roque santeiro... novela”.

Cade o carro? O carro € facil de achar, né dami?

Come! Nao comi nada.

Dami: ndo comeu nada hoje? Duvido?

Paulo: duvido “deodd”

skeksk

Eu sou professor astromar, né?

Eu pareco com ele, né?

keksk

Paulo: Sinalzinho demorado, hein dami, ta morto?

Paulo: cadé o carro? Ta dormindo?

keksk

Procurando folhas em branco para utilizarmos. Estdvamos na sala da clinica:
Dami: Chega mais proximo

Paulo: que préximo, eu ndo sou proximo.

Paulo: vai sair hoje, veia?

sHsksk

O dia que tinha que apresentar na casa da cultura (uma sobrinha estava morando na casa

dele) e estavamos revendo os desenhos, como aconteceu varias vezes.

Paulo: cadé a chitara?

Dami: N3o € aqui nao!

Paulo: maos ao alto (isso foi o que entendi que ele disse)
Dami: maos ao alto?

Paulo: o que é maos ao alto o que véia?



Dami: vocé que falou, ué?
Paulo: sou o tio dela!
Paulo: cadé a chitara?

Dami: € esse, mas ta do outro lado da folha

Aok

Na semana posterior ao didlogo acima, quando Paulo chegou na clinica e sentou-se na
poltrona, ele disse:

Paulo:Cadé o carro, hein?

Dami: N6s vamos sair mais cedo, hoje

Paulo: Que cedo?

Dami: vira ai, faco o gesto com a mio. [para ele virar a poltrona e ficar de frente com a
mesa]

Paulo: que isso? chacrinha?

Paulo: eu sou tio dela, hein; meu irmao... Ai ai ai...to pronto ndo, hein...filhotinho da

mamae...eu sou tio dela, Dami, eu sou tio dela

Dami: tio de quem?

Paulo: da “maria”

Dami: ela vai?

Paulo: é ( ¥*¥¥*%%%%) [n30 entendi].

Repetiu muitas vezes: “eu sou tio dela” no meio das conversas.
Dami: nos vamos sair mais cedo hoje.

Paulo: que cedo?

sHesksk

Enquanto desenhamos:
Paulo: Nao ta saindo, Dami [a respeito da caneta]
Dami: t4 saindo alaranjado!

Paulo: eu sou alaranjado?

ks

Estdvamos nos fundos da clinica. Nesse periodo estava tentando ensinar Paulo a tirar
fotos. Tinhamos combinado a aprender tirar fotos, editar no computador, para concorrer num
concurso que haveria na cidade. No fundo da clinica vi que tinha um ninho de passaros, entio
eu disse para Paulo: “vem cd pra vocé ver o ninho do passarinho”.

Paulo: e o choque?



Dami: que choque?

Entdo, fiz o gesto com a mao chamando, abrindo e fechando a mao.
Paulo: que isso? homem aranha?

Dami: ndo, Esse € o ‘Keanu reaves’

Paulo: Que isso? homem ou mulher?

Dami: ‘Keanu reaves’ do matrix

Paulo: diabo também fez!

Dami: diabo? Te chamando?

Paulo deu uma gargalhada

Dami: olha 14 o passarinho

Paulo: dormindo? Morreu?

&

Paulo: Nao foi aqui minha homenagem?
Dami: Vocé ja falou isso hoje?
Paulo: A Denise tava?

*k

Dami: Que Denise?

Paulo: A Denise praga.

Dami: Praga? Denise praga ....Eu ri
Paulo: ndo foi aqui, ndo foi?

Dami: foi

Paulo: comé

sHesksk

Estavamos vendo revista

Ele boceja.

Dami: vocé nao dormiu esta noite?
Paulo: o que? Nao estou escutando nada
Dami: vocé dormiu esta noite?

Paulo: e vocé?

Dami: ndo, perguntei primeiro.

Paulo: ah Dami meu aluno!

Dami: dormiu ou ndao dormiu?



Paulo: eu?

Dami: €...

Paulo: eu?

Dami: €...

Paulo: eu?

Dami: sim!

Paulo: sim, igualzinho o chaves fala!

Paulo: vai sair hoje?

skeksk

Ele perguntou pra mim: Vocé vai dormir hoje? Vocé vai 14 no hospital? Vocé vai 14 no
cinema?

Dami: Eu ndo vou, vocé vai?

Paulo: Nao, sei

Dami: vocé vai fazer o que?

Paulo: e professor, hein!

Ficamos em silencio

Ele continuou:

Paulo: vocé vai sair hoje?

Dami: ndo, vou ficar de boa;

Paulo: que boa? E voceé?

Dami: alids tenho aula

Dami: vou deixar voc€ na sua casa e depois vou

Paulo: na dona?

Paulo: sem comer? Sem comer, Dami?

Paulo: eu ganhei um cd, eu ganhei meu presente!

Paulo: o ‘Fulano’ me deu!

Paulo: onde vocé vai, vai na escolinha hoje?

Paulo: vai sair?

Paulo: eh meu aluno, hein?

Hekeosk

Na clinica (estamos ouvindo radio e desenhando)
Paulo: Coloca o lobisomem ai?

Dami: Ai aonde? Como? No radio? Lobisomem? Nao sei como, Faz ai vocé.



Dami: como coloca o lobisomem? Poe voce!

Paulo: ndo sei ndo

Paulo: (vai ao rddio) e mexe no botdo de sintonia: Aqui? Aqui?

Dami: esse € o volume

Paulo: aqui?

Paulo: (uma parte instrumental de uma musica toca no radio). Olha o super homem!
Igualzinho o super homem?

Dami: vocé quer mudar a faixa?

Paulo: aqui?

Dami: olha ai, tem uma rodinha, mexe ai e vé!

Paulo: me mostra, Dami

Dami: ai muda a faixa, ai muda a radio! [Eu dizia isso, tentanto ajuda-lo enquanto ele
mexia nos botoes]

Paulo: lobisomem nao parece comigo?

Dami: ndo sei, como parece? Por que que parece?

Paulo: procura ai Dami, procura ai!

Paulo: ndo achei, procura ai!

Dami: procura vocé, pode procurar

Paulo:Dami, ndo parece comigo, o lobisomem?

Paulo: ta ruim, ndo achei

Paulo: ndo parece comigo?

Dami: onde vocé quer ver isso?

Paulo: no radio!

Paulo: nio parece comigo?

Dami: quem?

Paulo: Professor.... (Fez uma entonacao como se quisesse que eu completasse), e ele deu
contuidade: “astromar”

Paulo: nio parece comigo?

Dami: mas ai nao tem nao, tem?

ks

Repetia constantemente que sua agenda estaria cheia no dia seguinte:
Paulo: Minha agenda t4 cheia amanha, Dami

Dami: O que voceé vai fazer... vai tocar, € 0 que mais?



Paulo: Comer.

Paulo: Minha agenda t4 cheia amanha!

E depois repetia constantemente: Vocé vai ter aula amanha? Que horas? Vai de carro?
Tem aulinha amanha, hein Dami? Que horas? Vai sair hoje? Tem aula hoje?

Vai dormir hoje? E se chover 14 na apresentacdo? E se eu cair?

2.6. Entremeios conceituais ou agenciamentos conceituais

Com os relatos que chamamos de entremeios, nds apresentamos os didlogos fractais em
suas repeticoes de lineamento, em seu agenciamento territorial, compondo os modos de Paulo
se haver nos encontros. Ambos, os didlogos fractais e o lineamento, indiciam algo além da
repeticao mecanica, que pareceu marcar os primeiros encontros. Como veremos, tais repeti¢oes
estdo imbricadas ou se atravessam imbricando-se, isto €, repeti¢des mecanicas, didlogos fractais
e repeticoes de lineamento nao estdao separados.

Além disso, apresentamos acima, como entremeios, outros modos de agenciamento em
que Paulo “percebe”, intui algo estranho, ou 0 modo como surge um pedido, inédito, para
ensind-lo a desenhar. Essas sao algumas das ténues diferencas que acontecem nos encontros
com Paulo, que marcam modos diferentes de estar, de sentir ou de se expressar, isto é, indiciam
o funcionamento dos agenciamentos e da experimentacao.

Neste contexto, vimos, desde os primeiros relatos, a estranheza e a alteridade que a
linguagem e o corpo provocam nos encontros e nos territorios cristalizados e habituados, para
o acompanhado, o acompanhante e para os proprios familiares, mas sobretudo para o préprio
Paulo nos (des)encontros. Nesses (des)encontros, pudemos ver a maneira como a linguagem
escapava, subvertia e traia as significacoes estabelecidas e as intencdes entre o acompanhado,
0 acompanhante ou os familiares. Por exemplo, o sussurro e a recusa para a mae; as repeti¢oes
de lineamento para o acompanhante, ou o enunciado “estranho, né Dami?”, que, mais que
determinar algo estranho, suspendia o entendimento e apontava que havia algo mais que as
repeticdes dos corpos e das palavras.

Tendo apresentado tais relatos e fragmentos como entremeios, vamos passar a cartografia
da clinica como experimentacdo em seu deslocamento conceitual. Nesta tarefa, destacaremos a
reverberacdo dos entremeios na pratica dos encontros e como pratica dos encontros. Tal
reverberag@o ou contdgio repercute ou produz um deslocamento dos conceitos. Da reverberacao
e contdgio desses deslocamentos, poderemos entender em que sentido as repeticdes mecanicas

e de lineamento, assim como as mudancas mostradas nos didlogos fractais nos levaram a outros



territorios, ao seu processo de desterritorilizacdo, de reterritorializacdo, de individuacdo, que
confluiram, por sua vez, para a articulacdo do conceito de experimentacdo com o conceito de

agenciamento. Essa articulacdo nos leva ainda a pista de que a experimentacdo, como

agenciamento, se articula com um certo procedimento linguistico no AT com Paulo.

2.6.1. Transversalizacdes: o at como clinica-experimentacdo-agenciamento

Na continuagdo da tarefa de entremear, temos apresentado até aqui os desentendidos, os
equivocos, as mudancas que compdem as diferencas nos modos de Paulo se haver com os
encontros. Mas ndo sé as mudancas de Paulo, mas as mudancas que vemos nos modos como
‘A mae’ se coloca em relagdo ao filho e mudangas no préprio AT, nos modos como se compde
com 0s encontros, como se anota e relata os fragmentos.

As mudangas podem ser vistas entre os primeiros relatos (repeticio mecanica) e os
relatos nos “Entremeios” (repeti¢ao de lineamento/didlogos fractais). Em fun¢ao das mudangas,
vamos mostrar um modo de pensar a clinica articulando o conceito de agenciamento. Essa
articulacdo € um efeito dos encontros com Paulo e marca o deslocamento da nog¢do de
experimentacdo. Passamos daquela nog¢do que tinhamos no comeco dos encontros, como
mostramos na introducdo, em que pensdvamos poder negociar e nos entender com Paulo no
AT, para outra no¢do de experimentacdo-agenciamento que emerge da composi¢do do AT no
modo que estamos delineando ao longo da tese, isto é, com os desentendidos, equivocos e
derivas.

Interessante dizer que o conceito de experimentacao ja era conhecido por nds, assim como
o conceito de agenciamento, entretanto, tais conceitos permaneciam apenas como artefatos
tedricos que, de certa forma, subsidiavam a aposta de que algo diferente pudesse acontecer a
partir dos encontros no AT. Tais artefatos vieram a ser deslocados em func¢do de como os
encontros funcionavam, de como nos afetamos nos encontros € em fungdo das questdes a
respeito da linguagem, que surgiram no AT com Paulo.

Nesse sentido, o artefato tedrico opera ou produz-se como agenciamento em fungdo das
afetacdes da experimentacdo, mais precisamente, em funcdo do campo problemdtico e das
questdes, ambos levantados na experimentacao € como experimentagao.

O deslocamento pelo qual fomos levados consiste em dizer que a experimentagdo nao se
reduz a um entendimento ou combinac¢do que poderiamos fazer com o acompanhado ou com
familiares sobre o que fazer, o que dizer ou onde ir no AT. Mesmo partindo da ideia de que

poderiamos combinar algo e nos entender, o que nos afetou e levou a outros modos de



experimentar foram os desentendidos, os equivocos, os esquecimentos, as repeticdes € as
diferencas nos modos de Paulo se haver com a linguagem. Com tal deslocamento e articulacao,
pudemos pensar a linguagem como uma das dimensdes da experimentacdo e, a partir dai,
articular a importincia da linguagem ser tomada para a clinica do AT a partir da conceito de
agenciamento, na composi¢ao dos encontros € no agenciamento conceitual.

Para podermos tomar a linguagem como agenciamento, como uma dimensdo da
experimentacdo, para além do entendimento, da combinacdo, do formalismo da linguagem e
seu acordo imagindrio, pretensamente explicito que pode ser feito entre um e outro, foi preciso
experimentar os (des)encontros, a deriva-cartografica com Paulo, e tomados por esses
(des)encontros, tomar a concepc¢do de agenciamento, em seu lado maquinico de corpos, € em
seu lado coletivo de enunciacdo, assim como em seus processos de desterritorilizacao e
subjetivacdo. Desse modo, cartografar as linhas de composicdo conceitual e territorial, como
vimos no capitulo 1, nos ajudou a articular a ética, a estética e a politica dos encontros como
experimentacdo com Paulo, como uma aposta na producdo de novidades, como processo de
individuacao/subjetivacdo/dessubjetivacdo concernente ao agenciamento, aos processos de
desterritorializac@o e reterritorializacdo como estamos mostrando € como vamos mostrar nos
préoximos capitulos.

O AT, como agenciamento, compde se em um territério no qual ndo se trata
exclusivamente de dar sentido, compartilhar significados e produzir entendimento, mas um
territério em composicao, em que algo que ndo tenha sentido possa circular, passar ou mesmo
se inserir, insistir e desconcertar; um “lugar” onde, também, se possa rir junto com Paulo, onde
Paulo possa rir de si mesmo; onde Paulo possa se desconhecer; se confundir; dizer coisas
estranhas; ouvir coisas estranhas. Um “lugar” onde se possa dar ouvido as vozes sussurrantes,
as vozes e suas relagdes polifonicas, as vozes presentes em outras vozes. Um “lugar” partilhado.
Um territério em que se possa com-partilhar-experimentar a sua processualidade. Partilhar e/ou
experimentacdo ndo € simplesmente tornar algo comum. O AT como um “lugar” em que se
possa estar sensivel a experimenta¢cdo com Outrem, aos deslocamentos e ao acaso dos encontros
e desencontros, o que acaba por destituir o “lugar” de sua fixidez e colocd-lo em deriva.

Nos encontros, comecamos com a proposta de experimentagdo e deriva, apostando nas
suas misturas: saidas e passeios para museus, parques, pragas; atividades como pintar, filmar,
fotografar, desenhar, o jogo da deriva, caminhar, passear, assim como dar a palavra e dar
ouvidos ao que era dito, entendido, e ndo-entendido. Nas repeticdes que se apresentavam,

abriamo-nos a possibilidade de implicar-nos, e assim implicar Paulo no processo ou implica-lo



em sua fala. Em determinado momento, o que era dito e o que era entendido entre nds, comecou
a causar embaraco, equivoco e desencontro. O que opera diante do embaraco e do equivoco?

Quando o encontro € (des)encontro € que vemos funcionar o agenciamento — e sua
“unidade” complexa -, que s6 funciona desestabilizando, s6 funciona com a circulacdo do
objeto a-estético. Dai que apostar no equivoco do encontro ou tomar o encontro como uma
aposta, refere-se ao acaso daquilo que surge, aos acontecimentos que nos implicam; isto &,
apostar quando a proposta nao d4 certo e se implicar com aquilo que acontece ou com aquilo
que se faz e diz, que parece ser um acaso, independente se entendemos ou nao.

O acaso, como Foucault diz na microfisica do poder, referindo-se a Nietzsche, ndo se
constitui em simples sorteio, mas € como um risco € uma aposta (em um jogo de intensidades)
renovados da vontade de poténcia (de diferenciar-se) que todo acontecimento, todo surgimento
do acaso que coloca o risco de um acaso talvez ainda maior.

No AT, pensamos que houve, através dos encontros, a possibilidade de experimentar as
mudangas e variagdes, isto é, compor com Paulo um plano de experimentacdo permedvel a um
plano de imanéncia que se traga nos encontros. E nesse sentido de experimentar e compor que
temos a intervencgao-interpelacdo, e que o AT pode se constituir com a deriva, com a linguagem
e constituir-se como experimentagao.

A deriva se propde em possibilitar algo que ndo estava combinado de antemao, ou até
mesmo algo que poderiamos combinar, um lugar para ir ou uma atividade ou até a uma
conversa, um didlogo sobre algo, sobre algum conteddo, mas transversalizados por um nao-
fazer, um ndo-saber, o que também conjuga a possibilidade de inventar um outro modo, modo
esse que pode estar aberto a circulagdo do nao-sentido, ao basculamento dos agenciamentos. A
aposta serd, assim, uma abertura, uma deriva.

Desse modo, na deriva, rompe-se com um imagindrio que postule que teriamos a
evidéncia, a competéncia e os saberes necessarios e pertinentes para fazer ou dizer algo. Além
disso, a deriva-cartografica constitui-se por tentar sair do dmbito dos fins e finalidades dos
encontros ou da efetividade das palavras certas, pensadas de ambos os lados, seja pelo
acompanhado, pelo acompanhante ou pelos familiares. A deriva € também deslocar do lugar de
quem porta um saber de um lado e de que ha uma suposta ignorancia do outro lado.

Nos encontros, a deriva consiste em considerar que Paulo “sabe-fazer” o que esta dizendo,
assim como considerar que Paulo “sabe-fazer”, ao seu modo, ao seu estilo, com os encontros,
com o que v€, com o que ouve (ou com 0 que nao V€ e nem ouve); e ainda “saber-fazer” com
aquilo que o afeta, pois dizer, ver, ouvir, encontrar e desencontrar refere-se mais a afetos do

que a percepgoes.



Derivar €, também, romper com um imagindrio segundo o qual algum tipo de poder (do
Estado, do Social, das ciéncias médicas ou psi ou mesmo do dmbito familiar), seja um poder
transcendente, que poderia dar a saber o que poderia ser feito, poderia estabilizar os sentidos,
garantir a identidade das palavras, ou postular um projeto a priori. Esse conhecimento
imagindrio, diante de um acontecimento que o contradiga, que o desestabilize, tende a responder
engendrando uma ordem segundo a qual manteria seu valor de saber e de sentido, apontando as
paixdes como causa contrdria ao saber e ao fazer.

O AT como experimentacao propde compor-se com a deriva-cartografica, com os afetos,
com os devires, e com o [ndo-] sentido. Derivar é, entdo, compor com os afetos, de modo que
ndo reduza ao imagindrio, mas abrir-se aos efeitos desestabilizadores do acontecimento em
funcdo dos encontros e com isso agenciar, conectar e desconectar, compor artificios,
territorialidades abertas a desterritorializagdo. As atividades, os passeios, as saidas, as
“conversas”, “dialogos” estdo em funcao da deriva, constituindo-se como agenciamentos € nao
como projetos dados ou objetivos a serem alcancados.

Desse modo, o imagindrio, a aparéncia, as coisas, os estados de coisas, 0s objetos
“concretos” sdo afirmados como fic¢do, compdem-se com os afetos, devires e, nessa
composi¢do, ndo se erigem como verdade, ilusdo ou finalidade do processo, mas sdo parte do
processo, mas como fic¢do. Assim, ndo paralisam ou fixam os fluxos, mas abrem-se as relacdes
de forca, fluxos de contetddo e expressdo. Devir ndo € imaginacdo, ndo é um fantasma ou um
sonho. Devir € o real em seu funcionamento (DELEUZE; GUATTARI, 2012).

Trata-se aqui da fronteira entre o imagindrio e o real e o papel do simulacro, de modo que
temos uma imagem que nao busca identificagdo. Temos, entdo, toda uma politica dos devires
em sua multiplicidade, em relacbes de forcas, em suas linhas de fugas, em sua
desterritorializagc@o, em seu deslocamento e rupturas com institui¢des e saberes centralizadores,
com territorios cristalizados, com palavras de ordem, suas estratificacdes, identificacdes que
buscam estabelecer. Nesse sentido, o agenciamento é uma multiplicidade, um devir, uma
vibracdo na maquina abstrata ou plano de imanéncia (DELEUZE; GUATTARI, 2012).

Com a proposta de deriva-cartografica-experimentacdo para o AT, cria-se e exige-se
outros modos de agenciamentos € o seu basculamento. Esses modos colocam em pauta
processos de subjetivagcdo ou seja abre-se a outros processos de subjetivacao, diferentes daquela
territorialidade cristalizada que Paulo habitava. Pensamos que os modos diferentes de Paulo
surgem em func¢do de diferente modos de subjetivar. No AT ndo se trata mais apenas de manter

um ritual, um habito e de compor uma certa familiaridade.



As diferencas acontecem porque, no percurso do AT, nos agenciamentos que fazemos, a
cada problemdtica que se inscreve nos encontros, ¢ ou foi preciso colocar elementos ou
materiais numa relacdo que retira ou desloca o ja sabido, as especificidades, os rituais, as
familiaridades. Dai €, ou foi preciso compor relacdes num novo agenciamento que emerge ou
emergiu como um novo regime de corpos e enunciados, enfim, outras territorialidades e suas
desterritorializagoes.

No agenciamento, no seu processo de bdscula, as mudancas ensejam outros regimes de
corpos e outros modos de enunciag¢do. Os enunciados e as repeti¢cdes mecanicas e de lineamento,
assim como os didlogos fractais em seus procedimentos marcam esses processos. Por exemplo,
os diferentes enunciados, marcam essas mudangas: “sou ator, pintor, cantor”; “Sou hulk”; “eu
nao pareco com ele?” (Lobisomen, crocodilo ou Hulk); “nao cai, eu sou macho”; “me ensina a
desenhar Dami, me ensina!?”’; “Estranho, né Dami?”; “Vocé vai ter aula amanha? Que horas?
Vai de carro?”; “o que esta escrito?”.

Quando Paulo experiencia, no percurso do AT, desde as primeiras saidas, passar pela
experiéncia de agenciar-se na linguagem, experimentar modos mais abertos de sentir, falar, de
enunciar; quando sentiu-se interpelado ou afetado nas intervencdes (que deram voz,
possibilitaram escuta, abriram-se a questionamentos), o modo de agenciar-se na linguagem
habitual desestabilizou-se, assim como desestabilizaram-se os discursos que tendiam a
estabilizacdo, as palavras de ordem, da organizacdo, tanto do AT, quanto do que foi aprendido
com ‘A mae’ ou traduzido por ela, ou aprendido através do grupo social que, de certa forma,
fazia parte. O procedimento que deriva dai parece se constituir um simulacro, um circuito
intensivo, uma contra-tradugao.

Nesse procedimento, os elementos (repeticOes mecanicas, repeticoes de lineamento,
didlogos fractais, palavras curinga etc) sao constituidos e constituem os tensores da linguagem,
do expresso e as tensdes do corpo, do conteudo. Eles também sdo engendrados num percurso
como experimentacao e na experimentagdo de outros modos de estar com o acompanhado e nos
levaram a pensar o AT como agenciamento e como experimentagdo. Os entremeios
apresentandos nos dizem e marcam esse algo estranho, assim como as diferengas dos modos de
agenciar-se nos encontros.

As diferengas que aconteceram, como apontamos nos entremeios, contagiaram 0 nosso
modo de pensar e experimentar o AT na deriva-cartografica. Podemos dizer que o modo de
fazer AT como experimentacio e também como clinica-agenciamento se coloca em funcao ou
sob o efeito daquilo que € estranho, daquilo que causa estranhamento, a0 mesmo tempo em que

o proprio AT entra como algo estranho no territério habitual e familiar de Paulo.



Nesse percurso no AT, fomos e somos levados entre a clinica-experimentacdo € o
agenciamento. Nesse percurso, tracamos as pistas na reversao do platonismo e do
estruturalismo, na légica dos sentidos, nos postulados da linguagem; as pistas do paradigma
ético-estético-politico da clinica, na proposta de heterogénese e na producdo de subjetividade
em Deleuze e Guattari. Tracar essas pistas entre os encontros também compde a cartografia do
percurso académico, que atravessa e € atravessado pelos encontros no AT e reverbera no
procedimento e como procedimento ou no percurso assignificante dos encontros com Paulo.

Nesse territorio em que o AT entra como experimentacdo-deriva-cartografica, o AT entra
com outros lugares, outras histérias, outras atividades, que implicam, por sua vez, outros modos
de relacionar, de dizer, de sentir e de pensar, pois implica Outrem no territério. Assim, no
territério pretensamente organizado que o AT entra com seu modo de fazer clinica, constitui-
se, ela propria, a clinica, em um estranhamento ou traz um certo estranhamento. Isso ocorre nao
porque alguém entra, mas a entrada de Outrem, que ndo entra como familiar ou habitual.
Embora entre no familiar ou habitual, Outrem € o que pode, por sua vez, deslocar o familiar e
o habitual. Outrem nao € figura de identificacdo, nem de consciéncia de si ou do objeto, ele é
inacessivel a um saber cldssico.

Como vimos, o AT entra a partir da demanda da mae, mas entra com elementos que
acabam por compor junto com o acompanhado a prépria singularidade do encontro pois,
transversalizando o universo de referéncia de Paulo com a prética e os encontros no AT, temos
outras matérias e suas implicagdes, e, a partir da proposta de experimentagdo, essas matérias
afetam o territério de referéncia do acompanhado exigindo outros modos de pensar e agir.

Desse modo é que o acompanhado tem também uma outra histéria para contar, um outro
modo de dizer, ou como preferimos dizer, outros modos de repetir, outras perguntas, outros
dizeres, outras narrativas, outras enunciacdes. Esses outros modos nos trouxeram questoes
sobre a linguagem, uma vez que comecamos a experimenta-la a partir dos mal-entendidos, dos
equivocos e das repeti¢des que se davam.

O que interessa no AT, como agenciamento, sdo o0s elementos que trazem
heterogeneidades, que sdo agenciados nos encontros, por exemplo, as atividades (pintura,
desenho, jogos), os passeios, os lugares, as histdrias, o estar junto, a escuta, os didlogos. Dizer
que esses elementos sdo agenciados que dizer tomd-los no agenciamento e como agenciamento,
e com isso, toma-los em sua heterogeneidade, em sua relacdo de forgas.

Dar primado ao agenciamento, a experimentacdo, ao [ndo-]sentido ao processo e
subjetivacdo no AT, € tomar a linguagem, considerando aqui a expressdo, em funcdo dos

territérios e da enunciagdo coletiva, como um sistema heterogéneo e metaestavel. Tomar a



lingua transversalizada pelo plano de imanéncia implica em que a lingua-linguagem devém
afetada pelas conexdes e desconexdes dos agenciamentos-territorios que atravessam a vida
social e a clinica como experimentagdo e que fazem a lingua-linguagem fragmentar, vibrar,
gaguejar ou tremer, constituindo assim uma pragmatica ou um procedimento territorial.

Paira ai um posicionamento politico, micropolitico e ético, segundo o qual, perpassados
pelas relacdes de forcas que se constituiram e se constituem no encontro, essas forcas possam
atuar ou atualizar, colocar-se em processo de agenciamentos-territorios, na relacdo que se tece,
que se faz, isso €, abrir aos acontecimentos, abrir-se, implicar-se com o0 que se passa entre
acompanhado e acompanhante, aos afetos; é afetar e ser afetado, num tempo 16gico, aion, como
sucessdo descontinua.

Os elementos e a matéria do AT: passeios, saidas, atividades, conversas, didlogos, etc sdo
agenciados a partir de um territorio cristalizado e marcado por um modo de subjetivacdo, de
modo que tais elementos, no AT, tomados como agenciamento, seus processos, em suas
relacdes de forga, favorecam ou impulsionem diferentes modalidades de subjetivagdo, uma vez
que eles carregam componentes semidticos diversos.

A diversidade dos componentes semidticos, em sua heterogeneidade, concorrem para a
processo de produgdo de subjetividades, segundo Guattari (2012), no livro Caosmose. Nesse
livro temos algumas pistas sobre a heterogeneidade dos componentes que concorrem para a
producdo de subjetividade. Abaixo relacionamos esses elementos, fazendo algumas mudancas
em funcdo dos encontros no AT.

Segundo Guattari (2012), temos:

1) Componentes semi6ticos significantes da familia, educacdo, religido, arte ou do
esporte; 2) elementos dos midia, do cinema e televisao; 3) dimensdes semidticas assignificantes
que fazem escapar do significante linguistico.

Pensar o AT como experimentacdo, agenciamento, heterogeneidade implica considerar
que, no AT, ndo se trata de garantir uma subjetividade estabilizada em torno de sentidos ou
representacoes, ou garantir uma posi¢cdo de sujeito, mas trata-se de flexibilizar a subjetividade,
impulsionar o processo de subjetivagdo em suas varias modalidades. Dito de outro modo, trata-
se de co-empreender a subjetivacdo através das amarracOes ou lacos territoriais € suas
(des)reterritorializagdo, ou seja em seu processo, em seu deslocamento e sua dispersdo. No
horizonte desses processos de subjetivacdo, na clinica como pratica ética-estética e politica,
tem-se um sujeito em deslocamento, em seu percurso assignificante, o qual nos resta

cartografar.



Nas duas secOes seguintes, vamos mostrar uma articulacdo do conceito de cartografia,
que estd em funcdo dos encontros com Paulo. Depois poderemos mostrar e dar destaque a

cartografia dos procedimento e dos percursos no AT.

2.6.2. Acompanhar é cartografar-intervir-experienciar percursos: entre o corpo patologico e

o corpo desejante

Destacamos a cartografia como deriva e como experimentagdo que intervem, tenta sair
da rigidez dos estratos organizados ou até mesmo cristalizados. No AT, entdo, através da deriva
cartogréfica, fazemos, tracamos e acompanhamos um percurso e experimentamos a composi¢ao
desse percurso. Acompanhamento e experimentacdo ja sdo intervencdes, de modo que
cartografar e acompanhar ja € intervenire.

Acompanhar € inventar-intervenire, de modo que, como estamos mostrando, esse
acompanhar nao é terapéutico ou fundado numa terapia de um ponto de vista psicolégico, com
seu ideais, projetos, avaliacdes ou reabilitacdes, mas constitui um modo de fazer a clinica,
interpelar o territério, estar sensivel ao territério e ao outro que o habita, que circula ou se
cristaliza nele, de modo que se possa engendrar novos modos de pensar e agir.

E necessirio aqui, recuperar algo a respeito da cartografia e articular uma outra
caracteristica: a escuta do territério. Como ja dissemos, nos encontros com Paulo, a
experimentacdo vai ou foi sendo composta pelos modos como Paulo se agenciava na linguagem
€ nos encontros, isto €, vai além de um certo entendimento que poderiamos ter em funcdo das
significacdes, interpretacdes e combinagdes que pudéssemos fazer em torno de sentidos
necessariamente compartilhados.

Torna-se ou tornou-se necessdrio experimentar esses modos com Paulo e para isso foi e €
necessdrio, entre outras coisas, escutar e ressoar, possibilitar que ele também se pusesse a
escutar, pudesse se afetar por aquilo que era dito, repetido, ndo-dito, ndo entendido nos
encontros; dar ouvidos ao equivoco dos desencontros no AT e ao modo que nos haviamos com
1sso, para além das significacOes, ressignificacdes, sentidos dados.

A cartografia também se coloca em modo de escuta. Escuta aliada a interpret-acdo-
intervengao-intervenire que € tanto dar ouvidos, escutar, como colocar o outro para escutar,
como foi desde o inicio do AT, quando repetiamos junto com Paulo ou como faziamos pergunta

nos didlogos fractais. Para acrescentarmos algo a respeito daquilo que o cartografo escuta,



tomamos uma pista*” e propomos, segundo a articulacdes que fazemos na tese, uma variacio,
qual seja, “ouvir o (a)gramatical das maquinas desejantes”, reverberar a escuta, os dizeres e o
siléncio, para que se possa, uma vez afetado por eles, se possa escutd-los em seus efeitos de
simulacro, ou seja, efeitos 6ticos e sonoros.

Ouvir o (a)gramatical é, ndo apenas “ouvir”, mas dar ouvidos, deixar-se afetar pelo
assintdtico, o assignificante, aquilo que se deixa intervir ou dobrar pelo préprio Fora, que “¢é
feito de visdes e audi¢des ndo-linguageiras, mas que s6 a linguagem torna possiveis”
(DELEUZE, 1997).

Escutar, calar-se, ouvir, fazer escutar e ressoar ndo se resume a dar significados ou
designar, fazer significacdes ou ressignificacdes, mas, em fun¢do da experimentagdo, abrir-se
aos efeitos do (des)encontro e do [nao]-sentido que se passa em funcao do que foi dito, ouvido
ou silenciado. De outro modo, isso também quer dizer, fazer uma ruptura com uma suposta e
prévia causalidade; fazer um desvio ao curso esperado, ao previamente ordenado, dado, e,
assim, abrir possibilidades para que um processo se engendre, secretando outros meios de
referéncia onde o mundo ou o territorio se encontre fechado ou cristalizado (LAZZARATO,
2014).

Esse € o modo que a deriva-cartografica faz funcionar ou pode fazer funcionar o AT, e é
também um modo de possibilidade do deslocamento agramatical ou da semidtica assignificante
como estamos tentando mostrar em relacdo as mudangas nos conceitos e nas praticas do AT
com Paulo, e como vamos dar énfase no capitulo 3 a respeito do percurso intensivo ou
assignificante.

Os deslocamentos acontecem nos modos como pensamos, como agimos, como falamos e
pensamos. A mudanca do conceito de experimentagdo implica e estd implicada pelos encontros
com Paulo, assim como as mudancas que ocorrem nos modos de Paulo agir e falar também
implicam e estdo implicadas pelos encontros no AT.

Por exemplo, notemos a variacdo em torno do enunciado “Experimentacao”, ou as
variacdes que usamos “AT como experimentagdo”, “experimentacdo a-estética, ou mesmo o
termo “experimentacao estética”. O enunciado “experimenta¢ao” estd implicado por mudancas,
por uma pragmdtica em relagdo aos primeiros encontros, mesmo que depois continuemos a usar
apenas a palavra “experimentagdo”.

A mudanga implicada pelo enunciado ‘“‘experimentacdo” em seu agenciamento de

enunciacgdo e regime de corpos ndo se reduz a forma légica do vocédbulo ou ao seu significado,

40 Cirlana Rodrigues em comunicagdo oral propde “ouvir a gramatica da pulsdo”. Reunido aberta da Haeresis —
Associacdo de Psicandlise: No comego da experiéncia, foi o amor. E depois? 14 de julho de 2017.



nem se reduz aos termos que o adjetivam. A mudanca estd implicada pelos percursos, pelos
diferentes modos de se afetar, pela variacdo dos corpos, pelos deslocamentos e nos
deslocamentos que estamos apontando no AT e no conceitos, assim como implica e estd
implicada pela praxis do AT, os diferentes modos de sentir, pensar e agir mostrados entre 0s
primeiros relatos e os “entremeios”.

Na deriva agramatical em que se constitui os encontros no AT, a cartografia se compde
com agenciamentos e se enreda com os procedimentos linguisticos e os modos de
agenciamentos que vao sendo engendrados como meios entre meios, inserindo ai uma presenca,
uma diferenca, um basculamento, outros agenciamentos que possam disparar outros modos de
agir, de dizer, de ouvir, de intervir.

A implicacgdo e a transversalidade da presenca e da diferenca se compde por meios e esses
meios se compdem como agenciamento. Isso é o que chamamos de entremear. Entretanto, ndo
ha garantias a respeito daquilo que pode afetar ou implicar o acompanhante e o acompanhado,
nao se sabe o que pode afetar Paulo ou como ele se afeta, ndo se sabe o que pode fazer a clinica
do AT se deslocar, funcionar como agenciamento maquinico. Resta experimentar os
(des)encontros e o percurso que se faz, em que se € arrastado, levado a fazer e compor
agenciamentos.

Dizemos, entdo, que o saber e o saber-fazer com aquilo que nos afeta ndo tem a ver com a
cognicdo que apreende um mundo j4 pronto e ja dado, j4 sentido ou significado, que fornece ou
torna comum as informagdes necessarias sobre tal mundo, mas tem a ver com o mundo e os
encontros tomados como inven¢do. Mundo e invencdo s@o engendrados em modos de
agenciamento que, por sua vez, implica processo de subjetiva¢do, em que mundo e sujeito sdo
engendrados a0 mesmo tempo, um em relag@o ao outro.

No plano que se inaugura como experimentacdo no AT, para além da organizagdo do
territério familiar, a aposta e o desejo toma e contagia outros espacos, contagia o estrato da
organizacdo, fazendo insidir ai novos agenciamentos desejantes em que outros regimes de
signos se sobressaem e coexistem, assim como outra mistura de corpos € outro regime se torna
possivel. E uma questdo de agenciamento, de misturas, mais do que produgo.

Nos encontros, Paulo pdde, como poténcia de afetar e ser afetado, montar, conectar,
desconectar os agenciamento territoriais para “resolver” um problema, cavar uma saida, uma
linha de fuga, em detrimento de outras saidas que estdo sendo barradas, colmatadas. E uma
questdo de desejo e uma questdo de funcionamento das miquinas desejantes. Retomemos esse

funcionamento.



As méaquinas desejantes, funcionam sem objeto pré-determinado. A sintese conectiva de
producdo tem a libido como energia fundamental. Essa sintese procede por conexdes multiplas
e dispersas. O plano de imanéncia do real e o socius adicionam fatores de anti-producao, isto é,
o corpo sem Orgdos opde-se as ligagdes, desligando, desarranjando, introduzindo
disfuncionalidades nas composi¢des maquinicas desejantes, impedindo que haja organizacdes
permanentes, fixadas ou cristalizadas.

A sintese disjuntiva de registro afirma termos disjuntos. Cada maquina produzida tem seu
registro social e agarra-se ao corpo sem Orgaos que, por sua vez, passa a determinar a produgao
desejante. As maquinas desejantes podem se fixar e ter seu funcionamento produtivo paralisado
em conexoes estdveis, territérios cristalizados, representacdoes dadas. Uma disfuncionalidade
pode ocorrer se uma maquina se associa predominantemente com a anti-producdo. Af o desejo,
em seu agenciamento, estaria ameacado pela constitui¢cdo de um corpo patolégico ou um corpo
autista, no caso de Paulo. Aqui a superficie de registro possibilita tanto a repeticdo do mesmo,
ou seja, objetos parciais que se ligam em estabilidade, assim como a repeticdo da diferenca que
se desdobra em multiplicidades e infinitos caminhos.

Com a sintese conjuntiva de consumo, temos os espacos e formas
(organizacao/organismo) desfeitos em proveito de uma ordem intensiva. No funcionamento
dessas trés sinteses, temos um sistema aberto que sempre quer ou busca mais conexdes - corte
e conexdo e disjun¢do e consumo -, agenciamentos em que se tem a producdo de fluxos
inconscientes num campo social. E com esse entendimento do funcionamento da médquina
desejante, que também pensamos o lago-social, o que serd abordado em momento oportuno.

Conectar e desconectar, montar e desmontar, enfim, agenciar e ser agenciado exprimem
a poténcia dos afetos no seu registro social, e a poténcia do corpo desejante enquanto afetado e
topologizado. A partir do agenciamento que se estabelece em funcdo da implicagdo dos
encontros, do percurso do AT na deriva e como deriva, podemos tracar outros registros, através
do qual acompanhado e acompanhante se encontram e desencontram, o acompanhado pode
dizer outras coisas, pode ser ouvido para além do estrato organizado e do corpo “autista”.
Podemos ver essas mudancgas nos fragmentos cartografados como “Entremeios”, em rela¢do a
repeticdo mecanica, de lineamento, didlogos fractais.

Os enunciados “estranho, né Dami?”’; “me ensina”’; os passeios, as atividades, o estranho,
a voz, os didlogos fractais, as imagens de filmes e/ou herdis, os ndo-entendidos e as duvidas,
mostram diferentes modos de Paulo estar e compor os encontros, outros modos de agenciar e

ser agenciado, o que implica outros modos de subjetivacgao.



Nesse sentido, hd um processo de subjetivacdio que € impulsionado numa
experimentacdo-agenciamento que desencadeia outros sistemas de referéncia além daquele em
que o mundo se achava fechado e o territério cristalizado, ritualizado.

Temos ai um procedimento linguistico através do qual Paulo cria-inventa suas linhas de
fuga no e como processo de subjetivacdo, com outros modos de enunciacdo, através da
experimentacdo-agenciamento na clinica do AT. Essas diferengas de modos de enunciacdo
implicam ou estdo implicadas por um processo de subjetivacdo. Esse processo € marcado pelo
movimento que passa ou bascula pelo plano assignificante de dessubjetivacdo. Nesse sentido,
o AT como experimentacdo implica e é implicado por um procedimento linguistico, seus
tensores e sua tensdes. Vamos ver mais disso no capitulo 3.

Nesse aspecto, € a desterritorializa¢gdo como acontecimento-irrupgdo-emergéncia-bascula
que impulsiona tanto o procedimento quanto esse movimento que chamamos de
dessubjetivacdo. Nesse processo, o expresso do enunciado estd marcado e marca as
transformagdes incorpéreas em que a experimentacao da linguagem, no agenciamento coletivo
de enunciagao, faz-se distinta da comunica¢@o ou do seu uso de linguagem como ferramenta.
Claro que o agenciamento implica esse uso como ferramenta e comunicagao, se pensarmos em
termos de certos agenciamentos como modo de organizacdo, de fixacdo e estabilizacao de
sentidos e de territérios como meta. Como foi visto, isso depende dos agenciamentos, do plano
de organizacdo e da abertura a experimentacdo ou a imanéncia.

Todavia, na tese, a partir dos encontros, estamos abrindo e apostando nos processos
singulares de linguagem em suas experimentagdes € em seu procedimento tecido nos encontros
com Paulo. Esses processos implicam ir do corpo autista ao corpo desejante, € por sua vez

implica ir da coisa aos signos, conforme veremos a seguir.

2.6.3. Ir da coisa ao signo

Resumidamente, nesse capitulo 2, vimos que a aposta de que algo acontecesse como
“acontecimento” nesse AT, via experimentacdo, acabou por delinear-se em fungdo da
experimentacdo-agenciamento de diferentes regimes de enunciacio que foram tomando
diferentes regimes de corpos e vice-versa nos (des)encontros com Paulo, isto €, regimes de
enunciagdo - repeticdo mecanica, repeticao de lineamento, didlogos fractais, o estranhamento,
o pedido para ensinar, as narrativas de si, como ainda veremos — marcados pelos enunciados
que destacamos nas narrativas e que colocaram em pauta, em questao ou em relagao, as relagoes

de forgas presentes nos processos de subjetivacao, ou de desterritorializagdo. Isto €, vimos como



relagdes de forcas que produziam por um discurso e préticas médico-psico-pedagdgico um
sujeito sujeitado, um corpo autista e outras relacdes de forca, via experimentacio, que davam
ou ddo abertura para um corpo desejante.

Vimos, implicado nos didlogos fractais, um processo de produgdo de subjetividade, em
que Paulo parece se deslocar da territorialidade familiar, habitual, ritualizada e ser levado por
um movimento em que temos um processo ou um percurso, caracterizado pela repeti¢do de algo
singular e nao pela estabilidade dos sentidos e representacdes. Vimos também, no percurso, o
corpo habituado e seus enunciados (eu sou homem, eu sou menino), assim como o corpo afetado
e seus enunciados (sou hulk, sou homem-menino) ou (posso virar o hulk/ vou virar/ sou
lobisomem/ estranho, né?)

Notemos aqui que ndo temos acesso a singularidade do acontecimento ou do processo,
pois a singularidade € inconsciente. A singularidade nao pertence as pessoas ou aos individuos.
O que ha de singular € inacessivel ao conhecimento, a consciéncia, mas nos afeta pela variacao,
pela diferenca que ela nos impde, que aparece, que causa estranhamento, que nos arrasta € nos
arrebata (¢ como um acontecimento) no movimento de variagdo dos corpos implicados nos
encontros.

Como ja dissemos, o acontecimento-sentido-singularidade subsiste e insiste na
linguagem, mas nao pertence a linguagem, € atribuido aos corpos, provocando variagdes de
expressdo e contetido, mas também ndo pertence aos corpos. Desse modo € que a linguagem ou
os enunciados, por essa compreensdo, ndao tem relacdo necessdria com designagoes,
manifestacdes e referenciacdes, mas com o expresso, isto €, com o [ndo-]sentido. Ou seja, no
procedimento intensivo, ndo se trata de designacdo, significagdo ou manifestacdo, mas de uma
linguagem-sentido que atravessa e rompe a circulacdo entre designacdo, significacdo e
manifestacao.

O sentido-acontecimento concerne mais a uma vontade de poténcia, de poder afetar e ser
afetado, de um corpo desejante, do que a uma coisa; mais a uma afirmacio do devir, da
diferenca, do que a um ser; concerne mais a uma fragmentagdo do que a um conteido; mais a
um modo de avaliar do que a uma significacdo. O sentido-acontecimento implica uma clivagem,
um corte, uma ruptura, podemos dizer, um procedimento de subtracdo (n-1), como coloca
Zourabichvilli (2016).

Articulando com esse filésofo, nos deparamos com uma caracteristica da experimentacao
que nos ajuda a pensar os encontros com Paulo, a dimensdo da linguagem como experimentagcao
de um corpo desejante e procedimento no AT, qual seja: a experimentagdo consiste em ir da

coisa ao signo ou passar da coisa ao signo (ZOURABICHVILLI, 2016).



Por exemplo, o enunciado “estranho, né Dami” durante a atividade com o quebra-cabeca,
nos parece surgir, justamente, porque o que se passa ai estd implicado e implica mais que as
pecas do jogo e seus encaixes. H4 algo que sobressai, que ndo € mais familiar ou habitual.
Poderiamos considerar o mesmo para os enunciados sobre o lobisomem e o Hulk, ou

personagens de novela, por exemplo, quando Paulo diz:

“lobisomem nao parece comigo?”’
“Eu sou professor astromar, né¢?”

“Eu parego com ele, né?”

Consideramos que nao se trata mais apenas de monstros que assustam, herdis de seriados
ou de desenhos animados e as transformacdes pelas quais esses personagens passam € Sao
mostradas na tela da televisdo. Também nao se trata mais de repeticdes mecanicas. Nao se trata
também de um corpo bioldgico, sua aparéncia (velho, adulto, homem ou menino) ou mudanga
fisica. Algo vai além do que estd dado, além da coisa, daquilo que estd presente e vai além da
lembranga, da memoria ou dos sentidos que Paulo tem deles, e vai além, também, da concepgao
que se d4 de um corpo autista. Por ir além da coisa, dizemos que ha um possivel basculamento
dos agenciamentos propiciado no (des)encontros desses elementos e seus percursos.

Dito de outro modo, o processo de agenciar e ser agenciado no agenciamento coletivo de
enunciacdo consiste em dar a coisa o estatuto de signo, o que favorece o basculamento do
agenciamento, afirma a diferenca e afirma o lado mais maquina abstrata. Dar a coisa o estatudo
de signo €, também, promover misturas e encontros de corpos que se afetam e, desse encontro
entre corpos, apostar que algo aconteca; ¢ “tratar” o acontecimento como o “objeto a-estético”
de um encontro, segundo o empirismo transcendental, que apreende uma exterioridade bem
mais radical que aquela totalmente relativa dos dados sensoriais (ZOURABICHVILLI, 2016,
p. 63). Essa exterioridade, como j4 mencionamos, € a imanéncia, o Fora ou as for¢as do fora.

Zourabichvilli (2016) expde a questdao da seguinte forma:

De que ponto de vista uma logica das forgas renova a teoria do sentido? Uma “coisa”
— fendmeno de qualquer ordem, fisica, bioldgica, humana — ndo tem sentido em si,
mas somente em funcido de uma for¢a que dela se apodera [de um jogo de forcas
intensivas]. Portanto, ela, [a coisa], ndo tem interioridade ou esséncia: seu estatuto é
o de ser um signo, o de remeter a outra coisa distinta de si mesma: a for¢a que ela
manifesta ou exprime. (ZOURABICHVILLI, 2016, p. 59)



Se tratamos do [ndo-]sentido, da singularidade, devemos levar em conta a conexdo da
coisa com as forcas através das quais ela, a coisa ou os estados de coisas, ndo se reduzem a tal,
nem se reduzem a finalidade de um processo ou intencionalidade de um sujeito. Se tratarmos
as coisas como dadas de uma vez por todas, com seus sentidos (bom senso e senso comum) e
objetividades, estaremos reduzindo-as a fendmenos e perdendo a forca do processo, dos fluxos
de conteddos e expressos, a for¢a das relagdes. Por isso, a conexdo, desconexdo, montagem e
desmontagem dizem respeito aos territérios-agenciamentos em seus processos de
desterritorializacdo-basculamento em fungdo das relagdes intensivas de for¢a, ndo das coisas e
das palavras nelas mesmas.

O encontro no territério acontece, entdo, em um jogo intensivo de forcas ou como
encontro de forcas, em que a emergéncia de uma diferenca, de um signo, nos toma
(acompanhante e acompanhado); nos encontros, algo se passa e implica e estd implicado no
agenciamento de enunciagdo e de corpos, enfim, nos territorios.

A (relagdo de) forca estd ligada a esta emergéncia, ou seja, a emergéncia de um signo e
implica um processo de agenciamento de corpos e regime de enunciagdo, pois ela é a forga
implicada na composicao do corpo-territério-linguagem e essa composicao é afetada por outras
forcas que surgem nos encontros, em funcdo da deriva cartografica pelos territérios
cristalizados, familiares com suas palavras de ordem e seus conteidos pretensamente
estabilizados.

No sentido da relacdo entre forcga e afeto, o afeto € o exercicio de forcas e o pathos desse

exercicio. Zourabichvilli (2016) diz que

Os conceitos de forga e de afeto estdo em conex@o ldgica, na medida em que a forca

¢ justamente o que afeta e é afetado. Todo afeto implica, assim, uma conexdo de
forcas, e € o exercicio de uma forgca sobre outra e o padecer [pathos] disso [do
exercicio] que ocorre (ZOURABICHVILLI, 2016, p. 70).

Nesta relacao intensiva de forcas, a vontade de poténcia se manifesta como poder de ser
afetado, por isso a enunciacdo ndo € um ato voluntdrio de um sujeito centrado, individuado. A
enunciagdo € de um processo de subjetivacdo, de uma individuagdo numa relacao de forgas.

Dizemos, por conseguinte, que a enunciagdo, no agenciamento coletivo e como
agenciamento, se constitui a partir do encontro com a diferenga, na emergéncia do signo-
acontecimento, como acontecimento, como transformacdo incorporal, como aquilo que nos
afeta e nos tira do modo habitual. Dito de outro modo, a enunciacdo se constitui, como
agenciamento, em fun¢do de sermos afetados no (des)encontro com os signos, como vimos em

Proust.



Encontrar, entdo, ndo € reconhecer, mas € a propria prova do ndo-reconhecivel, entdo é
também desencontrar; € o que coloca em xeque o mecanismo de recogni¢do, os objetos e as
significacdes dadas. O (des)encontro ndo se trata, desse modo, de mais um simples fracasso
como no caso do erro (ZOURABICHVILLI, 2016). Trata-se ai do funcionamento inconsciente,
da conspurcacdo feita pelo objeto X, o objeto a-estético em seu deslocamento, isto €, ha algo
que nos afeta, em funcao disso, ha uma enunciacdo, que ndo se reduz nem as palavras, mas que
constitui o jogo estético entre contetido e expressao.

Considerando a relagdo intensiva de forcas e o processo de subjetivacdo, o sujeito ai ndo
tem identidade, nem unidade. Como dissemos na reversao do platonismo e do estruturalismo,
o sujeito deslocado, disperso, estd em devir, € real. Nao h4 identidade, nem unidade no sujeito.
A identidade s6 reside na linguagem, como palavra, e em sua gramética, como artificio e fic¢ao,
mas segundo uma fic¢do que atribui identidade aquilo que ndo tem como ser identificado,
constituindo ai uma ilusdo de sujeito.

Segundo Mosé (2018, p. 90),

E a linguagem que permite a construcdo da ficgdo de um outro mundo [um mundo
separado], um mundo de identidades estdveis, de coisas e sujeitos, de valores eternos.
E o processo de simplificagdo, de assimilacio, [de fixacdo ou colmatamento] que vai
funcionar como filtro capaz de proteger o ser humano do devir, do tempo, da mudanca,
da morte. [Essa € uma interpretagdo ou agenciamento] especifica que o ser humano
estabeleceu com a linguagem, uma interpretacdo que quer deter a [vontade] de
poténcia, portanto, [é] uma vontade negativa de poténcia, [uma vontade de verdade,
uma vontade de negagao].

O problema dessa linguagem como simplificagc@o e fixagdo é querer colocar o sujeito, o
humano, a linguagem, como verdades, como meta ou finalidade de um processo que € um fluxo
continuo de forcas desejantes e intensivas em embate, um jogo em que a relacio de forca € a-
centrada, ou seja, ndo tem por centro ou finalidade “O homem” ou “O sujeito” ou “O Eu” ou
“A linguagem”.

Pela perspectiva de um jogo de forcas, pensamos a constitui¢do dos (des)encontros com
Paulo no AT em que algo que aparece como estranho ou algo que se torna estranho se passa
“entre” (nds) como um acontecimento, como [ndo-]sentido que suspende as significacdes
dominantes, dos territorios organizados e cristalizados, constitui um ponto de ndo narrativa, de
nao-saber em que se dé ou se constitui o procedimento linguistico e 0 AT como experimentacao.

Prado (2018), ao abordar o modo de linguagem presente na Genealogia da Moral de
Nietzsche, nos dd a dimensdao do que pensamos, a partir dessas cartografias, a respeito da

linguagem que tentamos tracar aqui: a experiéncia da linguagem € uma experimentagcdao que



coloca a diferenca entre os homens e ndo, necessariamente, a sua unido, a sua comunidade ou
comunicagao.

A linguagem ndo estard em fungdo de consenso entre iguais, mas ela dird respeito a um
conjunto de atos (coletivos) de individuag@o explicitos e preservard as marcas de tal conflito,
as marcas da sua pragmadtica, do embate de sua emergéncia, das relagdes intensivas de forca,
do encontro de corpos e dos regimes de signos (PRADQO, 2018). Sao essas marcas que estamos
cartografando no procedimento ou no circuito intensivo nos encontros com Paulo.

Tendo apresentado, neste capitulo 2, os entremeios, isto é, os deslocamentos dos modos
como Paulo “usa” a linguagem e os deslocamentos conceituais entre experimentacao e
agenciamento, poderemos, a seguir, no capitulo 3, passar a cartografia do procedimento ou do
circuito intensivo dos encontros, segundo as transversais e as passagens entre os modos de
subjetivacao em processo, marcados por diferentes enunciados, regimes de enunciacio e regime
de corpos. Ou seja, vamos dar prosseguimento ao mapeamento, mostrando o procedimento em
seu circuito intensivo, isto €, a linguagem como experimentacdo em diferentes modos de
agenciamento no AT.

Assim, no capitulo 3, vamos dar destaque aos seguintes modos de agenciamento, com
seus processos de subjetivacdo e suas experimentagdes: a narrativas-fic¢do de si; o humor e a
interrogacdo; a linguagem territérial estética em funcao da oralidade maquinica. No capitulo 3
ainda retomaremos a cartografia conceitual, desta feita, destacando o conceito de ritornelo como
constituinte do circuito intensivo.

Para melhor delinear o percurso, retomaremos, ainda, segundo a proposta de cartografar
o circuito intensivo, a repeticdo mecanica, a repeticdo de lineamento. Com isso vamos dar
destaque a uma terceira repeticdo: aquela que impulsiona as outras duas, ou seja, a repeticao
pulsante do plano de imanéncia, inconsciente e Real, que inaugura a emergéncia do objeto a-
estético como um atrator estranho, assim como o processo de dessubjetivacdo. Além disso,
veremos os efeitos do processo de subjetivacdo e de afetacdo em relagdo a dessubjetivacio: as
visdes e audicdes; a linguagem e corpo em devir, a metamorf(4)ptica que carrea e € carreada
por um corpo em diferentes regimes de afetacdo no circuito intensivo.

Dito isso, no capitulo 3, faremos um exercicio, um esfor¢o de transversalizacdo entre a
praxis do AT em sua efetuagdo como encontro-experimentacdo, € O agenciamento-
territorializacdo conceitual, cartografando seus desdobramentos-desterritorializacdes como
procedimento ou um percurso intensivo de misturas de corpos e regimes de signos. Esse
exercicio configura-se mais como uma aposta que pode incidir sobre os encontros como

experimentacdo do que uma determinacdo ou exatidao de uma analise.



3. 0 PROCEDIMENTO OU O CIRCUITO INTENSIVO: A PRAGMATICA DOS
ENCONTROS

3.1. Planos cartograficos: regimes-territorios-territorialidades

O que se delineia nessa cartografia, como estamos mostrando nos relatos, na
apresentacdo, no capitulo 1 e nos entremeios, é que os modos de Paulo agenciar e ser agenciado
estdo em deslocamento nos encontros, e puderam e podem ser mapeados na deriva-cartografica
e como deriva-cartografica, segundo um estrato de organizacdo, um plano de imanéncia e um
plano da experimentacao.

Isso significa que em funcdo da deriva-cartografica, temos o estrato de organizacio e os
planos de imanéncia e experimentacdo. Neste capitulo, queremos destacar o conceito de
ritornelo na composicdo do percurso que estamos mostrando. Percurso esse que se passa como
deriva na composicao e decomposic¢ao de territorios da clinica, do AT, da filosofia e dos estudos
linguisticos.

O conceito de ritornelo se torna importante para a cartografia na medida em que, através
dele, poderemos mostrar como se compde o funcionamento dos modos de linguagem nos
encontros no AT, em seu regime de signos, em seu processo de expressdao, assim como se
compde o regime de corpos em suas afetacdes, em sua composi¢do de planos e extratos.

Por esse motivo, neste ponto, queremos destacar o ritornelo no e como funcionamento dos
circuitos intensivos. Antes, porém, para destacar os circuitos intensivos, retomaremos os planos
cartograficos a fim de enfatizar os processos de subjetivacdo, o procedimento linguistico, a sua
relacdo com a experimentacdo, a fim de co-empreender os encontros com Paulo como
agenciamentos-experimentacio. Reforcamos que a separagdo entre os planos € apenas didatica.

O estrato de organizacdo é, dizendo de modo resumido, o das formas e funcdes
determinadas. Citamos anteriormente, como melhor exemplo de organizacdo presente nos
encontros, o discurso médico-psico-pedagdgico. Outro exemplo pode ser o modo como no AT,
combinamos ou negociamos algo: é o plano em que marcamos os hordrios, os dias da semana,
as datas de eventos, ou que nos informamos, comunicamos, propomos saidas ou atividades, ou
até mesmo, chamamos a aten¢@o de Paulo ao atravessar a rua. Este é também o plano em que,
em determinados momentos, tentamos atribuir algum sentido aquilo que Paulo dizia, aquilo que
nos acontece nos (des)encontros, como vimos nos relatos. Entretanto, com a proposta de deriva

e experimentacdo, temos marcada uma diferenca, um outro modo de estratificagdo.



Nesse outro modo, como experimentacdo, estamos abertos aos afetos, ao [ndo-]sentido.
Com isso, intervir no estrato de organizagdo, interpelar o territdrio, inventar e intervenire, é
agenciar-se com aquilo que escapa, um fragmento que deriva ou um fragmento de deriva, algo
que nos acomete, nos acontece, nos desloca e que nos tira dos modos habituais-habituados-
organizados de pensar, agir, sentir.

Temos, entdo, um outro plano, o plano de experimentagdo, uma superficie de estratificacdao
que nao se confunde com os estratos pois ele tem uma face voltada para o estrato de organizacao
e outra voltada para o plano de imanéncia. Como ja dissemos, o plano de imanéncia € que forma
o plano de experimentacdo, tornando-o mais compacto ou mais espesso no nivel dos estratos.

Note-se a diferenca da organizacdo d’A mae “tradutora”, que parecia preconizar, ou
melhor, estar atravessada pelo discurso médico-psico-pedagdgico; note-se também a diferenca
da estratificacao nos modos de Paulo se agenciar em sua repeticdo mecanica e de lineamento.
Note-se também a diferenca na estratificacdo no AT com a proposta da experimentacdo no
primeiro momento e depois com o deslocamento do conceito, o que intervem sobre a diferenga
entre repeticdo mecanica e repeticao de lineamento.

Essas diferencas no modo de estratificar se constitui como modos diferentes de
agenciamento. A estratificacdo € contingente em fungdo dos diferentes modos pelos quais se
en-tende e se co-empreende com aquilo que ndo se reduz a um tipo de organizagao significante.

Quando consideramos que o estrato de organizacdo € caracterizado por pouca ou nenhuma
comunicacdo entre os outros planos implicados, e € marcado por recolher e formatar processos
segundo representacdes e significagdes, queremos dizer que a pouca implicagdo ou uma
implica¢do maior com a experimentacio € que marca os diferentes modos de estratificagao, seja
no territério familiar, na deriva cartogriafica do AT e nos modos como Paulo estd implicado
nesses territorios. O que marca os diferentes modos de estratificacio € uma questdo de
transversalidade.

De modo geral, o que predomina na organizagdo estritamente significante é uma voz de
ordem, no sentido de que outras vozes, principalmente as vozes dissonantes, tenham o minimo
de efeito. O plano de organizagdo tende ao regime significante. O agenciamento médico-psico-
pedagégico, que podemos chamar de discurso, € o que, de certa forma, embasa o que “A mae”
diz sobre Paulo no inicio do AT. E esse discurso que fornece ou é responsivel pelas
representacoes, sentido, significados sobre corpo, sobre normalidade, sobre sujeito, por
exemplo, sobre o corpo autista. Como aponta Lazzarato (2014), o plano de organizagdo € o
plano (estrato) da sujeicdo social que produz sujeitos, sentidos, significacdes, interpretagcdes e

discursos através da linguagem.



Ainda segundo o autor, ndo se trata de desvalorizar a linguagem, a organizacdo e as
semidticas significantes, mas “em oposi¢do a linguistica e a filosofia analitica, se colocar entre
o discursivo e o ndo discursivo a fim de fazer a enunciacdo e a subjetivagdo ‘crescerem pelo
meio’” (LAZZARATO, 2014, p. 95).

O plano de imanéncia € o plano das intensidades, da miquina abstrata, da matéria nao
formada e das fun¢des ndo formalizadas, isto €, é o plano dos fluxos intensivos; plano que
desfaz as formas, os territdrios, as fungdes e as informacgdes. Em tltima instancia, € o plano de
singularidades pré-individuais, dos afetos assubjetivados ou do inconsciente real, desejante e
pulsional.

O plano da imanéncia é o plano das maquinas desejantes; € um plano intensivo; um
plano do inconsciente Real, da producdo maquinica desejante, que, por suas caracteristicas,
irrompe o estrato da organizacdo. A ruptura ou acontecimento € produzido por um
agenciamento-desejo e como um agenciamento desejante engendrado pela circulacdo do nao-
sentido. Esse plano constitui-se por um regime assignificante ou agramatical.

O plano de experimentacdo ou de transversalidade é o plano de abertura ao plano de
imanéncia; € também o plano a partir do qual se aposta, através do qual poder-se-ia abrir aos
efeitos do afetar e ser afetado, ao acontecimento, ao equivoco, ao nao-sentido, aos paradoxos,
aos desentendimentos, ao nao saber.

Compor ou operar com o plano de experimentacao possibilita aumentar o guantum de
contdgio e propagacdo entre os planos e os estratos, isto €, a experimentagdo responde por fazer
o agenciamento bascular para o lado mais abstrato, aumentando o guantum de comunica¢do
transversal ou de transversalidade entre os estratos de organizacdo e os planos de
experimentacdo e de imanéncia.

Aumentar o quantum de transversalidade implica para o agenciamento, ampliar o
contdgio com a miquina abstrata, com o plano de imanéncia ou com o nivel diagramético ou
das relacodes de forca. O plano de experimentacao € um plano em que se propde dar ouvidos as
varias e diferentes vozes, a heterogeneidade, ao processo de subjetivagdo, isto €, abertura aos
outros planos, transversalizando-os e implicando-os em outros modos de efetuacio, de misturas
e estratos. A cartografia, como método, estd implicada com a experimentacdo, conforme ja
apontamos.

Consideramos que o plano de experimentagdo comporta os regimes contra-significante,
pos-significante e pré-significante, pois, por colocar e abrir-se ao regime assignificante, esses

outros regimes podem colocar o regime significante em deslocamento, em tensdo ou em



questdo, desse modo, desestabilizam, possibilitando a experimentacdo e as esquizes de um
procedimento linguistico.

No entanto, como ja foi dito, os trés planos, o de experimentagdo, o de organizacdo ou
de estratificacdo e o de imanéncia, implicam-se, dobram, desdobram e redobram reciprocamente
por transversalizagdes e recomposicdes, o que quer dizer que esses trés planos se intercruzam,
se interceptam e deslizam um sobre o outro — com maior ou menor abertura, quanta de
territorializacdo-desterritorializacdo/comunicacdo-agenciamento, pois compreendem, na
imanéncia, um funcionamento no qual pressupdem-se uns aos outros, atravessando-se um pelos
outros. Enfim, esses planos coexistem. Isto quer dizer que onde temos um, temos 0s outros.

A abertura de um plano para o outro se relaciona aos modos de fazer bascular os
agenciamentos e desse modo desestabilizar, transversalizar os eixos dominantes de
organizacdo, isto é, o eixo vertical das hierarquizacbes e o eixo horizontal das
homogeneiza¢des. Mas nao se trata apenas de desestabilizar a organizacao significante, mas de
descentralizar e possibilitar a composicao de outros modos de estratificagdo, outras modos de
efetuacdo, a fim de ndo se perder na cristalizac@o paralisante ou em fluxos desterritorializados
improdutivos.

O plano de imanéncia com seu regime assignificante responde pela dissolucdo das
cristalizacoes, das dualidades e dicotomias, por exemplo, a dicotomia que poderia haver entre
linguagem ordindria e linguagem intensiva, palavra bruta e palavra poética ou estética, vontade
de verdade e vontade de poténcia, estrato de organizagado e plano de experimentagdo, repeticdes
mecanicas e repeti¢cdes de lineamento.

O plano de imanéncia e sua semidtica assignificante €, também, o que impulsina o
processo de subjetivacdo, basculando o agenciamento, multiplicando sua poténcia intensiva:
movimento, repouso, velocidade, lentidao e os afetos. Paradoxalmente, o plano de imanéncia é
o Fora, as relacdoes de for¢a, aquilo que € irredutivel a organizacdo, a experimentacdo, a
linguagem e aos corpos, mas que os constitui, conecta e desconecta.

Para Lazzarato (2014, p. 39), “As semioticas a-significantes permanecem mais ou menos
dependentes das semiologias significantes; no entanto, no nivel de seu funcionamento
intrinseco, elas escapam a linguagem e as significa¢des sociais dominantes.”

A experimentacdo no AT consiste, entre outras coisas, mais que combinacdes ou
comunicacgdes ou acordo sobre o que fazer ou ndo fazer, compor os planos de experimentagao,
imanéncia e o estrato de organizacdo através da deriva cartografica; isto é, experimentar-
cartografar os territdrios, as passagens, as fronteiras entre um plano e outro, isto é, fazer

agenciamentos, misturas, montagens ou bricolagens.



No modo como en-tendemos, compor com esses planos € produzir e constituir um modo
de fazer ético-estético-politico com o qual tentamos compor os encontros e possibilitar
mudangas e diferencas; é também inserir o maquinismo desejante na clinica do AT, de outro
modo, abrir-se ao plano de imanéncia assignificante.

Abrir-se, bancar, cartografar, apostar e arriscar-se ao plano semidtico assignificante
implica que, por mais que haja significacdes veiculadas através do discurso médico-psico-
pedagdgico que compde, de certa forma, o territério familiar; e por mais que haja padrdes
homogeneizantes da lingua, o expresso, atravessado pelo agenciamento maquinico-enunciativo
em sua pragmatica, enuncia o maquinismo desejante como agenciamento de enunciagcdo
coletivo desejante, fazendo-no agir de modo diagramético na clinica-experimentacao.

A fungdo expressiva da atualizagdo do agenciamento que se compde nos encontros,
enreda e € enredado pelo fluxo de matéria indeterminado e indeterminante que permeia o estrato
organizado, mesmo em sua tendéncia a organizac¢do ou fixagao. Em func¢ao do fluxo intensivo,
catalisa-se outros agenciamentos-territorialidades presentes, acarreta mudangas de estado e
estado de coisas e insere uma diferenca irredutivel ao expresso, as coisas e estados de coisas,
desencadeando e possibilitando ir do “fora” para o “dentro”, perfazendo uma (d)obra. Nao é
uma questdo de sujeito individuado, identificado e consciente dos significados e das
representacoes, como se poderia exigir de Paulo, mas € questdo de agenciamento,
desterritorializacdo e desejo.

Por outro lado, também, poder-se-ia persistir ou insistir, tender a um sé plano, a um modo
privilegiado de estratificacdo, dependendo do agenciamento em que se encontra, e, desta forma,
cristalizar e manter a organizacdo, os sentidos, o territério, o sujeito e o significado, o circulo
significante; evitar, prever, esvaziar ou colmatar o acontecimento dos encontros; remeter as
singularidade e os afetos a pessoas, a individuos e a significados dados.

Lazzarato (2014) apresenta, numa visao esquematica, dois modos de abordar os regimes
semioticos. Um modo € caracterizado por um tipo de sujeicdo que mobiliza semidticas
significantes, em que se destaca ai a linguagem (significante) destinada a consciéncia, ao
psiquico ou mental, a certa racionalidade e “logocentrismo” que mobiliza representagdes ou
significados para constituir um sujeito individuado ou sujeito sujeitado. O outro modo € o que
implica as semidticas assignificantes que ndo dizem respeito, necessariamente, a consciéncia e
as representacdes € nas quais o sujeito ndo € o referente. O proprio autor adverte que essa € uma
visdo esquemadtica pois ha vdrias outras semidticas, como também ja apontamos no capitulo 1
e em Proust, entretanto a visdo esquemadtica nos ajuda a entender, a partir dessa polaridade, o

que estamos articulando.



Dito isso, € importante frisar que um plano nio funciona em um nivel absoluto de
separacdo do outro, isto €, h4, paradoxalmente, sucessdo e coexisténcia. Entendemos que na
experimentacdo a aposta é de que haja deslocamentos e passagens por esses planos, de modo
que se dissolvam as formas e a organizacdo: isso € uma atividade politica; e de que se liberem
particulas, elementos, matérias ndo formadas e funcdes ndo formalizadas, para os quais sé ha
movimento e repouso, velocidade e lentiddo, afetos e poténcias dessubjetivados. Dai a perda do
‘eu’, a dispersdo do sujeito e a possibilidade de criacdo de novos modos de pensar e agir: isso
€ uma atividade estética. A aposta consiste também em bancar o efeito singular, o efeito de
alteridade dos encontros, o que implica afirmar as diferencas dos modos de viver, de pensar,
existir e coexistir; de afetar e se ser afetado, isto €, os diferentes modos de reterritorializagdo-
desterritorializacdo, subjetivacdo: isso € que constitui a ética.

A experimentacdo depende da abertura do agenciamento a mdquina abstrata, ao plano de
experimentacdo para que os planos funcionem em maior ou menor guantum de abertura ou
contagio. O agenciamento — agenciar e ser agenciado-, € experimentacdo-producio-
composi¢ao, é laco-dobra-composicao, € territorializacdo e desterritorializagao. Nesse processo
e compondo esse processo, o agenciamento € que da certa consisténcia, faz “ganhar corpo”, um
corpo topologizado pelos afetos e pelas intensidades de que € capaz. Um corpo pulsionado,
desejante, ou seja, um corpo em devir. Nesse sentido € que o agenciamento faz territério-lago,
por um lado e, por outro, trata de desfazé-los, num processo que vai de um a outro, em
movimentos de diferencacdio. O agenciamento-laco compde a (d)obra assim como o
des(d)obramento diante da esfacelacao ou da dispersao.

Dito isso, poderemos acrescentar o conceito de ritornelo ao funcionamento dos
agenciamentos com seus modos de compor um corpo pulsionado, ritmado pelos ritornelos,
articulado aos planos cartograficos. A composi¢do ritornelo-agenciamento-planos cartograficos
compdem a cartografia dos circuitos intensivos € mostra as articulagdes com os diferentes

planos em sua imanéncia.

3.2. Um ritornelo em trés planos

Na cartografia desse percurso intensivo, cartografamos pistas conceituais em Mil Platos
4 (edigdo brasileira) para introduzir o en-tendimento do conceito de ritornelo, e entender como
ele pode se inserir, funcionar na cartografia dos encontros e em fungdo da andlise. Vejamos, a

seguir, o0 conceito, tendo como referéncia o livro acima citado.



Uma crianga, estando sozinha no escuro e talvez paralisada de medo, comeca a cantar,
repetidamente, uma pequena cang¢ao, seu pequeno ritornelo. Essa cancdo serve, de algum modo,
para tranquilizd-la, afastar o pavor e até lhe dar coragem para se levantar e sair daquele lugar
escuro. Entdo, ainda cantarolando, vai tateando no escuro; ela anda, ela para e volta a andar
novamente. Sua musiquinha, aquelas poucas frases, aquela simples melodia cantada ou
cantarolada repetidamente constituem um ponto tranquilizador, um esboco, o traco de certa
estabilidade em meio ao caos e a desorientacdo e, assim, ela consegue se deslocar. Ha ai todo
um procedimento, um regime de corpos e enunciados, poderiamos dizer, compostos por signos
pré e contra-significantes que implicam a organizacao ou estratificacao de uma territorialidade.
As palavras, a can¢do, o tatear, a parada, o ritmo nio remetem a si proprios, mas a um sistema
préprio de organizacio espago-tempo-sensivel.

Uma necessidade faz surgir um circulo ao redor de um centro ainda fragil. Foi ou € preciso
organizar um espaco limitado, e para isso, conjuga-se componentes que intervem de modo
diverso, assim como referéncias existenciais e marcas dessa existéncia. Esses componentes
marcam uma certa organiza¢ao como um modo de deixar as for¢as do caos no exterior e, assim,
estabilizar, colmatar, articular algum sentido, o quanto isso for possivel e se for possivel. Esse
espaco interior protege as for¢as germinativas de uma tarefa, de uma obra, de um artificio a ser
feito. Neste espaco co-empreende-se toda uma sele¢ao, filtros, eliminacdo e extracdes (o que
fica, o que sai, quem entra, quem sai), isto é, estratégias e agenciamentos de conteddos e de
expressoes, de regime de corpos e de signos, para que se possa resistir e até tomar forcas do
caos através de filtros e crivos.

Nesse co-empreendimento - ele nunca € feito sozinho, uma vez que somos varios, mesmo
sendo um -, e en-tendéncias, 0s componentes vocais, sonoros sdo importantes, pois podem
forjar muros de som de protecdo, muros de tijolos sonoros que podem marcar territorios
(caracteristicas do regime contra-significante). Desse modo, uma crianca cantarola, faz-se um
circulo, um estribilho ressoa, combina-se consoantes e vocais ritmadas que correspondem a
forca da criacdo e as partes diferenciadas de um organismo (DELEUZE; GUATTARI, 2012).

Agora, enfim, abre-se o circulo, algo entra, pode passar, ndo tanto uma pessoa, mas uma
presenga, convidado ou nido, um Outrem que afeta. H4 uma implicagdo com essa “alguma
coisa”; esse alguém ecoa, ressoa, implica-se e entdo, do circulo vai-se para fora, resolve-se sair
do circulo, lanca-se para fora. Essa abertura € feita para o lado em que nao se depare com as
forcas destrutivas do caos (cair na perda de poténcia no fluxo ndo efetuado ou no cristalizado),
mas num lado-regido criado pelo préprio circulo. E que o circulo estd em funcgdo de forcas em

obra que ele proprio abriga. Essa abertura € j4 arriscar uma improvisa¢ao, uma aposta, uma



experimentacdo. No AT, saimos de casa no fio de uma can¢do, no compasso de um ritornelo,
na produ¢do de uma territorialidade.

Essas sdo trés instancias (fazer, abrir e sair do circulo), mas uma s6 € a mesma coisa, ou
seja, um ritornelo. Ora o ritornelo torna esses trés aspectos simultaneos e ora os mistura. Do
mesmo modo pensamos os planos, 0s estratos, os regimes de signos e corpos, ou seja, para a
tese, para a cartografia, pensamos no estrato de organizagdo, no plano de experimentacdo e
plano de imanéncia, constituindo-se por um ritornelo, por uma circulagdo, pelo basculamento,
por um circuito assignificante na deriva-cartografica. Ainda sobre o ritornelo, continuamos, na
sequéncia, a apresentar outros modos de o entendermos.

Um péssaro demarca seu territorio através de um canto, de um certo tipo de trinado. Existe
também um trinado para o acasalamento, um outro para afugentar algum intruso, assim como
pode haver vdrios outros trinados para vdrias outras situacdes. Um outro passaro marca seu
territério com folhas que ele mesmo corta e vira, deixando a parte mais brilhante, o lado que se
contrasta com o solo, voltada para cima e depois disso emite um som composto pelo seu canto
e o canto de varios outros passaros, enquanto mostra uma parte mais colorida de suas penas. Os
trinados ou cantos, as folhas cortadas, o ritual de “mostra¢ao” sdo modos de territorializagao,
sdo procedimentos que marcam um territério (DELEUZE; GUATTARI, 2012).

Nas pistas que temos em Mil platés, vemos que os ritornelos delimitam territorios
existenciais e 0os processos de subjetivacdo, os modos de agir e pensar. Implica-se ai que os
processos de subjetivacdo compreendem os agenciamentos-territérios, a mistura dos corpos,
dos regimes de signos e enunciagdo, e os processos de territorializagdo-desterritorializacdo.
Dito isso, poderemos tracar com as pistas conceituais apresentadas e a partir dos encontros no
AT, a relagdo entre os planos cartograficos: organizagdo, experimentacao e imanéncia; seus
regimes de signos e os ritornelos, no procedimento ou circuito intensivo dos encontros com
Paulo.

No circuito intensivo, em seu procedimento e sua pragmdtica poderemos ver, nas
proximas sec¢des, como os enunciados evidenciam a relagdo entre expressao e conteido; como
a linguagem atribui-se aos corpos, intervem, introduz recortes de modo que, nesse processo,

mudam as territorialidades-agenciamentos.

3.3. Repeticao mecanica

Paulo parece compor um territério de referéncias vividas, compondo circulos, uma

territorialidade através das repeticdes mecanicas, isto é, constitui um modo de agenciar-se na



linguagem segundo um regime significante e contra-significante. Nessa territorialidade, os
enunciados valem mais pela sua repeticdo, pela enunciacdo do que pelo significado. Isto é, a
enunciacdo ndo significa necessariamente, mas ela propria estabiliza um territorio.

Paulo estd agenciado num discurso ou discursividade atravessada, por sua vez, por um
agenciamento ou uma territorializa¢do, segundo um plano de organiza¢do colmatado por um
discurso de organizagdo do tipo médico-psico-pedagdgico (discurso d’A mae), a partir do qual
palavras de ordem (“organizag¢do e habito”) gerenciam o tempo, o espago, 0s corpos, as relacdes
e as representacdes, a representacdo de homem e de organizacdo (lugar, idade, habitos,
masculino). H4 a preconizacdo de um corpo disciplinado sobre a suposi¢do de um corpo
patolégico (autista). Vimos a tendéncia organizacional das palavras de ordem em enunciados,
codificando os corpos e as palavras: “vocé ¢ homem”, “olha pra mim [enquanto eu falo]”.
Nesses dizeres, a0 mesmo tempo em que a mae fala, ela se posiciona em frente a ele e olha
direto em seu rosto. Outros enunciados marcam a organizacdo: “faga isso”, “escove os dentes”,
€ hora disso, € hora daquilo etc.

O discurso médico-psico-pedagdgico também prescreve, organiza rotinas, disciplina
corpos, nas mais diversas rotinas, por exemplo, hoje é dia de aula com fulano; hoje é dia de
comer pastel na feira; vocé tem que ajudar sua mae; faga isso; nao faga aquilo; escove os dentes;
voce tem que fazer a barba; tem que cortar as unhas; diga onde vocé foi; diga o que voce fez;
vocé estd gordo; vocé tem que fazer exercicio; vamos comigo em tal lugar; vocé tem um novo
professor, vai com ele...e etc.

Outros exemplos: “vocé € o homem da casa”; “vocé nao ¢ crianga”; “vocé ¢ novo” ou
“vocé ¢ velho”; “vocé ¢ adulto”; “vocé ¢ musico”; “olha para mim, fala direito”. O discurso da
organizacao reverbera enunciados nas mais cotidianas e familiares situacdes como por exemplo
sobre os filmes, quando se trata de explicar algo: “O Hulk ¢é verde”; “O Hulk ¢ her6i”; tal filme
€ acdo, comédia ou terror; tal personagem € heroi, esse outro € bandido; tais personagens sao
amigos, esses outros sdo inimigos. Nao ha espaco para duvida, para questdes, para o [ndo-]
sentido. Cada enunciado deve portar uma afirmagdo e uma determinagao.

Utilizando a expressdao da propria mae, poderiamos dizer que o mundo é ou foi
“traduzido” e colocado de tal forma para Paulo, segundo um sentido de organizacao, segundo
modelo de linguagem e segundo um regime de corpos que atende a determinadas palavras de
ordens. As coordenadas semidticas sdo ou foram passadas para ele, mas com pouca abertura
para que ele experimentasse a linguagem e, mais do que isso, sem que ele, afetado nas suas
relagdes, pudesse agenciar a linguagem e o corpo ao modo dessas relagdes; enfim, sem que ele

experimentasse fazer seus agenciamentos, sua conexdes e desconexdes. Isto é, 0 mundo e seus



significados lhe foram dados ou colocados como estabilizados e fixados em torno de uma
repeticdo mecanica que perfaz uma territorialidade, um territdrios segundo seus ritornelos.

E isto é mais do que remeter ao senso comum, sdo palavras de ordem, como vimos no
capitulo sobre os postulados da linguagem. Sao modos de determinacdo de sujeitos
individuados segundo uma ordem do discurso médico-psico-pedagdgico. Como ja foi dito, a
linguagem, nesse aspecto, € feita para ser obedecida, ndo €, portanto, uma comunica¢ao, uma
informacdo, mas ordenancas. Como ja foi dito, as ordens ndo se reduzem ao modo imperativo,
a formalizacdo da frase ou ao explicito da frase ou da palavra, mas se relacionam com as
significacdes prévias e com a organizacio das unidades distintivas da frase.

Pode-se deixar flagrar a dimensao do discurso médico-psico-pedagdgico, também, a
partir do que foi dito sobre ter sido necessdrio colocar rotinas para Paulo. Rotinas
acompanhadas por palavras de ordem. “Colocar rotina e habitos” ¢ a palavra de ordem, € o
enunciado de um territdrio cristalizado para Paulo. De outra forma, haveria pouca ou nenhuma
abertura para que Paulo se expressasse em relacdo a ser afetado e afetar-se pelos encontros que
tem em sua vivéncia.

Paulo estd, de certa forma, nesse discurso de organiza¢do ou da homogeneizacdo e até
repete essas palavras de ordem - agencia e estd agenciado, repeticdo mecanica (regime
significante) - em muitas situa¢des conforme foi lhe ensinado, e isso funciona de algum modo
e d4 certa estabilidade as relagdes familiares e nos circulos de amigos. Ele coloca a linguagem
em funcionamento, seja como for, mas segundo um territério-agenciamento que parece estar
cristalizado, restrito no que diz respeito a possibilidade de fazer e implicar-se em suas
distingdes, pois qualquer marca de implicacdo e distingdo, qualquer diferenga, € sempre
“traduzido”. Um exemplo € quando ‘A’ mae diz que ele sabe os nomes de cantores, autores, e
que “ndo fica por baixo”, d4 um jeito de ndo ficar por baixo nas conversas com amigos e
familiares.

Nesse territorio que se constitui e se cristaliza, em que supostamente parece ser preciso
determinar o lugar e o dizer para cada coisa, para cada ocasido, segundo um regime significante
de ordens, destaca-se um tipo de repeticdo mecanica. Essas repeticOes mecanicas pareciam
também conformar em um modo de vida de Paulo, as referéncias existenciais, o cotidiano,
segundo o discurso significante que supdem a necessidade de habitos e rituais para certa
organizacao didria.

A partir disso, podemos dizer que haveria um imagindrio sobre o qual se poderia dizer ou
traduzir tudo sobre Paulo, e que haveria, também, um desejo ja conhecido e, por isso, submetido

as tradugdes. “A Mae” tenta construir um mundo mais estdvel possivel. O ritual: cada coisa em



seu lugar, em seu hordrio, com o minimo de variacdes. “A Mae” “traduz” tudo para ele, tenta
tornar para Paulo — assim como para ela e a familia, os amigos e vizinhos-, aquilo que pode
parecer estranho em algo familiar.

Nessa territorializacdo-agenciamento, vimos que o modo “Paulo” de agenciar-se e ser
agenciado na linguagem parecia se destacar pela repeticdo do mesmo, pelo modo mecanico de
falar, por palavras desafetadas, pelo modo mecanico de andar, por ndo parecer se interessar pelo
entorno, como apresentamos nas narrativas. Paulo estd agenciado de modo que, nos encontros,
quando dizia alguma coisa, parecia querer adequar-se a algum tipo de prescricdo, de
familiaridade, de hdbito ou ordem. Isso caracteriza, nos agenciamento nos quais Paulo se
encontra, um processo de producdo de subjetividade, uma tentativa de produzir um sujeito
conforme os enunciados; identificar um sujeito conforme alguma condi¢ao médico-psiquica ou
pedagogica, ou seja, um corpo autista.

No entanto, Paulo parece compor, também, um territério de referéncias vividas,
compondo um circulo, uma territorialidade através das repeticdes mecanicas, isto €, um outro
modo de agenciar-se na linguagem. Essa linguagem nao € apenas significante, mas se constitui
segundo um regime contra-significante. Nessa territorialidade, os enunciados valem mais pela
sua repeti¢do, mais pela enunciag¢ao do que pelo significado. Isto €, a enuncia¢do nao significa,
mas ela propria estabilizaria e marcaria um territério, como no exemplo da crianga que canta
no escuro ou o passaro que demarca seu territorio para que outros saibam que ha ali um
territério. Ou seja, nesse regime contra-significante, os enunciados valem por eles mesmos, nao
remetem a nada a ndo ser o préprio signo; sdo marcadores, eles valem pelo territério que
procuram dar estabilidade.

Como vimos nos primeiro encontros, Paulo dizia e repetia: “Hulk ¢ homem”; “Hulk é

99, ¢

her6i”; “Peter Pan ¢ crianca”; “hoje € dia de fulano”; “Roberto € longe, ¢ uma viagem”; “assisti
filme”; “vocé trouxe o filme?”’; “Vocé me empresta”; “e o filme?”; “¢ dublado para crianga?”,
“dublado eu entende”.

O que era dito também se repetia muitas vezes durante 0 mesmo encontro ou em muitos
encontros seguidos, como se fossem rituais que deveriam ser seguidos diante de qualquer
situacdo que causasse estranheza, ou antecipadamente em relagdo a algo que pudesse causar
estranheza. Por exemplo, Paulo repetia a frase que parecia ser de saudacio, mas fazia isso varias
vezes durante o encontro (‘“vocé trouxe filme?”’); ou antecipava uma pergunta que eu tinha feito

ias anteriores, antes que eu pudesse voltar a fazer. (“vocé assistiu filme?”). Isso parecia se
d t t d 1t f “ tiu filme?”). 1

constituir em um ritual, que funcionaria em determinadas situacdes.



Entretanto, esses rituais de repeticdo e antecipacdo, por serem retomados nas mais
diferentes situacdes, causavam algum tipo de confusdo nos encontros. Procurdvamos entender,
dar sentidos, sentiamos a estranheza de determinadas frases e suas repeticdes que pareciam
entrar no meio dos didlogos, pareciam também querer antecipar um tema; pareciam vindos de
outros momentos, de outras situagdes, fragmentando as frases nas quais se inseriam,
conspurcando uma pretensa continuidade dos assuntos ou dos didlogos.

Nos encontros no AT, ainda que a partir de fragmentos de didlogos, do ndo entendido, eu
ainda tentava entender algo do que era dito. Eu perguntava tentando obter confirmagdes, isto &,
considerdvamos os sentidos possiveis daquilo que era dito, conversado entre acompanhado e
acompanhante.

Isso se deve ao modo de o plano de organizagdo funcionar. Esse modo também prescreve
possibilidades de efeitos de sentido que, de certo modo, se faz presente e organiza o AT. como
dissemos, marcdvamos hordrios, combindvamos atividades, sugeriamos lugares para ir, etc.
Tentdvamos corrigir, inicialmente, o mal entendido que se dava nos didlogos. Corrigiamos, as
vezes, o que era dito, tanto por mim, quanto por Paulo. A experimentacdo aqui ainda era do
tipo, segundo o qual poderiamos combinar e dar a entender alguma coisa. O modo de
organizacao € um modo de estratificacdo, mas a organizacao nao € o unico modo estratificagao.

Havia um modo de organizagdo, mas o jogo da deriva como intervengdo nos levou a
outros modos de experimentacdo e também a outros modos de estratificacdo. Como um dos
modos dessa intervencdo podemos apontar a cena inicial da ruas no primeiro encontro, naquele
didlogo sobre a rua chamada Paris. Podemos apontar também a prépria proposta de deriva, os
passeios pelas ruas, as atividades que se davam ou aconteciam através de pistas que apareciam
no encontro; as repeticdes que faziamos juntos, as perguntas que passamos a fazer,
acompanhado ou acompanhante, sobre aquilo que nao se dava por entendido.

Esses modos de intervengdo coloca em jogo outros agenciamentos, agenciar € ser
agenciado, como uma acdo ou interpret-Acdo que pode possibilitar um basculamento do
agenciamento-territorios, um processo de subjetivacao/producdo de sujeito em que houvesse ou
se abrisse um processo de individuagdo e nessa a produgdo de algo novo.

Destacamos dos encontros nas derivas, 0 agenciamento que consistiu na atividade de
filmar, em que, curiosamente, Paulo comecou a relacionar as imagens do video que fizemos aos
personagens de filmes que ele conhecia ou as imagens de filmes que ja havia assistido (passos
do Hulk; corrida do Rock, lutador; a sombra do Peter Pan etc), ou as pessoas que estavam na
rua, ou ainda a ele préprio. Paulo também comecgou a fazer perguntas, ao invés de apenas

afirmar: “Hulk € her6i?”; “Peter pan ¢ crianca?”. Esses ja se constituem outros modos de



agenciar-se que transversaliza a repeticdo mecanica e que por isso entra em cena um estilo
diferente da repeticdo mecanica.

Consideramos que essas mudangas acontecem, a0 mesmo tempo em que comegamos a
questiond-lo ao invés de confirmar o que ele ja tinha dito e quando paramos de tentar organizar,
entender ou consertar o mal entendido dos didlogos. Configura-se ai a aposta € 0 jogo, 0 jogo
de repeti¢cdes, como dissemos na introducdo. E nesse jogo que se deu, nos arrastando por um
tipo de experimentacdo, indiciou-se, também, algo além da repeticdo mecanica, ou seja, a
repeticao de lineamento marcada também pelo regime significante e contra-significante.

Esses modos diferentes colocavam as nossas concepgdes iniciais de experimentacdo em
xeque. A nossa aposta se fazia, entdo, em termos de uma deriva que ia dos lugares, das
atividades, das imagens, dos passeios a linguagem ou atravessada pela linguagem, como
mostramos na introducdo e didlogos fractais, isto €, a aposta se constituia do que a deriva
cartografica proporcionava em termos de matérias, sensibilidades, memorias, imagens e
dizeres.

Os enunciados diferentes na repeti¢do de lineamento mostram uma abertura, uma fresta
para outras possibilidades, para, no minimo, um certo lineamento ou algo a mais. Isto &, para
além do que parecia mecanico, habitual, familiar e organizado perpassam outros modos de
enunciagdo. Esses modos aparecem quando, nos equivocos, nao entendidos e (des)encontros,
pela aposta, e na emergéncia de um procedimento em deslocamento, um percurso se fazendo,
se delineando, uma experimentacdo de modos diferentes de enuncia¢io ou a enunciacdo como
experimentacao.

Dito de outro modo, temos um regime significante da organizacio médico-psico-
pedagdgica e contra-significante. Uma vez que Paulo repete essa forma de discurso significante,
ele parece se adequar a ele, como visto nas repeticdes mecanicas, mas repete também como
num regime contra-significante como um outro modo de estratificacdo, como um canto, um
estribilho, ai o signo vale pela marcagdo e arranjos do territério e ndo pela significacdo.

Paulo repete na tentativa de organizacdo de uma territorialidade ao seu modo, mas o que
a mae diz e o que ele repete escapa ao sentido na propria repeticdo que se dd nos encontros. Isso
ocorre em fungdo do jogo de repeticdo que se dd como interpelacdo-intervenire, por isso a

repeticdo mecanica bascula para o lineamento e vice-versa.

3.4. Repeticao de lineamento



Na repeticdo de lineamento, os enunciados que se repetem parecem nao ser os que foram
dados e exigidos no territério familiar. Parece haver uma experimentacdo desses enunciados
em que eles parecem atravessar, aleatoriamente, qualquer didlogo, as vezes como afirmacoes,
outras vezes como interrogagdes, outras vezes, indefinidos.

Os enunciados em seu lineamento parecem surgir como significantes, tem seu efeito de
sentido, e vao entrando em repeticdo mecanica, regime contra-significante. O lineamento é um
traco, € o esbogo de um ritornelo, de uma desterritorializacdo e de uma reterritorialidade que
parece emergir entre um territdrio cristalizado e mecanico.

Por exemplo, a mudanca das frases afirmativas para as interrogativas: “eu sou homem?”,
“eu sou Hulk?”’; ou mesmo nas situagdes que aparecem outras frases como: “voc€ vem
amanha?”’; “o que vai fazer amanha?”.

Nao obstante, temos ai, também, um regime de subjetivacdo pds-significante, passional,
segundo os enunciados que temos nos encontros: “sou ator, sou cantor”, “¢ minha homenagem”,
“eu merego, né Dami?”, “eu toquei, ndo cai, nao chorei, eu sou homem, né¢ Dami?”, “macho”;
“eu sou homem da casa”; “Minha mae que falou”, “minha mae vai gostar?”; “minha mae ta me
esperando?”’; “‘eu sou companheiro dela”; “principe da mamae”. Nesse modo, os enunciados
parecem reinvidicar ou afirmar um regime de dominancia de um territério. Diferente do
territério habituado e familiar, esse territdrio reinvidicativo estd em funcdo da repeti¢do
mecanica significante-contra-significante. Vejamos, a seguir, como podemos mapear isso.

A organizacdo significante coloca uma linha negativa no seu circulo significante, mas,
uma vez que o territdrio € interpelado nos encontros no AT, um signo positivo invade essa linha
negativa significante. J4 nos encontramos, assim, num regime pds-significante.

O corpo afetado nos ou pelos encontros € que invade essa linha. A problemaética estd em
que o corpo ndo se d4 ao significante, nem produz significante € nem o significante pode
representar o corpo. A abstragdo significante, que prescinde do préprio signo, falha, ndo é capaz
de fornecer significantes diante dos afetos que colocam o corpo em variagdo. Ou seja, ndo hd
significado ou sentido que defina a afetacdo. Do encontro dos corpos temos um acontecimento-
sentido, uma ruptura.

No AT, essa semidtica pds-significante ainda se confunde com a semidtica contra-
significante no seu lado repeticio mecanica-lineamento, pois ainda vai funcionar também ao
modo da distribuicio e arranjo da territorialidade, isto é, entra numa repeticdo em que vale
como signo positivo, mas num modo de fazer certa estabilidade ao territério (como contra-
significante). Entretanto, queremos destacar que o sujeito, nesse regime pos-significante, ¢ um

reinvidicador passional, subjetivado segundo um ponto de subjetivacgao.



Ponto de subjetivagdo sdo diversas formas de educagdo e de normalizacdo que se coloca
para um individuo a fim de faze-lo mudar de um ponto a outro, cada vez mais alto, conforme o
ideal vigente, o qual Paulo ndo atende. No caso apresentado, esse ponto de subjetivacdo € dado
pelo discurso médico-psico-pedagodgico que ressoa presente no discurso d’A mae, constitui suas
representacdes. Na critica que Deleuze e Guattari (1995b) fazem, ele dizem que o sujeito da
enunciagdo estd em funcdo de uma realidade mental determinada pelo ponto de subjetivacdo.
O sujeito do enunciado deriva do sujeito de enunciacdo, sendo um sujeito preso aos enunciados
conforme a realidade dominante da qual a realidade mental faz parte, mesmo que pareca se opor
aela.

Esse regime pos-significante e o modo de subjetivacio de reinvidicador passional ainda
serdo melhor destacados a frente, quando mostrarmos as repercussdes dele no capitulo “Um
reinvidicador passional”.

Nao obstante, pode-se confundir o pds-significante e o regime significante em fun¢ao de
0 signo, nesse regime, sobreviver a seu significado e poder investir um outro significado, ou
estar submetido a interpretacao que fornecem outros significados. A diferenca € a linha negativa
no regime significante e, no regime pos-significante, o signo positivo que invade essa linha.

Nessa coexisténcia de regimes, temos, por um lado, a trapaga significante das falas e
palavras impostas a Paulo; por outro, temos a trai¢do, o desvio pds-significante e saida para
além do significante. Nessa tensdo, temos ainda um regime contra-significante estratificando
um territério segundo certo estilo “Paulo” de agenciar-se e ser agenciado, isto €, no modo como
compde um procedimento linguistico com as repeticdes mecanicas e de lineamento.

O regime contra-significante, por um lado, remete ao regime significante, interpretativo,
tradutor do territério habitual e ao regime pds-significante de um reinvidicador passional.
Todavia, por outro lado, o regime contra-significante tende ao regime assignificante, por nao
se deter no significante (da organizacdo), por estar em confronto com outra territorialidade,
outros modos de estratificacdo, de misturas de corpos e de regime de signos que vai se fazendo
e desfazendo nos encontros.

Nessa tensdo € que, supostamente, a linguagem parece nao funcionar. ‘A mae’ tenta
corrigir o que Paulo diz, ela traduz para ele, remetendo a organizagado significante: ela fala no
lugar dele ou tenta fazé-lo lembrar do que tem que ser dito, por exemplo, ela come¢a uma
palavra e tenta fazer que ele a complete; responde as perguntas dele, determinando o que pode
ser dito e como ser dito e etc. Reforcamos que o discurso d’A mae, constitui-se de

representacoes, das vozes de um discurso médico-psico-pedagdgico do que € ser homem, do



que € uma linguagem adequada, do que pode ser dito e como pode ser dito. O discurso médico-
psico-pedagdgico é que preconiza um corpo autista.

No territério habituado segundo o dispositivo médico-psico-pedagdgico reflete uma
postura de cuidado, com caracteristicas pedagdgicas, talvez Uteis e necessdrias para o cotidiano,
mas é também um modo de construir um saber sobre Paulo. Considera-se que se sabe o que se
passa com o filho e que este pode discernir, independentemente de tais e quais condi¢des, 0
mundo, exatamente conforme lhe € dito para discernir, conforme lhe é passado e/ou traduzido
para ele.

Entretanto, o mundo ndo estd dado, nem a experiéncia de linguagem, nem dos corpos,
nem dos encontros e dos acontecimentos, muito menos a experiéncia dos sentidos ou dos afetos;
muito menos a linguagem pode representar ou discernir o mundo, seja um mundo conspirado
como mundo concreto, seja conspirado como matéria dos sentidos; muito menos como matéria
da lingua. Isso quer dizer que discursivizar ou enunciar ndo encerra os sentidos pois 0s
enunciados e corpos, as palavras e as coisas, as dizibilidades e vizibilidades insistem em seu
fluxo desterritorializado e desejante. Este fluxo ndao cede ao simbdlico, assim como também
nao cede aos discursos como liame das representacgoes.

Paulo, no seu modo peculiar de haver-se com o mundo, também tenta se haver nos
encontros no AT, tenta repetir o modelo repassado, mas na sua prépria repeti¢do ou por causa
mesmo das repeticdes, nos encontros e em funcao destes, coloca variacdes. A propria repeti¢ao
faz fugir o modelo e se torna um procedimento linguistico assignificante.

Paulo até “copia” ou “imita”, mas também “deforma’ a copia. Saimos do campo da cépia
pela copia para o simulacro, que introduz a figura repeti¢do-variacdo (repeti¢do de lineamento),
isto €, ao invés de imitar o modelo (repeticdo mecanica) da palavra de ordem, tem se a producao-
variacao que produz uma instabilidade. J4 se instala um processo de subjetivagdo, um outro
modo de agenciamento, outra territorialidade.

O enunciado “Que Paulo ¢ esse?” mostra uma diferenga que, inicialmente, surgiu na
repeticdo mecanica que parecia vigorar. Esse enunciado se destacou pois nos afetou e nos levou
a pensar sobre como as repeticdes mecanicas funcionavam e como podiam mudar. O enunciado
“de onde saiu esse desejo?” nos leva a pensar como a mae se organizaria em funcao do filho, e
o que de diferenca ela havia percebido naquele pedido dele. Esses dois enunciados também nos
levaram a pensar como que seria a experimentacao em funcdo daqueles encontros.

Com a reverberacdo e contagio dos enunciados que indiciavam algo além da repeti¢do
mecanica, fomos levados a pensar as repeticoes de lineamento e os didlogos fractais que

pareciam transversalizar e implicar os encontros, COmo mostraremos a seguir.



3.5. Dialogos fractais e a repeticao de lineamento

Como estamos mostrando através da cartografia, para além das repeticdes mecanicas,
temos os lineamentos. Fazer lineamento € fazer traco, linha, contorno, neste caso, nas € com as
proprias repeticdes mecanicas. Cria-se, agencia-se rituais, frases, palavras curinga que
aparecem em variadas e diferentes situacdes, € que marcam e atravessam um territério que
parecia cristalizado, abre-se um circulo, e, ao fazer isso, Paulo também marca um circulo, traca
ou faz lineamento de um centro.

A marcacdo de um circulo de territorialidade chamou-nos a ateng¢do, inicialmente,
quando, por exemplo, em vdrias vezes que chegava na casa de Paulo e interfonava, era possivel
ouvir Paulo falar, ainda dentro de casa, “vocé vai sair?”” ou “onde vocé vai?” e quando ele saia
pela porta, fazia essas mesmas perguntas, antes que eu pudesse falar alguma coisa. Depois,
enquanto famos para algum lugar, essas perguntas se repetiam durante o trajeto, intercaladas
com outras que iam surgindo. Considero essas perguntas repeticdes mecanicas — regime contra-
significante, por parecerem marcar um territério, dar familiaridade e hébito.

O que nos chamava a atencdo € que durante algum tempo, as perguntas que ele fazia
quando eu chegava em sua casa foram: “vocé trouxe o filme?”. Isso aconteceu durante o tempo
em que emprestava os filmes para ele. Depois que parei de levar os filmes, ele continuava
perguntando, e, geralmente, eu respondia da mesma forma, com alguma variagao, eu dizia que
nao tinha mais filmes ou que ele ja tinha visto todos os filmes que eu tinha. Dai, a conversa
versava sobre outras coisas. Mas essa pergunta sobre filmes continuou sendo feita na maioria
das vezes que eu chegava. Isso foi que passou a ideia de uma repeticdo mecanica num regime
contra-significante.

Uma certa vez, porém, depois de um periodo de quinze dias de férias, cheguei em sua
casa e a primeira coisa que ele disse foi: “vocé trouxe o filme?”. Eu disse “ué, eu tinha
combinado de trazer algum filme?”. Dessa vez fiquei em divida se tinha combinado algo com
ele, e ele pareceu ficar meio constrangido.

Nao me lembro por quanto tempo ou se ele ainda repetiu essa pergunta, mas me lembro
que a pergunta mudou em funcdo de que parecia que eu ndo dava uma resposta, uma
continuidade ou a pergunta nao ressoava um efeito de estabilidade, familiaridade ou habito para
ele. A pergunta “vocé vai sair?”, foi uma das que surgiram depois.

A seguir, aponto outro relato que mostra outros modos de repeti¢cdes e variacdes das

repeti¢oes.



Em algumas vezes, quando nos encontrdvamos, eu perguntava se ele havia assistido
algum filme. Ele dizia que sim, mas ndo sabia dizer o titulo do filme, nem do que tinha gostado.
Eu passei a repetir essa pergunta, propositalmente, quase todas as vezes que nos encontrdvamos
como forma de iniciar uma conversa.

Entretanto, em algumas ocasides que foram ficando frequentes, Paulo comecou a dizer,
assim que eu o encontrava, antes que eu dissesse alguma coisa, que ele tinha assistido a um
filme: “assisti filme, Dami”, eu lhe perguntava sobre o filme, mas ele ndo sabia dizer nem o
nome e nem do que havia gostado: “qual filme vocé assistiu?”; ele respondia: “Nao sei.”. Eu
continuava: “Do que vocé mais gostou?”, ele respondia: “Nao sei”. Ele ndo sabia dizer sobre o
filme, o titulo, o ator, nem dizer do que havia gostado. Caracterizamos essa repeticio como
repeticdo mecanica e um regime contra-significante, por parecerem marcar um territorio que
deveria soar familiar e habitual.

Parecia que Paulo passara a se constranger em nio saber dizer, parecia-nos que ele
ficava desconfortdvel. Em um determinado momento, Paulo passou a devolver a pergunta para
mim, mais ou menos como se segue:

Eu dizia: “vocé assistiu filme?”, ele dizia “e vocé?”. Eu retrucava em tom de brincadeira:
“essa pergunta ¢ minha!” ou “perguntei primeiro”. Depois de vdrias vezes em que esse didlogo
se repetiu, ele passou a se antecipar e me perguntar se eu havia assistido filme e quando, numa
das vezes, eu perguntei “e vocé€?”, ele disse “perguntei primeiro”.

Parece que ele havia “incorporado” essa pergunta (“vocé assistiu filme?”) e,
posteriormente, passou a fazé-la para mim com alguma frequéncia, incluindo o argumento:
“perguntei primeiro” (repeticdo de lineamento — significante). Entretanto essas pergunta se
repetiam quando eu chegava na casa dele (repeticio mecanica — contra-significante) e também
de modo indeterminado durante o periodo das atividades que faziamos, independente se
estivéssemos falando sobre filmes (regime contra-significante).

Outra pista desses modos de linguagem era quando ele dizia, como que do nada, varias
perguntas a0 mesmo tempo: “ndo comi nada hoje! Vocé vem amanha? Vocé vai sair? Onde
vocé vai?”, aparentemente sem esperar resposta (regime contra-significante).

Essas perguntas entravam entre um assunto e outro ou durante um periodo em que
estivamos em siléncio e Paulo comecava a falar e/ou perguntar. Pareciam palavras ou
expressoes curinga, que consituiam um outro modo de linguagem para além de representacdes
e significacdes. Como dissemos, nesse regime de caracteristicas contra-significante, a

enunciacdo remete a uma marcacao, distribui¢io e arranjo de territérios. Ela soa como aquela



musiquinha, um estribilho que ressoa, que funciona como um ponto tranquilizador. Nesse
sentido, o signo nao vale por seu significado.

Quando ouviamos musica no carro (geralmente durante o caminho para algum lugar),
Paulo quase sempre perguntava se quem estava cantando era o Chico (Chico Buarque de
Holanda) ou o Milton (Milton Nascimento). Parecia que ele conhecia bem esses cantores, pois
conseguia acertar, na maioria das vezes, o nome deles, e as vezes, de seus intérpretes. Mas
percebi que ele perguntava independentemente se fossem o Chico ou Milton, ou mesmo se a
voz escutada parecesse feminina ou fosse muito diferente da voz desses cantores, ou se a musica
fosse outra qualquer, de outros compositores de MPB*!. Consideramos essas repeticdes
mecanicas de regime contra-significante - significante.

Consideramos como significante, pois, a partir daquelas perguntas, eu conversava com
ele sobre a musica que estdvamos ouvindo, sobre de quem era a autoria (regime significante),
e até cantdvamos “junto” com o radio. Eu cantava, Paulo tentava acompanhar, ora cantarolando,
ora se atrapalhando com a letra.

Se a musica fosse de um cantor que ele ndo reconhecia, ele costumava perguntar ou
afirmar: “é ‘veido’ na praga?”; “E velho na praca, né Dami?” (Repeticio mecénica — significante
e contra-significante). A partir dai, eu conversava com ele sobre idade, se o ator era velho ou
ndo; a época em que a musica se destacou e sobre musicas no geral (regime significante). As
vezes, Paulo s6 ficava me ouvindo, outras vezes, no meio da minha fala, perguntava onde
estdvamos indo ou se eu havia pegado algum filme ou dizia que ele ndo havia comido nada
(regime contra-significante). Outras vezes, ele perguntava se o cantor ja tinha vindo a cidade,
se era homem ou mulher, se estava vivo ou morto (regime contra-significante-significante). Em
um dos encontros, expliquei que o artista, cuja musica estava tocando no radio, estaria se
apresentando na cidade e Paulo perguntou se o cantor estava morto: “t4 morto?” (Repeti¢do
mecanica).

Em algumas vezes, ao responder as perguntas dele, em funcdo mesmo dos sentidos
(regime significante) que se faziam ali, eu dizia que o cantor era velho ou que tal cantor ndo era
velho, segundo cada caso, entdo ele me perguntava: “eu sou velho?” ou dizia “eu ndo sou
velho!” e depois sorria, tocando meu ombro, como que fazendo troga. Outras vezes, ele dizia
isso, mas, como se estivesse nervoso, respondia de forma dspera a mesma frase (“‘eu nao sou

velho!”), como se tivesse sido ofendido.

41 Musica Popular Brasileira



Tanto o sorriso, o0 humor e a possivel troga, quanto o fato de parecer ofendido, faziam
deslocar o sentido que eu havia imputado ao fato de que ele parecia querer saber algo sobre
idade, ser velho ou novo.

Esse fragmento pode mostrar como Paulo usava frases e expressdes de modo
aparentemente cristalizado e pouco especifico, pois no caso em que o assunto era musica, as
perguntas que ele fazia eram independentes dos cantores e tinham mais a ver com o tema de
forma genérica (repeticdo mecanica e de lineamento).

Essas expressoes repetidas, que eu chamo de expressdes ‘“curinga” apareciam também
quando o tema das conversas era filme, por exemplo, a pergunta “(tem) sangue, porrada e tiro?”
era repetida nas perguntas que ele fazia a respeito de qualquer filme que eu dizia que tinha
assistido. Quando se tratava de um filme que ele conhecia e sabia que nao era violento, ele dizia
que era “(filme de) conversa fiada”.

As expressdes curingas eram repetidas, mas pareciam indicar variagdes do modo como
Paulo se deslocava no didlogo e como ele achava um ponto tranquilizador, de algum modo ou
ao seu proprio modo. Algumas expressoes pareciam se diferenciar da repeticio mecanica, sobre
as quais ja fizemos mencio inicialmente. As vezes, parecia apenas que ele queria que o assunto
se estendesse para talvez ouvir mais sobre as pessoas em questao (regime significante). Essas
expressoes tinham um efeito significante, mas que para ele poderia ser contra-significante —
estabilizador do territdrio.

Outras vezes, ele parecia querer mesmo saber mais do tema “idade”, como no exemplo,
havia esse efeito (tendéncia ao regime significante), mas parecia querer também manter um
assunto que lhe era familiar, tranquilizador, sem que fosse necessdrio saber algo daquele
assunto, por exemplo, se o ator era de fato velho. (contra-significante).

Depois de algum tempo, ao invés de responder as perguntas dele sobre quem era o cantor
(se era ou ndo o Chico, ou Milton ou algum intérprete), ou ao invés de dar sequéncia aquele
assunto se eu sabia ou ndo quem eram os cantores (repeticio mecanica — regime significante),
passei a perguntar para Paulo quem ele achava que estava cantando, perguntava se a voz que
soava era feminina ou masculina. Era um modo que encontrava de dar abertura ao territorio;
era um modo de apostar, colocando a possibilidade de outros modos de estar junto com Paulo.

Paulo tentava responder. Passei a perceber algumas mudangas. Paulo passou a perguntar,
quando ouviamos musica, quem estava cantando (“quem ¢ Dami?), ao invés de perguntar se
era Chico ou Milton. A musica comecava e ele diza: “quem?” ou “quem ¢?”, “de quem essa
voz?”, “¢ homem ou mulher?” (repeticao de lineamento — regime contra-significante). Nesses

tempos ndo ouviamos tanto MPB, ouviamos também miisicas estrangeiras, mais precisamente



americanas, como ¢ comum em algumas radios brasileiras e isso também nao era tdo familiar
para Paulo.

Depois de certo tempo, no carro que usdvamos, tinha um aparelho de som que permitia a
emissora de rddio digital veicular o nome da misica e do cantor e isto passava no visor do
aparelho instalado no carro. Eu expliquei isso a Paulo e quando ele perguntava quem era o
cantor eu dizia: “espera que eu vou ver, ta escrito aqui”. Esse dialogo se repetiu algumas vezes,
assim como a resposta. Entdo ele incorporou isso a suas perguntas e dizia: “de quem essa voz?”,
“homem ou mulher?” (repeticdo mecanica), “ta escrito ai, Dami?” (repeti¢cdo de lineamento).
Em algumas vezes, a musica comecava e ele olhava para o painel e ja perguntava: “ta escrito
ai?” e quando eu demorava a falar, pois estava prestando aten¢do no transito, ele dizia: “fala
Dami” (repeticdo lineamento — regime significante); e quando a rddio sintonizada nio
disponibilizava as informagdes, eu tentava explicar: “essa radio nao escreve” (regime
significante), ele perguntava: “t4 estragado?” ou “estragou de novo?” (Repeticdo de lineamento
— regime significante — contra-significante — repeti¢do mecanica).

Depois que passamos a ouvir mais musicas estrangeiras que nacionais, comecei a
perguntar-lhe, também, antes de responder a pergunta dele sobre quem estava cantando, quem
ele achava que estava cantando. Ele ndo dizia “chico” ou “Milton”, mas tentava adivinhar
dizendo “Elton John” (um dos cantores que tinha uma voz que ele reconhecia, que eram
familiar), ou perguntava “¢ homem ou mulher?” e insistia “quem, Dami?” (Fazia uma
entonagao como que insistindo que lhe dissesse). Entao, eu insistia que ele tentasse reconhecer
antes de eu dizer quem era ou antes de explicar que eu também nao sabia que era. Geralmente,
ele dizia que era o Elton John, para qualquer misica que tivesse um arranjo de piano que
sobressaisse, e se tivesse guitarras, como no estilo Rock, ele dizia que era o Kiss (a banda de
Rock americana chamada Kiss).

Em uma dessa cenas, quando tocou uma musica no ridio, ele perguntou quem cantava
[“quem ¢€?”]. Respondi que era a Maria Gadu, Paulo disse: “¢ velha, ndo ¢?” (Repeticdo
mecanica); eu respondi que ndo, que nao era velha, era até nova; entdo ele disse, “essa musica
¢ velha, né Dami?” (Repeticdo mecanica), Eu respondi: “ndo, ndo ¢ velha ndo, ¢ até nova”,
entdo ele disse: “Maria Gadu”, como tentando fixar e eu disse: “sim, é Maria Gadu”.

Em uma das outras vezes que saimos e estivamos ouvindo radio, tocava uma musica lenta.
Paulo disse: “essa musica ¢ chorosa, né Dami?”. Essa expressdo era nova (Repeticdo de
lineamento — regime significante) e continuou: “dormir com ela, hein?” (regime significante).

Essa era um forma nova que aparecia, falei sobre musicas lentas, de baladas etc. Era um jeito



diferente de Paulo caracterizar uma musica. Respondi “essa musica ¢ chorosa mesmo, boa pra
dormir” (regime significante).

Em vérios outros encontros, quando passava alguma miusica mais lenta, Paulo repetia essa
frase (...chorosa, hein Dami?), mesmo que a musica ndo fosse tdo lenta ou balada (repeti¢do
mecanica). Eu dizia: “essa musica ndo ¢ tao chorosa, mas é mais lenta, d4 até pra dormir
mesmo” (repeticdao de lineamento — repeticdo mecanica-regime significante).

Entretanto, Paulo comecou a usar essa frase quando as musicas ndo eram lentas (fazia
uma repeticdo mecanica-repeticio mecanica) e eu discordava, dizia que ndo era tdo chorosa.
Em um desses encontros, quando no rddio passava uma musica no estilo hard rock, com
distorcodes estridentes e bateria retumbante, ele disse: “essa musica € chorosa, né Dami? //
“dormir com ela, hein?” (repeticdo mecanica — regime contra-significante); eu retruquei “essa
musica ndo € chorosa, ndo // ndo tem como dormir ouvindo, vocé acha que tem?” (Regime
significante). Como acontecia algumas vezes, fomos percebendo que Paulo, diante de uma
pergunta, mudava para outro assunto (“voc€ vem amanha?”// “Assistiu televisdo?” (repeticao
mecanica- contra-significante).

Importante detalhar que os didlogos acima aconteciam entre outras perguntas varias vezes
repetidas, que entravam em meio a outro didlago: [“vai sair, dami?”; “que hora?”; “vai
dormir?”, “vai comer?” — as vezes uma de cada vez, aleatoriamente, as vezes todas de uma vez
sem esperar resposta (caracteristica da repeticdo mecanica — regime contra-significante). Nesse
meio ele também fazia afirmacdes de que eu iria sair ou ir a escola [“vai sair, Dami...vai na
escolinha”]. Eu perguntava para ele: “e voce€, vai fazer o que?”, ele respondia: “dormir” e, entdo,
ele passava para outras perguntas: “vocé vai sair hoje?; “vocé vai dormir?”’; e depois passava a
afirmacodes: “vai sair hoje.”; “vai dormir.” e depois voltava a perguntar : “vocé vai sair hoje?”,
“vocé vai dormir?”.

Como j4 apontamos, essas repeticdes que parecem ir de mecanicas a de lineamento e
vice-versa pareciam soar como o estribilho de uma musiquinha, um cantarolar que dava certa
estabilidade, certa permanéncia ao territorio que se constituia em lineamento, através dos
(des)encontros, no agenciamento que se fazia. Isto €, essas repeticdes formavam um ritornelo:
fazer e abrir um circulo, abrir um territério e fazer um ponto de certa tranquilidade pois
pareciam trazer, diante de alguma novidade ou algo diferente, certa familiaridade para Paulo,
embora fragmentasse os didlogos, provocassem equivocos e desentendimentos.

Um fato interessante que pode ajudar a atender como se constituiam as repeti¢oes, € que
em quase todas as sextas-feiras, e s6 nas sextas, que era o dia em que ele ia a feira com a mae,

aparecia um outro enunciado. Lembremos que Paulo parecia nio saber em qual dia da semana



estdvamos, mas sabia dizer qual era dia de ir a feira. Sexta era o dia de ir feira, comer pastel,
como a mae pareceu ter ensinado ao relacionar dados concretos para que ele soubesse o dia da
semana e entendesse a rotina do dia. Isso também caracterizaria o campo de repeti¢des
mecanicas.

Nas sextas de manha, mais especificamente, quando eu chegava na casa de Paulo, apds
ele cumprimentar, ainda na porta de casa ou quando ele entrava no carro, dizia: “minha mae ta
me esperando para ir na feira?” (Repeticdo mecanica). Eu dizia que sim, que ela estaria
esperando, mas ndo havia algum tipo de prosseguimento de um didlogo nesse sentido, ele
passava a outra questdo ou ficava em siléncio. Algum tempo depois, diante da repeticao da
pergunta, passei a dizer que ndo sabia e perguntava se a mae dele ndo estaria em casa (e ela
estava). Ele ndo respondia e passava para outra pergunta ou dizia que iria ajudd-la quando
fossem na feira [“v0 ajuda a véia”].

Em outras vezes, a frase que ele muitas vezes dizia apds entrar no carro era: “come
pastel”. Eu respondia, em tom de brincadeira: “agora?”, entdo ele ria e dizia, convicto e rindo:
“nao, nao” e, durante as atividades, a qualquer momento repetia “come pastel, Dami”, “vou na
feira com minha mae” // eu perguntava: “fazer o que?” // “come pastel, carregar sacolinha...”.

Esses enunciados mudaram e durante as atividades nesse dia de feira, Paulo repetia
constantemente durante os encontros: “minha mae t4 esperando eu para ir na feira?”’. Eu
comecei a dizer que ndo sabia e ele falava: “que horas?” [As vezes ndo aguardava resposta] e
falava outra coisa enquanto eu dizia: “a hora que a gente chegar 1a”. Em algumas vezes ele
continuava: “...ajudar carregar sacola” e outras coisas, que eu ndo entendia muito bem, mas a
tematica era a ida a feira.

Algum tempo depois tive que mudar o horario do encontro de sexta. Esse encontro nao
seria mais na parte da manha, mas na parte da tarde, isto €, depois da feira, que era de manha.
Paulo, entdo, passou a dizer, ndo mais frequentemente, mas esporadicamente sem fazer
repeti¢des constantes: “fui na feira hoje, Dami”, “come pastel”. Essas frases comecaram a se
repetir (repeticdo de lineamento — repeticdo mecanica). Apenas em uma vez ele disse que ainda
iria a feira [“vou na feira comer pastel”’], mas quando perguntei-lhe: “vocé vai?”, fazendo uma
entonacdo de surpresa e divida, ele riu e disse como se desculpando “foi, foi”.

Isso nos dava a impressdo que a repeti¢do poderia ser mecanica ou de lineamento, como
pensamos, mas ndo aleatéria. Além disso, esses fragmentos mostram dizeres que,
aparentemente, pareciam mais demarcar algum ponto de seguranca, uma territorialidade, do
que, necessariamente, dar significado ou dar alguma informacdo, comecar ou manter,

necessariamente, um didlogo.



Talvez passasse por ai uma questdo temporal quanto ao que iria ocorrer: “minha mae t4
me esperando para ir na feira?”, antecipando o que aconteceria. Talvez passasse uma certa
seguranca ou estabilidade com a prépria instabilidade da enunciacdo, como a execu¢do de um
canto familiar, uma palavra ou uma frase. Nesse caso, uma pergunta seria uma marcaciao ou
demarcacgdo temporal do que ele fazia. A resposta e o didlogo que se seguia da minha parte,
seria como um contra-canto, uma demarcagdo. Ele poderia reter algum sentido do que eu dizia
ou ndo, embora a resposta exata ou o didlogo que se seguia parecesse 0 menos importante no
sentido de uma continuidade, e por vezes ndo mostrava continuidade com o que ele comecara
a dizer.

Ainda em relacdo a esse territério que parecia dar certa seguranca e sentido de
permanéncia, faco mencao a alguns dos enunciados que pareciam sair, sem avisar, pela boca de
Paulo, assim como acontecia com os enunciados acima. Por exemplo, quando ele dizia, varias
vezes durante um encontro, no meio de uma conversa ou entre a mudanca de assunto, como
antecipando-se, sem esperar resposta: “vocé€ vem amanha/ vocé vai sair? / ndo comi nada!” ou
“vocé vai sair? / vai dormir?/ assistiu alguma coisa? / nada de interessante?”. Esses dizeres
pareciam, em algum momento, antecipar qualquer coisa que eu pudesse dizer, e querer, com
isso, dar uma certa estabilidade também (repeticio mecanica). As vezes, essas passagens que
citamos acima tinham ou davam, como efeito, certo tipo de humor, como veremos mais a frente.

Nesses agenciamentos que mostramos, algumas palavras ou frases pareciam ndo
significar ou referenciar algo, mas eram a expressio de um territério, demarcavam-no, davam
certa estratificacdo contra-significante. Essa organizacdo, embora também esteja em jogo com
um regime significante, € marcada por signos contra-significantes, pois tem relacdo com a
territorialidade, com aquilo que afeta Paulo, e que coloca o regime significante, o estrato da
organizacdo, em cheque a partir da experimentagdo desse outro modo de agenciar-se na
linguagem.

Isto é, nos encontros, ndo temos mais a preponderincia da organizacdo, como a “A’
mae” ou o discurso médico-psico-pedagdgico, pois no modo de enunciagdo contra-significante,
o territério implica qualidades sensiveis que deixam de ser tdo somente funcionais (como no
plano de organizacdo) e se tornam tracos de expressio da (dest)reterritorializacdo
(assignificante) em que Paulo estd implicado em outro modo de individuagdo. Essas
enunciagdes até garantem certa estabilidade, sentido de permanéncia e até familiaridade, mas
ndo no sentido do hébito e colmatacdo de sentido (em que hd um tunico sentido), mas na
antecipacdo da proliferacio dos sentidos pelo [ndo-]sentido. Por exemplo, falar/perguntar sobre

o filme, sobre musica, dizer nomes de cantores, atores e diretores, repetir algumas frases, temas,



palavras-curinga ou perguntas sobre idade, ou repetir algumas palavras como acontecia quando
ele falava sobre miusica ou filmes.

Isto €, na repeticdo mecanica, hd um sentido ou varios; mas na repeticdao de lineamento
a funcdo € evitar, antecipar a proliferacdo de sentidos pelo [ndo-]sentido.

Vimos também que as repeticdes de lineamento acabam por se tornar cristalizadas. De
inicio surgiram ou surgem como uma novidade, causavam efeito de sentido, pareciam
constituir-se significantes. Dai, parecem passar a ter funcionamento contra-significante e, de
certo modo, terminam por cristalizar-se.

Nessas enunciagdes, embora a fragmentacdo, equivocos ou desentendidos, eu tentava
entender e me fazer entender com Paulo, dado os sentidos de um plano de organizacdo
significante nos quais insistimos e pelos quais também somos atravessados. Assim eu tentava
formatar didlogos, dando énfase ou ndo ao assunto, ao tema ou ao contetido. Aquilo que
diziamos parecia dar margem para um entendimento mesmo que precario em funcdo do [ndo-
]sentido ou dos equivocos. Nessa precariedade, as prdprias repeticdes iam dizendo que havia
mais (ou talvez menos) que sentidos dados ou entendimentos significantes a serem construidos.

Na secdo seguinte, entenderemos um pouco dessa precariedade das repeti¢des nos encontros.

3.6. Entre a repeticao mecanica e a de lineamento

As repeti¢des passam da repeticao mecanica a uma repeticao de lineamento e vice-versa.
Como vimos, as repeti¢des de lineamento sio aquelas em que Paulo se agencia, “tomando” ou
“pegando” frases, palavras e dizeres que ja ouviu. Repeticdes mecanicas sao aquelas que
parecem repeti¢Oes que foram colocadas de modo que ele repetisse necessariamente, como uma
corregdo, por exemplo, “sou homem”, “sou homem da casa” (como no inicio dos encontros).

Ainda retomando os elementos narrados na se¢do anterior, embora nos parecesse que,
nos agenciamentos de enunciacdo, as repeticdes passassem de uma a outra, vimos alguns

13

dizeres que apareceram como novidade, por exemplo: “é velha?”; “vocé vai sair?”; “vai
b 2
dormir.”; “ndo ta escrito!?” “essa musica € chorosa”. Eles mostram a apropriacdo-enunciacao
de outros dizeres, de outras vozes, que parecem se dar mais em fun¢cdo do que aparece de
novidade nos encontros do que, necessariamente, em fun¢do da repeticdo mecénica do territorio
familiar ou habitual.
Vimos que esses dizeres remetem a um lineamento em um regime significante (e nao

contra-significante). Entretanto, tendem ao contra-significante, isto €, parecem remeter a um

tipo de agenciamento que marca arranjos e distribuicdes em um territério, e que cristaliza,



tornam-se mecanicos, tomam uma funcao em um ritual cristalizado depois de aparecerem como
novidade.

Inicialmente, dissemos que a diferenca entre as duas repeticdes € que a repeticao
lineamento tende mais ao plano de experimentacdo por causa do regime contra-significante. A
experimentacdo estd mais aberta ao basculamento e ao regime assignificante, enquanto a
repeticdo mecanica, caracteristica de correcdo e palavra de ordem (incidéncia do regime
significante) tendia mais a manter o territério cristalizado, estdvel e menos aberto ao
basculamento (regime significante).

Podemos dizer que o regime contra-significante tende também a uma estratificacio
cristalizada, até mesmo fechado a experimentacio, uma vez que pode tender a uma repeti¢ao
mecanica. Entretanto, temos em func¢do desses dois modos de repeticio e de regimes, um
embate de territorialidades-agenciamentos. Esse embate € impulsionado pelos encontros e
desencontros no AT em que temos os equivos e ndo entendidos, isto €, pela circulagdao do [nao-
]senso que retira o aspecto de estabilidade que as repeti¢des poderiam fornecer tanto para o
territério familiar e a organizacdo significante, como para o territério dos encontros no AT.

Ja vimos, anteriormente, que os regimes de signos sdo coexistentes e a passagem de um
ao outro. Que um possa fazer o papel do outro indicia essa passagem. E o que pensamos que
acontece entre as repeticdes mecanicas e de lineamento. A passagem de um ao outro indicia o
basculamento do agenciamento, indica que os [ndo-]sentidos insidem no encontro, insidem nos
corpos e palavras, provocam as tensoes do contetido, dos corpos e os tensores da expressao, das
palavras e, por isso, interrogam o territdrio, a organizacio, a estratificagao.

Nesse processo, o plano de imanéncia € que inside como uma repeti¢do mais profunda,
fazendo inserir seus afetos dessubjetivados, extraindo varidveis do territorio cristalizado,
operando sua intersec¢ao para fazer coexistir outras multiplicidades. Nesse sentido, o AT, como
um modo de fazer clinica, emerge como uma interpelagdo do territério na sua possibilidade de
experimentacdo ou desterritorializacao.

A passagem de um plano ao outro, € marcada pela incidéncia do Fora, da imanéncia, do
assignificante. Essa passagem marca o movimento do ritornelo, marca a experimentagdo, o
procedimento ou o percurso do AT como circuito assignificante nos encontros com Paulo. Nas
passagens entre as repeti¢oes, a repeticdo mecanica pode fazer o papel de lineamento e a de
lineamento pode fazer o papel de repeticdo mecanica, de modo que se pode confundi-las, e isso
marca a tensdo desses dois modos de repeticdo. Além disso, Hé a incidéncia de outra repeti¢do,
que € a responsdvel pelas outras duas, como vimos nos planos cartograficos. No entanto, as

repeticdes ainda se fixam nos seus polos.



Consideramos que hd nessas repeticdes uma experimentacao que comegou a delinear-se
desde o inicio dos encontros no AT, como relatamos, e que foi se engendrando e sendo
engendrada por um procedimento linguistico marcado pelas repeti¢cdes, desentendidos e
equivocos que vao ou que foram ganhando destaque nos encontros. Nesses encontros-
experimentacdes, a experimentacdo no AT e o procedimento linguistico que se engendra
parecem ir de um ao outro. Passamos da experimentacdo, como proposta do AT, aos
agenciamentos-procedimentos linguisticos e vice-versa, um contagiando o outro, de modo que
se confundissem também num percurso ou circuito intensivo.

Mostramos um dos aspectos ou efeitos dessa passagem (experimentacao-procedimento)
quando, no capitulo 2, apresentamos o AT como experimentagdo e agenciamento. Mostramos,
também, essa passagem quando mostramos, no capitulo II, os didlogos fractais.

Nesse percurso intensivo que mapeamos, queremos retomar e destacar, a seguir, um
regime pods-significante e o seu processo de subjetivacdo. Veremos nele algo diferente da
repeticdo mecanica e da repeticdao de lineamento, embora, esse algo ja esteja imbricado nessas

repeticoes.

3.7. Um reinvidicador passional

Vamos destacar o regime pds-significante que ja foi mencionado anteriormente, quando
introduzimos a presenga da reinvidicacdo passional. A reinvidicacdo passional e o regime pds-
significante constituem processos de subjetivacdo em um agenciamento segundo um territério
reinvidicativo. Essa territorialidade reinvidicativa e seu regime se destacam no procedimento
intensivo dos encontros por enunciados como: “sou ator, sou cantor”, “¢ minha homenagem”,
“eu merego, né¢ Dami?”, “eu toquei, ndo cai, nao chorei, eu sou homem, né Dami?”, “macho”;
“eu sou homem da casa”; “Minha mae que falou”, “minha mae vai gostar?”’; “minha mae t4 me
esperando?”’; “eu sou companheiro dela”; “principe da mamae”, “minha mae que falou”,
“minha mae que ligou”, “minha mae que disse”; “minha mae ndo veio aqui”, “minha mae vai
gostar?”, “e se minha mae ndo gostar?” Também em enunciados sobre Paulo, como dito pela
mae: “ele ndo fica por baixo”, ou pelo fato de Paulo saber muito sobre filmes, atores, musica e
cantores e isso ser destacado como uma de suas caracteristicas pessoais pelos familiares e
conhecidos.

Nesse regime, tenta-se deixar de fora tudo o que ameaga o significante, isto é, o
estranhamento, o indiscernivel, os acontecimentos, o ndo-sentido, a experimentagdo, os afetos

que provocam varia¢des nos corpos, que implicam signos e acontecimentos. Lembremos que o



regime significante possibilita mudangas, ele traca uma linha de fuga, entretanto negativa e
relativamente desterritorializada, uma vez que o signo faz prescindir das coisas e estados de
coisas, dos conteddos, dos significados, que, por sua vez, s servem para extrair outro
significante. E o que também acontece entre a repeticio mecénica e a de lineamento segundo
um regime significante. No entanto, inside ai, ndo apenas essas repeticdhes € os regimes
significantes e contra-significantes, mas eles proprios, em sua repeticao, indiciam algo mais.
Vejamos na sequéncia.

Vimos que no regime significante, a rostidade, o rosto d’A mae (“olha prd mim enquanto
falo), como substancia de expressdo, estd ou coloca-se, pretensamente, no lugar do corpo
afetado de Paulo (corpo desejante), e fornece os significantes e os tracos de rostidade: a
expressao facial da mae, seus tracos, seu olhar, a entonacdo da voz, o posicionar-se em frente
de Paulo ou entre o acompanhado e acompanhante. No agenciamento desse regime significante
despdtico, o discurso médico-psico-pedagdgico é a presenca desse discurso no discurso d’A
Mae (discurso indireto); é a presenga das vozes presentes no discurso d’A mae. Esse discurso
procura dar regulacdo pratica ao corpo afetado que, se ndo se regula, € visto como corpo
patolégico. E esse discurso que fornece um liame para as representacdes, isto &, ele fornece um
discurso, como pratica médica, psicoldgica e pedagdgica, suas representacdes, significados e
enunciados de ordem que reverberam no familiar e habitual.

Em funcdo desse discurso, Paulo entra ou produz um regime de dominancia de um
territério reinvidicativo tendendo a um regime predominantemente significante, em que haveria
um “sujeito do enunciado”, rosto significante e corpo significante. Temos um regime ideal de
significancia interpretativo parandico em que Paulo parece responder as representacdes em
fun¢do de uma relacdo de forcas que centralizam o agenciamento em torno de um centro de
significancia (habito e familiaridade) e de uma reterritorializagdo. O ritual, o habito, as
repeticdes mecanicas, as palavras de ordem, se encarregariam, em parte, de recarregar os
significantes em direcdo ao sistema de signos do circulo significante.

Consideramos que os enunciados acima, no inicio da secdo, estdo em fun¢do desse regime
de significancia paranoico. Consideramos esse um regime despotico paranoico interpretativo.
Como aponta Deleuze e Guattari (1995b), nesse regime, todo deslize, todo acontecimento serd
remetido ao centro de significancia, a rostidade. Poderiamos até mesmo dizer que nos parece
que Paulo apropria-se da linguagem como sujeito subjetivado, identificado ao discurso d’A
mae. Nesse regime de significancia, nesse agenciamento cristalizado, poder-se-ia dizer que

Paulo “perde” o “préprio” corpo, toma um corpo ou é tomado em um corpo, em nome de um



“rosto-corpo-linguagem-voz patolégicos” ou excluidos do discurso. Ele estaria na linguagem,
até repete o que lhe € dito, mas estaria nesse discurso, segundo sua ordem?

Por outro lado, temos também os enunciados do tipo: “Sou Banner”, “sou Hulk”, “sou
Principe Adam”, “sou He-man”, “sou lobisomem”, “sou homem-menino” (como Peter Pan),
“sou velho-novo”, “vou virar Hulk”, “Hulk [corre] nas veias”, “pareco lobisomem™; “e seu eu
virar lobisomem?”, “vou virar, hein!”. Poder-se-ia dizer que hd, também, um regime delirante,
uma relagdo com um tipo de fora, para além do centro de significancia do primeiro conjunto de
enunciados, isto ¢, ndo ¢ uma tradu¢do d’A made, nem um registro aceitdvel no territdrio
cristalizado e habitual. H4d aqui um deslocamento tangente ao circulo significante e
consideramos que ha também a emergéncia de um regime pds-significante em concomitancia
com o significante despdtico paranoico interpretativo.

Refor¢camos que os regimes que apresentamos estdo em fung¢do dos encontros e como
(des)encontros no AT, em que nos abrimos e apostamos em outros modos de relacdo, de escuta,
de dizer, de fazer, propor ou estar em atividades, outros modos de estar com; abrimos aos
equivocos e mal-entendidos, as repeticdes mecanicas e de lineamento, como ja apresentamos,
de modo que os enunciados acima nao sio, necessariamente submetidos a correcdo. Desse
modo, os enunciados sdo tomados em outra relagao de forgas ou como outra relagio de forca.

No AT, os elementos que entram na composicdo da clinica, entram como matérias
diferenciantes no territério habitual, familiarizado que tem suas préprias matérias sensiveis. O
AT entra com a deriva-cartogrifica e com esta, a possibilidade de Outrem, de outro modo de
sensibilidade, outro modo de fazer relacdes. Outrem se faz presente como invengao-
intervengao. Outrem € o que afeta os territérios, suas matérias sem seus processos.

Assim, os (des)encontros a partir da deriva e da possibilidade de deslocamento do regime
significante, possibilita-se que se sobressaiam o corpo-afetado desejante, outrora excluido,
colmatado, para além do corpo patolégico ou autista, assim como se sobressaiam outras vozes
e outros tragos como regimes de signos, outrora submetidos ao significante; e assim possibilita-
se remeter ao indefinivel, a0 acontecimento, ao ndo entendido, a circulagdo do [ndo-]sentido,
para além de uma restricdo aos conteudos e supostos significados ou designacdes dadas. Isso
ndo significa que tenhamos ou fagcamos defini¢des, que estabelecamos entendidos, resolucdes
e estabilizemos sentidos como finalidade, mas como aposta, um tipo de intui¢ao, em favor da
criacdo, da invengdo e de ficgdes como modos singulares de lidar com aquilo que afeta.

Nesse processo de abertura ao corpo e aos afetos, Outrem é que faz ou coloca uma
presenca. Com essa abertura-presenga, o regime significante, ou o predominantemente

significante despético ou o contra-significante das repeticdes ou o pds-significante da



subjetivacdo, ja ndo sdo suficientes. As palavras, os dizeres ja ndo ddo a suposta estabilidade
que pareciam dar, ou ndo dao ou trazem a tranquilidade ou familiaridade nos encontros com
Paulo no (des)encontro com tal Outrem.

Desta feita, o corpo que estava colmatado, agora j4 afetado, se afeta pela instabilidade
dos (des)encontros, das derivas, dos acontecimentos e das interpelacdes no AT. Tem-se ai uma
outra pragmdtica. Entretanto, a interpelacio e os (des)encontros primam pela possibilidade de
experimentacdo. Com isso, o centro de significancia fica desestabilizado, pois a primazia nio €
mais das significacdes e ordens. Resta-nos experimentar a desestabilizacdo do acontecimento,
do (des)encotro, o engendramento assignificante de um corpo afetado, pulsionado, mas desta
feita, sem submeté-lo, necessariamente, a rostidade, ao significante despdtico ou ao
reinvidicativo, uma vez que a rostidade d’A Mae ndo mais restitui o significante como centro
de significancia e producao de sentidos.

Nos encontros, ja ndo se trata apenas da organizacdo do tipo “A mae”, conforme a
“traducdo” e correcdo. Nao se trata mais de organizacdo médico-psico-pedagdgica. Existe um
desvio da rostidade significante, do centro de significancia, ao mesmo tempo que Paulo desvia
para um outro lado, nao remetendo apenas a mae, a rostidade, mas também ao corpo afetado,
aos monstros e suas transformacoes, pois ndo ha mais rosto e suas expressdes que fornecem
interpretacdo e traducdo. Esse desvio co-empreende-se no procedimento, com a experimentagao
e no procedimento linguistico que se d4 como agenciamento nos encontros.

Os encontros como derivas proporcionam o desvio e o deslocamento para além do habito
e da familiaridade, assim como o deslocamento da identidade do ‘Eu’, que se deteria em
significados e significantes. Os encontros como derivas ddo lugar ou propulsionam o
(des)encontro fortuito dos impulsos que constituem o proprio corpo afetado. Temos ai, segundo
Mosé (2018), um estado estético. Para Mosé (2018, p. 190), “¢ a desautorizagdo [deslocamento]
da identidade do ‘eu’ que restaura o encontro fortuito de impulsos que € o corpo, restaurando o
estado estético [...].”

Esse desvio ou deslocamento se faz como uma linha de fuga positiva, como no regime
pos-significante. Com esse regime, hd uma “reinvidicagdo” de uma (des)territorializagdo para
além do circulo significante, feita através de um signo positivo que segue uma linha de
desterritorializacdo, que faz escapar da morte da palavra de ordem.

Ja ndo estamos mais sob regime de trapaca significante, que vai de um signo a outro, mas
trata-se de um regime de traicdo. Neste, como dissemos acima, sO resta aquilo que resistiu ao
regime significante, que escapou ao esquema em que um signo sé poderia remeter a outro signo,

um enunciado a outro enunciado. No entanto, a semidtica pOs-significante que se sobressai €



mista. O regime pos-significante, ao sobressair-se, constitui um processo cujo esgotamento € o
ponto de partida para a oposicdo a cadeia significante. Pensamos que o signo positivo coloca-
se em vias de um processo em funcio do esgotamento pds-significante.

Nos encontros, temos, entdo, com o regime pés significante subjetivo e passional, um
outro modo de estratificacdo-experimentacdo, entretanto, ainda trata-se de rostidade e de
subjetiva¢do, como vimos nos enunciados acima (“Sou Banner”, “sou Hulk”, “sou Principe
Adam”, “sou He-man”, “sou lobisomem” etc). A rostidade, a significancia, a subjetivacio ou
sujeicdo, o organismo, o corpo como estado de coisas, com seus 6rgaos e fungdes dados, ainda
sdo estratos. Em funcdo desses estratos € que se pode dizer que, se ndo estamos organizados e
articulados, somos depravados, esquizofrénicos; se ndo formos significante e significado,
somos desviantes; se nao formos sujeito, um sujeito da enunciacao rebatido sobre um sujeito
do enunciado, seremos vagabundos (DELEUZE; GUATTARI, 2012).

Como vemos em Deleuze e Guattari(1995b), teriamos, nesta elaboracdo, dois tipos de
delirios: o interpretativo, no regime significante paranoico; € o passional, no regime pos-
significante subjetivo. O pds-significante € mais passional e menos interpretativo, seu processo
ou reinvidicacdo estd em oposicdo a rede circular significante e pode colocar em cena um
processo de dessubjetivacdo. Esses dois tipos de delirios, paranoico e passional, sio modos de
se haver com aquilo que nos afeta, que nos acomete e nos acontece.

No entanto, em oposi¢ao aos estratos-estratificacdes, hierarquias e valoragdes, o plano de
imanéncia, o Real maquinico inconsciente diagramético, assignificante, opde seu processo de
dessubjetivacao, sua desarticulacdo, sua experimentacdo como esgotamento do pds
significante.

Em seu processo, no circuito intensivo que estamos cartografando, o regime pos-
significante efetua o agenciamento que assegura sua dominancia ou tendéncia relativa em
fun¢do dos outros regimes (DELEUZE; GUATTARI, 1995b). Com o processo passional, isto
€, na entrada de um signo positivo, em sua oposicao a cadeia despoética significante, o regime
pos-significante passional reinvidicativo pode levar ao buraco negro da paixdo, da consciéncia
ou da significancia, ou bascular para o lado diagramético, possiblitando o seu esgotamento (do
pOs-significante) e o processo de dessubjetivagao.

Note-se que, em relacio aos dois delirios, a consciéncia tem e faz o papel do seu duplo,
um pensamento em fun¢do do qual se pode pensar em si mesmo, o “eu penso”, refletir sobre si
proprio, geralmente, para julgar, avaliar ou hierarquizar. A paixdo, faz o duplo de um para o
outro. Em ambos 0s casos, consciéncia ou paixao, trata-se de subjetivacdo. A questdo é: como

o processo de subjetivacdo, que € ainda estrato, pode fazer o agenciamento passar do lado



estratificado para o plano de consisténcia ou imanéncia (o lado mais diagramatico) e ndo se
abolir ou perder o processo em um modo improdutivo da consci€ncia e da paixao.

Consideramos que, pelos acontecimentos dos encontros, a partir dos encontros no AT
com Paulo, como estamos mostrando, por eles, os encontros, serem mais favordveis a circulagio
dos afetos, do [ndo-]sentido, como vimos com as derivas, o pds-significante se torna mais
propicio ao basculamento e ao estado estético ou a experimentacdo estética. Encontramos em
Deleuze e Guattari, um pista que nos ajuda a pensar os encontros em seu basculamento para o
estado estético.

Para os autores, basculando-se o agenciamento para o seu lado diagramadtico, a
consciéncia se faz experimentacdo de vida e a paixdo torna-se um campo de intensidade
continua, em uma emissdo de signos particulas. A rostidade se desfaz em tracos estéticos
autdbnomos. O corpo-organismo se desfaz em nome de intensidades e afetacdes. Como Deleuze
e Guattari propoem, trata-se de servir-se da consciéncia para abolir a subjetivacdo (DELEUZE,;
GUATTARI, 1995b; DELEUZE; GUATTARI, 2012).

Nesse basculamento diagramético, no processo de dessubjetivacdo, teremos entdao, os
tracos estéticos; a estrangeiridade na prépria lingua; circuitos e conjungdes, passagens e
distribuicoes de intensidade; territorializagcdes e desterritorializagdes (DELEUZE;
GUATTARI, 1995b). Com os tragos de rostidade liberados do significante, temos invencoes,
criacdes, combinagdes, agenciamentos “que se conectam com tragos de paisageidade, eles
mesmos liberados da paisagem, com tracos de picturalidade, de musicalidade, eles mesmos
liberados dos seus respectivos [estratos].” (DELEUZE; GUATTARI, 2012, p.66).

Para en-tender e co-empreender esse processo de dessubjetivagcdo vamos recorrer aos trés
pontos que serdo apresentados nas trés se¢Oes seguintes: as concepgdes de visdes e audigoes,
de movimentos e de ritmos; a metamorf(o)ptica; € o corpo e a linguagem em devir. Com o
terceiro item, poderemos mostrar que o processo de dessubjetivacdo perfaz ou percorre os
encontros no AT. Ja estamos cartogrando esse processo ao longo da tese, isto €, esse processo
nao acontece no final, como pode parecer, mas responde pelo percurso intensivo que estamos
tracando. Como veremos, no percurso intensivo dos (des)encontros € na experimentagdo, esse

processo de desubjetivacdo diz respeito a um corpo-linguagem em devir.

3.8. Visoes e audicoes: movimentos, ritmos e mutacoes

As derivas dos encontros, entre as atividades, os lugares, as imagens (cenas, filmes,

personagens), os dizeres e os siléncios, os agenciamentos, com seu lado maquinico dos corpos



afetados e com seu lado agenciamento de enunciagdo e seus regimes de signos, co-
empreendem-se por visdes e audi¢des que colocam em movimento associagdes que nao sao
somente semanticas ou ideacionais, mas também estéticas. Sdo visdes e audi¢des que no
agenciamento aberto ao afetar e ser afetado, ao plano de imanéncia, estio em movimento de
mutacdo. Um movimento de mutacao que, para além do sensorio e motor, € optico e sonoro, de
modo que € mais que agir, ¢ também perceber.

Como vimos com Heuser (2010), ao ultrapassar ou sair do esquema sensorio-motor para o
6tico-sonoro, quebram-se os modos habituais de se encarar o mundo. Para que isso ocorra, €
necessdrio deslocar-se das representacdes, dos clichés que nos fazem ver, ouvir, falar segundo
exigéncias psicoldgicas, sociais ou culturais. Isso significa, nos encontros com Paulo, deslocar-
se de uma certa organizacdo cristalizada, do discurso médico-psico-pedagdgico, do regime
significante, da subjetivacdo que coloca o sujeito como finalidade do processo, e apostar na
experimentacao.

A cartografia, a deriva cartografica, os deslocamentos e descolamentos, o percurso e a
composi¢ao dos territérios constituem-se como apostas na experimentacdo € como
experimentacdo. Os passeios, as saidas mostradas na territorialidade da clinica, as atividades
mostradas nos entremeios, os didlogos fractais nos mostram as ocasides correntes, banais e
cotidianas que transbordaram além da nossa capacidade de agir e determinar, de objetivar ou
significar.

Como propomos, o plano de experimenta¢do estaria en-tendéncia para o regime pre-
significante, pds-significante e contra-significante. Em funcao dessa proposta, articulando com
a concepcao de 6tico e sonoro, como vimos no método da cartografia, podemos dizer que o
Otico e sonoro se constituem em um regime de signos que, como experimentacao ou no plano
de experimentacgdo, conjuga o regime pré-significante, o contra-significante, o pos-significante.
H4 nos encontros um regime Optico de visibilidade (de signos-visiveis) e sonoro de dizibilidade,
VOZes ou sons (signos sonoros).

No percurso intensivo que estamos tragando e cartografando, vimos que, com o desvio da
rostidade, destacam-se ou se pode inventar outras semidticas. Reforcando que o destaque da
semiodtica pré-significante estd em beneficio de uma polivocidade de formas de expressdo que
conjuram o significante, isto €, temos formas de corporeidade, de gestualidade, de ritmo, ou
seja, varias formas e vdrias substincias de expressdo que se atravessam, como vimos em Mil
Platos 2.

Essas diferentes formas ndo sdo sensdrio-motoras, isto €, ndao se reduzem a um problema

dado e a sua respectiva resposta, ndo se reduzem ao significante, mas estdo em oposi¢do a ele.



Oposicao ndo quer dizer que sdo contrdrias, mas que coexistem em suas diferencas sem se
anularem. Isso € o que acontece, também, com a coexisténcia com outros regimes de signos.

Como propomos, as vdrias formas de substincias de expressio do regime pré-
significante, o regime contra-significante e o regime poés-significante, se constituem no
atravessamento dos trés planos (organizagdo, experimentacdo e imanéncia), em formas Opticas
e sonoras ou regime 6tico € sonoro.

Isto é, temos o regime poés-significante, o contra-significante e o pré-significante em
fun¢do do desvio da rostidade no processo em que se insere ou emerge O COrpo como Signo
positivo. Na composicdo desse agenciamento, ndo se trata apenas da organizagdo significante
do discurso médico-psico-pedagdgico ou da “traducdo ‘d’A mae’”. O agenciamento bascula,
pois sobressai-se um corpo afetado nos encontros, para além da organizacdo significante. Tal
corpo, ao perfazer-se em diferentes relagdes e agenciamentos, ao compor-se com a deriva por
outras (des)territorialidades, emerge como problemdtico de uma questdao, aparece como um
acontecimento, como afetacdo. Nesta afetacio, ndo ha palavras que possam significar o que se
passa ou dar representacdes do que afeta, assim como ndo hd corpo que fornega representagdes,
que se reduza a representacdes ou ao simbodlico. Temos, nesse acontecimento, nesse
basculamento, um processo de dessubjetivacgao.

Temos ai, o desvio da rostidade significante que impedia a linha de fuga, e como desvio,
a emergéncia de afectos e perceptos, corpos afetados; e temos, também, um regime 6tico e
sonoro. Em oposicdo ao significante, sdo os afectos e perceptos que desfazem o corpo-
organismo definido ou determinado segundo concepcdes bioldgicas e/ou representagdes, ao
mesmo tempo que desfazem a rostidade. Nao se nega a biologia ou a representagdo, mas elas
sdo tomadas ou basculadas em seu agenciamento. A emergéncia de outros regimes, em outra
relagdo de forcas acontece como corpo-agenciamento como basculamento, como plano de
emergéncia das relagOes intensivas de forca. Algo se passa e nos arrasta, nos leva, nos
encontros, ao experiencial. Esse algo (alguma coisa que afeta) € uma pulsdo, um afeto, ndo é
um conceito, representacao ou significado.

Nem fato, nem significante, nem representacdo, nem coisa ou estado de coisa, mas algo
que ndo se reduz a nenhum desses, e que, no entanto, tem uma realidade estética que inaugura-
se como problemadtico. Esse algo € portador de uma questao sem resposta, a partir do que se
pode produzir algo como poténcia do falso, ou seja, uma ficcdo, um simulacro, em fungdo da
reinvidicacdo de um processo de subjetivacdo em seu esgotamento: Oos monstros € suas

transformacoes.



Mais que um rosto, suas marcas e expressoes como substancias que fornecem interpretacao,
emerge o corpo dos (des)encontros, em sua diferenca, em sua heterogeneidade, um corpo-
imagem-simulacro, um outro regime de corpo-linguagem (corpo que se fragmenta em
disjuncdes), o qual enseja uma desterritorializacao.

Lembremos que 6tico e sonoro € efeito do simulacro. Como dissemos, esse simulacro ja
estava presente na introducio da repeticdo de lineamento. Como estamos apresentado agora,
ele, o simulacro introduz a imagem criadora que carrega a poténcia do falso. Melhor dizendo,
introduz um corpo-linguagem afetado em fluxo intensivo, afectos e perceptos, enquanto
imagem e com outras imagens.

Neste procedimento, em seu acontecimento, as imagens que sao evocadas por Paulo ndo
sdo uma representacdo da experimentacdo dos encontros. A imagem € uma montagem, um
agenciamento de enunciados e regimes de corpos; de palavras e coisas em um modo de ver e
de falar; em um regime de visibilidades (regime 6ptico) e dizibilidades (regime sonoro). Esta
imagem € a imagem-simulacro, imagem criadora, o figural em Deleuze. O procedimento
linguistico que deriva dai, se constitui como simulacro nesse circuito intensivo, numa contra-
tradu¢do que estamos cartografando.

A linguagem, nesse procedimento, ndo representa as coisas ou qualquer propriedade das
coisas em si, nem das coisas e suas relagdes reciprocas; a linguagem nao é determinagao das
coisas; linguagem ndo é forma, mas fluxo, fluxo do vivido, daquilo que afeta, daquilo que
acontece. Saimos da cdpia pela copia para o simulacro, a contra-tradu¢do como procedimento
em detrimento da traducao d’A mae.

Como simulacro, a imagem ¢ irredutivel as imagens possiveis que remetem ao sensivel
ou a alguma idealidade, isto €, temos uma imagem sem semelhanca e sem identidade. Deste
modo, a imaginacdo ou imagindrio, ndo se refere a identificacdo, mas, ao contrario, a
imaginacdo é tomada consoante o deslocamento-sujeito-simulacro, que impede que os termos
se confundam ou se desdobrem imaginariamente um sobre o outro.

Neste contexto, o “perceber”, neste agenciamento, € afetar e ser afetado, por afectos e
perceptos, e assim se constitui uma criacdo. A estética pressupde uma criacdo, a poiésis da
(d)obra de arte. Ndo se trata de uma organiza¢do do mundo, segundo os discursos postos e
regras regulativas, isto €, ndo se utiliza da predominancia e estabilidade de um discurso e suas
representacdes para determinar uma situacao, para controlar e julgar a experimentacao do que
se faz, se vé€, se ouve. O que ha, o que se tenta fazer no agenciamento como procedimento no
AT é compor a producido de uma deriva que atravessa a ordem do mundo para criar outros

mundos possiveis, outras estratificacdes, ndo sem ordem, mas segundo regras constitutivas e



implicadas nessa e por essa produgao, isto €, em funcao do caosgerme, o germe de criagdo vindo
do caos, da experiéncia de ruina.

Como vimos, para Deleuze e Guattari, primeiro temos 0 caos ou caosgerme, um regime
intensivo de forcas, e ndo o conceito ou a representacdo. A problemdtica que inside nos
encontros em fun¢do dos afetos e do [ndo-]sentido inaugura o campo de imanéncia em que 0s
personagens, imagens, conceitos ou representacdes surgem num campo problemdtico como
criacdes e invencdes num procedimento linguistico em seu circuito intensivo, como elementos
de uma topologia, como experimentagao.

Nao se trata de um julgamento do mundo, conforme uma razdo instrumental, conforme
uma convencao geral. A linguagem estética, intensiva, diz de um sentimento de mundo, uma
intuicdo do mundo diante de uma afetacdo ou de um afeto. Intui¢do da qual temos a linguagem
estética como funcdo existencial.

Quando falamos em imagem, simulacro, corporeidade, variacdo, diferenca, intensidade e
fluxos, caosgerme, diferentes regimes de signos, duragdo, diferencas de ritmos, pensamos a
necessidade de abordar um conceito de ritmo, pois, embora possamos pensar em ritmos da fala,
dos dizeres, da entonagao, da aliteracdo, da prosddia, podemos também dizer que a nogao de
ritmo remete primeiramente 2 duracio e ao tempo aion do acontecimento. E essa nocdo que
pode dar ou ndo sentido aos diferentes modos de expressao.

Ao falar de ritmo, vamos também pensar as imagens criadoras na intui¢io como visto em
Deleuze-Bergson, as figuras e suas modificacdes, metamorfose e transformacdes, que

apresentamos. Para isso, vamos agenciar a no¢do de metamorfé(p)tica a seguir.

3.9. Metamorfo(p)tica: regime otico e sonoro

Acrescentamos essa nocdo de metamorfé(p)tica para pensar as imagens criadoras e
intuitivas-instintivas nesta multiplicidade que se faz entre corpo-linguagem, que acontecem em
diferentes modos de enunciacdo, no procedimento ou processo que estamos cartografando.
Esses diferentes modos também nos levam a pensar as imagens de filmes, de novelas e de
personagens as quais Paulo fazia mencao e se agenciava, continuamente, de maneira curiosa.
Como dissemos, essas imagens também constituem os circuitos intensivos.

Ao apresentarmos o que € metamorfd(p)tica, torna-se necessario recorrer a algumas
defini¢des: Metamorfo € o que, de modo geral, pode tomar qualquer forma; Metamorfose
refere-se a mudanga na forma, transformacao de um ser em outro; ()tica, é relativo ao ouvido

ou audi¢do; Optica, relativo a luz ou a visdo; metamorfismo de contato € o acontecimento que



se d4 quando a rocha, sempre no estado sélido, é aquecida pela intrusdo de rocha fundida
(magma) proveniente do interior da terra.

Considerando essas definicdes, estamos implicando os territérios, as reterritorializacdes
e as desterritorializagdes, com o sonoro e o 6tico, os sons e as audi¢des, regimes de visibilidades
e regimes de dizibilidades. Denominaremos essa implicacdo de metamorfé(p)ticas, isto €, as
imagens dubias, multivalentes, transformacionais, os jogos de luz (visibilidades), de som e de
audic¢des (dizibilidades) que desfazem o cardter sensério motor, deslocando nos, no encontros,
para o caréter 6tico e sondrio no processo de dessubjetivacao.

Lembremos que hd a coexisténcia de varios regimes de signos e a polivocidade das formas
de expressdo, que conjuram qualquer tomada de poder pelo significante (regime significante),
assim, a corporeidade, gestualidade, ritmo, danca, (regime pré-significante), o ritual (regime
significante e regime contra-significante) coexistem no heterogéneo com a forma vocal
(oralidade maquinica-repeticio mecanica-lineamento). Ou seja, hd vérias formas e vdrias
substancias de expressdo e de contetido que se entrecortam e se alternam contra a circularidade
significante, que € o que tendia a homogeneizagdo, ao centro de significancia despdtica.

Lembremos também que a intui¢do, longe de ser uma faculdade mental, € um modo de
relagdo implicado pelos fluxos das multiplicidades, constitui a 16gica dos sentidos e dos afetos;
de outro modo, estd atravessada pelo tempo enquanto duragdo, variagao e ritmos diferenciados
e diferenciantes. Ela, a intui¢do, € uma operagao que decorre em fungao dos fluxos de contetido
e de expressao, dos corpos e linguagem; das coisas e das palavras. Ela ndo determina cada uma
das formas, mas compdem com os fluxos intensivos delas e entre elas.

Assim, a intui¢do estd implicada pela tensdo “entre”, dai a vertigem que se dd e se
constitui na passagem ao plano de estrato-experimentacdo-imanéncia. Deste modo, a
instalibilidade, imprevisibilidade e indeterminacdo entram em jogo, segundo o virtual e o atual,
pelo “tempo” do devir com seus diferentes ritmos de atualizacdo como espaco topoldgico, que
colocam em jogo a instabilidade das formas de conteudo e de expressao, dos corpos e das
palavras, coloca em jogo o campo do problemético.

Por altimo, relembremos que, como vimos, no plano de imanéncia, no Real, o tempo é
sempre o tempo de uma atualizacdo, em que se efetuam, em ritmos diversos, os elementos de
coexisténcia virtual. Isto é, o par virtual-atual, que constitui o Real, pressupde um tempo
varidvel de atualizacdo do virtual para o atual, diferencacdo implicada por tempos varidveis,
diferentes ritmos, que € o que diferencia os varios elementos atualizados. Dito de outro modo,
compor ou articular com o Real do plano de imanéncia, do par virtual-atual, consiste em compor

com os vdrios ritmos implicados na diferenca e como diferenca.



Dito isso, vamos apresentar um modo de pensar o ritmo que vai além de uma defini¢do
platonica. Com isso pretendemos, além de compor e apresentar o processo de dessubjetivagao,
também, acrescentar mais elementos que coadunam com as definicdes de ritmo como
atualizagdo e trazer mais elementos a experimentacgdo estética da linguagem na relagdo de ritmo
e corpo. Para isso vamos nos ater a nocdo de ritmo problematizada por Meschonic (apud
Laplantine, 2008). Dessa discussdo, nos interessa reter somente a questdo do significado da
palavra ‘ritmo’.

Num estudo que faz sobre a etimologia da palavra “ritmo”, Meschonnic (apud Laplantine,
2008) diz que o sufixo “(t)mds”, no grego, indica uma maneira, um modo particular de
cumprimento (de cumprir, de fazer algo) de acordo com a palavra a que ele (o sufixo) é
acrescido. Em outras palavras, “(t)mos” € o modo como ou a maneira como se faz algo, mas
nao se trata de uma forma fixa (“forma”) ja realizada ou ja posta de algum modo como objeto,
mas € a forma (“férma’’) no instante que € assumida por aquilo que € movedico, varidvel, mével
ou fluido. Ritmo, entdo, € forma (“férma”) proviséria, momentanea e modificavel. Platdo é que
teria definido o ritmo como um movimento ordenado, harmonioso. A preocupacao de Platdo,
seria, definir um ritmo que ndo despertasse as paixdes, como era a preocupacao do filésofo em
afastar todo o aspecto da sensibilidade e das paixdes.

Meschonnic (apud Laplantine, 2008) diz, entdo, que “ritmo” significa uma maneira, um
modo de fluir; significa disposi¢des, assim como, configuracdes sem fixidez, e € isso que nos
interessa porque, com essa concep¢ao, temos uma pista que ajuda a pensar e ir além da defini¢ao
congelada do ritmo, que o manteria no primado do signo significante (estrato significante) e da
lingua como sistema abstrato, exclusivamente linguistico, para (sob medida ou
harmoniosamente) entrar no discurso ou manter um discurso promovendo estabilizacdo de
sentidos. Dito de outro modo, manter o bom sentido e o senso comum.

A nocgdo de ritmo como fluxo e configuracdes sem rigidez nos ajuda a entender o primado
do ritmo, do acontecimento, do tempo aion, que € sempre o tempo de uma atualizacdo, em que
se efetuam, em ritmos diversos, os elementos de coexisténcia virtual.

O primado € entdo, do tempo, do movimento e ndo da estratificacao, seja qual tipo for de
regime de enunciados, de signos ou de corpos que facam tal estratificacdo. J4 mostramos o
primado do movimento, dos fluxos em outros momentos da tese. Aqui temos outro modo de
mostrar tal primado, que é também um modo de reversdo do platonismo.

Aqui fazemos nosso desvio ou nossa deriva para dizer que a tal “configuracdo” sem
fixidez e a tal “organiza¢do” ou estratificacio como disposi¢des, concernem aos diferentes

ritmos (“férmas”) ou tempo de atualizacdo. Sendo assim, os diferentes e varidveis ritmos de



atualizacdo dos vdrios regimes que apresentamos dizem respeito a concepcdo de sujeito
disperso ou deslocado no agenciamento de corpos e no coletivo de enunciagdo, e, nesse sentido,
o ritmo, entdo, constitui-se numa teoria do sujeito ndomade ou em deslocamento, afetando-se e
afetado no acontecimento, agenciando e agenciado no basculamento e desterritorializacao.

O sujeito nomade ou em deslocamento e o [ndo-]sentido constituem-se no ritmo de uma
“configurag¢do”, numa atualiza¢do varidvel do agenciamento de corpos e do agenciamento
coletivo de enunciacdo. O ritmo ndo € [ou ndo se resume a] um tipo restrito de semidtica; o
ritmo, por outro lado, faz uma antissemidtica assignificante e compde a estética ou a
(des)(d)obra de arte. Portanto, a estética e a (desd)obra de arte ndo sdo feitas de signos
necessariamente significantes (segundo um ritmo ordenado e harmdnico), como ja dissemos,
mas em funcdo de ritmo varidvel e misto. H4, assim, uma seméantica mas sem a presuncio
determinada por uma semidtica significante.

Consideramos e reforcamos, entdo, que o primado estd no ritmo, no processo, estd na
variacao dos fluxos de contetido e expressao, variacdao de corpos e enunciagdo, sendo o signo-
significante (semidtica significante/representativa) uma entre as possibilidades do efeito desses
ritmos € ndo a mais importante, ou a central, ndo é o regime que deve, necessariamente,
prevalecer. Nao ha prevaléncia de regimes justamente por causa da variagao de ritmos.

Lembremos que, como visto na reversdao do platonismo, o tempo é sempre o tempo de
uma atualizag¢do, em que se efetuam, em ritmos diversos, os elementos de coexisténcia virtual.
Deste modo, o tempo vai do virtual ao atual, e ndo de uma forma atual a outra forma atual. Ou,
pelo menos, o tempo concebido como relagdo de sucessdao de duas formas atuais contenta-se
em exprimir abstratamente os tempos que se efetuam em profundidade nessas duas formas, e
as relacOes diferenciais entre esses tempos. E € justamente porque nio hd atualizagdo sem se
diferencar no espaco e no tempo, sem diferencar, assim, espécies e partes que a efetuam, que
devemos dizer, neste sentido, que a atualizagdo produz essas espécies e partes.

No processo de atualizagdo ou diferencacdo, o sistema produz espécies e suas partes. O
que se atualiza sdo as relagdes, os valores das relagdes, tal reparticdo de singularidades.
Entretanto, o sistema de diferengas nao faz justaposi¢cdo das diferencas e nem promove o seu
apagamento. Isso acontece porque a diferenca ndo € atualizada e, por isso, ela, a diferenca,
persiste no sentido que se torna paradoxal, que é [ndo]-sentido. A diferenca € irredutivel ao
significante, ou a qualquer regime de signo ou de corpos, ou mesmo ao conceitual ou ao
empirico.

Uma defini¢@o que privilegie um tipo de regime de signo, de enunciados ou de regime de

corpos perde a poténcia dos simulacros, considerados estranhos, dispares, subversivos, os quais



Platdo detestava por ndo se submeterem a Ideia, uma vez que negam tanto o original (Ideias)
quanto as cOpias, como vimos na reversdao do platonismo.

Podemos dizer, entdo, que os simulacros sdo os responsdveis pelos tantos ritmos-
variagdes que “sobem” do corpo e se imiscuem entre as copias-signos. Acrescentamos que 0s
simulacros € que fazem a linguagem sair do regime da cristalizacdo em torno do signo
significante, ou de qualquer outra cristalizacdo ou, ainda, deslocar qualquer tipo
homogeneizante de organizagdo de corpos, e abre a possibilidade para tantos outros regimes de
enunciados e misturas de corpos.

Pelo que trazemos nessa articulagdo, a atualiza¢do quer dizer movimentos diferenciantes,
ou colocar em movimento varidvel, diferenciante. Os agenciamentos se caracterizam entao
pelos modos como nos colocamos em funcdo dos movimentos ou dos ritmos, se tendemos a
interrompé-los, colmaté-los, estagnd-los, homogeneiza-los ou compor com a diversidade e
movimento deles, entrar por eles com toda diferenca que apresentam.

No contexto da tese, podemos dizer que a linguagem como experimentacdo estética,
segundo o agenciamento coletivo de enunciacdo, constitui-se na variacdo e como variagao dos
ritmos e, em funcao disso, revela-se na multiplicidade de signos e seus regimes.

Dito isso, podemos voltar a questdao do corpo afetado no regime pds-significante. No
esgotamento de seu processo, temos um corpo-simulacro, com seus efeitos 6ticos e sonoros,
como poténcia do falso, que estaria conspurcando homogeneidades, tanto do regime
significante despdtico, quanto do pds-significante em sua reinvidicag¢do subjetiva, esgotado em
seu processo de homogeizagao e, a0 mesmo tempo, produzindo misturas. Isto é, estariamos em
deslocamento da linguagem representacional do sistema-signo-significante e estarifamos para
além dos sentimentos-sensacdes da linguagem ordindria.

Ou seja, no esgotamento do processo reinvidicativo passional, temos o simulacro que
responde pelo sujeito disperso, que coloca-se em movimento varidvel, em passagens pelos
regimes de signos, regimes de corpos, pelas repeticdes mecanicas, pelas repeticoes de
lineamento, pelos didlogos fractais que relatamos desde o inicio dos encontros, no procedimento
intensivo que estamos cartografando.

A partir do que apresentamos até aqui sobre a teoria do ritmo, colocar em pauta as varias
diferencas de ritmo € outra forma de fazer a reversao do platonismo. Essas diferencas se passam
no plano do virtual, no plano de imanéncia, e € nesta e por essa variacdo “variavel” de ritmos,
que coexistem e se atualizam as diferentes formas de expressdo ou a polivocidade das formas

de expressdo e regimes de signos, assim como as varidveis misturas de corpos, expressao e



contetido. E nesse sentido que coexistem as repeticdes mecinicas, as repeti¢des de lineamento,
os didlogos fractais, como ja apontamos.

As diferencas de ritmo na fala, nas diferentes entonacdes, na dic¢do, podem aparecer
como uma atualiza¢do, mas a diferenca de ritmos que marca a variagao das formas de expressao,
as diferentes semidticas, estd no virtual, ou seja, as diferentes formas (ritmos) de expressao
atualizadas € que indicam as mudancas de ritmo (que acontecem) no plano virtual. S6 temos
acesso ao efeito da variacdo de ritmos e fluxos pelos diferentes e varidveis modos das formas
de expressdo, pelas diferentes semidticas que compdem os territdrios. Essa variacdo de ritmos
e fluxos é que dd a dimensdo do movimento da pulsdo dos corpos afetados, das maquinas
desejantes do plano de imanéncia. Estamos vendo essas diferengas no percurso ou no circuito
assignificante.

Nesse procedimento ou circuito intensivo, estamos considerando, entdo, as imagens € 0s
personagens dos filmes, os territérios compostos pelo modo fragmentado da linguagem, as
visdes e audi¢des, a nocdo de metamorfo(p)tica e coexisténcia dos varios ritmos. Com isso
podemos pensar a relacdo corpo-linguagem intensiva, as imagens em seu procedimento
intensivo, o corpo em suas tensdes e a linguagem em seus tensores.

Dito isso, poderemos mapear abaixo, em continuagdo, o terceiro ponto para entender o
processo de desubjetivacdo, processo que se dd como esgotamento do regime pds-significante.
Lembremos que tal regime pds-significante estava em contraposi¢do e em desvio do regime
despdtico significante. Relembremos que o que marca regime pds-significante é o signo

positivo que invade a linha negativa do significante.

3.10. Corpo-linguagem em devir: onde vivem os monstros

Nesta secdo, poderemos dizer em que consiste 0 processo ou o procedimento que se da
em funcdo do regime poés-significante reinvidicativo. Como estamos vendo € como veremos,
todo o procedimento ou circuito intensivo, que vai nos deslocando da experimentagdo ao
procedimento linguistico e vice-versa, desde os primeiros encontros no AT, poderd ser melhor
entendido a partir do que apresentaremos aqui.

Como j4 foi dito, o esgotamento do regime de subjetivacdo da origem aos varios processos
ou procedimentos em seus diferentes modos de agenciamento: a repeticdo mecanica, a repeticao
de lineamento; o estranho, o pedido para que eu ensinasse (“me ensina, Dami”); os didlogos

fractais etc, mostrado nos entremeios.



Considerando a noc¢ido de metamorfo(p)tica da se¢@o anterior e o destaque que demos a
presenca dos personagens monstros nos encontros, por exemplo, o crocodilo, o lobisomem, o
incrivel Hulk, destacamos as caracterizacdoes que Paulo fazia desses personagens de filmes,
séries ou dos desenhos animados (He-man, She-ha e Peter Pan), como mostramos nos relatos.

2 e

Temos, ainda, os enunciados do tipo: “Sou Banner”, “sou Hulk”, “sou Principe Adam”, “sou

99 ¢¢ 99 ¢¢ 2 ¢

He-man”, “sou lobisomem”, “sou homem-menino” (como Peter Pan), “sou velho-novo”, “vou
virar Hulk”, “Hulk [corre] nas veias”, “eu nao pareco com o crocodilo?”.

Relembremos que, como dissemos, Paulo repetia o que parecia que alguém lhe havia dito
ou ensinado desde crianga, o que fora dito ou mostrado a respeito das cenas dos proprios filmes
ou das séries as quais ele assistia. Parece haver por parte de Paulo um fascinio pelos monstros
ou mesmo pelos herdis, pelo Peter Pan, pelo lobisomem, pelo Hulk, por exemplo, em fungao
das transformagdes, das impermanéncias, dos atos monstruosos desses personagens, o fato de
assustarem as pessoas etc.

Os enunciados: “comer a velha, o barco, o cachorro, a crianga” / “assustar a velha”/ “ela
assusta’; ““vou virar, posso virar?” [o Hulk], o fato de Paulo dizer que ele é o He-man, o principe
Adam ou o Hulk, “e se eu virar o lobisomen e assustar ela?”’ nos chamam a atencdo, pois
consideramos que eles (os monstros, as transformacgao desses personagens e os enunciados
relativos a eles) ndo s@o apenas conteidos imaginarios, metaforas ou apenas memorias afetivas
de Paulo.

Por exemplo, em outros relatos, pudemos ver como aparecem outros enunciados relativos
aos monstros e transformagdes: Em um dos encontros, no caminho para onde fariamos as
atividades, Paulo comecou a passar a mao pelos bragos, enquanto dizia, olhando para mim:
“cabelos do lobisomem”, depois disse: “pélos do lobisomem”. Repetia que ia sair, comemorar
o aniversario de uma amiga da familia (“vou sujo?/ Vou assim?/ Vou com essa roupa?”).

Quando j4 estdvamos na clinica em que estdvamos usando para fazer atividades, em certo
momento, Paulo tornou a dizer que ia no tal aniversario. Nesse instante, ele aproximou o rosto
do meu, olhou bem nos meus olhos. Na@o saberia dizer que expressdo, exatamente, era aquela,
talvez algo como divida, ansiedade ou medo. Entdo ele disse: “e se eu virar lobisomem e
assustar ela?”. Em um outro encontro, enquanto faldvamos dos monstros, perguntei a Paulo do
que ele tinha mais medo, ele respondeu: “crocodilo”. Perguntei o porqué, ao que ele disse,
“assusta, hein?!”

Como vimos nos relatos, esses enunciados entram em cena nos agenciamentos, no

horizonte de enunciagdo, em vdrias expressoes repetidas - repeticdes mecanicas, de lineamento



- e nos didlogos fractais. Consideramos que esses conteidos ndo estdo presentes de forma
gratuita, assim como nenhum conteido, imagem, visdo ou audi¢do aparecem gratuitamente.

Isso ndo quer dizer que estamos falando, estritamente, de conteidos ou de corpos dados
e significados, mas do contetido em seu agenciamento maquinico de corpos e de signos, no ato
de um agenciamento em seus diferentes ritmos e regimes. Nesse caso, pensamos que as
transformagdes e a (im)permanéncia da monstruosidade fazem parte de uma problematica que
acontece para Paulo no (des)encontro entre as palavras e as coisas.

A impermanéncia das palavras e das coisas, entre o que ‘A’ mae dizia ou traduzia e a sua
experiéncia nos (des)encontros das palavras e dos corpos no AT como experimentacdo, € em
outras circunstancias de suas vivéncia, pautam questdes implicadas por agenciamentos de
enunciagdo ou por (des)territorializagdes, no que tange a misturas de corpos e regimes de signo,
que estdo em pressuposi¢do reciproca, mas ndo se reduzem um ao outro.

Para tentar situar esse contexto, vamos apresentar a abertura da série O incrivel Hulk, na
qual vemos o personagem citado muitas vezes (talvez a maioria das vezes) por Paulo, como
vimos nos fragmentos. Compor a referéncia com a série televisiva se fez pertinente durante a
confecc¢ao desta tese, pois resolvi procurar na internet alguma coisa sobre o seriado e me deparei
com a abertura tradicional. Nao pude deixar de me espantar com certa relacdo que podemos
fazer entre as imagens e a narrativa que aparece na abertura e os modos como Paulo se referia
ao personagem, com 0s gestos e as palavras que do préprio Paulo [quando o sol batia no olho
de Paulo, ele dizia “vou virar o Hulk” ou “Pode virar o Hulk?”’; ou quando dizia “raios gama ¢
o choque do Banner”; quando perguntava se Banner era cientista; e quando perguntava se ligar
o som do carro dava choque: “tem choque?”/ “e o choque?”]. Segue a descricao que fiz da

abertura da série.

Um aviso pisca em vermelho na tela da 7V mostrando um letreiro em
maidsculas e em inglés: é um aviso de perigo (DANGER). Um narrador em off comega
a narrar a cena enquanto ela se desenrola: “Dr. David Banner, médico, cientista...”.
Ao fundo da narrativa e compondo a cena que se apresenta, alguns sons simulam o
barulho do funcionamento dos aparelhos eletronicos tipicos da década de 80, isto é,
vemos muitos ponteiros, botdes, contadores digitais e luzes piscando. Na sequéncia
da cena, ha uma pessoa acoplada pela cabega a um certo tipo de dispositivo. Com as
maos soltas, essa pessoa aperta algumas teclas desse dispositivo como que
controlando o seu funcionamento. Logo apds, mostra-se um display com nimeros,
abaixo do qual pode-se ler “countdown to event”.

A voz em off continua: “...buscando uma maneira de provar a forca oculta que
todos os seres humanos possuem. Entdo, por acidente...”. Percebe-se que nesse
momento 0s sons que pareciam indicar o funcionamento dos aparelhos eletronicos,
eram a abertura para a musica tema do seriado. Como que saindo ou se transformando
a partir dos sons das maquinas, pode-se ouvir sons de instrumentos de corda e de sopro
compondo com o cendrio mostrado em sequéncia: as imagens de aviso de perigo, o
painel de controle do aparelho e a contagem regressiva aparecem de novo, mas dessa



vez, rapidamente, como flashes de memoria. Em uma dessas imagens podemos ver
dois botdes de controle, abaixo de um deles pode-se ler novamente “count down to
event” e abaixo do outro “event time”. O narrador diz: “...uma dose excessiva de
radiacdo gama alterou toda a quimica de seu corpo...”, enquanto a imagem mostra o
rosto do ator e no rosto dele incide a emissdo de luz do dispositivo, marcando o alvo,
ou seja, a testa do cientista. Em sequéncia, passa-se da imagem de raio X de um cranio
para a imagem de alguma coisa orgénica, talvez algum processo celular e dessa
imagem passa-se para raios cruzando os céus numa noite tempestuosa. Nessa cena
noturna, David Banner estd tentando trocar o pneu do carro. Ao som da misica tema
que vinha tomando forma, junta-se o som dos trovdes, enquanto a narrativa prossegue
“... e agora, quando David Banner se enfurece ou se sente ultrajado transforma-se e
tem que enfrentar sua maldigao”.

A cena mostra que alguma coisa ndo deu certo nessa troca de pneus. A chuva
cai pesadamente, a personagem parece se machucar com a chave de roda, por isso, se
enfurece e ai comeca uma transformacgdo. Vé-se um flashback das cenas iniciais no
laboratério, um cranio, uma tela em vermelho e o que parece ser algumas células.
Essas imagens retomam, em fragmentos, as mesmas imagens da cena do laboratério.
Os flashbacks é que ligam uma cena a outra. Em seguida, David Banner ja estd com
os olhos esverdeados. Parece surpreso e assustado com o que estd acontecendo. Parece
ndo saber ou ndo entender o que estd acontecendo. Ele vai se tornando verde, seus
musculos aumentam de volume rapidamente, sua roupa se rasga, parece outro, se
transformou no incrivel Hulk, estd mais forte, mais alto e poderoso. Na sua firia, ele
ergue o carro € o joga pelo declive do acostamento.

A cena mostra a criatura em toda sua furia. Um grunhido inumano sai de sua
boca, a camera foca seu rosto transformado pela raiva, tudo isso tendo como fundo o
escuro e a claridade dos raios cortando os céus, além dos sons dos trovoes. Ao fim
dessa abertura pode-se ver uma imagem em que David Banner e o incrivel Hulk sdao
mostrados lado a lado. Na imagem cada metade se junta para formar o rosto inteiro,
mas desencaixado e em constraste um com o outro; de um lado a calma e de outro, a
fria.

No entanto, 0 modo como a cena foi montada, parece que hd um outro David
Banner, alids, hd também um David Bruce Banner. Este nome aparece na ldpide de
uma sepultura. Pelo que se mostra nas cenas, pode-se entender que, na série,
considera-se que o Dr. David Banner teria morrido no acidente do laboratério e que o
Hulk o teria matado. Segundo a narracdo: “...a criatura é procurada por um crime que
ndo cometeu...” e que “David Banner é dado como morto”. Ele ndo cometeu o crime
porque o Hulk é o David Banner.

A cena mostra a lapide e mostra um caixdo. O narrador diz: “...e ele deve
deixar que o mundo pense que ele estd morto até que encontre uma maneira de
controlar a fria mortal que habita o seu interior”. Nesta tltima cena, aquele que, na
narrativa, foi chamado de David Banner, que estava olhando para sua prépria lapide
em que consta o nome David Bruce Banner, levanta o rosto; seu olhar parece perdido
no movimento entre a ldpide e um nada; ai € que o rosto do Hulk, furioso se junta ao
rosto do Banner. A musica tema encerra a cena, com sons de percussdo e instrumentos
de sopro, num grand finale dramatico.

Torna-se interessante que, no seriado, o que menos David Banner faz é deixar que o
mundo pense que ele estd morto. Onde quer que ele va, hd sempre um encontro, uma situagao
ou uma pessoa que faz desencadear nele, ao irritd-lo, uma transformacdo. E isso causa
problemas: ele terd que continuar fugindo. Nessas condi¢des, ter que enfrentar sua maldicdo e
deixar que o mundo pense que estd morto parecem ser duas tarefas inconcilidveis para o
personagem. Dar conta de si, dar conta de sua propria condi¢dao maldita, até parece algo solitario

e individual, ndo obstante é uma solidao (impreterivelmente) povoada de encontros.



Nesses encontros € que também surge um outro Hulk, outra faceta, isto €, um Hulk her6i
surge desses encontros, pois neles, o personagem também ajuda algumas pessoas a resolver
problemas, a derrotar os bandidos. Entretanto, isso ndo o redime, ele continua sendo perseguido
por um reporter obstinado e pela policia, pois nao deixa de ser também um monstro, um suposto
assassino € um suposto morto. Perseguindo e perseguido, ele continua fugindo, errante e
incerto. As cenas finais de cada episédio mostram David Banner caminhando solitdrio por uma
estrada. Ele carrega um paleté e pede carona, enquanto a musica tema, tocada ao piano, ecoa
ao fundo os acordes que ficaram famosos por causa do sucesso da série. Paulo quase sempre
diz algo sobre essa cena e esse tema musical.

No seriado, Dr. David Banner, David Bruce Banner, Hulk monstro, Hulk heréi sdo os
estigmas dos encontros do personagem. David Banner tem que fugir, esconder sua identidade,
descobrir como manter o controle para nao se transformar; David Bruce Banner, como cientista,
tem que descobrir a cura para a doenca e também manter sua identidade em segredo; Hulk, o
monstro enfurecido, geralmente destréi os lugares e causa pavor e medo nas pessoas; Hulk, o
herdi, ajuda, salva ou socorre algumas pessoas.

Pensando a vinheta do seriado e transversalizando com os encontros com Paulo no AT e
com os modos de Paulo se individuar num regime pds-significante, como estamos vendo no
percurso intensivo, produzimos questdes que pensamos poder articular sobre as mudangas, as
transformagdes que afetam Paulo, e que ele “v€” sob um regime de visibilidades/signos
sensiveis em seu corpo, assim como se afeta pela impermanéncia das palavras (decepg¢ao diante
dos signos significantes-contra-significantes), das coisas, enfim, dos corpos e da linguagem
frente ao real daquilo que se constitui indeterminado nos encontros. Ou seja, diante do
Acontecimento, afectos e perceptos, como aquilo que se passa nos encontros de corpos, mas
nao se reduz ao corpos, nem a linguagem, isto é, um incorporal, temos a dificuldade de nos
entendermos, os equivocos, os ndo-entendidos indiciam isso, que algo se passa no encontro.

As repeticdoes mecanicas e de lineamento também sdo pistas que possibilitam dizer sobre
a impermanéncia das palavras e dos corpos diante do acontecimento, a decep¢do diante dos
signos; assim com também, as questdes sobre o corpo; a fragmentagdo da fala; o fascinio que
ele tem pelas figuras de herdis e monstros que se transformam.

Para resumir, talvez pudessemos dizer que, diante do esgotamento do significante, do
contra-significante, dos signos sensiveis, a grande questdo para Paulo seria: por qué e como as
coisas mudam? Por que e como se transformam, por que e como as coisas passam? Por que
meu corpo € instdvel? (corpo cresce, envelhece, cai o cabelo, crescem os pélos, crescem as

unhas, sou novo? Sou velho? Sou homem? Sou crianga?). Por que as palavras sdo instaveis?



(eu ndo entendo o que outros querem dizer, e os outros ndo me entendem direito? Por que eu
digo que uma coisa € isso, umas pessoas concordam e outras discordam? O que € ser homem?
o que € ser mulher?). A palavra “coisa” aqui resume de forma bastante genérica, as palavras, os
COrpos, as pessoas, 0 tempo.

Paulo nao elaborou essas questdes, nem as fiz para Paulo, mas elas surgem na articulacio
desse capitulo, e reverberam a partir dos encontros como parte do risco da aposta de produzir
uma tese que verse sobre os encontros no AT e podem reverberar nos encontros, como intui¢ao
de uma experimentacdo sempre em vias de ser deslocada por algo.

Pensamos que o imagindrio, para Paulo, nos encontros no AT e até mesmo nos outros
lugares e momentos de sua vida, constitui em, diante da impermanéncia, tentar fazer uma certa
permanéncia, uma certa consisténcia, uma territorialidade, ou seja, tentar fazer estabilidades
das coisas e das palavras frente aos afetos que o desestabilizam como pathos.

Compor um territério, uma territorialidade, ndo € uma busca pelo “Uno” (procurar fazer
UM, fechar sentidos), ndo € uma busca pela totalizacao ou identidade. A tarefa se constitui por
certa territorialidade, uma certa estratificacao, no entanto, a presenca de Outrem no territério, a
circulacao do [ndo-]sentido engendra acontecimentos, rupturas e é, paradoxalmente, a condi¢ao
para a estratificacao e territorializacdo. Nesse (des)encontro com Outrem, algo acontece, algo
passa, hd uma variacao, uma desestabilizagao.

Como vimos nos relatos, no procedimento forjado nos encontros, por mais que Paulo
remeta aos herdis dos quais gosta e sobre os quais me disponho a falar com ele, dizer o que eu
penso e até questionar o que ele diz; por mais que ele coloque palavras, expressoes, frases
repetidas ou repetidamente, o lugar, a fissura da diferenca que permeia os encontros ndo é
preenchida.

N3ao ha justaposicao no espago indecomponivel na fissura do (des)encontro, pois, como
ja foi dito, as palavras ndo representam, mas interferem nos contetdos. As palavras, frases ou
expressoes valem pela sua materialidade, som, vibragdo que, para o corpo, funcionaria com
certa estabilidade, mas pela propria variagdo e vibragdo também sdo impermanentes. Os
sentidos também, como ja dissemos, sdo instaveis.

Os personagens, 0os monstros, as figuras, s6 ocupariam, so se justaporiam na linguagem,
na fala, nos dizeres, ai onde os personagens pareceriam tornar-se possiveis, segundo
significacdo, designacdo ou manifestacao. Entretanto, nos (des)encontros entre os sentidos e
[ndo-]sentidos, na instabilidade do expresso dos enunciados no agenciamento de enunciacao, a
linguagem se des(d)obra, desdobra os enunciados e abre-se, entdo, um espaco impensavel,

indizivel.



A fissura permanece. A Unica coisa que permanece € a impermanéncia da fissura-
fragmentacdo do acontecimento, pois ndo ha logos que possa reunir os fragmentos. Isso diz
respeito a palavra poética, como vimos com Pelbart, a palavra estética ou essencial.

Vimos que a palavra poética ndo remete ao mundo, nem as suas finalidades, mas recobra
a espessura propria da linguagem. A palavra essencial ou estética estd remetida ao plano do
sensivel, da experimentagcdo ou imanéncia, isto €, ao plano dos deslocamentos, dos movimentos
e das relagdes. Af essas palavras estéticas ja ndo designam coisas ou expressam sentimentos,
mas desenrolam-se num espago topoldgico, constituido de formas, sons, figuras, imagens, cenas
que entre si estdo em relacdo de composicao e ritmo em que temos os agenciamentos e seus
processos de individuagao.

Como mostrado anteriormente, quando a palavra estética ou essencial constitui uma
territorialidade, ela presentifica uma auséncia e, a0 mesmo tempo, a presenca da auséncia. A
auséncia implica em duas experiéncias para Paulo. Uma € tentar fazer sumir as coisas do mundo,
ou seja, ndo mais ser afetado, ndo mais experimentar as variacdes. A outra experiéncia €, uma
vez protegido dos encontros do mundo, surge uma intimidade ameagadora e estranha, pois a
auséncia se presentifica, pois € uma experiéncia sem intimidade e atravessada por Outrem.

Essa segunda experiéncia € a esséncia da primeira, isto €, no momento em que faz,
compdem o territério de suposta seguranga, as palavras estéticas atingem seu ponto de
dissolu¢do, desterritorializacdo-reterritorializacdo. Nesse agenciamento de enunciacdo, aberto
ao encontro, seja especificamente no AT, ou em outras ocasides, além do AT, quando Paulo
(des)encontra Outrem, algo que o desloca, subtrai-se (operag@o n-1) do territério um lugar que
seria imaginariamente estdvel (posi¢cdo de sujeito — subjetivacdo- sujeito sujeitado), ou o lugar
em que os herdis e personagens poderiam se justapor num imagindrio.

Entretanto, nesse (des)encontro, tem-se a desordem do incongruente e a aproximagao de
alguma coisa que se passa, que seria ,talvez , inconveniente, mas essa desordem implica
agenciar os fragmentos de outras ordens (organizagdes ou territdrios) possiveis do heterdclito,
as palavras da linguagem estética que atravessam e passam entre os modos de repeti¢ao. Af os
personagens retornam em sua repeticdo, mas, desta feita, como impossiveis ou problematicos:
Hulk, lobisomem, Peter pan, Banner sdo os personagens que se transformam em impossiveis,
como o problemdtico de um corpo-linguagem em devir, que faz deslocar o territorio outrora
cristalizado.

Se € preciso ou se foi preciso inserir o habito e as repeticdes como um agenciamento para
assegurar alguma continuidade, alguma familiaridade, assegurar alguma identidade e

semelhangas para dar aparéncia de continuidade, isto &, inserir com a linguagem signos de



continuidade; ou se € preciso ou foi preciso inserir elementos mais simples, mais concretos e
familiares (imagens, lugares certos, representacdes adequadas) para assegurar uma memoria
com a qual se pudesse recordar os signos de continuidade ou a repeticdo do mesmo. Neste
cendrio de héabito e concretude, normas e organizacdo, o Hulk, o lobisomem, os monstros em
geral, que se fazem intervir, sdo o murmdurio de transformagdes (assim como o estranho e a voz
sussurrada) de algo que ndo pode ser representado, traduzido ou organizado conforme
significantes. Uma transformacao que insiste € mostra a impermanéncia dos regimes de signos
e da mistura dos corpos, a variagdo das visibilidades e dizibilidades, o fluxo das matérias e
formas de contetido e dos expressos. E ai também que ser ator, pintor e cantor, como Paulo
disse, perdem sua face de representacao.

Nao € gratuito, assim como também nao € proposital que, por um lado, os monstros que
o fascinam (o lobisomem, o Hulk), e, por outro lado, os herdis (Peter-pan, principe Adam)
sejam, nos filmes e na composicao de Paulo, figuras instdveis, ambiguas em suas visibilidade e
dizibilidades. Como vimos no relato da abertura do seriado e nos relatos dos encontros, parece
haver uma reverberagcao dessas cenas nos modos de Paulo falar, por exemplo, quando Paulo
fala da relacdo entre o levar um choque (ligar o som do carro) e o Hulk (a transformacao do
personagem na cena de abertura); quando o sol bate nos olhos de Paulo e ele avisa que vai virar
(vou virar o Hulk) ou pergunta se pode virar (posso virar?); quando os carros parecem atrapalhar
o transito e Paulo diz: chamar o Hulk, tirar esse carro dai; quando Paulo insinua que o Hulk
corre em suas veias.

E aqui torna-se curioso o modo como Paulo lida ou, diria, 0 modo como ele se
(des)encontra com o corpo e com a linguagem. Ainda que de modo esquematico, apresentamos
nos relatos uma dimensdo corporal que perpassa o AT de acordo com algo dito por Paulo: a
unha cresce, os pélos do corpo crescem — tem que cortar as unhas e cortar o cabelo e
sombrancelha toda semana.

O tema do corte do cabelo, corte das unhas, ou mesmo o tema da presenca dos pélos nos
bracos sdo também constantes. Lembremos o medo que ele tem de se pegar ou ser pego numa
transformagdo durante os encontros com os amigos da familia. Os signos corporais remetem a
transformacgdo, aos monstros: as vezes ao Hulk e, outras vezes, ao lobisomen. Pensamos que
esses personagens nao deixam de remeter um ao outro.

Dito isso, temos marcadores de um o processo que envolve corpo e linguagem em devir,
do qual o regime pds-significante € ponto de partida e que o desvio do rosto significante da

margem pelo esgotamento de um e de outro, da rostidade e do pds-significante.



Em alguns encontros Paulo disse (aproximando o rosto, olhou para mim, diretamente):
“eu ndo parego o professor astromar? Nao pare¢o?”’; “eu ndo parego o Hulk?”. Ele, realmente,
pareceu insistir em querer a confirmacao, isto €, que eu dissesse que ele se parecia com o Hulk.
Como ja mostramos em alguns fragmentos dos encontros, ele disse que podia se transformar
no Hulk, que era o préprio Hulk, que o Hulk corria em suas veias etc. e, além disso, disse que
poderia se transformar em lobisomem.

Pensamos que esses elementos de transformacdes, as mudancgas pelas quais Paulo passou
e passa, principalmente em relacdo ao seu corpo afetado em suas variacdes, em relacio a sua
voz, suas relacdes com familiares e com os amigos, deixaram atrds de si, marcas, signos desses
percursos, marcas dos trajetos, das transformacdes e das mudancas que aparecem como
agenciamentos de enunciacdo nos seus dizeres € no seu corpo, as vezes condicionados por uma
repeticdo mecanica (em busca de estabilizacdo), as vezes como repeti¢do de lineamento (algo
escapa da estabilizacdo) e, as vezes, deixaram de ser uma simples memoria ou lembranca, para
constituirem afectos e perceptos, regimes de visibilidade e dizibilidade. E nesse embate que as
questdes ou perguntas que vimos, pululam, impulsionadas pelo objeto a-estético, por um modo
de se haver com o que lhe afeta.

O objeto a-estético, circulando os agenciamentos, corpos e enunciados, misturas de
corpos e regimes de signos, conteido e expressao, constitui a maquina desejante pulsional, o
processo de dessubjetivacdo de um corpo pulsionado, afetado e topologizado, colocando a
repeti¢do da diferenga no jogo entre a repeticdo mecanica e de lineamento e para além delas.

Podemos en-tender que Paulo, num processo esquizo de dessubjetivacio, inscreve em seu
corpo as disjuncdes e constrdi, inventa suas ficcdes, um simulacro, passando de um
agenciamento em que temos um corpo disciplinado, para um processo em que O cOrpo
pulsionado marca o percurso ou circuito assignificante que tragcamos. A emergéncia do corpo
pulsionado € outra marca do esgotamento do significante despético e do pds-significante. O
corpo pulsionado emerge no acontecimento € como acontecimento; ele emerge no
basculamento do agenciamento. Esse acontecimento €, por conseguinte, o que d4 condi¢do para
a linguagem como experimenta¢do, como invencao.

Agora podemos dizer que o objeto a-estético, funcionando como um atrator estranho
circulando nos agenciamentos, responde pelo ritornelo e pelos modos como os trés planos
(estratificag@o, experimentagdo, imanéncia) coexistem. Os agenciamentos em suas misturas de
corpos e seus regimes de signos se implicam e se atravessam no ritornelo, em trés planos, sem
se identificarem. Nesse processo, a linguagem como experimentacdo estética € O corpo

pulsionado podem “dizjuntar”-se no e como procedimento linguistico, numa sintaxe



fragmentéria-fractal-fragmentada que, por sua vez, esgota o regime de subjetivacdo, como
vimos com Paulo, perfazendo, assim, o percurso ou a experimentacdo no AT que estamos

cartografando nessa tese.

3.11. Experimentacio e dessubjetivacao

Como estamos tentando mostrar, na linguagem como experimentagdo temos mais (ou
talvez menos) que conceitos que subsomem as diferencas. Vimos que no processo de agenciar
e ser agenciado no AT, a colocacdo de termos ocasionais através da deriva (no agenciamento —
corpos e enunciados) produz uma visibilidade, a luz de uma imagem a qual estamos sendo
sensiveis, como no quadro “as meninas” de Velasquez, que Foucault apresenta. Assim, os
termos sdo agenciados e, no agenciamento e pelo agenciamento, compreendem uma montagem,
um hibridismo, no qual as diferencgas entre os termos nao sao subsumidas, mas persistem em
combate intensivo, conforme o agenciamento bascule.

Com isso, as montagens e os hibridismos remetem aos elementos de contetudo, as formas
de expressdo, as misturas de corpos, as suas paixdes e vice-versa. A unidade aqui ndo é o
conceito ou o signo, ndo ha uma unidade semidtica, mas um agenciamento coletivo de
enunciacdo que constitui-se por regimes de signos heterogéneos: pré-significante,
assignificante, significante, contra-significante, pds-significante, sem hierarquia ou ordem
evolutiva, mas coexisténcia.

Na montagem e desmontagens de uma linguagem como experimentagcdo estética ha
passagens entre os estratos de organizacdo, os territérios cristalizados; os planos de
experimentacdo dos encontros; € o plano de imanéncia, inconsciente e real; e, nesse processos
de montagem e desmontagem, temos mutagdes entre os regimes de signos.

Esse embate de heterogeneidades, a instalacio da problemética do [ndo-]sentido e o
tensionamento ¢ que possibilitam (e forjam?) o “acesso”, a permeabilidade a méaquina abstrata,
ao plano do inconsciente, Real e imanente, ou ao plano diagramético. Nessa problematica,
pressupdem-se, reciprocamente, conteido e expressdo, corpos e suas misturas, suas afetagoes,
suas palavras e suas intervengoes.

Afetar e ser afetado € uma experimentacio singular, mas a efetuacdo da experimentacdo
¢ feita no coletivo, por isso a singularidade ndo se refere a uma pessoa e a experimentacao nao
diz respeito a uma intersubjetividade (eu, tu), nem grupo de individuos, mas um coletivo de
forcas que atravessam o plano de experimentacdo. Nao € apenas um dizer, mas um fazer, uma

pragmadtica, uma intervencao no mundo fazendo outros mundos.



E nesse campo/plano do problemdtico que podem surgir questdes [como algo se passou?
Como mudou? Em que se transformou?], os equivocos, os ndo entendidos, 0s ndo sensos, pois
o afeto, a variacdo, a diferenca € inconsciente e produz um excesso de sentido e uma auséncia
de significado, isto é, ela (a diferenca) falta onde é procurada. As questdes surgem em funcao
daquilo que nos afeta e ndo se assenta em significados e sentidos, isto €, sdo irredutiveis a
atualizacdo da linguagem como expresso dos enunciados, mas os enunciados sdo também
irredutiveis a linguagem.

Além da juncdo de palavras e coisas, além da conjuncdo e disjun¢do dos conteidos e
enunciados, o sentido-diferenca dizjunta. O sentido é um objeto paradoxal, estd fora da
linguagem (é o Fora da linguagem como o [ndo-]sentido). E um pensamento do fora, nio
simbolizavel. Ele € [ndo-]sentido que, no entanto, s6 pode ser sentido; €, assim, a variagao pela
qual um corpo passa no encontro com outros corpos. O expresso dessa passagem, o enunciado
ou a proposicdo, remete a linguagem (subsiste na linguagem) e aos corpos (€ atribuida aos
corpos), mas nao pertence nem a linguagem nem aos corpos.

A linguagem estética no agenciamento coletivo de enunciag¢do enuncia a experimentacao
e a experimentagao enuncia a linguagem como experimentagao estética. Uma experimentacao
em que se perde o ‘eu’. Uma experimentacdo de uma diferenciagdo de si mesmo, afinal “que
Paulo ¢ esse?”: artista, pintor, cantor, principe Adam, Hulk, He-man, She-hd, bandido, herdi,
homem-crianga, velho-novo. Nao sdo profissdes, ndo sdo nomes préprios, sdo nomes-
acontecimentos na narrativa-fic¢des de si.

Essas imagens que Paulo evoca nido sdo uma representacdo da experimentacdo. A
imagem é uma montagem, um agenciamento insepardvel de enunciados e corpos; de palavras e
coisas, de um modo de ver e de falar; um modo das visibilidades e dizibilidades. Esta imagem
€ a imagem-simulacro, imagem criadora, o figural em Deleuze.

Nestas misturas, em seu simulacro, a linguagem estd imbricada nas coisas; ela ndo
representa as coisas, ou qualquer propriedade das coisas em si, nem das coisas e suas relacoes
reciprocas; a linguagem nao € determinacdo das coisas; linguagem ndo € forma, mas fluxo,
fluxo do vivido, daquilo que afeta, do que acontece.

O uso intensivo da linguagem como e no agenciamento coletivo de enunciagdo € o que
pode colocar em xeque o simbdlico ou mesmo o que € significativo. Para além do simbdlico e
dos significados, temos o uso intensivo, a experimentacdo, a expressdo material intensa.
(DELEUZE; GUATTARI, 2014).

Essa linguagem, que também ¢ intuitiva, diz mais a respeito de uma linguagem intensa,

como dissemos anteriormente, do que a uma linguagem conceitual ou representativa. Essa



linguagem intuitiva € a linguagem da experimentacao estética em que ha a indeterminagao entre
palavra e coisa, entre regimes de signos, entre corpo e linguagem, entre contetido e expressao,
por esses nao conseguirem “capturar” os afetos, ndo conseguirem deter a variagado e a diferenca
que os arrasta [e que nos arrasta] em um processo de assubjetivacdo ou dessubjetivacdo, que
nos desloca dos lugares dados e sujeitos determinados.

Na sintaxe fragmentéria do percurso ou circulo intensivo, queremos, a seguir, para marcar
o modo de Paulo se haver com essas experimentacdes, destacar o estilo do procedimento

linguistico.

3.12. O procedimento: repetir-fragmentar-agarrar-repetir

O procedimento que acontece como experimentacdo € marcado pela passagem entre os
estratos de organizacdo, o plano de experimentacdo e o plano de imanéncia, assignificante,
assubjetivo. Lembramos que, a cada estrato, associamos, de forma didética, os regimes de
signos. Ao processo ou passagens entre os estratos estamos dando o nome de procedimento ou
circuito intensivo. Podemos, também, denominar de jogos de linguagem, ou jogos enunciativos
se lembrarmos que a linguagem de que se trata em sua pragmadtica € a linguagem como
experimentacdo estética, uma linguagem intensiva em fun¢do dos agenciamentos de corpos e
enunciados. Isto é, estamos levando em conta a linguagem como experimentacio estética,
considerando que os agenciamentos-territérios constituem-se, com seus processos de
subjetivacdo, individuacdo e desterritorializacdo, “lugar” da emergéncia das relacdes ou jogos
intensivos de forca.

Comecamos por dizer que a linguagem como experimentacdo estética, em seus
agenciamentos de enunciacdo, estd instavelmente imbricada em ritornelos e passagens entre
territdrios, regimes de corpos e regimes de signos. A presenca das passagens entre um e outro,
através dos encontros abertos a experimentagdo, cria um campo tensorial de deriva: tensdo dos
sentidos, fragmentacdo do ver e do ouvir, das visdes e das audi¢Oes, das vizibilidades e
dizibilidades. A passagem € o campo tensorial -tensdo dos corpos, tensores da linguagem- que
emerge diante da decepcao dos signos nos (des)encontros.

Neste contexto, talvez o jogo intensivo de linguagem em seu agenciamento seja mais um
procedimento ao qual Paulo agencia-se inconscientemente, segundo um saber que ndo sabe que
tem, qual seja, repetir- fragmentar-capturar-tomar-ser capturado-ser tomado. Pensamos que
esse procedimento tem relagc@o e se constitui como oralidade maquinica, constituindo o estilo

de tal procedimento (repetir-fragmentar-agarrar-repetir), mais ou menos como se segue:



Repetir palavras, frases ou expressdes-curinga: repeticdo mecanica, repeticdo lineamento;
fazer passar uma repeticdo pela outra ou pelos didlogos fractais; agenciar as imagens, 0s
personagens e cenas de filmes; relacionar com os signos mundanos que ndo remetem a coisa
alguma, significacdo ou conteido ideal, mas que substituem uma a¢@o ou o pensamento.

Articular o regime significante: tendéncia ao estrato da organizacdo, a palavra ordindria,
regime de subjetivacao “sujeito da organizagdo” (repete segundo territdrio familiar e habitual,
entretanto, temos também uma reinvidicacdo passional e o regime pds-significante (repeti¢ao
segundo um territério reinvidicativo).

Fragmentar/dispersar: Linguagem a deriva como repeticdes de lineamento, didlogos
fractais. Relagdo com os signos amorosos: Os signos amorosos escondem o que exprimem,
escondem a origem do mundo pois pertencem ao que foi feito sem que estivéssemos presentes
(territério cristalizado, discurso médico-psico-pedagdgico); sio mundos desconhecidos que dao
sentido, por exemplo, o mundo expresso pela mulher amada é sempre um mundo que nos exclui,
mesmo que essa mulher nos mostre preferéncia. Os signos sensiveis sao aqueles das impressoes
e qualidades sensiveis do objeto, mas quando experimentados (plano de experimentagdo), a
qualidade nao € a do objeto no momento, mas o que aparece ¢ um signo totalmente outro, um
objeto diferente que nos forca a uma decifracdo sempre precdria. Abertura ao regime
assignificante, ao pos-significante, regime de dessubjetivacdo; sujeito disperso-deslocado,
tendéncia ao plano da experimentagdo-imanéncia e a palavra estética.

Agarrar ou Grasping: captura-repeticao (da udltima palavra ou palavra marginal, das
palavras e expressdes familiares), apreensao-intui¢do da diferenca-tensdo do (des)encontro-
acontecimento; devir/ inventar/repetir; patchworking, hibridismo; tracos de expressao, humor;
didlogos fractais; relacdo com os signos da arte; en-tendéncia a experimentagdo-estratificacdo-
repeticdo-lineamento-repeticdo mecanica; tende ao regime contra-significante. Acrescentamos
que, da ultima palavra ou palavra marginal de uma frase dita por outro, pode surgir uma
repeti¢do mecanica, por exemplo, “eu ndo sou <palavra marginal>", ou uma repeticdo de
lineamento, por exemplo, “ndo t4 escrito, dami?”.

Nesse jogo, no que diz respeito ao objeto a-estético e a funcio estética dizemos que o
problemadtico que se instaura neste e por este percurso intensivo, nao produz uma resposta, mas
produz outras perguntas e questdes, para as quais ndo bastam respostas.

Neste sentido, o objeto a-estético responde pela repeticao-passagem-imanéncia do
processo-procedimento intensivo ou como processo. E o objeto a-estético, como maquina
desejante pulsional que define o desejo em termos de Real, que implica em varia¢do de ritmos

pulsionais; é o que mantem as questdes em transversais entre 0s corpos e palavras, entre regimes



de corpos e enunciados; questdes agenciantes e agenciadas. Essas sdo questdes que ndo
demandam respostas, mas demandam movimento-deslocamento. Pois a repeti¢do implicada por
esse objeto estético (objeto-entre e irredutivel ao corpo e a palavra) € mais profunda que a
repeticdo mecanica e que a repeticdo de lineamento, mais profunda que as perguntas e as
respostas; pois ela é a repeti¢ao da diferenca, das varia¢des do plano de imanéncia real do corpos
e seus (des)encontros. E assim que Paulo, num processo esquizo, portanto inconsciente,
inscreve em seu corpo-territdrio as disjuncdes e constrdi suas fic¢des-procedimentos intensivos.
Talvez devéssemos dizer que o objeto a-estético inscreve suas disjun¢des do corpo-territorio
tomado na e como producio desejante.

O objeto a-estético ndo responde a uma pergunta, ndo preenche uma pergunta, nao
propicia uma resposta. As perguntas repetidas recobrem, com efeito, a repeticao do diferente, a
instabilidade e a impermanéncia do devir. Todavia, essas perguntas repetidas e a repeti¢ao da
diferenca se misturam, se imiscuem, e € o sentido, como efeito e s6 sob o efeito do [nao]-sentido
que as juntam e que as separam na inscricdo da disjuncio. E nessa conjuntura que dizemos que
(a producdo de) sentido ¢ “dizjunto/dizjuntar”. A linguagem como experimentacdo estética
“dizjunta-se” numa sintaxe fragmentaria, fragmentante e fragmentada em funcao do
procedimento intensivo. Com isto, os rituais linguageiros falham, pois o [ndo-]sentido, em
fun¢do da circulagdo do objeto a-estético, incide o tempo todo, com diferentes ritmos, nos
encontros e implica em desencontros, acontecimentos, tornando o territério instavel, e, de

algum modo, favordvel as palavras de fuga, a desterritorializacao.

3.12.1. A oralidade maquinica: além do ritual e para subverter a organizacdo

No percurso do AT, tentamos abrir os encontros a uma experimentacdo tal que o
estranhamento da linguagem, os ndo-entendidos e equivocos fossem afirmados como poténcia
dos agenciamentos. Colocamo-nos numa posi¢ao de estranhamento diante daquilo que nos era
dito e habitualmente repetido. Dai que a lingua-ritual ndo mais bastasse, embora entrassemos
por ela. Entrar por ela acabou por se tornar um modo de subverter a submissdo, o que, por sua
vez, fez surgir as questdes, as interrogacdes que permeiavam OS encontros, que ja estavam
postas, mostrando a micropolitica do desejo, os impasses e saidas, submissoes e retificagdes.

Nesse percurso do AT, na experimentacao, joga-se com isto, com a submissdo e depois a
subversao (subversu = desestabilizar) nas cenas dos encontros e com os personagens de filmes,

por exemplo, territorializa sobre as imagens, personagens € frases prontas sobre os filmes, mas,



abre-se ao impasse, ao estranhamento, desterritorializa-se com as repeti¢des, com o humor, com
os didlogos fractais, com a interrogacgao.

Subverter ndo € uma liberdade ou ver-se livre da linguagem, do discurso médico-psico-
pedagdgico, da tradugdo, dos afetos, das territorializagdes, mas fazer uma saida. Como vimos,
nio ha liberdade. Talvez Paulo invente uma saida onde ela, ‘A’ mie, ndo encontrou uma saida
frente as exigéncias do discurso médico-psico-pedagdgico, as exigéncias do cotidiano, da
exigéncia de ter que criar uma rotina para o filho, da exigéncia de ter de fazer coisas por ele
(dizer o que tem que ser dito, mas ndo tudo; fazer o que tem que ser feito), ter que traduzir tudo
para ele.

Nessa invengdo, temos 0s agenciamentos que implicam e perpassam um processo de
subjetivacdo. Diante do estranhamento dos encontros € nos encontros, temos uma regiao em
que a voz apenas zumbe num ritmo ou sussurra uma ousadia, uma recusa (“‘essa mui¢ nao sabe
nada”, “ndo quero ir”’, ndo quero comer essa comida). Seriam vozes diferentes do discurso
médico-psico-pedagdgico incidente no discurso “d’A mae”, em que temos as vozes de um
discurso presente em outro discurso?

Temos também uma certa “pobreza” de vocabuladrio, as repeti¢des varidveis, as
intensificagcdes pelos quais se estranha a lingua, em que se € preciso ou se faz preciso estranhar
a linguagem, tornar-se estrangeiro na prépria linguagem.

Tornar a lingua estrangeira e compor uma lingua com o Fora é fazer da linguagem uma
experimentacdo, fazé-la passar pelo Fora e transitar pelo plano maquinico dos agenciamentos
enunciativos desejantes, isto é pelo plano de imanéncia assignificante, do ndo-sentido, dos
afetos assubjetivos.

Nos agenciamentos feitos no percurso do AT, o Hulk, o Lobisomem, o He-man, o
Homem-crianca, o Peter Pan, o crocodilo, mais que conteidos, mais que personagens, mais que
palavras, sao zonas de intensidade nesta invengdo em que as formas (homem, adulto, “homem
da casa”, “Principe da mamae”) se desfazem das significacdes, dos significantes e dos
significados, em proveito de uma matéria ndo formada (assignificante), de fluxos
desterritorializados, de signos assignificantes em que os contetidos se livram das formas, as
expressoes se livram dos significantes que as formalizava, e o expresso faz o papel de conteudo
e o conteudo de expresso.

Nesses fluxos, o [ndo-]sentido ndo passa, propriamente dito, mas ele dura, € duracido. O
efeito do [ndo-] sentido € uma tensao, que € fruto de um encontro e inaugura um desencontro,
uma indeterminacdo. Esta tensdo € como a tensdo de uma nota de musica, um ritmo, a tensao

do [ndo-]sentido. Dai é que temos as expressoes longe de equilibrio dos estratos (da organizagao



significante e do estrato contra-significante). Longe do equilibrio, as expressdes metaestaveis é
que portam o seu [ndo-]sentido do encontro e no encontro.

Nos encontros com Paulo, hd uma narrativa de si, mas um em-si como um modo de
contracdo de elementos do territério, dos agenciamentos, isto €, da desterritorializa¢do-
reterritorializacdo, do regime de corpos e signos, dos conteidos e expressao, numa ingenuidade
de que vai continuar durando. Um “em-si” em que os elementos agenciados estariam em
processo territério-territorialidade e ndo sob ou subsumidos, isto €, os elementos agenciados
formam uma totalidade, conjuntos e arranjos, mas ndo uma totalizacdo, ndo uma sintese.
Voltaremos a narrativa de si em capitulo préprio.

Sem totalizagc@o ou sintese, permanece, pois, a tensdo sempre em aberto da diferenca. O
territorio estd aberto a experimentacgao, a desterritorializacdao dos (des)encontros. A expressao
nesse processo de subjetivacdo, a diferenca, a circulacdo de afetos, o basculamento dos
agenciamentos constitui-se na hecceidade. Por isso, esse “em-si” ndo existe a priori, como uma
esséncia eterna, mas ele se constitui numa experimentagdo-agenciamento, processo de
subjetivacdo, deslocamentos, afetacoes e devir.

A Tensdo permanente entre afetos e agenciamentos, coloca o territério em uma
agonistica. Os afetos animam 0s agenciamentos, os corpos e os enunciados, suas conexdes e
suas desconexdes, seu basculamento para o lado mdaquina abstrata, movimentos
desterritorializacdo em que sempre se deseja em funcdo de um agenciamento-territdrio onde se
estd. Entretanto, ndo € um territério que se deseja, mas a desterritorializag¢do, a diferenciacao
(DELEUZE; PARNET, 1988). Deseja-se a experi€ncia de colocar em processo, em movimento,
no entre; a diferenga, a desterritorializacdo € a experiéncia estética do desejo.

Desejar € entdo investir fluxos desejantes através dos quais um territério se
desterritorializa num agenciamento que bascula para o lado mdquina abstrata. Dito de outro
modo € permear um territério ao plano de imanéncia, levd-lo ao status de processo de
desreterritorializacdo e de processo de producdo de subjetividade. Ai onde o desejo €
movimento varidvel € que temos a producdo maquinica-desejante de movimento, fluxo-corte-
producdo-consumo-fluxo. A oralidade maquinica diz respeito a constituicdo desse processo
inconsciente.

A fala é um dos modos de variacdo da lingua, pois ela, a fala, ndo esta separada da lingua-
linguagem. Quando dizemos que lingua e fala nio estido separadas, ndo estamos considerando
a separagdo e, dada a separacdo, um funcionamento em conjunto. O fato € que ndo hd separacio,
por isso a fala toma essa dimensdo de fazer variacdo, e estd em funcdo da pragmdtica, dos

agenciamentos de enunciacao.



A fala ndo € simples comunicagao, ela ndo torna algo comum, seja sentido ou significado,
nao ¢é agente de transmissdo de informac¢do. Como vimos na critica de Guattari, a comunicagao
teria deixado pouco lugar a ambiguidade, e a informacao necessaria e suficiente teria esvaziado
a dimensdo existencial de expressdao. Deste modo, a fala, na constituicio da oralidade
maquinica, coloca a inseparabilidade fala-lingua, restitui a ambiguidade, desloca-se da
informagdo como necessdria. A existéncia, nesse aspecto, consitui-se por sua ambiguidade e
estd para além da relacdo de informar ou informacdo, ou da relacdo de informar para
conhecimento, ou de conhecer para informar.

Consideramos que isso ndo quer dizer que a informagdo e a comunicacdo nao sejam
importantes, mas que tem que se levar em conta o seu cardter inventivo e ficcional em fung¢éo
do jogo intensivo da linguagem e dos agenciamentos ou territdrios no qual ela se constitui como
informagdo e comunicagao.

A fala como oralidade maquinica carrea a dimensdo pragmadtica e existencial dos
agenciamentos, ou o enunciado em sua funcdo existencial e diz respeito, entdo, a blocos de
sensacoes, de afectos e perceptos do plano de imanéncia real, que sdo compostos de préticas
estéticas para aquém do oral, do escritural, do gestual, do postural que podem desmanchar as
significagdes e percepcoes triviais. Esses blocos de sensacdes, de perceptos e afetos compdem
a produc¢ao de uma subjetividade do fora.

Nesse sentido, como efeito do Fora, as variacdes inerentes a prépria lingua em funcio
desta oralidade maquinica respondem ao processo de desterritorializacdo e experimentacao, a
producdo de uma lingua menor, de palavras de fuga constituindo um certo tipo de procedimento
de variagdo, o qual estamos delineando e destacando nos encontros e desencontros com Paulo.

Quando fala, Paulo, agenciando e agenciado, agencia-se em seu dizer a partir de um
discurso que pretende uma estabilidade, de uma ordem discursiva ou uma discursividade em
circulacdo, majoritdria em diversos niveis € que entremeiam o territorio habitual e familiar. Se
quisermos, podemos dizer que temos discursos atravessados nesse territorio habitual, que
marcam as vozes presentes, o discurso indireto e as representagdoes.

Como ja apresentamos no percurso intensivo, os encontros no AT abrem-se a uma
experimentacdo, transformagdes incorporais, outros modos de enunciacdo, a expressao de um
processo de subjetivacdo em que ndo temos um individuo personalizado ou pessoalizado, nem
sujeito, mas uma hecceidade ou melhor, uma individuagdo por hecceidade.

Como hecceidade, Paulo expressa as cartografias territoriais em enunciados de uma
territorialidade; € uma linguagem territorial maquinica, por exemplo: “Roberto € longe, € uma

99, ¢ 99, < 99, ¢

viagem”; “meu avo € longe”; “assisti um filme”; “minha agenda estd cheia”; “vou comer”; “vou



99, ¢ 99, ¢ 99, ¢

tocar”; “vou dormir”; “fui no cinema”; “fui na locadora”; “peguei filme”; “sou Hulk, vou virar
Hulk”, “[sou] homem-menino”, “sou velho”, “sou novo”, “sou velho-novo”, “sou cantor”,

2 ¢

“pintor”, “lobisomem”, “He-man”, “sou ator”.

Outros exemplos da linguagem territorial maquinica:

Quando eu dizia para Paulo que ele poderia ir ao cinema ver um filme, sobre o qual
estavamos comentando, ele dizia, como que espantado: “sozinho?”. Quando havia um tempo
para explicar, eu dizia que ele poderia chamar a mée ou outro familiar para ir com ele: Ele dizia:
“nesse sol?” (Quando o tempo estd muito quente) ou “nessa chuva?” (quando o tempo estava
chuvoso ou mesmo se tivesse apenas chovido no dia anterior); ou dizia: “a pé?”’; “com fome?”;
“sem comer nada?”. As vezes, ele ndo esperava eu explicar e fazia uma ou outra destas
perguntas antes que eu pudesse falar qualquer coisa.

Nesses agenciamentos, Paulo procura expressar algo conhecido em funcdo do que lhe
acontece. Ele até torna a linguagem familiar, apropria-se dela, segundo lhe é dito fazer, falar e
etc; tenta fazer esse mundo que “a Mae” lhe apresentou, o mais conhecido-reconhecivel
possivel. Ele € inserido ou insere-se, € familiarizado ou tenta se familiarizar, parece tentar
afastar o estranho, repetir a “lingua materna” [“minha mae vai gostar?”’; “Minha mae nao veio
aqui”; “minha mae que disse”; “minha mae que falou”; “minha mae que ligou]. Entretanto,
como s6 hd lingua estrangeira e a lingua materna é um imagindrio, Paulo tenta tornar o
estrangeiro em familiar.

Todavia, a prépria linguagem e os corpos, os diversos signos parciais e fragmentados, o
mundo e as coisas, ndo se dao a conhecer, sdo sempre instdveis, fragmentados. A organizacio
€ provisoria e precdria. As palavras ndo garantem os sentidos, nem os corpos se dao aos sentidos
como se 0s corpos ja estivessem dados e objetivados. Quando “sente” [através de afectos e
perceptos] que o mundo familiar, traduzido, habitual que tentara construir-territorializar ndo se
faz estdvel - Ele vé€ isso quando se estranha, estranha-se (n)a linguagem ou quando torna a
linguagem estranha quando se agencia na linguagem de modo diferente e torna-se estrangeiro
na prépria lingua -, entdo tenta apropriar o mundo traduzido “d’A mae”, mas isso ndo ¢é
suficiente, por isso, também, sente citimes, pois ndo participou da formacao desse mundo.

Segundo os processos de subjetivacio e individuagdo, Paulo tenta se co-empreender-se-
estabilizar o mundo que rodeia a mae - o territério da pessoa que ele ama, o mundo que ela lhe
presenteia, apresenta ou traduz -, quando tenta apropriar-se do que ele ama, tentando desvendar

ou decifrar o mundo, os signos que o cercam ou cerca a mae. Como ja foi dito, A mae estd em



um discurso, o discurso médico-psico-pedagdgico. Ela traduz as representagdes, ela da os
sentidos (vocé € homem, voc€ ndo € crianca, vocé é homem da casa, fale isso, ndo fale aquilo
etc), aplica as regras, coloca em prética a organizacao e o hébito.

Nas suas tentativas, pode ser que Paulo se pergunte como as coisas mudaram sem a
presenca dele, como emergiram signos, marcas dessas mudancas, sem que lhe tivessem dado
conta ou sem que ele tivesse se dado conta (por mais que lhe dissessem os sentidos dos signos,
ele ndo se deu conta ou ndo se da conta até a surpresa do (des)encontro): diziam que eu era
crianga; agora dizem que sou homem; o corpo nio € mais 0 mesmo? as palavras ja ndo servem
mais? A partir de que momento e em qual sentido j4 ndo se é mais crianca, mas homem? A
partir de quando e em que sentido se € o0 homem da casa? (E quanto as mulheres?); como algo
(as palavras ou as coisas) parece ser a mesma coisa em casa (0 sentido permanece) ou nos
circulos familiares, enquanto que no encontro no AT, esse algo se torna totalmente diferente;
como algo que parece ser diferente, € dito de maneira igual em casa ou habitualmente, mas no
AT, parece ser mesmo diferente?

O procedimento de aproximag¢ao, o mundo que Paulo tenta desvendar para se aproximar,
ou se aproximar para tornar familiar, faz com que esse mesmo mundo se afaste, torne-se
estranho e Paulo ndo consegue participar desse mundo, justamente porque “as coisas mudam”,
os sentidos mudam, o [ndo-]sentido insiste como estranho e ndo familiar. A linguagem e o corpo
estdo numa relagao de alteridade, de estranheza e de equivoco.

Paulo tenta, também, afetado nos (des)encontros, desvendar os signos, os gestos, a risada,
as rugas, os pélos do corpo, as transformagdes, os caminhos, 0s movimentos.

Na repeti¢do e como repeticdo como procedimento, uma diferenga surge, e Paulo como
afetado, “apaixonado” pela diferenca, persegue-a em funcdo de um agenciamento e um estrato
de organizacdo que o coloca como sujeito do enunciado ou da organizacdo. Entretanto,
(des)encontra-se, restando apenas fragmentos desse processo. Entdo individua-se na propria
repeticdo e através da propria repeticao. H4 ai um fragmento que se destaca, que o enlaga. Um
fragmento incorpdéreo ou particulas incorpdreas, um objeto a-estético que enlaca um processo
maquinico desejante, numa oralidade desejante, num corpo-linguagem desejante.

Na oralidade maquinica ou como oralidade maquinica, h4, poderiamos dizer, duas
repeticdes que se enlacam, intervém, lancam-se uma na outra. Repeti¢cdo mecanica do mesmo,
para o habito, para diminuir a estranheidade que lhe rodeia. Ela marca um territério para tentar
estabilizar, construir uma territorialidade; e existe a repeti¢do [de lineamento]. Nessa ultima

repeticdo, um tipo de estratificacdo desestabiliza a repeticdo mecanica, por ser mais aberta ao



plano de imanéncia, por se constituir pelos signos contra-significante e pré-significantes em
fun¢do da experimentacao.

Nessas repeticoes e suas tensoes, as vezes, a linguagem parecia estar ausente, nao sé pelo
siléncio, mas por parecer que nao se reportava a nada ou a ninguém; por parecer derivar,
deslizar, fragmentar; por parecer estar girando em torno de si mesma numa repeti¢do vazia de
sentido. Uma linguagem sem afeto (estratificada, repeticdo mecénica — afetos colmatados).

Paulo € apaixonado (pathos) pelo que ha de estranho [pelo que produz-se como estranho
nas palavras e no corpo], pelo que ha de diferente, pois esse pathos € constitutivo do sujeito, é
constitutivo do desejo, no entanto, ndo se deseja qualquer coisa ou se deseja por qualquer coisa.
Sujeitos desejantes constituem-se por um inconsciente maquinico. Somos, deste modo,
apaixonados pela diferenca que nos constitui e nos destitui daquilo que ainda nao acabamos
(nunca) de ser, isto €, pelo diferenciar-se, tornar-se outro. O desejo é esse processo de devir.

Acrescentemos ainda algo mais do procedimento em que se constitui a oralidade
maquinica. Paulo se instala em seu canto, seu ritornelo ou territério, parece ndo se afetar por
nada, entretanto, o que acontece é que estd sendo afetado de varios modos. Nao se pode dizer,
exatamente, o que afeta, como afeta, mas sua posi¢ao aparentemente desafetada, mecanizada,
ao contrario do que parece, corresponde a uma tensdo da impermanéncia, de um fluxo de
diferenca que perpassam, entrepassam seu corpo. Paulo ndo estd alienado do mundo, mas esté
a espreita de um traco, de um fragmento, de uma particula, mas sé co-empreende-se com tal
particula em funcio do que afeta de uma maneira que vai leva-lo, arrasta-lo a composicdes ou
decomposicdes, segundo um estilo que lhe é singular. Ha ai, também, tensdo e tensores entre
defesa do corpo-territério e a abertura para um fragmento-fragmentacio. E um embate
intensivo. O percurso intensivo e o procedimento se constituem por ai.

Faz-se experimentacodes, lanca e experimenta palavras, frases, sons, vozes e siléncio;
caminha, faz exercicios, toca percussao; pinta, desenha, tira fotos ou filma; vé filmes, ouve
musica, afeta e € afetado pelo que de estranho, por aquilo que de diferente lhe “toca” (sons,
audicdes, dizibilidades) a atencdo para ver (visdes, visibilidades). Com isso (alguma coisa que
lhe toca) coloca e desloca seu territério em movimentos, em processos de subjetivacio e
individuacao, tendo como atrator as particulas-fragmentos que vao se (des)organizar.

Temos ai o desejo que € producdo de processo, que € diferenca, desejo pela diferenca,
desejo por diferenciar-se ou diferencar-se, todavia, ndo se dd de modo tdao simples, pois ainda
que apaixonados pela diferenca, o desejo implica conectar e desconectar, o que mantém a tensao

das relacOes de forga territorializada com a familia, com os amigos, etc. O embate constitui-se



em manter a producdo e a espreita de um traco, de um fragmento, uma producdo
desterritorializante daquilo que afete como algo estranho ou diferente.

A experimentacao, isto €, tomar a vida, os encontros como experimenta¢do e o enunciado
como funcdo existencial faz as pessoas se aproximarem ou faz as pessoas se afastarem. Paulo
sente alguma recompensa na experimentacdo, mas também sente tristeza ou mesmo raiva,
silencia-se, como vimos no AT ou como nos foi relatado nos encontros. O mundo traduzido
apresentado a Paulo pela mae ndo é o mesmo (nunca é) que o mundo que se abre ao encontro e
no (des)encontro com Paulo, que se abre mais ou se abre menos na experimentacdo. No AT
parece que € isso que se dd, talvez ndo a toda hora, em todo encontro, mas em algumas das
vezes que, ao abrimos para o estranhamento, ji estamos tomado por ele. Propor a
experimentacdo € propor ndo-saber. Entrar ou compor um mundo a partir da experimentacao
nao € ndo saber o significado ou nao saber o sentido dos encontros. Mas € entrar a partir do nao-
saber, do [ndo-]sentido, pois do contrério, ja se entra armado de significantes e de significacdes.

Nos encontros, o que possibilita territorializar sobre as imagens e desterritorializar-se é
que as imagens as quais Paulo remete sdo imagens dubia, ambiguas, ambivalentes,
transformacionais. A imagem € mutante-mutacional e a linguagem € fragmentéria. Dessa
disjuncao, nessa desterritorializacdo-experimentagao, os enunciados estio relacionados com os
modos de sensibilidade, isto é, com o agenciamento coletivo de enuncia¢do, com o regime de
signos e misturas de corpos, com as imagens de filmes, com os personagens, com as visoes €
audicdes. Temos ai uma metamorfé(p)tica, como ja apresentamos.

Nesse sentido, os objetos “exteriores” sdo o modo como nos afetamos (os objetos
compreendem-se ou empreendem-se na sensibilidade da relacdo com o corpo, no afetar e ser
afetado). Os objetos, os enunciados, o corpo e a linguagem relacionam-se, constituem-se
segundo o modo como se estd agenciado na relacdo de afetar e ser afetado, de movimento,
repouso, velocidade e lentiddo que se tem com eles. Por isso ndo existe objeto a priori, nem
objeto dado ou objeto determinado de antemao.

Como ja dissemos, ndo se intui apenas o objeto ou apenas o sujeito, como poderiamos
pensar, mas sO se pode apostar ou intuir a relacdo, apenas a relacdo de afetacio — movimento,
repouso, velocidade, lentiddo e afetos entre sujeito e objeto (uma intui¢ao-instinto singular, ou
de uma singulariza¢io). Mas essa relacdo nao pode ser discursivizada [ndo pode ser reduzida a
linguagem] pois é uma relagcdo de diferenga ou diferenciacdo.

Essa relacdo, entretanto, pressupde, reciprocamente, um modo de expressdo (e de se
afetar) que se constitui por regime semioticos diversos. Relagcdo e expressdo que, longe de serem

relagdes de simbolizacdo ou representacao, sdo intervengdes. Nesta concepgao, os predicados



s sdo atribuidos as coisas na medida em que nos aparecem ou acontecem, por exemplo, no AT:
“Prof. Roberto ¢ longe” ou “meu v6 ¢é longe”, “sou Hulk”, “[sou] velho-novo” ou em diversos
outros momentos cada enunciado: Hulk é hero6i! / Hulk € her6i? / Eu sou her6i? /; Eu sou Hulk?

“Longe”, “Hulk”, “velho”, “novo”, “herdi” ndo sdo predicados, nio sdo significados. As
frases ndo sdo proposi¢des que devam ou possam ser julgadas como falsas ou verdadeiras, mas
constituem enunciados, acontecimentos, uma discursivizacdo insepardavel da experi€ncia, do
procedimento em que individuamos com a vida singular que nos constitui. Os enunciados
podem ou ndo expressar um proposicao, mas sio as proposi¢cdes que se remetem a enunciados.

Com a oralidade maquinica, Paulo expressa de si ou co-empreende uma narrativa de si
segundo a maneira pela qual € afetado nessas relacdes tal como se relaciona nos agenciamentos-
territérios em funcdo dos quais estd individuando-se. Nesses agenciamentos, € preciso ser
afetado pelos fluxos materiais e suas semidticas para que tenha uma intuicao de si (intui¢ao em
fun¢do de como se € afetado), hd uma contragdo em que os elementos diversos e diferenciados
compde o corpo e as ideias, reunidos na esséncia desejante e diferenciante e ndo sob a esséncia
eterna ou imutdvel.

Desta feita, temos signos do desejo que compdem uma cadeia significante mas que em si
mesmos nao sdo significantes, que respondem, ndo as regras de um jogo de xadrez linguistico,
mas as extracoes de um jogo de loto, das quais uma palavra, ora um desenho, (uma imagem),
uma cena de filme, um personagem, ora uma coisa ou um fragmento de coisa ou signo, s6
depedendo uns dos outros pela ordem das extragdes ao acaso, s se mantendo em conjunto pela
auséncia de liame (ligagdes ndo localizdveis), e cujo Unico estatuto é o de serem elementos
dispersos de méquinas desejantes também dispersadas (DELEUZE; GUATTARI, 2010a, p.
408).

Tendo apresentado como se consitui o processo intensivo e a oralidade maquinica, vamos
apresentar como ela constitui linguagens territoriais maquinicas ou linguagens estéticas no

procedimento.

3.12.2. Linguagens territoriais maquinicas ou linguagens estéticas

Na cartografia dos enunciados dos encontros, temos nos encontros do AT, o [ndo-
]sentido, os equivocos, as palavras de ordem, palavras de fuga, palavra estética, palavra bruta,
palavra interrogante; temos a presenca de uma oralidade maquinica, a destituicio do nome

proprio, do ‘Eu’ e uma narrativa de si, que entram na constituicdo de uma alteridade em seu



fazer-saber que implica a inven¢do de uma linguagem menor, intensiva ou uma linguagem
territorial, como estamos vendo nesse percurso intensivo.

Essa linguagem territorial ou linguagem estética sdo singulares, heterogé€neas e
heteréclitas e atravessam os discursos homogéneos da organizacdo, discursos ou
discursividades sociais cristalizadas na forma do bom senso e do sentido unico. Essas
linguagens ndo tem o regime significante como central ou centralizador, todavia remetem a uma
experiéncia estética em sua producao.

Em fun¢do de um ordem do discurso, as linguagens estéticas podem ser capturadas ou
valoradas como nao conformes, ou como patoldgicas, pois se constituem numa alteridade que
foi relegada a patologia, loucura, mentira ou desrazao no decorrer do desenvolvimento dos
pensamentos cientificos e filoséficos no ocidente; ou sdo remetidas a um sistema de regulacao
dominante, hegemonico, social ou cultural, com ordem e regras as quais deve se submeter, ser
normatizado, catalogado, subjetivado e conformado.

Nesse sentido, nos referimos a linguagens*? territoriais, locais, para dizer do modo como
a linguagem nos implica como agenciamento e nos agenciamentos apresentados. Tal linguagem
refere-se a enunciados e corpos e por isso ndo se reduz a verbaliza¢do, mas inclui, entre outros,
os gestos, os olhares do regime pré-significante, as entonacdes, os ritmos; a marcacido de
territérios, como os regimes contra-significante. Também nao se refere apenas ao discursivo,
mas também ao ndo discursivo, as praticas e fungdes existenciais, enfim, a agenciamentos de
corpos e enunciados. As linguagens territoriais também se referem a saberes territoriais, locais
e menores, ndo hegemodnicos.

As linguagens territoriais estdo em contraponto a um discurso pretensamente
homogéneo (tipo de estratificacdo da organizacio significante), uno e dotado de sentidos a
priori ou do senso comum e do bom senso; cristalizado, maior, cientifico, normatizador, como
o discurso médico, discurso da ciéncia, no geral, ou qualquer outro discurso hegemonicamente
reconhecido como tendo autoridade hierdrquica para arbitrar sobre as discursividades ou sobre
as misturas ou regimes de signos (discurso da competéncias, do utilitarismo cotidiano).

Entretanto, discursos maiores ou hegemonicos e linguagens estéticas territoriais nao se
anulam (embora uma hegemonia esteja sempre querendo se impor, em nome de algum tipo de
estabilizacdo), mas se atravessam e se afetam (em funcdo de agenciamentos mais ou menos
abertos a transversalidade). Por exemplo, uma linguagem territorial pode ser capturada e

anulada por um discurso maior e passar a fazer parte do mesmo; um discurso maior pode sofrer

42 Discursividade local, referéncia 2 Microfisica do poder, de Foucault (1979, p. 172)



rupturas pelas linguagens territoriais e ser afetado por ela de modo que isso produza uma
mudanca singular no primeiro; uma linguagem menor pode ser subjugada por um discurso
maior e passar a ser desqualificada e ser considerada um erro. A relagdo entre discursos
hegemonicos e linguagens territoriais depende dos agenciamentos, ou melhor, os discursos e os
modos de linguagens dependem do agenciamento para se constituirem como tais, isto é, como
discursos e linguagens. Isto quer dizer que € o agenciamento-experimentacao que caracteriza
os discursos pela abertura ou ndo em relacdo a maquina abstrata, a matéria diagramética ou ao
Fora.

Dai dizer que discursos ou linguagens estéticas estdo implicadas pela coexisténcia dos
regimes de signos, do mesmo modo que por um regime de corpos com suas misturas e afetacoes.
Uma linguagem compreende regimes de signos territoriais ou semidticas territoriais em fung¢ao
do campo problemdtico dos sentidos instaurado pelas relacdes intensivas de forgcas. Um
discurso pretensamente hegemonico, maior, segundo sua ordem, tende a estabelecer e tentar
assegurar um sé regime de signos (o significante, as representagdes, por exemplo), subsumir
singularidades ou arbitrar sobre as singularidades, cristalizar o quanto possivel o agenciamento
ou os territérios e restringir, evitar, descaracterizar, desvalorizar as misturas de corpos e os
modos diferentes de afetar e ser afetado.

Dito isso, podemos nos referir aos dizeres de Paulo, que, nesses encontros, constituem-
se em uma linguagem territorial em sua singularidade (linguagem estética) que compreende, no
caso Paulo, no procedimento linguistico que estamos tracando aqui em relagdo e em fungdo a
cartografia e a experimentacdo. Nesse procedimento também destacamos a literalidade das
palavras, a oralidade, por isso uma certa linguagem literal maquinica, oralidade maquinica que
tensiona a linguagem.

Como vimos, a oralidade maquinica se refere a blocos de sensagdes, de afectos e perceptos
do plano de imanéncia real, que sdo compostos de praticas estéticas para aquém do oral, do
escritural, do gestual, do postural que podem desmanchar as significacdes (o estrato de
organizacdo). Os blocos de sensagdes, de perceptos e afetos compdem um processo de producao
de uma subjetividade do fora que ndo teme a finitude, a experiéncia de vida, de dor, de desejo
e da morte, mas as acolhe como um tempero da vida, como afirmado por Guattari.

Nesse sentido, as variacOes inerentes a propria lingua em funcdo desta oralidade
maquinica, marcada por afectos e percptos, respondem ao processo de desterritorializagdo e
experimentacdo, a producao de uma lingua menor, de palavras de fuga constituindo um certo

tipo de procedimento.



Nos encontros, a partir do modo como Paulo agencia-se e é agenciado, pode se dizer
que ele estaria “manejando”, e isso ndo ¢ de um conhecimento regular, mas de um saber ou
fazer-saber, um artificio, constitutivo na vontade de poténcia, vontade de movimento, de
diferenciar-se. O artificio trabalha sobre o corpo-linguagem e corpo-linguagem trabalha sobre
Paulo num processo de individuag¢do que diz respeito a hecceidade e ndo ha um sujeito.

Tendo apresentado a oralidade maquinica e as linguagens territoriais poderemos
destacar as narrativas-ficcoes de si como parte do procedimento intensivo e em funcdo dos

desencontros com o0s signos, além de marcar, também, o basculamento dos agenciamentos.

3.12.3. Narrativas-ficcoes de si

Como ja& antecipamos, no basculamento dos agenciamentos, no processo de
(des)territorializacdo, na abertura a experimentagdo, temos mudangas no processo de
subjetivacdo e, assim, a possibilidade de outros modos de enunciacdo. A enunciacdo depende
dos agenciamentos, do regime de corpos e regime de signos, dos territorios e dos processos de
subjetivacdao. Depende de como esses agenciamentos estao mais ou menos abertos ao plano de
experimentacdo-imanéncia.

Cada modo de enunciacdo na composi¢do do agenciamento marca imbricacdes de um
processo de subjetivacdo, um processo de individua¢do, uma pratica politica no e dos
territorios-desterritorializagao.

No procedimento que estamos mapeando, um outro modo de subjetivagcdo € marcado pelo
compartilhar de algo, uma histéria memordvel para Paulo. Sio memdrias fragmentérias e
fragmentadas através das quais ele pode contar ou compartilhar, a seu modo, o que viu e ouviu,
a respeito dos filmes, desenhos e herdis; o que viu e ouviu de familiares e, a0 mesmo tempo,
compor uma narrativa de si como blocos de afetos e perceptos, para além da evocacdo de uma
memoria-lembranca.

Nesse agenciamento, as narrativas nao se reduzem a uma historia pessoal e memoravel.
A narrativa funda-se na diferenga de variacdo singular, em fun¢do dos afectos e perceptos os
quais remetem a condi¢do de um processo de subjetivacdo e ndo a um sujeito. Ha ai também
uma imbricacdo de uma experiéncia de si como e no processo de subjetivacdo e nas
experimentacgdes de Paulo, em sua individuagdo, nos trajetos de vida e afetos. A narrativa de si
compde uma ficcdo-de-si e essa ficcdo compdem a narrativa, a um agenciamento. Essa fic¢do
de si remete ndo a uma subjetividade e/ou intersubjetividade, ou interioridade particular, mas,

pelo contrério, a uma hecceidade.



Na narrativa como linguagem-experimentagdo pode-se escutar o eco da experiéncia de
ser afetado, a experimentacao de uma vida. A narrativa aparece-nos como agenciamento de
enunciacdo. Dizer isso € dar a ela, a narrativa, determinada vida. Narrativa que guarda ou
resguarda os fragmentos de fabulas, filmes, histérias como afectos e perceptos de um sujeito
disperso-em deslocamento, em processo. Dizemos que estd em deslocamento ou processo, pois
ai ja ndo ha predominio do regime significante — repeticdo mecanica- repeticdo de lineamento.

Narrativas ou fic¢des de si sdo forjadas na relagdo com a territorialidade, seus processos
de desterritorializagoes e reterritorializacdes, e com aquilo que acontece nos encontros de Paulo
com o mundo, com outrem, ou no AT. A narrativa €, assim, um agenciamento, uma pratica que
coloca a relacdo com os territérios, atividades e regimes de subjetivacdo diferentes. Desse
modo, a narrativa nio € feita em algum momento determinado em que Paulo péra para contar a
historia da sua vida, seus encontros, desencontros, amores, desamores, fracassos, sucessos, o
que conhece ou desconhece.

A narrativa se inscreve no percurso intensivo dos encontros pelos diferentes modos que
¢ afetado por diferentes signos dos encontros. Ela emerge em fragmentos. Nao se trata ai de um
“em-si” de Paulo, mas um ‘Si’ dos territorialidade-agenciamentos no percurso intensivo em que
Paulo estd em vias de individuacdo. O ‘Si’ ¢ trazido a tona em funcao da atividade relacional
em que o acompanhado é afetado. Nao se trata mais de um estrato de organiza¢io do que deve
ser lembrado para ser dito, segundo uma memoria voluntdria, mas de experimentagdo.

Nesse plano de experimentagdo ou consisténcia, ndo se trata de um ‘eu’ ou um sujeito
autdbnomo, consciente de si, portador de esséncia ou substancia. O ‘Si’ ¢ uma relacao em fungao
da experimentagado caracterizada como perda do ‘eu’, como ja dissemos anteriormente. O ‘Si’,
portanto, ndo estd em funcdo de uma atividade cognitiva ou introspectiva, ou atividade de
autodescoberta de alguém que manifesta sua esséncia. Para entendermos esse ‘Si’ devemos nos
afastar da ideia de sujeito fixo, suas posi¢Oes imagindrias de sujeito ou algum tipo de
posicionamento ou sentimento a respeito da vida.

Temos, entdo, uma outra instanciagdo que perpassa os encontros em fun¢do dos circuitos
intensivos da experimentacdo. Essa linguagem-narrativa se destaca pois nos aparecem como
uma novidade no AT, implicada pelo modo singular de Paulo se haver com os signos, com a
linguagem, com o0s corpos, como agenciamento de enuncia¢do, como estamos apontando na
tese. Esse modo de haver-se com o que lhe acontece, constitui-se em um fazer-saber, em uma
narrativa.

A narrativa pode ser compreendida como os modos como Paulo compde fatos,

lembrangas ou memdrias que remetem as imagens, aos autores € aos personagens de filmes,



como vimos nos relatos, que pareciam, num primeiro momento, dizer algo sobre ele préprio ou
arespeito de uma territorialidade em que ele se (des)encontra. Por exemplo, no capitulo 1, secdo
1.0. Resumidamente, os filmes que assistia, o fato desses filmes serem antigos (“bolinha pra
tras”), o fato de a mae ter dito e explicado os filmes, ter dito quem era o diretor, quem era o
bandido, quem era o mocinho; depois, o fato de ele ser muito novo na época do filme (“bolinha
pra tras”; “eu nasci na barriga da minha mae”); o fato de, ao ver uma pessoa carregando sua
filha nos ombros, lembrar-se do filme Comando para matar e do pai dele que o carregava do
mesmo modo, conforme ele nos disse. A musica tema do filme “Indiana Jones” marca a
“aventura” no parque.

Nesse sentido, destacamos a mudanga que nos pareceu se dar a partir da atividade de
filmar e depois de vermos os “filme” que montamos e editamos, as fotos ou as imagens que
filmamos. O caminhar ou os “passinhos” dele ou das outras pessoas remetem, a partir dai, a
andar como o Banner; “passinhos” do Banner, fazem-no lembrar também o personagem Rock.
Como jé foi relatado no capitulo 2.

Como dissemos, parecia que Paulo, nos encontros, andava de um modo que parecia
mecanizado, parecia nao se importar com o entorno. Todavia, em composi¢ao com as atividades
e com os enunciados que surgiram vimos uma diferenga nos modos de Paulo lidar com os
encontros. Que diferenca € essa, e em que consiste dizer que hd uma diferenga nesse modos?

Podemos dizer que Paulo se coloca a interpretar, com certo sucesso, 0s signos sensiveis
e os signos significantes, e faz as associacdes que lhe acontece fazer. Os sentidos parecem
estabilizados, “dizem” da associacdo de ideias e da memoria. Abaixo as associa¢des, segundo
alguns enunciados:

O Enunciado “é uma aventura” diz que a “aventura” nao € mais do filme (as cenas do
filme “Indiana Jones” que Paulo viu ou o fato de alguém lhe dizer que o filme se tratava de
uma aventura), mas constitui da dificuldade, do medo e da travessia da ponte. Talvez digam
respeito ao medo de cair, € componham a experiéncia vivida naquele momento. Nao € uma
proposicdo, uma predicagdo, mas um enunciado em seu regime.

Os passos nao sao mais do Hulk, do herdi ou do bandido (imagens do seriado “Hulk” que
ele viu ou o fato de alguém lhe dizer que o personagem € her6i, bandido ou monstro — como na
descricdo das cenas de abertura j4 relatadas), mas constitui os passos dele em sua experiéncia
de caminhar no parque.

Do mesmo modo, os passos nao sdo mais apenas do Rock, mas das pessoas que passam

ou andam pelo parque; a sombra ndo é mais apenas do Pefer Pan, mas nossas sombras



projetadas no chdo. Nao se trata s6 de uma experi€ncia de outrora, do tempo passado, mas
remete também a experiéncia vivida, que acontece no que chamamos de tempo atual.

Entretanto consideramos que esses signos sensiveis e materiais (os pés, 0s passos, a
sombra no chdo, a ponte) ndo se reduzem a essas supostas ou precdrias associagdes, que também
sdo materiais, pois as associacdes ndo se mostram suficientes para esses signos. Esses signos
sensiveis - os pés, a sombra, a ponte - ndo surgem apenas como produto de uma associacdo de
ideias, mas também em sua esséncia (dos signos), em sua diferenca que afeta o corpo.

O signo sensivel se vé desmasterializado em sua atualizacdo no agenciamento no qual se
atualiza, segundo regime de enunciados e regime de corpos, entre os quais (entre a ponte e a
aventura; entre a sombra e o personagem Peter Pan; entre os passos das pessoas € 0 personagem
Hulk), a diferenca da variacdo que ndo se atualiza, mas provoca um tensionamento, uma
instabilidade, frente a qual vemos o procedimento linguistico no percurso intensivo. Vimos esse
funcionamento nos relatos e como isso se deu diante em repeticdes mecancias e interrogagdes,
como ja explicamos.

Nesses funcionamento parecia que os signos (sensiveis e significantes), imagens de cenas
vividas e dos filmes assistidos com os familiares ou com a mae, se cruzam com os signos dos
encontros como signos sensiveis, significantes e contra-significantes dos encontros no AT na
inveng¢ao do procedimento linguistico como experimentacao. Nesse procedimento, destacamos
a deriva entre os signos significantes e contra-significantes como ja mencionamos, entretanto,
desta feita, temos a presenca e a deriva pelos signos sensiveis. A deriva estd marcada pela
decepcdo com os signos; ela se d4 em funcdo de os corpos nido se darem aos sentidos e a
linguagem ndo estabilizar sentidos.

Nesse circuito intensivo, consideramos que a linguagem como experimentacdo estética
no agenciamento coletivo de enunciacdo (os signos sensiveis, o regime significante, as
repeticdes) impede que as imagens (associadas ou em associagdo) se fechem nelas mesmas e,
por isso, por ndo se fecharem, temos um regime de imagem-tempo, um regime cristalino “que
procede por cortes irracionais e sO tem reencadeamentos, e substitui 0 modelo de verdade pela
poténcia do falso como devir” (DELEUZE, 2010, p. 90). Esse falso como devir estd
compreendido, também, na reversao do platonismo, como ja foi apresentado anteriormente, isto
€, compreendem os simulacros que sobem a superficie.

Dito de outro modo, segundo a reversdao do plantonismo e do estruturalismo, temos 0s
corpos afetados nos encontros, no jogo estético dos ritornelos, segundo o objeto a-estético que
circula nos planos, sem pertencer a nenhum deles. Esse jogo impede que as imagens se fechem

nelas mesmas, que as palavras colmatem o sentido, pois perpassa ai um acontecimento-sentido,



um (des)encontro, uma disjuncdo inclusiva que recortam corpos € imagens, 0S COrpos € a
linguagem, impedindo que se fechem em identificagdes.

Na linguagem estética, as narrativas ou dizeres agenciados na deriva dos (des)encontros
no AT fazem com que as cenas, as imagens as quais Paulo remete, ndo se fechem sobre si
mesmas e impedem também que as derivas venham a se fechar sobre si préoprias. Isso implica
a abertura a circulacio do [ndo-]sentido, aos equivocos ou ndo-entendidos nas proprias
narrativas.

Com a experimentagdo no € como circuito intensivo, nem as palavras se fecham sobre si,
nem as imagens se fecham sobre si, nem os corpos se fecham sobre si, assim como o conteiido
e a expressdo nao se fecham sobre si, mas intervém em fun¢ao do objeto estético que circula e
que as atravessam, indo de uma para a outra, num jogo estético, sem pertencer a nenhuma delas.
Sao passagens que tornam indiscerniveis as imagens-corpos-palavras-sons-expressao-
conteudo.

Os movimentos-derivas sao vivenciados de uma maneira inédita, inusitada, implicando
outro modo de subjetivacdo, a abertura ao processo, o que € diferente do estrato de organizagao
ja dado e que exige um modo de subjetivacio,

As imagens-sons (6tico e sonoro) sdo entrelacadas em ritmos alternados dos corpos,
alternando entre velocidades, lentiddes, movimentos e repouso, seguindo conexdes montadas
entre a miquina desejante-oral em sua oralidade maquinica e o plano de abertura da
experimentacdo aos afetos. As imagens-corpos-sons-palavras ndo param de agir uns sobre as
outros a forca dos afetos, imprimindo for¢a ao agenciamento complexo e fortalecendo,
igualmente, as conexdes que se fazem e desfazem ao sabor do pulsar do plano de imanéncia.
As imagens-corpos-sons-palavras Montam e desmontam com os jogadores na deriva, com
acompanhado e o acompanhante. Similarmente, acompanhado e acompanhante conectados a
tais imagens-corpos-sons-palavras narram as ficcoes que eles também reelaboram. Temos ai
narrativas, mais que discursos.

Narrar é contar, expor os acontecimentos através do expresso, dar a saber, ou como
propomos nesse trabalho, fazer-saber, tomar conhecimento ou dar a conhecer®, e isto, no
contexto deste trabalho, ndo tem nada a ver com contar ou dizer a verdade, como j4 dissemos,

mas com a vontade de poténcia. A particula “Si” (“narrativas de si”’) ndo se restringe a remeter

430 verbo “Narrar” tem origem no verbo latino narru (contar, expor narrando, dar a saber), por sua vez derivado
do adjetivo gndrus (que conhece, que sabe). Recuperado da internet da pagina do Instituto Universitdrio de
Lisboa, PT, no endere¢co https://ciberduvidas.iscte-iul.pt/consultorio/perguntas/a-etimologia-do-verbo-
narrar/30046 dia 06/06/2018 as 16:00 h.



a posicoes de sujeito, sujeito personificado, pessoal ou a um ‘Eu’ pessoal, ou transcendental, a
respeito do qual se conta algum fato verdadeiro, mas a um processo de subjetivacido e
(des)territorialidades em que se criam e inventam modos de agir e pensar em funcdo de
hecceidades.

Nos encontros com Paulo, quando uma palavra surgia, evocada de uma outra vivéncia,
de outro territério ou de outro tempo, de uma memdoria, de um territério cristalizado, do habito
ou do ritual (repeti¢do mecancia), e passava para um plano de possibilidade de experimentacao,
como propomos nos abrir, algo retornava de forma diferente do que tinha sido dado ou
conhecido. Assim, a possibilidade de criagao-invencao-circulacdo no agenciamento coletivo de
enunciacdo se constitui por um basculamento, por alguma coisa que deslocava o status quo e
daf surgia uma questao diferente (ser velho, ser novo, ter nascido ou ndo na barriga da mae, ser
homem, ser Hulk, ser her6i, estar numa aventura), um enunciado, uma expressdo diferente o
que, por sua vez, causava o equivoco ou uma indiscernibilidade para que alguma outra coisa,
um signo, um enunciado, um fragmento, ocorresse como e no agenciamento coletivo na
experimentacao.

Isto quer dizer que narrativa perpassa e marca a fragmentaridade dos encontros. Nesse
sentido, gostariamos de retomar o cardter performativo dos encontros para marcar as narrativas.
O carécter performativo relaciona-se com a espessura pragmaética e existencial dos encontros
no sentido que a experimentacio diz respeito aos corpos e aos enunciados de modo que agenciar
e ser agenciado, remete ndo s6 a evocagdo de um vivido, de uma memoria, mas também evoca
o sentir-se (ser afetado-afetar) marcado (afec¢do) existencialmente pela vivéncia-
experimentacdo do encontro. Essa marca € irredutivel a memdoria voluntaria ou involuntéria; é
irredutivel a sensivel dos objetos dados e ja significados.

Nesse processo, nas narrativas, segundo consideramos, sO se toma as palavra como se
fossem suas —1isso ndo deixa de ser um equivoco, pois o0 agenciamento de enunciacao € coletivo
e o discurso indireto -, numa situa¢do que ‘afetar — ser afetado’ seja condi¢do para tal
agenciamento, dai dizer que “tomar a palavra” /agenciado e agenciar ¢ uma experiéncia singular
de si. Nessa experiéncia e agenciamentos, as palavras sdo tomadas em sua expressao.

No caso em que Paulo apenas repete o que € dito pela mae ou por outros familiares, ha,
certamente, uma experiéncia, mas, de certo modo, colmatada por significacdes prévias e
sujeitos dados outros (repeticdo mecanica — fale isso, fale aquilo, fale assim, deixa que eu falo).
Todavia, no modo que ele, agenciado/se agencia, numa possibilidade de experimentacdo, ha
indicios de uma certa subversdo das palavras de ordem, e dai surgem as palavras de fuga e a

ruptura do discurso organizado ou que se propdem estabilizar (discurso médico-psico-



pedagdgico). Essa ruptura passa a dar lugar a uma linguagem metaestdavel, a partir da qual,
temos a narrativa por outros meios.

E nessa dimensdo de experimentacdo dos afetos que Paulo parece, nos encontros, em
varios momentos, querer conectar ou resumir (enunciar) tudo que ja foi dito antes dele ou para
ele, o que poderia ser um modo de tentar reunir um todo de algum modo, a fim de dar ou
produzir certa estabilidade e sentidos, que, por sua vez, lhe escapavam diante da precariedade
dos signos. Destacamos aqui, principalmente, os signos sensiveis e signos mundanos: as
questdes sobre ser velho ou novo; a calvicie, ser corcunda (o signo da velhice, “igual meu
padrinho”; ser gordo (“oh o barrigdo!”, “eu t6 gordo”); os signos da transformacao, os pélos do
corpo (“virar lobisomen, igual professor Astromar, essa novela ¢ antiga, hein?... Eu nasci na
barriga da minha mae”); a barba no rosto (“igual papai noel”); a lua no céu (“igual lobisomen™);
o0 sol no olho (“vou virar hulk, pode virar?”).

Nessas narrativas fragmentdrias, Paulo parecia querer se expressar para conjurar a
dispersdo do tempo (sou velho ou novo, sou homem, sou menino) e a instabilidade dos espacos

“vou cair”, “¢ longe”, “¢ uma viagem”, “o carro ta perto!?”, “minha mae t4 me esperando?”,
“e depois?”’). Pensamos que a prépria enunciagdo, para além do ritualizado e mecanizado, gera
instabilidade, pois a linguagem como experimentagdo estética anuncia a propria morte, pois 0s
sentidos estao sempre num plano em que se encontra e desencontra Outrem, e produzem uma
fenda, um desnivel.

Paulo parece “perseguir” essa fala ou essas palavras da ficcao, sejam as dos filmes, sejam
as da mae; num momento ele confirma essas palavras na proximidade da instabilidade
produzida pelo [ndo-]sentido ou da morte temida (“morrer igual meu tio”, “por que morrer, né
Dami?”’), mas erigida contra ela [contra a morte].

Nesses arranjamentos, ainda destacamos o personagem Hulk, como mostrado nos relatos,
principalmente capitulo 1. Paulo, no seu modo de enunciagdo, fala, narra os infortunios (a fuga
e o siléncio; a inocéncia e a culpa) do personagem Hulk talvez ndo para expurgar uma possivel
soliddo (“sozinho, sem mulher”), mas para que esses infortunios jamais terminem, pois eles sdo
as marcas da sua narrativa existente. Uma narrativa que acaba por se constituir como uma marca
de certa permanéncia, de certo territorio ou territorialidade. Uma narrativa que ele pode, de

certo modo, compartilhar no AT.

3.13. Humor e interrogacio ou humor-interrogante



Pensamos ser o0 humor um dos modos que Paulo expressava ou agenciava para lidar com
os (des)encontros no AT, com aquilo que acontecia, com as passagens entre os planos, com o
deslize e equivocos da organizacdo. O humor estd presente e marca muitos encontros, muitos
didlogos e situagcdes, mas ndo estd presente em todos. Aqui, vamos destacar como pensamos
que o humor entrava na composi¢ao do circuito ou procedimento linguistico.

Nos encontros, parecia-nos que Paulo colocava questdes que ndo suscitam respostas, o
que produzia, para mim, um estado de interrogacdo constante; e, as vezes, nao era possivel dizer
se ele estaria afirmando ou interrogando. Em seus dizeres parecia haver predominio da
interrogacdo e da exclamacdo, e, na maioria das vezes, uma indistin¢do entre um e outro.

Paulo apresentava um humor que parecia inocente, inconsequente; as interrogacdes
pareciam ocorrer também involuntariamente, e, na maioria das vezes, era dificil identificar se
havia interrogacdo na entonacdo que ele fazia, e eu olhava para ele sem entender do que se
tratava.

Falar e mostrar as interrogacdes e o humor nos relatos é/foi um problema, pois na escrita
dos encontros, no relato dos dizeres ou nas narrativas, nao podemos ver, passar, o humor, apenas
podemos apontar e descrever. Como dissemos, Paulo parecia sempre de bom humor; a
entonacgao da voz, as vezes, mas nem sempre, era acompanhada de sorrisos ou risadas; parecia
que ele brincava com os modos de dizer, com as perguntas que fazia, com o que ele e eu ndo
entendia. Algumas vezes, porém, o tom mudava, parecia mais sério, em outras vezes, triste, em
outros momentos Nervoso.

Como vimos nos relatos, parecia-nos que as perguntas que Paulo fazia surgiam,
“pipocavam” a todo momento. As vezes pareciam bem colocadas ¢ articuladas com aquilo que
conversavamos, mas outras vezes, destoavam do que estavamos falando, como podemos ver
nos didlogos fractais, e tornavam-se, as vezes, em mais um caso de humor.

As repeticOes, por parte de Paulo, das ultimas palavras de determinadas frases que eu
falava (como no fragmento sobre os cantores ou autores, quando eu dizia que eles eram velhos,
e Paulo perguntava se ele préprio era velho e eu, meio pego de surpresa, tentava corrigir-me e
ele parecia achar engracado). Algumas vezes ele ria apds dizer essas frases, mas, as vezes,
ficava sério, mas ndo se dava prosseguimento ao assunto, como acontecia também no caso dos
cantores e atores. Parecia sempre haver algo em suspenso, uma abertura em suspensao entre
afirmacdos, interrogagdes e humor.

Diante de algumas perguntas e das repeticdes, eu ficava sem saber exatamente o que dizer,
hesitava, mas, as vezes, eu respondia a pergunta que ele fazia, por exemplo, ele perguntava: “eu

sou velho?”; eu dizia: “vocé ¢ um jovem”; depois, outras vezes eu fazia a pergunta de volta e



ele respondia. Por exemplo, ele perguntava: “eu sou velho?” e eu dizia: “ndo sei, vocé ¢ velho?”
e ele falava: “(sou) velho-novo”. Outras situagdes em que se passava algum tipo de humor era
quando eu tentava corrigir o suposto mal entendido, como relatado no capitulo 1, e como

podemos rever, como exemplo, no fragmento abaixo:

Paulo me perguntava: “o Hulk ¢ feio?”. Eu respondia “vocé acha o Hulk feio?”. Ele
prosseguia, como se tivesse ficado espantado com a minha pergunta: “eu sou feio!?”’; entdo eu
tentava remediar, mais uma vez, o suposto mal-entendido: “ndo, voc€ ndo, eu disse o Hulk!” e
ele respondia, sorrindo [com bom humor]: “eh, meu aluno!”

Outras vezes ele perguntava: “Peter pan € crianca?”, eu respondia: “ndo sei, Peter Pan ¢
crianca? entdo ele dizia “eu sou crianga?”’ e eu, novamente tentando corrigir, falava: “vocé nao,

'79

o Peter pan!”. Paulo tocava em meu ombro, sorrindo, como se eu tivesse caido num pegadinha

daT.V.

Outro exemplo:

Quando ele me perguntava se o Hulk era feio, eu devolvia a pergunta dizendo que ndo
sabia: “vocé€ acha o Hulk feio?”. Ele dizia: “eu sou feio?”. Eu dizia novamente: “nao, vocé nao,
o Hulk”, ao que ele ria, como se eu tivesse caido numa piada. Na sequéncia desse dialogo, as
vezes ele sorria e dizia: “eh, meu aluno!”, ou: “eh, professor!”; outras vezes ndo dizia nada ou
simplesmente mudava para outro tema de seu interesse, ou dizia uma palavra ou expressao
qualquer, que pareciam ter relacdo com o que diziamos, por exemplo: “come!” ou “ndo comi

nada”. Eu olhava para ele, ndo entendia, e ja estdivamos em outro tema.

Apresento outros fragmentos, em que tinhamos, digamos assim, certa situacdo de humor:

Dami: aqui o papel
Paulo: ndo sou papel. (repeticio mecanica em que temos a composicao com a palavra
marginal).

Olhei para ele, entdo, ele mesmo respondeu: pensei que fosse (antecipa¢ao-inversao).

Esse exemplo, mostra uma das ocasides em que Paulo parece agenciar frases ou partes de
frases que eu ja havia dito ou que ele ja havia ouvido em outros lugares. Isso acontecia em

varios momentos, em funcio de didlogos como os do fragmento acima. Por exemplo, quando



ele respondia que ndo era tal coisa: “ndo sou papel”, ou “ndo sou poltrona”. Por vezes, isso

criava situacdes engracadas. Em alguma dessas ocasides, eu respondia, em tom de humor “ah,

"? ',’

pensei que fosse!!!”, entdo riamos juntos e, nesses casos, as vezes, ele dizia “eh, professor!” ou
“eh, meu aluno”.

Nessas situacoes, parecia que ele comecara a usar repetidamente a expressao que eu usava
[“pensei que fosse™], ou se antecipava a minha resposta, usando tal expressao.

Para mostrar a diferenca dessas cenas de humor, apresentaremos abaixo, fragmentos de

outros encontros em que, aparentemente, nao havia humor:

Quando ele respondia com perguntas, utilizando-se das dltimas palavras da minha fala,
por exemplo: eu perguntava “ai da pra descer [do carro]? ndo tem muito capim?”, ele respondia
meio rispidamente: “eu ndo sou capim!;

Nas atividades de desenho era frequente eu dizer: “[esse desenho] parece um elefante,”

299

ou esse “esse desenho € ‘tal coisa’’”, ele respondia: “eu nao sou elefante!” ou “eu ndo sou ‘tal
coisa’” ou “eu sou tal coisa?’”.

A respeito da pergunta que ele fazia: “que Paulo € esse?”, eu perguntava de volta: “quem
€ Paulo? e, as vezes ele dizia: “pintor, ator, cantor”, talvez em fun¢do das atividades que ele
fazia (tocar algum instrumento) ou que fizemos (pintar e filmar).

Em algumas vezes, diante de alguns eventos, por exemplo, uma moto que passava em alta
velocidade e muito barulho, eu dizia: “pra que isso, meu deus?”, e Paulo dizia: “que deus? eu
nao sou deus.”.

Eu ria do que ele dizia, mas ele ndo ria. Nesses encontros nao parecia haver humor, nem

na entonacao, nem em SOrrisos, nem em gestos.

Tendo mostrado esses encontros que se diferenciam em relagdo ao humor, vamos articular
0 que nos interessa nessa se¢do, o humor e a interrogacao.

Como nos apresenta Deleuze(2009), o humor € a coextensividade do senso e do ndo-
senso; € a arte das superficies e das dobras em contraponto a ironia das representacdes e do
‘Eu’; € a suspensao e certo deslocamento dos sentidos.

Consideramos que algo se desloca em fungdo do jogo de perguntas que fazemos com
Paulo. Perguntamos algo e ndo mais apenas confirmamos, isto é, o que ele parece falar apenas
mecanicamente, passa a ndo mais se garantir pelo fato de dizé-lo ou por, supostamente, ter um
sentido por si s6. Outra coisa € que, quando tentamos remediar, eu dizia: “ndo, ndo, vocé nao”,

como me desculpando, eu me preocupava em passar que era um mal entendido por parte dele.



Paulo colocava a mdo em meu ombro, ria, como se dissesse “ndo se preocupe, eu entendi”. Sao
jogos significantes, mas nao apenas isso, pois, ele olhava para mim e eu olhava para ele, talvez
com a expressao facial preocupada em desfazer o mal-entendido.

Nos momentos em que ele dizia que ele ndo era papel ou que ele ndo era poltrona, eu ria
e olhava para ele, com uma expressao que talvez dissesse: “como assim, claro que vocé nao ¢é
papel” ou eu dizia, rindo, “pensei que fosse”. Depois, em outros momentos, Como mostramos,
ele se antecipa. Pode ser que tenhamos ai a rostitade restituindo os significantes, mas temos
também o humor, o riso e a antecipacao constituindo o territério.

A diferenca € que a rostidade, agora, ndo estaria, novamente, oferecendo sé o significante
de e para uma interpretacdo despdtica, mas também, o riso, o humor, uma outra atmosfera dos
encontros. Rimos juntos, um para o outro, um do outro. Paulo antecipa-se com uma frase que
eu costumava dizer. Seria a propria antecipacio o que parecia soar engragado?

O AT torna-se um lugar em que se passa ou em que tem certa possibilidade de humor, de
riso. Onde estaria o humor no territorio cristalizado, no habito ou nos territérios familiares?
Onde se ri junto com Paulo? Onde Paulo pode rir de si mesmo? O rir, o humor parecem que
nos diz de uma coisa que estd onde outra coisa estaria. Talvez o que nos espante, acompanhado
e acompanhante, nos encontros possa ser colocado segundo a pergunta: como algo pode estar
no lugar de outra?

Nao temos apenas a rostidade, mas o riso, o gesto, a mdo no ombro, o virar-se para Paulo,
o rir para Paulo; temos a antecipagdo, a interferéncia na repeti¢do, no rito. Ja estamos num
regime pré-significante em que as vdrias formas de substincia e expressdo se entrecortam e se
alteram, intervindo na circularidade significante. Esse grau de desterritorializacdo do signo
significante ndo se deve a sua desterritorializacao relativa ao signo, mas ao confronto com um
territorialidade-agenciamento que Paulo traca ou estd tracando com seus modos de agenciar e
ser agenciado.

Como dissemos, o humor é a coextensividade do senso e do ndo-senso; € a arte das
superficies e das dobras em contraponto a ironia das representacdes € do EU. Pensamos que o
humor estaria nos (des)encontros, e em funcdo de entrarmos no jogo de repeticdo e estaria em
func¢do de deslocarmos algo desse jogo, de tirar algo do lugar, do habito e familiaridade, e, por
algo ser deslocado, algo aparecer-lhe deslocado. Isso parecia estranhamente engragado para ele,
ou melhor, isso nos pegava de surpresa, uma surpresa indefinivel. Desta feita, a repeti¢do, o
mal entendido, ndo é remetida, necessariamente, a correcao.

A respeito da presenga das interrogacoes, nos apoiamos em Blanchot (2010) para dizer

que a palavra interrogante, as frases ritmadas como questdes (repeticdo mecanica e de



lineamento), parecem mostrar a paixdo pelas coisas e estados de coisas (com seus signos
mundanos ou signos amorosos que decepcionam), €, 20 mesmo tempo € por isso mesmo, a fuga
das coisas e sua inacessibilidade, e dai um deslocamento (nada estd em seu lugar). Dito isso,
vamos articular algo sobre o que consideramos ser um humor interrogante.

Em um mundo organizado, em agenciamentos-territério cristalizados, os signos
significantes, significados, corpos e sujeitos dados tem seus lugares mais ou menos proprios
(discurso, praticas e representagdes): crianca tem seu lugar e seu corpo; o personagem Hulk
pode ter seu lugar como personagem de seriado, de filme ou desenho, ele tem seu corpo, sua
ficcdo, constitui um imagindrio em que temos herdis e bandidos; o aluno e o professor também
tem seus lugares proprios e suas funcdes; o acompanhado tem seu corpo, seus modos de agir,
falar, se coloca numa fun¢do; o acompanhante teu seu corpo, seus modos de agir e falar, é
colocado em fun¢do de um encontro, de um modo de fazer clinica.

Se as interrogacdes mostram a paixao pelas coisas e estados de coisas, €, a0 mesmo
tempo, a fuga e a inacessibilidade, hd o humor em deslocamento dado pelo (des)encontro do
senso e do ndo-senso ou [ndo-sentido]. Os encontros ndo se reduzem as coisas ou estados de
coisas, aos objetos e atividades como dadas e circunscritas; ndo se reduzem aos didlogos,
conversas, palavras e entendimentos fragmentados, e também nao se reduzem a abstragdes em
nome da eliminacao de contetdo.

Nos termos que estamos usando na tese, o humor, constituido por aquilo que € dito, pelo
equivoco, pelas expressoes, gestos, olhares, ndo se reduz a uma repeticdo mecanica de uma
representacdo ou discurso que se ensina a repetir. O humor traca, no territério dos
(des)encontros, uma singularidade, uma indiscernibilidade que ndo pertence nem as palavras,
nem aos gestos, nem as expressoes faciais, mas os conjuga e disjunta. Nesse deslocamento e
como deslocamento, as coisas sdo tomadas em seu movimento de desterritorializacao, para além
de seus papéis, discursos e fungdes. Nesse caso, 0s signos que ai emergem mostram a
inacessibilidade das coisas tomadas em seu fluxo de intensidade e, por conseguinte, em seu
deslocamento.

H4 uma decepg¢do diante dos signos nos encontros entre acompanhado e acompanhante,
assim como acontece com a linguagem ou com as palavras, pois 0s signos mundanos e sensiveis
em sua ndo relagdo com as coisas, ndo se reduzem a coisas, mas emitem signos. As questoes,
por isso, s6 podem ser parciais-fragmentdrias e incompletas (BLANCHOT, 2010), como
pensamos poder dizer sobre as questdes que Paulo fazia, e, por isso, ndo ha respostas que as
satisfacam (eu sou homem? Sou mulher? sou hulk? sou papel? sou poltrona?). Ha respostas,

em alguns casos, até respondemos num jogo de significantes, mas podem satisfazer em parte?



Talvez ndo, pois uma resposta ndo preenche uma pergunta, mas pode intervir na pergunta, abrir-
lhe um flanco, um lado escarpado. No decorrer da tese, j4 estamos mostrando que abrir um
flanco ou um lado escarpado nos encontros com Paulo, é propiciar o bascular do agenciamento.
A presenca do humor é um dos modos de apontar esse basculamento e de dizer que hd mais do
que as repeticdes mecanicas e mais do que um individuo habituado.

Nesse sentido, interessou-nos mostrar, aqui, o humor interrogante no percurso, no
procedimento intensivo ou como experimentacdo de um modo de enunciacdo, nesse caso, de
um modo de agenciamento em que o humor se constitui em um regime pré-significante-signos
mundanos-regime significante-regime contra-significante, repeticio mecanica-repeticio de
lineamento, enfim, o humor como um modo de agenciamento maquinico de enunciagao.

Antes de finalizar esse capitulo e passarmos aos desdobramentos e conclusoes,

gostariamos de mostrar alguns relatos dos dltimos encontros com Paulo.

3.14. Ultimos relatos: “eu nio sei virar o hulk”

Apresentamos algumas das ultimas cenas e didlogos dos encontros com Paulo. Assim
como as outras cenas relatadas, aponto aquelas cenas que me chamaram a aten¢do, que se
destacaram, que me afetaram. A primeira cena mostra um outro modo de posicionamento da
mae em relacdo a Paulo; as outras mostram cenas e dizeres de Paulo, durante alguns dos dltimos
encontros.

A cena da mde se deu em um dia em que cheguei na casa de Paulo e ela veio me receber
e dizer que ele ndo queria sair comigo ou nao queria fazer o AT naquele dia, mas ela veio me
avisar que tinha dito para Paulo que ele mesmo € quem deveria conversar comigo. Entdo ela foi
14 dentro da casa, chamou Paulo, praticamente colocou-o em frente a mim e disse-lhe: “olha
voce e o Dami estdo trabalhando hd muito tempo juntos, entdo vocé € que tem que dizer para
ele que ndo quer sair hoje.”

Enquanto eu esperava Paulo falar, lembrei-me dos primeiros dias do AT, de como ela
havia falado comigo sem deixar espaco para ele falar, assim como foi também numa das
primeiras cenas em que eu estava tentando falar com Paulo e ela entrou na minha frente para
falar comigo quando viu que ele e eu ndo conseguiamos nos entender.

Agora, nesta cena, Paulo, uma vez diante de mim, olhava pra o lado e para baixo, parecia
que ndo sabia o que dizer. Entdo ele perguntou, como muitas vezes, mais recentemente, havia
perguntado quando eu chegava: “vocé vai onde hoje?”. Eu respondi que hoje irfamos para a

clinica, como ja haviamos combinado, mas que poderiamos ir a outros lugares, se ele quisesse.



Ele ndo respondeu, ficou meio impassivo, incerto sobre o que dizer ou fazer. Entdo perguntei o
que ele queria me dizer, se ele ia querer sair ou ndo. Com grande dificuldade ele tentou explicar
que estava cansado: “amanha minha agenda esta cheia”, “amanha tem Roberto...”. Eu disse:
“sim, mas e hoje?”. Ele parecia bastante desconfortavel em passar por aquela situagdo, entdo,

por fim disse: “cansado”.

sk

Na cena do susto, estivamos no AT com Paulo, anddvamos por um bairro da cidade,
quando passamos por um portdo que ndo permitia ver dentro do quintal. Paulo passava bem
rente ao portdo quando do lado de 14 pudemos ouvir um latido alto e forte, e ouvimos um c@o
correndo de encontro a esse portao. Paulo, em sobressalto, se assustou com aquele latido, correu
em dire¢do a rua, afastando-se do Portdo. Paulo ficou muito assustado, apavorado, mas ao
mesmo tempo ria. Olhei para ele nesse momento e ri também do susto que ele tomara, enquanto
isso ele dizia: “ndo virei, né dami...da um murro na cara dele, ndo virei Hulk”.

Em uma outra cena, numa das tardes que saimos, quando ao virar numa rua, o reflexo do
sol bateu direto no olho [estamos de carro, indo para a praca e iamos contra o sol de uma tarde
fria de outono, o transito estava no seu auge, movimentado, apressado e engarrafado] Paulo

disse, enquanto tentava tampar o sol:

Paulo: Queria virar o Hulk, lobisomem...quebrar tudo

Dami: e vocé ia quebrar esse carro ai na frente, esse outro também?
Paulo: Sim

Dami: Entao vira

Paulo: [d4 uma boa risada] Eu nao sei virar o Hulk!

Depois disso, falou do sol que havia saido (“oh o sol, saiu hoje”), falou da sobrinha que
tinha viajado (“fulana viajou”), falou da mae que machucou o pé (“minha mae machucou o pé,
Dami”), falou da barba de um professor, falou das aulas com o personal. Tudo isso em poucos
instantes, sem esperar ou dar continuidade as perguntas que eu fazia. Mas ele respondeu a uma
pergunta que eu fiz sobre os exercicios fisicos, dizendo que ndo fazia mais aulas com o personal.
Entdo, refiz, surpreso, minha pergunta: “vocé nao faz mais aula com o professor de educacao

fisica? O que vocé fez? Dispensou ele? Como foi? entdo Paulo, disse “ndo, ndo, ndo”, querendo



dizer que ndo tinha dispensado o professor e falou de uma visita que faria a amigos da familia
no dia seguinte [“amanhd vou fazer visita...amigos...comer, conversar fiado”], em que
comeriam e conversariam fiado e entre esses dizeres repetiu suas perguntas: “vocé vai sair?”;
“vocé vai dormir?”’; “vai para a escolinha?”’; “vocé assistiu filme?”’; “vocé assistiu TV?” e ja
emendou: “Nada interessante?”” (Repeticdo de lineamento-mecanica).

Chegamos na praga e demos uma volta pela pista de caminhada. O mais interessante foi
que sentei-me num banco e disse que ndo aguentava andar mais naquele dia. Paulo estava em
pé, parecia inquieto, parecia querer andar. Entdo eu disse que ele poderia dar uma volta que eu
ficaria esperando, mas ele ficou ali, parado na minha frente, deu dois passos rumo a grama e
perguntou sobre a peteca. Eu disse que ndo tinha levado, mas que estava no carro, mas
demoraria ir 14, pegar e voltar. Entao eu disse, novamente, que ele poderia dar uma volta na
praca que eu o esperaria. Entdo ele comecou a andar como se fosse dar uma volta. Deu uns
cinco passos e voltou rindo. Entdo eu disse: “pensei que vocé€ daria uma volta sozinho!”. Ele
voltou prd perto de mim. Eu disse novamente, “entdo vai até 14 naquela lixeira e volta”. Ele
seguiu em direcdo a lixeira, deu uns cinco passos e voltou sorrindo, sentou-se ao meu lado e

disse: “vai dormir hoje?”’; “vai na escolhinha?”

3.14.1. “Circulos”

Nessa secdo, queremos destacar alguns didlogos que aconteceram depois de bom tempo
que ja estdvamos em AT. Esses relatos se tornam interessantes pois mostram outras
composig¢des, outros modos, outras produgdes durante atividades de desenho que faziamos.

Retornamos a atividade de fazer desenhos, pelo fato de Paulo dizer que gostava de
desenhar e pedir para desenhar. Essa atividade comecou e guarddvamos os desenhos, que se
juntavam em uma caixa. Em alguns desenhos eu escrevia a data e o nome de quem fez, ou
alguma coisa que ele dissesse sobre o desenho, mas ndo em todos.

Esta atividade se extendeu por bom tempo e acontecia em um dos encontros da semana.
Depois de certa quantidade de desenhos, quando voltdvamos a essa atividade, Paulo pegava
todos os desenhos e comegava a repassar um por um. Acontece que alguns tinham algo escrito,
ou o nome do desenho, segundo a conversa que tinhamos, e outros nio tinham. Quando eram
esses que ndo tinham, ele dizia: “ndo tem nada escrito”. Isso se repetiu em algumas vezes, de
modo que, acrescentamos a atividade, a escrita de um nome ou um titulo para os desenhos, a

data e o nome de quem fez os desenhos.



Nessa atividade ele e eu desenhdvamos e depois conversdvamos sobre os desenhos. Eu
Perguntava para ele o que ele tinha feito, tentava conversar, perguntar sobre o que ele tinha
feito, pedia para ele dar um nome para o desenho. Eu colocava a data e o nome mostrando para
ele como fazia. Depois conversdvamos sobre o desenho que eu tinha feito, pedia para ele falar
o que era e que nome ele daria. Eu assinava e datava, mostrando para ele a escrita do nome e a
data. Um fato curioso é que Paulo desenhava circulos, semi-circulo de varias cores.

Queremos destacar alguns didlogos que mostram algumas diferencas nos modos de
enunciac¢do. Esse didlogos marcam algumas diferencas nessess encontros em relacao aos outros

nos quais também desenhdvamos e ele também fazia os circulos.

Em um dos encontros, eu perguntei para Paulo: porque circulos?
Paulo:vocé ndo vem amanha, né? (Repeti¢do mecanica)
Continuei olhando para ele, como que esperando a resposta da minha pergunta.

Paulo: ...to falando com vocé, vocé ndao vem amanha, né?

Essa resposta de Paulo comeca a aparecer com alguma frequéncia. A pergunta que ele fez
(“vocé ndo vem amanha?”’) comegou a aparecer como um repeti¢ao, pois ele parecia ndo esperar
resposta, mas nesse caso, € em alguns outros, ele solicitou resposta ou comegou a solicitar
resposta)

deksk

Paulo mostra o desenho que ele fez

Dami: O que €?

Paulo: circulos

Dami: por que circulos?

Paulo: €h, circulos, hein? (repeti¢do mecanica)

Dami: e por que circulos?

Espero mais um pouco

Mexi com a mao, ele perguntou, repetindo o gesto: o que € i1Ss0?

Paulo: €h pianinho, hein... (repeticdo mecénica)

Dami: me fala por que “circulos”

Paulo: vai dormir? Vai chover, hein! parou de chover! (repeticdo mecanica)

Paulo comecga a guardar as canetinhas.

desleske



Em outro encontro ainda insisti em perguntar sobre o circulos.

Dami: por que circulos?

Paulo: eu nao sou circulos. (Repeticdo mecanica)

gk

Em outro encontro, pedi para Paulo dar um nome para o desenho que ele tinha feito.
Paulo: Professor astromar. Esse filme € antigo, né Dami? (Repeticio mecanica) E continuou:

Ele vira lobisomem? Vira homem? Barba feita... (repeticdo mecanica)

Em uma outra vez, estivamos repassando os desenhos e ao passar por este mesmo desenho, ele
perguntou: o que estd escrito?
Eu respondi: Professor Astromar.

Ele disse: Nasci na barriga da minha mae nesta novela.

ekosk

Em outro encontro, pedi para ele dar um nome para um desenho que eu tinha feito:

Paulo: urso

Dami: porque?

Paulo olhou o desenho de novo, se debrucou sobre o desenho e disse: ndo to enxergando direito.
Conversei sobre o 6culos, perguntei se ele estava tendo dificuldades de ver, e escrevi “urso” no

papel e guardei o desenho.

Em uma das vezes que passamos por esse desenho do urso, ele perguntou: o que estd escrito?
Eu disse: urso

Paulo perguntou: onde tem urso aqui?

Tentei explicar para ele como foi que chegamos ao nome, mas ele passou para o proximo

desenho.

Fekk

Em outro encontro, estivamos desenhando. Depois que terminamos os desenhos, perguntei
sobre o0 nome do desenho que ele tinha feito, e ele respondeu: circulos.
Dami: por que circulos?

Paulo: vai sair hoje?



Dami: me fala o porqué
Paulo: vai sair hoje?

Paulo: vai para a escolinha...

Hokok

Em um outro encontro, ele também desenhou os circulos e deu o nome, novamente, o titulo de
“circulos” ao desenho:
Dami: Por que vocé gosta de circulos?

Paulo: desenhar com vocé.

esksk

Pedi para ele dar um nome para o desenho que eu tinha feito.
Dami: que nome vocé daria para esse desenho?

Paulo: Vai na escolinha, hoje, hein?

Esperei alguns minutos

Paulo: Cortou o cabelo? Vocé vai para a escola? Que horas? a pé?



4. (DES)DOBRAR

4.1. A linguagem e a experimentacao: implicacoes para o at

No percurso intensivo dos encontros no AT e/ou no procedimento linguistico que se fez
nos encontros com Paulo, dizer que a linguagem é como uma experimentacdo implica
considerar a linguagem como um agenciamento e no agenciamento de corpos e enunciados.
Como ja foi dito, o conceito de agenciamento nos ajuda a deslocarmos da ideia de finalidade e
acabamento, além de deslocar da ideia de verdade e de transcendéncias.

Nesse en-tendimento, o enunciado “a linguagem como experimentacao” € mais um mote,
um estribilho, um refrdao ou ainda um ritornelo que atravessa os territérios cartografados,
compostos pelos encontros, pelas derivas com Paulo na clinica do AT, pelo percurso conceitual
em busca das pistas em Deleuze e Guattari, seus intercessores e interlocutores, além do percurso
da pesquisa conceitual nos estudos linguisticos; e pelo percurso académico do pesquisador
acompanhante. Nesses atravessamentos, constitui-se a desterritorialiacdo e a composi¢ao da
pesquisa e da tese.

Nesse sentido, a linguagem como “meio” entre outros meios, como intensidade, na
expressdo enunciada ‘“como experimentacdo estética” ndo quer dizer a linguagem faz a
mediagdo entre um e outro dos elementos do percurso, mas implica o agenciamento desses
elementos, levando em conta os processos de subjetivacdo, a relacdo de forcas, de intensidades
e de multiplicidade. Um “meio” que perfaz uma “unidade” complexa.

Em relagdo ao AT, no inicio dos encontros vimos que as conversas acerca de filmes,
personagens, musicas ou cantores pareciam ser as mais seguras para Paulo porque eram
habituais e familiares. Paulo conseguia citar nomes de filmes, de atores, diretores e
personagens; fazia referéncias a musicas temas e etc. Além disso, as pessoas, 0s amigos e/ou
familiares se admiravam com o que ele dizia sobre tais assuntos e isso parecia favorecer certo
transito tanto a Paulo, quanto aos familiares.

Ainda que as repeti¢cOes soassem mecanicas, elas cabiam ou se faziam intervir no
territorio familiar e habitual; elas ecoavam temas habituais que familiares e amigos, num certo
contexto “socio-cultural”, também ecoavam com outros elementos também familiares. Tinha-
se ai um territério, um espago que, de algum modo, funcionava mesmo que precariamente,
mesmo exigindo, de quem se propunha a estar com Paulo, alguma paciéncia diante das

repeti¢oes.



Com as repeti¢cdes, Paulo parecia sentir certa seguranga. Isso aparecia no modo de falar,
na entonagdo que demonstrava certa afirmacao quando falava sobre os filmes e musica, pois ele
tinha certo conhecimento a respeito, mesmo que citasse apenas fragmentos soltos, mesmo que
fossem as mesmas falas em repeticdo ou, justamente, por serem repeticdes haveria ali certa
seguranca. Talvez por isso fosse muito comum que ele, nas ruas, nas atividades, quase sempre
comecasse a falar dos temas e interesses familiares e habituais, pois ali haveria certa
territorializacdo, certa sentido de permanéncia e familiaridade.

Consideramos que Paulo, nessa individuagao territorial, estava agenciado em um discurso
médico-psico-pedagdgico e por esses dois tipos de agenciamentos, o familiar- habitual e o
médico-psico-pedagdgico. As palavras de ordem atravessavam os dois, compondo o discurso
d’A mae. Como explicamos, ‘A mae’ ¢ uma agéncia no discurso cristalizado que assegura ou
tenta assegurar o liame entre as representacdo, entre as palavras e as coisas ou entre o
significado e o significante, e, enfim, a estabilizacao de sentidos no territério.

Nesse territorio, Paulo podia ter certo deslocamento mais ou menos possivel dentro da
ordem ou organizacdo do regime de corpos e regime de enunciados, que lhe era requerida,
segundo a qual, ele era sempre instado quanto ao que dizer, quando dizer e como se comportar.
De outro modo, esse tornou-se o territorio de referéncia existencial de Paulo.

Entretanto, durante os encontros no AT, nos jogos de repeticdo, com o estilo de Paulo
agenciar-se em repeticdo; nos equivocos, nas interpelagdes reciprocas que surgiram, parecia
que os enunciados sobre os filmes, as musicas; enunciados a respeito dos nomes de
personagens, dos atores e dos cantores, e os enunciados sobre ele mesmo, deslocavam-se de um
suposto territério supostamente dado e estabilizado. Eles pareciam perder-se de alguma
intencao de significar; as vezes, também, os enunciados nio pareciam querer fazer alguma
referéncia, isto €, parecia-nos que Paulo ndo pretendia obter uma resposta ou produzir algum
sentido; as vezes Paulo parecia ndo querer nem respostas, pois ndo as esperava ou entao, diante
de uma resposta, mudava o assunto que parecia estar em pauta.

Parecia-nos que se passava nos encontros, nao apenas uma criacdo de tentativas de Paulo
se expressar, mas a exploracdo de modos de expressar diante de um presente, de acdes ou de
palavras que se faziam sempre insuficientes e precdrias pela interpelacdo do AT nos encontros.
No [ndo-]sentido, em sua tensdo e impermanéncia, as enunciacdes em seu agenciamento,
pareciam se fazer evanescentes, flutuantes e, como isso se dava como encontro, foi contagiando
o AT, como territério da clinica e o acompanhante, em fun¢do dos seus agenciamentos e a
proposta de experimentacdo. Esse contdgio foi tornando a paisagem dos encontros numa

paisagem critica.



Tentando compor uma experimentagdo, tendo em vista a ideia de experimentacdo que
poderia partir de um entendimento ou combinac@o inicial, uma vez abertos ao que acontecia
nos encontros, apostamos naquilo nas atividades, no que era dito, no que era visto, e também
naquilo que ndo era entendido, nem ouvido, e com isso vimos a producdo de uma certa
discursividade por parte de Paulo. Os encontros passaram por um deslocamento, por um nao
saber, por certa confusdo em virtude dos modos como Paulo “usava” a linguagem.

Entdo, quando Paulo foi, de certo modo, convocado e interpelado nos encontros, através
das questdes, da instabilidade dos [ndo-]sentidos produzida, justamente, por aquilo mesmo que
ele dizia em seus modos de repetir, destacou-se os outros modos de fazer as atividades ou
mesmo nao fazer; assim como modos de dizer e de ndo dizer algo; enfim, modos de se haver
ou ndo com o0s encontros. Tais modos se constituiram por algo habitual ou ritualizado, mas
também atravessados por uma instancia de invencdo e criagdo pelo movimento de repeticao e
fragmentacdo, como um estilo, um procedimento linguistico, um percurso que mapeamos.

O gesto de interpretagdo-intervencao — o intervenire -, que acabou por se constituir no AT
foi o de desenquadrar o territério, encontrar uma abertura e retomar o plano de criag¢do, o plano
de imanéncia assignificante nos encontros com Paulo, isto €, tracar uma transversal, tentar fazer
uma composi¢do com o acompanhado nos encontros e desencontros, e, nesse sentido, sair do
argumento de que existe uma razdo, uma vontade psicolégica que poderiamos e deveriamos
descobrir a partir de um tipo de alguma interagdo.

Como exemplo de um dos modos da intervencao e inven¢ao no AT como experimentacao,
podemos apontar a cena das ruas no primeiro encontro, sobre a rua chamada Paris; a prépria
proposta de deriva, os passeios pelas ruas, as atividades que se davam ou aconteciam através
de pistas que apareciam no encontro e que levavam a outras atividades diferentes; as repeticoes
que faziamos juntos, as perguntas que passamos a fazer, acompanhado ou acompanhante, sobre
aquilo que ndo se dava por entendido.

Pensamos essa interpret-Acao-intervengdo-intervenire como uma acdo que pode
possibilitar um basculamento do agenciamento-territdrios, um processo de subjetivacao/produgao
de sujeito em que houvesse ou se abrisse a producdo de algo novo, uma criagdo como acao em
um processo de subjetivagao.

Para isso, acompanhado e acompanhante devem estar implicados, isto é, bancamos os
encontros com Paulo e pensamos que ele também tenha bancado, insistido nesses encontros
como processo e percurso dos proprios (des)encontros, haja visto a continuidade do AT.

Transitamos pelos territorios habituais, familiares e dai a aposta de que, mesmo em face

da cristalizacdo, algo de novo pudesse acontecer. Bancar € apostar a desterritorializacao de um



territorio cristalizado em memorias, lembrancas, imagens, hébitos, representacdes e discursos;
em modos de relacionar, modos de agir, pensar e sentir.

Na intervengdo-invencao, interpretacdo ndo € a aplicacdo de categorias simbdlicas a
conteddos que aparecem na fala do sujeito ou nas suas acoes, a fim de que ele, como sujeito,
tomasse consciéncia dos significados ou fizesse uma reflexio sobre aquilo que ele faz, deixa de
fazer, ou sobre aquilo que lhe acontece. A interpret-Acao, a intervencao, o intervenire funciona
nao como proposic¢ao de significacdo, verdade e validade regulativa, significacdes conforme,
mas diz respeito ao que faz o (des)encontro “ganhar corpo”, “ganho” no sentido de som e
“corpo”. No plano dos conceitos que trabalhamos na tese, ganhar “corpo” quer dizer ganhar
movimento, repouso, velocidade, lentiddes e afetos.

Nesse sentido, ganhar “corpo” tem a ver com o quanto se abre ao quantum de contigio
do agenciamento; o quanto se permite ampliar os modos de pensar, agir e sentir. Nao se sabe
isso (o0 quantum) por projecdao ou planejamento, ou por categorias de representacdo, mas pela
intuicdo-instinto-variacdo pela qual se passa ao ser afetado num processo de
(des)territorializacdo em que se perde, se € deslocado dos lugares comuns. Sabe-se disso no
modo de fazer-saber com esse “ganho” de corpo. O que ¢ o ganho? Ganho ¢ “aumento da
entrada”, a abertura de um circulo no ritornelo; ganho de permeabilidades, de impermanéncia,
de “entre” e de indeterminagdo. Ganhar corpo € uma operacao de subtracio [n-1].

A partir das concepgdes que estamos delineando, podemos nos afastar de uma visdo
biopsicossocial — tdo afirmada pela psicologia -, que tem a intencdo de abordar os sujeitos nas
suas dimensdes bioldgica, psicoldgica, fenomenoldgica, linguageira, mentalista e/ou social; ou
abordar a verdade e o conhecimento de si ou do mundo.

Tomados nos agenciamentos, nos processos de territorializagdo-desterritorializacio, o
conhecimento de si e do mundo serdo problematizados pelos modos de se relacionar, se implicar
ou se haver com um mundo colocado em questdo, quanto a sua objetividade, estabilidade,
completude e significados e sujeitos ja dados. Isso nos leva a apontar para o fato de que
linguagem pode ser vista também como um modo de se relacionar, se implicar ou se haver com
o mundo, mas ndo se relacionando, necessariamente, com alguma objetividade no sentido de
estabilidade ou completude dela propria ou do mundo como referente.

Articulando com essa concepc¢ao de agenciamento, nos encontros, 0 agenciamento parecia
se compor em um procedimento que passava pela repeti¢io, pela fragmentagdo e pela captura
de alguma palavra ou expressao que levava a outras palavras e a outras expressdes, mesmo que
aparentemente repetidas. Por essas caracteristicas, a linguagem parecia ser mais uma

experimentacao e/ou tentativas de se haver com aquilo que o afetava.



Desse modo, a linguagem se caracterizava por dizeres, pelos ndo dizeres, pelas questdes,
pelos equivocos e desentendidos; pelo sentido e o [ndo-]sentido; pelos modos de Paulo me
questionar e de se questionar; e pelo seus modo de fazer as repeticdes dos temas de interesse e
a presencga de perguntas insistentes.

A partir desses elementos, podemos dizer que, no minimo, temos dois modos diferentes
de agenciamentos-territorialidade do AT: os do inicio dos encontros (o que caracterizamos por
repeticoes mecanicas) e aqueles apresentados nos “entremeios” (0 que caracterizamos como
repeti¢des de lineamento e didlogos fractais). Esses dois modos mostram as mudangas de
territorialidades, mostram o processo de subjetivagdo, individua¢do, mostram as mudancas dos
regimes de corpos e regimes de enunciados.

A linguagem no agenciamento e como agenciamento de enunciacdo, parecia se
constituir e se marcar pelas passagens entre os regimes de signos e modos de agenciar, e, por
conseguinte, modos diferentes de subjetivacdo. Os enunciados que mostramos, evidenciam a
relagdo expressa entre contetido e expressao nos modos em que Paulo se constitui nos processos
de individuacdo relativos aos agenciamentos. Considerar a linguagem na variacdo e
variabilidade de seus agenciamentos de enunciacdo, implica a linguagem como multiplicidade

ou a linguagem na sua relacdo com o Fora.

4.2. O pensamento do fora — o fora da linguagem

Quando se diz que ndo se pode dizer tudo, implica dizer que h4 algo que a lingua, ou o
discurso ndo apreendem, que ndo conseguem articular. Isso que € irredutivel a linguagem, a
lingua ou ao discurso € o objeto X ou a-estético no funcionamento do plano de imanéncia,
inconsciente e real na emergéncia do campo do problemdtico, isto é, um pensamento
inconsciente. Isso implica que hé aquilo que a linguagem nao significa, ndo simboliza, que € o
real, e esse € o impensdvel, o pensamento inconsciente.

Como vimos, para Deleuze, o pensar € inconsciente e ndo se coloca em funcdo de fazer
reflexdes a respeito disso ou daquilo. O pensamento que ele propde € diferente do pensamento
que a tradi¢do filosofica propde. A tradicao propde um pensamento que pode pensar o proprio
pensamento, um pensamento sobre o qual se pode refletir, um pensamento que leva em conta a
boa vontade e a capacidade de pensar ou julgar o que € a verdade ou o que € erro. Enfim, um
pensamento regido pelo intelecto e/ou razdo. Pensamento que € representacdo, recogni¢ao e que
pode levar a um conhecimento do mundo. Mas esse conhecimento do mundo, como proposto

pela tradi¢ao, implica um afastamento desse mesmo mundo, pois sendo um mundo sensivel, os



sentidos poderiam tornar o conhecimento erritico, confuso e o mundo seria mais uma
imaginacdo que um conhecimento.

A fim de evitar o confuso e o errdtico dos sentidos, o logos, a razdo, devem “elevar-se”
sobre os sentidos. A razdo, legislando sobre o conhecimento, serd capaz de dizer pela
representacdo e pelo conceito, o que é verdadeiro e o que € falso. Temos, nessa operagcao
racional, os conceitos e as representacdes depurados de qualquer imagem ou imaginacdo. A
imaginacdo € até necessdria ai, mas deve ser superada em favor do que sé pode ser discursivo
e inteligivel.

De modo geral, no ambito da razdo, os conceitos e as representacdes sao capazes de
reunir o diverso, as partes do mundo sensivel e ordend-las pela semelhanca e identidade, de
modo que a razdo ou os juizos dirdo o que € que pode ser dito ou o que tem validade, dirdo
também, o que nao pode ser dito em termos da reunido ou do conhecimento. O que ndo pode
ser dito serd expurgado por sua diferenca, serd silenciado ou desprivilegiado.

Se retomarmos Platdo ou o (neo)platonismo, veremos que o papel da razdo e o seu
expediente em relac@o a diferenca estdo presentes, com grandes ou pequenas modificacdes na
filosofia moderna, e compreendem a tradicdo filos6fica [neo-platdnica] e os modos de pensar
hegemonicos até os dias de hoje e reverbera, assim, nas mais diversas ci€éncias ou campos de
conhecimento.

Nas ciéncias ou campos de conhecimento herdeiros do [neo]platonismo, o papel da
razao (ou seu “‘substituto nominal”) é arbitrar, valorar sobre os sentidos, sobre a diferenca que
ora serd remetida ao semelhante e a identidade, ora serd remetida ao negativo em fun¢do do que
um € o que o outro ndo €. Nesse arranjo, a razao ou seu “substituto nominal” arbitra sobre os
sentidos a partir de uma légica da razdo, l6gica discursiva. Como foi visto, Deleuze e Guattari
propdem uma logica dos sentidos.

Como vimos, sob a dptica (e 6tica) da razdo, os sentidos deverdo ser subsumidos sob as
ordens da razao ou, de outro modo, sob o simbdlico ou sob a racionalidade do simbdlico em
que “tudo” deve passar pelo simbélico como efetuagdo das relagdes sociais. O que ndo €
simbolizado ou que ndo pode ser simbolizado, ainda pertence ao campo da linguagem ou da
razdo, faz parte do seu dominio, e entra na sua dialética.

O que pode ser visto, de modo geral, € que se da a lingua/discurso o papel de racionalidade
ou racionalizacdo que a tradi¢do filosofica dizia dar ao pensamento. Essa racionalidade da
lingua ou do discurso € a condi¢cdo de ser homem, de estar na cultura e fazer parte do social.

Aquele que ndo pensa ou simboliza “conforme” o que esta homogeneizado ou estabilizado no



discurso é considerado andmalo, estd a margem, estd acomedito de algum tipo de patologia,
restando ser internado e/ou tutelado.

Nesse sentido, a lingua € colocada num certo papel da razao-racionalizacio. Dito de outro
modo, a razdo ou a “funcdo razdo/racionalidade” permanece como central. A proposicdo de
uma Linguistica como ciéncia pode dar lugar a esse papel da razdo, mesmo em face da
ampliacdo e da contribuicdo para as ci€éncias humanas, para as discussdes sobre a subjetividade
e para as ciéncias da lingua.

Entretanto, como vimos, para Deleuze e Guattari, assim como para Nietzsche e para
Foucault, o pensar ¢ um combate intensivo de forcas, uma luta, e sé se pensa quando se é
forcado por aquilo que afeta. Temos ai um pensamento que sé vem depois, um pensamento
inconsciente em fluxo maquinico desejante que nos arrasta na inventividade de outros modos
de sentir-pensar. Esse pensamento de um corpo afetado € o que topologiza os corpos, que escapa
da lingua como um sistema que daria a estabilidade para o discurso. Consideremos, assim, que
isso que escapa € o pensamento do Fora. Nao € que o pensamento do Fora seja uma
exterioridade da lingua, mas é o seu proprio Fora.

O pensamento que a teoria cientifica da lingua usa para dizer que é como massa amorfa,
como € visto na analogia feita por Saussure, s6 poderia ser o pensamento como a tradi¢ao
filoséfica concebe. Esse pensamento sob a acdo do sistema linguistico proposto, pode ser
considerado como imagindrio, estando, assim, sob o dominio do mesmo, da identidade e da
semelhanga daquilo que estd ou serd estabilizado no discurso e pelo discurso, a fim de juntar o
disperso e constituir uma totalidade que submete as singularidades a uma representacdo e/ou
simbolizagdo.

Nesse contexto, mesmo que algo escape do corte, esse algo ainda € da linguagem, como
dissemos. Desse ponto de vista, esse algo que escapa ainda pode ser articulado. O pensamento
€ tomado pelo imagindrio justamente pela concep¢io da atuacio da lingua como sistema que o
captura e o discretiza numa atuagdo imagindria, como na ocupacao da casa vazia, como vimos
na reversao do estruturalismo e do plantonismo.

Essa acdo de captura e discretizacdo dispensa ou colmata os afetos e a variagdo, pois ela,
a captura e o corte, acabam sendo uma atividade no dominio da razdo, de uma racionalidade,
de busca de constantes e padrdes, assim como acontece na tradi¢do filoséfica que reune a
diferenca sob o conceito, como uma reunido imaginaria que dispensa os afetos. O problema é
retirar, dispensar e submeter os afetos, os corpos e os acontecimentos a algo que pode ser

simbolizado.



Para além da tradicdo do pensamento [neo]platonico, temos a proposta nietzschiana de
multiplicidades, e na esteira desse pensamento, Deleuze, Guattari, Foucault, os intercessores e
as interlocugcdes que apresentamos. A partir da reverberacdo da reversdo do platonismo e do
estruturalismo, os afetos, os corpos € 0s acontecimentos, as palavras e as coisas, estdo em
funcdo do embate do fluxo intensivo de forcas, em fun¢do de um caos-germe do plano de
imanéncia Real.

O pensamento, como vimos com Deleuze, Guattari, Nietzsche e Foucault seria o Fora da
lingua, irredutivel a tarefa significante.Como efeito da reversio do platonismo e do
estruturalismo, o pensamento do Fora é o que faz um corte, é o préprio corte como processo
inconsciente de produ¢do-conexao-corte-consumo-producao, € uma ruptura-acontecimento de
qualquer sistema que se baseia na ilusdo do UM, do UNO. E esse pensamento-fissura que é
responsavel pelo desencaixe da linguagem, pois ele ndo pode ser capturado por ela.

Na emergéncia desse pensamento € que se tem um embate entre linguagem, corpo, sentido
e imaginacgdo; entre palavras e coisas, conteido e expressido, de modo que, estando afetados,
estamos sempre num campo intensivo, na tensao dos embates “entre”, em que cada um dos
elementos, para além de um plano de organizacgao, leva o outro ao seu limite.

Nesse campo de intensidades, o pensamento €, nesse en-tendimento, paradoxal, o
pensamento como [nao-]sentido que sé pode ser sentido. Pensamento-afeto. Desse modo, o
sentido é logicamente primeiro, e é a condicao coextensiva para a significacio, a designacdo ou
a manifestacao (LOPES, 2006).

Esse funcionamento intensivo, imanente e inconsciente investe diretamente a producao
desejante no socius como mdquina semidtica e maquina social. Temos, entdo, os agenciamentos
como investimentos, como producdo desejante. Haveria, segundo certos agenciamentos, a
necessidade, ainda que supostamente importante e inevitavelmente imaginéria, de representar,
interpretar, de significar, de simbolizar, de dar sentidos — um sentido tinico, um bom sentido,
uma identidade- em funcdo de agenciamentos especificos de corpos e de enunciados.
Entretanto, é necessario ter em consideragdo que representar, simbolizar ou dar sentido sdo
apenas aspectos, criacoes e invengdes, € nao sao finalidades ou objetivos dados de uma vez por
todas.

O “corte-conexao-captura” do sentido € parte do funcionamento dos agenciamentos, mas
tal funcionamento depende da abertura aos afetos, da circulacdo do [ndo-]sentido, isto &, a
“captura”, a estratificacdo e formalizacdo sdo partes e ndo a finalidade do processo. Abrir-se

aos afetos, afetar e ser afetado € condi¢do para afastar as ilusdes transcendentais — finalidade,



liberdade e transcendéncia — responséveis pela finalizacdo do processo ou suas estagnacdes ou
fugas imaginarias.

Desse modo, a “captura” nao impedira ou consumiria a intensidade do pensamento-afeto,
haveria um resto como diferencga, por isso ndo haveria sintese ou, dito de outro modo, as sinteses
sdo inclusivas e disjuntivas e esse resto € o que perpassa e transversaliza como diferenca, como
o retorno da diferenca ao sistema, desestabilizando-o e impulsionado o processo como produgdo
do novo, como repeti¢do da diferenca.

O pensamento do Fora resiste-articula-embate, por isso ndo ha uma harmonia, por isso a
lingua néo diz tudo, por isso ndo hé representacio discursiva de tudo. E nesse embate que cada
um, pensamento, linguagem e corpo, podem ir para além dos seus limites. O pensamento pode
ir além do pensamento-recogni¢ao-representacdo, e pode ir além da consciéncia que se t€m
dele; a linguagem pode ir além da linguagem-representacdo-simbolizac¢io; e o corpo, também,
pode ir além do conhecimento e da consciéncia que se tem dele.

Ir além nao é transcender, ou dirigir-se as transcendéncias ou buscar outro mundo
perfeito, mas € afirmar esse mundo mesmo, em seus acontecimentos-encontros-desencontros
de corpos, em sua imanéncia e embate de forca, sem precisar de justificativas. Ir além € afirmar
a indeterminagdo, a diferenca, o [ndo-]sentido que constitui o mundo e a vida como criagao e
inven¢do. Em outras palavras, é afirmar o simulacro.

A lingua, ao invés de fazer capturas ou discretizacdes do pensamento, expressar um
pensamento, uma formaliza¢do do pensamento através da lingua, articulando-se aos padrdes
conforme a convencdo, conforme o simbdlico, conforme o social, conforme o estabilizado,
conforme a gramadtica, conforme o discurso, € levada ao embate com o pensamento ao invés de
co-optar o pensamento. Temos, assim, no agenciamento € como agenciamento uma linguagem
do Fora. Nesse sentido € que se diz que aquilo que se resume a convengao, a estabilizagcdo e a
padronizagio nio funciona para entendermos a lingua ou linguagem. E necessdrio passar pelos
afetos, por aquilo que ndo € ou que ndo se reduz ao discursivo; € necessario passar ao informe
do plano de imanéncia, a experiéncia de indeterminac¢do e do deslocamento do sujeito nomade.

A linguagem, concebida no embate de forcas, isto €, em sua pragmadtica existencial,
pode ser vista como um modo de saber, um fazer-saber com o que se (des)encontra a partir do
afetar e ser afetado, isto € como vontade de poténcia mais do que com vontade de verdade;
como fluxo de intensidade de forgas, e ndo como um conhecimento que se reduz a representar,
discernir, estabilizar, hierarquizar, controlar, antecipar. Como fazer-saber no embate intensivo,
a linguagem ndo constitui um conhecimento a partir do qual se pode encontrar, ou antecipar o

acontecimento, colmatar a experiéncia estética sob significacdes dadas, mas, pode ser vista



segundo uma performance, segundo a inven¢do de modos de expressar, de se agenciar na
linguagem, segundo a pragmadtica dos territdrios e desterritorializacdo.

Constituindo-se por um saber ou fazer-saber singular, ela, a linguagem no
agenciamento e como agenciamento, se compde como um processo de des(territorializacdo),
aberto aos [ndo]-sentidos, ao fluxo e movimentos; aos afetos. Temos a partir desse processo um
artificio, uma ficcdo na criacio de um minimo de territério, mesmo em processo de
desterritorializacdo, e ndo a ilusao transcendental do UM ou do UNO. Temos, assim, uma fic¢ao
no plano da composicao-imanéncia-experimenta¢do; um agenciamento mais voltado para sua
face mais desterritorializada.

Nesse processo e como processo, 0 modo como ela, a linguagem, compde-se, agencia-
se um regime heterogéneo de signos e de enunciagdo, fluxo de conteido e de expressdo que
torna possivel fazer misturas ou ndo, compor uma desterritorializacdo ou cristalizar um
territério, impedir os movimentos e os fluxos.

Para pensarmos uma linguagem como experimentacao estética, seria preciso fazer uma
inversdo e dizer que nada estd na linguagem como experimentagdo, como multiplicidade, que
nao tenha passado pelos afetos, pelo jogo estético intensivo das forgas, pelo plano de imanéncia
real-inconsciente. Desse modo, a linguagem constitui-se como agenciamento, na emergéncia
de uma relacdo de forcas, como uma fic¢do, como investimento na relacdo, como poténcia de
criacdo e invencao.

No sentido da inversdo e da primazia da multiplicidade, a lingua compde com uma
realidade heterogénea do agenciamento e no agenciamento. Requerer uma homogeneidade, é
uma ilusdo, é reunir sob o conceito aquilo que € heterogéneo, ou reunir a diferenca sob a
representacao, sob a operacdo de corre¢do de um juizo ou sob o dominio do entendimento.

Essa homogeneidade supostamente propria para se obter um conhecimento, para buscar
padrdes e instituir constantes, € que pretende eliminar, delimitar ou colmatar os sentidos. Tem
a fun¢do de reduzir a ac¢do dos sentidos; predizer, controlar-simbolizar ou desqualificar como
imaginario os sentidos, o corpo, os afetos e as paixdes. Os sentidos relacionam-se aos afetos,
ao afetar e ser afetado, que, por sua vez, compreende uma logica do sentidos € ndo uma
atividade l6gica, racional ou estritamente discursiva, que pode expurgar o corpo do campo dos
sentidos.

Nesta concepcdo, uma certa homogeneidade pode ser requerida apenas sob a forma de
um fendmeno de poder ou contingéncia de alguma ordem —homogeneizante -, digamos, social,
psicologica, pedagdgica, médica, politica ou cientifica. O conhecimento, nesta acepcao, tende

-

a fazer legislacdes, submeter e cristalizar os territorios, os fluxos e os movimentos. E nesse



sentido de cristalizacdo que, no imaginario — do estrato da organizagdo — as partes-fragmentos
estdo sob o estrato. Esse estrato tende a subsumir as partes, os fragmentos e as singularidades.

Nesse imagindrio sensério-motor que estd conforme uma razao que implica totalizagcao-
completude, a tendéncia € fechar-se aos sentidos, estabiliza-los, dificultar ou impedir o processo
de afetar e ser afetado (o corpo seria motivo de erro ou engano, assim como as coisas concretas,
0 extenso), ou tentar remeté-los, segundo cada caso, a instancia da razao (colocar o pensamento
como centro) ou da lingua (considerar a lingua como centro). Esse imagindrio seria passivo,
sem forga ativa, por isso captaria uma imagem formando uma totalizacdo objetiva segundo
projecdes e introjecoes, tal qual lhe aparece, mesmo enganosamente.

Para a razdo ou para a lingua, no imaginério da totalizagdo-completude, a sensibilidade
€ subsumida pelo logos, pela palavra ou pela linguagem conforme o logos; tenta-se subsumir
os fragmentos-singularidades sob leis gerais, sob o “simbolico” da lingua, dos conceitos, dos
juizos, da representacio, seja no pensamento, seja na linguagem.

Esses elementos pressupdem que haveria algo em comum que poderia unir as partes-
fragmentos — haveria identidade e semelhanca que permitiria reunir as diferencas; ou haveria
uma dialética, assim, tudo deveria ser representado ou simbolizado, € mesmo que sobre um
resto dessa totalizacdo, esse resto € recuperado pela sintese dialética.

Nesse funcionamaento, o simbdlico dispensa-legisla sobre o objeto e a intuicao — a
intuicdo € sensivel -, e sob leis transcendentes. O simbdlico tende a cristalizacdo, reagao,
conservagao, ao fechamento das conexdes, estabilizacdes em relacdo ao plano de imanéncia
real, tendendo assim a um estrato de organizacdo. Fecha-se ou tenta eliminar o equivoco entre
o real e o imagindrio.

Mas com a reversdo do plantonismo e do estruturalismo temos outro modo de
funcionamento do imagindrio, desta vez transversalizado pelo objeto X ou objeto a-estético,
para além de um cardter dual e identificatorio. Vimos indicios disso quando Deleuze prop0s
outra fronteira da imaginacao.

Como vimos anteriormente na reversao do platonismo e estruturalismo, com o simulacro,
a imagem ¢ irredutivel as imagens possiveis que remetem ao sensivel ou a alguma idealidade,
isto é, temos uma imagem sem semelhanca e sem identidade. A imagina¢do ou imagindrio nao
se refere a identificacdo, mas, ao contrdrio, a imagina¢do € tomada consoante o deslocamento-
sujeito-simulacro, o que impede que os termos se confundam ou se desdobrem imaginariamente
um sobre o outro. A figura ou imagem que temos ai, referir-se-ao ao figural.

A fim de diferenciar a nomenclatura e facilitar o entendimento do texto, chamaremos este

modo “figural” de imagindrio-estético ou simulacro. No imagindrio-estético ou figural (6tico e



sonoro) com sua poténcia do falso, temos uma totalidade-fragmentacdo, a abertura aos sentidos,
abertura e composicdo com os fragmentos-singularidades (composi¢do-experimentacio de
diferencas) do plano de imanéncia real. O imagindrio é tomado por uma caracteristica da
imaginacdo como forga, acdo, criagdo e nao passividade. Nesse caso, o imagindrio abre-se ou
se compoe articulado ao real ao invés de tender a captura-lo ou colmatéa-lo sob operacdao de
semelhanga e de identificagdo.

Teriamos, assim, dois modos de funcionamento do imagindrio nos agenciamentos-
territérios. Um € passivo, jaz no agenciamento cristalizado, estratificado segundo organizacao;
0 outro constitui-se ativo, funcionando no basculamento dos agenciamentos, na
experimentacdo. Lembrando que ndo sdo dois lados opostos, como numa dicotomia, mas dois
modos na tensdo de um embate do processo de desterritorializagao.

Podemos dizer, entdo, que, segundo esse aspecto, a representagdo nao passa de um
imagindrio que esqueceu que € um imagindrio, assim como a linguagem ou discurso como
identidade e fixacdo teria esquecido que € uma ficcdo, uma invengao. Ha ai um embate entre
dois funcionamentos. Um que tenta reunir, sintetizar os fragmentos ou as partes sob a
identidade, sob a representacdo, mas que s6 faz apresentar o mesmo. O outro funcionamento
‘retine’ as partes na diferenca, sem totalizacdo, em um agenciamento-bricolagem, uma invengao
ou fic¢do, co-empreendendo-se com o real.

Esses dois funcionamentos dependem da relagdo-agenciamento, dependem da abertura
aos quanta de desterritorializacdo nos agenciamentos nos quais se entra, pelos quais se compde,
e nos quais se mantém em devir; dependem, também, se nesses agenciamentos, se tenta parar
ou dar finalidades imagindrias, identificando e ocupando a casa vazia.

Como ja foi dito, os afetos topologizam 0s corpos € 0s corpos constituem agenciamentos
que podem, segundo maior ou menor abertura, possibilitar a circulagdo do nao sentido, podem
bascular mais ou menos para o lado médquina abstrata ou plano de imanéncia, que por sua vez,
rearranja os agenciamentos como efetuacdo da multiplicidade de relacdes de forcas que o
compoem.

Como dissemos anteriormente na se¢do 1.8, a territorializacao constitui-se numa (d)obra
através dos e nos agenciamentos, a0 mesmo tempo em que a desterritorializagdo ou o
(des)dobramento constitui a arte, também através dos e nos agenciamentos. Nessa composi¢ao-
passagem, estamos diante de uma dupla articulagdo do agenciamento: territorializar e
desterritorializar; dobrar e desdobrar, e por assim dizer, fazer laco e desenlacar. Dito isso,

poderemos, agora, abordar mais detalhadamente a questdo do lago e agenciamento.



4.3. O agenciamento como um né topologico

Como foi dito e como tentamos mostrar no percurso da tese, os afetos topologizam os
corpos. Desse modo, consideramos o agenciamento, no seu funcionamento, como um né
topoldgico a partir do corpo afetado, dos pélos do agenciamento, que vao de um ao outro num
movimento de basculamento e diferenciacdo, isto €, vao do agenciamento concreto ao pélo
mdaquina abstrata ou plano de imanéncia. Cabe reforcar que esses p6los ndo sio como uma
dualidade ou dicotomia pois estdo em funcdo do plano de imanéncia, em seu funcionamento-
corte-fluxo em que se estratificam os planos de organizacdo e experimentacdo; em que se
bascula os agenciamentos, segundo o ritmo e a repeticao do ritornelo.

O ritornelo, em seu movimento, impulsionado pelo plano de imanéncia no deslocamento
do objeto a-estético, traga a constituicao de territérios, assim como traca a desterritorializagao,
a estratificacdo e a experimentagdo, colocando em funcionamento os processos (fazer, abrir e
sair do circulo) que lhe dizem respeito, como mostramos na tese. Isto é, o movimento ritornelo,
a partir da circulacdo do objeto a-estético € o que também responde pelo basculamento dos
agenciamentos, pelos processos de subjetivacdo e dessubjetivacdo, pela estratificacdo e
experimentacao.

Temos assim, uma topologia dos planos de estratificacdo, experimentacdo e imanéncia.
O plano de imanéncia, o campo transcendental, como vimos na reversao do platonismo e
estruturalismo, € feito desta topologia de superficies e das singularidades ndmades, impessoais
e pré-pessoais. Como explicitamos, esses sdo movimentos, deslocamentos e processos sem
inicio e sem fim, por isso, estamos sempre no meio, na emergéncia de um agenciamento.
Entretanto, as efetuagdes, territorializacdes-desterritorializacdo, formac¢do de matérias,
formalizacdes das fung¢des ndo se fazem ou se efetuam sem fazer “nds”, sem fazer bascular o
agenciamento.

O que queremos acrescentar nesses desdobramentos € que, no processo que se efetua
como produto, ele, o produto, se efetua como processo, de modo que os “nds” sdo mais que
efetuacdes, atualizacdes, eles sdo constituidos pelos incorporais, o expresso do acontecimento,
os estados de coisas que acolhem os acontecimentos e as singularidades como matérias de
movimento que fazem o movimento permanecer. Como dissemos, 0 que permanece € a
impermanéncia.

Segundo esse processo € esse movimento € que tentamos compor a experimentagao € o

procedimento intensivo nos encontros com Paulo no AT. De outro modo, nos (des)encontros,



podemos fazer nds, criagdes e invengdes segundo aquilo que nos afeta, segundo os
agenciamentos, segundo o guantum de abertura do territério nos quais nos encontramos. As
criagdes sdao invencgdes, sao outros modos de estratificacdo para além da organizacdo
significante.

Tendo dito isto, em funcdo “dos nds”, esclarecemos que, para fazer laco torna-se
necessdrio compor mais uma fic¢do do que submeter-se a uma necessidade de “entrar num
discurso” ou partilhar sentidos dados. Para fazer um agenciamento-n6 como invencao ou fazer
uma dobra como criacdo de algo novo, € preciso uma “imaginacdo figural”, aberta ao real de
modo que o agenciamento possa bascular para o lado maquina abstrata, para além do imaginario
das identificacgdes, isto €, possibilitar um “para fora” da superficie de estratificacao e “para fora”
da imaginacdo remetida ao sentido “sensivel”. Dito de outro modo, € preciso deslocar-se do
corpo com seus sentidos e 6rgaos para um plano de experimentacao ou um plano de imanéncia
ou corpo sem 6rgaos.

E necessdrio, entdo, um corpo-topologizado em sua sua poténcia de afetar e ser afetado,
como materialidade-afeto-real, isto é, compor ou fazer uma saida para o Fora. O que € nada
mais, nada menos que possibilitar o desejo maquinico, segundo o registro disjuntivo que
instaura um conflito, um corte-producdo-registro-consumo. Por isso, seria preciso também que
as préticas politicas, clinicas ou institucionais levassem em conta o carater disruptivo, inventivo
e assignificante dos lacos.

Nesse processo cria-se um plissado, uma dobra, algo que prende, que agarra; um germe
de criacdo no territério. Um objeto a-estético se destaca como um atrator estranho, comeca a
circular como o [nao-]sentido, numa afetacdo no socius, como vimos a experimentacao no AT
em questdo.

Esse laco, como processo € no processo de desterritorializagdo, ndo € solo de
intersubjetividade, embora possa haver agenciamentos que coloquem isso. O territorio € o solo
da hecceidade, isto €, ndo ha, necessariamente, uma relacdo de reciprocidade dual, “Eu-Tu”,
mas relacdo de afetagdo com Outrem, uma produgdo de subjetivagdo, uma individuagdo em que
o objeto também € produzido numa totalidade-territorialidade, fluxo-conexado-registro-
consumo sempre aberta, um investimento direto no social, sem sublimag¢do; uma producgdo de
sentido a partir do [ndo-]sentido que permanece na fissura do corte-fissura, dai a tensdo entre
indeterminacdo, fluxo e determinagao.

Outrem ndo € figura de identificacdo, nem de consciéncia de si ou do objeto, ele é
inacessivel a um saber classico. O desejo ai ndo € desejo de objeto, mas € o agenciar € o ser

agenciado; é fazer passar o fluxo inconsciente do desejo; € criar, inventar, produzir produgdo



na e como irredutibilidade quanto as palavras e as coisas, quanto ao territério, quanto aos corpos
e expressoes. Desterritorializa-se por ai, pelas fissuras-cortes, pela diferenca irredutivel
produzida pelos fluxos desejantes, desde que se abra as forcas de desterritorializacdo. As
relacdes entre producdo de subjetividade, Hecceidade, Outrem, sujeito e objeto sdo relacdes
desejantes, relagoes segundo vontade de poténcia e ndo vontade de saber.

Para esse processo de fazer laco e dobra € preciso estranhar o que estd dado, é preciso
também siléncio, exilio, deriva, sutileza e astiicia, pelo menos para Stephen Hero, personagem
de Joyce. Retomamos aqui, o personagem a partir da leitura do livro Retrato de um artista
enquanto jovem e da leitura do semindrio 23 de Lacan (2007) para falar de uma producgao
desejante ao modo de Deleuze e Guattari.

No Semindrio 23, nos chama a aten¢do como Lacan mostra o funcionamento do né-
borromeano e os modos de se fazer lagco. Nao entraremos na questio entre os modos de fazer
lago em Lacan e o modo que propomos o laco em Deleuze e Guattari, por ndo entrar no objeto
da pesquisa. Entretanto uma possivel interlocucdo entre a topologia do real em Lacan e o
agenciamento em Deleuze, Guattari, fica nas entrelinhas como se segue.

Seria preciso imaginar um fora, mas o Fora, o Real da imanéncia, ndo se reduz a
imaginacdo, pois funda-se por ndo ter sentido. Entretanto, paradoxalmente, o real “responde-
faz” sentido. Aqui nao € o sentido dado pelo corpo com seus 6rgaos e seus sentidos-imaginagao.
O real faz sentido, segundo sua légica que se funda por ndo ter sentido, a I6gica do sentido, pois
o real exclui-se do sentido-imaginacdo do corpo com 6rgaos numa operagdo de subtracdo n-1,
pois ele, o real, perfaz um plano de imanéncia-do-Fora. Assim, o Real constitui um
ultrapassamento (subtrair € ultrapassar) em que, como diz Deleuze no livro sobre Espinosa, o
pensamento ultrapassa a consciéncia que temos dele, assim como o corpo ultrapassa o que
sabemos dele e a imagem ou imaginacdo ganha estatus de simulacro ou figural segundo
circulagdo do [ndo-]sentido.

Mas qual é, entdo, o [ndo-]sentido? Do que se trata? O [ndo-]sentido ¢ um “plano” entre
o real do corpo sem Orgaos/plano de imanéncia e o imaginario do estrato da organizacdo-
composi¢do. Parafraseando Lacan no semindrio 23, O [ndo-]sentido é uma “emenda”, um
cerzir, uma costura. Ele passa de um lado e outro, estando nos dois a0 mesmo tempo, mas nunca
pertencendo a nenhum dos lados. Ele faz um lineamento do imagindrio (desta feita, um figural,
um simulacro atravessado pelo real) no fazer-saber inconsciente, que vai do virtual ao atual, do
territdrio a desterritorializacao- reterritorializacdo; que vai do agenciamento concreto a maquina
abstrata; no qual ou pelo qual se tem um sentido, o que € objeto da intervencgao-intervenire do

acompanhante no AT, ao longo de seus trajetos-acompanhamentos-derivas.



O [ndo-]sentido vale ou ganha valor num trajeto ou no percurso intensivo, a-significante,
em que temos, na experimentagdo e como experimentacao, a invencado dos diferentes modos de
agenciar, de enunciar, assim como diferentes modos de agir, pensar e sentir. Foi esse percurso
que tentamos mostrar na tese.

Para dar consisténcia a um territorio ou desterritorializar € preciso de linhas, mas o objeto
estético ou a-estético estd fora da substancia, e a consisténcia do agenciamento como né
topoldgico s6 se constitui se passar por ele, pelo plano de imanéncia Real; s6 se constitui se
fizer furo, como diria Lacan, sé se constitui se fizer bascula-deslocamento, como queremos
dizer. Dai o paradoxo da consisténcia e da ex-sisténcia imanente do Fora.

Na concep¢ao do né borromeano, Lacan diz que é por um a-furo que as bordas ou as
pontas das fitas ou da corda passam, por fora-dentro, para que se dé um nd. Acrescentamos, no
nosso contexto que € pelo a-Fora que se faz uma dobra, uma dobra do Fora, para que haja
consisténcia e também desterritorializacio. E nesse sentido de dobra e (des)dobramento que
dizemos que fazer laco € tanto dobrar, como fazer furo, fazer passar, ou bascular para Fora.

Pode ser que surja ai um estrato de significancia e subjetivacdo em que se cria uma
producdo dita social e intersubjetiva. Isso € um modo de produzir subjetividade. Todavia essa
significancia amarra, prega, cristaliza e subjetiva, segundo marcadores estratificados:
psicologia, sociologia, Linguitica, discurso, pedagogia, economia; ou segundo o corpo do
doente, o corpo autista, a disfuncio dos 6rgaos, a patologia da linguagem. Um territério, uma
estratificacdo se faz cristalizar e se conservar quando o pensamento-corpo fica ou estd
desarmado para pensar, agir, sentir a dimensdo complexa do agenciamento dos corpos e do
coletivo de enunciagao.

Entretanto, ha a possibilidade que, na e pela deriva-experimentagdo dos corpos-
linguagens, os marcadores estratificados se desestratifiquem e rompam com esse territorio
cristalizado, abrindo-se para outros processos, para o [nao]-sentido e para outros regimes de
COrpos e signos, assim como para outro modo de imaginacao.

E preciso, para isso, para desestratificar esses marcadores, co-empreender derivas,
cartografias e experimentagdes, produzir, criar, inventar € compor um Fora para que se possa
bascular o agenciamento, desfazer os estratos de significancia e os pontos de subjetivacido. Os
pontos de subjetivacdo sdo diversas formas de educacdo, de normalizacdo ou de adaptacdo que
se coloca para um individuo a fim de fazé-lo mudar de um ponto a outro, cada vez mais alto,
conforme o ideal vigente.

Fazer laco-territério responde, entdo, por assim dizer, fazer-bascular os agenciamentos-

nos, sair dos pontos de subjetivagdo e estratos de significancia, o que implica ndo abrir mdo dos



estratos, mas ja abrindo; ndo sair das representa¢des, mas ja saindo. E preciso estranhar o corpo
e estranhar a linguagem; estranhar a superficie, estranhar o sentido, a imaginacdo, tornar a
lingua estrangeira ou ser estrangeiro na prépria lingua para sair “para fora” do territério

cristalizado dos discursos e territérios cristalizados da organizacao.



A TITULO DE CONCLUIR

Saimos da escrita desta tese reverberando os varios (des)dobramentos que apontamos no
capitulo anterior, de modo que finalizamos com as vibragdes e contdgios dos varios
disparadores presentes na tese € que podem ainda reverberar para além dela, abrirem-se para
outros trabalhos, outras pesquisas e escritas, justamente em funciao do [nao-]sentido que insiste
no embate entre o ndo entendido, o ndo explicado, o indefinido, o incongruente, o equivocado
ou o insuficiente.

Tendo em vista o percurso que apresentamos, vimos que nos encontros com Paulo, o
modo como ele agencia e € agenciado na linguagem e pela linguagem, a partir dos encontros
no AT, implicou um descolamento e um deslocamento daquilo que era dito para ele e a respeito
dele em relagao as referéncias existenciais vividas, a0 mesmo tempo em que também constituiu-
se um deslocamento da concepcao de experimentacdo no AT, ampliando essa concepc¢do para
uma dimensao da linguagem como experimentacao, dimensao essa que chamamos de estética.

Mostramos e cartografamos esses movimentos através do percurso que foi desde a
composi¢ao dos encontros e territérios na clinica, passou pelas composi¢des e territorios
conceituais na filosofia e nos estudos linguisticos. Os atravessamentos entre esses territorios
aconteceram em funcdo das questdes que surgiram nesses percursos € encontros, das quais
destacamos duas, “Que Paulo ¢ esse?”, “de onde saiu esse desejo?”.

No caso da cartografia e dos encontros no AT, trata-se ou tratou-se de deslocar os estratos
de organizagdo e discursos do tipo médico-psico-pedagdgicos que se insinuavam nos modos de
Paulo se agenciar, segundo a fun¢do de homogeneiza¢do ou colmatacio da diferenca. Como
deslocamentos, tivemos um processo se constituindo e envolvendo os encontros no AT e a
pesquisa. Paulo foi o nome dado a esse processo: efeito “Paulo”. Paulo foi efeito do processo;
Paulo foi o acompanhado; Paulo foi o nome dado ao acompanhado; Paulo foi o nome que
substitui o nome do acompanhado. A pergunta “que Paulo ¢ esse?” ¢, justamente, a questdo que
inaugura o campo problematico dos (des)encontros no AT.

Na cartografia-deriva também tratou-se de, ao passar pelos territdrios conceituais, buscar
as pistas que pudessem ajudar a compor o percurso tedrico priatico como um aposta de
experimentacdo. Ou seja, como se poderia ter ou apostar numa linguagem, ou num modo de
linguagem como experimentagdo estética, uma pragmdtica em fun¢do de como foi sendo feita
a composicdo dos encontros na clinica, na teoria, na filosofia e nos estudos linguisticos.

Nesse sentido € que tivemos, como efeito dos encontros, o percurso, a topologia e a

estética nos encontros com Paulo, como mostramos na tese. O que queremos colocar é que no



percurso-processo, no deslocamento dos estratos de organizacao médico-psico-pedagdgicos, o
procedimento-experimentacdo constituiu 0 AT ao jogar com a topografia-cartografia dos
territorios da clinica, da filosofia e dos estudos linguisticos; com o atravessamento dos planos
de estratificacdo, experimentacdo e imanéncia; jogar com a topologia dos agenciamentos em
que temos ndo sé descontinuidades entre tais territrios e planos, mas também, tor¢des de
influéncia.

Nesse jogo, eles, o [ndo-]sentido ou equivoco e a experimentacdo, compuseram e
impulsionaram um processo de subjetivacdo (dessubjetivacdo) e producao de sentido no qual o
sujeito disperso, como um efeito evanescente desse processo de dessubjetivacdo, se encontra
deslocado no tempo da produgdo de sentido como efeito do encontros de corpos, no tempo do
Acontecimento — Aion.

Como aponta Deleuze (2009, p. 86):

[E toda uma questdo] da clinica, isto é, do deslize de uma organiza¢@o para outra ou
da formacao de uma desorganizag@o progressiva e criadora. O problema é também da
critica, isto é, da determinag@o dos niveis diferenciais em que o ndo-senso [ndo-
sentido] muda de figura, a palavra-valise de natureza, a linguagem inteira de
dimensao.

O tempo de producdo-produto e do sujeito (sujeito evanescente-disperso) nesse processo
ndo sdo sucessivos no sentido cronolégico (nem sincronico, nem diacronico; talvez assincrono),
pois o acontecimento-sentido opera um corte, uma ruptura, abole o presente, seja do tempo
cronos ou da linguagem em seu tempo verbal ou mesmo tempo da enunciacdo, e inaugura um
atual ou uma atualizag¢do que articula e arrasta futuro e passado numa franja do presente, num
lencol do passado, num processo que € devir, um acontecimento que estd sempre ja passado e
ainda por vir.

Pode se dizer que esses tempos sdo sucessivos de modo paradoxal, isto €, sdo sucessivos,
simultaneos e coexistentes; do mesmo modo que a producdo desejante € a0 mesmo tempo
produgio, registro e consumo (produto-produzir), e a sintese é disjuntiva. E nessa e por essa
simultaneidade disjuntiva na pulsacao ritmica do plano de imanéncia do Real pela qual o [nao-
]sentido inconsciente ndo para de voltar no sujeito e no sentido que nele (no préprio
inconsciente como plano do Real) pretende se instalar (ou se inscrever) por agenciamentos, por
desterritorializagdes sempre precérias, metaestaveis e provisorias.

Para os (des)encontros com Paulo, o sentido-acontecimento foi produzido pelo [ndo-
]sentido, pelo afetar e ser afetado da experimentacdo no AT que provocou um processo de

diferenciagdo, uma afetacao entre os corpos, propagando intensidades de um lado (das palavras)



e do outro (dos corpos) da fronteira do sentido. Isto €, entre visibilidades e dizibilidades, entre
palavras e nas coisas, entre matéria de conteido e de expressdo, entre corpo e linguagem,
insinuou-se, insidiosamente, o [ndo-]sentido, abalando os estratos-territérios-agenciamentos.
Tivemos, entdo, um corpo afetado no encontro e o expresso do encontro de corpos; regime de
corpos e regimes de enunciados; conteido e expressao.

N3ao hd nada mais intimo ao corpo que suas misturas e 0s seus acontecimentos, segundo
sua poténcia de afetar e sera afetado: crescer, alongar, extenuar, fortalecer, enrijecer, vibrar, se
sujar, se misturar, esmorecer, diminuir, cortar, ser cortado, falar, ser falado, ouvir, ser ouvido,
ver, ser visto. Isso é questio de encontro com outros corpos e suas afetacdes. Os
acontecimentos, em func¢do desses (des)encontros sdo coextensivos a linguagem e a linguagem,
por sua vez, remete aos agenciamentos de enunciagao.

Nesse embate, Paulo agenciava-se entre coisas e linguagem, entre contetidos e expressos,
segundo um modo de se haver com aquilo que o afetava. Ele agenciava-se com aquilo que
constituia certa territorialidade, aquilo que lhe dava certa estabilidade e seguranca: os filmes,
os personagens, os herdis, as cenas, as repeti¢des, os hédbitos e rituais; trazia aquilo que foi dito
pela mae, pelos familiares ou por amigos; aquilo que viu e ouviu.

Nos encontros, o expresso dos enunciados nao representava, necessariamente, os estados
de coisas, nem representava o acontecimento dos encontros, nem era a expressdo dessa
mudanca acontecimental. O expresso era também uma interveng¢ao nos corpos e conteidos, era
o efeito do encontro dos corpos, das paixdes dos corpos. O expresso era atribuido aos corpos,
mas a atribui¢cao ndo é uma representacao.

Os enunciados que se deram no percurso intensivo que mostramos nos primeiros relatos,
nos entremeios, nas repeti¢oes, nos (des)encontros, deixaram ver a relagdo entre expressao e
conteudo, as transformagdes incorporais, a intervencao € os cortes entre os corpos, em funcao
da circulacdo do [ndo-]sentido insitindo como acontecimentos entre 0s corpos.

Como efeito da interpelagdo do AT no territério em fun¢do da experimentacdo, nos
encontros com Paulo, ao invés de um retorno ao sujeito sobre o seu proprio dizer (o que pode
acontecer quando ou se um tipo de agenciamento exige) ou a tentativa de dar sentido para
recobrir ou se livrar do que afeta Paulo, tivemos os pontos de deriva ou de bascula compondo
0 percurso intensivo ou procedimento, num processo de subjetivagdo que rompe com a
linearidade. Tivemos, entdo, experimentacdes mais do que tentativas de fazer entendimento
entre as partes, o que também ndo estava excluido.

Neste percurso, parece que Paulo deslocou-se e descolou-se, diz-fez-se em suas

multiversdes: “sou Banner”, “sou Hulk”, “sou Principe Adam”, “sou lobisomem”, “sou



homem-menino”, “sou velho-novo”, em nome dos nomes que sdo nomes de uma historia,
histéria atemporal, composta nos encontros entre coisas, corpos € linguagem, contetiidos e
expressoes, signos parciais, particulas signos e signos em seus varios regimes, em suas tor¢oes
topoldgicas.

Nos encontros, em vista das dissonancias-disjun¢des inclusivas permanentes, em vista do
que parecia sem perspectiva de resolugcdo de sentidos e sem presenca de finalidade, assim como
a auséncia de centro ou na presenca de uma variagdo de centros, criou-se um regime de tempo,
um ritornelo, como dissemos anteriormente, em que os instantes surgem como na musica —
ritmicos e ritmados em trés planos, em trés tempos -, marcados por sons e siléncios que marcam
os modos de linguagem na enunciagdo coletiva. Isso € o que se destacou na cartografia em que
consideramos jogos de linguagem e seus procedimentos intensivos: a repeticio mecanica, a
repeticdo de lineamento, os didlogos fractais em funcdo da organizacdo, da experimentacio e
do plano de imanéncia.

Lembramos que jogo é luta e embate intensivo de forcas em que temos a suspensio-
escapatoria do sentido (do senso comum ou bom sentido) e a presenca do paradoxo/[ndo-
]sentido - que exprime a paralisia do significante diante dos modos como Paulo agencia-se, €
agenciado na linguagem e afetado. Esse embate intensivo aponta para a maxima abertura do
acontecimento-experimentacdo: temos, assim, a singularidade do acontecimento imprimindo
uma maneira individuante-individuada de se haver nos encontros no AT, de enunciar no
agenciamento coletivo, como mostramos nos procedimentos ou percursos intensivos.

A singularidade, que é do Acontecimento, do plano de imanéncia Real, € indissocidvel da
relacdo entre um modo e uma matéria de expressao e de conteido, um modo que tem seu lugar
no mundo ou que cria mundos possiveis. Esse modo € uma matéria informada e matéria sensivel
no mundo, de maneira que ela se torna matéria estética, politica e eticamente importante no AT,
principalmente na compreensao da articulagdo entre €tica-estética e politica, segundo Deleuze
e Guattari.

Da matéria, do sensivel do mundo e dos encontros singulares no AT, encontros
individuantes e individuados, é que Paulo toma e € tomado nesses encontros e por esses
encontros, assim como o AT, como clinica, também toma e € tomado de um modo estético e
eticamente importante. O encontro co-empreendeu-se em criar, inventar € explorar um espaco
de expressao em que, Paulo, além dos herdis dos desenhos animados, traz presente também o
que ele ja viu, o que ja ouviu ou ja viveu nas suas relagdes, isto € memorias e lembrancgas.

Parece haver um amélgama de elementos imagindrios-imaginados numa tentativa de dar certa



totalidade, estabilidade ao vivido e para algumas questdes que surgem a respeito da morte, do
sexo, das mudancas e transformacdes, das suas préprias e dos outros.

E que nos encontros-acontecimentos com Paulo, lancam-se e acontecem signos novos.
Algo se passa, traz mutagdes e transformacdes; hd algo indeterminado que nos apreende
(grasping) e hé algo que se despreende, que fragmenta, alguma variacdo que nos leva, um
fragmento que, por sua vez, suscita um novo modo de enunciacdo, uma criagdo, uma questao,
um problema.

O AT como experimentacdo se constitui ai como um espago-tempo que compde com a
fragmentacdo, indeterminacdo, variacao dos modos diferentes de se afetar nos processos de
individuacdo, de dessubjetivacdo a fim de que se possa criar ou inventar modos novos e
diferentes para lidar com aquilo que acontece, que se passa nos encontro e como desencontro.

No contexto que trazemos, as questdes da linguagem em sua composi¢ao de enunciacao,
temos a questao do estilo, o modo singular de sua criacdo, de fazer (d)obra e arti(o)ficio, pois o
expresso, o modo desse processo de enunciacdo, sob a concepg¢ao da estética, ndo produz um
discurso estabilizado ou uma histéria, mas produz uma linguagem estética que atravessa corpos
e € atravessada por discursos ou outras discursividades, de certo modo, ordinérias, regulativas,
organizadoras.

No AT com Paulo, passamos pela organizacdo do discurso ou pelo discurso da
organizacdo segundo o discurso médico-psico-pedagdgico ou d’A mae. Esse modo de
estratificacdo ndo € necessdrio, mas contingente, e estd em funcio dos agenciamentos em que
esse discurso € produzido e pelo modo como ele fornece respostas, repercurtindo e inserindo o
territorio familiar, habitual, ritualizado.

Dito de outro modo, a estratificagcdo foi necessdria, ndo necessdria segundo algum
privilégio do regime significante, mas varidvel segundo os agenciamentos, territorializacoes,
regimes de corpos e de enunciados, conforme esses agenciamentos estejam mais ou menos
abertos ao basculamento, atualizando diferentes modos de estratificacdo. Por exemplo, no AT
vimos a repeticdo de lineamento (regime contra-significante) ou o modo de estratificacdo do
AT como agenciamento aberto a experimentacdo. O que se tornou t3o ou mais importante que
a estratificacdo foi a passagem pelos planos, foram os movimentos, caracterizando o processo
de subjetivacdo, que sdo a condi¢do do sujeito disperso, ndmade ou em deslocamento. A
atualizacdo, entdo, consistiu em colocar em movimento e nio, necessariamente, manter a
estratificacdo. Pode-se dizer que a estratificacdo foi necessdria, mas nao ela ndo é o destino.
Vimos essa implicacdo entre estratificacio e movimento no percurso dos encontros € quando

abordarmos a questao do ritmo.



O que possibilitou o deslocamento de um tipo de estratifica¢io foi a circulagdo do [nao-
]sentido, foram os fluxos desterritorializados de contetdo e de expressao. No AT como um
agenciamento, as palavras, os temas, as interpelacdes, as do acompanhado e do acompanhante
puderam ser tomadas na condicdo de afetar e ser afetado (que € a condi¢do da experimentacao),
constituindo o AT como um agenciamento com abertura aos afetos.

Com a proposta de experimentacdo, pensamos que houve a possibilidade de outros
arranjos diferentes do estratificagdo-discurso médico-psico-pedagdgico, como, por exemplo, o
aparecimento do que podemos chamar de uma experimentacdo estética da linguagem
(linguagem territorial estética ou linguagem intensiva).

Nessa abertura, na mudanga do agenciamento e do modo de subjetivacdo, Paulo também
pode “compartilhar” algo de uma histéoria memoravel para ele, com suas memorias
fragmentdrias e fragmentadas, pode compor uma narrativa de si como blocos de afetos e
perceptos e para além da evocacdo de uma memdria-lembranga. A narrativa, assim, relacionou-
se ao saber-fazer com aquilo que afeta, foi também o lugar da experimentagao.

Cabe ressaltar, dado o destaque do termo “estética”, que, nesse contexto, o seu significado
nao se reduz a ciéncia da arte e do belo das produgdes e criacdes de produtos artisticos ou da
fruicdo desses produtos, mas retoma o sentido do termo grego aesthetike, isto €, remete a
“sensagdo” e se relaciona ao afetar e ser afetado nos encontros. Refere-se a compor novos
modos de se afetar e ser afetado segundo uma légica dos sentidos e a reversido do plantonismo
e do estruturalismo.

Nos agenciamentos desta tese, grosso modo, o termo “estética” refere-se a pensar a vida
como obra de arte, como composi¢ao estética, criagdo e invengdo. Dito de outro modo, a vida
ndo tem razdo, ela tem composigdes estéticas. A razao, nesse modo de entender, seria um dos
modos de compor relacdes e ndo o principal. Dai a implicacdo com os novos e variados modos
de vida, de agir e pensar.

Cabe dizermos aqui que, em se tratando de estética em Deleuze e Guattari (1995a), esta
refere-se a fatores e formacgdes (territorio, desterritorializacdo, os planos cartograficos que
mostramos) coexistentes, jogando livremente, esteticamente no ritornelo, entre estratificacao,
experimentacdo e imanéncia, como tentamos mostrar através dos encontros do AT. A
implicacdo disso € que, em se tratando de movimento, ndo hd sequéncias cronoldgicas ou
lineares entre um fator, formacao ou plano.

Dito isso, acrescentamos que, em termos de uma diferencga entre a experimentacao estética
e a experiéncia fenomenoldgica, pode se dizer que a primeira diferencia-se da segunda na

medida em que esta tende a apreensdao de uma significacdo da experi€ncia cotidiana para,



através dela, reencontrar um sujeito fundador dessa experiéncia e de suas significagcdes
(PELBART, 2014), enquanto a estética diz respeito a, ou [en-]tende a dissolvéncia, dispersao,
indeterminacao do sujeito, a perda do ‘Eu’ e dos significados.

Na experimentacdo, temos o agenciamento. Fazer agenciamentos ndo é simplesmente
uma tarefa mecanica, pois tem a ver com os ritornelos existenciais maquinicos e desejantes.
Agenciar é um processo maquinico desejante. Ser agenciado e agenciar € atualizar um sistema
diagramdtico, uma relacdo de forcas a partir de um territério aberto a afetar e ser afetado.
Segundo consideramos, sé se toma a palavra (como se fossem suas, embora seja agenciamento
coletivo de enunciacdo) numa situacdo de ‘afetar — ser afetado’ em funcdo de quanto o
agenciamento-territdrio estd aberto a circulacao do [nao-]sentido, do objeto a-estético. Destaco,
também, que € necessdrio considerar a complexidade do agenciamento, como ja foi explicitado.

Dito isso, pudemos acrescentar, a respeito do procedimento ou do circuito intensivo, que
o modo de discursividade ou linguagem em Paulo, como experimentacao estética caracteriza-
se, em seu percuros intensivo, por: palavras de fuga no geral, isto €, além do discurso-
organizacdo das semidticas e dos corpos. Assim a linguagem pode ir para além de um certo
limite, para além de significar, ou para além do regime significante, mas sem exclui-lo, isto é,
ele faz parte, mas nio é o centro do agenciamento, que por sua vez, nao tem centro, entretanto,
a primazia sera a do agenciamento como a ‘unidade’ complexa.

No agenciamento coletivo de enunciag¢do, a linguagem implica uma relacio com um
mundo que ndo estd dado (nem o mundo e nem a relac@o), entdo a relacdo com esse mundo esta
para ser construida; de outro modo, o contexto ndo € o que estd dado, mas é criado segundo o
agenciamento e segundo os [ndo-]sentidos produzidos nos encontros com o mundo que ndo
porta sentido.

O ato de enunciagdo coletivo introduz o agenciamento-territério com seu regime de
corpos e regimes de signos, que € a condi¢do da propria enunciagdo coletiva. Nesta, temos
entdo, instincias discursivas e nao-discursivas, o discurso da organizacdo, a linguagem na
experimentacdo ou as linguagens territoriais estéticas, a variacdo dos corpos, cOmo mostramos
nesse trabalho.

A linguagem estética territorial com seus enunciados foi marcada pela oralidade
maquinica, o que se dizia, mas que ndo esgotava o dizivel; e por visibilidades, o que se via, mas
que ndo esgotava o visivel). Esses dois elementos, o dizivel e o visivel, se remetem um ao outro,
de modo que, por mais que se veja, por mais que se fale, hd sempre algo a ser visto e algo a ser
falado, mas que nio esgotam as diferengas que “nos” acontecem ou que circulam: ha sempre

algo que ndo se reduz a ver, ouvir ou falar.



Por isso € que a linguagem como experimentacio estética, como o modo que Paulo se
agenciava, “dizjunta” numa sintaxe fragmentdria, fragmentante e fragmentada em funcdo da
oralidade maquinica. Assim, os rituais linguageiros falham, pois o [ndo-]sentido incide o tempo
todo nos encontros e implica em desencontros, em acontecimentos, tornando o territério
instavel.

O agenciamento-oralidade maquinica constituiu-se como resisténcia ao estabelecido,
estratificado e, a0 mesmo tempo, foi a composi¢ao de artificios que possibilitaram um minimo
de territério para a circulacdo do [nao-]sentido, de um outro modo de subjetivacdo, um minimo
de laco, um minimo de corpo, um minimo de estabilidade a partir da qual se pudesse produzir
algo, criar ou inventar.

Nesta cartografia, também, pudemos encontrar elementos para um modo de conceber a
linguagem para além do estruturalismo e do platonismo, que se fazem presentes em vérias dreas
do conhecimento. Ir além do estruturalismo e platonismo tornou-se importante para se afastar
das ilusdes transcendentais, a ilusdo da verdade, liberdade e finalidade, o que por sua vez é
importante para pensar a pragmatica, o sujeito em suas diferencas e em seus diferentes modos
de viver, agir e pensar. Isso implica dizer que, para pensar a clinica e a linguagem como ética,
estética e politica se torna indispensdvel pensar a reversao do estruturalismo e platonismo. Com
isso, compomos, também, um modo de conceber o sujeito, o sentido e a experimenta¢do na
clincia do AT, o que nos deu condi¢des para problematizar a linguagem como experimentacao,
no ambito da tese.

Nessa composi¢do, o sujeito €, entdo, um sujeito ndmade, disperso, em deslocamento, e
ndo um sujeito empirico, nem um sujeito que ocupa posi¢des imagindrias, de modo que, por
1sso, a linguagem se constitui mais como experimentacao estética nesses deslocamentos do que
por representacdo, segundo sujeito que ocupa posi¢oes.

Isso colocou em cena as consideracdes a respeito do processo de subjetivacio
heterogéneo, no qual os sujeitos, dissolvidos ou evanescentes em funcdo da heterogeneidade
que constitui um processo de subjetivacdo, sdo efeitos desse processo atravessado pelo
inconsciente, dai a impossibilidade desses sujeitos conhecerem a si mesmos ou reconhecerem-
se de um ponto de vista de uma cogni¢do ou re-cogni¢ao. Um processo de subjetivagdo diz mais
sobre produzir deslocamentos que produzir reconhecimento ou identidade, isto é, considerar a
subjetivacdo como processo € considerar os deslocamentos e ndo as posi¢des de sujeito. A
dessubjetivacdo inside ai como deslocamento de lugares e posi¢des, de modo que a fic¢do e
criacdo da linguagem e dos sujeitos retomam sua forca como vontade de poténcia mais que

vontade de fixacgao.



Considerados, assim, os novos modos de vida, de agir e de pensar em funcdo daquilo que
afeta, estdo relacionados com processos de subjetivacdo/dessubjetivacdo e com as relacdes de
forca. No processo de subjetivacdo, ao contrdrio de uma subjetividade interiorizada sobre si
mesma ou fruto de uma introjecdo influenciada ou causada pelo social, - ambas ideias marcadas
por uma separacdo entre uma exterioridade e uma interioridade -; os processos de subjetivacio
dizem respeito a uma subjetividade em processo e em funcdo de uma conexao com os elementos
heterogéneos, por exemplo, sociais, culturais, econdmicos, politicos, familiares ou
tecnoldgicos. Nao se trata da no¢do de uma causa externa da subjetividade, que forma uma
interioridade introjetada, mas uma causalidade imanente, na qual os efeitos (o processo de
subjetividade como efeito dos Acontecimentos) comportam, em processo de diferenciacdo, a
prépria causa.

A ideia de uma identidade interiorizada perde espaco para uma processualidade em
transformag@o e em fung¢do da multiplicidade das relagdes e dos elementos diversos de sua
composi¢do. O sujeito ndmade inside como causa eficiente imanente nesse processo, se
constituindo assim numa impermanéncia e dissolvi¢ao; e, desse modo, a subjetividade ndo se
relaciona a uma totalizagcdo ou centralizacio no individuo, mas relaciona-se a uma
dessubjetivacdo. Os modos de subjetivacdo remetem a uma subjetividade em processo, uma
hecceidade, mais do que a uma estrutura, isto €, temos uma individuacdo por hecceidade e ndo
por sujeito.

Como efeito desse processo no AT, consideramos que o processo de expressao, criagao e
ficcao implicou a inveng@o de um procedimento linguistico que passa pela repeticdo mecancia,
repeti¢do de lineamento, didlogos fractais, narrativas de si. A perspectiva que tomamos € que a
linguagem, na experimentacao, em sua pragmadtica constituiu-se como parte de um processo de
dessubjetivacdo, e é da ordem do Acontecimento; exprime as transformagdes incorpdreas das
misturas de corpos.

Note-se que a linguagem ndo € a expressdo de um pensamento representativo, ou algo
que o valha, mas € o expresso ou um processo ou procedimento de expressdo de uma mistura
de corpos e regimes de signos, isto €, estd num agenciamento maquinico de corpos e
agenciamento coletivo de enunciacdo, constitui-se nos territorios e nas desterritorializacoes.

Consideramos que a linguagem constitui-se como experimentagao e como uma dimensao
da experimentacdo no agenciamento. Tal linguagem-experimentacdo, a0 mesmo tempo,
constitui-se por conjungdes e disjuncdes, convergéncias e divergéncias; propicia encontros e

também desencontros no AT, enfim, € a linguagem-experimentacio como uma intervengao.



Pensamos, desse modo, uma outra possibilidade de experimentacdo e/ou outra dimensdao de
experimentacdo na clinica do AT.

No percurso da tese e do AT, tivemos um deslocamento entre o conceito de
experimentacdo na clinica e o conceito de linguagem como experimentacio. Com a
transversalidade entre esses dois deslocamentos € que pudemos pensar, compor e propor 0 AT
em funcdo dos agenciamentos em suas duas faces, o regime maquinico de corpos e o
agenciamento coletivo de enunciagdo, enfatizando a importancia do conceito de enunciacao
para a clinica do AT.

Isso porque enunciacio, em seu agenciamento coletivo, coloca em pauta os processos de
territorializagao-desterritorializa¢do, os agenciamentos, o corpo e sua poténcia de afetar e ser
afetado e a linguagem como expresso do [ndo-]sentido, dos acontecimentos. A enuncia¢do esta
em funcdo de relagdes de forca, de processos de subjetivacdo em que, pensarmos em
individuacdo, esta € caracterizada por hecceidade e ndo por sujeito fixado ou que ocupa
posicdes imagindrias. Assim, a caracteristica de dispersdo e deslocamento do sujeito é afirmada
no processo € como processo intensivo de relacdo de forcas, ou seja, como multiplicidades. A
enunciagdo deve ser colocada em fun¢ao dessas multiplicidades e como multiplicidade, e esta
em relac@o com os agenciamentos-territorios, em sua mistura e em funcdo do seu basculamento.

A enunciacdo, no jogo intensivo das relacdes e forca, co-empreende-se como um
procedimento, um modo de se haver com aquilo com que se afeta nos (des)encontros com o
mundo enquanto fluxo de for¢as, ou melhor, como experimentacio no jogo estético das forgas.
Uma composi¢do estética compreende uma experimentacdo e a experimentagdo estética
compreende uma composi¢do também estética. S3o processos em devir no qual, dado os
agenciamentos que colocamos para a tese, privilegia-se o devir do ser e nao o ser do devir.

A experimentacdo estética da linguagem ndo € o uso da lingua como um instrumento, ou
um sentir-se em casa na “lingua materna”, mas a experimentagdo de uma lingua que nio nos
pertence, nos € estrangeira; € a experi€éncia de que ndo se estd em casa; a linguagem ai ja nao
funda uma subjetividade, mas coloca a subjetividade em processo de (des)subjetivacio como
ruina do sujeito (Larrosa, 2011).

Com esse en-tendimento pudemos propor um modo de fazer clinica no AT para além das
psicologias dos sujeitos dados, das significacOes estabelecidas e das ressignificacdes exigidas,
dos projetos e dos discursos médico-psico-pedagdgicos.

Colocar as questoes da linguagem e da experimentacao para a clinica do AT foi colocar
em pauta a linguagem nos e como agenciamento coletivo de enuncia¢do; foi considerar que os

regimes de signos, inclusive o signo-significante, fazem parte dos processos de



(des)territorializacdo, mas foi considerar também que ndo se deve pautar apenas por esse
regime, nem pela significagdo conforme, nem por uma interpretagcdo subjetivista.

No AT, vimos que os didlogos, os dizeres, as falas, os gestos, o siléncio, os equivocos,
o sentido e o [ndo-]sentido, as repeticdes mecanicas, as repeticdes de lineamento; o estranho,
os pedidos de ajuda; os pedidos para ensinar; a tradugdo d’ A mae, suas preocupagdes e seu
deslocamento; enfim, a linguagem em diferentes modos de enunciacdo, implicam e estdo
implicados pela impossibilidade de se conhecer ou identificar sujeitos, o que se traduz numa
opacidade do sujeito e do seu dizer.

A ética, a afirmacdo da diferenca, no AT, se ancora ai, como afirmacdo dessa
impossibilidade e opacidade como diferenca e ndo como sinal de fracasso, falha ou falta, isto
é, aimpossibilidade e a opacidade do sujeito e do seu dizer estdo relacionados com a “natureza”
deles, ou seja, do sujeito, enquanto disperso e ndmade e do dizer, enquanto fragmentado e no
agenciamento; e com o fato de que s6 hd fragmentos e partes que se remetem umas aos outros
num regime de conexao e desconexao que, por sua vez, remetem a uma totalidade aberta; isto
€, ndo se totalizam e ndo se completam.

Com a ética da diferenca, refor¢ando que ética, estética e politica ndo se separam, temos
também uma estética da diferenca, uma politica da diferenca, que implica considerar as
diferencas dos modos de viver, pensar e existir; de afetar e se ser afetado. Tal ética coloca em
causa nossos esquemas de cognicao, nossas certezas e parametros de normalidade, a partir dos
quais nos questionamos, por exemplo, sobre manter um didlogo sem campo aparentemente
compartilhado, ao mesmo tempo que colocamos a necessidade de dar certo reconhecimento ao
outro, ao que € dito, ao inaudivel e ao informe. Nesse sentido, o encontro como experimentagao,
o AT, como clinica, se colocou e se coloca com este posicionamento ético.

Embora ndo haja possibilidade de conhecimento ou reconhecimento cognitivo do
sujeito, do seu dizer, do inaudivel e do informe, do ponto de vista de uma razdo instrumental,
totalizante e utilitarista, que poderia colocar algo feito ou dito sob categorias nosogréficas
(afasia ou ecolalias, por exemplo) ou morais-pedagogicas (o que se deve fazer ou o que nao se
deve fazer), ha a experimentacdo enquanto diferenca, experimentacdo que ndo diz de um
conhecimento ou reconhecimento de um sujeito individualizado ou identificado pelo seu dizer,
por suas falas ou por seus equivocos, mas diz da experimentacdo de uma diferenca pela qual se
passa ao afetar e ser afetado no processo de subjetivacdo em seus arranjos e desarranjos.

Tracamos como tese um percurso entre a clinica do AT como experimenta¢do, como

modo de fazer clinica, destacando o procedimento linguistico que Paulo inventava; a cartografia



como método de intervengdo-criaciao; e o percurso académico tedrico e conceitual, que ndo
deixou de incidir sobre a pesquisa.

Nos encontros com Paulo, a deriva-cartografica em seu infervenire-interven¢ao, como
experimentacdo, colocou em jogo diferentes regimes de corpos e de semidticas em fungdo de
atividades que, no caso cartografado, consistiu em atividades como filmar, editar e assistir o
video, pintar, desenhar, além de passeios pelas pragas, visitas a museus, conversas, didlogos,
siléncios, desentendimentos, enfim, elementos materiais € semioticas. As atividades estavam
em funcdo da relacdo e implicacdo que se constituiu entre acompanhado e acompanhante,
tomadas no agenciamento e como agenciamento, no processo de subjetivacdo e no territorio
que Paulo estd inserido, individuado, com seu modo de se relacionar, suas memdrias,
sentimentos e os discursos familiares, habituais e suas coordenadas semiéticas que incidem ou
organizam esse territdrio.

Com a intervengao cartografica, abriu-se a possibilidade de, pelo fato de nao nos atermos
as significacdes dadas e por ndo considerarmos o sujeito individuado e dado de uma vez por
todas, abrimos aos efeitos do [nao-]sentido, do ndo saber, do diagramatico, da experimentacao,
isto é fazer valer a fun¢ao de agenciamento e de fazer bascular o agenciamentos no AT.

De outro modo, queremos dizer que a questdo estava em torno de afetar e ser afetado e
nao significar, ou ressignificar. Nesse agenciamento, a linguagem significante nao tem, ndo da
ou fornece “comunica¢ao” entre os elementos agenciados e nem o discurso vai ser o liame para
tal ligac@o. Os elementos, matérias e semidticas agenciados sdo atravessados por uma semidtica
assignificante do plano de imanéncia.

E dessa dispersio, caos e embate engendrados pelo plano de imanéncia, e nessa atmosfera
que Paulo, para quem, em outros lugares, era dito o que fazer, o que falar e como falar, ou que
era corrigido ou mesmo ignorado ou antecipado, “traduzido” ou “dublado”, deslocou-se ou foi
deslocado (experimentacdo / funcdo de producao, criacdo, inven¢do) — o que também implicou
outro processo de subjetivacdo, mas no qual se considerou o processo e, como tal, um sujeito
disperso e nomade, além de se considerar os sentidos como [ndo-]sentido.

Dito de outro modo, Paulo estava ou se encontrava individuado, levado e colocado no
estrato de organizacdo de um mundo dado — implicado um processo de subjetivacdo, mas o
qual, cristalizado em torno de um sujeito e suas significacdes, resulta num sujeito a respeito do
qual se poderia dizer que ele se apresenta com “dificuldades de linguagem, de aprendizado ou
problemas cognitivos”, mas que ainda poderia entender o que € dito e se colocar ou pode ser

colocado segundo a linguagem conforme.



Entretanto, levando em conta a experimentacdo, Paulo foi deslocado ou deslocou-se dos
estratos da organizacdo médico-psico-pedagégico que distribuia as fungdes e o0s
funcionamentos. Esse deslocamento e descolamento implica dizer que Paulo se afeta pela
diferenca produzida nos (des)encontros como “lugares” de experimentagdo e passagem.

A experimentacdo ndo parte de uma boa vontade, somos agarrados, levados pela
experimentacio. E um caso de afeto. Nos encontros, o corpo busca-produz-experimenta-
consitui-se de (e em) afetos descodificados, ndo representados e pelos quais € arrastado. Nao é
possivel prever a experimentacdo, embora ela aconteca a cada instante, pois ela ndo traz a
sintese, o sujeito ou o significado acoplados.

A experimentacao estd em funcdo de um percurso. Nao hd, entdo, 16gica prévia, mas uma
légica que se da ao afetar e ser afetado. Uma l6gica dos sentidos. A tradi¢do do pensamento
ocidental diz que hd um principio que antecede um processo, mas nesse caso, para 0s encontros
no AT, o principio € contemporaneo ao processo. Em tal processo, o sujeito individuado
“Paulo” porta sujeitos larvares e hd que se ver quais heterogeneidades entrardo em
[des]conexdo. Embora o sujeito seja larvar e disperso, ele comporta poténcia, ele agencia e é
agenciado.

No percurso dos encontros foi que uma interpelagcao-interpretagao-intervenire pode fazer-
se agarrar (grasping), sem contudo, tentar recobrir o [ndo-]sentido e o equivoco projetando uma
significacdo sobre e para um sujeito fixo (pessoa ou individuo) ou uma subjetividade
cristalizada que seria seu produto (produto da significacio e da subjetividade). Tal subjetividade
cristalizada levaria a organizac¢do significante, significacdo, linguagem e subjetividades
conforme padrdes, maiorias, representagdes e convengdes sociais.

Outro deslocamento foi o que insidiu sobre ‘A mae’. Esse deslocamento pode ser visto
nas mudancas nos modos como ela disse para ele falar comigo e resolver se sairia ou ndo para
nossas atividades; pode ser visto, também, no modo como ela banca as mudancas pelas quais
ele estaria passando, o que, de certo modo, aumentou suas preocupagdes. Entretanto, com esse
deslocamento, pareceu-nos que ela safra da condicdo de ‘tradutora’, que antecipava e
significava o que Paulo faria ou falaria.

O que queremos colocar € que nesse percurso-processo, o procedimento fez e faz o AT
com Paulo jogar com a topografia-cartografia dos territorios familiares e habituais, entre
estratificacdo e experimentacdo, isto €, com a topologia dos planos, seus agenciamentos e
basculamentos. Desse modo, eles, o [ndo-]sentido ou equivoco e a experimentacao,
compuseram um processo de subjetivacdo e produgdo de sentido no qual o sujeito disperso,

como um efeito evanescente desse processo de dessubjetivacdo, se encontra deslocado no



tempo da producdo de sentido como efeito do encontros de corpos, afetar e ser afetado, no
tempo do Acontecimento — Aion.

Afetar e ser afetado estd em fun¢do do funcionamento do inconsciente e € imanente aos
processos que citamos, isto €, a experimentacao, 0s agenciamentos, os afetos sdo inconscientes
ou atravessados pelo inconsciente como fabrica-producdo. O inconsciente, a experimentagao,
os processos de subjetivacao, e o acontecimento compde-se em uma estética dos modos de vida
nos quais temos misturas de corpos e regimes de enunciacdo como composicao estética, ou seja,
como experimentacdo estética. Pensar a composicdo, a cria¢do, a polifonia das formas de
expressdo, compreende pensar a vida como obra de arte, como fic¢do. A vida ndo tem razdo ou
exige razdo, mas tem ou se constitui em uma composi¢do estética e essa composicao é
atravessada pelo inconsciente.

Através da tese, pensamos ter também elementos para problematizar o equivoco de que a
linguagem verbal teria sido rechacada pelos autores, em privilégio da experimentacdo
imagindria do corpo. O fato é que a linguagem verbal e o corpo devem ser experimentados
como agenciamento de corpos e de enunciacdo que nao se reduz a linguagem significante e nem
ao corpo como coisa ou estado de coisas, de modo que nem a linguagem e o corpo sdo redutiveis
entre si.

Com vimos, o que hé entre coisas e a linguagem, entre conteido e expressdo, ¢ uma
disjunc@o. A linguagem ndo representa o0 corpo € nem o corpo se deixa representar na
linguagem. Considerar a linguagem como experimentagdo € colocar em pauta essa
problemdtica. Apenas rechacar a linguagem como se fosse puramente verbal é justamente cair
no engodo disso que se diz.

A clinica do AT, uma vez transversalizada pela problemdtica da linguagem, aponta a
poténcia de uma escuta-interpelagcdo-intervencdo do territério como agenciamento, € da
desterritorializagdo como processo. Uma escuta e intervengdo que se abra aos efeitos do [nao-
]sentidos e a sua indeterminacdo nos processos de subjetivacdo, sem querer, necessariamente,
remeter a significados, sentidos e a sujeitos ja dados. Por outro lado, isto significa levar em
conta a enunciacao em seus agenciamentos nos encontros, € por isso, talvez, levar mais em

conta os desencontros que 0s encontros.

Nesse contexto, considerando a construcdo da hipdtese orientadora a partir dos
encontros e dos modos de Paulo se expressar, e das problematizacdes do territério de filosofia
de Deleuze e Guattari, e alguns interlocutores, dizemos que a linguagem como experimentacao

deve estar desvinculada do modo comum como a linguagem pode ser vista, isto €, a linguagem



vai além das regras gramaticais; a linguagem vai além da funcdo de significar o mundo; a
linguagem ndo se reduz ao simbdlico; a linguagem ndo se limita a referenciar as coisas; a
linguagem ndo se reduz a comunicar ou tornar algo comum, nem mesmo informar.

Ao dizer isso, podemos apontar que a linguagem como uma experiéncia de
singularidade é também uma experiéncia das relacdes intensivas de forca, da relacdo do afetar
e de ser afetado; implica e estd implicada no acontecimento e como acontecimento; implicada
e desdobrada também por uma experiéncia pré-subjetiva ou de dessubjetivacao.

Essa linguagem, na experié€ncia intensiva ou estética, coloca um individuo em cena,
paradoxalmente, na cena do agenciamento coletivo, isto é, num processo de individuagdo que
se d4, inevitavelmente, no coletivo da relacdo de forcas. A linguagem como experiéncia
estética, em seu agenciamento, ndo forma um discurso no sentido de uma organizacido e
estabilizacdo dos sentidos, mas é, paradoxalmente, a condi¢c@o para os discursos ou é tomada
em outros discursos, segundo o modo dos agenciamentos em que se constitui. Diria que poderia
haver uma experimentagio estética de linguagem atravessando os agenciamentos, segundo suas
possibilidades discursivas e nao discursivas, segundo a capacidade dos agenciamentos de
bascular, de fazer valer os processos de dessubjetivacao.

Nessa concepg¢ao, o conceito de agenciamento € a unidade complexa, a partir da qual se
poderd entender a enunciacdo, os regimes de corpos, os regimes de signos, assim como os
processos de composi¢ao de territérios existenciais, seus processos de des(re)territorializagao,

seus processos de subjetivacdo e individuagao na clinica do AT.



REFERENCIAS

AGUSTINI, C.; BERTOLDO, E. S. A constitui¢do de corpora em Linguistica da Enunciagao.
In: SILVEIRA, E. M. (Org). As bordas da linguagem. Uberlandia: Edufu. 2011. p. 121-133

ALMEIDA, J. Estudos deleuzeanos da linguagem. Campinas: Editora Unicamp, 2003.

ALVARENGA, C. Transitos da clinica do Acompanhamento Terapéutico (AT): da via
histdrica a cotidiana. 2006. 147 f. Dissertacdo (Mestrado) - Curso de Psicologia, Universidade
Federal de Uberlandia, Uberlandia, 2006. Disponivel em:
<https://repositorio.ufu.br/bitstream/123456789/17178/1/CAlvarengaDISSPRT.pdf>. Acesso
em: 03 set. 2019.

ARAUIJO, F. Um passeio esquizo pelo Acompanhamento Terapéutico — dos especialismos
a politica da amizade. Niter6i. 2006.

BARROS, R. B.; KASTRUP, V. Cartografar ¢ acompanhar processo. In: PASSOS, E.;
KASTRUP, V.; ESCOSSIA, L. (Orgs.), Pistas do método da cartografia: Pesquisa-
intervenc¢ao e producdo de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2009. p. 52-75

BENVENISTE, E. Problemas de Linguistica Geral II. Campinas: Pontes Editores, 1974.

BENVENISTE, E. Problemas de Linguistica Geral I. Tradu¢dao de Maria da Gléria Novak e
Luiza Neri. Sao Paulo:Ed. Nacional, 1976.

BERTOLDO, E. S. Discurso e enunciacdo: implicacdes da emergéncia do sujeito. In:
AGUSTINI, C.; BERTOLDO, E. S. (Orgs). Linguagem e enunciacdo: subjetividade,-
singularidade em perspectivas. Uberlandia: EDUFU, 2011. p. 71-83

BIRMAN, J. Os signos e seus excessos. A clinica em Deleuze In: ALLIEZ, E. (Org.). Gilles
Deleuze: uma vida filoséfica. Traducao de Ana Licia de Oliveira. Sdo Paulo: Ed. 34, 2000.

BLANCHOT, M. A conversa infinita. Traduciao de Aurélio Guerra Neto. Sao Paulo: Escuta,
2010.

BRANDALISE, F.; ROSA, G. L. Velhas estradas, caminho novo — Acompanhamento
Terapéutico no contexto da reforma psiquidtrica. Cad. Bras. Satide Mental, Vol 1, n°1, jan-
abr. 2009 (CD-ROM).

CARVALHO, S. S. Acompanhamento terapéutico — que clinica é essa?. Sao Paulo:
AnnaBlume, 2004.

CAUCHICK, M. P. Sorrisos inocentes, gargalhadas horripilantes — intervencdes no
acompanhamento terapéutico. Sao Paulo: Annablume, 2001.

CHAUI-BERLINCK, L. Andarilhos do Bem: os caminhos do Acompanhamento Terapéutico.
2011. 173 f. Tese (Doutorado) - Curso de Psicologia, Universidade de Sdo Paulo, Sao Paulo,
2011.



DAVI-MENARD, M. Deleuze e a psicanalise. Traducio Marcelo Jacques de Moraes. Rio de
Janeiro: Civilizacdo Brasileira, 2014.

DELEUZE, G. A ilha deserta e outros textos. Sao Paulo: Ed. Iluminuras, 2006.

DELEUZE, G. A ldgica do sentido. 5. Ed. Traducdo Luiz Roberto Salinas. Sdo Paulo:
Perspectiva, 2009.

DELEUZE, G. Bergsonismo. 2* Ed. Tradu¢do de Luiz B. L. Orlandi. Sdo Paulo: Ed. 34, 1999.

DELEUZE, G. Cinema 2: A Imagem-tempo. Tradu¢do de E. A. Ribeiro. Sdo Paulo:
Brasiliense, 2005.

DELEUZE, G. Conversacoes. 2. Ed. Traducido de Peter P. Pelbart. Sdo Paulo: Ed. 34, 2010a.
DELEUZE, G. Critica e Clinica. Tradugio de Peter Pal Pelbart. Sdo Paulo: Ed.34, 1997.

DELEUZE, G. Diferenca e repeticao. Tradugdo de Luiz Orlandi e Roberto Machado. Séo
Paulo: Relégio D’ Agua Editores, 2000.

DELEUZE, G. Foucault. Traducao de Claudia Sant’anna Martins. Sao Paulo: Brasiliense,
2006.

DELEUZE, G. Proust e os Signos. 2. Ed. Traducdo de Antdnio Piquet e Roberto Machado.
Rio de Janeiro: Forense Universitaria, 2010b.

DELEUZE, G.; GUATTARLI, F. Kafka, por uma literatura menor. Traducao de Cintia Vieira
da Silva. Sao Paulo: Ed. Auténtica, 2014.

DELEUZE, G; GUATTARI, F. Mil Platés: Capitalismo e esquizofrenia. Traducdo de Aurélio
Guerra Neto e Célia Pinto Costa. Sdo Paulo: Ed. 34, 1995a. v 1.

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil platos: Capitalismo e esquizofrenia. Traducdo de Ana
Lucia Oliveira e Lucia Claudia Ledo. Sdo Paulo, SP: Ed. 34, 1995b. v 2.

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. Mil platos: Capitalismo e esquizofrenia. Traducio de Aurélio
Guerra Neto, Ana Lucia Oliveira, Licia Claudia Ledo e Sueli Rolnik. Sdo Paulo: Ed. 34, 1996.
v. 3.

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. 2. Ed. Mil platos: Capitalismo e esquizofrenia. Traducdo de
Suely Rolnik. Sao Paulo: Ed. 34, 2012. v. 4.

DELEUZE, G.; GUATTARL F. O anti-édipo: capitalismo e esquizofrenia 1. Tradugdo de Luiz
B. Orlandi. Sao Paulo: Ed. 34, 2010a.

DELEUZE, G.; GUATTARI, F. O que ¢ filosofia? Tradugdo de Bento Prado Jr. e Alberto
Alonso Munhoz. Sao Paulo: Ed. 34, 2010b.

DELEUZE, G; PARNET, C. Dialogos. Traducido de Eloisa Aratjo Ribeiro. Sdo Paulo: Ed.
Escuta, 1988.



DIAZ, E. A filosofia de Michel Foucault. Traducdo de Cesar Candiotto. Sdo Paulo: Unesp,
2012.

DOSSE, F. Gilles Deleuze & Felix Guattari - Biografias Cruzadas. Traducdo de Féatima
Murad. Porto Alegre: Artmed, 2010.

ESCOSSIA, 1; TEDESCO, S. O coletivo de for¢as como plano de experiéncia cartografica. In:
PASSOS, E.; KASTRUP, V.; ESCOSSIA, L. (Orgs.). Pistas do método da cartografia:
Pesquisa-interven¢ao e produgdo de subjetividade. Porto Alegre, RS: Sulina, 2009. p. 92-108

FISCHER, R. M. B. Trabalhar com Foucault: arqueologia de uma paixao. Belo Horizonte:
Auténtica Editora, 2012.

FLORES, V. N. A enunciacdo e os niveis da andlise linguistica. In: AGUSTINI, C;
BERTOLDO, E. S. B. (Orgs). Linguagem e enuncia¢ao: Subjetividade-singularidade em
perspectivas. Uberlandia: EDUFU, 2011. p. 27-41

FLORES, V. N.; SILVA, C. L. C. Os estudos enunciativos da linguagem e suas relacdes com a
linguistica e com as areas conexas. In: SILVEIRA, E. M (Org). As bordas da linguagem.
Uberlandia: EDUFU, 2011. p. 97-119

FOGEL, G. Sobre o Desaprendizado do simbolo ou da experiéncia da linguagem. Rio de
Janeiro: Mauad X, 2017.

FOUCAULT, M. A arqueologia do saber. 7 ed. Traducdo de Luis Felipe Baeta Neves. Rio de
Janeiro: Forense Universitaria, 2008.

FOUCAULT, M. A hermenéutica do sujeito. Sao Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2010.

FOUCAULT, M. A ordem do discurso. Tradu¢do Laura Fraga de Almeida Sampaio. Sdo
Paulo: Loyola, 1996

FOUCAULT, M. As palavras e as coisas. 9 ed. Tradu¢do de Salma Tannus Muchail. Sao
Paulo: Martins Fontes, 2007.

GONDAR, J. Uma clinica politica: a psicandlise com Deleuze. Pulsional: Revista de
Psicandlise, ano 22, n.2, p.58-72, junho 2009.

GUATTARI, F. Caosmose — um novo paradigma estético. Traducdo de Ana Lucia Oliveira e
Lucia Claudia Leao. Sao Paulo: Ed. 34, 2012.

GUATTARI F. O Inconsciente Maquinico - Ensaios de Esquizoanalise. Campinas: Papirus,
1969.

GUATARRI, F; ROLNIK, S. Micropoliticas: Cartografias do desejo. 10 ed. Petrépolis:
Vozes, 2010.

HEUSER, E. M. D. Pensar em Deleuze — Violéncia e empirismo no ensino de filosofia. [jui:
Unijui, 2010



JACQUES, P. B. Circulagdo de Ideias Situacionistas no Campo do Urbanismo. In: JAQUES,
P. B. (Org.). Apologia da deriva — Escritos situacionistas sobre a cidade. Rio de Janeiro: Casa
da Palavra, 2003. p. 25-30

LACAN, J. O seminario 23: o sinthoma. Traduc¢io de Jachque-Alain Miller. Rio de Janeiro:
Zahar, 2007.

LAPLANTINE, C. Emile Benveniste: a teoria da poética. 2008. Tese (Doutorado).
Universidade de Paris, Franca, 2008.

LARROSA, L; SKLIAR, C. Habitantes de babel: politicas e poéticas da diferenca. Belo
Horizonte: Ed. Auténtica, 2011.

LAZZARATO, M. Signos, maquinas, subjetividades. Traducdo de Paulo Domenech Oneto.
Sao Paulo: Edi¢oes Sesc, 2014.

LOPES, Luiz Manoel. A teoria do sentido em Deleuze. 2006. 224 f. Tese (Doutorado em
Ciéncias Humanas) - Universidade Federal de Sdo Carlos, Sdo Carlos, 2006.
MACHADQO, R. Nietzsche e a verdade. 3 ed. Rio de Janeiro/Sdo Paulo: Paz e Terra, 2017.

MOSE, V. Nietzsche e a grande politica da linguagem. Petrépolis: Vozes, 2018.

MUYLAERT, M. A. AT como dispositivo clinico: uma perspectiva da esquizoandlise. Psyche,
ano X, n. 18, p. 109-114, setembro, 2006.

NASCIMENTO, R. D. S. A teoria dos signos na filosofia de Gilles Deleuze — focos de
elaboracdo semidtica em Proust e os Signos, Logica do sentido e O anti-édipo. 2007. Tese
(Doutorado), Campinas, 2007.

NIETSCHE, F. O nascimento da tragédia. Traducio: J. Guinsburg. Sao Paulo: Shwarcz, 1992.

PALOMBINI, A. L. Vertigens de uma psicanalise a céu aberto: a cidade — contribui¢des do
Acompanhamento Terapéutico a clinica na reforma psiquiatrica. 2007. 200 f. Tese (Doutorado),
Rio de Janeiro, 2007.

PASSOS, E.; BARROS, R. B. Por uma politica da narratividade. In: PASSOS, E.; KASTRUP,
V.; ESCOSSIA, L. (Orgs.). Pistas do método da cartografia: Pesquisa-intervencido e
producdo de subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2009. p. 151-171

PASSOS, E; EIRADO, A. Cartografia como método de Pesquisa-intervencdo. In: PASSOS, E.;
KASTRUP, V.; ESCOSSIA, L. (Orgs.). Cartografia como dissolucao do ponto de vista do
observador. Porto Alegre: Sulina, 2009. p. 109-130

PASSOS, E.; KASTRUP, V.; ESCOSSIA, L (Orgs). Pistas do método da cartografia:
pesquisa-intervencao e producio xde subjetividade. Porto Alegre: Sulina, 2009.

PELBART, P.P. Da clausura do fora ao fora da clausura: loucura e desrazdo. Sdo Paulo:
Iluminuras, 2009.



PELBART, P. P. Do livro como experiéncia a vida como experimentacdo In: Cult Dossié
Michel Foucault, ano 17, jun 2014.

PINTO, D.C. M.; MARQUES, S.T (Orgs). Henry Bergson, Critica do negativo e
pensamento em duracio. Sdo Paulo: Alameda, 2009.

PORTO, M.; SERENO, D. Sobre Acompanhamento Terapéutico In: A CASA (Org.). A rua
como espaco clinico. Sao Paulo: Escuta, 1991.

PRADO, T. Foucault e a linguagem do espaco. Sao Paulo: Perspectiva; Rio de Janeiro: PUC,
2018.

PRIEUR, J.M. Observacdes sobre a linguagem em Psicandlise. In: AGUSTINI, C;
BERTOLDO, E. S. (Orgs). Linguagem e enunciacdo: subjetividade-singularidade em
perspectivas. Uberlandia: EDUFU, 2011. p. 17-26

ROLNIK, S. Clinica Némade. In: EQUIPE DE ACOMPANHANTES TERAPEUTICOS DO
INSTITUTO A CASA (Orgs.). Crise e Cidade: Acompanhamento Terapéutico. Sdo Paulo:
EDUC. 1997. p. 83-97

SANCHES, A. Maquinas, corpos sem 6rgaos e pulsdes. Um didlogo entre o anti-édipo de
Deleuze e Guattari e a metapsicologia freudiana. Dissertagao (Mestrado). Ufuscar. 2008.

SCHAFFER, M; FLORES, V. N.; BARBISAN, L. B (Orgs). Aventuras do sentido —
psicandlise e linguistiva. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002.

TEIXEIRA, M. Analise de discurso e psicanalise: elementos para uma abordagem do sentido
no discurso. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2005.

VIDAL, E. A. Heterogeneidade Deleuze — Lacan. In: ALLIEZ, E. (Org.). Gilles Deleuze: uma
vida filoséfica. Trad. Ana Lucia de Oliveira. Sao Paulo: Ed. 34, 2000, p.479-494.

ZOURABCHVILI, F. Deleuze: filosofia do acontecimento. Traducao de Luiz. B. L. Orlandi.
Sao Paulo: Editora 34, 2016.

ZOURABCHVILI, F. O vocabulario de Deleuze. Traducido de André Telles. Digitalizacdo e
disponibilizacdo da versdo eletronica. Centro Interdisciplinar de Estudo em Novas Tecnologias
e Informacao. Ifch-unicamp cienti.ifch@gmail.com , 2004.



