
 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA 
Programa de Pós Graduação em Filosofia  

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA (UFU) 
INSTITUTO DE FILOSOFIA (IFILO-UFU) 

PROGRAMA DE PÓS GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA (POSFIL-UFU) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

MARLOS VINÍCIUS OLIVEIRA RAMOS 
 
 
 
 
 
 

O PAPEL DA DETERMINAÇÃO DESCENDENTE NO 
JULGAMENTO MORAL OU REGULAÇÃO TOP-DOWN DAS 

EMOÇÕES MORAIS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Uberlândia, Minas Gerais 
Fevereiro, 2019 



 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA 
Programa de Pós Graduação em Filosofia  

 
 

MARLOS VINÍCIUS OLIVEIRA RAMOS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O PAPEL DA DETERMINAÇÃO DESCENDENTE NO 
JULGAMENTO MORAL OU REGULAÇÃO TOP-DOWN DAS 

EMOÇÕES MORAIS 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa 
de Pós Graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Uberlândia (POSFIL-UFU) como parte 
dos requisitos necessários à obtenção do Grau de 
Mestre em Filosofia. 
 
Área de Concentração: Filosofia 
Linha de Pesquisa: Ética e Política 
 
Orientador: Prof. Dr. Leonardo Ferreira Almada 

 

 

 

 

 

 

Uberlândia, Minas Gerais 
Fevereiro, 2019 

  



 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA 
Programa de Pós Graduação em Filosofia  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA 
Programa de Pós Graduação em Filosofia  

 
 

FOLHA DE APROVAÇÃO 
 
 

MARLOS VINÍCIUS OLIVEIRA RAMOS 
 
 

O PAPEL DA DETERMINAÇÃO DESCENDENTE NO JULGAMENTO 
MORAL OU REGULAÇÃO TOP-DOWN DAS EMOÇÕES MORAIS 

 
 
 
Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa 
de Pós Graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Uberlândia (POSFIL-UFU) como parte 
dos requisitos necessários à obtenção do Grau de 
Mestre em Filosofia. 
 
Área de Concentração: Filosofia 
Linha de Pesquisa: Ética e Política 

 
 
 

Uberlândia, 26 de fevereiro de 2019 
 
 
 
 

Prof. Dr. Leonardo Ferreira Almada (POSFIL-UFU, Presidente) 
 
 
 
 

Prof. Dr. César Fernando Meurer (POSFIL-UFU) 
 
 
 
 

Prof. Dr. Alfredo Pereira Júnior (POSFIL - UNESP) 
 
  





 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA 
Programa de Pós Graduação em Filosofia  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“Cem vezes todos os dias lembro a mim mesmo que minha 
vida interior e exterior, depende dos trabalhos de outros 
homens, vivos ou mortos, e que devo esforçar-me a fim de 
devolver na mesma medida que recebi”.  
 

Albert Einstein 
  



 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA 
Programa de Pós Graduação em Filosofia  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dedico esta dissertação a todos os grandes mestres e sábios 
que deixaram um legado de conhecimentos teóricos e 
práticos graças aos quais se nos tornou possível alcançarmos 
o atual estágio de desenvolvimento intelectual e moral que 
temos hoje, passando por referências importantes, como 
Pitágoras, Aristóteles, David Hume e William James até os 
comtemporâneos Joshua Greene, Richard Davidson, John 
Searle, considerando também o exímio trabalho dos 
filósofos brasileiros, tais como Leonardo Ferreira Almada, 
Gabriel Mograbi, Alfredo Pereira Jr., César Meurer, entre 
outros.  

  



 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA 
Programa de Pós Graduação em Filosofia  

 
 

AGRADECIMENTOS 
 

Inicialmente reconheço o incomensurável trabalho do Prof. Dr. Leonardo Ferreira Almada, que 
se dedica com muita paixão ao ensino e difusão da filosofia, exigindo dos seus alunos a 
disciplina e a busca da excelência, e, ao mesmo tempo, conduzindo o árduo trabalho acadêmico 
com comedimento de um experiente sábio. O fato de já ter realizado um mestrado anterior em 
uma outra área do ensino e já ter experiência passada de trabalhos realizados no campo da 
educação me deixam otimistas por existirem educadores como Leonardo Ferreira Almada, que 
ampliam minhas esperanças numa transformação do cenário educacional brasileiro atual, 
apostando que essas sementes filosóficas plantadas possam gerar bons frutos e que se 
multipliquem exponencialmente, apoiadas por diversos outros apaixonados pela educação que 
resistem movidos pelo amor ao saber.  
 
Importante também reconhecer o suporte de altíssima qualidade que recebi do Dr. César 
Meurer, que se integrou com simetria no Grupo de Estudos ‘Relações de Interação e Integração 
entre Cérebro, Corpo e Ambiente sob uma Perspectiva Corporificada e Emergentista’, atuando 
com o rigor e qualidade alemães no direcionamento acadêmico, preservando um modo amigo 
e gentil no apoio às demandas de formação do corpo discente por parte do professor Leonardo.  
 
Agradecimentos ao execelente corpo docente e técnico Programa de Pós Graduação do Instituto 
de Filosofia (PPGFIL), liderados pelo Coordenador Sertório de Amorim e Silva Neto.  
 
Por fim, quero agradecer aos familiares e cologas, em especial ao meu filho Benício de Campos, 
que, mesmo com pouca idade, conseguiu entender com clareza as ausências oriundas das 
demandas acadêmicas necessárias para realização de trabalho filosófico do porte de um 
mestrado realizado pela ótima universidade UFU (Universidade Federal de Uberlândia). 

 
  



 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA 
Programa de Pós Graduação em Filosofia  

 
 

RESUMO 
 
O debate sobre a moralidade humana sempre despertou grande interesse na filosofia. Desde as mais 
antigas e clássicas discussões promovidas por Platão, Aristótoles e os filósofos helenistas, a história do 
pensamento jamais conheceu período em que os debates sobre ética e moralidade tenham sido 
negligenciados. Um exemplo disso é o uso das mais diversas terminologias para designar um sem 
número de correntes téoricas na contemporaneidade, tais como contratualismo, utilitarismo, deontologia 
e metaética. Grande parte do conteúdo filosófico que permeia esse debate envolve um conjunto de teses 
normativas e prescritivas, as quais, em comum, se propõem discutir normas ou sentenças morais, 
mobilizando-se, para tanto, na análise de fatos morais e na discriminação de diretrizes para acessar 
possíveis soluções para problemas envolvendo questões e/ou dilemas morais. Sem desconsiderar a 
importância do conhecimento filosófico possuído pelos pesquisadores de Ética, o atual trabalho se situa 
em um outro paradigma conceitual, metodológico e estrutural, e está menos preocupado com prescrições 
e normatizações do que na análise filosófica de conhecimentos, fatos e ilações sobre a estrutura, a origem 
e as limitações dos nossos pensamentos cognitivos morais. Nesse contexto paradigmático, colocamos o 
foco teórico e estrutural no processo de tomada de decisão humana (decision-making), analisando, 
assim, os aspectos centrais da cognição moral na perspectiva da filosofia da mente com a colaboração 
interdisciplinar da biologia, física, psicologia etc. e principalmente os estudos empíricos da 
neurociência. A pesquisa aqui delineada defende a tese de que o conjunto de princípios morais humanos 
deriva de processos cognitivos que emergiram do mundo físico, da evolução biológica humana e da 
evolução cultural da nossa sociedade, o que compromete a pesquisa com um modelo filosófico empírico 
e naturalista. Com base nesse quadro teórico, conceitual, estrutural e metodológica, a abordagem que 
professamos se opõe a algumas outras abordagens teóricas, notoriamente o dualismo cartesiano e o 
reducionismo fisicalista. O primeiro deles — o dualismo cartesiano — se opõe frontalmente à principal 
perspectiva teórica que defenderemos nessa dissertação, o emergentismo filosófico, já que os 
emergentistas defendem a tese de que tudo que existe na natureza — substâncias, organismos, 
organizações etc. — são compostos por substâncias essencialmente físicas. A segunda abordagem que 
consideremos distante da nossa, a professada pelos reducionistas, normalmente exclui o diálogo entre 
filosofia e ciência, reduzindo estados mentais a tipos de estados neurais, ou ainda eventos mentais a 
eventos físicos, de onde se segue a tese de que estados mentais são redutíveis a estados neurais. 
Considerando esses fatores fundamentais, a dissertação é sustentada por três pilares básicos, quais 
sejam: (a) há fatores biológicos naturais da moralidade que condicionam a cognição moral a uma 
explicação naturalista e evolucionista; (b) há um papel predominante das emoções morais no 
condicionamento das reações automáticas e instintivas do comportamento humano; (c) há um papel da 
determinação descendente ou da regulação top-down das emoções morais, na capacidade de restringir e 
reprimir os comportamentos automáticos da tomada de decisão moral. A partir desses três princípios 
que norteiam nossa Dissertação, consideramos plausível sustentar que a cognição moral pode ser 
entendida como um conjunto de mecanismos cognitivos que emergem de processos neurofisiológicos 
prioritariamente compostos por comportamentos automáticos, subsidiados por reações instintivas não-
conscientes, e com possibilidade de serem operados de forma consciente por meio de processo de 
determinação descendente/ regulação top-down. Esses mecanismos cognitivos, cremos, visam à 
sobrevivência humana, seja no nível individual ou de um determinado grupo de indivíduos. Dessa 
definição conceitual chegamos à tese central do trabalho, de que os mecanismos que subsidiam as 
decisões deliberadas e conscientes são capazes de promover a determinação descendente ou regulação 
top-down das emoções morais. Essa dinâmica estrutural possibilita aos seres humanos, diferentemente 
dos seres vivos de níveis de desenvolvimento inferiores, a produção de comportamentos mais complexos 
e evoluídos capazes de controlar os reflexos mais básicos de autopreservação deliberadamente, a partir 
da reflexão racional por meio de mecanismos e processos mentais conscientes.  
 
Palavras-chave: Tomada de decição moral; Biologia evolucionista; Emoções morais; Determinação 
descendente/ regulação top-down; Emergentismo filosófico. 



 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA 
Programa de Pós Graduação em Filosofia  

 
 

ABSTRACT 
 

The debate concerning human morality has always awoken great interest in the area of philosophy. From 
the most ancient and classical discussions put forward by Plato, Aristotle and the Hellenist philosophers, 
the history of philosophical thought has never known a period in which the debates concerning ethics 
and morality have not been part of their innermost circle. An example of such is the use of the most 
diverse terminologies for the designation of the innumerous current theories in contemporaneity, such 
as contractualism, utilitarianism, deontology and metaethics. A large part of philosophical content that 
permeates through this debate involves a set of normative and prescriptive theses, which as a common 
theme, propose the discussion of norms or moral judgments, and assembled for the analysis of moral 
facts and the discrimination of guidelines to access possible solutions to problems involving moral 
questions and/or dilemmas. Without disregarding the importance of the philosophical knowledge 
possessed by the researchers of ethics, the present work is situated in another conceptual, 
methodological and structural paradigm, where it places less concern on prescriptions and norms and 
more on the philosophical analysis of knowledge, facts and conclusions about the structure, origin and 
limitations of our moral cognitive thoughts. In this paradigmatic context, we place the theoretical and 
structural focus on the human decision-making process, and as such analyze the central aspects of moral 
cognition in the perspective of the philosophy of the mind with the interdisciplinary collaboration of 
biology, physics, psychology, etc. and in particular the empirical studies of neuroscience. The study 
outlined herein defends the thesis that the set of human moral principles is derived from cognitive 
processes that emerge from the physical world, human evolutionary biology and the cultural evolution 
of our society, which compromises research with an empirical and naturalistic philosophical model. 
Based upon this theoretical, conceptual, structural and methodological framework, the approach we 
profess is opposed to some other theoretical approaches, notably Cartesian dualism and physicalism 
reductionism. The first of these, Cartesian dualism, is opposed to the main theoretical perspective that 
we will defend in this dissertation, philosophical emergentism, since the emergentist defends the thesis 
that everything that exists in nature, substances, organisms, organizations, etc. are composed of 
essentially physical substances. The second approach that we consider distant from ours, is that 
professed by reductionists, this usually excludes the dialogue between philosophy and science, reducing 
mental states to types of neural states, or even mental events to physical events, and from which the 
thesis that mental states can be reduced to neural states is rendered. By taking into consideration these 
fundamental factors, this dissertation is supported on three basic pillars, namely: (a) there are natural 
biological factors of morality that condition moral cognition to a naturalistic and evolutionary 
explanation; (b) there is a predominant role of moral emotions in conditioning the automatic and 
instinctive reactions of human behavior; (c) there is a role of descending determination or top-down 
regulation of moral emotions, in the ability to restrain and repress automatic behaviors of moral 
decision-making. From these three principles that guide our Dissertation, we consider it plausible to 
maintain that moral cognition can be understood as a set of cognitive mechanisms that emerge from 
neurophysiological processes primarily composed of automatic behaviors, supported by nonconscious 
instinctive reactions, and which are capable of being consciously operated by means of a descending / 
top-down regulation process. The authors of this paper believe that these cognitive mechanisms have 
human survival as their main goal, be that on an individual level or of a particular group of individuals. 
From this conceptual definition we arrive at the central thesis of this study, which is that the mechanisms 
that support deliberate and conscious decisions are capable of promoting the descending determination 
or top-down regulation of moral emotions. This structural dynamic enables human beings, unlike beings 
of lower levels of development, to produce more complex and evolved behaviors capable of controlling 
the most basic reflexes of self-preservation in a deliberate manner from rational reflection, through 
conscious mental mechanisms and processes. 
 
Keywords: Moral decision-making; Evolutionary biology; Moral emotions; Downward determination 
/ top-down regulation; Philosophical emergentist.   



 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA 
Programa de Pós Graduação em Filosofia  

 
 

 

SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO........................................................................................................01 

 

CAPÍTULO 1:  

A RELAÇÃO ENTRE RACIOCÍNIO MORAL E EMOÇÕES NO PROCESSO DE TOMADA DE 

DECISÃO (DECISION-MAKING) .............................................................................10 

1.1 APRESENTAÇÃO DO DO CAPÍTULO....................................................................  10 

1.2 LIVRE ARBÍTRIO, AUTONOMIA E DECISÃO.......................................................  12 

1.3 ACRASIA E OS PROCESSOS NÃO-CONSCIENTES NA TOMADA DE DECISÃO......  19 

1.4 RACIOCÍNIO MORAL, EMOÇÃO E AS BASES TEÓRICAS SOBRE MORALIDADE.....  27 

1.5 CONCLUSÃO DO CAPÍTULO...............................................................................  36 

 

CAPÍTULO 2:  

NATURALISMO MORAL, AS EMOÇÕES E A TOMADA DE DECISÃO HUMANA..............38 

2.1 APRESENTAÇÃO DO CAPÍTULO..........................................................................38 

2.2 NATURALISMO MORAL E AS TEORIAS EVOLUTIVAS DA MENTE E DO 

COMPORTAMENTO.........................................................................................................  39 

2.3 PAPEL DAS EMOÇÕES E OS PADRÕES NEURAIS NO PROCESSOS DE TOMADA DE 

DECISÃO MORAL............................................................................................................  54 

2.4 CONCLUSÃO DO CAPÍTULO...............................................................................  66 

  



 

 

MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA 
Programa de Pós Graduação em Filosofia  

 
 

CAPÍTULO 3:  

DETERMINAÇÃO DESCENDENTE E A TOMADA DE DECISÃO MORAL.........................67 

3.1 APRESENTAÇÃO DO CAPÍTULO..........................................................................  67 

3.2 EMERGENTISMO FILOSÓFICO COMO TESE CENTRAL DA REGULAÇÃO TOP DOWN 

NO PROCESSO DE TOMADA DE DECISÃO MORAL............................................................  68 

3.3 PESQUISAS TEÓRICO-CIENTÍFICAS SOBRE REGULAÇÃO TOP-DOWN E SEUS 

IMPACTOS NA TOMADA DE DECISÃO MORAL.................................................................. 77 

3.4 AS TEORIAS MORAIS E A REGULAÇÃO TOP-DOWN NO CONTEXTO FILOSÓFICO 

EMERGENTISTA..............................................................................................................  88 

3.5 CONCLUSÃO DO CAPÍTULO...............................................................................  97 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS.......................................................................................99 

 

REFERÊNCIAS.....................................................................................................104 

 



1 

INTRODUÇÃO 

O debate teórico sobre a moralidade humana e as investigações acerca dos princípios 

que motivam, disciplinam ou orientam o comportamento dos indivíduos remontam aos 

primórdios da filosofia clássica, e foi peça-chave na obra de autores da estirpe de Platão, 

Aristótoles, Immanuel Kant, John Stuart Mill, passando por teóricos das mais diversas áreas 

das ciências do homem, tais como Freud, no campo da psicologia, Charles Darwin e Eduard 

Wilson, na biologia, Durkheim, na sociologia.  

Na esteira dessa tradição, podemos fazer referência a um movimento crescente nos 

campos de conhecimento que integram as ciências da mente e do comportamento: trata-se do 

grupo de pesquisas que compõe os estudos interdisciplinares da cognição, linguagem, 

comportamento e moralidade, originário de uma estreita relação entre os campos de estudo 

tradicionais e as modernas ciências empíricas, a exemplo das contemporâneas neurociências 

cognitivas. Autores contemporâneos das neurociências cognitivas e comportamentais, como 

António Damásio, Johathan Haidt, Jorge Moll, Joshua Greene, dentre outros, têm realizado com 

crescente êxito pesquisas colaborativas entre as bases teóricas da filosofia, da psicologia, da 

biologia e da física com dados e aportes metodológicos das ciências cognitivas experimentais, 

decorrendo daí a constituição de avanços significativos nos estudos da cognição moral humana, 

também conhecida pelo nome de Neurociência da Ética.  

Os estudos filosóficos clássicos sobre ética e moralidade, tais como o contratualismo, 

o utilitarismo, a deontologia ou a metaética buscam, em geral, responder e equacionar desafios 

morais da nossa sociedade, passando por questões historicamente relevantes, tais como trabalho 

escravo, fome humana, subjugação de minorias ou grupos sociais específicos — como as 

mulheres, os negros, as populações nativas etc. — até questões éticas contemporâneas — como 

o suicídio assistido, casamento homossexual, direito ao aborto. Esse debate teórico clássico e 

contemporâneo se propõe discutir teses filosóficas que abrangem normas ou sentenças morais, 

mobilizadas para analisar os fatos e as possíveis soluções concretas (BONELLA, 2015).  

Na última metade do século, essas correntes éticas, de forma geral, vêm tomando duas 

direções distintas. Alguns estudiosos vêm se especializando em sofisticadas teorias e princípios 

morais, visando a aspirações comportamentais baseadas em pensamentos consequencialistas. 

Outros colocam seu foco teórico nos princípios morais que devem guiar a ação moral, 

oferecendo respostas específicas sobre as sentenças e normas éticas em questão (GREENE, 

2015). Segundo o autor, não devemos abandonar esses caminhos e ambições filosóficas; 

contudo, devemos nos guiar menos em direção a construções teóricas sofisticadas e elaboradas 



2 

e investir mais no entendimento da estrutura, origem e limitações dos nossos pensamentos 

cognitivos morais.  

Nosso trabalho se insere neste contexto paradigmático, e seu foco teórico e estrutural 

incide sobre o processo de tomada de decisão humana (decision-making). Nossa intenção é a 

de investigar e aferir os aspectos centrais da cognição moral na perspectiva da filosofia da mente 

com a colaboração interdisciplinar dos estudos empíricos da neurociência.  

Entendemos, no interior deste âmbito estrutural e metodológico que, mesmo sendo 

relevante o debate clássico sobre ética e moral e suas decorrentes abordagens teóricas 

contemporâneas, não é nosso interesse explícito assumir posição conflitante e divergente com 

tais modelos. Por suas próprias características, a orientação geral do presente trabalho pretende 

analisar as discussões filosóficas e científicas sobre o processo de tomada de decisão moral a 

partir de um paradigma interdisciplinar, abordando, para tanto, as modernas ciências da mente 

à luz de uma visão de mundo científica abrangente, capaz de incluir ciências do tipo da 

mecânica quântica, da teoria atômica da matéria, da física das propensões, da teoria evolutiva e 

da biologia dos sistemas. Ao longo de suas etapas básicas, intermediárias e avançadas, a pesquisa 

aqui delineada defende a tese de que o conjunto de princípios morais humanos derivam de 

processos cognitivos que emergiram do mundo físico, da evolução biológica humana e da 

evolução cultural da nossa sociedade, o que nos compromete, assim, com um modelo filosófico 

empírico e naturalista, ainda que não-reducionista.  

Sem dúvida, o avanço tecnológico atual, principalmente no que tange às pesquisas 

científicas do cérebro e ao exitoso, e controverso, uso de ferramentas de neuroimagem, como 

EEG (Eletroendefalograma), a MRI (Magnetic resonance imaging), a fMRI (Functional 

magnetic resonance imaging), o PET (Positron emission tomography), dentre outras, 

ampliaram o campo do conhecimento da mente, proporcionando indícios empíricos capazes de 

apurar comportamentos éticos correlacionados com os circuitos neurais. Ao mesmo tempo, não 

pretendemos cair aqui em vieses paradigmáticos reducionistas e fisicalistas muitas vezes 

defendidos nos modelos neurocientíficos modernos. Tais modelos, naturalmente, dizem 

respeito a uma parte de neurocientistas e modelos teóricos adeptos de tais padrões, e que 

consistem na tentativa de reduzir inúmeros aspectos do comportamento humano a específicas 

atividades neurofisiológicas que inerem à atividade cerebral (ALMADA, 2010). Assim, de 

modo geral, refutamos o reducionismo, que está presente em muitos modelos neurocientíficos 

contemporâneos — reduzindo estados mentais a tipos de estados neurais, ou ainda eventos 

mentais a eventos físicos, de onde se segue a tese de que estados mentais são redutíveis a estados 

neurais — preservando os aspectos experimentais que estão nas bases dos comportamentos 



3 

éticos que nos distinguem dos primatas e preservando o debate filosófico que estão no âmbito 

dos valores socialmente aceitos e rejeitados que norteiam as decisões morais humanas  

Resguardando essa perspectiva paradigmática, a união entre ciência e filosofia 

possibilita também refutarmos o velho e clássico dualismo cartesiano presente em grande parte 

do mainstream teórico sobre ética e moral. Esse modelo dualista consiste na oposição entre 

físico e mental (res extensa e res cogitans) de forma que essas foram separadas em partes 

estanques. Essa separação foi a grande responsável pela separação ontológica da mente do 

corpo, assim como o predomínio da razão sobre as emoções, as quais foram subestimadas e 

concebidas como dimensões inferiores do ser humano. Decorre disso uma tendência de incluir 

as emoções como impulsos, apetites e desejos menos nobres oriundos dos processos cognitivos 

humanos, cabendo aos agentes minimizar a influência das emoções por meio da deliberação 

racional nos modelos éticos tracionais.  

O dualismo cartesiano nega o ‘fechamento causal do mundo físico’, acreditando 

consequentemente que forças não-físicas possam influir no mundo físico. Nesse trabalho 

defendemos a tese do ‘monismo físico’ presente no emergentismo filosófico, assim como a tese 

de que tudo que existe no universo é constituído por matéria física. O mundo natural apresenta, 

assim, um tipo de unidade física, graças a qual todas as entidades, partículas, organismos e 

substâncias, das mais simples às mais complexas, existem (STEPHAN, 1999; ALMADA, 

2017). Nesse sentido, consideramos que todas as propriedades, incluindo as propriedades 

mentais, são propriedades de substâncias físicas, sendo, assim, materiais e localizadas no 

ambiente. Nesse sentido, os processos emocionais e os racionais são constituídos das mesmas 

unidades elementares — partículas físicas, sendo que ambos emergem como fenômenos ou 

propriedades mentais do encéfalo ou cérebro total (cérebro, cerebelo e tronco encefálico), corpo 

e ambiente. 

Esse modelo filosófico que apresentamos acima é amparado por experimentos 

neurocientíficos e defendidos por diversos autores tais como Damásio (1994), Greene e 

colaboradores (2001), Jorge Moll, Ricardo de Oliveira-Souza e Paul Eslinger (2003), os quais 

demonstram averiguar exitosamente a estreita relação entre comportamento humano e 

processos neurofisiológicos, o que envolve perspectivas que não podem ser tratadas à maneira 

do mentalismo clássico. Foi percebido em estudos com pacientes que apresentaram mudanças 

significativas no comportamento social que as causas desses desvios de conduta estão 

relacionadas a lesões cerebrais adquiridas. Assim, esses estudos com aparelhos de 

neuroimagem funcional e estrutural tem mostrado que grande parte do comportamento humano 

é implicitamente moral e resultado de múltiplos processos psicológicos e neurobiológicos. 



4 

Talvez, um dos mais conhecidos estudos foi realizado por Damásio (1994), no qual apresenta 

a influência das bases neurais da afetividade no julgamento social por meio do estudo de 

pacientes que sofreram lesões neurológicas nas porções ventral e mediana dos lobos frontais, 

tal como o famoso caso do operário americano, Phineas Gage, vítima de uma explosão acidental 

que provocou um ferimento no córtex pré-frontal mediano. No seu caso, foi percebido 

mudanças evidentes nos seus princípios éticos e na tomada de decisão moral.  (DAMASIO, 

1994; GREENE; HAIDT, 2002; MOLL, OLIVEIRA E ESLINGER, 2003; ALMADA, 2010). 

Seguindo essa lógica, consideramos, assim, que as emoções exercem o papel de 

proeminentes mecanismos neurobiológicos no processo de tomada de tomada de decisão 

(decision-making), ampliando a perspectiva dicotômica clássica que estabelece a cisão entre 

processos emocionais e cognitivos. Segundo essa lógica, alguns autores contemporâneos das 

ciências cognitivas tais como Greene (2013) e Haidt (2012) afirmam que a moralidade é um 

conjunto de mecanismos cognitivos automáticos, os quais subsidiam reações não-conscientes 

que visam à sobrevivência de um determinado grupo ou indivíduos. Ou seja, a moralidade, 

nesse sentido, pode ser entendida como uma adaptação biológica visando à sobrevivência do 

grupo, mesmo que isso implique um custo individual de um determinado agente. Os 

comportamentos sociais ou individuais tais como: cumprir uma promessa; a preocupação com 

familiares ou membros de um determinado grupo; o perdão e a gratidão podem ser vistos como 

um conjunto de estratégias e soluções da natureza para o problema da cooperação dentro de um 

determinado grupo, capacitando indivíduos com interesses competitivos a viverem juntos e 

prósperos (GREENE, 2013). 

Essa tese também é defendida por diversos autores que navegam teoricamente nas 

teses centrais da biologia evolutiva tais como Wilson (2013) e Ruse (1984), entre outros, que 

defendem a ideia que nossa anatomia, expressões faciais e demais características físicas e 

genéticas estão relacionadas a um processo de evolução biológica vinculada com nossa 

ancestralidade. Do mesmo modo, as crenças e motivações morais vêm de um pequeno conjunto 

de intuições originadas do encadeamento evolucionário humano, que preparou os processos 

mentais dos indivíduos para sobreviver e se desenvolver em meio aos desafios propostos pelo 

ambiente externo. Essas intuições operam permitindo ou restringindo a construção social das 

virtudes e dos valores; sendo assim, o julgamento moral é um produto de intuições rápidas, 

automáticas e predominantemente emocionais que podem ou não ser acompanhados de um 

raciocínio moral consciente, subsequente e lento (HAIDT; BJORKLUND, 2006). 

Exatamente nesse estágio do desenvolvimento teórico conceitual surgem algumas 

indagações filosóficas, tais como: (a) o que nos resta de voluntário nas nossas ações morais?; 



5 

(b) somos meros mecanismos fisiológicos com reações automáticas frutos dos 

condicionamentos biológicos e culturais?; (c) estamos fadados a viver em função dos nossos 

condicionamentos genéticos e sociais fruto da seleção natural? Resguardando o papel das 

emoções morais no processo de tomada de decisão, a motivação central dessa dissertação é 

exatamente discutir o processo de determinação descendente no julgamento moral — ou 

regulação top-down das emoções morais, sustentado pela tese filosófica da ‘emergência da 

mente consciente’.  

Os termos bottom-up (de baixo para cima) e top-down (cima para baixo) constituem 

vocabulários utilizados tanto no campo da psicologia como na filosofia, e de acordo com essa 

perspectiva, a mente é uma propriedade de nível superior que emerge a partir do cérebro capaz 

de reprimir, suprimir e restringir reações emocionais automáticas e instintivas (regulação top-

down). Nesse contexto, a consciência humana pode ser tomada como um conjunto de processos 

mentais que emergem dos circuitos de células nervosas, constituindo, assim, o mais elevado 

nível do fenômeno biológico. Dessa base teórica, entendermos que, diferentemente dos seres 

vivos de níveis de desenvolvimento inferiores, os seres humanos são portadores de fatores 

estruturais capazes de produzir comportamentos mais complexos e evoluídos. Os indivíduos 

humanos, por meio de sua estrutura biofisiológica desenvolvida são capazes de controlar 

deliberadamente os reflexos mais básicos de autopreservação a partir da reflexão racional, ou, 

mais precisamente, e lançando mão de melhor vocabulário, por meio de mecanismos e 

processos mentais conscientes.  

De modo geral, por meio da reformulação do modelo filosófico clássico, 

principalmente da abordagem dualista e reducionista, defendemos um modelo filosófico-

científico cuja estrutura conceitual e metodológica se alicerça nas bases de fenômenos de nível 

superior — processos conscientes — que podem causar ou determinar um fenômeno de nível 

inferior — decisão automáticas e afetivas — no âmbito do modelo teórico emergentista. Ainda 

que sejam incipientes e inovadores os estudos filosóficos emergentistas, as pesquisas empíricas 

das modernas ciências da mente indicam que, por meio de uma reformulação de processos 

mentais/cognitivos, é possível alterar a interpretação fenomenológica do conteúdo afetivo-

emocional de um determinado evento, ocorrendo, por exemplo, a diminuição da ativação da 

amígdala e o aumento da ativação do córtex pré-frontal em casos de controle cognitivo das 

emoções. São crescentes também os estudos filosóficos e científicos realizados sobre regulação 

top-down por meio de processos meditativos ou de foco direcionado da atenção, destacando-se 

entre esses os trabalhos do neurocientista Richard Davidson, do filósofo Evan Thompson e do 



6 

médico Jon Kabat-Zinn (KABAT-ZINN et al., 1985. LUTZ; THOMPSON, 2003; 

DAVIDSON; PUTNAM; LARSON, 2000; DAVIDSON et al., 2003). 

Acreditamos que existem três pilares que determinam os processos de decision-making 

moral sustentados nesse trabalho, sendo eles: (a) há fatores biológicos naturais da moralidade 

que condicionam a cognição moral a uma explicação naturalista e evolucionista; (b) em 

decorrência do item anterior, há um papel predominante das emoções morais na determinação 

de reações automáticas e instintivas do comportamento humano; (c) há um papel a destacar da 

determinação descendente/ regulação top-down, em sua capacidade de restringir e reprimir 

os comportamentos automáticos da tomada de decisão moral embasados na filosofia 

emergentista. Esses três pilares centrais sustentam a tese central do trabalho, que tem como 

objetivo defender que a tomada de decisão moral resulta de processos cognitivos que 

emergem de fenômenos mentais, prioritariamente não-conscientes, sendo o processo 

consciente (nível superior) capaz de organizar, selecionar, reprimir, suprimir e restringir 
os processos emocionais e intuitivos (nível inferior), justificando, assim, a determinação 

descendente no julgamento moral ou regulação top-down das emoções morais. 
Esse conjunto de processos teóricos foram exemplificados em um outro modelo teórico-

filosófico de Joshua Greene denominado como Processo-Dual do Cérebro (The Dual- Process 

Brain). Segundo o autor, esse modo dual (dual-mode) é uma solução evolutiva para um 

ambíguo problema biológico que gera um trade-off comportamental entre eficiência e 

flexibilidade. O ‘modo automático’ – emocional - promove alta eficiência comportamental, 

gerando atitudes rápidas, muitas vezes um conjunto de respostas instantâneas necessárias para 

sobrevivência diante de desafios do mundo. Ao mesmo tempo, esse modo eficiente é muito 

pouco flexível focado em respostas automáticas de ataque ou fuga. O ser humano é a espécie 

animal que resolveu esse problema evolutivo desenvolvendo níveis mais elevados de 

consciência, capazes de gerar opções comportamentais com maior flexibilidade juntamente 

com a eficiência das reações automáticas – dual-mode (GREENE, 2015). 

  



7 

*** 

Com o propósito de detalharmos os três pilares que sustentam a tese central do presente 

trabalho, dividiremos a dissertação em três capítulos. O primeiro capítulo tem como objetivo 

alicerçar as bases filosóficas necessárias para sustentar o aparato conceitual, estrutural e 

metodológica do presente trabalho. Nesse capítulo, definições clássicas, tais como: livre-

arbítrio, autonomia, tomada de decisão, emoções morais etc., serão apresentadas, assim como, 

alguns modelos filosóficos clássicos que subsidiam a justificativa, ou não, de tais conceitos 

filosóficos nessa dissertação. O segundo capítulo é dedicado aos processos centrais da biologia 

evolutiva e os decorrentes conceitos que abarcam os processos cognitivos afetivos e racionais 

ligados à tomada de decisão moral. Por fim, cabe ao terceiro e último capítulo o detalhamento 

filosófico e empírico da determinação descendente no julgamento moral e da regulação top-

down das emoções morais presente no emergentismo filosófico e nos experimentos 

neurocientificos. 

Especificando mais o caminho metodológico, dividimos o primeiro capítulo em cinco 

seções, sendo elas: 1.1 (Apresentação do capítulo), 1.2 (Livre Arbítrio, Autonomia e Decisão), 

1.3 (Acrasia e os Processos Não Consciêntes na Tomada de Decisão), 1.4 (Raciocínio Moral, 

Emoção e as Bases Teóricas dos Problemas Morais), e 1.5 (Conclusão do Capítulo). Todas estas 

seções estão interligadas visando à conexão entre as seções e o objetivo central da dissertação. 

A seção 1.2 (Livre Arbítrio, Autonomia e Decisão) analisa criticamente alguns conceitos 

teóricos e filosóficos clássicos, tais como o ‘livre arbítrio’ e ‘autonomia’, visando a delinear as 

bases conceituais necessárias para se pensar alguns possíveis modelos filosóficos dedicados ao 

problema da tomada de decisão moral. Considerando esses termos, e a partir de uma motivação 

ético-epistemológica, essa seção propõe a valorização do conceito de ‘tomada de decisão’ a 

partir do entendimento de que, em relação às noções clássicas de ‘autonomia’ e ‘livre-arbítrio’, 

o conceito de decisão é mais compatível e coerente com as ideais fundamentais do 

emergentismo e das ciências naturais, já que não se compromete com algumas das 

problemáticas assumpções dualistas com as quais estão comprometidas essas noções filosóficas 

clássicas. A ideia central que justifica a defesa do conceito de ‘tomada decisão’ nesse trabalho 

é o entendimento conceitual da interação sinérgica entre os processos afetivos emocionais 

automáticos e o processo deliberado racional nas escolhas morais dos indivíduos no dia-a-dia. 

Assim, na seção 1.3 (Acrasia e os processos não conscientes na tomada de decisão) o conceito 

clássico de acrasia, desenvolvido principalmente por Aristóteles, é refletido à luz das novas 

descobertas científicas e pela literatura filosófica atual, tais como: ‘fraqueza da vontade 

deliberada’ (weakness of will), ‘fraqueza do autocontrole’, ‘incontinência’ e ‘autocontrole’ (self 



8 

control), visando a fortalecer a tese do vocabulário de ‘tomada de decisão’ em detrimento aos 

termos ‘livre arbítrio’ e ‘autonomia’. Na última seção desse capítulo, 1.4 (Raciocínio moral, 

emoções e as bases teóricas dos problemas morais), apresentamos uma análise teórica da 

cognição moral (moralidade), tendo em vista a literatura contemporânea sobre o tema, assim 

como as teorias utilitaristas; metafísicas racionalistas e teoria da virtude à luz da contemporânea 

interface entre filosofia e ciências do cérebro. Com influência das ciências naturais e das 

pesquisas empíricas da neurociência, presentes nas obras de autores como Greene (2013), Haidt 

(2012) e Damásio (1994), é debatida filosoficamente a influência das emoções e do raciocínio 

moral, assim como sua inter-relação funcional na tomada de decisão dos indivíduos. Por fim, 

na seção 1.5 (Conclusão do capítulo), é realizada uma síntese do capítulo 1, e também uma 

abertura para as discussões dos capítulos 2 e 3. 

O capítulo 2 é subdividido nas seguintes seções: 2.1 (Apresentação), 2.2 (Naturalismo 

Moral e as Teorias Evolutivas da Mente e do Comportamento), 2.3 (Papel das Emoções e os 

Padrões Neurais no Processo de Tomada de Decisão Moral), e 2.4 (Conclusão do Capítulo). A 

seção 2.2 (Naturalismo Moral e as Teorias Evolutivas da Mente e do Comportamento) tem 

como objetivo discutir algumas teorias do naturalismo biológico relacionado a tomada de 

decisão moral principalmente a desenvolvida por Wilson (2013) e Ruse (1984). De acordo com 

essas teorias as bases biológicas do comportamento moral emergem ao longo do processo 

histórico, cultural e social do ser humano, no contexto de sua interação com ambiente. Essa 

perspectiva biogenética, abordada no naturalismo moral, defende a ideia da inter-relação causal 

entre as bases neurofisiológicas e os comportamentos morais que emergem dos processos 

cognitivos humanos, sendo manifestados em diversos contextos, seja na forma de uma 

determinada empatia instintiva, altruísmo recíproco, cooperação entre membros do mesmo 

grupo, comportamento egoísta na disputa por status social ou determinada crença de natureza 

contrária ao incesto etc. A seção 2.3 (Papel das Emoções e os Padrões Neurais no Processo de 

Tomada de Decisão Moral) tem como objetivo debater alguns modelos desenvolvidos no 

campo da cognição social tais como as desenvolvidas pelo Haidt´s Social Intuitionist Model 

(SIM) — Haidt (2001) — e as pesquisas neurocientíficas desenvolvidas e analisadas por 

Koenigs et al., (2007); Moll e Oliveira-Souza (2007) e Greene (2007) que demostram que a 

moralidade é mais sentida do que julgada, sendo a razão, por conta própria, incapaz de motivar 

a ação de forma independente e autônoma, e estando, por conseguinte, submetida à dinâmica 

das emoções morais. Essas conclusões teóricas contemporâneas se alinham conceitualmente 

com os as bases teóricas defendidas por filósofos clássicos como Aristóteles (1915), e Hume 

(1777) que, brilhantemente intuíram a partir das suas observações e análises filosóficas acerca 



9 

da influência das emoções nos comportamentos humanos, algo descrito nas análises morais 

aristotélica como acrasia ou na teoria das paixões e razão nos ensaios filosóficos de David 

Hume. 

O capítulo final 3 é subdividido nas seguintes seções: 3.1 (Apresentação do capítulo), 

3.2 (Emergentismo Filosófico como Tese Central da Regulação Top-down no Processo de 

Tomada de Decisão Moral), 3.3 (Pesquisas Teórico-científicas sobre regulação Top-down e 

seus impactos na tomada de decisão moral), e 3.4 (O Framework geral sobre Determinação 

Descendente/ Regulação Top-Down das Emoções Morais), e 3.5 (Conclusão do Capítulo). A 

3.2 (Emergentismo Filosófico como Tese Central da Regulação Top-down no Processo de 

Tomada de Decisão Moral) apresenta o importante conceito filosófico da emergência da mente 

consciente no contexto da determinação descendente/ regulação top-down das emoções morais. 

A seção 3.3 (Pesquisas Teórico-científicas sobre regulação Top-down e seus impactos na 

tomada de decisão moral) são apresentadas pesquisas empíricas modernas e contemporâneas 

sobre processos de reformulação ou ressignificação de processos mentais/cognitivos que 

alteram o significado afetivo-emocional de um determinado evento. Por fim, foi desenvolva 

pelo autor da dissertação, com base no framework teórico de Ernst e Paulus (2005) e Greene 

(2015) um framework de decision-making moral que contempla os aspectos centrais do 

processo de tomada de decisão moral discutido nesse trabalho, inserindo e debatendo a 

possibilidade de regulação top-down das emoções automáticas no julgamento moral abordadas 

no emergentismo filosófico. 

  



10 

CAPÍTULO 1 

A RELAÇÃO ENTRE RACIOCÍNIO MORAL E EMOÇÕES NO PROCESSO DE 

TOMADA DE DECISÃO (DECISION-MAKING) 

 

1.1 APRESENTAÇÃO DO CAPÍTULO 

Esse capítulo tem como objetivo analisar o processo de inter-relação entre raciocínio 

moral e emoções, buscando uma compreensão das bases causais do comportamento moral 

humano e o processo cognitivo/neural que envolve a tomada de decisão. Nessa perspectiva 

teórica, defende-se uma posição, aqui apresentada, de que a tomada de decisão moral, ou 

julgamento moral humano, são influenciados diretamente pelas emoções no raciocínio moral, 

e que a formação do pensamento moral resulta de específicos e múltiplos processos 

neurobiológicos e neurofisiológicos.  

Tendo em vista esse objetivo, no escopo desse primeiro capítulo, é refutada a tese 

cartesiana racionalista e dualista de separação entre físico e mental/ material e imaterial, assim 

como seu vocabulário metafísico muito influente na história da filosofia e da religião, e presente 

até os dias atuais na cultura ocidental. Com tal característica, a perspectiva dicotômica entre 

processos emocionais e cognitivos perde influência e força argumentativa, sendo reforçado o 

papel colaborativo e integrativo entre esses dois mecanismos que regulam o comportamento 

moral dos indivíduos.  

A base teórica que fundamenta essa perspectiva defendida, nesse trabalho, sustenta-se 

na interação entre filosofia e ciências naturais e outras ciências da mente, tais como as 

neurociências experimentais modernas. Desse modo, propõe-se compreender as bases causais 

do comportamento humano e do percurso neural que envolve o processo de tomada de decisão 

moral, por meio de análise de estudos empíricos que indicam que os estados emocionais 

influenciam seletivamente a atividade neural que se relaciona com a cognição, no âmbito da 

tomada de decisão e de problemas e dilemas morais relacionadas à nossa sociedade moderna.  

Ao examinarmos a situação atual, poucas discussões acadêmicas propõem um debate 

mais amplo e interdisciplinar, recaindo, assim, muitas vezes em velhos paradigmas conceituais, 

hoje já notoriamente superados pelas descobertas empíricas da mente. Assim, ao incorporar no 

debate filosófico a cognição e a experiência científica, faremos uma revisão conceitual teórica, 

afim de propor uma discussão filosófica que apresente novas perspectivas acadêmicas 

congruentes para as demandas morais da nossa sociedade moderna. Esse debate, amparado 



11 

pelas modernas ciências da mente, não excluem as contribuições dos filósofos clássicos como: 

Aristóteles, David Hume, John Stuart Mill, Immanuel Kant. Ao invés disso, os trabalhos 

clássicos sobre moralidade são refletidos, agora, à luz das descobertas das mais modernas 

tecnologias de neurociência.  

 

  



12 

1.2 LIVRE ARBÍTRIO, AUTONOMIA E DECISÃO 

O objetivo desse subcapítulo é definir teoricamente os conceitos de ‘livre arbítrio’, 

‘autonomia’ e ‘tomada de decisão’, visando a demarcar os passos necessários para pensar 

alguns possíveis modelos teóricos dedicados ao problema da tomada de decisão moral. O 

interesse pelas investigações filosóficas acerca da cognição moral tem sido levado a cabo 

simultaneamente por inúmeras áreas do conhecimento, tais como a ética, as ciências cognitivas, 

o evolucionismo e as neurociências. Por meio da conjunção entre as mais diversas ciências da 

mente, espero obter uma análise filosófica crítica em relação aos conceitos de autonomia e livre 

arbítrio, amplamente difundidos na filosofia ética, moral e política. Considerando as 

descobertas empíricas das Neurociências, e a partir de uma motivação ético-epistemológica, 

esse trabalho propõe a valorização do conceito de processo de decisão, a partir do entendimento 

de que, em relação às noções clássicas de autonomia e livre-arbítrio, o conceito de decisão é 

mais compatível e coerente com as ideais fundamentais do evolucionismo e do emergentismo, 

já que não se compromete com algumas das problemáticas assumpções metafísicas com as 

quais estão comprometidas as noções clássicas.  

O conceito de ‘autonomia’ é geralmente entendido e associado à capacidade de um 

determinado indivíduo de viver sua vida de acordo com suas razões e motivações, sendo, assim, 

capaz de se auto governar, não sendo produto da manipulação ou distorções de forças externas 

(CHRISTMAN, 2015). Na tradição ocidental, a perspectiva do indivíduo autônomo é muito 

difundida na filosofia moral e política, sendo provavelmente produto do humanismo moderno, 

o qual preconiza que, por meio da experiência introspectiva, adquirimos absoluta convicção de 

que agimos com autodeterminação em processos de tomada de decisão, de modo que somos 

‘senhores’ de nossos atos e de nosso destino (ALMADA, 2012; CHRISTMAN, 2015). 

Esse conceito de ‘autonomia’ é um ponto central da filosofia moral kantiana e do 

liberalismo utilitarista de John Stuart Mill, além de ser também figura fundamental nos debates 

sobre política educacional, ética biomédica, e a teoria moral e política (CHRISTMAN, 2015). 

Essa convicção de que temos controle voluntário sobre nossas ações é tão consolidada entre 

nós que automaticamente emitimos juízos morais, proibimos determinadas ações e 

estabelecemos sanções para quem as transgride, sendo que, a cada momento, agimos de acordo 

com restrições socialmente justificadas e fortemente regulamentadas pelo próprio homem 

(HAGGARD, 2008).  

Em seu nível mais geral, existem diferentes contextos e elementos envolvendo os 

debates e análises conceituais e teóricas sobre autonomia individual, podendo assim, existir 



13 

diferentes significados na filosofia moral e política. De acordo com Feinberg (1989), existem 

pelo menos quatro significados, sendo eles: a) capacidade de governar-se; b) a atual condição 

de autogoverno; c) um ideal pessoal; d) um conjunto de direitos que expressa a soberania de si 

mesmo sobre si mesmo. Mesmo que existam diferentes significados e contextos para o conceito 

de ‘autonomia’, a sua ideia central é a concepção do indivíduo com capacidades de agir, refletir 

e escolher com base em fatores que são de alguma forma, próprios e autênticos (FEINBERG, 

1989; CHRISTMAN, 2015). 

De acordo com essa ideia central de ‘autonomia’, pode-se inferir dois componentes 

centrais desse conceito clássico. O primeiro componente está relacionado com a capacidade de 

deliberação e escolha de um determinado indivíduo, mesmo que, no processo de reflexão 

introspectiva, existam influências de fatores externos. O seguindo componente é a capacidade 

do agente de autogoverno, ou seja, sua capacidade de agir tendo em vista sua escolha racional. 

Para Arpaly (2012), esses dois componentes do processo de ‘autonomia’ pessoal podem ser 

denominados de ‘deliberação teórica’ e ‘deliberação prática’, sendo a ‘deliberação teórica’ uma 

ação mental de primeira ordem, na qual ocorre um processo de reflexão e identificação do 

indivíduo com seus desejos, valores e ideais; e a ‘deliberação prática’, a qual é, por sua vez, a 

capacidade desse indivíduo de agir de acordo com sua razão, apresentando assim, uma 

capacidade de independência e autenticidade (ARPALY, 2012; CHRISTMAN, 2015). 

Nessa mesma perspectiva teórica e metodológica clássica, outro conceito presente no 

campo de estudos sobre ‘autonomia’ e também comumente debatido na filosofia moral e ética 

é o de ‘livre-arbítrio’. Esse conceito se refere a capacidade racional dos agentes de realizar 

escolhas deliberadas tendo em vista um conjunto de alternativas possíveis. O conceito de ‘livre-

arbítrio’ esteve presente nas análises e debates de diversos filósofos metafísicos, estando muitas 

vezes relacionado a abordagens sobre responsabilidade moral, ou seja, a capacidade de um 

indivíduo de estar consciente das alternativas morais possíveis e ser responsável por suas ações. 

Essa visão paradigmática sobre ‘livre-arbítrio’ não é consensual, principalmente nos dias atuais; 

contudo, foi preconizada e amplamente difundida por Descartes, que identificava nas 

faculdades da vontade ‘a habilidade de fazer ou não fazer alguma coisa’, de modo que ‘a 

vontade/desejo é por natureza livre e nunca por ser restringida’ (O’CONNOR, 2016).  

Com a influência das culturas greco-romana e judaico-cristã ocorreu um processo de 

difusão e consolidação desse modelo tradicional racionalista preconizado por diversos filósofos 

metafísicos clássicos, que retratam o conflito entre razão e emoção de maneira semelhante à 

contraposição estabelecida entre a divindade e a animalidade (HAIDT, 2001). Ainda nos dias 

atuais, conceitos como ‘autonomia’ e ‘livre-arbítrio’ possuem papel de destaque no debate 



14 

sobre a natureza moral do homem, ocupando, assim, posição privilegiada nas discussões 

filosóficas, teológicas, juristas e moralistas. Segundo Haidt (2001), existe forte influência do 

modelo racionalista na cultura ocidental, que reforça a influência e o papel da razão na tomada 

da decisão moral, fortalecendo o papel da plena autonomia e livre arbítrio (HAIDT, 2001).  

De acordo com essas abordagens, o conhecimento e julgamento moral são 

prioritariamente processados pela razão e reflexão, sendo esses mecanismos os responsáveis 

pela conduta correta do ser humano. (HAIDT, 2001). Por esse motivo, conceitos como o de 

‘livre-arbítrio’ se tornaram socialmente aceitos nos mais diversos sistemas, predominando a 

convicção de que o homem é responsável por seus atos e por suas paixões, de modo que assim 

é totalmente livre. A noção de livre arbítrio defende, assim, a ideia de que a liberdade de escolha 

é originária e é, também, absoluta, não sendo condicionada a qualquer determinação anterior 

(HAGGARD, 2008). 

O supracitado modelo reforça a separação e o predomínio da razão sobre as emoções, 

que foram subestimadas e concebidas como dimensões inferiores do ser humano (MOGRABI, 

2006; ALMADA, 2011). Essa tradição racionalista apresentou a tendência de incluir as 

emoções como impulsos, apetites e desejos menos nobres da consciência humana, cabendo aos 

agentes minimizar a influência das emoções por meio da deliberação racional (ALMADA, 

2011). Segundo Haggard (2008), a visão dualista sobre a causação endógena está enraizada em 

nossa linguagem cotidiana. O uso de um vocabulário marcado pela tradição metafísica clássica 

sugere que o indivíduo escolhe de alguma forma deliberada como agir, sendo capaz de 

voluntariamente selecionar e organizar os melhores comportamentos e ações.  

Mesmo com a forte influência dualista e racionalista no mainstream ideológico-

cultural ocidental, o campo dos estudos da tomada de decisão moral vem rompendo alguns 

limites epistemológicos e metodológicos. Conceitos socialmente aceitos como o ‘livre-arbítrio’ 

passam a ser questionados e ampliam-se as bases teórico-conceituais advindas das 

investigações interdisciplinares quanto ao papel desempenhado pelas relações do cérebro, 

corpo e ambiente, assim como das relações entre razão e emoção (ALMADA, 2011). Apesar 

do campo dos estudos das neurociências ser incipiente, já existe um significativo avanço 

qualitativo em relação ao conhecimento estruturado em bases empíricas da organização neural 

que corresponde ao comportamento moral. A consolidação de experimentos científicos do 

cérebro por meio de tecnologias de neuroimagem, tais como EEG (Eletroendefalograma), a 

MRI (Magnetic resonance imaging), a fMRI (Functional magnetic resonance imaging), o PET 

(Positron emission tomography), dentre outras, ampliaram o campo do conhecimento empírico 



15 

do funcionamento dos processos mentais humanos, gerando uma proposta teórica e crítica ao 

dualismo clássico, assim como as teorias éticas sustentadas por essa base teórica. 

Sobre a possibilidade que temos de minimizar o peso classicamente atribuído à noção 

clássica de livre-arbítrio, cabe uma referência a um conhecido estudo conduzido por 

Cunnigham e colaboradores (2004). Este estudo se junta a muitos outros que têm mostrado a 

influência das respostas automáticas não conscientes na tomada de decisão, ou seja, que a 

decisão é fortemente influenciada por mecanismos sobre os quais não temos controle, não 

podendo, assim, ser incorporados ao nosso sentido de livre-arbítrio. O experimento consistiu 

basicamente em apresentar imagens de norte-americanos negros e brancos para norte-

americanos brancos, enquanto esses últimos são escaneados por equipamentos de fMRI. 

Quando as faces são mostradas em modo subliminar (30 ms), ocorre a ativação da amígdala 

maior para faces de negros do que brancos. A amígdala é uma área já bastante estudada e que 

responde, segundo os estudos realizados, por emoção e especialmente por medo 

(CUNNIGHAM et al., 2004; MOGRABI, 2009; MOGRABI, 2011). Por sua vez, quando as 

mesmas faces foram apresentadas de modo supra liminar (525 ms), a diferença nas ativações 

da amígdala para as fotos de negros decresceu consideravelmente e os indivíduos não 

demostraram grande distinção em relação a essas ativações diante de fotos de brancos, 

conforme o tempo se estende. Nesse segundo momento do experimento, foi percebida a 

ativação superior dos lobos frontais diante de fotos de negros comparado com brancos, o que 

poderia demostrar um correcionalamento inverso entre as duas áreas. Assim, esse experimento 

sugere que pode haver duas formas de processamento de informação, sendo um processamento 

automático fruto de uma resposta emocional involuntária, e outro processamento controlado e 

consciente dos lobos frontais modulando de maneira inibitória ou supressiva o nível mais 

automático realizado na amígdala (CUNNIGHAM et al., 2004; MOGRABI, 2009; MOGRABI, 

2011). 

Outros estudos foram realizados por neurocientistas, como Damásio (1994), Greene e 

colaboradores (2001), Jorge Moll, Ricardo de Oliveira-Souza e Paul Eslinger (2003), os quais 

mostram uma relação direta entre comportamento humano e processos neurofisiológicos que 

envolvem aspectos que não podem ser tratados à maneira do mentalismo clássico. Foi percebido 

em estudos com pacientes que apresentaram mudanças significativas no comportamento social 

que as causas desses desvios de conduta estão relacionadas a lesões cerebrais adquiridas. Assim, 

esses estudos com aparelhos de neuroimagem funcional e estrutural tem mostrado que grande 

parte do comportamento humano é implicitamente moral e resultado de múltiplos processos 

psicológicos e neurobiológicos (MOLL, OLIVEIRA E ESLINGER, 2003; ALMADA, 2010).  



16 

Nessa acepção, outro estudo clássico analisado por Damásio (1994) apresenta a 

influência das bases neurais da afetividade no julgamento social, por meio de pacientes que 

sofreram lesões neurológicas nas porções ventral e mediana dos lobos frontais. O caso analisado 

pelo autor foi o operário americano, Phineas Gage, vítima de uma explosão acidental que 

provocou um ferimento no córtex pré-frontal mediano. Mesmo diante de perda de massa 

encefálica, o operário sobreviveu e retomou a consciência, apresentando inicialmente uma vida 

social aparentemente normal. Contudo, foi verificado que, após o acidente, o paciente deixou 

de demostrar qualquer respeito pelas convenções sociais, princípios éticos foram violados, e o 

operário perdeu a capacidade de antecipar o futuro, elaborar planos de acordo com contexto e 

o sentido de responsabilidade e livre-arbítrio. Assim, por meio desse estudo foi possível 

verificar que a área cerebral do operário americano possuía relação direta com a capacidade de 

sentir emoções, resultando em diversos distúrbios comportamentais que influenciaram sua 

capacidade de tomada de decisão, mesmo que permanecessem intactas suas habilidades lógicas, 

suas capacidades de cálculo e atenção (DAMASIO, 1994; GREENE; HAIDT, 2002). 

De fato, ainda que as pesquisas sobre processos de tomada de decisão estejam em fase 

inicial de desenvolvimento, esses estudos apontam para uma correlação direta entre os 

processos neurofisiológicos e os comportamentos humanos, apontando também para um 

predomínio de respostas emocionais automáticas intuitivas processados não conscientemente 

na tomada de decisão, e consequentemente nos julgamentos morais (DAMASIO, 1994; 

GREENE E COLABORADORES 2001). Segundo Walter (2015), existem áreas cerebrais 

específicas, tais como o córtex pré-frontal, que atuam no planejamento das ações e seleção de 

opções deliberadas. Apesar da importância dessa área cerebral no processo de tomada de 

decisão, não se pode afirmar que ela seja totalmente responsável pela ‘vontade’ nos seres 

humanos. Os mecanismos neurofisiológicos da vontade e desejo (deliberação, planejamento e 

similares) percorrem várias outras áreas do cérebro, tais como sistema límbico, que estão 

ligados diretamente às emoções e motivações (DAMASIO, 1994; MOLL, 2005; WALTER, 

2015; ALMADA,2012). Esses fatores mostram a influência dos processos emocionais que 

atuam por meio de mecanismos não conscientes determinando comportamentos automáticos. 

Esses comportamentos automáticos são respostas motoras associadas a estímulos sensoriais 

arbitrários captados no ambiente externo e processados pelos mecanismos neurofisiológicos no 

cérebro (HAGGARD 2008). 

Esses comportamentos automáticos, que operam na tomada de decisão, colocam em 

questão os princípios amplamente difundidos sobre autonomia e livre arbítrio. Esses dilemas 

comportamentais e morais motivaram as pesquisas lideradas por Benjamin Libet, que ficaram 



17 

famosas na década de 1980 após a realização de experimentos neurocientificos que 

demostravam que a noção de livre arbítrio poderiam ser uma ilusão. Na ocasião, foram 

utilizados equipamentos de análise cerebral para avaliação da tomada de decisão. Nas pesquisas 

realizadas pelo autor, foi constatado que os indivíduos pesquisados apresentaram atividade 

inconsciente de até 10 segundos antes do processo de escolha consciente de opções 

apresentadas na pesquisa. Outros estudos, seguindo o modelo de Libet, foram realizados 

reforçando a defesa contrária ao livre arbítrio. Para Soon e colaboradores (2008), 

 

A impressão que nós somos capazes de escolher livremente entre possíveis 
cursos de ação é fundamental para nossa vida mental, entretanto tem sido 
sugerido que esta experiência subjetiva da liberdade não é mais do que uma 
ilusão e nossas ações são iniciadas por processos mentais inconscientes muito 
antes de que nos tornemos conscientes de nossa intenção de agir. 

 

Assim, percebe-se por meios dessas pesquisas neurocientíficas que o processo de 

tomada de decisão racional e deliberado parece ser limitado, colocando em questão conceitos 

como: autonomia, autocontrole e livre arbítrio. Para Almada (2012), é comum a falsa convicção 

de que temos controle voluntário sobre nossas ações e de que agimos como escolhermos agir. 

Segundo o autor, a todo momento somos influenciados por processos implícitos não 

conscientes que subsidiam grande parte de nossos processos de tomada de decisão. Nesse 

sentido, é natural que as discussões de processo de tomada de decisão e autonomia sejam 

influenciadas por processos implícitos dos quais não temos consciência. Sendo assim, é 

importante, para os neurocientistas e filósofos da mente, delinear os mecanismos neurais que 

subsidiam a tomada de decisão, visando a verificar se temos absoluto controle sobre esses 

mecanismos, e se são esses mecanismos que têm absoluto controle sobre nossas tomadas de decisão 

ou ainda se temos pelo menos parte do controle. A resposta a essa questão definirá se somos 

autônomos, se não somos autônomos ou se apenas em parte somos autônomos (ALMADA, 2012). 

Com efeito, segundo Mograbi (2006) o termo ‘livre arbítrio’ deve ser substituído por 

‘processo de decisão’, tendo em vista que esse último termo se adequa melhor ao que as ciências 

da mente têm a dizer sobre o modo como agimos. Isso porque a cognição e a sensitividade 

social constituem claras consequências da evolução biológica e cultural da humanidade. Desde 

os primatas, passando pelas mais diversas tribos, é percebido um grande repertório de 

comportamentos sociais, dentro os quais o senso de justiça e moralidade que norteiam os 

comportamentos sociais dos seus integrantes. Nesse sentido, as emoções morais naturalmente 

se constituem como elementos integrantes na coesão, na ordem social e geralmente funcionam 



18 

como um mecanismo de sobrevivência e de seleção e adaptação biológica (ALMADA, 2012, 

GREENE, 2013). 

Segundo essa lógica, alguns autores contemporâneos das ciências cognitivas, como 

Greene (2013) e Haidt (2012) afirmam que a moralidade é um conjunto de mecanismos 

cognitivos automáticos, que subsidiam reações não conscientes que visam à sobrevivência de 

um determinado grupo ou indivíduos. Esse conceito de tomada de decisão moral fundamentado 

no evolucionismo biológico e nos experimentos em laboratórios de neurociência vem 

mostrando que os estados emocionais influenciam seletivamente a atividade neural que se 

relaciona com a cognição no córtex pré-frontal (CPF) lateral, assim indicando uma forte 

integração e interação emoção-cognição, fato particularmente rejeitado por parte da tradição 

filosófica ocidental (ALMADA, 2012).  

Ao considerar que tanto a emoção como a cognição contribuem de maneira conjunta 

para o pensamento moral, é possível aprimorar as reflexões filosóficas visando ampliar seus 

horizontes paradigmáticos e conceituais por meio dos experimentos realizados pelas ciências 

cognitivas. De certo modo, podemos afirmar que é crescente os estudos colaborativos 

interdisciplinares envolvendo os debates filosóficos e as pesquisas neurocientíficas, o que vem 

gerando importantes descobertas e reflexões acerca da ‘rede moral’ do cérebro. Ainda assim, 

os estudos da mente ainda são considerados um campo prolífero e pouco explorado tendo em 

vista seu potencial teórico e prático. Nessa acepção, Walter e Scheim (2008) afirmam que os 

experimentos dos fisiologistas da moral têm se mostrado frutíferos, podendo assim afirmar que 

a racionalidade abstrata parece desempenhar um papel claramente menos importante na ética 

do dia-a-dia do que nossos sentimentos. (WALTER E SCHEIM, 2008). 

Isto posto, certas questões ainda dependem de profundas e futuras investigações, que 

possam apontar caminhos, tais como levantadas por Walter e Scheim (2008) e por Mele (1992): 

(a) qual a contribuição de cada nó da ‘rede moral’ do cérebro?; (b) qual o papel desempenhado 

por aspectos sociais e autorreferentes nas decisões de cunho moral?; (c) porque apresentamos 

fraqueza de vontade nas decisões rotineiras do dia-a-dia? Entre esses temas filosóficos que 

podem ser refletidos à luz das novas descobertas científicas podemos evidenciar o conceito de 

acrasia, inicialmente desenvolvido por Aristóteles, que continua atual nos debates filosóficos 

e psicológicos sobre tomada de decisão, juntamente com outros termos, tais como: fraqueza da 

vontade deliberada (weakness of will), fraqueza do autocontrole ou incontinência e autocontrole 

(self control).   



19 

1.3 ACRASIA E OS PROCESSOS NÃO CONSCIENTES NA TOMADA DE DECISÃO 

O campo de estudos sobre ‘tomada de decisão’ e ‘cognição moral’ permanece opulento, 

com crescente debate e estudos presentes não só na filosofia e psicologia, como também em 

áreas como economia (neuroeconomia), educação (neurociência da educação) e tecnologia. 

Por meio dos estudos interdisciplinares das diversas ciências da mente, noções clássicas como 

‘autonomia’ e ‘livre-arbítrio’ são questionadas, abrindo espaço para novos modelos 

paradigmáticos e metodológicos. Assim, os conceitos metafísicos clássicos alicerçados no 

dualismo e o racionalismo começam a dar espaço para um vocabulário mais moderno de 

‘tomada de decisão’, considerando, assim, a influência dos processos implícitos não conscientes 

na tomada de decisão e no julgamento moral. Da mesma forma que alguns conceitos são 

questionados e amplamente criticados, outros passam a ser debatidos e analisados, agora à luz 

das mais modernas tecnologias das neurociências, gerando um campo de estudos em crescente 

evolução. O debate aristotélico sobre ‘acrasia’ se enquadra nesse contexto, e continua atual na 

literatura filosófica e psicológica sendo comumente associado a temos como: ‘fraqueza da 

vontade’, ‘incontinência’, ‘falta de autocontrole’ e ‘autocontrole’. Sendo assim, o objetivo 

desse subcapítulo é definir teoricamente os conceitos de ‘acrasia’, ‘fraqueza da vontade’ e 

‘autocontrole’, visando a relacionar esses temas, amplamente discutidos na literatura filosófica 

atual, com o problema da tomada de decisão moral. 

O termo acrasia, debatido inicialmente na filosofia grega, se refere a situações em que 

o agente, em posse de seu melhor juízo e sobre o que deve fazer, age de modo voluntário e 

contrariamente ao que julga melhor. Nesses casos, o indivíduo apresenta uma ausência de força 

capaz de controlar seus impulsos, que, nesses contextos, se sobrepõem à razão. Assim, a acrasia 

se caracteriza por um estado de caráter marcado pelo conflito psíquico entre desejos 

antagônicos que ele possui. Para Aristóteles, o agente acrático possui comportamentos 

contrários, pois existe um conflito psíquico, caracterizado por um tipo de caráter que não possui 

seus desejos corretamente harmonizados entre si, uma vez que desejam tanto o que é o prescrito 

pela razão quanto o que é objeto dos apetites. Esse tipo de conflito, para o filósofo grego, não 

ocorre na alma do agente virtuoso, uma vez que nele os desejos da parte irracional se encontram 

sempre harmonizados com o desejo que a razão prescreve (EN I 13 1002b 25-28; MELE, 2010; 

MENDONÇA, 2014). 

A acrasia se manifesta em ações que envolvem tomada de decisão cotidianas. No artigo 

denominado Is akratic action unfree?, o autor cita um exemplo de uma pessoa simples, 

denominada de Fred, que planeja deliberadamente, pós ano-novo, não comer uma torta de 

chocolate durante todo o mês de janeiro. Durante duas semanas, mesmo com a deliberação 



20 

consciente, Fred é surpreendido por um desejo diário, persistente e angustiante de comer uma 

torta de chocolate que se encontra na geladeira. O agente, durante esse período, foi capaz de 

resistir e não comer a torta. Usando a razão, ele pondera sobre seus objetivos, os benefícios 

para saúde e os benefícios gerais que ele obteria. O cálculo racional que o faz ter esse 

julgamento é simples, conduto, após duas semanas, durantes um jogo televisivo, Fred sucumbe 

ao desejo e come a torta de chocolate que se encontrava na geladeira. Segundo o autor, essa 

atitude de Fred se caracteriza como uma ‘fraqueza da vontade’ ou uma ‘incontinência’. Ao 

fracassar no objetivo deliberado e sucumbir ao desejo, teria Fred total liberdade sobre seus atos 

e pensamentos? Seria Fred totalmente livre? (MELE, 1986) 

O agente acrático, assim, é aquele que tem um conhecimento de que A não deve ser 

feito, mas diante do fato de que A é percebido como prazeroso, cede ao desejo e faz A. A 

acrasia, nesse sentido, ocorre quando o agente é levado por um desejo, não obstante o 

conhecimento, mas um desejo que diz respeito a objetos de prazer físico: a incontinência se 

refere, por exemplo, ao universo do tato, do sexo, do gosto, da gula etc. De um lado, a parte 

racional do agente incita-o a agir corretamente, mas de outro lado, algo diferente da razão e 

naturalmente presente no indivíduo, resiste e luta contra a razão (MELE, 2010; MENDONÇA, 

2014).  

Para Mele (2010), o trabalho filosófico sobre tomada de decisão e fraqueza da vontade, 

de modo geral, foram influenciados por Platão e Aristóteles. O conceito de acrasia, debatido 

principalmente por Aristóteles, influenciou o uso comum de expressões como: ‘fraqueza da 

vontade’, ‘incontinência’, ‘falta de autocontrole’. Para o autor, a acrasia é uma característica de 

caráter que se manifesta em comportamentos intencionais que vão contra o melhor julgamento 

do agente. Trata-se de realizar uma ação contrária à ponderação e a determinação dos melhores 

juízos inicialmente decididos. Por exemplo, um fumante protela continuamente sua decisão de 

deixar de fumar, mas que nunca consegue fazer, sucumbindo à sua realização (MELE, 2010). 

De modo geral, a maioria das pessoas tomam decisões e realizam comportamentos que 

nem sempre julgam ser a melhor opção deliberadamente planejada. Casos corriqueiros, como 

assistir televisão em demasia, comer mais do que o necessário, gastar com compras acima do 

limite planejado inicialmente, são exemplos perturbadoramente familiares para maioria das 

pessoas, que se deparam pelo menos com a possibilidade de realizar tais comportamentos pelo 

menos em algum momento do dia-a-dia. De modo geral, esses exemplos relatam uma estrutura 

comum - as pessoas mantêm um certo julgamento inicial sobre como comportar-se, contudo, 

acabam agindo de maneira contrária ao que haviam planejado (KALIS et al., 2008). Esses 

fenômenos do comportamento humano que se apresentam como uma ‘fraqueza da vontade’ ou 



21 

‘falta de autocontrole’ mostram que muitas vezes nosso desejo racional deliberadamente 

planejado não é forte suficiente para traduzir nossos valores em ações práticas. Nesses casos, o 

agente apresenta um comportamento subjetivamente irracional onde existe um conflito entre 

seus valores e seu comportamento (KALIS et al., 2008). 

O debate filosófico contemporâneo sobre esse tema procura explicar como ocorre o 

processo de tomada de decisão acratica, ou seja, como explicar teoricamente as razões pelas 

quais um determinado agente experimenta um determinado conflito, subjetivamente irracional, 

entre seus valores e seu comportamento. Em um estudo realizado por Kalis et al. (2008), os 

atores propõem um framework teórico baseado em diversos estudos filosóficos e psiquiátricos 

sobre essa disfunção na tomada de decisão acrática. Esse framework propõe uma divisão do 

processo de tomada de decisão em três diferentes etapas, sendo elas: a) geração de opções; b) 

seleção de opções; c) iniciação da ação, ver figura 1 abaixo.  

 

Figura 1: Estágios da tomada de decisão 

 

 

 

  

 

 

 

 

                       

                      Fonte: Kalis et al. (2008) 

 

A ideia central da tomada de decisão proposta por Kalis et al. (2008) é que a disfunção 

de comportamento de um determinado agente por ser causada por disfunções em qualquer etapa 

da tomada de decisão. Os autores citam o exemplo de uma determinada pessoa denominada 

‘Bessie’, que deseja fazer muitas coisas que julga interessante num dia livre qualquer. Mesmo 

com diversas opções de lazer, cultura, estudos, etc., que foram visualizados deliberadamente, 

Bessie passa todo o tempo deitada no sofá assistindo televisão, o que lhe causa, desse modo, 

grande angústia. Tendo em vista esse exemplo específico, essa disfunção comportamental de 

Bessie pode ocorrer nas três etapas citadas: (1) Bessie não tem opções para ação que ela 

Geração de 

Opções 

 
 
 
 
 
 
 

Seleção de 

Opções 

 
 
 
 
 
 

Iniciação da 

Ação 

 
 
 
 
 
 
 

Situação 

Opção A 

Opção B 

Opção C 

Opção B Ação B 

Acrasia como 

estado de 

caráter 

 
 

Decisão 

acrática 

 
 
 

Acrasia de 

último instante 

 

 
 



22 

considera relevantes suficientes para agir em direção oposta a ficar no sofá; (2) Bessie possui 

um problema de tomada de decisão tendo em vista as diversas opções relevantes; (3) Bessie 

tomou a decisão, tendo em vista as escolhas possíveis, contudo, mas ainda assim não age de 

acordo com a decisão tomada.  

Seguindo esse mesmo contexto filosóficos e psicológicos sobre tomada de decisão, 

Ernst e Paulus (2005) propõem que exista uma estrutura básica comum para uma determinada 

variação clássica de comportamentos, que, em geral, é composta de: ‘entrada- processo- saída- 

feedback’. Usando como referência essa estrutura básica os autores propõem um outro 

framework teórico, dividido também em três estágios distintos de tomada de decisão, sendo 

eles: a) avaliação e formação de preferencias entre opções possíveis; b) seleção e execução de 

uma ação; c) experiência ou avaliação de um resultado (ver figura 2). Nos três estágios operam 

processos cognitivos específicos com influências de diversos constructos psicológicos e neurais 

refletindo em comportamentos tais como déficit de atenção, impulsividades etc. (ERNST; 

PAULUS, 2005; KALIS et al., 2008). 

No primeiro estágio da avaliação e formação de preferências e opções é possível 

perceber que circuitos cerebrais ‘cognitivos’ e ‘emocionais’ são acessados durante o processo 

de tomada de decisão. Estudos e pesquisas ligados às neurociências aplicadas mostram que a 

avaliação de opções envolve o ‘córtex parietal’, principalmente no que tange ao processo de 

avaliação de probabilidades. Ainda nessa primeira etapa, o ‘córtex cingulado anterior’ foi 

associado a processos que envolvem a incerteza, podendo ser associado a memorias de prazer 

ou sofrimento devido à resultados bem-sucedidos ou erros ocorridos no passado. O ‘córtex 

cingulado anterior’ é uma região do cérebro que é conectada com os circuitos ‘emocionais’ por 

meio do sistema límbico, e também às áreas ‘cognitivas’ do córtex pré-frontal. Nesse sentido, 

essas operações que envolvem o ‘córtex cingulado anterior’ podem ser operações automáticas 

intuitivas, ou também, podem envolver esforço deliberado consciente, conforme apresentado 

na Figura 2 (ERNST; PAULUS, 2005).  

Além do ‘córtex cingulado anterior’, que de algum modo, se relaciona com operações 

afetivas na tomada de decisão, diversas pesquisas apontam que o primeiro estágio está 

associado diretamente à área límbica do cérebro. Regiões cerebrais ligadas aos acessos 

emocionais automáticos como ‘amígdala’, ‘insula’, ‘córtex orbito frontal’ e ‘cingulado anterior’ 

são acionados diretamente em processos de formação e preferência entre opções (figura 2). 

Nesta operação, em uma etapa intermediária, percebe-se que os agentes sofrem influência dos 

‘marcadores somáticos’ que são estímulos de recompensa e resultados que induzem um estado 

afetivo e fisiológico, que ocorrem por meio de armazenamento localizados na região do córtex 



23 

pré-frontal e que sofre influências também da amígdala. Nesse primeiro estágio, outra região 

envolvida na tomada de decisão é o ‘córtex dorsolateral direito e orbito frontal’ e o ‘giro frontal 

inferior’ ligado ao raciocínio e a deliberação (ERNST; PAULUS, 2005). A primeira etapa do 

processo de tomada de decisão também foi debatida nos estudos filosóficos, mais conhecida 

como ‘desejo de segunda ordem’ (MELE, 1992). Para o autor, uma ação incontinente, ou 

acrática, ocorre porque os agentes possuem ‘desejos de primeira ordem’ concomitantes aos 

‘desejos de segunda ordem’ ocorrendo assim um conflito de motivações (MELE, 1992). 

O segundo estágio do processo de tomada de decisão proposto por Ernst e Paulus (2005) 

se inicia com a execução/performance da ação e se estende até a finalização da ação definida 

anteriormente na etapa inicial. Nesse processo de execução, a motivação para ação determina a 

direção e a energia necessária para a execução comportamental. De acordo com os autores, 

diversos processos neurofisiológicos ocorrem nessa etapa, ocorrendo funcionamento neural das 

áreas do ‘córtex pré-frontal’ operando no raciocínio lógico racional e reflexivo, assim como da 

amídala que contribui para os comportamentos emocionais. Nessa etapa é verificada uma série 

de anormalidades, incluindo ações que se iniciam prematuramente (ocorrência de 

impulsividades), ações incompletas (fragmentação comportamental) ou ações insuficientes 

motivadas (ações sem conclusão) (ERNST; PAULUS, 2005). 

O terceiro e último estágio é o momento em que o resultado da ação é experimentado 

pelo agente. Nesse estágio, alguns processos neurofisiológicos são similares ao estágio 1, 

principalmente os processos com caraterísticas emocionais que acessam áreas neurais como: 

‘amígdala’, ‘insula’ e ‘córtex orbitofrontal’. Os marcadores somáticos voltam a entrar em 

operação durante esse último estágio. Contudo, uma diferença presente entre o primeiro e o 

terceiro estágio, é que nesse último ocorre uma atuação maior de processos psicológicos e 

neurais responsáveis pela codificação e percepção de aprendizado, que pode ser experimentada 

pelos agentes na finalização da ação ocorrida (ERNST; PAULUS, 2005). 

Experimentos neurofisiológicos realizados apontam que os neurônios mapeiam e 

decodificam a diferença entre os ‘valores’ esperados (estágio 1) e o ‘valores’ reais obtidos 

(estágio 3). Experimentos realizados com aparelhos de neuroimagem funcional ou trabalhos 

eletrofisiológicos apontam que áreas neurais específicas mapeiam essas diferenças entre o 

esperado (imaginário) e o obtido (experiência real) possibilitando os processos de 

aprendizagem e os comportamentos adaptativos. Áreas cerebrais como o ‘corpo estriado’ e o 

‘córtex orbito frontal’ são envolvidos na percepção da diferença entre os dois estágios (estágio 

1 e estágio 3). O ‘córtex pré-frontal’ responsável pelos processos cognitivos deliberados estão 



24 

envolvidos mais diretamente nos processos de feedback e no aprendizado associativo (ERNST 

E PAULUS, 2005). 

   

Figura 2: Modelo teórico do processamento no cérebro dos diferentes estágios da 

tomada de decisão 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FONTE: Ernst e Paulus (2005) 

 

Na literatura filosófica, a tomada de decisão acrática é associada a diversos fatores, tais 

como a ocorrência de disfunção cognitiva na seleção de opções; ou mesmo pelo fato dos agentes 

possuírem problemas ou dificuldades em direcionar dentre as opções existem, aquelas que que 

conduziriam esse indivíduo aos resultados esperados. Outros autores atribuem à acraisa a uma 

determinada irracionalidade instrumental. Ainda que diversos estudos filosóficos debatam 

acerca das possíveis causas efetivas da tomada de decisão acrática, pode-se perceber nos 

estudos e pesquisas de neurociência que que a tomada de decisão, envolve tanto componentes 

‘cognitivos’ (racionais) quanto ‘emocionais’ (intuitivos / automáticos). (KALIS et al., 2008) 

Avaliação 

 
 
 
 
 
 
 

Processamento 

de resultados 

 
 
 
 
 
 
 

Opção A 

Opção B 

Opção C 

Resultado B 

Execução 

 
 
 
 
 
 
 

Ação B 

Time 

Áreas 
Cerebrais 

PFC 
ACC 

Lobo Pariental Sup. 
Giro Temporal Sup. 

Cognitivo 

VMPC 
ACC 
Insúla 

Amígdala 
Corpo estriado 

Afetivo 

PFC 
ACC 

Lobo Pariental Sup. 
Giro Temporal Sup. 

PFC 
ACC 

Lobo Pariental Sup. 
Giro Temporal Sup. 

+++ 
+ 

+++ 
++ 

++ 
++ 
+ 
+ 

+++ 
+++ 
+++ 
+++ 

 

Substratos neurais envolvidos 

+++ 
+++ 

+ 
+++ 

+ 

+ 
+ 

++ 
+ 

+++ 

++ 
++ 

+++ 
++ 
+ 
 



25 

De um certo modo multisciente, tendo em vista a ausência de recursos tecnológicos e 

neurocientíficos daquele contexto, Aristóteles já afirmava que o agente acrático é aquele que 

falha, devido às suas próprias emoções, após deliberar racionalmente sua escolha. Mesmo as 

pessoas que possuem resultados favoráveis ao resistir aos impulsos e apetites advindo dos 

impulsos automáticos, se sentem inclinados a agir contra as regras deliberadamente planejadas 

(1150b20-21; 1151b34-1152a3; MELE, 1985). Aqueles indivíduos que conseguem ter um 

princípio racional capaz de conduzir seu comportamento de acordo com seu propósito são 

chamados por Aristóteles de ‘encráticos’. Os ‘acraticos’ são aqueles que falham em seguir a 

prescrição racional que seu propósito lhe oferecera. Assim, pode-se entender que a maior parte 

das pessoas possui desejos, apetites e impulsos, contudo, os encráticos conseguem equilibrar 

com mais frequência as suas ações por meio de uma obediência racional (EM III 2 1111b; 

MELE, 1985; MENDONÇA, 2014). 

Aqueles indivíduos que conseguem agir de acordo com o melhor julgamento 

manifestado pela razão são comumente conhecidos na literatura filosófica como possuidores de 

autocontrole (self-control). Por outro lado, os indivíduos que não resistem aos desejos / 

impulsos automáticos ou ‘desejos de segunda-ordem’ são considerados indivíduos que 

apresentam ‘fraqueza de vontade’ (weakness of will) ou ‘incontinência’ nas ações (MELE, 

1985; 1986; 1992; 2010). A tomada de decisão, nesse contexto filosófico, apresenta assim, a 

existência de um conflito entre opções de escolhas, sofrendo assim, os agentes, influências entre 

os desejos racionais e as reações emocionais intuitivas automáticas, que operam em todo o 

processo temporal, desde a deliberação inicial até o resultado final da ação ocorrida.  

Nessa mesma concepção, os estudos interdisciplinares sobre tomada de decisão moral 

enfatizam o papel dos processos intuitivos, emocionais e sociais na tomada de decisão, em prol 

das teorias clássicas que evidenciam a dominância da razão. As recentes pesquisas com fMRI 

(Functional magnetic resonance imaging), associadas à resolução de dilemas morais mostram 

que o julgamento moral está relacionado tanto aos processos ‘cognitivos’ quanto aos processos 

‘emocionais’ na tomada de decisão moral, contrariando décadas de primazia das teorias que 

enfatizam o papel da razão e da cognição deliberada no julgamento moral dos indivíduos 

(GREENE et. al., 2012).  

A cognição moral, analisada nessa perspectiva multidisplinar, é capaz de desenvolver 

respostas para discussões históricas que ocupam o campo da teologia, filosofia clássicas e 

questões jurídicas. Comportamentos sociais ou individuais tais como: cumprir uma promessa; 

a preocupação com familiares ou membros de um determinado grupo; transgreções sociais, 

desde um roubo ou jogar lixo no chão podem agora ser analisados à luz da filosofia, psicologia, 



26 

biologia conjuntamente com as mais recentes descobertas neurocientíficas apresentando 

modelos consistentes na análise sobre tomada de decisão humana nos dias atuais.   

  



27 

1.4 RACIOCÍNIO MORAL; EMOÇÃO E AS BASES TEÓRICAS SOBRE MORALIDADE 

Os estudos e debates sobre o julgamento moral permanecem profusos desde a filosofia 

antiga até os dias atuais, permeando-se por diversos campos do conhecimento, tais como a 

teologia, economia, psicologia, psiquiatria, teorias políticas, teorias da justiça etc. Com o 

avanço tecnológico moderno e as mais recentes descobertas oriundas de pesquisas nas 

neurociências, foi possível realizar avanços no mapeamento dos padrões de atividade neurais 

correspondente aos comportamentos morais. Por conseguinte desses avanços, diversos insights 

e reflexões vêm sendo realizadas questionando as compreensões éticas e os princípios morais 

tradicionais da nossa sociedade ocidental normalmente enraizada no mainstream dualista e 

racionalista.  

Tradicionalmente, as culturas acadêmicas e populares atribuem aos processos lógicos e 

verbais conscientes a responsabilidade das boas ações morais. Contudo, essa racionalidade 

lógica e verbal constantemente falha em ações de conduta moral, o que é chamado por alguns 

autores de “falar bem, agir mal” (MOLL, OLIVEIRA-SOUZA e ESLINGER, 2003; 

ALMADA, 2010). Com efeito, o reconhecimento de que as emoções morais exercem uma forte 

influência no comportamento moral tem lançado luz sobre os debates morais, promovendo 

diversas reformulações de hipóteses tradicionalmente aceitas no campo filosófico e científico. 

Esses avanços sobre comportamento emocional, se devem muito em função do uso de aparelhos 

de neuroimagem funcional e estrutural para realização de análises comparativas de pacientes 

normais e pacientes com drásticas mudanças de comportamento, resultantes de lesões cerebrais 

adquiridas (DAMÁSIO, 1994; MOLL, OLIVEIRA-SOUZA e ESLINGER, 2003).  

Um estudo realizado sobre julgamento moral comparou pacientes com danos cerebrais 

no córtex pré-frontal ventromedial (PFCVM) — ocorridos em fase adulta — com pacientes que 

possuíam o mesmo dano cerebral, contudo sendo adquiridos durante a infância (GREENE, 

2009). Segundo Greene (2009) os pacientes com danos cerebrais tardios (ocorridos na fase 

adulta) apresentam maior propensão a tomar decisões precárias no dia-a-dia, tais como: 

negligenciar amigos e parentes ou se envolver em negócios/ decisões impróprias, indicando 

uma deterioração do ‘caráter moral’. Os pacientes com danos ocorridos em idades iniciais 

(infância), também apresentam essa característica de deterioração do ‘caráter moral’, e, 

ademais, esses indivíduos tendem a se desenvolver como adultos ‘sociopatas’, ou seja, a 

apresentar graves irresponsabilidades nas suas condutas, não raramente se colocando em 

situações de alto risco, assim como tendem a ser agressivos, além de usualmente não 

demonstrarem empatia, serem egocêntricos com foco de atenção para recompensas e punições. 

Esse estudo sugere que o primeiro grupo de pacientes (com danos adquiridos em idade adulta) 



28 

estão propensos a decisões ruins e precárias, apresentado ‘caráter moral’ prejudicado, não 

obstante, esses pacientes não chegam a desenvolver uma ‘sociopatia’ graças a uma história de 

vida com experiências e memórias emocionais. Para o autor, os pacientes do segundo grupo 

(danos cerebrais desenvolvidos na infância) carecem dessas memórias emocionais que, de 

algum modo, influenciam o aprendizado de comportamentos morais básicos do ser humano. 

Outras pesquisas e estudos também foram realizadas com pacientes psicopatas e indivíduos 

com transtorno de personalidade antissocial reforçam a ideia de que as emoções são fatores 

cognitivos importantes no processo de tomada de decisão moral (GREENE, 2009). 

As emoções morais constituem assim, um elemento central no entendimento dos 

comportamentos relacionados ao julgamento moral. Isso ocorre porque os estados afetivos 

internamente experenciados (ideias, imaginação, lembranças ou percepções dotadas de 

relevância imediata) exercem papel-chave na determinação de como o cérebro em função de 

fatos neurobiológicos engendram as emoções morais e comportamentos específicos que se 

relacionam diretamente com a relação de bem-estar e sobrevivência dos indivíduos 

(DAMÁSIO, 1994; MOLL, OLIVEIRA-SOUZA e ESLINGER, 2003; ALMADA, 2010, 

2011). Decerto, os estados emocionais ou emoções morais surgem de eventos materiais de 

natureza neurobiológica e sentimentos internamente experenciados regulados por sistema 

biológico de autorepresentação e autoregulação (DAMÁSIO, 1994; ALMADA, 2011). 

Nesse cenário, equipamentos modernos, tais como a ‘neuroimagem funcional’ - fMRI 

(Functional magnetic resonance imaging) - são capazes de mapear ativações de correlatos 

neurais em experimentos com indivíduos normais durante a realização de tarefas que envolvem 

processos de julgamento moral (MOLL, OLIVEIRA-SOUZA e ESLINGER, 2003). Alguns 

indivíduos foram examinados, por exemplo, durante uma apresentação auditiva que continha 

declarações curtas, na qual foram instruídos a fazer um julgamento moral categórico (certo ou 

errado). Algumas dessas declarações possuíam conteúdo moral explícito, tais como: “os idosos 

são inúteis”; “podemos agir sem ética e contra a lei se for necessário” e outras declarações não 

possuíam conteúdo moral tais como: “telefone nunca toca”; “as pedras são feitas de água” 

(MOLL, OLIVEIRA-SOUZA e ESLINGER, 2003, p. 301). Quando alguma dessas declarações 

morais geravam contraposição com o factual percebido pelos indivíduos foi ativado áreas 

cognitivas como o ‘córtex pré-frontal (PFC)’, ‘giro temporal médio (área de broadman)’, 

‘córtex temporal anterior direito’, e também áreas límbicas tais como o: ‘tálamo’, o 

‘mesencéfalo’ e o ‘prosencéfalo basal’ durante o julgamento moral. Segundo os autores, esse 

experimento sugere que existe um recrutamento de uma rede neural ‘cortico-limbica’ durante 



29 

os julgamentos morais, comprovando que a emoção se relaciona em nível funcional com a 

cognição (MOLL, OLIVEIRA-SOUZA e ESLINGER, 2003, ALMADA, 2010).  

Os estados emocionais, assim, influenciam seletivamente a atividade neural que se 

relaciona com a cognição no córtex pré-frontal (CPF) indicando uma forte interação e 

integração emoção-cognição, fato particularmente rejeitado por grande parte da tradição 

filosófica ocidental (ALMADA, 2011). Nesse cenário, também examinando os trabalhos 

neurocientíficos sobre cognição moral, Casebeer (2003) propõe uma análise comparativa 

interdisciplinar sobre tomada de decisão moral, tendo em vista alguns filósofos clássicos. Isto 

posto, o autor analisa o trabalho de John Stuart Mill (Utilitarismo), de Kant (Metafísica dos 

Costumes) e de Aristóteles (Ética a Nicomaco), cada um desses filósofos representa uma das 

principais teorias morais clássicas na tradição ocidental, que é o utilitarismo, deontologia e a 

teoria da virtude (CASEBEER, 2003).  

O utilitarismo preconizado pelo filósofo britânico John Stuart Mill, de modo geral, 

defende a ideia que cada indivíduo deveria deliberar sobre uma determinada decisão tendo em 

vista o máximo de felicidade possível para o maior número de seres conscientes, sendo a 

felicidade a presença de prazer ou ausência de dor. Os deontologistas, exemplificado aqui pelo 

filósofo Immanuel Kant, não enfatizam as consequências das ações (busca da felicidade), como 

os utilitaristas, e sim o princípio intencional do agente, ou seja, qual intenção que motiva o 

processo mental do indivíduo. Sendo assim, essa perspectiva filosófica visa elaborar um sistema 

cujos princípios permitiriam legislar a priori não apenas sobre a moralidade das nossas ações, 

mas também um entendimento do que seja uma ação correta. Uma ação moralmente boa e 

correta é aquela que tem como motivo próprio o dever moral praticado por um agente 

moralmente bom e racional guiado por uma lei universal. Por último, a teoria da virtude, aqui 

examinada na perspectiva do trabalho de Aristóteles, tem como fundamento o cultivo da virtude 

(busca da sabedoria), obtido pela prática de ações virtuosas e afastamento deliberado dos vícios, 

tais como intemperança. A virtude, nesse sentido, é adquirida por meio de práticas reiteradas, 

ou seja, a virtudes podem desenvolvidas pelo hábito em função da nossa natureza humana 

(CASEBEER, 2003). 

Nesse estudo, Casebeer (2003) realiza uma crítica direta às correntes utilitaristas e 

dentológicas exatamente pois, segundo o autor, essas duas abordagens priveligiam o 

racionalismo instrumental nas suas formulações filosóficas. Em contrapartida, é apontando uma 

preferência conceitual à teoria da virtude debatida por Aristóteles, já que essa, seria mais 

congruente com as ciências cognitivas em virtude do considerar a influência evidente dos 

julgamentos automáticos e impulsivos no comportamento moral. Para os indivíduos alcançarem 



30 

a eudaimonia (termo grego que está relacionado ao florescimento e a felicidade), esses, devem 

treinar suas características e coordenar seus apetites instintivos pelo julgamento da razão. Para 

Casebeer (2003), diferentemente das outras correntes teóricas que priorizam a análise racional, 

para Aristóteles os agendes virtuosos são aqueles capazes de equilibrar suas funções cognitivas 

de modo integral, integração razão/emoção (whole-psychology; whole-brain) (CASEBEER, 

2003).  

Num trabalho congênere contemporâneo realizado por Greene (2015) denominado – 

Além do ‘Aponte e Dispare’ na Moralidade: Porque a Neurociência Cognitiva é Importante 

para Ética’ (Beyond Point-and-Shoot Morality: Why Cognitive (Neuro) Science Matters for 

Ethics), o autor concentrou em analisar, de forma geral, alguns dos principais caminhos 

percorridos pelas correntes dominantes da filosofia moral clássica (utilitarismo e deontologia). 

Segundo o autor, na última metade do século, vêm coexistindo uma certa tensão entre os estudos 

utilitaristas (consequencialistas) e deontológicos. As teorias utilitaristas são caracterizadas pela 

análise racional e imparcial de um ‘custo-benefício’ que poderia trazer o máximo de benefícios 

possível, a postiore, para um determinado sistema. Já o pensamento deontológico defende a 

ideia de direitos, regras e normas que deve influenciar, a priori, nosso dever, que por 

consequência influencia nossa vontade, e por fim se torna um ato moral. Diferentemente de 

Casebeer (2003) que realiza uma crítica direta às correntes filosóficas utilitaristas e 

dentológicas, Greene (2015) considera que essas teses possuem importância filosófica relevante 

e não devem ser descartas teoricamente e conceitualmente. Contudo o autor aponta que existem 

benefícios explícitos de se concentrar os esforços em um caminho alternativo e inovador que é 

a análise descritiva de como funciona os processos cognitivos humanos na decisão moral.  

Segundo Greene (2015) é fundamental um conhecimento profundo sobre a psicologia 

moral humana, o que possibilitaria análises mais assertivas sobre normas morais evitando 

assim, ignorarmos fatores importantes sobre a natureza cognitiva humana. Para o autor que 

denomina essa perspectiva teórica como uma nova abordagem para ética, ao privilegiarmos o 

entendimento científico empírico e a biologia natural fica mais evidente a estrutura, as origens 

e as limitações do nosso pensamento moral intuitivo, possibilitando fazermos as perguntas 

corretas e não darmos as respostas certas para formulações teóricas equivocadas. A despeito 

dos avanços dos estudos interdisciplinares ocorridos no campo da ‘moralidade’ e da ‘tomada 

de decisão moral’, segundo Greene (2013), de modo geral, os filósofos morais ainda têm dado 

pouca atenção aos trabalhos relacionados às ciências naturais. Para o autor, as ciências naturais 

e empíricas podem trazer importantes descobertas para o campo de estudo da ‘moralidade’. O 

autor acredita que no futuro, será requerido dos estudiosos da ética um conhecimento detalhado 



31 

da estrutura cognitiva humana que vai contribuir ativamente nas propostas filosóficas que 

abrangem normas ou sentenças morais, mobilizadas para analisar os fatos e as possíveis 

soluções concretas para problemas morais (GREENE, 2013, 2015) 

Nessa mesma perspectiva de análise teórica do ‘julgamento moral’ de filósofos clássicos 

à luz das novas ciências da mente, Almada (2011) considera relevante outro trabalho filosófico: 

nesse caso específico, a obra de David Hume, que permanece, de certo modo, vigente no 

contexto da cognição moral moderna. David Hume desenvolveu um trabalho importante, o qual 

conferiu uma significação essencial às emoções na estruturação das ações morais, a exemplo 

das obras Treatise of Human Nature (1739-1740) e Enquiry Conrcerning the Principles of 

Moral (1951). Nessas obras, Hume se propôs, talvez pioneiramente e sem ter acesso a 

experimentos com os mais variados recursos de neuroimagem, as importantes relações de 

interação entre raciocínio morais e emoções, assim como o papel que as emoções exercem nos 

raciocínios morais e nos processos de decision-making (ALMADA, 2011): 

 

O espírito humano está naturalmente formado de maneira a ter um sentimento 
de aprovação ou de censura quando da aparição de certos caracteres, de certas 
disposições e ações, não há emoções mais essenciais à sua estrutura e à sua 
constituição. Os personagens que atraem nossa aprovação são principalmente 
aqueles que contribuem para a paz e a segurança da sociedade; e os 
personagens que provocam censura são principalmente aqueles que tendem 
ao prejuízo e agitações públicas; pode-se razoavelmente presumir que os 
sentimentos morais nascem, seja mediatamente seja imediatamente, de uma 
reflexão sobre estes interesses opostos (HUME, 1748, p. 69). 
 

Segundo essa lógica, Greene (2013) e Haidt (2012) afirmam que a moralidade é um 

conjunto de mecanismos cognitivos automáticos, os quais subsidiam reações não conscientes 

que visam à sobrevivência de um determinado grupo ou indivíduos. Esses autores, 

influenciados por Darwin (1871), relacionam o processo de decisão moral com o processo de 

seleção natural e adaptação biológica das espécies (GREENE, 2013). Contrariamente à crença 

comum que a seleção natural e a sobrevivência das espécies estavam relacionadas à capacidade 

individual dos agentes em competir e destruir os opositores reproduzindo sua prole de forma 

egoísta, a moralidade pode ser vista como um conjunto comportamentos adaptativos e 

socialmente aceitos no qual os indivíduos se sacrificam visando benefícios coletivos 

(GREENE, 2013).  

Ou seja, a moralidade, nesse sentido, pode ser entendida como uma adaptação biológica 

visando à sobrevivência do grupo, mesmo que isso implique um custo individual de um 

determinado agente. Assim, comportamentos sociais ou individuais tais como: cumprir uma 



32 

promessa; a preocupação com familiares ou membros de um determinado grupo; o perdão e a 

gratidão podem ser vistos como um conjunto de estratégias e soluções da natureza para o 

problema da cooperação dentro de um determinado grupo, capacitando indivíduos com 

interesses competitivos a viverem juntos e prósperos (GREENE, 2013). 

Ainda que o altruísmo e a cooperação sejam percebidos pelo nosso cérebro moral como 

um mecanismo de sobrevivência, isso não implica um nível de cooperação ‘entre diferentes 

grupos’ ou mesmo um ‘altruísmo ou cooperação universal’. Segundo Greene (2013), a 

cooperação universal é inconsistente com os princípios que governam o evolucionismo e a 

seleção natural. A evolução envolve processos competitivos que produzem indivíduos mais 

adaptados no ambiente: “o leão mais rápido pega mais presas do que outros leões, produzindo 

assim, leões mais rápidos na próxima geração. Isso não poderia ocorrer, se não houvesse 

competição por recursos. Sem competição, sem seleção natural” (GREENE, 2013, p.23-24). 

Nessa perspectiva, pode-se afirmar, assim, que existe uma certa tensão entre os 

interesses individuais e os interesses coletivos. Greene (2013) elucida essa questão com o 

seguinte exemplo: suponha que um determinado indivíduo chamado ‘Art’ esteja viajando por 

uma região selvagem ao longo de uma trilha montanhosa isolada. Em frente, ele vê distante um 

outro determinado viajante solitário que se aproxima lentamente. ‘Art’ faz consigo a seguinte 

indagação: ‘estaria esse viajante armado?’; ‘estou correndo algum perigo de vida com a 

aproximação desse indivíduo? ’.  Olhando o estranho novamente agora sobre a mira de seu rifle, 

‘Art’ acha que ele pode acerta-lo com uma única bala. ‘Deveria matá-lo?’ Do ponto de vista 

egoísta, ‘Art’ não tem nada a perder em atirar no estranho preservando-o de qualquer perigo 

futuro.  

Um outro viajante, chamado ‘Bud’, enfrenta uma escolha semelhante enquanto 

atravessa uma cordilheira para recuperar uma determinada quantidade de ouro que havia 

deixado escondido afim de não ser roubado. ‘Bud’ encontra um estranho dormindo na trilha. 

Refletindo internamente, ele sabe que provavelmente encontrará esse estranho no caminho de 

volta, momento em que ‘Bud’ estará carregando ouro. ‘Bud’ pondera consigo mesmo: ‘o 

estranho tentará me roubar?’ ‘Bud’ não sabe a resposta, mas imagina que se ele envenenar a 

bebida desse estranho enquanto ele está dormindo, ele pode evitar qualquer tipo de perigo dessa 

natureza.  

A lógica do auto interesse se desenrola: ‘Bud’ envenena a bebida do estranho enquanto 

dorme, entretanto, esse estranho é o primeiro viajante ‘Art's’. Algumas horas depois, ‘Art’ 

decidi atirar no estranho viajante que se aproxima, que era ‘Bud’.  Na sequência, após um 

determinado tempo ‘Art’ morre após tomar a bebida envenenada. Ou seja, os dois viajantes 



33 

morrem nessa empreitada. Se os viajantes em questão ‘Art’ e ‘Bud’ tivessem refletido além do 

interesse pessoal, possivelmente ambos teriam sobrevivido. Assim, para o autor, a moralidade 

se desenvolveu como uma solução para o problema da cooperação, sendo ela um “conjunto de 

adaptações psicológicas que permitem que indivíduos egoístas colham os benefícios da 

cooperação”.  (GREENE, 2013, p. 23). 

Em suma, as teorias procedentes das ciências naturais, em consonância com os debates 

contemporâneos da filosofia e estudos práticos das neurociências, evidenciam esclarecimentos 

importantes sobre o comportamento moral dos indivíduos. Para Damásio (1994), a 

sobrevivência de um dado organismo depende de uma série de processos biológicos que 

mantem a integridade de sua estrutura. Diante de condições ambientais adversas existem 

circuitos neurais para impulsos e instintos que induzem, por exemplo, comportamentos de luta 

ou de fuga. Outros circuitos controlam os impulsos e os instintos que ajudam a assegurar a 

continuidade dos genes (comportamento sexual ou cuidado da prole). Em geral, os impulsos e 

instintos operam pela geração de um determinado comportamento de forma consciente ou não 

consciente. Praticamente todos os comportamentos que resultam de impulsos e instintos 

contribuem para sobrevivência quer em termos diretos, pela execução de ações de preservação 

da vida, quer em termos indiretos, pela criação de condições vantajosas para sobrevivência ou 

pela diminuição da influência de condições potencialmente adversas. As emoções e 

sentimentos, que são centrais para a visão da racionalidade são uma poderosa manifestação dos 

impulsos e dos instintos, constituindo parte essencial da sua atividade (DAMÁSIO, 1994).  

 

Esses mecanismos reguladores asseguram a sobrevivência ao acionar uma 
disposição para excitar alguns padrões de alterações do corpo (um impulso), 
o qual pode ser um estado do corpo com um significado específico (fome, 
náusea) ou uma emoção identificável (medo, raiva) ou uma combinação de 
ambos. A ativação pode ser desencadeada a partir do interior ‘visceral’ (um 
baixo nível de açúcar no sangue, no meio interno), do exterior (uma ameaça) 
ou do interior ‘mental’ (a percepção da iminência de uma catástrofe). 
Qualquer delas pode desencadear uma resposta biorreguladora interna, um 
padrão de comportamento instintivo ou um plano de ação recém-criado, uma 
combinação de algumas dessas coisas ou de todas elas. As redes de circuitos 
neurais básicos que executam a operação de todo esse ciclo constituem um 
equipamento padrão de nosso organismo e estão para esse como os freios 
estão para um carro. Eles não precisam de uma instalação especial. 
Constituem um ‘mecanismo pré-organizado’ (DAMÁSIO, 1994, p. 118). 

 

Nessa perspectiva, a ‘cognição moral’ e a ‘tomada de decisão’ envolvem tanto as 

estruturas neurofisiológicas dos indivíduos, quanto as suas experiências vividas, ou seja, tanto 

o biológico quanto o fenomenológico (VARELA; THOMPSON; ROSCH, 1991). Isso implica 



34 

que a tomada de decisão moral envolve atividades não conscientes automáticas (impulsos), 

podendo essas estarem relacionadas a fatores biológicos intuitivos que visam à sobrevivência 

ou simplesmente estar relacionado aos aspectos subjetivos da mente que geram experiências ou 

estados internos (DAMÁSIO, 1994). Do mesmo modo, a tomada de decisão pode também ser 

processada conscientemente pelos indivíduos, acessando assim, mecanismos neurais 

relacionados à habilidade de discriminar, categorizar e reagir a estímulos ambientais de forma 

reflexiva e planejada, exercendo desse modo, um controle deliberado do comportamento 

(MOGRABI, 2011). 

O ‘comportamento moral’ ou ‘moralidade’, nesse sentido, é percebida entre os diversos 

tipos de animais, seja pela complexa organização sociais dos macacos ou pelas sofisticadas 

práticas sociais das aves. O comportamento moral pode assim, ser verificada, desde os mais 

simples insetos até os mais complexo mamífero, tendo em vista as mais diversas estratégias de 

como um determinado organismo enfrenta com êxito os desafios do meio ambiente com bases 

em atividades inatas as quais incluem aspectos complexos da cognição e comportamento social. 

No entanto, quando consideramos a espécie humana, verificamos que dependemos de 

mecanismos biológicos de base genética altamente evoluídos, assim como de estratégias 

suprainstintivas de sobrevivência que se desenvolvem em sociedade, transmitidas por via 

cultural, e que requerem, para sua aplicação, consciência, deliberação racional e força de 

vontade: “É por isso que a fome, o desejo e a raiva explosiva dos seres humanos não levam 

diretamente à alimentação desenfreada, à violência sexual, e ao assassinato, pelo menos nem 

sempre”, tendo em vista que o organismo humano se desenvolve em uma sociedade em que as 

estratégias de sobrevivência sejam transmitidas e respeitadas (DAMÁSIO, 1994, p. 123). 

Pode-se inferir, desse modo, que os fenômenos biológicos sustentam as 

surprarregulações adaptativas; contudo, não podemos reduzir os fenômenos sociais às suas 

bases neurais e a mecanismos biológicos, mas, sim, debater a forte ligação entre eles. Os 

mecanismos de julgamento moral/moralidade que operam na nossa sociedade exercem 

controles comportamentais adicionais, moldando, assim, impulsos instintivos dos indivíduos 

de forma serem adaptados com flexibilidade a um meio ambiente em rápida e complexa 

mutação, garantindo, assim, a sobrevivência da espécie. Esses mecanismos de controle 

advindos das regras éticas e convenções morais humanas podem exercer sanções imediatas 

(danos físicos ou mentais) ou remotas (perda futura, vergonha). Muito embora essas 

convenções, regras e representações sociais sejam transmitidas por meio da educação e da 

socialização, de geração a geração, esses mecanismos estão ligados a representações neurais 

dos processos biológicos inatos de regulação. Ou seja, existe uma ligação entre as regras éticas, 



35 

a moralidade e a tomada de decisão com um sistema neurobiológico de impulsos e instintos, 

relacionados a sobrevivência. Em outras palavras, amor, generosidade, bondade, compaixão, 

honestidade e outras características humanas louváveis, não se reduzem à, mas estão 

relacionados à regulação neurobiológica orientada para sobrevivência (DAMÁSIO, 1994). 

Diversos avanços, nesse cenário de interlocução entre ciências naturais, neurociências 

e filosofia, ainda são incipientes, mas, ao mesmo tempo, são profusos e trazem descobertas 

relevantes sobre os comportamentos morais dos indivíduos e da sociedade humana. A hipótese 

dos ‘marcadores somáticos’, defendida por Damásio (1994); as novas descobertas sobre os 

‘correlatos neurais’ do julgamento moral, estudadas por Moll (2003, 2005, 2007); as 

articulações entre as ciências naturais e o cérebro moral, defendidas por Haidt (2001, 2002, 

2008) e Greene (2002; 2010; 2012, 2015); e os estudos filosóficos no campo do emergentismo, 

fenomenologia e natureza da consciência, estudadas por Thompson e Varela (1991), Searle 

(2006), Almada (2010, 2011, 2012),  Mograbi (2006, 2009, 2011). Todas essas contribuições 

têm possibilitado níveis mais altos de abrangência e compreensão dos fenômenos e problemas 

morais, antes inviáveis na histórica filosófica clássica sobre ética e moral por ausência de 

tecnologia disponíveis, ou por falta de coadjuvação entre áreas do conhecimento teórico.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



36 

1.5 CONCLUSÃO DO CAPITULO  

Diversos campos do conhecimento ocidental permanecem reclusos em abordagens 

paradigmáticas enviesadas pelo racionalismo e dualismo clássico, gerando, assim, uma visão 

distorcida sobre causação comportamental e moralidade, e influenciando, desse modo, não só 

nossa linguagem cotidiana, como também as práticas morais individuais e sociais. É notório, 

por isso, que a nossa cultura cientifica reconsidere fatores já abordados desde a filosofia 

clássica, por autores como Aristóteles e David Hume, e revisadas pelas atuais ciências naturais 

e da mente, que argumentam acerca da inter-relação entre as emoções e o raciocínio moral no 

processo de tomada de decisão, considerando, da mesma forma, as estruturas físicas e padrões 

neurais, as estruturas das experiências vividas, da mesma forma que os fatores biológicos, assim 

como, os fenomenológicos.  

À vista disso, consideramos nesse trabalho uma proposta metodológica interdisciplinar, 

que pondere, no seu arcabouço teórico, a análise filosófica, as ciências naturais, as 

neurociências experimentais. Por consequência, reconhecemos a causação endógena integrativa 

entre processos emocionais e cognitivos regulados por fatores regulatórios biológicos 

materializados por meio de impulsos automáticos não conscientes, assim como pela 

possibilidade de supressão comportamental consciente, determinando assim, uma nova maneira 

de averiguar os problemas morais.  

Considerando-se esse modelo paradigmático, foi realizada nesse capítulo, uma nova 

proposta conceitual a partir de uma revisão teórica na qual é reforçado o conceito de ‘tomada 

de decisão’ em detrimento da utilização de conceitos clássicos como ‘autonomia’ e ‘livre-

arbítrio’. Também foram criticadas, à luz dessa abordagem pluridisciplinar, as teorias 

utilitaristas e metafísicas racionalistas no contexto da tomada de decisão moral, tendo em vista 

algumas dificuldades de sustentação teórica. Ao contrário, foram evidenciados os trabalhos de 

David Hume e principalmente Aristóteles, mas especificamente o conceito de ‘acrasia’, que, a 

despeito da ausência de equipamentos tecnológicos modernos, já reforçava a interação entre 

emoções e cognição moral na sua teoria ética da virtude.  

Com essa proposta de retificação conceitual, apresentamos os conceitos sobre 

‘julgamento moral’ ou ‘tomada de decisão moral’. Esses conceitos permanecem em evidência 

acadêmica até os dias atuais em diversos campos do conhecimento, e foi beneficiado por um 

conjunto de experimentos neurocientíficos e análises teóricas que promoveram um novo modo 

de avaliar os ‘problemas morais’ nos indivíduos. Nesse ponto de vista, abre-se um espaço 

prolífero de possibilidades para o trânsito entre as ciências cognitivas e a filosofia, ampliando 



37 

as possibilidades transformadoras no campo conceitual e prático das experiências humanas. 

Essas novas possibilidades teóricas que integram os debates filosóficos modernos, as ciências 

naturais e as pesquisas empíricas da neurociência serão abordadas nos próximos capítulos, com 

ênfase no capítulo 2 aos aspectos neurofisiológicos da moralidade e sua articulação com a 

ciências naturais e o cérebro moral, abrindo espaço conceitual para a defesa argumentativa no 

capítulo 3 da determinação descendente e sua influência na tomada de decisão moral, tendo em 

vista, os estudos filosóficos no campo do emergentismo, fenomenologia e natureza da 

consciência.  

  



38 

CAPÍTULO 2 
NATURALISMO MORAL, AS EMOÇÕES E A TOMADA DE DECISÃO 

HUMANA  

 

2.1 APRESENTAÇÃO DO CAPÍTULO 

No capítulo 1 foi realizada a apresentação geral da proposta teórica desse presente 

trabalho tendo em vista o debate contemporâneo no campo da filosófica da mente com foco no 

modelo conceitual da determinação descendente aplicado à tomada de decisão moral. Para o 

desenvolvimento da supramencionada proposta de forma consistente e satisfatória, foi realizada 

uma revisão na literatura filosófica na qual é reforçado o conceito de ‘tomada de decisão’ em 

detrimento da utilização de conceitos clássicos como ‘autonomia’ e ‘livre-arbítrio’. Também 

foram criticadas, à luz dessa abordagem pluridisciplinar, as teorias racionalistas no contexto da 

tomada de decisão moral, tendo em vista algumas dificuldades de sustentação teórica, 

fortalecendo assim a ideia de interação entre as emoções afetivas e cognição racional nas teorias 

de julgamento moral.  

Em seu nível mais primordial, a consolidação desse modelo proposto envolve, no 

capítulo 2, o debate de dois pilares conceituais que sustentam o objetivo central desse trabalho, 

sendo elas: (a) teorias do naturalismo biológico relacionado a tomada de decisão moral; (b) os 

estudos no campo da cognição social e os experimentos que correlacionam os correlatos neurais 

na tomada de decisão moral. Essas duas perspectivas conceituais e empíricas foram 

fundamentadas por teorias e pesquisas renomadas nos campos da filosofia, biologia, psicologia 

e neurociências, amplamente difundidas no mainstream das ciências da mente, tais como a 

‘teoria da co-evolução gene-cultura’, defendida por Edward Wilson (2013); o Haidt´s Social 

Intuitionist Model (SIM), proposta por Haidt (2001); e os experimentos de dilemas morais 

propostos por Greene et al., (2004) e Jorge Moll et al., (2007), entre outros.  

Esses estudos interdisciplinares amparados pelos experimentos da cognição social e 

neurociência aplicada serão relacionadas, nesse capítulo 2, com as propostas morais clássicas 

de filósofos como Platão (2008), Mill (1861), Aristóteles (1915) e Hume (1777), fortalecendo, 

assim, a proposição inicial de estabelecer um debate filosófico sobre o processo de tomada de 

decisão moral. Assim, espera-se avançar de forma consistente para o 3 capítulo, apresentando 

o modelo de determinação descendente na tomada de decisão moral com as fundamentações 

teóricas bem alicerçadas nos capítulos 1 e 2.  



39 

2.2 NATURALISMO MORAL E AS TEORIAS EVOLUTIVAS DA MENTE E DO 

COMPORTAMENTO 

O debate sobre a natureza moral do ser humano e as questões éticas subjacentes a esse 

debate ocupam há milênios uma posição de destaque nas análises teóricas no campo da 

filosofia. Especificamente no processo histórico da filosofia moral, muitas teorias que se 

tornaram influentes no mainstrean teológico, jurídico e da teoria moral se tornaram anacrônicas 

tendo em vista os conhecimentos modernos oriundos das ciências naturais e da mente que 

possibilitaram o entendimento, ainda que parcial, da organização neural corresponde ao 

comportamento moral e sua origem evolutiva. Considerando a complexidade do tema, o avanço 

qualitativo do conhecimento das bases empíricas do cérebro aliado a um trabalho 

multidisciplinar com outras disciplinas do conhecimento — tais como biologia evolutiva, 

neurociência, antropologia e psicologia social — possibilitam nossa análise mais consistente 

da conduta moral cotidiana. 

Os estudos multidisciplinares sobre a moralidade envolvem assim, discussões que 

abarcam a clássica discussão sobre a relação mente-cérebro, mais especificamente sobre 

cognição moral, partindo do princípio de que nossa anatomia, expressões faciais e demais 

características físicas e genéticas estão relacionadas a um processo de evolução biológica 

vinculada com nossa ancestralidade. Essa perspectiva teórica sobre a moralidade — que 

estabelece uma ligação conceitual entre a tomada de decisão moral e as estratégias adaptativas 

ocorridas no decorrer do processo evolutivo — vem ganhando cada vez mais espaço no campo 

da filosofia, psicologia e outras ciências da mente e do comportamento (ALMADA, 2012; 

CASEBEER, 2003; DAMASIO, 1994; GREENE; HAIDT, 2002; MOLL, OLIVEIRA-

SOUZA; ESLINGER, 2003; RUSE, 1884; RUSE; WILSON, 1986; VARELA; THOMPSON; 

ROSCH, 1991).  

Nesse contexto metodológico, as premissas e o julgamento moral dos seres humanos 

são resultados de processos que emergem da natureza física, genética e de sua relação com o 

ambiente cultural desses indivíduos, sendo suficientemente responsáveis por criar um conjunto 

global de códigos de trabalho/morais (RUSE, 1986). Essas premissas conceituais têm profundas 

consequências para o campo da filosofia moral, e isso porque o naturalismo evolucionista 

invalida as hipóteses teóricas de bases extrassomáticas as quais aceitam ontologicamente a 

interação entre substâncias materiais e imateriais. Ou seja, nenhuma verdade ética pode ser 

inserida divinamente no cérebro, ou ainda, não pode existir qualquer proposição moral 

identificadas como verdades universais (RUSE, 1986).  



40 

Deste modo, essa e outras asserções ontológicas do naturalismo moral vão de encontro 

com parte substancial das teorias filosóficas sobre a moral e ética normativa, tais como a 

influente proposta teórica moral de Immanuel Kant (2005 [1785]). Os modelos normativos da 

ética na filosofia são, normalmente, sustentados por verdades universais acerca dos juízos 

morais e os seus critérios, para o que ‘é certo’ e o que ‘é errado’; ou o que ‘faço’ e o que ‘deveria 

fazer’. Kant (2005 [1785]), por exemplo, desenvolveu um sistema objetivo e racional 

fundamentado por um conjunto de critérios teóricos conhecidos como imperativos categóricos. 

Imperativos categóricos são verdades universais, acessadas por meio de relações formais e 

racionais que possibilitam aos indivíduos regras confiáveis para ação (RUSE, 1986).  

A racionalidade universal kantiana pode ser exemplificada por meio de uma situação 

hipotética, no qual uma determinada pessoa que esteja fugindo de um assassino se esconde em 

uma casa, onde um certo indivíduo lhe dá abrigo. Passado pouco tempo do ocorrido, esse 

indivíduo de comportamento altruísta é abordado pelo assassino, que lhe pergunta se ele viu o 

fugitivo. Nesse momento, ocorre o seguinte dilema moral: O que fazer? Mentir para o assassino, 

dizendo que a pessoa não se encontra ali, ou falar a verdade? Na lógica de Kant (2005 [1785]), 

a pessoa deve falar a verdade, mesmo que esse contexto envolva um risco iminente de vida ou 

questões relacionadas à sobrevivência de um outro ser humano. Para Kant (2005 [1785]), agir 

moralmente é agir conforme o dever universalmente aceito (nesse caso, sempre falar a verdade), 

importando, assim, a intenção do agente moral, e não o resultado final (KANT, 2005 [1785]). 

Na perspectiva do naturalismo moral, os universais categóricos e o racionalismo puro 

defendidos pela teoria kantiana (2005 [1785]) não possuem sustentação teórica e empírica, já 

que existem diversas opções de comportamento subjetivos visando a uma determinada 

finalidade dos indivíduos. Ou seja, é impossível que exista uma lei moral universal da natureza 

de acordo com uma máxima racional que se aplique a todos os indivíduos em todos os lugares 

possíveis. Nessa lógica, para Wilson (2013) as populações humanas evoluíram ao longo do 

tempo, adquirindo, nesse processo temporal, diversas estratégias evolutivas de sobrevivência. 

Foram desenvolvidas estratégias comportamentais de empatia pelos outros indivíduos, 

julgamento automático da intenção dos outros e estratégias de interação social. O cérebro 

humano é capaz de desenvolver cenários mentais de relacionamento pessoais de curto e longo 

prazo. A memória possibilita retroceder ao passado, evocando cenários antigos, e avançar no 

futuro para imaginar as consequências de uma tomada de decisão. A amígdala e outros centros 

controladores das emoções do cérebro e do sistema nervoso autônomo governam os planos de 

ações muitas vezes de forma automática e instintiva (WILSON, 2013). 



41 

De acordo com esses autores adeptos do evolucionismo biológico Darwinista, tais como 

Wilson (2013) e Ruse (1984), todos os organismos — incluindo, portanto, os seres humanos — 

vieram de um processo de evolução lenta e de formas originalmente simples, tais como as 

matérias inorgânicas. O principal mecanismo causal para tais mudanças foi a seleção natural, 

por meio de um processo comportamental de ‘luta pela sobrevivência’. O sucesso na corrida da 

sobrevivência e da reprodução geram vantagens superiores ao longo das gerações, levando, 

assim, a uma mudança estrutural e genética (RUSE, 1984; WILSON, 2013). Os membros de 

cada população sofrem variações hereditárias na anatomia, fisiologia e comportamentos, sendo 

que os indivíduos que possuem certas combinações de um conjunto de características, 

sobrevivem e se reproduzem melhor do que aqueles com outros conjuntos de combinações/ 

características. Ou seja, os indivíduos que apresentam traços físicos (genes e cromossomos) 

mais adaptados ao ambiente sobrevivem e aumentam a frequência relativa (reprodução) dentre 

uma mesma população, de geração em geração (DARWIN, 1859; RUSE, 1984; RUSE; 

WILSON, 1986).  

Esse processo de seleção natural e sobrevivência das espécies ocorre nos organismos 

por meio de uma série de processos biológicos, os quais, ressalte-se, são responsáveis por 

manter a integridade das células e dos tecidos em toda a sua estrutura, conforme descrito no 

trecho abaixo:  

 

A fim de evitar condições ambientais adversas ou a destruição por parte de 
predadores, existem circuitos neurais para impulsos e instintos que induzem, 
por exemplo, comportamentos de luta ou fuga. Outros circuitos controlam os 
impulsos e os instintos que ajudam a assegurar a continuidade dos genes (por 
meio do comportamento sexual ou do cuidado com a prole). Podem 
mencionar-se inúmeros outros circuitos e impulsos específicos, entre os quais 
se contam aqueles que se reportam à procura de uma quantidade ideal de 
luminosidade ou escuridão, de calor ou frio, de acordo com a hora do dia ou 
com a temperatura ambiente. Em geral, os impulsos e os instintos operam quer 
diretamente, pela geração de um determinado comportamento, quer mediante 
a indução de estados fisiológicos que levam os indivíduos a agir de 
determinado modo, de forma consciente ou não (DAMÁSIO, 1994, p. 116). 

 

Todo esse conjunto de circuitos neurofisiológicos emergiram evolutivamente nos seres 

humanos (homo sapiens) a partir de cerca de 300 mil anos atrás. Esse processo adaptativo 

ocorreu por meio de processos evolutivos do cérebro humano e do comportamento social em 

resposta à um ambiente hostil e mutável. O caminho evolutivo das espécies é marcado pela 

busca constante pela sobrevivência e perpetuação, o que envolve atividades básicas tais como 

a busca por alimentos, a reprodução, a formação de nichos ecológicos (habitat) etc. Ao longo 



42 

do tempo, estratégias adaptativas foram desenvolvidas visando a responder ao processo de 

seleção natural, tais como o desenvolvimento de técnicas de comunicação, cultura, trabalho 

colaborativo; alguns desses elementos, importantes para a compreensão da tomada de decisão 

moral dos seres humanos (WILSON, 2013). 

A busca por alimentos, por exemplo, sempre constituiu um elemento fundamental no 

processo evolutivo e de sobrevivência da nossa espécie. É consenso entre paleontólogos, 

antropólogos, biólogos etc. que a caça aliada a um ambiente com mudanças constantes no clima 

e vegetação foram processos determinantes para o avanço anatômico, desenvolvimento do 

cérebro, da cognição, linguagem entre outros aparatos modernos que possuímos atualmente. 

Segundo Wilson (2013), os desafios do ambiente favoreceram tipos genéticos capaz de 

descobrir e explorar recursos novos para evitar inimigos e derrotar concorrentes por comida e 

espaço. Tais tipos genéticos — que inovaram e aprenderam com seus concorrentes — foram os 

sobreviventes dos tempos hostis. As espécies flexíveis desenvolveram cérebros maiores 

(WILSON, 2013).  

O desenvolvimento do cérebro e da cognição em um ambiente hostis foram também 

fatores que proporcionaram o surgimento de comportamentos sociais complexos. Ainda em 

épocas antigas do processo evolutivo humano, a adaptação a esse ambiente adverso e mutável 

possibilitaram o surgimento de atividades coletivas, tais como caçadas em grupo e construção 

de ‘ninhos’ protegidos. Tais atividades possibilitaram a união de membros da mesma espécie 

em espaços para o desenvolvimento de atividades colaborativas como produção/ processamento 

de alimentos e defesa do território. Todas essas pressões ambientais conferem vantagem 

competitiva àqueles capazes a se unir em grupos e manterem vínculos afetivos. Com efeito, a 

inteligência social — tal como a capacidade de interpretar a intenção do outro — sempre foi 

um mecanismo comportamental e cognitivo muito importante (WILSON, 2013). Segundo 

Almada (2012), uma das mais privilegiadas fontes de informação para julgamentos morais e 

sociais é nossa percepção emocional do conjunto de informações transmitida pelo corpo de 

outros indivíduos. A decodificação perceptiva das expressões dos outros indivíduos é um 

componente-chave, nesse sentido, para os julgamentos morais e processo de decisão, sendo 

provavelmente o mais importante componente em situações que envolvam ameaças e perigos 

reais ou potenciais (ALMADA, 2012). 

A capacidade de interpretar a significação emocional das expressões faciais, por 

exemplo, é um dos principais mecanismos evolutivos de regulação da vida, que herdamos para 

assegurar a sobrevivência e para sustentar razoáveis interações sociais. Se é por meio de 

julgamento social que assegurarmos os melhores níveis de interação social, também é verdade 



43 

que só realizamos julgamentos sociais a partir da capacidade de decodificar categorizações 

emocionais em organismos e em faces alheias. Isso significa que, mesmo não dispondo de 

mecanismos de acesso privilegiado a outras mentes, podemos inferir rapidamente o estado 

emocional geral de outro indivíduo a partir das informações que recebemos das expressões 

faciais; é a partir dessas informações que podemos realizar respostas corporais preparatórias e 

ajustes comportamentais apropriados, conscientemente ou não (ALMADA, 2012). Conforme 

afirma Wilson (2013, p. 60), “sem dúvida, um grupo de pré-humanos socialmente inteligentes 

conseguia derrotar um grupo de pré-humanos burros e ignorantes, como acontece hoje com 

exércitos, empresas e times de futebol”.  

Essa capacidade cognitiva de percepção social e a divisão do trabalho favoreceram a 

formação de grupos altamente organizados. As primeiras sociedades humanas consistiam em 

famílias estendidas, mas também em adotados e aliados. Expandiram-se até uma população que 

pudesse ser sustentada pelo ambiente local. Uma população expandida constituiu uma 

vantagem nos conflitos que inevitavelmente surgiram em diferentes grupos. Segundo Wilson 

(2013), essa etapa de vantagens resultantes da cooperação e comportamentos sociais complexos 

são vistas não apenas nos humanos atuais – tanto os caçadores coletores como os habitantes 

humanos – mas também, em um grau limitado, nos chimpanzés. Esse mecanismo altruísta pode 

ser considerado um dos grandes mecanismos adaptativos que conduziu a espécie humana e suas 

mudanças genéticas aos patamares que conhecemos atualmente (WILSON, 2013).  

Contudo, o comportamento altruísta na lógica do naturalismo evolutivo e moral não diz 

respeito a um altruísmo ideológico ligado ao sentimento de amor desinteressado e abnegado ao 

próximo. Wilson (2013) reitera que a seleção natural consiste na interação entre forças de 

seleção que visam a traços de membros individuais e outras forças de seleção que visam a traços 

de grupo como um todo. A aptidão genética de um ser humano deve, portanto, ser a 

consequência tanto da seleção individual quanto da seleção em grupo, que o autor denomina 

como seleção multinível. De acordo com essa análise conceitual do comportamento evolutivo 

dos seres humanos, pode-se entender que o mecanismo de seleção natural tende a preservar 

intuitivamente os comportamentos individuais que visam à sobrevivência do organismo em prol 

do grupo (coletivo), também denominado por alguns autores como comportamento egoísta. 

(RUSE, 1984; WILSON, 2013). 

Ou seja, o comportamento altruísta, nesse contexto, não é um mecanismo filantrópico 

ou benevolente por natureza, e sim parte do composto de mecanismos de seleção natural e de 

sobrevivência das espécies, no interior do qual os indivíduos esperam algum nível de retorno 

ou alguma contrapartida de recompensa pelo ato altruísta efetuado, conscientemente ou não. 



44 

Ruse (1984) cita o exemplo de um determinado comportamento de ajudar a um estranho, 

supondo um caso de afogamento. Naturalmente, o processo de resgate da vítima do afogamento 

incorre ao socorrista uma possibilidade de risco de vida pelas dificuldades inerentes a essa 

atividade. Suponhamos que exista um risco hipotético de 10% de morte ao socorrista ao resgatar 

uma vítima de afogamento. Valeria a pena arriscar minha vida visando a salvar a de outro 

indivíduo desconhecido? Segundo o autor, se considerarmos que todos nós podemos, em algum 

momento da nossa vida, sofrer algum tipo de risco de afogamento, minha atitude de cooperação 

é claramente um investimento sábio. Estaria substituindo uma grande chance de sobrevivência 

por uma certa chance de morrer. Apesar do exemplo acima se tratar de uma motivação de 

natureza humana, o altruísmo é um mecanismo genético dos organismos animais, que ocorre 

em insetos e animais de qualquer nível de complexidade. Os animais de natureza biológica 

menos complexa, tais como as formigas, cupins, golfinhos etc., se comportam de maneira muito 

semelhante aos humanos no que tange ao comportamento altruísta. Ou seja, a cooperação/ 

altruísmo ocorre por meio de mecanismos instintivos, selecionados para os indivíduos possuam 

algum tipo de retorno/benefício competitivo, mesmo que não seja um retorno imediato, e com 

isso, possam sobreviver e transmitir seus genes (RUSE, 1984). 

Nessa perspectiva teórica biológica evolucionista defendida por Edward Wilson (2013), 

podemos distinguir dois tipos de comportamentos altruístas, denominados pelo autor como hard 

core altruism (algo como altruísmo duro) e soft core altruism (algo como altruísmo brando). O 

comportamento altruísta relacionado à cooperação entre familiares ou grupos com parentescos 

próximos, é denominado de hard core altruism. Esse tipo de comportamento altruísta não tem 

como objetivo uma recompensa direta como contrapartida ou recompensa. A estratégia 

biológica desse tipo de altruísmo tem como objetivo a transmissão de genes hereditários, ou de 

multiplicação e maximização dos genes para gerações futuras. Essa ‘multiplicação de cópias 

dos genes’ pode ser exemplificado no caso de “uma ajuda a um irmão a se reproduzir; sendo 

que, nesse caso, a existência dos sobrinhos (as) é uma recompensa por si mesma. Não é 

necessário que meu irmão me responda com alguma ajuda ou recompensa” (RUSE, 1984). 

Outro modelo de comportamento altruísta é denominado como soft core altruism que está 

relacionado ao altruísmo com expectativa de retorno. Em termos gerais, de acordo com esse 

modelo darwinista, o comportamento individual dos organismos tende a ser egoísta, visando a 

vantagens competitivas para seleção natural, com atos que incluem altruísmo para tribos ou 

nações de forma indireta e principalmente para altruísmo entre parentes mais próximos (hard 

core altruim). O restante do comportamento humano altruísta é essencialmente de menor 

ocorrência (soft core altruism). (WILSON 1971; RUSE, 1984).  



45 

Posto algumas premissas básicas do evolucionismo biológico, uma questão que pode 

surgir acerca do problema da tomada de decisão moral é: como se contextualiza filosoficamente 

as questões do comportamento humano moral nessa perspectiva teórica da biologia evolutiva 

de Wilson (2013)? Para o autor, que estudou as questões éticas e morais defendidas no âmbito 

da sociobiologia, os valores éticos estão atrelados a questões biológicas e genéticas. Mesmo 

que a variedade dos comportamentos morais humanos seja extensa, ainda assim estão 

restringidas às capacidades emocionais humanas, sendo essa produto da evolução biológica e 

ao conjunto genético dos indivíduos. O cérebro é produto da evolução, e, assim, o 

comportamento humano e seus padrões neurais possuem um valor seletivo e podem ser 

adicionados ao repertorio humano de características adaptativas.  

 

O dilema do bem e do mal foi criado pela seleção multinível, em que a seleção 
individual e a seleção de grupo agem conjuntamente sobre o mesmo 
indivíduo, mas em grande parte em oposição uma à outra. A seleção individual 
é o resultado da competição por sobrevivência e reprodução entre membros 
do mesmo grupo. Ela molda instintos em cada membro que são 
fundamentalmente egoístas em referência aos demais membros. Em contraste, 
a seleção de grupo consiste na competição entre sociedades, por meio do 
conflito direto e da competência diferencial na exploração do meio ambiente. 
A seleção de grupo molda instintos que tendem a tornar os indivíduos 
altruístas entre si (mas não em relação aos membros de outros grupos). A 
seleção individual é responsável por grande parte do que chamamos de 
pecado, enquanto a seleção de grupo é responsável pela maior parte da virtude. 
Juntas criaram o conflito entre o anjo e o demônio de nossa natureza 
(WILSON, 2013, p. 291).  
 

Nesse âmbito, a compreensão da natureza biológica e genéticas humana são fatores 

fundamentais para compreender os padrões de comportamentos humanos e seus códigos 

morais. Cada membro de uma sociedade possui genes, cujos produtos são visados pela seleção 

individual e genes visados pela seleção de grupo (WILSON, 2013): 

 

Somos regidos por um desejo – ou melhor, por uma necessidade irresistível – 
que começou em nossa ancestralidade primata mais antiga. Cada pessoa é um 
compulsivo buscador de grupos, logo um animal intensamente tribal. Satisfaz 
sua necessidade alternadamente em uma família estendida, uma religião 
organizada, uma ideologia, um grupo étnico ou clube esportivo, isoladamente 
ou em combinação. As possibilidades são vastas. Em cada um de nossos 
grupos encontramos competição por status, mas também confiança e virtude, 
os produtos inconfundíveis da seleção de grupo (WILSON, 2013, p. 295). 

 

A teoria biológica desenvolvida por Charles Darwin, mas especificamente na obra A 

expressão da emoção em homens e animais (DARWIN, 1872), foi pioneira ao defender que o 



46 

instinto evolui pelos mecanismos de seleção natural. Nesse trabalho, o autor sustentou que os 

traços comportamentais de cada espécie, assim como os traços de sua anatomia e fisiologia, são 

hereditários; sendo assim, esses elementos existem atualmente porque no passado essas 

características neurofisiológicas subjacentes ajudaram no processo de sobrevivência e 

reprodução, e foram influenciados ao longo do tempo pelos processos de mutação genética e 

seleção natural (DARWIN, 1872). Para Wilson (2013), as novas e atuais ciências da mente já 

possuem indícios consistentes, em quantidade e rigor, de que o instinto e a natureza humana 

são frutos da sua base genética (regras epigenéticas) que evoluíram pela interação da evolução 

genética e cultural que ocorreu num longo período (WILSON, 2013). 

 

Essas regras são os vieses genéticos na forma como nossos sentidos percebem 
o mundo, as opções que automaticamente abrimos para nós e as reações que 
achamos mais fáceis e recompensadoras. [...] Essas regras fazem com que 
adquiramos diferentes medos e fobias sobre os perigos do meio ambiente, 
como de cobras e alturas; que nos comuniquemos com certas expressões 
faciais e formas de linguagem corporal; que cuidemos das crianças; que nos 
unamos conjugalmente e assim por diante, por uma grande variedade de outras 
categorias de comportamento e pensamento (WILSON, 2013, p. 234). 

 

Sendo o comportamento humano fruto das regras epigenéticas, como ocorre essa 

interação causal entre a evolução genética (regras epigenéticas) com a evolução cultural, mas 

especificamente o comportamento moral, da sociedade? As respostas a essas questões foram 

respondidas por Wilson (2013) em parceria com o físico Lumsden (1981), por meio da 

identificação da base instintiva, portanto não cultural, da natureza humana, também 

denominada pelos autores como “teoria da co evolução gene-cultura”, que procura 

compreender conceitualmente a relação causal entre os comportamentos sociais humanos e a 

hereditariedade (LUMSDEN; WILSON, 1983; WILSON, 2013). 

Um exemplo clássico, dado por Lumsden e Wilson (1981) e Wilson (2013) para a 

coevolução gene-cultura, ocorrido nos últimos milênios, é o desenvolvimento da tolerância à 

lactose nos adultos. Em todas as gerações humanas anteriores, a produção de lactase (a enzima 

que converte lactose, açúcar do leite, em açucares digestivos) estava presente somente nas 

crianças. Quando as crianças cessavam de mamar o leite materno, o seu corpo automaticamente 

deixava de produzir lactase.  

 

Quando o pastoreio foi desenvolvido, entre 9 mil a 3 mil anos atrás, várias 
vezes e de forma independente no norte da Europa e no leste da África, 
mutações se espalharam culturalmente mantendo a produção de lactase pela 
vida adulta adentro, permitindo o consumo permanente de leite.  Quatro 



47 

mutações independente foram descobertas pelos geneticistas que prolongam 
a produção de lactase, uma na Europa e três na África. A vantagem da 
utilização de leite e laticínios para sobrevivência e para a reprodução mostrou-
se enorme (WILSON, 2013, p. 239). 

 

A tolerância à lactose é um exemplo de coevolução gene-cultura que possibilitou a 

domesticação de gado como importante fonte de alimento. Para Wilson (2013) esse conjunto 

de aspectos neurofisiológicos que se desenvolvem no processo evolutivo da espécie humana 

influenciam os processos cognitivos, emocionais, linguísticos e culturais dos indivíduos: 

“Atuando no nível da cognição e emoção, seu efeito sobre a evolução da linguagem e da cultura 

foi profundo e amplo. Esses processos constituem em grande parte do que intuitivamente se 

denomina ‘natureza humana’” (WILSON, 2013 p. 239). 

Um outro exemplo desse processo de interação entre evolução genética e tomada de 

decisão moral (evolução cultural da sociedade) se refere ao comportamento humano de evitar 

o incesto. Segundo Wilson (2013), os tabus do incesto constituem um universal cultural. Todas 

as centenas de sociedades que foram estudadas pelos antropólogos toleram, e ocasionalmente 

até encorajam, o casamento entre primos de primeiro grau, mas o proíbem entre irmãos ou 

meios-irmãos:  

 

Pouquíssimas sociedades nos tempos históricos institucionalizaram o incesto 
entre irmão e irmã por alguns de seus membros. O rol inclui os incas, os 
havaianos, alguns tailandeses, os egípcios antigos, o povo monomatapa do 
Zimbábue, os pocos ankale, buganda e bunyoro da Uganda, nyanza do Congo, 
zande e shiluk do Sudão e os domeanos. Em cada caso, a prática era cercada 
de um ritual e limitada à realiza e a outros grupos de posição elevada. O poder 
político era transmitido através da linhagem masculina, e os homens podiam 
ter várias esposas, permitindo que gerassem filhos não incestuosos 
(WILSON, 2013, p. 240-241). 

 

Nessa análise sobre tomada de decisão moral, Wilson (2013) conclui que, de forma 

geral, o incesto entre irmão e irmã é rigorosamente evitado. Esse comportamento social é 

associado a uma repulsa pessoal reforçada na maioria das culturas por tabu e lei, e, também, 

relacionada à crença subjacente do risco de se gerar filhos defeituosos em função do incesto. 

Esse risco de se gerar filhos defeituosos pelo incesto é bem entendido geneticamente: 

 

Em média, cada pessoa possui, em algum lugar nos seus 23 pares de 
cromossomos, ao menos dois recessivos que são defeituosos em certo grau, e 
em casos extremos, letais. Quando ambos os cromossomos portam o gene 
defeituoso, seu portador desenvolve a doença – ou ao menos uma grande 
probabilidade de adquiri-la. O incesto pode envolver diversos danos tais 
como: degeneração muscular, doença inflamatória intestinal, câncer de 



48 

próstata, obesidade, diabetes tipo 2 e doença cardíaca congênita. A 
consequência destrutiva do incesto é um fenômeno geral, não apenas entre os 
seres humanos, mas também em plantas e animais (WILSON, 2013, p. 241). 

 

Em decorrência dessa possibilidade de manifestação genética nos organismos, no 

processo cultural humano, ocorre fenômenos em que adultos jovens, geralmente mulheres, são 

trocadas entre tribos. As trocas exogâmicas são comportamentos que se manifestam 

instintivamente por meio de um valor genético oriundo da evolução biológica da humanidade. 

Trata-se de evitar a atividade sexual entre indivíduos parentes próximos que permanecem com 

seu grupo natal: 

 

Em todas as espécies de primatas sociais não humanos, cujo desenvolvimento 
sexual foi cuidadosamente estudado, incluindo os micos e os saguis da 
América do Sul, símios asiáticos, babuínos e chimpanzés, tanto os machos 
quanto as fêmeas adultas exibem o ‘efeito de Westermarck’: na atividade 
sexual rejeitam indivíduos com quem estavam intimamente ligados no início 
da vida. Mães e filhos quase nunca copulam, e irmão e irmãos mantidos juntos 
acasalam bem menos do que indivíduos com grau de parentesco mais remoto. 
Essa relação básica não foi descoberta em macacos e em macacos antropoides, 
mas em seres humanos pelo antropólogo finlandês Edward A. Westermarck e 
relatada pela primeira vez em sua obra-prima de 1891, The History of Human 

Marriage.  
[...] Um experimento involuntário paralelo vem sendo realizado nos Kibutzim 
israelenses, onde crianças são criadas em creches com a mesma intimidade de 
irmão e irmãs verificadas nas famílias convencionais. O antropólogo Joseph 
Shepher e seus colegas relataram em 1971 que, entre 2769 casamentos entre 
jovens adultos criados naquele ambiente, nenhum foi entre membros do 
mesmo grupo de Kibutz que haviam vivido juntos desde o nascimento. Não 
houve sequer um caso conhecido de atividade heterossexual, mesmo não 
havendo oposição dos adultos do Kibutz (WILSON, 2013, p. 241-244). 

 

Com base nesses exemplos, citados por Wilson (2013), e uma grande quantidade de 

indícios causais coletados de outras sociedades e analisadas pelo autor, “fica evidente que o 

cérebro humano está programado para seguir uma regra prática simples: não tenha interesse 

sexual por aqueles que você conheceu intimamente durante os primeiros anos de sua vida” 

(WILSON, 2013, p. 245). O comportamento humano é influenciado diretamente por essas 

regras epigenéticas, gerando códigos de comportamentos éticos e morais tais como os 

verificados pelo antropólogo William Durham (1991), quando examinou as crenças de sessenta 

sociedades do mundo inteiro em busca de referências a qualquer forma de compreensão racional 

das consequências do incesto, e descobriu apenas vinte com qualquer grau de conhecimento 

técnico. Os ameríndios Tlingit do noroeste do Pacífico, por exemplo, compreendiam 

perfeitamente que crianças defeituosas geralmente são produto de acasalamentos entre parentes 



49 

muito próximos. Outras sociedades não apenas sabiam aquilo como desenvolveram teorias 

mitológicas para explicar o fato. Os lapões da Escandinávia falavam da mara, o destino fatídico 

gerado por parceiros no incesto e transmitido aos seus filhos. O povo Kapauku de Nova Guiné 

acreditava que o ato do incesto causa a deterioração das substâncias vitais. A população de 

Sulawesi, na Indonésia, tinha uma interpretação mais cósmica, mostrando como as regras 

epigenéticas que se desenvolvem por seleção natural geram também comportamentos sociais e 

culturais (WILSON, 2013).  

Muitas outras correntes teóricas que analisam o comportamento moral humano parecem 

estar alinhadas em alguma medida com a teoria da co evolução gene-cultura e da seleção 

multinível de Wilson (2013). Para Damásio (1994, p. 118), os mecanismos pré-organizados 

“são importantes apenas para efeitos de regulação biológica básica. Eles ajudam também o 

organismo a classificar as coisas ou fenômenos como ‘bons’ ou ‘maus’ em virtude do possível 

impacto sobre a sobrevivência”. Ou seja, qualquer organismo possui, segundo o neurocientista, 

um conjunto básico de preferências, critérios, tendências ou valores. Esse conjunto básico e 

biológico de preferencias interage com as experiências de trabalho, ampliando, assim, o 

repertório de coisas classificadas como boas ou más, aumentando exponencialmente os códigos 

de trabalho/morais de um determinado indivíduo.  

 

A luz que ilumina uma coisa genuinamente importante, boa ou má, brilha 
também sobre o que a rodeia. Para que o cérebro possa atuar desse modo, tem 
de vir ao mundo já dotado de um considerável ‘conhecimento inato’ acerca de 
como regular a si próprio e ao resto do corpo. À medida que o cérebro vai 
incorporando representações dispositivas de interações com entidades e 
situações relevantes para regulação inata, ele aumenta a probabilidade de 
abranger entidades e situações que podem ou não ser diretamente relevantes 
para sobrevivência. E, quando isso sucede, nosso crescente sentido daquilo 
que o mundo exterior possa ser é aprendido como uma modificação no espaço 
neural em que o corpo e cérebro interagem (DAMÁSIO, 1994, p. 119). 

 

Na mesma perspectiva causal da sociobiologia, Damásio (1994) considera que, entre os 

animais, sejam eles insetos ou mamíferos, existem diversos exemplos de como enfrentar com 

sucesso formas específicas do meio ambiente com base nas estratégias inatas, que incluem com 

frequência aspectos complexos da cognição e do comportamento social. Para o autor, quando 

consideramos a espécie humana, naturalmente, também somos influenciados pelos mecanismos 

biológicos de base genética altamente evoluída, mas possuímos adicionalmente, um conjunto 

de estratégias supra instintivas de sobrevivência que se desenvolvem em sociedade, 



50 

transmitidas por vias culturais que requerem, para sua aplicação, consciência, deliberação 

racional e força de vontade: 

 

É por isso que a fome, o desejo, e a raiva explosiva dos seres humanos não 
levam diretamente à alimentação desenfreada, à violência sexual e ao 
assassínio, pelo menos nem sempre, supondo-se que o organismo humano 
saudável se tenha desenvolvido numa sociedade em que as estratégias de 
sobrevivência supra instintivas sejam ativamente transmitidas e respeitadas. 
(DAMÁSIO, 1994, p. 123). 

 

Essa interação causal entre comportamento social/moral humano e a neurobiologia é 

defendida por Damásio (1994) como sendo uma proposta teórica não reducionista. Segundo o 

autor:  

 

Não viso reduzir os fenômenos sociais a fenômenos biológicos, mas antes 
debater a forte ligação entre eles. Quero sublinhar que, muito embora a cultura 
e a civilização surjam do comportamento de indivíduos biológicos, esse 
comportamento teve origem em comunidades de indivíduos que interagiam 
em meios ambientes específicos (DAMÁSIO, 1994, p. 123).  

 

De outro modo, o autor considera que a cultura e a civilização, assim como os códigos 

morais, não surgem a partir dos indivíduos isolados, não podendo, portanto, ser reduzidos a 

mecanismos biológicos ou subconjunto de especificações genéticas. Existem, nas sociedades 

humanas, convenções sociais e regras éticas acerca e acima das convenções e regras que a 

biologia por si proporciona. Esses níveis de controle adicionais moldam o comportamento 

instintivo de forma a poder ser adaptado com flexibilidade a um meio ambiente em rápida e 

complexa mutação e garantir a sobrevivência do indivíduo e dos outros (principalmente da 

mesma espécie) (DAMÁSIO, 1994). 

Essa tese conceitual defendida por Damásio (1994) e Wilson (2013), e originalmente 

por Darwin (1871), parece convergir em grande medida com a clássica visão moral do filósofo 

David Hume. Em uma análise comparativa entre a perspectiva naturalista e a teoria moral de 

Hume, Ruse (1990) afirma que existem evidências consideráveis para afirmar que o 

pensamento de Hume (1777) — Uma investigação sobre os princípios da moral — e Hume 

(1738-1740) — Tratado da natureza humana — se conectam com o pensamento naturalista de 

Darwin (1871), mais especialmente na obra — A origem do homem e a seleção sexual — 

principalmente no que tange à questão da moralidade sendo relacionada aos aspectos do 

sentimento subjetivo dos indivíduos (paixões) e o papel da razão. 



51 

Hume (1738-1740 [2000]) desenvolve sua teoria sobre a moral dando ênfase ao papel 

do sentimento (paixões), e rejeitando o papel da razão (racionalismo absoluto) como fonte 

principal de nossos juízos morais. Essa preponderância do sentimento e emoções na tomada de 

decisão moral na teoria moral de Hume (2000 [1738-1740]) está vinculada a uma concepção 

subjetivista da realidade, na qual o autor defende que nossos juízos morais não são verdadeiros 

ou falsos em si, mas sim, expressões de nossas próprias reações mentais de certos fatos e 

acontecimentos. Ou seja, não existe, para o autor, qualquer característica objetiva no mundo a 

ser referida pelos juízos morais, de modo que esses juízos são expressões de nossos desejos e 

sentimentos pessoais (HUME, 2000 [1738-1740]). 

Por conseguinte, os sentimentos morais para Hume (2000 [1738-1740]) seriam 

comparáveis a qualidades secundárias como cor, sabor, texturas, etc., não existindo assim, 

independentemente dos indivíduos; envolvendo, desse modo, a projeção por parte desses, como 

pode ser observado no trecho abaixo: 

 

É apenas a paixão, derivada da formação e estrutura originais da natureza, que 
atribui valor ao mais insignificante dos objetos. [...] ao experimentar o 
sentimento de censura ou aprovação, declarando disforme e odioso um dado 
objeto, e declarando belo e apreciável um outro; sustento que, mesmo neste 
caso, essas qualidades não se encontram realmente nos objetos, pertencendo 
aos sentimentos do espírito que censura ou aprova (HUME, 1985 [1777], p. 
163).  

 

Além da questão da percepção subjetivistas na análise moral de Hume (2000 [1738-

1740]), para Ruse (1990), outro ponto de convergência com a teoria naturalista de Darwin é o 

papel da razão na tomada de decisão moral, na qual o autor propõe uma adequada proposição 

ao papel à razão e à consciência na tomada de decisão moral ao afirmar que ela pode operar 

determinando uma escolha possível. Para Hume (2000 [1738-1740]), a razão seria uma 

faculdade ‘inerte’, que pode influenciar a conduta dos indivíduos mostrando ‘o que é’ ou ‘o que 

não é’, sendo, assim, capaz de operar sobre uma determinada paixão intuitiva. A razão seria, 

assim, um mecanismo com capacidade de determinar escolhas deliberadas entre diversos 

caminhos possíveis para satisfazer interesses, ainda que esses interesses e valores possam ser 

subjetivos. Para Ruse (1990), apesar das críticas realizadas à sociobiologia e ao naturalismo 

moral que afirmam que essas perspectivas naturais seriam defensoras de um certo tipo de 

determinismo genético, como se os indivíduos fossem uma espécie de marionetes de seus 

DNAs, as pressuposições paradigmáticas darwinistas afirmam que, embora nossas disposições 



52 

inatas nos guiem, os seres humanos possuem elementos de escolhas racionais, tal como 

defendido pelo filósofo Hume (HUME, 2000 [1738-1740]; RUSE, 1990; WILSON, 2013). 

 

As regras do desenvolvimento fisiológico não são em geral automáticas. Não 
estão além do controle consciente, como os comportamentos autônomos da 
pulsação cardíaca e da respiração. São menos rígidas do que puros reflexos 
como piscar dos olhos e o reflexo paletar. [...] Na natureza e na vida moderna, 
a reação a prepara, de forma instantânea e inconsciente, para a colisão ou 
golpe que provavelmente virá. Sua vida poderá ser mais uma vez salva do 
ataque de um inimigo ou predador. Os comportamentos criados pelas regras 
epigenéticas não são automáticos como os reflexos. As regras epigenéticas é 
que são automáticas, e portanto, compõem o verdadeiro núcleo da natureza 
humana” (WILSON, 2013, p. 197). 

 

A compreensão naturalista da moralidade, nesse sentido, se aproxima conceitualmente 

da teoria moral de David Hume, e se afasta dos preceitos absolutos propostos pela filosofia 

normativa kantiana, assim como os demais princípios religiosos ou dogmáticos ideológicos 

presentes na sociedade atual. Esses preceitos, leis ou padrões normativos oriundos de diversas 

origens paradigmáticas provocam improcedentes padrões de comportamentos baseados em 

infundadas normativas morais. Tais exemplos estão presentes em diversos momentos históricos 

da nossa sociedade humana, tais como a proibição papal da contracepção artificial. A decisão 

foi tomada por Paulo VI, em sua encíclica de 1968, Humanae Vitae. Segundo Wilson (2013), 

a razão identificada para tal decisão está relacionada à crença de que Deus reserva às relações 

sexuais o propósito de conceber filhos. Segundo o autor, por mais bem-intencionado que seja 

o autor dessa regra moral, há um grande equívoco aí o qual consiste em negar uma abundância 

de indícios da psicologia e biologia reprodutiva segundo os quais existe um propósito adicional 

da relação sexual aos seres humanos. As mulheres humanas possuem a genitália externa oculta 

e não anunciam o cio, diferentemente das fêmeas da outra espécie de primatas, visando um 

princípio biológico de sobrevivência e perpetuação da espécie. Tanto os homens quanto 

mulheres, quando mantem uma ligação (por exemplo, de práticas sexuais frequentes), 

asseguram que ambos tenham uma cooperação no processo de cuidado com a prole. As crianças 

humanas, para adquirirem cérebros grandes e organizados com alta inteligência, precisam 

passar por um período singularmente longo de dependência durante seu desenvolvimento, e a 

união do casal favorece esse desenvolvimento (WILSON, 2013). 

Do ponto de vista da inserção geral no processo de tomada de decisão moral, pode-se 

concluir-se que o raciocínio e a cognição moral podem ser melhor compreendidos quando 

aliado às suas origens biológicas e à compreensão das bases neurofisiológicas (seção 2.2) 



53 

oriundas das modernas ciências da mente. Essa compreensão permite que tenhamos uma 

percepção aprofundada sobre preceitos filosóficos morais, que são comumente aceitos até os 

dias atuais, mas que não se sustentam diante das descobertas empíricas modernas, constituindo 

assim, um fictício e ilusório conjunto de crenças morais. Teorias fundamentadas nas verdades 

universais ou nas hipóteses teóricas de bases extrassomáticas vinculadas na interação de 

substâncias imateriais com os indivíduos humanos são ontologicamente falsas, gerando, assim, 

preceitos e regras morais equivocadas. Na história da humanidade, existiram diversas decisões 

e padrões de comportamentos hoje inaceitáveis em determinadas culturas, tais como a 

escravidão, genocídio ou abuso de crianças, todas baseadas em regras morais defendidas a partir 

de crenças e fundamentos ideológicos sem sustentação empírica. Cabe à filosofia ética e aos 

estudos da tomada de decisão moral construir um arcabouço teórico e paradigmático sustentado 

nessas novas descobertas da neurociência e nos estudos multidisciplinares, visando, desse 

modo, a atender as demandas atuais da nossa sociedade.  

  



54 

2.3 PAPEL DA RAZÃO, EMOÇÃO E OS PADRÕES NEURAIS SUBJACENTES NO 

PROCESSOS DE TOMADA DE DECISÃO MORAL 

Na seção 2.2, debatemos as bases biológicas do comportamento moral que emergem 

ao longo do processo histórico, cultural e social do ser humano, no contexto de sua interação 

com ambiente. Essa perspectiva biogenética, abordada no naturalismo moral, defende a ideia 

da inter-relação causal entre as bases neurofisiológicas e os comportamentos morais que 

emergem dos processos cognitivos humanos, sendo manifestados em diversos contextos, seja 

na forma de uma determinada empatia instintiva, altruísmo recíproco, cooperação entre 

membros do mesmo grupo, comportamento egoísta na disputa por status social ou determinada 

crença de natureza contrária ao incesto etc. Com os atuais avanços tecnológicos, esses 

comportamentos morais podem agora ser mapeados por meio dos modernos equipamentos de 

neuroimagem tais como o EEG (Eletroendefalograma), a MRI (Magnetic resonance imaging), 

a fMRI (Functional magnetic resonance imaging), o PET (Positron emission tomography), o 

que possibilita um amplo conhecimento empírico do cérebro humano em funcionamento. Nessa 

seção, veremos os atuais avanços dessas bases neurofisiológicas do comportamento e da 

cognição moral humana, tendo, para tanto, a interlocução dos modernos estudos e pesquisas 

das ciências da mente.  

Ainda de acordo essa perspectiva do naturalismo moral, assim como na perspectiva 

filosófica de David Hume (2000 [1738-1740]), debatidas na seção anterior, foi possível auferir 

que parte substancial do comportamento moral é influenciada pelos estados emocionais/sistema 

afetivo, que operam em grande medida de forma automática e intuitiva. Essa abordagem se 

posiciona contrariamente ao racionalismo absoluto e a proposta do livre-arbítrio presente em 

diversas perspectivas influentes no mainstream filosófico e psicológico clássicos e atuais. 

Ainda que exista uma crítica ao modelo racionalista vigente, a abordagem naturalista, de forma 

geral, não descarta o papel da razão instrumental no comportamento moral, mesmo que essa 

seja subsecutiva e inseparável da interpretação subjetiva dos indivíduos. Posto essas 

informações introdutórias, podemos refletir mais profundamente sobre qual é a relação entre a 

razão e os estados emocionais processados pelo sistema afetivo no processo cognitivo moral, 

tomando por base os estudos sobre o tema relacionando-os à tomada de decisão moral humana.  

De acordo com o Haidt´s Social Intuitionist Model (SIM), o julgamento moral é 

predominantemente intuitivo, guiado e dirigido por processos primários e automáticos de 

respostas emocionais vinculado a processos inconscientes. Esse e diversos outros estudos 

analisados nesse campo teórico e empírico admitem a influência predominante das emoções 



55 

automáticas nas respostas relacionadas ao julgamento moral dos indivíduos (ZAJONC, 1980; 

HAIDT, 2001; JONES; PELHAM; MIRENBERG; HETTS, 2002; HAIDT; BJORKLUND, 

2006). De acordo com Haidt e Bjorklund (2006), as crenças e motivações morais vêm de um 

pequeno conjunto de intuições originadas do processo evolutivo humano, que preparou a mente 

para se sobreviver e se desenvolver em meio aos desafios propostos pelo ambiente externo. 

Essas intuições operam permitindo ou restringindo a construção social das virtudes e dos 

valores; sendo assim, o julgamento moral é um produto de intuições rápidas e automáticas que 

podem ou não ser acompanhados de um raciocínio moral consciente, subsequente e lento. Ainda 

que o raciocínio moral tenha força causal, é verdade que, nessa abordagem, chamada pelos 

autores de intucionismo social, usualmente se concebe que o processo de raciocínio lógico é 

dedicado a encontrar razões para apoiar as intuições dos indivíduos (HAIDT; BJORKLUND, 

2006). 

Essa abordagem intucionista de Haidt (2001) e de Haidt e Bejorklund (2006) é 

incompatível com as propostas morais populares pautadas em causas extra materiais/divinas, 

assim como o são as propostas filosóficas e psicológicas denominadas como empiristas. Em 

conformidade com os supracitados autores, as teorias e convicções morais populares são 

fundamentadas em perspectivas externas sobre as origens e causas das regras morais. Os 

indivíduos das mais diversas culturas assumem que Deus é o responsável causal da moralidade, 

e que, por meio da mensagem revelada, direciona ou determina as leis a serem seguidas. A ideia 

da moralidade é internalizada e concretizada no Antigo Testamento, aonde se narra que Adão 

e Eva, ao ingerirem os frutos da árvore do conhecimento plantada por Deus (Genesis, 3:22), se 

tornaram conhecedores do bem e do mal (HAIDT; BJORKLUND, 2006).  

Para Wilson (2013), existe uma explicação evolucionista que justifica causalmente as 

crenças e convicções extras materiais presentes nas religiões e na moralidade popular. Segundo 

o autor, as histórias da criação davam aos membros de cada tribo, ou grupos humanos 

organizados, uma explicação de sua existência fazendo com que cada indivíduo se sentisse 

amado e protegido acima de todas as outras tribos. Em troca, os deuses exigiam crença e 

obediência absoluta. O mito da criação era o elo essencial que mantinha a tribo unida, 

fornecendo aos seus membros uma identidade singular; fornecia ordem, garantia o 

cumprimento da lei dando sentido aos ciclos de vida e morte: “A verdade de cada mito vivia no 

coração, não na mente racional” (WILSON, 2013, p. 16).  

Nessa mesma perspectiva teórica, outro modelo moral criticado pelo intucionismo 

social é o modelo empirista fundamentado na hipótese da tabula rasa ou da folha de papel em 

branco. Para essa abordagem, amplamente difundida na filosofia clássica e em algumas teorias 



56 

que dominaram o mainstream cognitivo contemporâneo, todas as pessoas nascem sem nenhum 

conhecimento, e todo o processo de conhecer é aprendido por meio da experiência (HAIDT; 

BJORKLUND, 2006). Dentre as perspectivas teóricas que aceitam essa abordagem, encontra-

se principalmente o modelo behaviorista, no qual a moralidade consiste de qualquer conjunto 

de respostas aos estímulos da sociedade visando a uma recompensa (SKINNER, 1971; HAIDT; 

BJORKLUND, 2006).  

De acordo com a perspectiva teórica defendida por Haidt e Bjorklund (2006), a 

abordagem da tábula rasa e do aprendizado baseado em estímulo-resposta não se sustenta nos 

dias atuais, principalmente desde o trabalho realizado por Garcia e Koelling (1966) que 

demostraram por meio de experimentos a influência dos fatores inatos no comportamento dos 

indivíduos. Essa constatação comportamental foi identificada por meio de uma pesquisa 

empírica realizada com ratos, no qual os autores demonstraram as limitações da lei da 

equipotencialidade – lei do comportamento na aprendizagem de Skinner (1971), de acordo com 

o qual um animal aprende por estímulo e resposta. Nessa abordagem behaviorista, qualquer 

comportamento pode ser condicionado a um determinado estímulo aprendido, obtendo, assim, 

a mesma resposta. No experimento realizado por Garcia e Koelling (1966), os autores 

demostraram de forma consistente e universalmente aceita pela psicologia que diferentes 

estímulos produzem diferentes respostas; sendo assim, aceita-se, nessa perspectiva, que existem 

comportamentos de fácil aprendizado universal (medo de cobras) e outros não (medo de flores 

ou odiar a justiça), o que aponta para a compreensão de que existem fatores inatos ligados à 

adaptação evolutiva (HAIDT; BJORKLUND, 2006). 

Assim, para a abordagem intucionista social de Haidt (2001), o cérebro humano pode 

ser analisado como um aglomerado de tecido neural que interage com informações do ambiente 

externo para responder, principalmente afetivamente, uma questão fundamental: aproximar ou 

evitar; bom ou ruim. Desde organismos unicelulares até os seres humanos, que possuem um 

cérebro desenvolvido, respostas instintivas são oferecidas a essa questão fundamental para o 

processo evolutivo. É verdade, contudo, que a espécie humana acrescida de estratégias 

sofisticadas e mais adaptadas aos diversos desafios do ambiente moderno. A mente humana é 

composta por um sistema afetivo antigo, automático e muito rápido; e um sistema cognitivo 

filogenético mais novo, lento e motivacionalmente mais fraco que o sistema afetivo (HAIDT, 

2001; HAIDT; BJORKLUND, 2006) 

Algumas pesquisas modernas no campo da cognição social vêm utilizando novas 

tecnologias que possibilitam mensurar essa diferença de atuação prática entre o sistema afetivo 

e o sistema cognitivo, mostrando que o sistema afetivo é mais rápido, automático e exige 



57 

esforços neurofisiológicos inferiores ao sistema cognitivo consciente, que são normalmente 

lentos e fortemente dependentes do pensamento verbal (ZAJONC, 1980; FAZIO; OLSON, 

2002; HAIDT; BJORKLUND, 2006). Dentre essas tecnologias, destaca-se os Testes de 

Associação Implícita (Implicit Association Test – IAT), no qual se estabelece uma determinada 

tarefa de associação de conceitos, e os participantes devem responder, dentre algumas 

alternativas possíveis, a sua preferência no menor espaço de tempo possível. Utilizando-se de 

um software tecnológico, o IAT tem como objetivo a mensuração de atividades e escolhas não-

conscientes isentas de prática de autocontrole (FAZIO; OLSON, 2002; GREENWALD; 

RUDMAN; NOSEK; BANAJI; FARNHAM; MELLOTT, 2002). 

Num importante estudo realizado por Fazio et al., (1995) e Greenwald et al., (2009) 

foi demonstrado empiricamente evidências de preconceito implícito das pessoas, que, mesmo 

não admitindo conscientemente serem racistas, apresentam tendência a preferir 

automaticamente pessoas brancas em relação a pessoas negras. Ambas as pesquisas têm como 

objetivo medir atitudes raciais implícitas por meio de ativação automática de atitudes de 

memória. O processo do Implicit Association Test (IAT) é mensurado por meio de combinações 

aleatórias de palavras positivas ou negativas associadas a figuras com rostos de uma pessoa 

negra ou branca. Os avanços tecnológicos recentes deixaram o IAT ainda mais confiável, já que 

ele inclui maior rapidez para se fazer a escolha de determinado item, e também novas 

associações livres, tais como a apresentação de uma figura, como por exemplo de uma cobra, 

que pode ativar automaticamente a avaliação qualitativamente negativa. O teste que foi 

amplamente aplicado em diversos laboratórios vem comprovando que a maioria das pessoas 

demostram alguma inclinação a favor de pessoas brancas e contra negros. Elas conectam mais 

rapidamente rostos de pessoas negras a conceitos ruins, comparadas a rostos de pessoas brancas. 

Essas conclusões podem justificar, por exemplo, o número desproporcional de homens negros 

que são baleados pela polícia Americana sem estarem armados (FAZIO; JACKSON; 

DUNTON; WILLIAMS, 1995; GREENWALD; SMITH; SRIRAM; BAR-ANAN; NOSEK, 

2009). 

Nessa mesma linha conceitual e empírica, Greenwald et al. (2009), em um artigo 

denominado: Atitudes Raciais Implícitas na Corrida Eleitoral por votos Presidenciais 

Americanas em 2008 (Implicit Race Attitudes Predicted Vote in the 2008 U.S Presidential 

Election) demostraram empiricamente um simbólico e implícito racismo político na escolha 

pelo candidato europeu americano — John McCain — comparado ao afro-americano Barack 

Obama. Segundo os autores, ao contrário de instrumentos de medida que mensuram atitudes 

conscientes, o IAT, por meio do julgamento rápido, demonstra, meta-analiticamente, atitudes 



58 

raciais que não são efetivamente medidas explicitamente nos instrumentos convencionais. 

Nesse caso específico, a pesquisa realizada antes da eleição presidencial em 2008, mensurou 

uma correlação entre: a) candidatos: McCain e Obama; b) gênero: brancos e negros; c) atitude: 

liberal e conservadora. Os resultados mostraram que existe uma correlação entre a intenção de 

voto no candidato McCain com evidente racismo implícito —  ou seja, uma preferência positiva 

implícita por brancos e associação negativa a negros. Esse resultado pode significar, segundo 

os autores, que as atitudes raciais desempenham um papel na determinação do voto, 

independentemente da ideologia política (liberal ou conservadora) (GREENWALD; SMITH; 

SRIRAM; BAR-ANAN; NOSEK, 2009). 

Nessa mesma lógica, outra pesquisa realizada por de Jones et al., (2002), evidencia o 

caráter rápido, automático e não consciente da tomada de decisão de itens como — a escolha 

de uma determinada carreira, da cidade onde viver ou da escolha de um cônjuge dos indivíduos 

estudados. Essa pesquisa, de menor relevância no mainstream da cognição social comparada 

com as pesquisas de Fazio et al., (1995) e Greenwald et al., (2009) citadas acima, mas que 

evidencia a influência dos fatores afetivos (emocionais) na tomada de decisão de itens pessoais 

relevantes no dia-a-dia dos indivíduos (JONES; PELHAM; MIRENBERG; HETTS, 2002). A 

análise foi realizada com indivíduos de 14 países diferentes e mostra que as pessoas pesquisadas 

avaliam mais positivamente as escolhas que se associam às letras que estão relacionadas ao seu 

próprio nome, ou fatores associados a estímulos afetivamente familiares; esse fenômeno é 

denominado de egoísmo implícito. Foi documentada nessa pesquisa cognitiva que pessoas 

preferem morar em cidades ou estados, ou escolher carreiras, aos quais possuem as mesmas 

letras dos seus próprios nomes, por exemplo, pessoas que o último nome é Louis, tendem a 

gostar ou escolher morar em Saint Louis; ou as pessoas com nomes de Denise; Dena; Dennis 

ou Denny, estão desproporcionalmente susceptíveis de se tornar dentistas (JONES; PELHAM; 

MIRENBERG; HETTS, 2002). 

A pesquisa também apresenta outras evidências sobre a influência dos fatores afetivos 

sobre a tomada de decisão/julgamento, agora no que diz respeito à escolha do cônjuge. Foi 

verificada na pesquisa que as pessoas em geral estão especialmente susceptíveis de se casar 

com outros indivíduos cujos primeiro e último nomes começam com as mesmas letras que as 

do próprio nome. Esse mesmo fator pode ser aplicado para escolhas entre os mesmos grupos 

étnicos específicos (latinos e americanos europeus). Essas evidencias podem mostrar que a 

exposição repetida a um estímulo aumenta a preferência automática dos indivíduos a esse 

mesmo estímulo. Esse efeito ocorre mesmo quando os estímulos são apresentados 

subliminarmente e quando ocorrem na ausência de reforço. Assim, do ponto de vista da mera 



59 

exposição, as pessoas gostam das letras relativas ao seu próprio nome mais do que outras letras 

porque frequentemente são expostas a elas. Apesar dessa pesquisa necessitar de maiores 

avanços a fim de garantir maior consistência teórica e empírica, o experimento sugere 

assertivamente que a mente humana está sempre avaliando e julgando o que vê e ouve pela 

dimensão bom x ruim, independentemente de se estar olhando a face de alguma pessoa ou 

fazendo uma lista de compra no supermercado. Quando as pessoas estão mais ‘propensas’ a se 

casar com outras que possuam a primeira letra do nome semelhante ao seu, ou escolher carreiras 

que se assemelham com seus próprios nomes, podemos concluir que o cérebro humano 

responde por meio de rápidos flashes de prazer causadas pela semelhança do ‘eu’ se movendo 

para ‘frente’ ou para ‘traz’ por meio de julgamentos rápidos (JONES; PELHAM; 

MIRENBERG; HETTS, 2002; HAIDT; BJORKLUND, 2006). 

O modelo institucionista desenvolvido por Haidt (2001) pode ser descrito de acordo 

com a figura 3 abaixo, segundo a seguinte sequência lógica: 1) o julgamento intuitivo: o modelo 

propõe que os juízos morais aparecem na consciência automaticamente e sem esforço, como 

resultado de intuições morais. Ou seja, as avaliações afetivas são feitas de forma ambígua e 

rápida antes de qualquer processamento consciente ter ocorrido; 2) o link de argumentação: o 

modelo propõe que o raciocínio moral é um processo de esforço envolvido depois de um 

julgamento moral ser feito, em que uma pessoa procura por argumentos que apoiem um 

julgamento já feito; 3) o link racional de persuasão: o modelo propõe que a razão moral é 

processada por meio da linguagem verbal, e que é por meio desse que ocorre uma justificativa 

racional do julgamento moral acessado pela intuição emocional; 4) o link de persuasão social: 

o modelo propõe a influência originada da interação entre as pessoas de um mesmo grupo 

social. Nesse caso, o julgamento moral de amigos, parentes, aliados etc. exercem influência 

direta sobre o julgamento moral do indivíduo, mesmo que não ocorra um processo de persuasão 

diretamente fundamentada. Esses quatro links formam o núcleo central do modelo intucionista 

social; 5) o link do julgamento racional: as pessoas, algumas vezes, conseguem exercer uma 

determinação lógica superando a intuição moral inicial. Para o autor, esse tipo de determinação 

racional é uma hipótese mais raramente presentes no dia-a-dia dos indivíduos; 6) o link de 

reflexão privada: no curso do pensamento sobre uma determinada situação o indivíduo pode 

ativar espontaneamente uma nova intuição que contradiz o julgamento intuitivo inicial. Esse 

processo gera novas intuições morais envolvendo os dilemas de se colocar no lugar da outra 

pessoa, gerando novas reflexões morais, nas quais o indivíduo realiza um julgamento moral 

com novas alternativas por meio outras respostas emocionais cognitivas.  



60 

O modelo teórico do Haidt´s Social Intuitionist Model (SIM) converge em muitos 

aspectos com as novas descobertas neurocientíficas estudadas por autores como Damásio 

(1994), Greene et al., (2004), e Jorge Moll et al., (2007). Para Greene et al., (2004), os 

resultados recentes de estudos do cérebro em decisões morais indicam que as regiões cerebrais 

associadas à razão abstrata e controle cognitivo (Córtex Frontal Dorsolateral e Córtex Cingular 

Anterior) são recrutados com dificuldade para resolver dilemas em casos de violações morais. 

Contudo, nos casos que envolvem valores utilitários pessoais, ocorre um aumento das 

atividades emocionais nas regiões cerebrais correlatas. Essa constatação foi verificada em um 

dos experimentos realizados por Greene et al., (2001) sobre o dilema moral conhecido como 

trem desgovernado (runaway trolley). Nessa pesquisa empírica realizada pelos autores, foi 

simulado uma situação não qual uma locomotiva em disparada vai atingir 5 trabalhadores 

desprevenidos nos trilhos. As pessoas pesquisadas teriam a chance de evitar essa tragédia 

acionando uma alavanca que leva a locomotiva para outra linha, onde ela atingiria apenas uma 

pessoa. Na pesquisa, pergunta-se aos participantes se eles mudariam o trajeto da locomotiva 

salvando as 5 vidas e matando apenas 1. Os autores chegaram à conclusão de que houve uma 

maioria de resposta positivas, em que as pessoas pesquisadas mudariam o trajeto do trem 

evitando a morte das 5 pessoas. Logo depois, as mesmas pessoas são questionadas acerca de 

outro dilema moral semelhante: contudo, agora o mesmo trem em disparada pode ser parado 

no trilho apenas por um objeto pesado que pode ser jogado na sua frente. Um homem com uma 

mochila grande é a única opção capaz de parar o trem com seu próprio corpo. Você empurraria 

o homem na linha para parar o trem e salvar as 5 vidas? Essa pergunta representa o dilema 

moral da passarela (footbridge dilema), que, do ponto de vista geral, não diverge da lógica 

moral de matar 1 pessoa para salvar 5 presentes no dilema anterior. Contudo, 

surpreendentemente a maioria das pessoas pesquisadas não empurraria o homem no trilho para 

salvar as 5 vidas em questão (GREENE et al., 2001).  

 



61 

Figura 3: Modelo teórico institucionista social  
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

                                  Fonte: Haidt (2001) 

 

Analisando os dois dilemas, Greene et al., (2001) dão ensejo ao seguinte 

questionamento moral: o que torna moralmente aceitável o sacrifício de uma vida na primeira 

hipótese do trem desgovernado e não na segunda hipótese do dilema da passarela? A resposta 

para essa questão poderia ser desenvolvida a partir da teoria moral utilitarista, defendida por 

autores como Benthram e Mill. O princípio da utilidade é fundamentado no critério das escolhas 

realizadas pelos indivíduos segundo a tendência de aumentar ou diminuir a felicidade de acordo 

com interesse que está em jogo ou o princípio que estabelece a maior felicidade de todos aqueles 

cujo interesses estão em jogo, como sendo a justa e adequada finalidade da ação humana e até 

a única finalidade justa, adequada e universalmente desejável. O princípio da utilidade, 

portanto, se fundamenta no sistema teórico que estabelece o que é justo de acordo com a 

maximização da felicidade ou prazer para todos afetados por um ato; ou injusto quando 

minimiza a felicidade de todos os envolvidos em uma determinada escolha ou ação 

(BENTHAM, 1973). Tendo em vista esse princípio utilitarista, ficaria evidente a justificativa 

de escolha dos indivíduos no dilema moral do trem desgovernado, no qual teríamos uma 

utilidade racional deliberativa maior de salvar 5 vidas em prol de 1 vida, promovendo um nível 

maior de felicidade para uma quantidade maior de pessoas. Mas como justificar a escolha moral 

dos indivíduos no dilema da passarela? A teoria utilitarista de Benthram (1973) e Mill (1861) 

Situação 
estimulada 

Intuição A 
Julgamento 

A 
Razão A 

 
Razão B 

 

 
Julgamento 

B 

 
Intuição B 

 

1 2
2 

5 

3 4 

6 



62 

não teriam subsídio teórico para justificar a escolha moral realizada pelas pessoas pesquisadas 

a partir de suas bases epistemológicas.  

A conclusão argumentativa de Greene et al., (2001) reside na tendência do último 

dilema moral envolver as emoções das pessoas de uma maneira mais intensa do que o primeiro 

dilema moral. O processo cognitivo que envolve o empurrar diretamente uma pessoa para a 

morte ativa os correlatos neurais da emoção (áreas cerebrais associadas à emoção) de forma 

mais intensa que o processo de acionar um interruptor, que fará com que o trem seja conduzido 

para consequências semelhantes. Para chegar a essa conclusão, os autores investigaram os 

participantes da pesquisa empírica por meio de escaneamento cerebral usando fMRI 

(Functional magnetic resonance imaging). Os dilemas morais aplicados na pesquisa foram 

classificados nas seguintes categorias: (A) dilema moral e (B) dilema não moral. Na categoria 

(A) dilema moral, foram percebidos dois tipos de subcategorias: (A1) moral pessoal; (A2) 

moral impessoal. O dilema do trem desgovernado se enquadra no dilema moral impessoal (A2) 

e o dilema da passarela se enquadra na categoria dilema moral pessoal (A1). Percebe-se, na 

figura 4, que o dilema moral pessoal (homem na passarela) aciona os correlatos neurais ligados 

ao sistema afetivo, ao contrário do dilema moral impessoal (trem desgovernado) (GREENE et 

al., 2001).  

O experimento empírico realizado com os participantes que responderam a 60 dilemas 

morais conforme classificação (A1; A2; B) mostra que foram identificadas áreas/atividades 

cerebrais diferentes para cada tipo de dilema moral. Nos dilemas morais pessoais (A2), foram 

ativadas áreas como giro frontal médio, giro posterior circular e giro angular bilateral: de acordo 

com estudos recentes, todas essas áreas cerebrais são associadas com as emoções. As áreas 

associadas ao trabalho da memória e processos cognitivos foram: giro frontal médio (direita), 

lobo pariental bilateral; mais ativados no dilema moral impessoal (A1) (GREENE et al., 2001). 

 

  



63 

Figura 4: Áreas cerebrais associadas aos dilemas morais  

 

Fonte: Greene e colaboradores (2001) 

 

Essa justificativa descritiva realizada por Greene et al., (2001) evidencia as variações 

sistemáticas do engajamento da emoção no julgamento moral. Segundo os autores, quando não 

há resposta emocional prepotente, o raciocínio utilitário (análise de custo/benefício) prevalece 

como verificado com dilema moral impessoal (A1). Contudo, em outras situações, como dilema 

moral pessoal (A2) é detectado um conflito entre o raciocínio utilitário e as emoções 

automáticas, se sobressaindo uma influência preponderante do sistema afetivo (GREENE, 

2007). 

Essa constatação teórica originou outros trabalhos importantes, tais como os 

desenvolvidos por Koenigs et al., (2007); Moll e Oliveira-Souza (2007) e Greene (2007), esse 

último intitulado: ‘Porque pacientes de PFCVM (córtex pré-frontal ventromedial) são mais 

utilitários’? (Why are VMPFC patients more utilitarian?). Com o objetivo de refletir sobre a 

influência das emoções na cognição moral, as supracitdas pesquisas analisam os recentes 

estudos que apontam para a compreensão segundo a qual pacientes com déficits originados de 

lesões cerebrais no córtex pré-frontal ventromedial aumentam a preferência por escolhas 

utilitárias em situações de dilemas morais. Especificamente os trabalhos de Greene (2007) e 

Moll e Oliveira-Souza (2007) fazem referência a uma pesquisa empírica desenvolvida por 

Koenigs e colaboradores (2007) ainda sobre o dilema moral da passarela (footbridge dilema), 



64 

mas agora com pacientes com lesões bilaterais no CPFVM, comparando-os com indivíduos 

controle neurologicamente saudáveis. A pesquisa apontou que em situações de dilemas morais 

pessoais os pacientes com lesões de CPFVM exibiram uma probabilidade muito maior de 

endossar decisões utilitárias que levariam a um maior bem-estar agregado, no qual os 

indivíduos pesquisados mostram-se mais dispostos do que os indivíduos saudáveis a empurrar 

o passageiro circunstante na frente da locomotiva para salvar os demais indivíduos em perigo 

(GREENE, 2007; KOENIGS E COLABORADORES, 2007; MOLL; OLIVEIRA-SOUZA, 

2007). 

As lesões de VMCPF, normalmente causadas por aneurismas e tumores, são 

conhecidas por afetar o processamento de emoções sociais, tais como a empatia e 

constrangimento. Contudo, esse tipo de lesão que afeta a parte ventral – ou lado de baixo – do 

córtex pré-frontal mantem intacta outras funções cognitivas como a capacidade de raciocínio 

lógico. Para Greene (2007), o dilema moral pessoal da passarela ativa — em indivíduos 

saudáveis — engendra uma resposta emocional detectada no córtex cingulado anterior (CCA) 

(anterior cingulate córtex). Essa área cerebral faz parte do sistema límbico humano e atua em 

diversas funções automáticas do corpo e nas emoções, tais como o sistema de tomada de decisão 

ligada à dor e à recompensa. Os sinais emocionais detectados no CCA acessam 

automaticamente outra área cerebral ligada ao controle cognitivo — córtex pré-frontal 

dorsolateral (dorsolateral pré-frontal córtex-DLPFC). Desse processo neurofisiológico emerge 

um conflito que se configura na dificuldade de tomada de decisão utilitária nos julgamentos 

morais. Para o autor, pacientes de VMPFC possuem uma falha no processamento das respostas 

emocionais; logo, esse acesso a ‘sentimentos morais sociais’ fica prejudicado, evitando o 

conflito entre a emoção e a razão, experimentado nos dilemas morais que pessoas saudáveis o 

fazem: “Ironicamente, pacientes com déficits emocionais, em alguns contextos, tomam 

decisões mais pró-sociais que os demais indivíduos“. (GREENE, 2007, p. 322). 

Esses importantes trabalhos desenvolvidos no campo da cognição social e das 

neurociências empíricas contribuem efetivamente para o debate acerca do seguinte problema 

filosófico discutido no âmbito desse trabalho teórico de pesquisa: qual é o papel e influência 

das emoções (sistema afetivo) na tomada de decisão moral? Essa questão, que permeia o debate 

filosófico clássico desde Platão (2008), passando por Aristóteles (1915), Mill (1861), Hume 

(1777) etc., hoje pode ser analisado com subsídio das novas descobertas científicas que 

contribuem para um direcionamento mais efetivo da emergência das emoções no cérebro moral.  

Pode-se concluir, nesse sentido, que a razão absoluta ou a decisões totalmente utilitárias 

e racionais defendidas por Platão (2008) e Mill (1861) não se sustentam empiricamente nos 



65 

dias atuais, já que se sabe que o sistema afetivo emocional possui atuação automática, rápida, 

intuitiva e inconsciente diante dos desafios do dia-a-dia dos indivíduos. Essa questão, 

constatada pelos equipamentos de neurociência modernos, confirmam as bases teóricas 

defendidas por filósofos como Aristóteles (1915), e Hume (1777) que, brilhantemente intuíram 

a partir das suas observações e análises filosóficas acerca da influência das emoções nos 

comportamentos humanos, algo descrito nas análises morais aristotélica como acrasia ou na 

teoria das paixões e razão nos ensaios filosóficos de David Hume. As pesquisas no campo da 

cognição social citadas pelo Haidt´s Social Intuitionist Model (SIM) — Haidt (2001) — e as 

pesquisas neurocientíficas desenvolvidas e analisadas por Koenigs et al., (2007); Moll e 

Oliveira-Souza (2007) e Greene (2007) demostram que, de modo geral, as decisões utilitárias 

não são mecanismos que funcionam de forma independente e autônoma, sendo assim, a 

moralidade é mais sentida do que julgada, sendo que a razão, atua submetida à dinâmica das 

paixões, que são decisivas e determinantes para distinguir o vício e a virtude. Cabe agora 

discutir, no capítulo 3, e tendo em vista as hipóteses teóricas discutidas nos capítulos 1 e 2, o 

seguinte problema de pesquisa central: qual é o papel e influência dos processos de 

determinação descendente (decisões racionais) na tomada de decisão moral?  

  



66 

2.4 CONCLUSÃO DO CAPITULO  

Nesse capítulo 2 do presente trabalho, foram debatidas duas concepções conceituais e 

empíricas fundamentas em diferentes campos das ciências da mente, mais especificamente 

interelacionando o debate filosófico à biologia, psicologia e neurociências. Diferentemente do 

primeiro capítulo, no qual foi realizado um esforço teórico com objetivo de desmistificar o 

modelo tradicional moral da racionalidade pura, no qual os agentes podem, por meio do 

raciocínio moral, acessar preceitos morais universalmente aceitos e se comportar de maneira 

adequada, no segundo capítulo podemos nos deparar com uma questão oposta, qual seja: O que 

resta de voluntário na tomada de decisão humana? Somos determinados automaticamente por 

nossa herança genética, fruto da seleção natural? 

Essa questão emerge do debate realizado nas duas seções analisadas nesse capítulo, 

sendo a primeira seção destinada principalmente aos estudos dos adeptos do evolucionismo 

biológico Darwinista, Wilson (2013) e Ruse (1984), e a segunda seção aos experimentos 

cognitivos sociais de Haidt (2001) e aos experimentos de dilemas morais propostos por Greene 

et al., (2004) e Jorge Moll et al., (2007) entre outros. Nesses ensaios teóricos e práticos, foi 

possível perceber a preponderância do sistema afetivo emocional, que possui atuação 

automática, rápida, intuitiva e inconsciente em relação ao raciocínio moral na tomada de 

decisão dos indivíduos. Esse hegemônico papel do sistema afetivo emocional na cognição 

moral emerge da nossa natureza física e genética, visando gerar respostas instintivas e 

adaptadas aos diversos desafios do ambiente moderno. A mente humana, assim, é composta por 

um sistema afetivo antigo, automático e muito rápido e por um sistema cognitivo, responsável 

pela cognição racional, mais novo, lento e motivacionalmente mais fraco que o sistema afetivo. 

Ainda que esse modelo acima descrito, seja bem consolidado e universalmente aceito 

nas contemporâneas ciências da mente é crescente o arcabouço teórico e prático de uma 

Neurociência da vontade, apontando para visão filosófica segundo a qual o pensamento 

consciente pode ser causa da ação, e que o pensamento e a educação representam um poderoso 

aprendizado para os circuitos cerebrais, podendo, assim, ser desenvolvidas habilidades de 

controle cognitivo ‘de cima para baixo’ (top-down), gerando um portfólio consciente de 

escolhas entre alternativas no curso da ação, reforçando a ideia de que propriedades de nível 

superior (autoconsciência) possuem a capacidade de organizar, reprimir e restringir 

propriedades de nível inferior (não conscientes). Esse vai ser o tema central a ser discutido no 

capítulo 3 a seguir. 

  



67 

CAPÍTULO 3 
DETERMINAÇÃO DESCENDENTE NA TOMADA DE DECISÃO MORAL 

 

3.1 APRESENTAÇÃO DO CAPÍTULO 

Nos capítulos anteriores, o desafio teórico foi defender conceitualmente modelos 

filosóficos que se opõe ao conceito de ‘livre-arbítrio’, contestando diretamente a ideia geral de 

que temos liberdade e autonomia plena sobre nossas ações, assim sendo, seriamos mais 

‘escravos’ dos nossos automatismos biológicos e culturais do que pensamos ser. Nesse sentido 

filosófico, nos alinhamos ao conceito de tomada de decisão (decision-making), na medida que 

esse vocabulário, mais abrangente, incorpora nas suas bases teóricas os processos cognitivos 

que resultam de seleção de opções entre as várias alternativas. Ou seja, contrariando o 

racionalismo puro aceito em clássicos modelos filosóficos, temos agora um modelo 

contemporâneo que aceita a interação entre emoções morais e processos deliberados de decisão, 

contemplando mais inclusivamente a natureza complexa da vida mental humana.  

Ainda que a tese do decision-making represente um modelo em ascensão teórica, 

atualmente, cabe à filosofia da mente e as demais ciências cognitivas e experimentais 

avançarem nas explicações sobre o funcionamento da deliberação racional sobre as emoções 

morais automáticas. Ou seja, se somos prioritariamente regulados por instintos e 

comportamentos automáticos não-conscientes, de que forma (e como), operam os mecanismos 

deliberados de regulação emocional e comportamental? Essa questão vem sendo alvo de 

estudos e pesquisas avanças em filosofia e neurociência, por meio do qual é verificada a real 

possibilidade dos indivídos reprimirim, suprimir e restringir os estímulos automáticos e 

instintivos de forma reflexiva e planejada, exercendo desse modo, um controle deliberado do 

comportamento. 

Nesse contexto, cabe ao capítulo final, apresentar a tese da ‘emergência da mente 

consciente’ que defende a ideia do funcionamento mecânico, estrutural e filosófico do processo 

cognitivo deliberado, por meio de um estudo interdisciplinar inovador que abrange a biologia dos 

sistemas, a física das partículas e a física das propensões entre outras. Complementarmente a 

esse estudo emergentista, seguimos apresentando os modelos empíricos que mapeiam os 

correlatos neurais de indivíduos que, por meio de práticas de treino da mente – tais como 

meditação, contemplação ou de ressignificação de processos mentais/cognitivos – alterara-se o 

significado afetivo-emocional, provocando assim uma regulação do tipo top-down das emoções 

emocionais automáticas.  



68 

3.2 EMERGENTISMO FILOSÓFICO COMO TESE CENTRAL DA REGULAÇÃO TOP-DOWN 

NO PROCESSO DE TOMADA DE DECISÃO MORAL 

Nos primeiros capítulos desse presente trabalho consideramos, com base em teorias 

filosóficas e neurocientíficas, que a tomada de decisão humana é determinada por fatores 

relacionados com a evolução biológica, genética e adaptativa, de tal modo que emerge desses 

conjunto de fatores naturais em interação com ambiente o framework moral dos indivíduos e 

os seus enquadramentos decisórios do dia-a-dia. Diante disso, a escolha do termo ‘tomada de 

decisão’ foi preferida ao termo ‘livre arbítrio’, levando em conta que grande parte dos nossos 

comportamentos cotidianos são automáticos e influenciados por processos afetivos e não-

conscientes. Não obstante, é crescente os estudos filosóficos e empíricos sobre a capacidade 

humana de regulação das atividades automáticas conhecida por termos, tais como: regulação 

top-down; determinação descendente; self control; ‘pensamento autogerado’ (self-generated 

though); ‘atenção de base afetiva’ (affect-biased attention); regulação emocional (emotion 

regulation). Esse prolífero campo de estudos filosóficos e psicológicos se propõem, assim, a 

discutir a possibilidade de regulação e supressão dos estados emocionais impulsivos e 

automáticos, ocorrendo, desse modo, uma ordenação consciente e deliberada de nível superior 

dos processos cognitivos humanos.  

Todos os organismos vivos em geral, em função de mecanismos de seleção natural, 

são possuidores desses processos instintivos e mecânicos visando à sobrevivência e 

perpetuação dos genes. Seres homeotérmicos, tais como os humanos e não humanos, possuem 

mecanismos de biofeedback que os impelem de agir automaticamente, visando ao equilíbrio 

interno e à estabilidade mediante os desafios do ambiente externo. O suor, por exemplo, é uma 

forma automática de regulação da temperatura do corpo de humano, assim como é comum 

observar répteis sobre pedras aquecidas no fim do dia, a fim de elevar sua temperatura corporal. 

Até mesmo bactérias simples e elementares se locomovem fugindo do calor por meio dos 

mecanismos de adaptação biológica. Esse conjunto de mecanismos é denominado nesse 

trabalho como processos bottom-up, que envolvem os mecanismos afetivos básicos com caráter 

de automatização que ocorrem de maneira involuntária e, por isso, ‘de baixo para cima’. No 

nível de processamento de informações mentais, podemos considerar que esses mecanismos se 

processam não-conscientemente sendo moduladas, organizadas e avaliadas principalmente pela 

amígdala (MOGRABI, 2006). 

Os termos bottom-up (de baixo para cima) e top-down (cima para baixo) constituem 

vocabulários utilizados tanto no campo da psicologia como na filosofia e, nesse trabalho, 



69 

justificaremos seu uso com bases no emergentismo filosófico. De acordo com essa perspectiva, 

a mente é uma propriedade de nível superior que emerge a partir do cérebro total (cérebro, 

cerebelo e tronco encefálico) e o corpo-propriamente-dito situados num ambiente. Nessa 

concepção filosófica, os fenômenos mentais são causados por processos neurofisiógicos no 

cérebro, e são, eles próprios, características do cérebro (SEARLE, 2006). Os fenômenos 

mentais, assim, são considerados propriedades biológicas de nível superior de sistemas 

neurofisiológicos como o cérebro humano (SERLE 1992, 2006). O desafio desse capítulo é 

debater teoricamente o problema filosófico de como um fenômeno de nível superior (tal como 

fenômenos mentais conscientes) podem causar, determinar ou ainda estruturar um fenômeno 

de nível inferior (comportamentos afetivos automáticos), caracterizando um processo top-down 

ou de determinação descendente. 

Para fundamentar essa discussão, o emergentismo propõe, uma teoria da cognição 

humana baseada na compreensão de sistemas naturais, entendendo que um sistema é composto 

por elementos, e esses são organizados de tal modo que possuem propriedades 

(BERTALANFFY, 1968). Dos diversos sistemas naturais existentes, alguns evoluíram ao 

longo do tempo por processo de seleção natural, tais como o cérebro, possuindo, assim, 

propriedades mentais (fenômenos mentais, cognição, pensamentos), e, em algumas espécies, a 

consciência. A consciência, assim, é vista como uma característica biológica de alguns 

sistemas, no mesmo sentido que a mitose e a meiose são características biológicas de uma célula 

e assim como a solidez, liquidez e a transparência são características biológicas que emergem 

da organização dos elementos hidrogênio e oxigênio formando a água (H2O) (SERLE 1992, 

2006).  

O esforço do emergentismo, nesse sentido, é desenvolver uma teoria filosófica que 

interaja de forma interdisciplinar com outras teorias científicas aceitas contemporaneamente. 

Isso inclui principalmente a teoria da biologia evolucionista e a teoria atômica da matéria, além 

de outras tais como, a mecânica quântica, teoria da relatividade e a teoria da transmissão 

hereditária (SEARLE, 2006). De modo geral, essas concepções teóricas aceitam que o universo 

consiste inteiramente em fenômenos físicos extremamente pequenos que podemos denominar 

de ‘partículas’, tais como as partículas subatômicas, que se organizam em sistemas maiores tais 

como órgãos, organismos, montanhas, carros, livros, planetas etc. Assim, “sistemas são 

conjuntos de partículas em que os limites espaço-temporais são fixados por relações causais. 

Assim, uma gota de chuva é um sistema, mas uma geladeira também é” (SERLE, 2006, p. 129). 

Com base nessa tese, subentende-se que muitos aspectos dos grandes fenômenos podem ser 



70 

causados pelo comportamento da organização de sistemas de pequenas partículas ou 

microfenômenos.  

Propriedades emergentes podem ser entendidas assim, como uma certa classe de 

propriedades de nível superior que se relacionam de uma certa maneira à microestrutura de uma 

classe de sistemas (STEPHAN, 1999). Por essa via, o entendimento do emergentismo 

filosófico, no seu nível fundamental, pode ser concebido por meio das três teses primárias 

comum a todos os modelos, sendo elas: (a) monismo físico; (b) propriedades organizadas 

coletivas ou sistêmicas; (c) determinismo sincrônico (STEPHAN, 1999; MOGRABI, 2006; 

ALMADA, 2017). Essas três teses primárias, constituem-se de uma estrutura mínima para o 

entendimento de como processos cognitivos de determinação descendente ou autorregulação 

influenciam a tomada de decisão moral, abrangendo, assim, elementos teóricos que possam 

trazer novidades para o campo de estudos da ética e da moral.  

A tese do (a) monismo físico defende a ideia que tudo que existe no universo é 

constituído por matéria física. O mundo natural apresenta um tipo de unidade física, graças a 

qual todas entidades existentes, das mais simples às mais complexas, podem ser explicadas pelo 

princípio de composição de causas (só há um tipo de objetos e/ ou propriedades no mundo). 

Nesse sentido, consideramos todas as propriedades, incluindo as propriedades mentais como 

físicas, sendo, assim, materiais e localizadas no ambiente. Essa tese constitui-se, na sua natureza 

ontológica, uma crítica ao dualismo, já realizada anteriormente, que separa propriedades 

(substâncias) materiais de não materiais, assim como mente e corpo (STEPHAN, 1999; 

ALMADA, 2017). Já a segunda tese, a das (b) propriedades organizadas coletivas ou 

sistêmicas, decorrem da ideia do naturalismo biológico e da organização natural das 

propriedades físicas, e compartilha da ideia de que existem propriedades em sistema que não 

aparece nas partes, mas apenas no sistema pensado como um todo (STEPHAN, 1999). A tese 

das propriedades coletivas ou sistêmicas tem como objetivo apontar a existência de 

propriedades que se aplicam a uma totalidade, mas não às suas partes em isolamento 

(MOGRABI, 2006). Quando pensamos nas propriedades da liquidez da agua, por exemplo, não 

encontramos essas propriedades específicas nas moléculas da água (H2O). Tanto as moléculas 

do gelo como as da água líquida são as mesmas, mas as propriedades que emergiram das 

moléculas (sólido ou líquido) são características específicas emergentes. O mesmo 

consideramos nesse trabalho que as propriedades mentais são consideradas substancias físicas 

que emergem de organismos dotados de sistemas nervosos suficientes complexos, mas não 

identificamos essas mesmas propriedades nos seus correlatos neurais no cérebro (MOGRABI, 

2006).  



71 

Nesse quesito específico, a consciência pode ser considerada como uma característica 

emergente de um sistema biológico, do mesmo modo que a liquidez da água é causalmente 

superveniente em relação à estrutura e à organização do elemento H2O. A consciência, assim, 

é uma característica de nível superior de um sistema composto de elementos neurônicos de 

nível inferior (SERLE 1992, 2006, 2010), descrito por Searle (2006) do seguinte modo: 

 

Suponha que eu tenha um sistema S, constituído de elementos a, b, c... Por 
exemplo, S podia ser uma pedra e os elementos poderiam ser moléculas. Em 
geral, haverá características de S que não são, ou não necessariamente, 
características de a, b, c... Por exemplo, S poderia pesar cinco quilos, mas as 
moléculas individualmente não pesam cinco quilos. Chamemos tais 
características de “características do sistema”. A forma e o peso da pedra são 
características do sistema. Algumas características do sistema podem ser 
reduzidas ou concebidas ou calculadas a partir das características de a, b, 

c....simplesmente a partir da maneira em que estes são combinados e dispostos 
(e às vezes a partir de suas relações com o ambiente). Mas algumas outras 
características do sistema não podem ser concebidas meramente a partir da 
composição dos elementos e relações ambientais; têm que ser explicadas em 
termos das interações causais entre os elementos. Vamos chamar estas de 
“característica do sistema causalmente emergente” (SEARLE, 2006, p. 161-
162). 

 

Por último, a tese do (c) determinismo sincrônico parte da ideia de que diferenças nas 

propriedades globais de um composto dependem monologicamente de alterações nas 

propriedades das partes ou no arranjo do sistema. Assim, as propriedades globais ou emergentes 

de um composto dependem de sua microestrutura, como por exemplo a liquidez ou solvência 

da água estão totalmente ligadas aos seus componentes estruturais no caso H2O. Alterações 

nessas microestruturas provocarão alterações nos componentes emergentes, assim como 

alterações nos neurônios e no seu sistema físico podem causar alterações nos níveis de 

consciência do indivíduo. Esse caso específico foi percebido no conhecido, e já citado caso, do 

operário Phineas Gage, vítima de uma explosão acidental que provocou um ferimento no córtex 

pré-frontal mediano. Foi verificado que, após o acidente, o paciente deixou de demostrar 

qualquer respeito pelas convenções sociais e princípios éticos foram violados; Phineas Gate 

perdeu também a capacidade de antecipar o futuro, de elaborar planos de acordo com contexto 

e o sentido de responsabilidade e tomada de decisão consciente. Ou seja, uma alteração no 

cérebro (estrutura neurofisiológica) causa alteração na organização dos fenômenos mentais e 

por decorrência na tomada de decisão e julgamento moral (DAMASIO, 1994; STEPHAN, 

1999; MOGRABI, 2006; ALMADA, 2017). 



72 

Ainda que as três teses emergentistas básicas sejam essenciais para o entendimento do 

conceito emergência da mente consciente, elas não são suficientes para a compreensão da 

questão central do atual trabalho que é: ‘como um fenômeno de nível superior pode causar ou 

determinar um fenômeno de nível inferior, ou mesmo, como processos conscientes podem 

determinar e regular processos de tomada de decisão automáticas e afetivas’. Para o 

entendimento dessa questão, é necessário incluir no background filosófico emergentista a tese 

da ‘novidade’ e da ‘imprevisibilidade’, assim como as bases teóricas que envolvem a 

compreensão de sistemas e fenômenos complexos, tais como a biologia de sistemas e a teoria 

física das propensões.  

De acordo com essa concepção, propriedades ou estrutura novas aparecem em 

processos evolutivos. Ou seja, propriedades emergentes representam novidades imprevisíveis 

adicionais à ontologia do mundo, trazendo consigo poderes causais genuinamente novos, que 

ultrapassam os poderes causais das condições basais de nível inferior das quais elas emergem. 

Esses poderes causais estão fundamentados na lógica de que, o mundo físico não é constituído 

apenas de partículas elementares, mas também de campos em termos dos quais as partículas 

interagem. “Organização diferente, incluindo aquela em níveis superiores de organização, pode 

ter poderes causais emergentes, novos, diferentes. A possibilidade da emergência é ubíqua, nas 

novas organizações de processos”. (BICKHARD, 2004, p. 124). Assim, esses campos devem 

possuir poderes causais, e eles só podem mostrar esses poderes como consequência da sua 

organização. Além disso, essas partículas elementares são processos de diferentes escalas e 

complexidade. Assim sendo, o mundo é constituído de campos quânticos, que são processos, 

possuindo, como qualquer campo, causalidade em virtude da sua organização (BICKHARD, 

2004, 2008; BICKHARD; CAMPBELL, 1996; VIEIRA; EL-HANI, 2008). 

Esses novos poderes causais, os quais emergem em consequência da organização de 

sistemas físicos, se constitui, em sua essência, em uma reformulação do paradigma dualista e 

reducionistas dominantes no mainstream filosófico e psicológico atual. Com efeito, essa 

reformulação implica uma visão de natureza estratificada no lugar de um clássico sentido 

atomista de natureza, segundo o qual o mundo é constituído em torno de ‘pedaços de matéria’ 

— paradigma reducionista, ou que o mundo é dividido em tipos de substâncias diferentes — 

paradigma dualista. Em seu nível mais fundamental, a concepção de natureza é estruturalmente 

complexa: por um lado, é inteiramente composta de elementos, processos, forças e campos 

físicos; por outro lado, divide-se em distintos níveis de complexidade. Esses diferentes níveis 

de complexidade se estendem da esfera mais básica, na qual se incluem as partículas de maior 

complexidade, a exemplo da consciência. Nesse sentido, podemos dizer que, para ampliarmos 



73 

a compreensão da natureza, devemos levar em conta que entidades complexas são mais do que 

a soma de suas partes básicas (ALMADA, 2017).  

Esse modelo teórico emergentista, inspirado pelo evolucionismo biológico debatido 

anteriormente no capítulo 2, parte da compreensão de sistemas e fenômenos complexos, 

envolvendo ideias como auto-organização, emergência, redes complexas, fractais, biologia de 

sistemas etc. Trata-se da consideração de que o desenvolvimento da hierarquia de níveis da 

natureza ocorre ao longo do processo evolutivo, e de que a origem desse desenvolvimento 

remonta aos componentes presentes no início da história do mundo natural, a saber, as 

partículas elementares e a estrutura espaço-temporal. Uma perspectiva evolutiva do 

emergentismo prevê que, a partir desses momentos iniciais, e gradativamente, estruturas e 

objetos cada vez mais complexos foram sendo compostos com base nas estruturas e objetos 

anteriores e mais simples, passando pela formação dos átomos, moléculas, organismos 

unicelulares, multicelulares, organismos com consciência (ALMADA, 2017). 

Os produtos do processo evolutivo, passando pelos mais complexos, tais como o 

cérebro humano, são constituídos de subsistemas simples tais como as partículas, as células e 

redes de células nervosas capazes de causar e sustentar estados e processos mentais conscientes. 

A consciência, assim, é um conjunto de processos mentais que emergem dos circuitos de células 

nervosas, constituindo assim, o mais elevado nível do fenômeno biológico. Segundo Damásio 

(2010), no processo evolutivo, por milhões de anos, muitas espécies possuíram processos 

mentais ativos, mas poucas desenvolveram mecanismos capazes de reconhecer sua própria 

existência, sendo testemunhas de si mesmos — sentimento de self — e capazes de realizarem 

uma investigação introspectiva em primeira pessoa: “A consciência nos permite experienciar 

os mapas como imagens, manipular essas imagens e aplicar sobre elas o raciocínio” 

(DAMÁSIO, 2010, p. 49). 

A consciência é uma caraterística biológica oriunda de estruturas neurofisiológicas 

desenvolvidas, presentes em seres humanos e outras espécies não-humanas, que emergem de 

um corpo em funcionamento. Especificamente, determinados grandes conjuntos de células 

nervosas causam e sustentam estados e processos conscientes. Quando o corpo não tem 

consciência, segundo Damásio (2010), o ponto de vista pessoal é suspenso, não sabemos que 

existimos, nem que existem outras coisas. Quando despertamos desse estágio, por exemplo, de 

um sono sem sonhos, entro num estado de consciência. Mas ainda durante o sono com sonhos, 

torno-me consciente, embora as formas oníricas de consciência sejam de um nível mais baixo 

de intensidade e vividez do que a consciência desperta e ordinária. Ou seja, a consciência 



74 

emerge e se manifesta em diferentes graus e formas de intensidade, expressividade e prontidão 

(SEARLE, 1997; 2006; DAMÁSIO, 2010). 

A consciência, assim, “é um estado mental no qual existe o conhecimento da própria 

existência e da existência do mundo circundante” (DAMÁSIO, 2010, p. 49). Consciência é um 

estado mental específico, o qual inclui o conhecimento que situa essa existência: o 

conhecimento de que existem objetos e eventos ao redor e ao qual foi adicionado o processo do 

self (DAMÁSIO, 2010). Os processos conscientes (processos top-down) incluem as percepções 

daquilo que nosso corpo faz durante uma emoção — que são programas de ação complexos e 

em grande medida automatizados (processos bottow- up). Desse modo, portanto, a filosofia 

emergentista se enquadraria numa metafísica de processos que trata os processos como 

categorias ontológicas mais fundamentais que as entidades e partículas (VIEIRA; EL-HANI, 

2008), implicando um equacionamento do problema mente-corpo no âmbito de uma visão 

estratificada do mundo natural. Um processo pode ser definido como um grupo coordenado de 

mudanças ligadas a uma família organizada de ocorrências que estão sistematicamente ligadas 

umas às outras, seja causal ou funcionalmente. O modelo da metafísica de processos significa, 

assim, uma abertura ontológica e epistemológica, considerando os processos estratificados mais 

fundamentais do que as entidades (VIEIRA; EL-HANI, 2008).  

Assim, no que tange à tese da determinação descendente/regulação (top-down), a 

palavra ‘determinação’ não possui uma natureza causal, mas sim uma ideia de relações entre 

os componentes de nível inferior de um certo sistema, o qual apresenta certo tipo de estrutura 

que pode ser restringida pela influência regulatória, organizacional existente no nível superior 

do sistema. Entidades de nível inferior (a, b, c..., n) que se encontram sob influência de um 

princípio organizador geral W apresentarão uma tendência a se comportarem de certas maneiras 

específicas, e, desse modo, de realizar um conjunto de processos específicos. A influência 

determinativa, nesse caso, é do princípio geral de organização, no nível superior do sistema, 

sobre processos particulares de nível inferior. A determinação descendente, então, pode ser 

entendida como uma relação de propensão, baseada na teoria da probabilidade como 

propensões propostas por Popper (1990), que diz: “em física, propensões são propriedades de 

toda a situação física e, por vezes, mesmo da forma particular pela qual a situação transforma. 

O mesmo e aplica às propensões na química, bioquímica e biologia”. (PROPER, 1990, p. 29). 

Nesse modelo paradigmático, assim como um composto químico pode gerar novas 

possibilidades com diferentes formas e ordenações, novas propensões podem criar novas 

possibilidades de configurações, e essas tendem a concretizar-se de maneira a criarem novas 

alternativas (POPPER, 1990). Com isso, a formulação da ideia de determinação descendente 



75 

pode ser justificada a partir da tese de restrições todo-partes (top-down), a qual diz que a 

influência do todo sobre suas partes consiste em modificar a probabilidade prévia do 

comportamento dos componentes. As restrições top-down podem limitar ou restringir as 

possiblidades de comportamento dos componentes, e, dessa forma, eliminar possíveis efeitos, 

ao invés de produzir novos. Torna-se possível, assim, que um sistema como um todo exiba um 

conjunto aumentado de capacidades, devido à coordenação do comportamento de suas partes. 

Mas essas restrições também podem ser criativas num sentido funcional, uma vez que permitem 

que os componentes participem eficientemente como membros de um conjunto de processos, 

através da canalização ou do direcionamento de seu comportamento para uma coleção 

particular de atividades (JUARRERO, 2000; VIEIRA; EL-HANI, 2008) “A organização do 

nível superior é a mudança na probabilidade dos eventos de nível inferior. As causas 

descendentes causam mediante a mudança da probabilidade prévia do comportamento do 

componente”. (JUARRERO, 1999, p. 146).  

Dessa compreensão geral, podemos concluir, baseado no trabalho de Almada (2018) 

e Vieira e El-Hani (2008) que: (a) não há distinções ontológicas entre o mental e o físico; (b) 

físico e mental, portanto, não se referem a duas classes substanciais distintas; (c) propriedades 

mentais (conscientes) são propriedades emergentes de nível superior de organismos dotados de 

sistema nervoso; (d) propriedades mentais (conscientes) emergentes dizem respeito ao padrão 

organizacional, material e estrutural de organismos dotados de sistema nervoso; (e) 

propriedades mentais se inserem plenamente no mundo natural, ainda que irredutíveis às partes, 

processos e comportamentos a partir dos quais emerge; (f) as propriedades emergentes se 

caracterizam por sistemas naturais organizados em processos, forças e campos físicos em 

diferentes níveis de complexidade; e, dentre outras conclusões, (g) esse arranjo dos sistemas 

físicos de níveis complexos adquirem poderes causais como consequência da sua organização, 

estratificação e probabilidades como propensões (ALMADA, 2017; VIEIRA; EL-HANI, 2008) 

Essa base teórica emergentista colabora, assim, para entendermos que, diferentemente 

dos seres vivos de níveis de desenvolvimento inferiores, os seres humanos são portadores de 

fatores estruturais capazes de produzir comportamentos mais complexos e evoluídos. Os 

indivíduos humanos, por meio de sua estrutura biofisiológica desenvolvida, são capazes de 

controlar os reflexos mais básicos de autopreservação deliberadamente, a partir da reflexão 

racional por meio de mecanismos e processos mentais conscientes. Cabe, à próxima seção, 

tendo em vista esse modelo filosófico emergentista, discutir a relação entre os processos de 

regulação top-down e a tomada de decisão moral dos indivíduos, tendo em vista as mais 



76 

recentes descobertas neurocientíficas de mente que contribuem para a sustentação filosófica 

debatida no presente trabalho até o momento atual. 

 

  



77 

3.3 PESQUISAS TEÓRICOS-CIENTÍFICAS SOBRE REGULAÇÃO TOP-DOWN E SEUS 

IMPACTOS NA TOMADA DE DECISÃO MORAL 

No subcapítulo anterior, foi debatido que, por meio de uma reformulação do modelo 

filosófico clássico, principalmente da abordagem dualista e reducionista, é possível desenvolver 

um modelo filosófico-científico, defendendo a tese de que fenômenos de nível superior – 

processos conscientes - podem causar ou determinar um fenômeno de nível inferior -decisão 

automáticas e afetivas- no âmbito do modelo teórico emergentista. Nessa seção, avançaremos 

nesse debate, dando ênfase aos estudos filosóficos e psicológicos sobre regulação top-down 

com interface das descobertas neurocientíficas contemporâneas que estudaram empiricamente 

práticas de foco de atenção, propondo assim evidências factuais da capacidade humana de 

controlar os reflexos automáticos básicos de biofeedback a partir da deliberação racional ou 

atencional.  

Os estudos teóricos sobre a regulação emocional/top-down ou determinação 

descendente vêm ganhando espaço na literatura filosófica e no campo das ciências cognitivas 

em função das recentes investigações com tecnologias de neuroimagem funcional que 

examinam as bases neurais do controle cognitivo das emoções. Essas análises empíricas 

indicam que é possível, por meio de uma reformulação de processos mentais/cognitivos, alterar 

o conteúdo afetivo-emocional de um determinado evento, ocorrendo, por exemplo, a 

diminuição da ativação da amígdala e o aumento da ativação do córtex pré-frontal em casos de 

controle cognitivo das emoções (DAVIDSON; SUTTON, 1995; OCHSNER et al., 2002; 

OCHSNER et al., 2004).  

No estudo realizado por Ochsner et al. (2002), por exemplo, os participantes foram 

instruídos a reinterpretar ativamente o conteúdo dos eventos descritos em estímulos. Em outro 

estudo, os participantes são colocados diante de imagens aversivas, no qual é observado os 

correlatos neurais em casos de suprarregulação cognitiva (OCHSNER et al., 2004). É crescente 

também os estudos filosóficos e científicos realizados sobre regulação top-down por meio de 

processos meditativos ou de foco direcionado da atenção, destacando-se entre esses os trabalhos 

do neurocientista Richard Davidson, do filósofo Evan Thompson e Jon Kabat-Zinn (KABAT-

ZINN et al., 1985. LUTZ; THOMPSON, 2003; DAVIDSON; PUTNAM; LARSON, 2000; 

DAVIDSON et al., 2003). 

Para Davidson et al. (2000) a reatividade emocional, tal como a agressão impulsiva, 

está associada ao acesso a emoções tais como a raiva, angústia e agitação, de tal modo que  o 

indivíduo não consegue arquitetar nos seus processos mentais as consequências negativas de se 



78 

comportar de maneira agressiva (DAVIDSON; PUTNAM; LARSON, 2000). Para os autores, 

existem diversas evidências que indicam que esses tipos de emoções automáticas estão 

relacionados à ativação da amígdala, que é uma estrutura de núcleos neurais localizada no lobo 

temporal, considerada crucial na relação associativa entre estímulos de recompensa e punição 

humana. Ou seja, estudos de neuroimagem funcional apontam que ocorre ativação da amígdala 

diante de situações relacionadas a estímulos aversivos, ao medo inato e a situações de perigo, 

tais como o medo por animais rastejantes, sinais que denotam ameaça (sinais faciais de medo e 

raiva), afeto negativo generalizado (exemplo, afeto negativo diante de observação de imagens 

desagradáveis). Pacientes com lesões seletivas da amígdala, por exemplo, possuíam prejuízos 

no reconhecimento de expressões faciais temorosas (expressões faciais ligadas ao medo ou a 

raiva) (DAVIDSON; PUTNAM; LARSON, 2000). 

A regulação da emoção top-down envolve, assim, o acesso a processos mentais de 

nível superior conscientes que possibilitam atenuar, inibir ou restringir uma outra determinada 

emoção classicamente condicionada, que denominamos nesse trabalho de fenômenos mentais 

automáticos de nível inferior. Esse processo de supressão da emoção automática, segundo 

muitas abordagens e estudos das ciências da mente, ocorre por meio da conexão do córtex pré-

frontal para amígdala. Segundo Davidson et al. (2000), o córtex pré-frontal (PFC) interfere na 

atuação da amígdala, inibindo, por exemplo, uma possível resposta aversiva classicamente 

condicionada. Estudos realizados com equipamentos de ressonância magnética fMRI em 

indivíduos que foram submetidos a imagens desagradáveis mostram que o grupo de pessoas 

que manteve uma determinada emoção desagradável por mais tempo teve maior ativação da 

amígdala comparada com outro grupo. Esses conteúdos trazem descobertas significativas no 

âmbito da tomada de decisão moral, já que, segundo os autores: (a) é possível mensurar, por 

meio das tecnologias modernas, a capacidade regulatória das emoções; (b) essas capacidades 

regulatórias das emoções estão vinculadas aos padrões de ativação do córtex pré-frontal; (c) as 

diferenças individuais nas habilidade de regulação das emoções automáticas podem ser 

aplicadas no aprendizado relacionados a supressão de emoções afetivas automáticas, tais como 

a agressão e violência (DAVIDSON et al., 2000).  

As emoções, assim, são processos neurofisiológicos que envolvem multicomponentes 

e subsistemas neurais que se desdobram ao longo do tempo, envolvendo respostas nos domínios 

comportamentais. Esses subsistemas neurais são interconectados e se monitoram mutuamente 

em graus variados, estando em interação bidirecional contínua, podendo ser inibitória ou 

excitatória de uma determinada emoção (GROSS, 1998). A noção de que existem ligações 

bidirecionais entre os centros líbicos que geram a emoção e os centros corticais que regulam a 



79 

emoção é baseada em estudos e pesquisas que mostram que existe uma interação neural entre a 

amígdala e as áreas envolvidas no processamento cognitivo, tais como áreas do córtex e 

hipocampo. Conexões entre hipocampo e amígdala, por exemplo, permitem que a amígdala 

avalie a significação da informação cognitiva, e também permitem que a informação cognitiva 

module o processamento afetivo. Assim, uma provocação verbal pode produzir raiva mesmo 

quando sabemos que não há ameaça, assim como é possível suprimir a emoção de raiva por 

meio de um processo de regulação cognitiva, já que esses subsistemas neurais são 

interconectados e se monitoram mutuamente em graus variados em interação bidirecional 

contínua (LeDEUX, 1989; GROSS, 1998). 

Sobre essa possibilidade de regularmos processos afetivos/emocionais automáticos, 

cabe como referência o já mencionado o estudo conduzido por Cunnigham et al., (2004), mas 

agora, dando o enfoque no aspecto da regulação top-down ocorrida após a respostas automáticas 

não-conscientes na tomada de decisão dos indivíduos pesquisados. Como aludido na seção 1 

deste trabalho, o experimento consistiu basicamente em apresentar imagens de norte-

americanos negros e brancos para norte-americanos brancos, enquanto esses últimos são 

escaneados por equipamentos de fMRI. Quando as faces são mostradas em modo subliminar 

(30 ms), ocorre a ativação da amígdala maior para faces de negros do que brancos. Por sua vez, 

quando as mesmas faces foram apresentadas de modo supra liminar (525 ms), a diferença nas 

ativações da amígdala para as fotos de negros decresceu consideravelmente, e os indivíduos 

não demostraram grande distinção em relação a essas ativações diante de fotos de brancos, 

conforme o tempo se estende. Nesse segundo momento do experimento, foi percebida a 

ativação superior dos lobos frontais diante de fotos de negros comparado com brancos, o que 

poderia demostrar uma correlação inversa entre as duas áreas. Assim, esse experimento sugere 

que pode haver duas formas de processamento de informação, sendo um processamento 

automático, fruto de uma resposta emocional involuntária, e outro processamento controlado e 

consciente dos lobos frontais, modulando de maneira inibitória ou supressiva o nível mais 

automático realizado na amígdala. Essa pesquisa mostra um processo de controle consciente de 

regulação e supressão de estados emocionais automáticos em uma situação convencional do 

dia-a-dia (CUNNIGHAM et al., 2004). 

São crescentes também os estudos que, na mesma perspectiva teórica e empírica, 

analisam as práticas meditativas das tradições orientais tais como o Mindfulness Meditation, 

Zen Budismo, Vipassana e Yoga, sem ligação com questões religiosas, culturais e ideológicas, 

mostrando as suas estratégias de autorregulação (self-regulation)/regulação top-down 

(DAVIDSON; GOLEMAN, SCHWARTS, 1976; SHAPIRO, 1978; KABAT-ZINN et al., 



80 

1985). Nesses estudos e pesquisas empíricas, é sugerido que tais práticas denominadas de 

‘disciplinas da consciência’ (consciousness disciplines) baseadas em uma utilização altamente 

desenvolvida, coerente, sistemática e multimodal da atenção. Um dos seus principais objetivos 

é o desenvolvimento de uma percepção da realidade dos fenômenos alcançada pelo cultivo, do 

que os budistas chamavam de ‘atenção nua’ (bare attention). Esse processo se constitui de um 

conjunto de práticas mentais realizadas com esforço consciente de percepção dos fenômenos 

de primeira pessoa (KABAT-ZINN et al., 1985). 

De forma geral, pode-se considerar que a meditação é um conjunto de práticas 

designadas a familiarizar o praticante aos seus tipos específicos de processos mentais internos 

(MOGRABI, 2011). Essa percepção introspectiva dos fenômenos mentais foi verificada em 

uma pesquisa empírica realizada para avaliar se o uso de treinamento de meditação mindfulness 

poderia se confirmar como um mecanismo de autorregulação no contexto de casos de pacientes 

com dores crônicas e estados afetivos negativos automáticos decorrentes. O treinamento 

intensivo tinha como objetivo verificar se houve objetivamente redução do estresse em 

pacientes com níveis elevados de dor persistente, vinculadas eventualmente a estados afetivos 

negativos tais como depressão, baixa autoestima e ansiedade. O programa consistiu em um 

treinamento de meditação de 10 semanas realizado no departamento de divisão médica 

preventiva e comportamental da University of Massachusetts Medical Center. Segundo os 

autores, um dos motivos de participação no programa é a dor crônica; contudo, 60% dos 

pacientes são encaminhados por motivos relacionados ao estresse, e não em função da dor 

diretamente. Todos os indivíduos deste estudo meditaram formalmente por 45 minutos por dia, 

durante 6 dias por semana com orientação profissional. Foram realizados também atividades 

práticas de Yoga como forma de exercício meditativo (ênfase na atenção plena) e também para 

melhoria da capacidade musculoesquelética, força e flexibilidade. O programa empírico 

também comparou os resultados de pacientes com dor treinados em meditação com pacientes 

que não foram treinados com nenhum método de regulação top-down (KABAT-ZINN et al., 

1985). 

De acordo com os autores, na pesquisa empírica em questão, foram usados diferentes 

índices de autorrelato para avaliar os múltiplos aspectos da dor e as questões emocionais e 

afetivas relacionadas a ela. Entre os indicadores de avaliação da pesquisa estão o índice de dor 

de McGill-Melzack (PRI – pain rating index) — que mede a dor no momento presente do 

indivíduo; a escala de avaliação do problema de partes do corpo (BPPA- Body Parts Problem 

Assessment) — que mede a problemática em que o paciente visualiza várias partes do corpo; a 

tabela de níveis de interferência (TLI – table of levels of interference) — que mede como a dor 



81 

afetou as atividades de vida normal; o mapa tridimensional da dor no corpo (BPM- body pain 

map) — que avalia as mudanças na distribuição intensidade e frequência da dor.  

A condição afetiva dos indivíduos também foi avaliada, usando perfil dos estados do 

humor (profile of mood states) por meio de índices como: total de distúrbio de humor (TMD – 

total mood disturbance); Hopkins revised (SCL-90-R – symptom checklist) — indicador para 

avaliar a sintomatologia psicológica com um inventário de itens de dimensões dos sintomas, 

tais como percepção de disfunção corporal, depressão, ansiedade, ansiedade fóbica etc. Todos 

esses índices, e outros utilizados na pesquisa, medem aspectos sobrepostos da dor na percepção 

do indivíduo, e não são completamente independentes um do outro. Esses indicadores foram 

resumidos em um índice geral de gravidade (GSI — general severity index) que combina 

informações sobre o número de sintomas e sua intensidade do sofrimento percebido (KABAT-

ZINN et al., 1985). 

Os resultados da pesquisa apontam para diversos benefícios para os pacientes com 

dores crônicas, dentre os quais: (a) 58% apresentaram redução do índice PRI – redução de 

níveis de dor; (b) 29% apresentaram queda no índice BPPA — redução da imagem negativa 

corporal; (c) 30% apresentaram diminuição no índice TLI — redução do impacto da dor nas 

atividades do dia-a-dia. No que tange aos resultados a estados afetivos e de humor, os efeitos 

mensurados foram os seguintes: (d) 35% de redução no MSCL — na lista de verificação de 

sintomas; (e) 55% de redução no DTM — distúrbios de humor; (f) 35% redução no GSI — 

sintomatologia psicológica. De forma geral, além das melhorias verificadas na pesquisa 

empírica de índices de autorrelato, houve também melhorias clínicas observadas nos pacientes 

pesquisados, tais como aumento nas capacidades físico-corporais, melhorias na aparência, 

melhoria no peso e no estado geral de saúde na maioria dos pacientes treinados em meditação. 

Quando comparado os grupos de pacientes que receberam tratamento padrão com os pacientes 

que passaram pelo treinamento de meditação, o primeiro grupo apresentou pouca melhora na 

dor e sintomas afetivos, enquanto os meditadores apresentaram reduções consistentes em todas 

as medidas do teste empírico. O grupo de pacientes treinados em meditação ainda apresentou, 

comparados com grupo padrão, reduções no indicador geral (GSI), sendo elas reduções de 65% 

em ansiedade, 59% em depressão, 57% em hostilidade e 30% em somatização, enquanto o 

grupo padrão apresentou redução de 29% para ansiedade, 18% para depressão, 7% para 

hostilidade e 0% para somatização (KABAT-ZINN et al., 1985). 

Um elemento central entre os métodos amplamente aceitos a partir de estudos com 

intervenções psicológicas visando a algum tipo de regulação top-down — tais como 

relaxamento progressivo, biofeedback, hipnose, terapia cognitivo-comportamental e a 



82 

meditação— é a regulação da atenção. Cada um dos métodos exige uma utilização primária 

consciente da atenção, sendo que, nesse presente trabalho, consideramos a atenção consciente 

e o foco atencional como fenômenos mentais de nível superior capazes de serem utilizados com 

eficácia para regulação top-down ou determinação descendente. Segundo Kabat-Zinn et al., 

(1985) os resultados do estudo com indivíduos que foram treinados em meditação mindfulness 

é que o cultivo sistemático da capacidade atencional, para observação isolada da propriocepção, 

pode melhorar a capacidade dos pacientes de reduzir os níveis de sofrimento oriundos da dor 

física e emocional automáticas decorrentes. Embora exista uma ampla variedade de estratégias 

cognitivas e comportamentais, para os autores, a prática formal e sistemática da meditação 

mindfulness, momento-a-momento tem uma série de características únicas como método 

clínico e cotidiano de autorregulação (regulação top-down) produzindo, assim, relaxamento 

fisiológico e alterações cognitivo-comportamentais mais profundos do que os métodos 

atualmente em uso, pois geram engajamento prático ou algum tipo de resposta factual cognitiva 

ou comportamental. A característica metodológica básica com ênfase na auto-observação e 

autorresponsabilidade contribuem para o desenvolvimento da capacidade humana da atenção 

intencional a eventos, percepções e fluxo cognitivo no campo da consciência, tendo, assim, uma 

aplicabilidade generalizada em uma ampla gama de contextos perceptivos, cognitivos e 

comportamentais (KABAT-ZINN et al., 1985). 

Essa ampla gama de contextos cognitivos e comportamentais que as práticas de auto-

observação e contemplativas se aplicam incluem também o campo de tomada de decisões 

morais. Estudos indicam que as práticas contemplativas e atencionais, tais como o mindfulness, 

promovem um aumento do nível de ciência (awareness) interna — percepção dos seus próprios 

pensamentos — e externas — percepção do que está acontecendo no seu ambiente, 

influenciando assim nosso julgamento moral (RUEDY; SCHWEITZER, 2010; SHAPIRO; 

JAZAIERI; GOLDIN, 2012). Segundo Ruedy e Schweitzer (2010), em acordo com as teses da 

biologia evolutiva defendidas no presente trabalho, mais especificamente nos capítulos 1 e 2, a 

maior parte das decisões dos indivíduos são operadas sem acesso superiores de níveis de 

consciência ou ciência (awarness); assim sendo, os tomadores de decisão, no geral, processam 

suas escolhas com baixo nível de esforço consciente e de forma automática. Nesse âmbito 

teórico, a literatura sugere que a falta de consciência ou ciência (awarness) é uma parte 

fundamental na tomada de decisão moral, assim sendo, a atenção plena afeta diretamente a 

cognição moral (RUEDY; SCHWEITZER, 2010). 

O mindfulness, nessa perspectiva, pode ser entendido como uma forma de aumentar 

nossa ciência (awarness) que surge quando o indivíduo intencionalmente se direciona para o 



83 

momento presente, mudando, assim, nossa relação com a experiência subjetiva mental 

(SHAPIRO; JAZAIERI; GOLDIN, 2012). A prática de mindfulness é desenvolvida para 

aumentar o nível de awarness dos pensamentos, sentimentos, sensações somáticas, intenções e 

motivações; assim sendo, ela pode alterar o comportamento moral (ético), já que altera os 

processos mentais e perceptuais de primeira pessoa (self) e sua relação com os outros, 

aumentado, como consequência, a empatia e a desindentificação de uma perspectiva 

egocêntrica (reperceiving), já que atua na mudança da dinâmica dos processos automáticos de 

autopreservação (SHAPIRO; JAZAIERI; GOLDIN, 2012). 

Nesse aspecto conceitual e interdisciplinar, um estudo empírico e investigativo foi 

realizado pelos autores visando a verificar os efeitos de pessoas treinadas em mindfulness nos 

domínios relacionados à tomada de decisão moral e à regulação top-down das emoções 

(SHAPIRO; JAZAIERI; GOLDIN, 2012). A pesquisa foi realizada com 25 adultos que 

passaram por uma bateria de medidas de autorrelato, e, logo depois, foram submetidos em um 

programa de dois meses de treino de mindfulness MBSR (Mindfulness-based stress reduction) 

com treinamentos diários e monitoramento da meditação. De modo geral, o programa envolveu 

quatro estágios básicos: (1) meditação sentado (sitting meditation) —visando aumentar a 

awareness das sensações do corpo, pensamento, emoções enquanto continuamente se retorna-

se o foco atencional para respiração; (2) escaneamento do corpo (body scan) — movimentos 

progressivos de atenção para diferentes partes do corpo; (3) hatha yoga — design de posturas 

corporais com objetivo de aumentar a awareness e o equilíbrio da musculatura corporal; (4) 

tree-minute breathing space — meditações curtas com foco na respiração e no foco de atenção 

ao momento presente (SHAPIRO; JAZAIERI; GOLDIN, 2012). 

Os resultados da pesquisa empírica foram verificados por meio de dilemas morais que 

foram aplicados e analisados com instrumentos que mensuram as mudanças do raciocínio 

moral, atenção plena, emoção e bem-estar durante as práticas diárias e também numa 

perspectiva de médio/longo prazo. Dilemas morais, tais como – a decisão moral de um pai de 

uma família faminta de roubar a casa de um homem rico ou a decisão ética de um médico de 

aplicar uma overdose de analgésicos a um paciente com alto índice de dor com sérios problemas 

de saúde e fragilizado fisicamente e emocionalmente foram avaliadas juntamente com a 

capacidades dos indivíduos pesquisados de acessar níveis superiores de consciência e controle 

das emoções automáticas ‘negativas’ antes, durante e após as práticas de MBSR mindfulness 

meditation. 

Os resultados da pesquisa empírica demostram que as práticas de MBSR mindfulness 

meditation produzem significativos resultados em todas as variáveis analisadas, especialmente 



84 

para a tomada de decisão moral. Nesse aspecto específico foi verificado que a atenção plena 

aumenta nossa capacidade de mudar de nossa perspectiva pessoal subjetiva para uma 

perspectiva mais objetiva e testemunhal. De acordo com os autores, quando um indivíduo 

identifica um dilema ético desafiador, se esse dilema é percebido subjetivamente como algo 

pessoal, isso faz que seja ativado porções do cérebro associadas à emoção. Em contraste, 

quando os indivíduos analisavam um dilema moral de forma dissociada (não pessoal ou 

perspectiva de terceira pessoa — observador) porções do cérebro associadas à cognição 

reflexiva eram ativadas (GREENE; et al., 2001; SHAPIRO; JAZAIERI; GOLDIN, 2012). Esse 

estudo reforça a tese de que, no geral, a tomada de decisão é dirigida por processos mentais 

não-conscientes que geram emoções automáticas e intuitivas; contudo, esse processo pode ser 

modificado por meio do aumento do nível de consciência (ou awareness)/reflexão racional, no 

qual o indivíduo consiga, por meios da atenção plena, maior nível de clareza das percepções 

internas e externas (SHAPIRO; JAZAIERI; GOLDIN, 2012). 

Esses e outros estudos e pesquisas teóricas e empíricas sobre regulação top-down são 

convergentes com uma revisão bibliográfica realizada por Gross (1998), que resultou em um 

framework conceitual genérico subjacente a diversas etapas do processo da regulação 

emocional. Na figura 1, abaixo, é mostrado um modelo processual no qual inicialmente existem 

tendências de resposta emocional geradas por estímulos (inputs) avaliados como importantes 

pelos indivíduos. Após essa etapa inicial da captação dos estímulos externos, muitas tendências 

de respostas emocionais são possíveis, sendo elas mapeadas e distintas em 5 (cinco) processos 

que tem como objetivo a compreensão do processo de regulação emocional que ocorre no dia-

a-dia, tal como um determinado indivíduo que vai num bar com amigos e consegue controlar 

um ataque de raiva que o faria brigar com um colega de trabalho (GROSS, 1998). 

Os cinco conjuntos de processos regulatórios possíveis da emoção segundo Gross 

(1998) são: (a) seleção da situação; (b) modificação da situação; (c) distribuição da atenção; (d) 

mudança cognitiva; (e) modulação da resposta. Todas as etapas desse processo contemplam, 

segundo o autor, formas de regulação emocional ocorridas em níveis distintos. A primeira 

forma de regulação emocional (a) ocorre na seleção de situações de aproximação ou 

afastamento de certos contextos, lugares, pessoas ou objetos, visando alguma situação 

emocional negativa futura que possa ocorrer ou algum ganho/ benefício projetado de longo 

prazo. Exemplos incluem a situação que um indivíduo decide tomar uma rota diferente para 

evitar uma determinada pessoa desagradável ou o esforço de um atleta que escolhe treinar por 

mais tempo do que a média dos companheiros de time, evitando o descanso prazeroso de curto 

prazo. Essa etapa (a) pressupõe o conhecimento de características prováveis de situações 



85 

remotas e de respostas emocionais esperadas para o contexto presente e seus significados 

emocionais; por isso, o indivíduo exerce uma regulação emocional na tomada de decisão na 

seleção inicial da situação, descrita na figura 1 abaixo — (S2) (GROSS, 1998). 

                  

Figura 5: O modelo do processo da regulação emocional 

 

 

 

             S1           S1x              a1          m1 

 

  

                                                  a1                                                           

                            S2x               a2                                                                 

             S2           S2y               a3         m1 

                            S2z               a4         m2 

                                                 a5         m3 

                    
                                                                                                                        

 

 

 

 

 

          Fonte: Gross (1998) 

No mesmo modelo conceitual, a alteração da situação (b) entre as opções (S2x, S2y, 

S2z) ocorre quando uma situação potencialmente provocadora de emoções, tais como um pneu 

furado no caminho do trabalho ou a música barulhenta do vizinho te incomodando de 

madrugada. Nesse caso, não existe necessariamente uma situação alternativa que o indivíduo 

possa escolher; o esforço está em alterar seu impacto emocional, constituindo, assim, uma 

importante forma de regulação emocional. Na literatura sobre regulação emocional, outra 

variável importante no processo regulatório da emoção é o foco de atenção. No processo (c), 

por meio de mudança do foco interno e seus múltiplos aspectos (a2; a3, a4, a5), a implantação 

da atenção pode ser efetivamente usada para selecionar novas situações internas, ilustrando os 

*Comportamental 
 
 
 

*Experencial 
 
 
 

*Fisiológico 

Tendências de Respostas 

Emocionais 

B+ 

B 

B- 

E+ 

E 

E- 

F+ 

F 

F- 

Situações  Aspectos Significados 

Seleção de 

Situações  

Modificação de 

Situações  
Desenvolvimento 

da Atenção  

Mudança 

Cognitiva  
Modulação 

da Resposta  

        Foco no Antecedente 
 Regulação Emocional 

 

        Foco na Resposta 

Regulação Emocional 



86 

limites permeáveis entre as estratégias de regulação da atenção, tais como os indivíduos que 

concentram sua atenção no trabalho, na jardinagem, na escalada ou na arte alterando um estado 

emocional presente, como a ansiedade. A mudança cognitiva (d) é um outro processo de 

regulação emocional possível que se refere a mudar os seus muitos significados possíveis (m1, 

m2, m3). 

Segundo o autor, a emoção exige que as percepções sejam incorporadas aos conteúdos 

subjetivos, e, assim, é possível alterar os processos cognitivos que alterem a percepção 

fenomenológica que provocam a emoção. Existem diversas estratégias possíveis para gerar uma 

interpretação mais positiva sobre fatos ou simplesmente uma ressignificação cognitiva tais 

como a comparação da situação de uma pessoa com uma menos afortunada; a reformulação de 

uma experiência de fracasso, com experiência de filmes que provocam respostas fisiológicas 

positivas etc. Assim sendo, podemos concluir que o resultado dos processos (a), (b), (c) e (d) 

dão origem a tendências de respostas emocionais, incluindo tendências comportamentais, 

experienciais e fisiológicas. Essas três mudanças (comportamentais, experienciais e 

fisiológicas) ocorrem na etapa (e), e, segundo o autor, também são passíveis de modulações que 

podem influenciar as tendências dessas respostas eliciadas, de modo que esse tipo de modulação 

ocorre de acordo com diversos níveis de controle possíveis. Em contraste com os processos 

iniciais citados, a modulação da resposta ocorre tardiamente no processo gerativo da emoção, 

e atua na regulação do estado fisiológico. Exemplos possíveis, são o uso de drogas que podem 

ser usadas para direcionar respostas fisiológicas, tais como tensão muscular ou hiper-

reatividade simpática. Exercícios físicos e de biofeedbak, relaxamento também podem ser 

usados para diminuir os aspectos fisiológicos e experienciais de emoções negativas, tais como 

ansiedade ou tristeza. Segundo o autor, em geral, estudos mostram que a inibição do 

comportamento expressivo diminui a experiência autorrelatada de algumas emoções (GROSS, 

1998). 

Assim, de forma geral, essa seção propõe que, apesar do aumento significativo dos 

estudos e pesquisas sobre autoregulação ou regulação top-down no campo da filosofia, 

psicologia ou ciências cognitivas, principalmente devido aos avanços tecnológicos modernos 

que ampliaram as fronteiras dos estudos empíricos e filosóficos, pode-se afirmar que o campo 

de estudos sobre os processos mentais humanos ainda é embrionário, e portanto muito há de se 

debater filosoficamente sobre a tomada de decisão humana e sua capacidade de autorregulação 

moral. Contudo, é inegável que, com os trabalhos interdisciplinares que envolvem as teorias da 

biologia evolucionista, as teorias físicas da matéria, as neurociências entre outras correntes 

teóricas e empíricas, alguns paradigmas conceituas, metodológicos e estruturais, que antes eram 



87 

tabus embasados em misticismo, paradigmas religiosos ou correntes paradigmáticos com base 

em crenças abstratas, hoje podem ser esclarecidos à luz das modernas ciências da mente. Nesse 

sentido, o papel dos processos mentais conscientes na determinação comportamental dos 

indivíduos se justifica não somente por uma teoria filosófica emergentista contemporânea, mas 

se apoia nas mais modernas ciências empíricas da mente, consolidando a tese de que 

determinados fenômenos de nível superior podem restringir um fenômeno de nível inferior, 

consolidando a tese da autorregulação ou regulação top-down nos processos cognitivos morais 

humanos. Na próxima seção, debateremos algumas teses e discussões mais específicas sobre 

julgamento moral e ético, tentando realizar a interface conceitual com as teses do emergentismo 

filosófico e as teorias da regulação top-down das emoções automáticas humanas. 

 

  



88 

3.4 AS TEORIAS MORAIS E A REGULAÇÃO TOP-DOWN NO CONTEXTO FILOSÓFICO 

EMERGENTISTA  

De onde vem a ética e as teorias morais humanas? A moralidade é uma invenção 

humana ou é um fenômeno que sempre esteve presente em comunidades pré-humanas e em 

outras espécies não humanas? Como surgiram as diferentes e diversas tradições éticas ao redor 

do mundo, tais como a indiana, budista, chinesa, cristã e islâmica? Como podemos saber o que 

é o correto e o errado? Como devo viver? Tais questões são debatidas desde os primórdios da 

filosofia clássica, e deram origem a um diverso — e muitas vezes contraditório — campo 

teórico de estudos sobre a filosofia moral e ética. Segundo Bonella (2017), correntes teóricas e 

posicionamentos morais, tais como contratualismo, utilitarismo, deontologia, ética das virtudes, 

e, dentre outros, a metaética apontam soluções, muitas vezes antagônicas, na tentativa de 

equacionar problemas e desafios morais da nossa sociedade, tais como o suicídio assistido, 

pobreza global, mudança climática, tratamento adequado dos animais etc. Ainda que fecundo, 

esse debate teórico clássico e contemporâneo sobre ética e moralidade e suas decorrentes 

correntes teóricas não é o foco conceitual desse atual trabalho acadêmico. Não debateremos as 

teses filosóficas sobre a ética e moral e seus respectivos autores tais como Aristóteles, 

Immanuel Kant, John Stuart Mill, Peter Singer etc., colocando assim nossa atenção no processo 

de tomada de decisão humana (decision-making) em contextos de julgamento moral, 

procurando analisar os aspectos centrais da cognição moral na perspectiva da filosofia da mente 

com a colaboração interdisciplinar dos estudos empíricos da neurociência, atuando, nesse 

contexto, no âmbito das Neurociências da Ética.  

Nessa última seção, o objetivo central é, à luz de todo arcabouço teórico que foi 

discutido nos capítulos e seções anteriores, desenvolver um framework geral que contemple os 

aspectos centrais do processo de tomada de decisão moral, inserindo e debatendo a 

possibilidade de regulação top-down das emoções automáticas no julgamento moral abordadas 

no emergentismo filosófico. Ao mesmo tempo que o modelo investigativo que fundamenta a 

orientação teórica, metodológica e estrutural dessa dissertação não tem como objetivo um 

interesse explícito de assumir posição conflitante em relação a modelos éticos tradicionais e 

tampouco a certas correntes das éticas contemporâneas; similarmente, não pretendemos cair 

aqui em vieses paradigmáticos reducionistas e fisicalistas muitas vezes defendidos nos modelos 

neurocientíficos modernos. Tais modelos, naturalmente, dizem respeito a uma parte de 

neurocientistas e modelos teóricos adeptos a tais padrões que consistem na tentativa de reduzir 

inúmeros aspectos do comportamento humano a específicas atividades neurofisiológicas que 



89 

inerem à atividade cerebral. Assim, de modo geral, de acordo com o que foi debatido nos 

capítulos 1 e 2 dessa dissertação, refutamos tanto o dualismo, presente em diversas teorias 

filosóficas clássicas, como o reducionismo, presente em muitos modelos neurocientíficos 

contemporâneos, preservando assim os aspectos empíricos que estão nas bases dos 

comportamentos éticos que nos distinguem dos primatas e preservando o debate filosófico que 

estão no âmbito dos valores socialmente aceitos e rejeitados que norteiam as decisões morais 

humanas. 

De acordo com esse enquadramento teórico, o biólogo evolucionista Edward Wilson 

afirma que “criamos uma civilização de guerra das estrelas, com emoções da idade da pedra, 

instituições e tecnologia divina” (WILSON, 2013, p. 15). A citação do etimologista e criador 

do conceito da sociobiologia faz alusão ao papel das emoções na tomada de decisão moral 

humana, que, segundo o autor, é fruto da sua base genética que evoluiu pela interação da 

evolução neurofisiológica e cultural que ocorreu ao longo do desenvolvimento histórico da 

nossa civilização. Tais emoções morais suscitam algumas contradições socioculturais presentes 

na nossa sociedade atual, já que, mesmo com tecnologia altamente avançada capaz de produzir 

inteligência artificial, medicina altamente sofisticada, abundância de alimentos e facilidade de 

comunicação e logística em patamares globais, de acordo com FAO (Food and Agriculture 

Organization of the United Nations), cerca de 821 milhões de pessoas passaram fome no mundo 

em 2017, sendo que uma parcela dessas pessoas em decorrência de guerras e conflitos armados 

que assolaram a vida de milhares de pessoas. Isso sem considerar outros problemas sócio-

morais tais como a iminente ameaça de autoextermínio humano pelo aquecimento global fruto 

da destruição do meio ambiente, corrupção, brigas de trânsito, assédio moral, discriminação de 

gênero, étnica e cultural etc. (ONU, 2018).  

Tais fenômenos contraditórios podem ser explicados, em parte, devido aos mecanismos 

neurofisiológicos que ainda mantemos de nossa ancestralidade primitiva, das quais emergem 

as emoções morais e os comportamentos humanos no geral. Segundo Damásio (1994), o 

processo de seleção natural, que ocorreu nos organismos por meio de uma série de processos 

biológicos, foi responsável pelo desenvolvimento de circuitos neurais para impulsos e instintos 

que induzem, por exemplo, comportamentos de luta ou fuga. Em geral, esses impulsos e os 

instintos operam quer diretamente — pela geração de um determinado comportamento — quer 

mediante a indução de estados fisiológicos que levam os indivíduos a agir de determinado 

modo, de forma consciente ou não. Para Greene (2015), esses circuitos e design 

neurofisiológicos são responsáveis por configurações automáticas, reflexos e intuições que 

guiam nosso comportamento, muitos dos quais são emocionais. Podemos estar conscientes de 



90 

tais respostas emocionais, mas geralmente não estamos conscientes dos processos que as 

desencadeiam (DAMÁSIO, 1994; GREENE, 2015). 

Essa base neurofisiológica, fruto da seleção natural e da evolução cultural da 

humanidade, promoveu o desenvolvimento da nossa capacidade cognitiva e sensibilidade 

social, que inclui basicamente “a capacidade de assimilação de regras baseadas sobre 

recompensas/ punição e a atribuição de intenções, crenças sensações e desejos a outras pessoas” 

(MOLL, OLIVEIRA-SOUZA; ESLINGER 2003, p. 299). Nesse sentido, as emoções morais 

constituem os principais elementos integrantes do comportamento moral humano, presentes no 

homem primitivo e preservadas no homem contemporâneo e responsáveis diretas por 

comportamentos tais como, culpa, gratidão e altruísmo promovendo a organização social que 

temos hoje em dia (ALMADA, 2010; MOLL, OLIVEIRA-SOUZA; ESLINGER 2003). 

Em função da emoção moral a nossa sociedade cria as regras morais que emergem 

inicialmente da seleção natural como resultado da competição ou cooperação por sobrevivência 

que molda nossos instintos. Até mesmo o altruísmo e regras morais como a ‘regra de ouro’ – 

cada um deve tratar os outros como gostaria que ele próprio fosse tratado- é resultado de 

mecanismos “adquiridos na nossa pré-história humana por meio de uma mescla de reações 

inatas” (WILSON, 2013, p. 300). Tais tipos de mecanismos morais são fruto de empatia 

coercitiva que promovem a cooperação entre membros do mesmo grupo visando à 

sobrevivência. Em decorrência desses mecanismos, emoções de condecoração dos outros —

desprezo, raiva e indignação – levam os indivíduos a punir os trapaceiros; emoções de louvação 

dos outros — gratidão, sublimação ou admiração moral — promovem recompensa aos 

altruístas; emoções em relação ao sofrimento dos outros — simpatia, compaixão e empatia — 

proporcionam cooperação à um indivíduo necessitado; emoções tais como- culpa, vergonha e 

constrangimento- levam os indivíduos a evitar a trapaça ou reparar seus efeitos (WILSON, 

2013).  

Tais mecanismos inatos, automáticos e não-conscientes que representam grande parte 

do comportamento moral humano oriundo das emoções morais, são identificadas atualmente 

por meio de tecnologias modernas de neuroimagem funcional capazes de mapear os circuitos 

do cérebro relacionadas a esse quadro geral operacional. Esses mecanismos de ‘modo 

automático’, assim denominado por Greene (2015), possuem atuação da amígdala. Ao mesmo 

tempo, para o autor, os processos de seleção natural promoveram aos seres humanos estruturas 

evolutivas capazes de ativar o ‘modo manual’ nos processos de tomada de decisão. Esses 

mecanismos são tipicamente conscientes e normalmente são experimentados como ato 

voluntário e muitas vezes exigem esforço deliberado. Esse ‘modo manual’ nos permite formular 



91 

planos comportamentais baseados em conhecimento detalhado e explícito das situações que 

enfrentamos, orientando nossos comportamentos do tipo “pensamento que pensamos como 

pensar” (GREENE, 2015, p. 143). As regiões do cérebro responsáveis pelo ‘modo manual’ são, 

de modo geral - o córtex pré-frontal ventromedial (VMPFC), corpo estriado ventral, córtex-

frontal dorsolateral (DLPFC), entre outros, que permitem que a resposta controlada de reações 

negativas ou automáticas (GREENE, 2015).  

Esses mecanismos (automático x manual) descritos por Joshua Greene, é denominado 

como Processo-Dual do Cérebro (The Dual- Process Brain). Segundo autor esse modo dual 

(dual-mode) é uma solução evolutiva para um ambíguo problema biológico que gera um trade-

off comportamental entre eficiência e flexibilidade. O ‘modo automático’ promove alta 

eficiência comportamental, gerando atitudes rápidas, muitas vezes um conjunto de respostas 

instantâneas necessárias para sobrevivência diante de desafios do mundo. Ao mesmo tempo, 

esse modo eficiente é muito pouco flexível. Por exemplo, uma resposta automática de fuga ou 

luta durante um assalto armado ou uma briga em um estádio de futebol, pode ser fundamental 

para sobrevivência de um indivíduo; contudo, essa mesma resposta automática (ataque ou fuga) 

pode ser excessivamente limitada de opções comportamentais em eventos do dia-a-dia, tais 

como uma insatisfação com trânsito caótico de uma grande capital ou a entrada de imigrantes 

no seu país de origem, que não representam riscos iminentes de vida. O ser humano é a espécie 

animal que resolveu esse problema evolutivo desenvolvendo níveis mais elevados de 

consciência, capazes de gerar opções comportamentais com maior flexibilidade juntamente 

com a eficiência das reações automáticas – dual-mode (GREENE, 2015). 

 

A maneira que nossos cérebros lidam com o trade-off – eficiência/ 
flexibilidade é satisfatoriamente ilustrada em nossa navegação familiar entre 
a tensão do ‘agora’ e o ‘depois’. Nos temos configurações automáticas que 
nos estimulam a consumir ou adquirir recursos valiosos, tais como alimentos 
ricos em calorias ou dinheiro quando estão disponíveis. Isso é muito eficiente 
pois é adaptativo e contribui para que possamos adquirir recursos valiosos. Ao 
mesmo tempo, nos humanos, temos a capacidade de pensar explicitamente se 
nossas metas de longo prazo são atendidas pelo consumo/ aquisição imediatas, 
juntamente com a capacidade de regular nosso comportamento de acordo com 
essa deliberação racional. Em outras palavras, podemos adiar um determinado 
benefício presente, escolhendo, por exemplo, abrir mão de um bolo de 
chocolate num instante atual tendo em vista uma cintura mais esbelta daqui 
três meses. Esse é o fenômeno de dual-process (GREENE, 2015, p. 143). 

 

O conceito de dual-process de Greene (2015) é alinhado com o trabalho de diversos 

autores tais como Damásio (1994); LeDoux (1989) Mol, Oliveira-Souza e Eslinger (2003), que 

identificam que: (a) o significado emocional dos estímulos pode começar a ser apreciado pelo 



92 

cérebro antes do sistema perceptual ter processado totalmente o estímulo, ou seja, é possível o 

cérebro saber se alguma coisa é boa ou má antes de saber exatamente o que é; (b) os sistemas 

que realizam apreciações emocionais (modo automático) são diretamente conectados com os 

sistemas envolvidos no controle das respostas emocionais (modo manual), e se interagem, nesse 

sentido, nos níveis funcionais, neurofisiológicos e neuroanatômicos; (c) Os sistemas envolvidos 

no processo cognitivo (modo manual) nos fornece escolhas; contudo, ainda que a cognição 

possa exercer papel relevante na regulação da emoção, “é preciso cautela quando se atribui à 

racionalidade um papel anterior ou primaz em relação as emoções”. Mas que isso, “as emoções 

estão no núcleo das relações entre pensamento e comportamento, regulando de maneira 

significativa nossos raciocínios morais” (ALMADA, 2010, p. 94).  

No nosso trabalho, no que tange ao ‘modo manual’ do dual-process descrito por Greene 

(2015), preferimos trabalhar com o conceito e vocabulário filosófico de – regulação top-down 

das emoções – no contexto da ‘emergência da mente consciente’, por acreditamos que esse 

conceito é mais abrangente no contexto filosófico para explicação da sua natureza ontológica e 

estrutural do problema da tomada da decisão moral. Nesse ponto específico dessa dissertação, 

o processo de regulação das emoções/regulação top-down no enquadramento das decisões 

morais é entendido como ponto de atenção especial já que, no nosso entendimento, caracteriza 

um processo fecundo e ainda pouco explorado no campo de estudos de julgamento moral. O 

emergentismo filosófico, como área de estudos teóricos e empírico, ainda pode ser considerado 

um campo de estudos incipiente na filosofia da mente, contudo, apresenta potencial teórico de 

gerar grandes descobertas e insights filosóficos que contribuem substancialmente para os 

estudos da cognição moral. 

A ideia geral defendida nesse trabalho é a de que os processos deliberados e racionais 

envolvidos na tomada de decisão moral envolvem a consciência humana, sendo essa um 

conjunto de mecanismos que evoluíram por processo de seleção natural capazes de gerar um 

reconhecimento de nós mesmo como sendo ‘proprietários’ de nossos estados mentais 

(DAMÁSIO, 2010). Essa capacidade evolutiva tem sido de vital importância no nosso processo 

histórico de mudança e desenvolvimento, pois essa arquitetura neural de onde emerge a 

consciência permite-nos termos a capacidade única de um sentido de self, ou seja, em seu nível 

mais complexo, diz respeito a uma identidade que situa o indivíduo em um ponto do tempo 

histórico, ricamente ciente do passado vivido e do futuro antevisto, e profundamente 

conhecedora do mundo além desse ponto. Ou seja, os seres humanos são os únicos capazes de 

acessar conscientemente um vasto panorama que gira em torno presente (por exemplo uma 

dor); relacionando ela com a sua causa (por exemplo uma pancada); quando sentiu a última vez 



93 

no passado (exemplo- faz três anos atrás); e antevendo uma solução futura (procurar um médico 

em um determinado local específico ou um contra-ataque ao oponente) (DAMÁSIO, 2000).  

No que tange ao debate teórico das características estruturais da consciência, Damásio 

(2000) e Searle (2006) convergem teoricamente no entendimento de que a consciência “pode 

ser separada em tipos complexos e simples” (DAMÁSIO, 2000, p.33). Nas palavras de Searle 

(2006, p. 124), “a consciência é um interruptor liga/ desliga: um sistema é consciente ou não. 

Mas, uma vez consciente, o sistema é um reostato: existem diferentes graus de consciência”. 

Na mesma linha, Damásio (2000, p. 34):  

 

[...] a consciência ampliada é um fenômeno biológico complexo, conta com 
vários níveis de organização e evolui no decorrer da vida do organismo. 
Embora eu acredite que em níveis simples, ela também está presente em 
alguns não-humanos, a consciência ampliada só atinge um nível mais elevado 
nos seres humanos. Ela depende da memória convencional e da memória 
operacional. Quando atinge seu ápice humano, também é intensificado pela 
linguagem (DAMÁSIO, 2000, p. 34). 

 

Essa asserção defendida pelos autores acima sobre os diferentes níveis de consciência 

é justificada na tese do emergentismo filosófico, tendo em vista que: (a) existe um nível básico 

primordial, que é o nível das partículas físicas, no qual, todas as entidades em diversas 

dimensões — independentemente do tamanho — são constituídas de entidades menores tais 

como as partículas subatômicas; (b) essas partículas se auto-organizam, formando entidades 

maiores (órgão, substância, galáxias etc.) (SEARLE, 2016; ALMADA, 2017; MEURER, 

2018); (c) esses processos produzem propriedades sistêmicas e emergentes; (d) uma nova 

propriedade emergente inaugura um novo nível, que é mais complexo e irredutível ao anterior 

(exemplo: liquidez, solvência, solidez etc.); (e) a cada novo nível, outros processos de auto-

organização ocorrem; (f) em um nível suficientemente alto, processos mentais emergem; (g) 

em um nível mais alto, surge a consciência (nos seus mais diversos níveis) (ALMADA, 2017; 

MEURER, 2018). 

Os níveis mais altos de consciência, nessa abordagem emergentista, possuem novos e 

distintos poderes causais constitutivos das propriedades físicas de nível inferior. Isso significa 

que propriedades mentais conscientes são capazes de operar regulando e restringindo 

propriedades de níveis inferiores (por exemplo — as emoções automáticas e reações instintivas) 

gerando uma regulação top-down ou regulação emocional (ALMADA, 2017; MEURER, 

2018). A teoria filosófica da emergência da mente consciente consegue justificar teoricamente 

diversos exemplos documentados de indivíduos que, por meio de treinamento mentais, tais 



94 

como a meditação, ou por meio de uma reformulação ou ressignificação de processos 

mentais/cognitivos, alteram o significado afetivo-emocional de um determinado evento, 

ocorrendo, por exemplo, a diminuição da ativação da amígdala e o aumento da ativação do 

córtex pré-frontal em casos de controle cognitivo das emoções como apresentado na seção 3.2 

(KABAT-ZINN et al., 1985; DAVIDSON; SUTTON, 1995; OCHSNER et al., 2002; 

OCHSNER et al., 2004). 

Em tal compreensão, baseado nos capítulos e seções anteriores, poderíamos dividir a 

tese central desse trabalho em três pilares centrais que determinam os processos de decision-

making moral, sendo eles: (a) fatores biológicos naturais da moralidade que condicionam a 

cognição moral a uma explicação naturalista e evolucionista; (b) em decorrência do item 

anterior, o papel predominante das emoções morais que condicionam as reações automáticas e 

instintivas do comportamento humano; (c) o papel da regulação top-down, capaz de restringir 

e reprimir os comportamentos automáticos da tomada de decisão moral. Seguindo essa ordem 

evolutiva, propomos um framework de decision-making moral descrito abaixo na figura 6.  

Em um determinado espaço temporal, um determinado indivíduo inicialmente se 

depara com estímulos do ambiente externos recebidos pelos seus canais sensoriais em processos 

de input, sejam eles visuais, auditivos, táteis etc., representado visualmente na etapa (1) da 

figura 6. Após essa etapa, ocorre um processamento cognitivo mental, sendo esse subdividido 

em outras etapas intermediárias. Na etapa (2), ocorre um processamento automático, decorrente 

dos mecanismos neurofisiológicos provenientes da evolução biológica humana, que de alguma 

forma, operam por mecanismos de eficiência na busca da melhor resposta visando à 

sobrevivência. Esse processamento intuitivo automático gera uma opção de resposta A, que em 

função da estrutura neuroquímica humana, suscita no corpo uma erupção de substâncias 

químicas que denominamos nesse trabalho de emoções morais. Nessa etapa, os correlatos 

neurais correspondentes são acessados, principalmente a amígdala, e caso essa etapa (2), 

prevaleça sem interferências, ocorre o resultado comportamental A no output (5).  

Por outro lado, pode ocorrer um trade-off (3) conforme descrito por Greene (2015) 

entre a prevalência do mecanismo automático (2) e os mecanismos ‘manuais’, apresentados 

como uma geração de novas opções na etapa (4). Nesse caso, correlatos neurais presentes, 

principalmente no córtex pré-frontal (PFC), podem atuar gerando processos mentais 

conscientes capazes de operar, reprimindo e restringindo, a opção inicial (A). Caso ocorra uma 

supressão do tipo top-down na etapa (4), teremos na etapa (5) novas opções possíveis como os 

resultados comportamentais B ou C apresentados de output morais de maior flexibilidade.  

 



95 

  Figura 6: Framework geral do modelo teórico de tomada de decisão moral 

 

 

                                  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FONTE: Desenvolvido pelo autor baseada nas obras de Ernst e Paulus (2005) e Greene (2015) 

 

Uma exemplificação desse framework didático pode ser dada pelo dilema moral, já 

conhecido, da passarela (footbridge dilema) de Greene (2001) apresentado na seção 2.3. Nessa 

simulação empírica, uma locomotiva em disparada vai atingir 5 trabalhadores desprevenidos 

nos trilhos. As pessoas pesquisadas teriam a chance de evitar essa tragédia empurrando um 

homem na linha para parar o trem e salvar as 5 vidas.  Do ponto de vista racional, esse dilema 

não diverge da lógica moral de matar 1 pessoa para salvar 5 presentes no dilema do trem 

desgovernado (runaway trolley), no qual as pessoas pesquisadas teriam a chance de evitar essa 

tragédia acionando uma alavanca que leva a locomotiva para outra linha, no qual ela atingiria 

apenas uma pessoa. Contudo, surpreendentemente a maioria das pessoas pesquisadas não 

empurraria o homem no trilho para salvar as 5 vidas em questão (GREENE et al., 2001). De 

acordo com framework apresentado na figura X, e apresentado na pesquisa empírica do autor, 

Processamento 
Automático 

 
 

Emoção moral 

 
 

Opção A 

  Input 

Top-down 

regulation 

 
 
 

 
 
 
 
 
 

Trade-off 

Opção B 

Opção C 

Opção A 

Resultado A 

Resultado B 

Resultado C 
Processo mental (biologia natural) 

1 

2 3 4 

5   Output 

Time line 
Áreas 

Cerebrais Substratos neurais envolvidos 

VMPC 
ACC 
Insúla 

Amigdala 
Corpo estriado 

PFC 
ACC 

Lobo Pariental Sup. 
Giro Temporal Sup. 

 

Modo eficiente 

Modo Flexível 



96 

o processo cognitivo que envolve empurrar diretamente uma pessoa para a morte ativa os 

correlatos neurais da emoção (áreas cerebrais associadas à emoção) etapa (2). É possível que o 

indivíduo em questão altere essa opção de escolha realizando uma análise racional e consciente, 

desde que, ele consiga, com maior nível de esforço, alterar os caminhos neurais e mentais, 

ativando os substratos correspondentes à regulação top-down das emoções morais, acessando 

assim opções de maior flexibilidade comportamental apresentadas nas etapas (4) e (5). 

Levanto em conta todo esse aparato teórico e empírico debatido nessa seção, e 

resgatando a frase inicial do autor americano Edward Wilson — “criamos uma civilização de 

guerra das estrelas, com emoções da idade da pedra, instituições e tecnologia divina” 

(WILSON, 2013, p. 15) — podemos, de algum modo, ser otimistas em relação às possibilidades 

crescentes que as neurociências e os estudos filosóficos vêm apresentando, no que tange às 

possibilidades de regulação das emoções morais. O processo de regulação top-down, abordado 

no campo da emergência da mente consciente, defende a tese da possibilidade estrutural e 

metodológica de supressão dos estados emocionais automáticos gerando assim, novas opções 

de escolhas comportamentais. Sendo assim, seria possível, por meio de processo de treinamento 

cognitivos, aprendizados e estímulos mentais e processo educacional efetivo, termos avanços 

concretos e evolutivos no que tange as dinâmicas automáticas que geram as emoções do tipo 

‘idade da pedra’. Em decorrência dessa hipótese filosófica, seria possível o desenvolvimento 

de uma sociedade que prevaleça comportamentos morais mais flexíveis no âmbito das relações 

sociais, e que promovam uma diminuição das atuais contradições citadas no início dessa seção, 

tais como desigualdade de gênero e étnicas, preconceito, corrupção etc., promovendo, assim, 

um nível superior de equilíbrio nas relações humanas e ambientas presentes na nossa civilização 

contemporânea.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



97 

3.5 CONCLUSÃO DO CAPITULO  

A moralidade e ética é um campo de estudos tradicional na filosofia clássica e 

contemporaneamente também é estudada nas mais diversas áreas do conhecimento, tais como 

a psicologia cognitiva, área jurídica, teologia e sociologia. De modo geral, muitas abordagens 

se dedicaram a debater as teses éticas e morais priorizando o enfoque da investigação racional 

sobre os padrões do correto e incorreto, do bom e do mal, do aceitável e não aceitável 

socialmente, no que tange ao caráter e a conduta de um indivíduo ou de uma determinada classe 

de indivíduos. Ainda que essa perspectiva represente o mainstream sobre ética e moralidade, 

priorizamos nesse trabalho uma perspectiva descritiva, procurando analisar os aspectos 

filosóficos em consonância com os estudos e análises das interpretações dos fatos do mundo 

físico, biológico e neurocientífico, acreditando que essa investigação teórica-empírica possa 

contribuir de forma mais efetiva no entendimento do fenômeno moral à luz dos modernos 

aparatos tecnológicos que temos disponíveis contemporaneamente.   

Condizente a essa perspectiva, aceitamos como fundamentos conceituais e filosóficos 

três pilares paradigmáticos que são - os fatores biológicos naturais da moralidade - que 

condicionam a cognição moral a uma explicação naturalista e evolucionista; - o papel 

predominante das emoções morais - que condicionam as reações automáticas e instintivas do 

comportamento humano; e – a emergência da mente consciente e a regulação top-down, capaz 

de restringir e reprimir os comportamentos automáticos da tomada de decisão moral. Com isso, 

a análise do julgamento moral dos indivíduos é realizada na perspectiva dos processos 

cognitivos naturais da espécie humana levando em conta as atitudes e comportamentos que 

trazemos na nossa ancestralidade primitiva sem desconsiderar a natureza complexa da 

consciência humana capaz de regular, tanto as emoções morais, como algumas funcionalidades 

neurofisiológicas do organismo. 

Nessa conjuntura metodológica debatemos a tese de que nosso sistema 

neurofisiológico processa prioritariamente os estímulos externos ou internos de forma 

automática por meio dos significados emocionais no corpo. Ao mesmo tempo, esse sistema 

afetivo é diretamente conectado com outros sistemas envolvidos no controle das respostas 

emocionais, o que, de algum modo, fornece a possibilidade da regulação top-down dos 

processos automáticos. Essa regulação emocional se processa por meio da consciência e pode, 

mediante treinamento mental ou processos de ressignificação cognitivas serem ampliados, 

normalmente com dispêndio de esforço deliberado. O conhecimento efetivo do funcionamento 

operacional e funcional da consciência humana, assim como seus limites e possibilidades, ainda 



98 

se encontram em fase embrionária de estudos no campo das modernas ciências da mente. Ainda 

assim, é inegável que, por intermédio da tecnologia atual, muitos avanços foram realizados no 

entendimento dos processos conscientes das emoções morais abrindo novas e otimistas 

possiblidades no campo da ética e no ensino e educação moral humana.  

  



99 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O debate sobre a moralidade humana sempre despertou grande interesse investigativo 

no imaginário humano, desde os mais antigos debates filosóficos, tais como os conduzidos 

pelos clássicos, a exemplo de Platão e Aristóteles, passando pelos modernos, como Kant e 

Hume, até as mais diversas discussões sociais populares que hoje viralizam nas atuais redes 

sociais, nas quais se dá voz a diversos tipos de discursos, quase sempre repletos de opiniões 

carentes de fundamentação lógica ou estrutural. Talvez esse interesse pelo debate sobre ética e 

moral seja devido aos históricos desafios que emergem da organização social humana, a qual 

apresenta notórios desequilíbrios e distorções, tais como as severas desigualdades sociais, as 

guerras nos seus mais diversos níveis, as discriminações de gênero, étnico-raciais etc., sempre 

presentes desde as origens ancestrais da nossa civilização. 

É inegável que a filosofia, e posteriormente a psicologia e sociologia, entre outros 

campos de estudo, contribuíram para fundamentar modelos éticos e morais essenciais para a 

evolução das normas sociais que temos hoje em dia. De alguma forma, tais modelos 

subsidiaram prescrições de comportamentos morais acerca do que é adequado ou correto sobre 

à ação social humana geral, conduzindo posteriormente para as regulamentações institucionais, 

jurídicas e constitucionais, que, inegavelmente, representaram avanços quando comparamos 

com as antigas civilizações onde a escravidão era regulamentada e as mulheres eram 

consideradas um tipo de classe de animais menos desenvolvidos.  

Sem desconsiderar ou minimizar tais progressos humanos, sociais e institucionais, 

também não podemos negar que a humanidade continua com diversos tipos de distorções na 

sua organização social atual. Essas distorções, sabemos, geram dificuldades das mais diversas 

conjunturas, tais como a miséria humana, que ainda assola milhares de adultos e crianças, as 

barreiras de imigração de pessoas menos favorecidas, o racismo, o machismo, e os desastres 

ambientais, que comprometem a sobrevivência da nossa e de outras espécies no planeta. É 

visivelmente contraditório pensar que, mesmo com um desenvolvimento tecnológico capaz de 

produzir alimentos para um montante de cerca 7 bilhões de pessoas que vivem hoje no planeta, 

ainda temos cerca de 821 milhões de pessoas passando fome extrema no mundo em 2017, 

representando 12,5% da população mundial (ONU, 2018). Como é possível que, mesmo 

possuindo uma tecnologia tão avançada, ainda não fomos capazes de utilizar tal conhecimento 

para organizar as demandas e necessidades de satisfações básicas humanas de forma sistêmica 

e integral? Porque mesmo diante de modelos normativos e prescritivos morais altamente 



100 

sofisticados, a nossa organização social humana apresenta distorções tão elementares, faltando 

a clássica sabedoria prática já orientada pelo filósofo Aristóteles? 

Acreditamos que, diante de tais questionamentos, é totalmente aceitável a consideração 

de Greene (2015) de que devemos investir mais no debate sobre a cognição moral humana e 

sobre as estruturas primordiais que constituem a natureza biológica do funcionamento estrutural 

da mente humana. Segundo Greene (2015), é óbvio que não precisamos descartar o contínuo 

avanço dos modelos normativos e prescritivos propostos por correntes de estudos éticos tais 

como o contratualismo, o utilitarismo, a deontologia, a metaética etc. Contudo, podemos 

aumentar o espaço das Neurociências da Ética, procurando analisar criticamente as tentativas 

de explicar descritivamente a natureza estrutural da mente cognitiva humana, que normalmente 

falha em ações de conduta moral, o que é chamado de “falar bem, agir mal” (MOLL, 

OLIVEIRA-SOUZA e ESLINGER, 2003). Foi nesse enquadramento teórico, metodológico e 

estrutural que se situou o presente trabalho, esforçando-se para realizar um debate filosófico 

com diálogo aberto com outros campos de estudo tais como a psicologia, biologia, física e 

principalmente os experimentos da neurociência. Essa escolha paradigmática naturalmente se 

opõe a algumas outras abordagens teóricas. Consideramos também que há limitações na 

pesquisa científica e filosófica que devem ser mapeadas com vistas a melhorias para trabalhos 

futuros. 

As principais correntes teóricas contra as quais nos posicionamos no trabalho são, 

como vimos, o dualismo cartesiano e o reducionismo fisicalista. O primeiro deles — o dualismo 

cartesiano — se opõe frontalmente em relação à principal perspectiva teórica defendida nessa 

dissertação, o emergentismo filosófico, o qual, por sua vez, defende a tese de que tudo o que 

existe na natureza é essencialmente físico. No nosso ponto de vista, seria um recuo conceitual 

aceitar que existe algum tipo de substância imaterial capaz de comandar a natureza mental 

humana e suas diretrizes morais, principalmente se considerarmos os consistentes experimentos 

neurocientíficos que apontam para uma ligação direta entre o funcionamento neurofisiológico 

e os comportamentos morais dos indivíduos.  

O conceito de emergência da mente consciente se alicerça filosoficamente no 

empirismo científico e no naturalismo biológico, estando, assim, alinhados com os modelos 

empíricos oriundo das neurociências que defendem a tese de que os processos emocionais e os 

racionais são constituídos das mesmas unidades elementares — partículas físicas —, sendo que 

dessas unidades elementares emergem todos os fenômenos ou propriedades mentais situadas 

no encéfalo ou cérebro total (cérebro, cerebelo e tronco encefálico), corpo e ambiente. Ao 

mesmo tempo, esforçamo-nos para não cair nos vieses reducionistas que excluem o diálogo 



101 

entre filosofia e ciência, presente em muitos modelos neurocientíficos contemporâneos, 

preservando os aspectos experimentais que estão nas bases dos comportamentos éticos que nos 

distinguem dos primatas e preservando o debate filosófico que estão no âmbito dos valores 

socialmente aceitos e rejeitados que norteiam as decisões morais humanas. 

Dessas bases primordiais filosóficas e empíricas, definimos que a tomada de decisão 

moral nesse trabalho é sustentada por três pilares básicos que são: (a) há fatores biológicos 

naturais da moralidade que condicionam a cognição moral a uma explicação naturalista e 

evolucionista; (b) há um papel predominante das emoções morais que condicionam as reações 

automáticas e instintivas do comportamento humano; (c) há um papel da determinação 

descendente ou regulação top-down das emoções morais, capazes de restringir e reprimir os 

comportamentos automáticos da tomada de decisão moral. Com esses pilares chegamos ao 

seguinte conceito de cognição moral defendida por diversos autores citados nesse trabalho: um 

conjunto de mecanismos cognitivos que emergem de processos neurofisiológicos 

prioritariamente compostos por comportamentos automáticos, subsidiados por reações 

instintivas não-conscientes, podendo ser operados de forma consciente por meio de processo 

de determinação descendente/regulação top-down, visando à sobrevivência humana seja no 

nível individual ou de um determinado grupo de indivíduos. 

Dessa definição conceitual iniciou-se no último capítulo do trabalho um percurso 

filosófico de explicação teórica visando o esclarecimento acerca dos mecanismos que 

subsidiam as decisões deliberadas e conscientes capazes de promover a determinação 

descendente ou regulação top-down das emoções morais. Nesse sentido, o entendimento geral 

é o de que existem na natureza propriedades emergentes que podem ser entendidas como uma 

certa classe de propriedades de nível superior (por exemplo, a mente humana, principalmente 

os processos conscientes) que se relacionam de uma certa maneira à microestrutura de uma 

classe de sistemas (tais como as emoções morais automáticas). Essa dinâmica estrutural 

possibilita aos seres humanos a produção de comportamentos mais complexos e evoluídos 

capazes de controlar os reflexos mais básicos de autopreservação deliberadamente, a partir da 

reflexão racional por meio de mecanismos e processos mentais conscientes.  

Presumidamente após realizarmos a defesa teórica da tese central dessa dissertação, 

resta-nos pontuar que nossa abordagem filosófica naturalmente seja possuidora de limitações 

que gostaríamos de evidenciar, deixando claro as possibilidades de melhorias e evolução 

possíveis para trabalhos posteriores. A primeira dela é o reconhecimento de que as ciências 

humanas, principalmente as empíricas tais como as neurociências, possuem delineações 

estruturais das quais não permitem afirmações efetivas sobre a natureza do comportamento 



102 

físico, biológico e humano tal como é muitas vezes propagado pelas revistas científicas 

populares, com um certo ensejo de que os experimentos científicos são idênticos a verdades 

universais evidentes. Ainda assim, as novas descobertas sobre os correlatos neurais do 

julgamento moral são pilares importantes nessa dissertação já que evidencia alguns elementos 

relevantes tais como: (a) a natureza dos condicionamentos automáticos e intuitivos 

operacionalizados pela emoção moral no comportamento humano; (b) o funcionamento 

dinâmico, interdependente e interfuncional entre emoção afetiva moral e cognição racional; (c) 

a possibilidade de regulação top-down e deliberada dos processos cognitivos conscientes das 

emoções morais por meio do processo que denominamos ‘determinação descendente’. 

Considerando isso, por mais que os testes empíricos e dilemas morais vêm confirmando essas 

premissas conceituais, novas tecnologias podem surgir, aumentando ainda mais nossas 

descobertas e orientações filosóficas sobre a tomada de decisão humana e talvez até negando 

afirmativas atuais que hoje são defendidas pela ciência moderna.  

Outra limitação de pesquisa teórica diz respeito ao próprio estágio de desenvolvimento 

teórico do emergentismo filosófico. Esse campo de estudos filosóficos pode ser considerado 

relativamente novo e incipiente, sendo assim, passível de amadurecimento e de ampliação dos 

seus pilares teóricos e científicos. Um parecer crítico/colaborativo, nesse sentido, foi 

desenvolvido por Meurer (2018), no qual foi levantada algumas questões para análise e debate 

sobre o processo da emergência da mente consciente. De forma geral, o autor resgata o conceito 

de emergência da mente consciente pontuando que as propriedades emergentes são organizadas 

no mundo por processos de estratificação hierárquica e processos de auto-organização. Nesse 

enquadramento, a mente consciente surge como um fenômeno de nível complexo de 

organização podendo ser explicada por análises bottom-up e top-down. Entre algumas questões 

que podem ser avaliadas nessa tese filosófica — é se as explicações da emergência da mente 

consciente conseguem ser perficientes e confiáveis sobre o processo de regulação top-down?  

De fato, a análise de Meurer (2018) é relevante, tendo em vista a defesa do 

emergentismo filosófico nas versões professadas por Almada (2017), Vieira e El-Hani (2008), 

Mograbi (2006), Searle (2006) e Stephan (1999). Nessas perspectivas, assume-se que as 

micropartes de um sistema se organizam em arranjos mais complexos das quais emergem 

propriedades emergentes. Ainda que a sustentação filosófica da emergência da mente 

consciente seja aceita e respeitada por muitos autores no contexto acadêmico, cabe ainda a 

questão sobre o funcionamento das potencialidades ascendente e descendente das propriedades 

emergentes: “Seria correto dizer que uma propriedade emergente constitui uma condição 

aditiva para níveis mais altos e uma condição subtrativa para níveis mais baixos?” (MEURER, 



103 

2018, p. 37). Tais contribuições fortalecem o campo de estudos sobre o emergentismo filosófico 

já que se propõe realizar ponderações visando a fortalecer o modelo filosófico/científico que 

almeje ser um conhecimento sistematizado por meio de categorias e fenômenos formulados 

metodicamente e baseado em fatos. 

Esse rico debate teórico sobre o emergentismo filosófico e as teses centrais da 

determinação descentente e regulação top-down das emoções mostram que esse campo de 

estudos vem crescendo gradativamente abarcando espaço nas ciências e discussões filosóficas 

modernas. Não resta dúvida de que, diante dos desafios oriundos da organização social humana, 

é imprescindível discussões e teses que suportem a complexidade da vida mental humana. 

Acreditamos que o debate, em um âmbito interdisciplinar, e, nesse sentido, se aproveitando do 

conhecimento acumulado da física, química, biologia e neurociências seja imprescindível para 

desenvolvermos um modelo teórico filosófico que consiga amenizar conflitos, tensões e levar 

o ser humano para um outro estágio de florescimento pessoal, institucional e democrático no 

horizonte do julgamento moral.  

  



104 

REFERÊNCIAS  

 
ALMADA, Leonardo Ferreira. As Relações Neurais de Interação e Integração entre Raciocínio 
Moral e Emoções: Um Diálogo das Neurociências com as Éticas Contemporâneas. Ethica, v. 
9, n. 1, p. 89-109, 2010. 
 
ALMADA, Leonardo Ferreira. A Neurociência Afetiva como Orientação Filosófica: Por uma 
ressignificação Neurofilosófica do Papel das Emoções na Estrutura do Comportamento. 
Educação e Filosofia, v. 25, n. 49, p. 201-226, 2011. 
https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v25n49a2011-08  
 
ALMADA, Leonardo Ferreira. Processos Implícitos Não-Conscientes na Tomada de Decisão: 
a Hipótese dos Marcadores Somáticos. Ciência & Cognição, v. 17, n. 1, p. 105-119, 2012. 
 
ALMADA, Leonardo Ferreira. In Search of the Theoretical and Conceptual Foundations of the 
Mindproblem: What does Physics Have to Say About the Basic Constitution of the World? 
Philósophos, v. 22, n. 1, p. 107-140, 2017. https://doi.org/10.5216/phi.v22i1.41954 
 
ALMADA, Leonardo Ferreira. The Mindbody Problem from an Emergentist Approach: a 
Defense of Physicalism Based on the Levels of Complexity of the Nature and on the 
Irreducibility of Emergent Properties. Dissertatio, v. suppl. 5, p. 7397, 2017. 
https://doi.org/10.15210/dissertatio.v0i0.10502 
 
ARISTOTLE. Nicomachean Ethics. In: ROSS, William David. (Ed.). The Works of Aristotle 
(v. 9). London, UK: Oxford University Press, 1915. 
 
ARPALY, Nomy. Deliberation and Acting for Reasons. Philosophical Review, v. 121, n. 2, p. 
209-239, 2012. https://doi.org/10.1215/00318108-1539089 
 
BENTHAM, Jeremy. Uma Introdução aos Princípios da Moral e da Legislação. São Paulo: 
Abril Cultural, 1973 
 
BERTALANFFY, Von. General System Theory: Foundations, Development, Applications. 
George Braziller, New York, 1969. 
 
BICKHARD, Mark; CAMPBELL, Donald. Emergence. In: ANDERSEN, Claus; EMMECHE, 
Niels; FINNEMANN, Niels; CHRISTEANSEN, Peder (Ed.). Downward Causation: Minds, 
Bodies and Matter (p. 323-328). Aarhus, Aarhus University Pres, 1996. 
 
BICKHARD, Mark. Process and Emergence: Normative Function and Representation. 
Axiomathes, v. 14, n. 1, p. 121-155, 2004.  
https://doi.org/10.1023/B:AXIO.0000006791.23077.b1 
 
BICKHARD, Mark. Emergence: Process Organization, not Particle Configuration. 
Cybernetics and Human Knowing, v. 15, n.3, p.57-63, 2008. 
 
BONELLA, Alcino. Bioética Baseada em Razões: Alguns Fundamentos. Thaumazein, v. 10, 
n. 19, p. 29-38, 2017.  
 

https://doi.org/10.14393/REVEDFIL.issn.0102-6801.v25n49a2011-08
https://doi.org/10.5216/phi.v22i1.41954
https://doi.org/10.15210/dissertatio.v0i0.10502
https://doi.org/10.1215/00318108-1539089
https://doi.org/10.1023/B:AXIO.0000006791.23077.b1


105 

CASEBEER, William. Moral Cognition and its Neural Constituents. Narure Reviews 
Neuroscience, v. 4, p. 840-847, 2003. https://doi.org/10.1038/nrn1223 
 
CONTE, Jaimir. Dissertação sobre as paixões. Princípios, v. 18, n. 29, p. 371-399, 2011.  
 
CORTINA, Adela; MARTÍNEZ, Emilio. Ética. São Paulo, SP: Loyola, 2005.  
 
CHRISTMAN, John. Autonomy in Moral and Political Philosophy. In: ZALTA, Edward (Ed.). 
The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2015 Edition). Disponível em: 
<https://plato.stanford.edu/archives/spr2015/entries/autonomy-moral/>. Acesso: 23 jun. 2017. 
ISSN 1095-5054 
 
CUNNINGHAM, Willian; JOHNSON, Marcis; RAYE, Carol; GATENBY, Chis; GORE, John; 
BANAJI, Mahzarin. Separable Neural Components in the Processing of Back and White Faces. 
Psychological Science, v. 15, n. 12, 2004. https://doi.org/10.1111/j.0956-7976.2004.00760.x 
 
DAMASIO, Antonio. Descartes’s Error: Emotion, Reason, and the Human Brain. New York, 
NY: Putnam’s son, 1994. 
 
DAVIDSON, Richard; GOLEMAN, Daniel; SCHWARTZ Gary. Attentional and Affective 
Concomitants of Meditation: A Cross-sectional Study. Journal of Abnormal Psychology, v. 
85, p. 235-238, 1976. https://doi.org/10.1037//0021-843X.85.2.235 
 
DAVIDSON, Richard; SUTTON, Steven. Affective Neuroscience: the Emergence of a 
Discipline. Cognitive Neuroscience, v. 5, p. 217-224, 1995. https://doi.org/10.1016/0959-
4388(95)80029-8 
 
DAVIDSON, Richard; JACKSON, Daren; KALIN, Ned. Emotion, Plasticity, Context, and 
Regulation: Perspectives from Affective Neuroscience. Psychological Bulletin, v. 126, n. 6, p. 
890-909, 2000. https://doi.org/10.1037//0033-2909.126.6.890 
 
DAVIDSON, Richard; PUTNAM, Katherine; LARSON, Christine. Dysfunction in the Neural 
Circuitry of Emotion Regulation- A Possible Prelude to Violence. Science, v. 289, n. 5479, p. 
591-594, 2000. https://doi.org/10.1126/science.289.5479.591 
 
DAVIDSON, Richard; KABAT-ZINN, Jon; SCHUMACHER, Jessica; ROSENKRANZ, 
Melissa; MULLER, Daniel; SANTORELLI, Saki; URBANOWSKI, Ferris; HARRINGTON, 
Anne; BONUS, Katherine; SHERIDAN, John. Alterations in Brain and Immune Function 
Produced by Mindfulness Meditation. Psychosomatic Medicine, v. 65, n. 4, p.564-570, 2003. 
https://doi.org/10.1097/01.PSY.0000077505.67574.E3 
 
DARWIN, Charles. On the Origin of Species by Means of Natural Selection. London, John 
Murray, 1859. 
 
DARWIN, Charles. The descent of man, and selection in relation to sex. Princeton, NJ: 
Princenton University Press, 1871. https://doi.org/10.5962/bhl.title.2092 
 
DARWIN, Charles. The Expression of the Emotions in Man and Animals. London, John 
Murray, 1872. https://doi.org/10.1037/10001-000 
 

https://doi.org/10.1038/nrn1223
https://doi.org/10.1111/j.0956-7976.2004.00760.x
https://doi.org/10.1037/0021-843X.85.2.235
https://doi.org/10.1016/0959-4388(95)80029-8
https://doi.org/10.1016/0959-4388(95)80029-8
https://doi.org/10.1037/0033-2909.126.6.890
https://doi.org/10.1126/science.289.5479.591
https://doi.org/10.1097/01.PSY.0000077505.67574.E3
https://doi.org/10.5962/bhl.title.2092
https://doi.org/10.1037/10001-000


106 

DENNETT, Daniel. The Self a Responding – and Responsible – Artifact. Annals New York 
Academy of Sciences, v. 1001, p. 39-50, 2003. https://doi.org/10.1196/annals.1279.003 
 
ERNST, Monique; PAULUS, Martin. P. Neurobiology of Decision Making: A Selective 
Review from a Neurocognitive and Clinical Perspective. Biological Psychiatry, v. 58, n. 8, p. 
597-604, 2005. https://doi.org/10.1016/j.biopsych.2005.06.004 
 
FAZIO, Russell; JACKSON, Joni; DUNTON, Bridget; WILLLIMS, Carol. Variability in 
Automatic Activation as an Unobtrusive Measure of Racial Attitudes: A Bona Fide Pepeline? 
Jornal of Personality and social Psychology, v. 69, n. 6, p. 1013-1027, 1995. 
https://doi.org/10.1037/0022-3514.69.6.1013 
 
FAZIO, Russell; OLSON, Michael. Implicit Measures in Social Cognition Research: Their 
Meaning and Use. Annual Reviews of Psychology, v. 54, p. 297-327, 2003. 
https://doi.org/10.1146/annurev.psych.54.101601.145225 
 
FEINBERG, Joel. Autonomy. In: CHRISTMAN, John Philip (Ed.). The Inner Citadel: Essays 
on Individual Autonomy (pp. 27-53). New York, NY: Oxford University Press, 1989. 
 
GARCIA, John; KOELLING, Robert. Relation of Cue to Consequence in Avoidance Learning. 
Psychonomic Science, v,4, 123-124, 1966. https://doi.org/10.3758/BF03342209 
 
GERT, Bernanrd. The definition of morality. In: ZALTA, Edward (Ed.). The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy (Spring 2016 Edition). Disponível em: 
<https://plato.stanford.edu/entries/morality-definition/>. Acesso: 23 jun. 2017.  
 
GREENE, Joshua; SOMMERVILLE, R. Brian; LEIGH, Nystrom; JOHN, M. Darley; 
JONATHAN, D. Cohen. An fMRI Investigation of Emotional Engagement in Moral Judgment. 
Science, v. 293, p. 2015-2107, 2001. https://doi.org/10.1126/science.1062872 
 
GREENE, Joshua; HAIDT, Jonathan. How (and where) does moral judgment work? Trends 

in Cognitive Sciences, v. 6, n. 12, p. 517-523, 2002. https://doi.org/10.1016/S1364-
6613(02)02011-9 
 
GREENE, Joshua; NYSTROM, Leigh; EGELL, Andrew; DARLEY, John; COHEN, 
Jonatham. The Neural Bases of Cognitive Conflict and Control in Moral Judgment. Neuron, v. 
44, p.389-400, 2004. https://doi.org/10.1016/j.neuron.2004.09.027 
 
GREENE, Joshua. Why are VMPFC patients more utilitarian? A dual-process theory of moral 
judgment explains. Trends in Cognitive Sciences, v. 11, n. 8, p. 322-323, 2007. 
https://doi.org/10.1016/j.tics.2007.06.004 
 
GREENE, Joshua; CUSHMAN, Fiery; STEWART, Lisa; LOWENBERT, Kelly; NYSTROM, 
Leigh; JONATHAN, Cohen. Pushing Moral Buttons: The Interaction Between Personal Force 
and Intention in Moral Judgment. Cognition, v. 111, n. 3, p. 364-371, 2009. 
https://doi.org/10.1016/j.cognition.2009.02.001 
 
GREENE, Joshua. The Secret Joke of Kant’s Soul. In: SINNOTT-ARMSTRONG Walter. 
Moral psychology. Volume 3: The Neuroscience of Morality: emotion, brain disorders, and 
development (pp. 35-80).Cambridge, MA:MIT Press, 2010. 

https://doi.org/10.1196/annals.1279.003
https://doi.org/10.1016/j.biopsych.2005.06.004
https://doi.org/10.1037/0022-3514.69.6.1013
https://doi.org/10.1146/annurev.psych.54.101601.145225
https://doi.org/10.3758/BF03342209
https://doi.org/10.1126/science.1062872
https://doi.org/10.1016/S1364-6613(02)02011-9
https://doi.org/10.1016/S1364-6613(02)02011-9
https://doi.org/10.1016/j.neuron.2004.09.027
https://doi.org/10.1016/j.tics.2007.06.004
https://doi.org/10.1016/j.cognition.2009.02.001


107 

 
GREENE, Joshua; PAXTON, Joseph; UNGAR, Leo. Reflection and Reasoning in Moral 
Judgment. Cognitive Science, v. 36, p. 163-177, 2012. 
https://doi.org/10.1111/j.1551-6709.2011.01210.x 
 
GREENE, Joshua. Moral tribes: Emotion, reason and the gap between us and them. New York, 
NY: Penguin, 2013. 
 
GREENE, Joshua. Beyond Point-and-Shoot Morality: Why Cognitive (Neuro)Science Matters 
for Ethics. Law & Ethics of Humas Right, v. 9, n. 1, p. 141-172, 2015. 
https://doi.org/10.1515/lehr-2015-0011 
 
GREENE, Joshua. The Cognitive Neuroscience of Moral Judgment and Decision Making. In: 
DECETY, Jean; WHEATLEY, Thalia. The Moral Brain: A Multidisciplinary Perspective. 
Cambridge, MA: MIT, 2015. https://doi.org/10.7551/mitpress/9988.001.0001 
 
GREENWALD, Anthony; RUDMAN, Laurie; NOSEK, Brian; BANAJI, Mahazarin; 
FARNHAM, Shelly; MELLOTT, Deborah. A Unified Theory of Implicit Attitudes, 
Stereotypes, Self-Esteem, and Self-Concept. Psychological Review, v. 109, n. 1, p. 3-25, 2002. 
https://doi.org/10.1037//0033-295X.109.1.3 
 
GREENWALD, Anthony; SMITH, Colin; BAR-ANAN, Yoav; NOSEK, Brian. Implicit Race 
Attitudes Predicted Vote in the 2008 U.S. Presidential Election. Analyses os Social and Public 

Policy, v. 9, n. 1, p. 241-253, 2009. https://doi.org/10.1111/j.1530-2415.2009.01195.x 
 
GROSS, James. The Emergeing Field of Emotion Regulation: An Integrative Review. Review 

of Genral Psychology, v.2, n.3, p. 271-299, 1998. https://doi.org/10.1037//1089-2680.2.3.271 
 
HAGGARD, Patrick. Human Volition: Towards a Neuroscience of Will. Nature 

Reviews/Neuroscience, v. 9, p. 934-946, 2008. https://doi.org/10.1038/nrn2497 
 
HAIDT, Jonathan. The Emotional Dog and Its Rational Tail: A Social Intuitionist Approach to 
Moral Judgment. Psychological Review, v. 108, n. 4, p. 814 – 834, 2001.  
https://doi.org/10.1037//0033-295X.108.4.814 
 
HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind: Why Good People are Divided by Politics and 
Religion. New York, NY: Random House, 2012.  
 
HAIDT, Jonathan; BJORKLUND. Social Intuitionists Answer Six Questions About Moral 
Psychology. W. Sinnott-Armstrong, ed., Oxford University Press, Forthcoming, v. 2, 2016.  
 
HAYNES, John Dylan. Decoding and Predicting Intentions. Annual New York Academy of 
Sciences, v. 1224, p. 9-21, 2011. https://doi.org/10.1111/j.1749-6632.2011.05994.x 
 
HUME, David. An Enquiry Concerning the Principles of Morals. La Salle, IL: Open Court, 
1960 [1777]. 
 
HUME, David. Essays Moral, Political and Literary. Indianapolis, IN: Liberty Fund, 1985 
[1777]. 
 

https://doi.org/10.1111/j.1551-6709.2011.01210.x
https://doi.org/10.1515/lehr-2015-0011
https://doi.org/10.7551/mitpress/9988.001.0001
https://doi.org/10.1037/0033-295X.109.1.3
https://doi.org/10.1111/j.1530-2415.2009.01195.x
https://doi.org/10.1037/1089-2680.2.3.271
https://doi.org/10.1038/nrn2497
https://doi.org/10.1037/0033-295X.108.4.814
https://doi.org/10.1111/j.1749-6632.2011.05994.x


108 

HUME, David. A Treatise of Human Nature. Oxford, UK: Oxford University Press, 2000 
[1738-1740].  
 
JONES, John; PELHAM, Brett; MIRENBERG, Matthew; HETTS, John. Name Letter 
Preferences Are Not Merely Mere Exposure: Implicit Egotism as Self-Regulation. Jornal of 

Experimental Social Psychology, v. 38, n. 2, p. 170-177, 2002. 
https://doi.org/10.1006/jesp.2001.1497 
 
JUARRERO, Alicia. Dynamics in Action: Intentional Behavior as a Complex System. MIT 
Press, Cambridge, 1999. https://doi.org/10.7551/mitpress/2528.001.0001 
 
JUARRERO, Alicia. Dynamics in Action: Intentional Behavior as a Complex System. 
Emergence, v. 2, n. 2, p. 24-57, 2000. https://doi.org/10.1207/S15327000EM0202_03 
 
KALIS, Annemarie; MOJZISCH, Andreas; SCHWEIZER, Shophie; KAISER, Stefan. 
Weakeness of Will, Akrasia, and the Neuropsychiatry of Decision Making: An Interdisciplinary 
perspective. Cognitive, Affective & Behavioral Neurocience, v. 8, n. 4, p. 402-417, 2008. 
https://doi.org/10.3758/CABN.8.4.402 
 
KANT, Immanuel. A Fundamentação da metafísica dos costumes. Lisboa: Edições 70, 2005 
[1785]. 
 
KABAT-ZINN, Jon; LIPWORTH, Lipworth; BURNEY, Robert. The Clinical Use of 
Mindfulness Meditation for the Self-regulation of Chronic Pain. Journal of Behavioral 

Medicine, v. 8, p.163-190, 1985. 
https://doi.org/10.1007/BF00845519 
 
KOENIGS, Michael; YOUNG, Liane; ADOLPHS, Ralph; TRANEL, Daniel; CUSHMAN, 
Fiery; HAUSER, Marc; DAMASIO, Antonio. Damage to the Prefrontal Cortex Increases 
Utilitarian Moral Judgements. Nature, v. 446, p. 908–911, 2007. 
https://doi.org/10.1038/nature05631 
 
LIBET, Benjamin. Do We Have Free Will?. In: LIBET, Benjamin; FREEMAN, Anthony; 
SUTHERLAND, Keith. The Volitional Brain: Towards a neuroscience of free will (pp. 47-
58). Exeter, UK: Imprint Academic, 1999. 
 
LEDOUX, Joseph. Cognitive-Emotional Interactions in the Brain. Cognition and Emotion, v. 
3, n. 4, p. 267-289, 1989. https://doi.org/10.1080/02699938908412709 
 
LUMSDEN, Charles; WILSON, Edward. Genes, Mind and Culture. Harvard University 
Press, Cambridge, MA, 1981. 
 
LUMSDEN, Charles; WILSON, Edward. Promethean Fire: Reflections on the Origin of the 
Mind. Cambridge, MA: Harvard University Press, 1983.  
 
LUTZ Antoine; THOMPSON, Evan. Neurophenomenology, Integrating Subjective Experience 
and Brain Dynamics in the Neuroscience of Consciousness. Journal of Consciusness Studies, 
v. 10, n. 9, p. 31-52, 2003. 
 

https://doi.org/10.1006/jesp.2001.1497
https://doi.org/10.7551/mitpress/2528.001.0001
https://doi.org/10.1207/S15327000EM0202_03
https://doi.org/10.3758/CABN.8.4.402
https://doi.org/10.1007/BF00845519
https://doi.org/10.1038/nature05631
https://doi.org/10.1080/02699938908412709


109 

MELE, Alfred. Aristotle on Akrasia, Eudaimonia, and the Psychology of Action. North 

American Philosophical Publications, v. 2, n. 4, p. 375-393, 1985.  
 
MELE, Alfred. Is Akratic Action Unfree? Philosophy and Phenomenological Research, v. 
46, n. 4, p. 673- 679, 1986. https://doi.org/10.2307/2107677 
 
MELE, Alfred. Akrasia, Self-Control, and Second-Order Desires. Noûs, v. 26, n. 3, p. 281-302, 
1992.https://doi.org/10.2307/2215955 
 
MELE, Alfred. Weakness of will and akrasia. Philosophical Studies. v. 150, n. 3, p. 391-404, 
2010. https://doi.org/10.1007/s11098-009-9418-2 
 
MENDONÇA, Fernando. Aristóteles e a Refutação do Intelectualismo Socrático na 
Explicitação da Acrasia em VII 1-3. Philósophos, v. 19, n.2, p. 69-109, 2014. 
https://doi.org/10.5216/phi.v19i2.32071 
 
MEURER, César Fernando. Particle Physics and the Conscious Mind: Debating Almada´s 
Optimism. Aufkärung, v. 5, n.3, p. 33-38, 2018. 
https://doi.org/10.18012/arf.2016.42250 
 
MILL, John Stuart. Utilitarianism. New York, NY: Oxford University Press, 1861 [1998]. 
 
MOGRABI, Gabriel José Corrêa. Emergência e Processos de Decisão: uma Crítica à Tese de 
“Free Will” em Libet. Revista Eletrônica Informação e Cognição, v. 5, n. 1, p. 44-77, 2006. 
 
MOGRABI, Gabriel José Corrêa. Emergência, Mente e Decisão: A Relevância Causal de 
Diferentes Níveis. 2008. 332 p. Tese (Doutorado em Filosofia) – Universidade Federal do Rio 
de Janeiro, Rio de Janeiro, RJ, 2008. 
 
MOGRABI, Gabriel José Corrêa. Vontade, Inibição, Razão e Autocontrole: A Atualidade de 
uma Tese de William James. Veritas, v. 54, n. 1, p. 46-68, 2009. 
https://doi.org/10.15448/1984-6746.2009.1.5066 
 
MOGRABI, Gabriel José Corrêa. Neural Basis of Decision-Making Assessment: Issues on 
Testability and Philosophical Relevance. Mens Sana Monographs, v.9, n. 1, p. 251-259, 2011. 
https://doi.org/10.4103/0973-1229.77441 
 
MOLL, Jorge; SOUZA-OLIVEIRA, Ricardo; PAUL, J. Eslinger. Moral and the Human Brain: 
a working model. NeuroReport, v. 14, n. 3, p. 299-305, 2003. 
https://doi.org/10.1097/00001756-200303030-00001 
 
MOLL, Jorge; ZAHAN, Roland; SOUZA-OLIVEIRA, Ricardo; GRAFMAN, Jordan. The 
Neural Basis of Human Moral Cognition. Nature Reviews Neuroscience, v. 6, p. 799-809, 
2005. https://doi.org/10.1038/nrn1768 
 
MOLL, Jorge; SOUZA-OLIVEIRA, Ricardo. Moral Judgments, Emotions, and the Utilitarian 
Brain. Trends in Cognitive Sciences. 11, 319–321, 2007. 
https://doi.org/10.1016/j.tics.2007.06.001 
 

https://doi.org/10.2307/2107677
https://doi.org/10.2307/2215955
https://doi.org/10.1007/s11098-009-9418-2
https://doi.org/10.5216/phi.v19i2.32071
https://doi.org/10.18012/arf.2016.42250
https://doi.org/10.15448/1984-6746.2009.1.5066
https://doi.org/10.4103/0973-1229.77441
https://doi.org/10.1097/00001756-200303030-00001
https://doi.org/10.1038/nrn1768
https://doi.org/10.1016/j.tics.2007.06.001


110 

MOLL, Jorge; GRAFMAN, Jordan. Emotion and Social Cognition: Lessons from 
Contemporaty Human Neuroanatomy. Emotion Review, v. 3, n. 3, p. 310-312, 2011.  
https://doi.org/10.1177/1754073911402399 
 
OCHSNER, Kevin; BUNGE, Silvia; GROSS, James; GABRIELI, John. Rethinking Feelings: 
An fMRI Study of the Cognitive Regulation of Emotion. Jornal of Cognitive Neuroscience, 
v. 14, n. 8, p. 1215-1229, 2002. https://doi.org/10.1162/089892902760807212 
 
OCHSNER, Kevin; RAY, Rebeca; COOPER, Jeffrey;  ROBERTSON, Elaine; CHOPRA, 
Sitia; GABRIELI, John; GROSS, James. For Better ou for Worse: Neural Systems Supporting 
the Cognitive Down-and Up- Regulation of Negative Emotion. Neuroimage, v. 23, n. 2, p-483-
499, 2004. https://doi.org/10.1016/j.neuroimage.2004.06.030 
 
O’CONNOR, Timothy. Free Will. The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2016 
Edition), In: ZALTA, Edward (Ed.). Disponível em: 
<https://plato.stanford.edu/archives/sum2016/entries/freewill/>. Acesso: 14 jan. 2018. 
 
ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Perspectiva Global Reportagens Humanas. 
Disponível em: < https://news.un.org/pt/story/2018/09/1637312> acesso em 10 jan. 2018. 
 
PAULA, Marcos Ferreira de. Saber, ação e afeto: O problema da acrasia em Aristóteles e 
Espinosa. Cadernos Espinosanos, v. 16, p. 61-88, 2007. 
https://doi.org/10.11606/issn.2447-9012.espinosa.2007.89299 
 
PLATO. The Symposium. In: Sheffield Frisbee. (Ed). Cambridge Text in the History of 

Philosophy, Cambridge, UK:  Cambridge University Press, 2008.  
 
PROPPER, Karl. A Word os Propensities. Bristol, Thoemmes Antiquariam Books, 1990. 
 
RUEDY, Nicole; SCHWEITZER, Maurice. In the Moment: The Effect of Mindfulness on 
Ethical Decision Making. Jornal of Business Ethics, v. 95, p. 73-87, 2010. 
https://doi.org/10.1007/s10551-011-0796-y 
 
RUSE, Michael. The Morality of the Gene. The monist, v. 67, n. 2, p. 167-199, 1984. 
https://doi.org/10.5840/monist19846727 
 
RUSE, Michael; WILSON, Edward. Moral Philosophy as Applied Science. Philosophy, v. 61, 
n. 236, p. 173-192, 1986. https://doi.org/10.1017/S0031819100021057 
 
RUSE, Michael. Evolutionaty ethics and the search for predecessors: Kant, Hume, and all the 
way back to Aristotle. Social Philosophy & Policy, v. 8, n. 1, p. 59-85, 1990. 
https://doi.org/10.1017/S0265052500003745 
 
SHAPITO, Shauna; SCHWARTZ, Gary; BONNER, Ginny. Effects of Mindfulness-Based 
Stress Reduction on Medical and Premedical Students. Journal of Behavioral Medicine, v. 
21, n. 6, p. 581-599, 1998. https://doi.org/10.1023/A:1018700829825 
 
SHAPITO, Shauna; JAZAIERI, Hooria; GOLDIN, Philippe. Mindfulness-based Stress 
Reduction Effects on Moral Reasoning and Decision Making. The Journal os Positive 

Psychology, v.7, n. 6, p. 504-515, 2012. https://doi.org/10.1080/17439760.2012.723732 

https://doi.org/10.1177/1754073911402399
https://doi.org/10.1162/089892902760807212
https://doi.org/10.1016/j.neuroimage.2004.06.030
https://doi.org/10.11606/issn.2447-9012.espinosa.2007.89299
https://doi.org/10.1007/s10551-011-0796-y
https://doi.org/10.5840/monist19846727
https://doi.org/10.1017/S0031819100021057
https://doi.org/10.1017/S0265052500003745
https://doi.org/10.1023/A:1018700829825
https://doi.org/10.1080/17439760.2012.723732


111 

STEPHAN, Achim. Varieties of Emergentism. Evolution and Cognition, v. 49, n. 1, p. 49-59, 
1999. 
 
SKINNER, Burrhus Frederic. Beyond Freedom and Dignity. New York, NY: Alfred A. 
Knopf, 1971. 
 
SEARLE, John. The Rediscovery of Mind: Representation and Mind. Cambridge, MA: 
Bradford Book, 1992. 
 
SEARLE, John. Dualism revisited. Journal of Physiology Paris, v. 101, p. 169-178, 2007. 
https://doi.org/10.1016/j.jphysparis.2007.11.003 
 
SEARLE, John. Making the Social Word: The Structure of Human Civilization. Oxford 
University Press, Oxford, 2010.  
https://doi.org/10.1093/acprof:osobl/9780195396171.001.0001 
 
SOON, Chun Siong; BRASS Marcel; HEINZE, Hans-Jochen; HAYNES, John-Dylan. 
Unconscious determinant of free decisions in the human brain. Nature, v. 11, n. 5, p. 543-545, 
2008. https://doi.org/10.1038/nn.2112 
 
VARELA, Francisco; THOMPSON, Evan; ROSCH, Eleanor. The Embodied Mind: 
Cognitive Science and Human Experience. Cambridge, MA: MIT Press, 1991. 
https://doi.org/10.7551/mitpress/6730.001.0001 
 
VIEIRA, Fabiano; EL-HANI, Charbel. Emergence and Downward Determination in the 
Natural Sciences. Cybernetics & Human Knowing, v. 15, n.3-4, p. 101-134, 2008. 
 
WALTER, Henrik; SCHLEIM, Sthepan. Pelos trilhos da Ética. Mente e cérebro, São Paulo, 
v.1, n. 187, p. 40-45, 2008. 
 
WALTER, Henrik. Neurophilosophy of Free Will: From Libertarian Illusions to a Concept of 
Natural Autonomy. Cambridge, MA: MIT Press, 2015. 
 
WILLIAM, Durham. Coevolution: Genes, Culture, and Human Diversity. Stanford 
University Press, Stanford, CA, 1991. 
 
WILSON, Edward. The insect Societies. Belknap Press of Harvard University Press, 
Cambridge, MA, 1971. 
 
WILSON, Edward. A Conquista Social da Terra. São Paulo, Companhia das Letras, 2013.   
 
WILSON, Howard Durham. Coevolution: Genes, Culture, and Human Diversity. Stanford, 
CA: Stanford University Press, 1991.  
 
ZAJONC, Robert. Feeling and Thinking: Preferences Need no Inferences. American 

Psychologist, v. 35, p. 151-175, 1980. https://doi.org/10.1037//0003-066X.35.2.151 
 

https://doi.org/10.1016/j.jphysparis.2007.11.003
https://doi.org/10.1093/acprof:osobl/9780195396171.001.0001
https://doi.org/10.1038/nn.2112
https://doi.org/10.7551/mitpress/6730.001.0001
https://doi.org/10.1037/0003-066X.35.2.151

	UNIVERSIDADE ESTADUAL PAULISTA – UNESP
	94c35886f55c7c80629e417170ca226c1f48138889da82ea408a068b3c899698.pdf
	UNIVERSIDADE ESTADUAL PAULISTA – UNESP

