
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DJALMA PIZARRO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A HERMENÊUTICA FILOSÓFICA GADAMERIANA: 
 
 
 

Sob as críticas do subjetivismo e da validade do sentido 

verbal 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
UBERLÂNDIA 

 
2019 



DJALMA PIZARRO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

A HERMENÊUTICA FILOSÓFICA GADAMERIANA: 
 
 
 

Sob as críticas do subjetivismo e da validade do sentido 

verbal 
 
 
 
 
 
 
 

Dissertação apresentada no programa de 
Mestrado em Filosofia na Universidade 
Federal de Uberlândia, como exigência parcial 
para obtenção do título de Mestre em 
Filosofia. 

 

Área de Concentração: História, Cultura e 
Sociedade 

 

Orientador: Prof. Dr. Sertório de Amorim e 
Silva Neto 

 
 
 
 
 
 
 
 

UBERLÂNDIA 
 

2019 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil.  
 
 

P689h Pizarro, Djalma, 1957-  
2019 A hermenêutica filosófica gadameriana [recurso eletrônico] : 

sob as críticas do subjetivismo e da validade do sentido 
verbal / Djalma Pizarro. - 2019. 

 
Orientador: Sertório de Amorim e Silva Neto.  
Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de 

Uberlândia, Programa de Pós-Graduação em Filosofia.  
Modo de acesso: Internet.  
Disponível em: http://dx.doi.org/10.14393/ufu.di.2019.982 

Inclui bibliografia. 

 
1. Filosofia. 2. Hermenêutica. 3. Gadamer, Hans-Georg, 1900-2002.  

4. Betti, Emilio, 1890-. 5. Hirsch, E. D. (Eric Donald), 1928-. I. Silva 
Neto, Sertório de Amorim e, 1975-, (Orient.) II. Universidade Federal 
de Uberlândia. Programa de Pós-Graduação em Filosofia. III. Título. 

 
 

CDU:1   
Glória Aparecida – CRB-6/2047 



DJALMA PIZARRO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A HERMENÊUTICA FILOSÓFICA GADAMERIANA: 
 
 
 

Sob as críticas do subjetivismo e da validade do sentido 

verbal 
 
 
 
 

 

Dissertação aprovada para obtenção do 
título de mestre no Programa de Pós-
Graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Uberlândia (MG) pela banca 
examinadora formada por: 

 
 

 

Uberlândia, 20 de fevereiro de 2019. 
 
 
 
 
 
 
 

Prof. Dr. Lucas de Souza Lehfeld (UNAERP) 
 
 

 

Prof. Dr. Carlos Gustavo Gonzáles (UFU) 
 
 

 

Prof. Dr. Sertório de Amorim e Silva Neto (UFU) 



 
 

 

AGRADECIMENTOS 
 
 
 
 
 
 

Primeiramente ao meu dileto orientador Sertório de Amorim e 

Silva Neto, que teve a paciência e a inteligência para suportar as 

limitações do seu discípulo, bem como aos demais professores da 

graduação e da pós-graduação em Filosofia da UFU. 
 

 

Ao depois, não posso deixar de lembrar o prestigiado mestre Dr. 

Carlos Gonzáles, que vem acompanhando este trabalho desde a 

graduação, com inteligência e humildade, suportando igualmente 

as limitações de seu discípulo. 
 

 

Por fim, ao Dr. Lucas Lehfeld, na Universidade de Ribeirão Preto, 

que gentil e prontamente aceitou o convite de participar da Banca 

Examinadora deste Mestrado. Ao Dr. Lucas devo a gênese desse 

trabalho, que é uma continuação do gérmen já lançado na Unaerp, 

no período 2010/2012, sob a sua orientação. 
 

 

Agradeço também à minha família, pelas horas de convívio 

furtadas. 



RESUMO 
 
 
 

Desde Descartes, a procura pelo método racional, indubitável e estável foi considerado 

um iter para o conhecimento seguro. O combate à escolástica e à filosofia tradicional, 

movido pelo discurso metodologizante de Descartes, em sua busca à verdade por vias de 

um procedimento racional, cientificou o método e racionalizou a filosofia. A velha 

dicotomia sujeito-objeto ganhou ares de ciência natural, agora, com a apreensão do 

objeto pelo sujeito de modo seguro e matemático, testando-se todas as validades 

científicas e filosóficas pelo método da dúvida cartesiana. Hans Georg Gadamer (1900-

2002) contesta esse discurso da modernidade, que acredita na segurança do método, 

criticando o iluminismo científico e reavaliando a importância da tradição, esta que foi 

tão obscurecida pelos ideais racionais do iluminismo. Gadamer reelabora o conceito 

prévio, ou pré-conceito, assim a ideia de “preconceito” tão reprimida pelo discurso da 

modernidade ganha, pelo pensamento revigorante de Gadamer, uma importância vital 

para a construção de seu modelo filosófico da hermenêutica. O entendimento é 

invariavelmente hermenêutico. Para Gadamer, a hermenêutica é mais que simples 

interpretação de textos, ganha foros de interpretação do entendimento em geral e da 

própria existência humana, caracterizada nos termos de um “círculo hermenêutico”. 

Gadamer continuou o pensamento hermenêutico de Heidegger, que demonstrou que a 

interpretação do mundo não é possível sem um pré-entendimento (contra Descartes). A 

tônica desse trabalho, contudo, além de tentar refazer a caminhada da hermenêutica, sob 

as luzes revigorantes de Gadamer, no sentido de uma hermenêutica filosófica, que 

supere a simples interpretação textual, também procurará demonstrar e avaliar as críticas 

de um subjetivismo que pontuasse a hermenêutica de Gadamer (BETTI, 1955), e aquela 

decorrente da validade do sentido verbal, que, segundo Hirsch, estaria ausente na 

proposta de Gadamer. Este trabalho intentará analisar a hermenêutica de Gadamer, 

testada sob as críticas de Betti e de Hirsch, e, obviamente, tomará uma posição de 

debate, avaliando a firmeza das críticas dos autores citados, considerando-se também as 

réplicas de Gadamer contra seus críticos, avaliando, por fim, a pretensa “subjetividade” 

da hermenêutica Gadameriana. 

 
 

Palavras-chave: Filosofia. Hermenêutica. Gadamer. Betti. Hirsch. 



ABSTRACT 
 

Since Descartes, the search for a rational, unquestionable, and stable method has been 

regarded as an iter for the safe knowledge. The struggle against scholasticism and 

traditional philosophy, moved by Descartesெ methodologizing discourse within its 

search for the truth by means of a rational procedure, has carried out an over 

scientificized method, and has rationalized philosophy. The old subject-object 

dichotomy has reinvigorated itself as natural science, now including the apprehension of 

object by subject in a safe and mathematical way, testing all scientific and philosophic 

validities through the Cartesian method of doubt. Hans Georg Gadamer (1900-2002) 

challenges such discourse of modernity – which believes in the safety of method – by 

criticizing scientific iluminism and reevaluating the importance of tradition – that was 

indeed shadowed by rational ideals of iluminism. Gadamer recreates the previous 

concept – or pre-concept –, thus, the idea of “preconception” (prejudice) – so repressed 

within the discourse of modernity – attains vital importance through Gadamerெs 

reinvigorating thought for the fabrication of his philosophical model of hermeneutics. 

Comprehension is hermeneutic in all instances. According to Gadamer, hermeneutics is 

more than simple text interpretation. In fact, it achieves scopes of interpretation of 

general comprehension, as well as the own human existence one, which is characterized 

in terms of a “hermeneutic circle”. Gadamer carried on Heideggerெs hermeneutics 

thought, which has demonstrated that interpretation of the world is not possible without 

a pre-comprehension (against Descartes). However, the key of the present work, besides 

holding the purpose to recreate the pathway of hermeneutics under the reinvigorating 

lights of Gadamer in the sense of a philosophical hermeneutics that surpasses the simple 

textual interpretation, also seeks to demonstrate and evaluate the criticism of a 

subjectivism that punctuate Gadamerெs hermeneutics (BETTI, 1955), and one that is 

due to the validity of the verbal sense, which, according to Hirsch, would be absent of 

Gadamerெs proposition. This research intends to analyze Gadamerெs hermeneutics, 

tested under the criticism of Betti and Hirsch, therefore taking a stand for debate in 

order to evaluate the tough criticism of said authors considering also replication by 

Gadamer against his critics, eventually assessing the pretentious “subjectivity” of 

Gadamerianெs Hermeneutics. 
 

 

Keywords: Philosophy. Hermeneutics. Gadamer. Betti. Hirsch. 



SUMÁRIO 
 
 
 
 

 

1. Introdução ...................................................................................................................... 3 
 

2. Justificativa ................................................................................................................... 7 
 

3. As origens do termo “hermenêutica” ......................................................................... 7 
 

3.1 A hermenêutica como dizer ......................................................................................... 8 
 

3.2 A hermenêutica como explicar ................................................................................... 10 
 

3.3 A hermenêutica como traduzir ................................................................................... 12 
 

4. As acepções modernas de hermenêutica .................................................................. 13 
 

5. A hermenêutica universal de Schleiermacher......................................................... 16 
 

6. Dilthey e a metodologia aplicável às ciências humanas ......................................... 23 
 

7. “A hermenêutica da facticidade” de Heidegger .......................................................28 
 

8. Gadamer e seu projeto hermenêutico ...................................................................... 37 
 

8.a A verdade como caminho para o método .................................................. 37 
 

8.b O problema do juízo prévio .........................................................................40 
 

8.c A verdade como experiência ....................................................................... 43 
 

8.d A verdade é histórica ................................................................................... 44 
 

8.e A fusão de horizontes .................................................................................. 46 
 

8.f. O caráter dialógico do entendimento .......................................................... 48 
 

8.g A hermenêutica como jogo da arte e da compreensão ................................ 51 
 

8.h A importância da linguagem na hermenêutica de Gadamer ..................... 53 
 

8.i A ideia do sensus communis de Vico .......................................................... 57 
 

09. A desmitologização de Bultmann ............................................................................. 59 
 

10. A hermenêutica metodologizante de Betti .............................................................. 62 
 

11. Hirsch – A hermenêutica como validação ............................................................... 68 
 

12 Considerações finais ...................................................................................................72 
 

13. Referências ................................................................................................................. 77 



1. Introdução 
 
 
 
 

Desde Descartes, a procura pelo método racional, indubitável e seguro, foi 

considerado um iter para o conhecimento seguro. O combate à escolástica e à filosofia 

tradicional, movido pelo discurso metodologizante de Descartes, em sua busca à 

verdade por vias de um procedimento racional, cientificou o método e racionalizou a 

filosofia. A velha dicotomia sujeito-objeto ganhou ares de ciência natural, agora, com a 

apreensão do objeto pelo sujeito de modo seguro e matemático, testando-se todas as 

validades científicas e filosóficas pelo método da dúvida cartesiana. 
 

A modernidade pós-Descartes, malgrado refizesse o caminho cartesiano, e 

procurasse combater o cartesianismo para os cânones até da rejeição pura, não se 

desfez, contudo, do método do questionamento racional puro, idealizado por Descartes. 
 

Hans Georg Gadamer (1900-2002), em sua obra “Verdade e Método”1, procura 

contestar esse discurso da modernidade, que acredita piamente na segurança do método, 

criticando o iluminismo científico e reavaliando a importância da tradição, esta que foi 

tão obscurecida pelos ideais racionais do iluminismo. Para Gadamer, não se pode 

avaliar a tradição utilizando-se um método racional puro, pois o homem não pode (e 

nem consegue) desviar-se de seus próprios referenciais, mesmo adotando um método 

racional de eliminação ou suspensão de qualquer juízo anterior, inserto na tradição. 
 

Gadamer  reelabora  o  conceito  prévio,  ou  pré-conceito,  assim  a  idéia  de 
 

“preconceito” tão reprimida pelo discurso da modernidade, ganha, pelo pensamento 

revigorante de Gadamer, uma importância vital para a construção de seu modelo 

filosófico da hermenêutica. Preconceito não significa deformação de pensamento, para 

Gadamer, mas sim um juízo prévio do qual o homem não tem como fugir, e ele 

funciona não somente para a hermenêutica tradicional, mas também e principalmente 

para a própria vivência do ser no mundo, na linha heidegueriana da hermenêutica da 

facticidade. 
 

Para Gadamer, os preconceitos estão incrustados em todas as formas de 

entendimento, que, por sua vez, estão umbilicalmente presos à linguagem e à cultura, 

assim o apelo por um método racional puro para o conhecimento e a verdade (como 

quer a modernidade) é um projeto absurdo, segundo Gadamer. 
 
 
 

11 GADAMER, Hans Georg. Verdade e Método. Tradução de Flávio Paulo Meurer, com revisão de 
tradução de Enio Paulo Giachini. Petrópolis: Editora Vozes, 2008. 



O entendimento é invariavelmente hermenêutico, que, no Dicionário Oxford 

significa “variável do conhecimento que lida com a interpretação”. Historicamente, a 

hermenêutica foi concebida para interpretar os textos sagrados e históricos, 

principalmente a Bíblia. Para Gadamer, a hermenêutica é mais que simples 

interpretação de textos, ganha foros de interpretação do entendimento em geral e da 

própria existência humana, caracterizada nos termos de um “círculo hermenêutico”. 
 

Quando interpretamos uma parte do texto, estamos antecipando um sentido total 

do texto (ideia do círculo hermenêutico), “mas a hermenêutica é também um filamento 

submerso, existindo através da história da filosofia”.2 Gadamer continuou o pensamento 

hermenêutico de Heidegger, que demonstrou que a interpretação do mundo não é 

possível sem um pré-entendimento (contra Descartes). 
 

Gadamer acrescenta a ideia de ”fusão de horizontes”, que é o encontro da visão 
do intérprete e o do horizonte da coisa a ser interpretada. Outra dimensão da fusão de 

horizontes, preconizada por Gadamer, e de igual ou maior importância, é a do 

relacionamento sempre constante com o passado. Ele entende que a linguagem existe 

anteriormente à razão: “Os produtos naturais (incluindo a arte) e o mundo natural não 
são objetos para investigação racional, mas sim vozes dentro da fábrica de uma 

conversação interminável.”3 

 
A tônica desse trabalho, contudo, além de tentar refazer a caminhada da 

hermenêutica, sob as luzes revigorantes de Gadamer, no sentido de uma hermenêutica 

filosófica, que supere a simples interpretação textual, também procurará demonstrar e 

avaliar as críticas de um subjetivismo que pontuasse a hermenêutica de Gadamer 

(Betti), e aquela decorrente da validade do sentido verbal, que, segundo Hirsch, estaria 

ausente na proposta de Gadamer. 
 

Na verdade, hodiernamente, ainda tem-se o confronto de uma visão da 

hermenêutica que remonta a Schleiermacher e Dilthey, que dispõe acerca de um viés 

metodológico da análise; de outro, na linha de Heidegger, que enxerga a hermenêutica 

como uma exploração filosófica e uma teoria da compreensão. 
 

Emílio Betti é defensor da linha metodológica, ao passo que Hans-Georg 

Gadamer propõe uma hermenêutica filosófica da compreensão. Betti aduz que 
 
 

 
2 LAWN, Chris. Compreender Gadamer. Trad. de Hélio Magri Filho. Petrópolis: Ed. Vozes, 2007., p.  

12.  
3 BAGGINI, J. & STANGROOM L. (organizadores). GREAT THINKERS A.Z. Londres: Continuum, 
2004. 



Heidegger e Gadamer relativizaram a ciência da interpretação, empurrando a 

hermenêutica a um terreno movediço, sem regras. 
 

Betti não via utilidade no desejo da compreensão do ser, como em Heidegger, ou 

que devesse incursionar para uma avaliação da obra de arte como análise paradigma 

(Gadamer), ou que devesse alcançar a compreensão contemporânea da obra bíblica, 

pelo acesso desmitologizante, como em Bultmann. Para Betti interessa apenas a 

objetividade da interpretação. Para Betti4 “o objeto mantém-se objeto (...) um objeto 

fala, e pode ser ouvido de um modo correto ou incorreto, precisamente porque nele há 

um significado objetivamente verificável.” 
 

Para ele, o objeto a interpretar é uma objetificação do espírito humano. O 

movimento do intérprete parte do significado que o autor quis colocar no objeto, traduz-

se para uma subjetividade que lhe é estranha e volta para a ideia interpretada da 

incorporação do objeto. Logicamente, Betti não anula a necessidade da subjetividade do 

intérprete, mas ele deve projetar sua subjetividade no entendimento do objeto. Essa é a a 

primeira regra de interpretação como sendo a autonomia essencial do objeto. 
 

Hirsch, por seu turno, revigora Dilthey, num sentido de interpretação objetiva e 

válida, renegando a hermenêutica de Gadamer, aduzindo que seu pecado foi estabelecer 

a confusão entre sentido verbal e significante.5 

 

Hirsch6 publicou em 1967 sua obra “Validade na Interpretação”7, um verdadeiro 

tratado de hermenêutica, reavivando que a intenção do autor deve ser levada em conta 

para a interpretação de uma obra, de uma texto ou simplesmente de uma frase. Para ele, 

a intenção é uma entidade, e, em cima dela, podemos concluir objetivamente, 

evidencialmente, que estamos seguros da interpretação correta´, na linha de Dilthey, que 

também procurava essa interpretação objetivamente válida, e também da linha de 

Scheleiermarcher, que pontificava a intenção psicológica do autor. 
 

Para Hirsch, o objetivo da hermenêutica é o de clarificar o sentido verbal de um 

texto, e não propriamente encontrar seu significado. Para ele, Gadamer, Bultmann e 

outros seguidores erraram ao negar o sentido objetivamente verificável da coisa a ser 

esclarecida. Hirsch não aceita que o sentido de uma frase possa mudar, pois aí não 

teríamos elementos objetivos para aferir a validade da interpretação. Na esteira do 
 
 
 

4 BETTI, Emílio. Die Hermeneutik als allgemeine Methodik der Geisteswissenschaften. Tubingen: J. 
C.B. Moher, 1962, apud PALMER, Richard E., Hermenêutica. Lisboa, Edições 70, 1969 , p. 65.  
5 PALMER, Richard E., Hermenêutica. Lisboa, Edições 70, 1969, p. 68.  
6 HIRSCH Jr. Eric Donald. Pensador americano, educador e critico literário, nascido em 1928,  
7 HIRSCH, E. D. Validity in Interpretation. New Haven: Yale University Press, 1967. 



pensamento de Betti, Hirsch também argumenta que Gadamer não oferece um viés 

normativo à interpretação, nem a estabiliza. 
 

Este trabalho intentará analisar a hermenêutica de Gadamer, testada sob as 

críticas de Betti e de Hirsch, e, obviamente, tomará uma posição de debate, avaliando a 

firmeza das críticas dos autores citados, considerando-se também as réplicas de 

Gadamer contra seus críticos, avaliando, por fim, a pretensa “subjetividade” da 

hermenêutica Gadameriana. 

 
 
 2. Justificativa do tema e da dissertação. 
 

 

O presente trabalho tem como objetivo cumprir a obrigação pedagógica e 

acadêmica do autor no curso de Mestrado em Filosofia na Universidade Federal de 

Uberlândia, que é exatamente o trabalho final de dissertação perante a banca adrede 

designada, sob a tutela do Prof. Dr. Sertório de Amorim e Silva Neto. 
 

O autor do trabalho sentiu que o tema em discussão – hermenêutica filosófica – 

ainda é muito novo nas lides acadêmicas, sendo objeto de invertidas interpretações – o 

que é bastante contraditório, pois seria a hermenêutica sendo tratada por ela mesma, 

quer dizer, uma meta-hermenêutica, já que as interpretações apressadas do trabalho de 

Gadamer podem levar a equívocos. 
 

Com este trabalho, tentar-se-á apresentar uma visão história da hermenêutica, 

como simples instrumento de interpretação de textos, até seu refinamento – por 

Gadamer principalmente – sendo tratada como uma linha de pensamento filosófico, ou 

o que se chama hodiernamente de hermenêutica filosófica. Neste trabalho serão 

carreadas duas fortes críticas de dois grandes estudiosos – Hirsch e Betti. 

 
 
 
 

3. As origens do termo “hermenêutica” 
 

 

A palavra “hermenêutica” deita raízes no verbo grego “hermeneuein”, 

usualmente traduzido por “interpretar”, assim como do substantivo “hermeneia” 

decorreu “interpretação. 
 

Aristóteles referiu-se ao termo “hermenêutica”, no Organon, no esboço de um 

tratado “Peri hermeneias” (“Da interpretação”). Platão, Xenofonte, Eurípedes, Epicuro, 
dentre outros filósofos da antiguidade utilizaram o termo com o mesmo significado, 



atrelando-o ao sentido mitológico do Deus Hermes, o mensageiro dos deuses junto aos 

homens. 
 

É de se lembrar que os gregos atribuíam ao Deus Hermes a descoberta da 

linguagem e da escrita – que são justamente os instrumentais de que os homens se 

servem para atingir os significados das coisas, e para transmiti-los a terceiros. Em 

trabalho específico sobre o tema, o pesquisador Richard Palmer8 desvendou os três 

significados latentes do termo hermenêutica, assim dispostas: a) a hermenêutica como 
 

“dizer”; b) como “explicar” uma situação ou um texto; c) como “traduzir”, no sentido 
literal da tradução de uma língua estrangeira para o vernáculo. 

 

Estudo de Micheline Batista9 é muito elucidativo ao apresentar o tema, 

começando pela pergunta básica que o filósofo deve fazer: O que é hermenêutica?: 
 
 

Para entendermos a hermenêutica filosófica de 
Gadamer e o debate que se estabeleceu entre ele e Habermas uma 
pergunta se faz necessária: o que é a hermenêutica? Segundo Ramberg  
& Gjesdak,10 o termo se refere tanto à arte quanto à teoria de 
compreender e interpretar expressões linguísticas e não-linguísticas. 
Enquanto teoria da interpretação, a hermenêutica remonta à antiga 
filosofia grega. O próprio termo hermenêutica é uma versão latinizada 
do grego hermeneutice, muito utilizado por Platão em seus diálogos e 
também por Aristóteles. Na Idade Média e na Renascença, a 
hermenêutica emerge como um ramo dos estudos bíblicos. De acordo 
com os autores, Santo Agostinho – de quem Heidegger iria se inspirar 
em sua noção de Ser – é quem primeiro reivindica a universalidade da 
hermenêutica, ao estabelecer uma conexão entre linguagem e 
interpretação nos seus estudos das sagradas escrituras. Para ele, a 
interpretação envolve um nível profundo e existencial de 
autoentendimento. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

3.1 Hermenêutica como “dizer”  
 
 
 
 
 
 

8 PALMER, Richard E. Hermenêutica. Lisboa, Edições 70, 1969  

9 BATISTA, Micheline. Hermenêutica filosófica e o debate Gadamer-Habermas. Revista Crítica e 
Sociedade: revista de cultura política. v.2, n.1 jan./jun. 2012. Texto extraído na Internet site: 
www.seer.ufu.br/index.php/criticasociedade/article/download/15000/9769. Acesso em 23/01/2019.  
10 RAMBERG, B.; GJESDAK, K. Hermeneutics. In: The Stanford Encyclopedia of Philosophy. 
2005. Disponível em: http://plato.stanford.edu/entries/hermeneutics. apud Micheline Batista, item 09. 



O Deus Hermes sempre anuncia algo, assim, a hermenêutica acena com alguma 

possibilidade, diz alguma coisa. Num sentido teológico, o sacerdote anuncia a palavra 

de Deus, ele traz as boas novas da mensagem divina para os homens. O objeto a ser dito 

pode sê-lo de várias maneiras, assim, um ator pode dizer de forma diferente do 

convencional, dramatizando o dito. Aí se verifica a interpretação do comunicador, que 

diz diferente em relação à média de falantes. 
 

A linguagem escrita não tem a firmeza e a tenacidade da linguagem oral, e desde 

os primevos tempos, as obras literárias foram feitas para serem lidas em voz alta. Platão 

satiriza, na Carta Sétima, e também no Fedro acerca da inutilidade e da fraqueza da 

linguagem escrita. O leitor exprime ao texto a compreensão individual que tem sobre 

ela, assim, a compreensão da linguagem está presente na interpretação da obra literária. 
 

Mesmo uma leitura silenciosa de um texto significa que o leitor está 

interpretando oralmente o texto, ainda que não exprima sons audíveis, mas, indene de 

dúvidas, ele faz uma leitura oral silenciosa. A religião cristã, que funda seus postulados 

num códice sagrado – a bíblia – sempre ponderou que os textos sagrados eram para ser 

lidos em voz alta, e não apenas no aspecto visual. As escrituras significam mensagens 

que devem ser proclamadas. 
 

Assim, desde os primórdios da escrita e da linguagem, principalmente na 

literatura e na teologia, a linguagem escrita deve ser convertida em discurso, e isso 

constitui uma preocupação da hermenêutica. 
 

Segundo o trabalho dos pesquisadores Meireles e Spiess, acerca do livro de 

Richard Palmer11 (“Hermenêutica”), a interpretação como “dizer” tem íntima relação 

com a mensagem do deus Hermes em contato com as palavras latinas “sermo” e 
“verbum”: 

 
 

A palavra Hermes tem uma aproximação com as palavras 
latinas sermo e verbum, que significam, respectivamente, dizer e 
palavra. Neste sentido, destaca-se a função anunciadora de Hermes, 
onde o sacerdote grego, ao apresentar a palavra, anunciava e afirmava 
algo, não sendo meramente um anunciador, mas um proclamador. O 
sacerdote, tal como Hermes e tal como o sacerdote de Delfos, deveria 
trazer noticias fieis da divindade naquilo que diz ou proclama sendo 
um mensageiro de Deus. A interpretação oral ajuda a crítica literária a 
lembrar-se da sua intenção secreta, quando considera (de um modo  

 
 

11 MEIRELES, Marcos Vinicius da Costa; SPIESS, Marcos Afonso. A interpretação da experiência 
hermenêutica segundo Richard Palmer. CES REVISTA, Juiz de Fora, v. 30, n. 1. p. 145-156, jan./jul. 
2016, p. 147/148. 



mais consciente) a definição de “existência” de uma obra, não como 
uma coisa estática e conceptual, não como uma “essência” atemporal 
que se coisificou enquanto conceito expresso por palavras, mas antes 
como uma existência que realiza o seu poder de existir enquanto 
acontecimento oral no tempo . A linguagem escrita apela para uma 
reconversão na sua forma falada; apela para um poder perdido, pois a 
escrita não tem a expressividade primordial da palavra falada. As 
palavras orais parecem ter um poder quase mágico; as escrituras, 
especialmente na teologia de Bultmann, são kerygma no sentido de 
algo que deve ser proclamado. No cristianismo o poder da palavra oral 
ocupa lugar importante, pois tanto São Paulo quanto Lutero são 
famosos por dizerem que a fides ex audi (A fé vem pelos ouvidos). A 
intenção da Nova Crítica em hermenêutica é de preservar a 
integralidade da existência da própria obra, evitando-se a ocorrência 
herética da paráfrase. Não como se o texto tivesse seu ser nas 
palavras, mas trabalhando para que o texto fale por si mesmo. A 
crítica é para que a palavra deixe de ser apenas visual e conceitual e 
passe a ser evento, onde dados biográficos, históricos ou psicológicos 
sejam realçados. 

 
 
 
 

3.2 Hermenêutica como “explicar” 
 

 

Para Aristóteles, a mente formula juízos para achar a verdade ou a falsidade das 

coisas e das argumentações. Assim, a interpretação deveria coincidir com um “juízo 

verdadeiro” acerca do objeto a ser investigado (“interpretado”). Assim, num discurso, 

há verdades e falsidades, e a tarefa mesma da hermenêutica é separar o verdadeiro do 

falso. 
 

A interpretação não pode confundir-se com a lógica, porque esta compara juízos 

formulados, ao passo que a interpretação provém da compreensão, que serve de base à 

interpretação e a condiciona. Segundo a visão da hermenêutica de Gadamer, método e 

objeto não podem separar-se, pois o intérprete já moldou o significado de seu objeto. 
 

Aristóteles situou o momento da interpretação como anterior aos processos de 

análise lógica, erro em que a modernidade costuma incidir, ao achar que a interpretação 

está apresada à lógica. Quanto o intérprete acha que está compreendendo uma obra, ele, 

na verdade, já a pré-interpretou. 
 

Palmer12 traz um exemplo interessante extraído do Novo Testamento, 

precisamente em Lucas 24, 25-27, quando Jesus ressuscitado diz aos apóstolos: 
 
 
 
 
 

 
12 PALMER, Richard E., Hermenêutica. Lisboa, Edições 70, 1969, p. 34. 



E disse-lhes: Ó homens loucos, lentos em acreditar no que os 
profetas disseram! Então não era necessário que Cristo sofresse tudo 
isso antes de ser glorificado? E começando pelos livros de Moisés e 
por todos os profetas interpretou-lhes (diermeneusen) tudo o que 
acerca dele acerca dele se dizia nas Escrituras. 

 
 

Cristo apelou para as faculdades dos discípulos, depois contextualizou o 

sofrimento e a redenção do filho de Deus, o que demonstra que a tarefa explicativa de 

Jesus tinha que ser entendida dentro de um contexto geral bíblico, das profecias e da 

redenção, assim, o significado da interpretação decorre de um contexto histórico, e o 

processo explicativo induz a compreensão. 
 

O objeto não tem sentido fora da relação com alguém, adverte Palmer13, os 

horizontes significativos já são pré-acordados na relação discursiva. 
 

No estudo já demonstrado acima de Meireles e Spiess14, as palavras 

racionalizam e vivificam algo: 
 
 

A interpretação enquanto explicação dá ênfase 
ao aspecto discursivo da compreensão. As palavras não se limitam a 
dizer algo, elas explicam, racionalizam e clarificam algo. As 
mensagens crípticas do oráculo de Delfos não eram interpretadas 
como um texto preexistente, mas a partir de uma situação dada. 
Levavam o significado de uma situação à sua formulação verbal, onde 
o sentido não estava escondido no estilo ou na maneira de dizer. Os 
oráculos, num primeiro momento, apenas diziam ou anunciavam, 
enquanto a explicação orientava-se para explicar ou dar conta de algo. 
A interpretação explicativa nos torna conscientes de que a explicação  
é contextual, é horizontal, devendo ser processada dentro de um 
horizonte de significados e intenções. Leva-nos a perceber que não é 
possível falar de algo independente de um sujeito que o perceba, bem 
como uma neutralidade frente ao texto. Conforme ensina Bultmann, 
nós interpretamos a partir de uma pré-compreensão, ou seja, uma área 
de compreensão pressuposta. Para que um intérprete faça uma 
performance do texto é necessário, portanto, compreender 
previamente a situação antes de entrar no horizonte de seu significado. 
Esse é o chamado círculo hermenêutico sem o qual o sentido do texto 
não pode emergir. A função de uma interpretação explicativa pode ser 
vista neste contexto como um esforço para colocar os fundamentos 
numa pré-compreensão que permita compreender o texto. Aqui 
encontramos um dos grandes problemas hermenêuticos, que consiste 
na complexa dinâmica da interpretação, na fusão entre o horizonte 
compreensivo, com o horizonte compreensivo que vem ao encontro 
do leitor pelo texto.  

 
 
 

13 PALMER, Richard E., Hermenêutica. Lisboa, Edições 70, 1969.  
14 MEIRELES, Marcos Vinicius da Cost; SPIESS, Marcos Afonso A interpretação da experiência 
hermenêutica segundo Richard Palmer. CES REVISTA, Juiz de Fora, v. 30, n. 1. p. 145-156, jan./jul. 
2016. 



 

3.3 Hermenêutica como “traduzir” 
 

 

Quando se traduz um texto para uma língua diferente, o contraste cultural é 

manifesto, pois os horizontes não se encaixam numa primeira análise. A tarefa é similar 

a do deus Hermes, mediador entre os dois mundos. A própria língua é continuamente 

reinterpretada. A tradução da Bíblia é um exemplo vigoroso de como uma realidade 

plasmada há mais de 20 séculos envolve várias questões no momento da hermenêutica 

translativa (tradução) do texto bíblico. 
 

O horizonte do nosso universo linguístico e cultural deve interceptar o horizonte 

do texto, a cultura daquela época e sua linguagem própria, fundindo-se ambos os 

horizontes numa mensagem linguística que, se não puder ser perfeitamente fiel (e nunca 

o será) com a mensagem original, que ao menos diminua consideravelmente as 

diferenças translativas decorrentes do horizonte do presente, em rotação com o 

horizonte do texto (passado longínquo). “Traduttore, Traditore”, como se diz em 

italiano (tradutor, traidor), resume bem o aparente caos interpretativo resultado da 

tradução, onde o tradutor deve esmerar-se por trair com menor densidade possível o 

texto original, para alcançar uma performance desejável. 
 

O teólogo Rudolf Bultmann apresentou um projeto de desmitologização, adequando 

ou procurando fazê-lo, as ideias anteriores com as da modernidade, pois a mensagem atual é 

sempre vista em contraste com a antiga crença, procurando saídas contextuais para que a 

tradução alcance o mundo do leitor contemporâneo. Analisar uma obra literária italiana, 

como a Divina Comédia, não é apenas uma questão de tradução linguística, mas também de 

tradução histórica. A desmitologização é um importante meio para a leitura de documentos 

históricos, mas ela deve ser efetivada com o máximo de cuidado, sob pena de massacrar a 

mensagem original da obra literária. 
 

O fenômeno da tradução deita raízes na hermenêutica, pois o tradutor deve 

compor o sentido do novo texto, encampando e depurando os conceitos gramaticais e 

sintáticos, mas também lidando com a problemática da história e da desmitologização. 

São dois mundos em confronto, e um mediador (o Deus-Hermes), a desvendar a 

mensagem mais escorreita entre esses dois mundos distantes. 



No mesmo estudo acima relacionado de Meireles e Spiess15, quando analisam a 

função de tradução apontada à hermenêutica, veem Hermes como o mediador entre dois 

mundos: 
 
 

A tradução é um processo básico para tornar algo que é estranho e 
ininteligível em algo compreensível. Assim ocorre quando um texto é 
comum à nossa língua nativa, o choque entre mundos passa 
despercebido, mas quando se trata de outra língua, o contraste não é 
ignorado. A língua considerada como repositório de experiências 
culturais nos torna conscientes de como as palavras moldam a nossa 
visão de mundo, mesmo as nossas percepções. Tal como Hermes, o 
tradutor é um mediador entre dois mundos. Assim, a tradução não se 
apresenta como uma operação mecânica de encontrar sinônimos, mas 
de uma atividade sutil de mediar mundos distintos. A proposta de 
Bultmann de desmitologização é uma tentativa de superar a 
mensagem essencial da mitologia cosmológica na qual nenhum ser 
humano moderno pode acreditar. Como exegeta e teólogo sistemático, 
“no entendimento de Bultmann, [a] Teologia Sistemática nada mais é 
que exegese consequente, isto é, direcionada para a existência de um 
ser humano atual” (KÖRTNER16). A desmitologização não se 
apresenta como um problema meramente teológico, mas uma 
necessidade ao ato de interpretar qualquer obra de cujos elementos 
escapem do nosso horizonte de significação. O ato de traduzir clama 
uma precisão de significância para a obra. Uma abordagem da 
interpretação que se concentre na enumeração de imagens de um ou 
outro tipo, que se focalize na forma de uma obra, ou que faça análise 
temática, deixa passar despercebido o problema da significação e 
deixam de se tornar humanamente relevantes. A Bíblia é, em primeira 
linha, uma coletânea de antigos textos sagrados do judaísmo e do 
cristianismo, que podem perfeitamente ser considerados da 
perspectiva da ciência da religião ou da história da literatura. Eles se 
tornam Escritura quando são lidos e interpretados como textos que 
apresentam uma demanda atual ao leitor ou intérprete, que deve 
receber uma resposta. Tal como os deuses, a literatura morreu pela 
atividade dissecativa. Os intérpretes estão mais interessados nas 
estruturas e funções do que mantê-la viva e humanamente 
significativa. O sentido da realidade e o modo de estar no mundo 
potente na obra devem ser um ponto central para uma interpretação 
literária capaz de nos agarrar pela significação humana da ação sendo 
a chave para compreendê-la. “A metafísica (definição de realidade) e 
a ontologia (característica de estar no mundo) de uma obra são 
fundantes para uma interpretação que torna possível uma 
compreensão significativa” (PALMER17).  

 
 
 
 

15 MEIRELES, Marcos Vinicius da Costa; SPIESS, Marcos Afonso, A interpretação da experiência 
hermenêutica segundo Richard Palmer. CES REVISTA, Juiz de Fora, v. 30, n. 1, jan./jul. 2016. p. 
149/150.  
16 KÖRTNER, Ulrich H. J. Dogmática como exegese consequente? Sobra a relevância da exegese 
para a teologia sistemática em conexão com Rudolf Bultmann. Estudos Teológicos, São Leopoldo, v. 
49, n. 1, p. 58-78, jan./jun. 2009. 
17 PALMER, Richard. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70, 1989, p. 40 



O estudioso da hermenêutica deve ter sempre em vista essas três orientações 

significativas da hermenêutica: ora como dizer, ou explicar, ou como traduzir. 

 
 

4. As acepções modernas da Hermenêutica 
 

 

Segundo Vattimo18, citando o célebre aforisma de Niezstche – “Não há fatos, só 

interpretações” – a hermenêutica é a língua comum – a koiné – do nosso tempo, que 

contraria tudo o que a hermenêutica clássica pretendeu ser – uma doutrina que 

estipulasse regras seguras da boa e fiel interpretação, com vias a combater qualquer eiva 

de subjetivismo relacionada com a interpretação. 
 

Contrassenso com aquilo que significa a hermenêutica filosófica de hoje, que 

não vê uma verdade a ser alcançada, pois a fusão de horizontes, o legado da tradição e 

de historicidade, bem como a facticidade, não se constituem em porto seguro da uma 

interpretação fixa e imutável, bem ao revés, esses pólos de articulação funcionam com 

catapultas para elevar o sentido do texto – e a própria interpretação filosófica da 

existência humana – para um horizonte móvel e que depende da fusão de horizontes de 

interpretação e do intérprete, E também depende do legado da tradição e da 

historicidade. 
 

Hans Georg Gadamar (1900-2002), assim como Paul Ricoeur (1913-2005), são 

filósofos da nova hermenêutica, que demarcaram o papel da interpretação, calcada 

numa geração histórica e de natureza linguística. Para Gadamer, a hermenêutica é a 

teoria filosófica de conhecimento, que, em todos os casos de compreensão, faz-se mister 

a combinação de interpretação e aplicação. 
 

Entretanto, não se pode descurar do sentido clássico do termo “hermenêutica”, 

que sempre pretendeu ser a arte de interpretação dos textos, seja na teologia (para a 

interpretação de textos sagrados), seja do direito, e, por fim, na filologia. 
 

A hermenêutica, nesse sentido clássico, sempre foi encarada como um apêndice, 

ou uma ciência ou meio de estudo auxiliar, para enfrentar apenas as situações difíceis de 

entendimento do texto. A arte de interpretar desenvolveu-se no âmbito da Retórica, uma 

das ciências fundamentais. Santo Agostinho foi um dos maiores hermeneutas nesse 

sentido, principalmente em sua obra: “Doutrina Cristã”. 
 
 
 

 
18 VATTIMO, G. L´herméneutique comme nouvelle Koiné. In Éthique de l´interprétation, Paris: La 
Découverte, 1991, p. 45-58. 



Esse aspecto de função auxiliar da hermenêutica prevaleceu até o magistério de 

Friedrich Schleiermacher (1768-1834), que, mesmo partindo dessa tradição, ele 

estabeleceu um modelo mais universal de hermenêutica, que será em parte apropriada 

por Wilhelm Dilthey (1831-1911), para fincar uma nova etapa da hermenêutica, pois, 

para Dilthey, a hermenêutica deve oferecer um método aplicável a todas as ciências 

humanas. Assim, “A hermenêutica torna-se uma reflexão metodológica sobre a 

pretensão de verdade e o estatuto científico das ciências humanas”, como asseverou 

Grondin19. 
 

Essa reflexão decorreu do sucesso do método aplicado com rigorismo às ciências 

duras (ciências físicas e matemáticas), assim, se se quiser levar as ciências humanas a 

sério, há de se lhes imprimir um rigor metodológico do mesmo naipe daquele aplicado 

às ciências da natureza. 
 

O terceiro viés da hermenêutica resulta de uma reação a ideia de que a 

hermenêutica tem a simples função interpretativa de textos. Dilthey já havia pré-

concebido tal ideia, no sentido de que a interpretação participa do próprio núcleo da 

vida, decorrente da existência do homem no mundo. Nietzche também prefigurou uma 

filosofia universal da interpretação, mas foi em Heidegger que a viragem da 

hermenêutica cristalizou-se, pois o mestre de Freiburg entende que a hermenêutica não 

tem a ver com interpretação de textos, mas ela lida com o fenômeno da própria 

existência, que já é intensamente interpretada, assim, a hermenêutica dos textos passa 

para a hermenêutica da facticidade. 
 

Gadamer, Ricoeur e outros hermeneutas contemporâneos seguiram a lição de 

Heidegger, mas não inteiramente, pois eles reataram com a tradição de Shleiermacher e 

Dilthey, até certo ponto (não na linha da rigidez metodológica), e procuraram um 

paradigma da hermenêutica da facticidade, mas sem apelar para o rigor metodológico, 

antes, sim, apoiada na lingüística, na relação dialógica e na historicidade. 
 

Meireles e Spiess20, em seu trabalho sobre Richard Palmer e seu livro 

“Hermenêutica” mostram que a compreensão do texto pelo esquema sujeito-objeto, tão 

caro à metafísica, à filosofia aristotélica, à escolástica, ou ainda à filosofia da 

consciência, é bastante insuficiente para desvendar ou “desvelar” (termo caro a 

Heidegger) o sentido do texto, pois ele deixa à deriva o fator da consciência histórica: 
 
 

19 GRONDIN, Jean. Hermenêutica. Trad. Marco Marcionilo. São Paulo: Parábola Editorial, 2002, p. 13.  
20 MEIRELES, Marcos Vinicius da Costa; SPIESS, Marcos Afonso, A interpretação da experiência 
hermenêutica segundo Richard Palmer. CES REVISTA, Juiz de Fora, v. 30, n. 1, jan./jul. 2016. p. 
150/151. 



 
Na perspectiva de Palmer, para compreender um texto é 

necessário romper com o esquema interpretativo operante pela ordem 
sujeito – objeto, pois este modelo interpretativo é, segundo ele, uma 
ficção realista. Para se libertar deste esquema a consciência histórica 
ocupa papel importante. Esta não consiste em apenas sentir o elemento 
histórico, mas antes, uma compreensão genuína de como a história 
atua na tensão entre contexto da obra e nosso tempo. Palmer cita pelo 
menos três consequências do esquema sujeito-objeto na interpretação: 
(I) conceber a obra como objeto, pois desta forma, ela se torna apenas 
uma entidade sobre a qual adquirimos conhecimento e o meio 
utilizado para tal é a dissecação conceitual. (II) Compreender a obra 
como objeto mais do que como obra, o que distancia o leitor do texto. 
(III) Sobre o uso de métodos que estruturam previamente o encontro 
que vamos ter com a obra. A nova crítica consistiu, nalguns dos seus 
aspectos, uma exceção a isto, com a referência que faz a uma 
“rendição” ao ser da obra, na tentativa salutar de evitar a heresia da 
paráfrase a favor de uma experiência direta da obra das intenções que 
tem de falar sobre forma e conteúdo da obra, mais do que de perder-se 
e afundar-se em informações extrínsecas sobre ela. Perguntar sobre a 
compreensão é para Palmer uma forma de ultrapassar o esquema 
sujeito-objeto para uma concepção mais lata da compreensão. Palmer 
se utiliza do caráter ontológico presente em Ser e Tempo (1927) do 
filósofo alemão Martin Heidegger, onde considera haver um 
ultrapassamento da relação realista. Em Heidegger, a compreensão 
deixa de ser uma propriedade para se tornar um modo de existência 
[..] Gadamer, fazendo uso de vários ensinamentos de Heidegger, surge 
com uma crítica radical ao pensamento cientifico-espiritual que 
perdurou por todo o século XIX, fazendo da hermenêutica uma 
disciplina filosófica que, para além de seu foco epistemológico – 
presentes na obras de Schleiermacher e Dilthey -, passa a investigar o 
fenômeno da compreensão em si mesmo, ou seja, passa a ter como 
finalidade explicitar o que ocorre nesta operação humana fundamental 
do compreender (PEREIRA 21, 2001, p. 17) 

 
 
 
 
 
 

5. A hermenêutica universal de Schleiermacher 
 

 

Schleirmacher apresenta uma hermenêutica geral e universal, um modelo 

interpretativo que se aplica a todas formas de interpretação, não apenas aos textos 

bíblicos e livros históricos. O termo “círculo hermenêutico” já aparece em 

Schleirmacher, mas não é ideia original, porquanto a retórica clássica já o utilizava. 

Aqui uma passagem prenunciando a ideia de um círculo hermenêutico: 
 
 
 

 
21 PEREIRA, Rodolfo V. Hermenêutica filosófica e constitucional. Belo Horizonte: Del Rey, 2001. 



“Existe uma oposição entre a unidade do todo e as partes 
individuais do trabalho, de forma que a tarefa seja organizada em duas 
partes, por exemplo: entender a unidade do todo através das partes 
individuais e o valor das partes individuais através da unidade do  
todo.”22 

 
 

Quando lemos um romance ou um conto, sempre vamos antecipando os 

capítulos seguintes ou até o final da história, o leitor vai tentando encaixar as peças e já 

pré-formula os juízos do desenrolar dos fatos narrados. 
 

Sempre há uma rotação entre as partes e o todo, o que se circunscreve na ideia 

do círculo hermenêutico. Michael Inwood23 observou isso com muita perspicácia, como 

se observa de seu texto abaixo: 
 
 

“Em cada nível de interpretação, nós estamos envolvidos em 
um círculo hermenêutico. Não podemos conhecer a leitura correta de 
uma passagem em um texto, a menos que saibamos, de maneira 
aproximada, o texto como um todo; não podemos conhecer o texto 
como um todo; não podemos conhecer o texto como um todo a menos 
que conheçamos determinadas passagens. Não podemos conhecer o 
significado de uma palavra, a menos que conheçamos os significados 
das palavras vizinhas e o texto como um todo; conhecer o significado 
do todo envolve conhecer o significado de palavras individuais. Não 
podemos entender totalmente o texto a menos que conheçamos a vida 
do autor e as palavras como um todo; mas isso requer conhecimento 
dos textos e outros eventos que constituem sua vida. Não podemos 
entender totalmente um texto a menos que conheçamos toda a cultura 
da qual foi extraído, mas isso pressupõe um conhecimento dos textos, 
etc., que constituem a cultura.” 

 
 

Schleiermacher adota duas vertentes para a interpretação: a gramatical, numa 

primeira análise, e depois a interpretação psicológica, cuja base situa-se no 

entendimento psicológico do autor, suas inclinações, sua história pessoal, ou, em outra 

análise, o intérprete deve penetrar “na alma” do autor, quer dizer, entender qual a 

mensagem pessoal (psicológica) que o autor quis transmitir. 
 

A interpretação linguística tem um lugar comum na comunidade linguística dos 

falantes, de forma genérica, ao passo que a interpretação psicológica diz respeito à 

subjetividade psicológica de cada autor, considerado individualmente. 

Batista24 alinhava com precisão as ideias de Schleiermacher:  
 
 
 

22 SCHLEIERMACHER, F. Herméneutique. Paris: Labor & Fides, 1988. P. 109  
23 INWOOD, Michael. In CRAIG, E. & FLORID. Routhledge Encyclopedia of Philosopfy, Londres, 
Ed. Routhledge, 1998 



 
Também formado na escola kantiana – ainda 

que nunca tenha sido kantiano de pleno direito, inclinando-se mais ao 
romantismo do que ao realismo –, Friedrich Schleiermacher é quem 
articula uma concepção de hermenêutica universal desvinculada de 
um tipo particular de texto, como a Bíblia. Ele interpretou, por 
exemplo, Heráclito e Platão, utilizando a ideia (que já aparecia em 
Lutero) do círculo hermenêutico: só podemos compreender uma 
passagem de texto se conhecermos o texto como um todo; só podemos 
conhecer o texto como um todo se conhecermos determinadas 
passagens. Como o círculo é vicioso, precisamos ir e voltar a cada 
palavra, cada frase, cada texto, necessitamos conhecer a vida e obra 
do autor, os textos que ele leu, a cultura à qual pertence. Cada nível de 
interpretação contém uma circularidade e assim também ocorre entre 
os níveis de interpretação. Segundo Ramberg & Gjesdak25, 
Schleiermacher queria utilizar a hermenêutica para entender não 
apenas textos, mas também povos e culturas. Para tanto, era preciso 
haver uma abertura para o fato de que o que parece racional, 
verdadeiro ou coerente pode, na verdade, estar encobrindo algo que 
não nos é familiar. E essa abertura só é possível na medida em que 
nós examinamos minuciosamente nossos próprios preconceitos 
hermenêuticos, pois “O esforço da compreensão surge toda vez que 
não se dá uma compreensão imediata, e assim toda vez que se deve 
contar com a possibilidade de um mal-entendido” (GADAMER)26, 
Segundo o próprio Gadamer, esse contexto envolvendo a estranheza e 
o mal-entendido enquanto elementos universais é o que determina a 
ideia de uma hermenêutica universal em Schleiermacher . Ele dizia 
que “em todo lugar onde houver qualquer coisa de estranho, na 
expressão do pensamento pelo discurso, para um ouvinte, há ali um 
problema que apenas pode se resolver com a ajuda de nossa teoria”, 
isto é, com a ajuda da hermenêutica (SCHLEIERMACHER)27. Para 
Schleiermacher, o uso da linguagem está situado em algum lugar entre 
a individualidade radical e a universalidade e nenhuma das duas existe 
em uma forma completamente pura. “Todo uso da linguagem se refere 
a uma gramática e a um vocabulário de uso comum, ainda que usemos 
de modo individual, como na poesia, ou menos individual, como no 
discurso científico ou nas conversas sobre o clima” (RAMBERG & 
GJESDAK). Dessa forma, Schleiermacher reformula o conceito de 
hermenêutica, levando-a para o âmbito da filosofia. Para ele, tudo que  
é objeto de compreensão é linguagem e, nesse sentido, ninguém pode 
pensar sem linguagem. A hermenêutica, que em sua época ainda 
estaria em um “estado ainda caótico”, deveria se desenvolver “a partir 
da natureza da linguagem e das condições fundamentais entre o 
falante e o ouvinte” (SCHLEIERMACHER).28  

 
24 BATISTA, Micheline. Hermenêutica filosófica e o debate Gadamer-Habermas. Revista Crítica e 
Sociedade: revista de cultura política. v.2, n.1 jan./jun. 2012. Acesso na Internet site: 
www.seer.ufu.br/index.php/criticasociedade/article/download/15000/9769. Acesso em 23/01/2019.  
25 RAMBERG, B.; GJESDAK, K. Hermeneutics. In: The Stanford Encyclopedia of Philosophy. 
2005. Disponível em: http://plato.stanford.edu/entries/hermeneutics. Apud Micheline Batista, item 09.  
26 GADAMER, Hans G. Verdade e Método. Tradução de Flávio Paulo Meurer, com revisão de tradução 
de Enio Paulo Giachini. Petrópolis: Editora Vozes, 2008.  
27 SCHLEIERMACHER, F. D. E. Hermenêutica: arte e técnica da interpretação. Bragança Paulista: 
Editora Universitária São Francisco, 2008, p. 31.  
28 Idem, ibidem, p. 63. 



 

Gadamer considera que Schleiermacher revolucionou a hermenêutica, ao tratar 

da universalização da interpretação linguística, mas o criticou quanto este partiu para a 

análise psicológica do autor, como se fosse um processo divinatório (estudar a mente e 

as ideias básicas do autor da obra). A interpretação linguística cuida dos signos 

linguísticos, ao passo que a interpretação psicológica situa-se apenas no nível da 

individualidade do autor. 
 

O telos do intérprete é tentar compreender o autor melhor do que este mesmo 

compreendeu o texto de sua criação, no aspecto psicológico da interpretação, ideia que 

Gadamer reputa absurda, pois o processo de divinação negligencia a importância do 

intérprete, pois para Gadamer, o processo de interpretação resulta do movimento de 

oscilação entre a parte e o todo. 
 

Gadamer utiliza-se do termo “divinação,”29 para caracterizar a hermenêutica de 

Schleiermacher, no sentido que se empresta a este vocábulo aquilo que se intenta a 

vontade de buscar a verdade do próprio autor, quer dizer, o autor desenvolve uma 

estrutura interna, guiadora de toda atividade criativa. O intérprete exerce uma função de 

divinação, isto é, ele procura revelar o significado de uma peça teatral ou obra literária, 

recompondo ou recriando o estado original do pensamento do autor. Ele vai intentar 

infiltrar-se no pensamento do autor, em ato prospectivo de divinação, para estudar todas 

as intenções e motivos inspiradores do autor. Segundo Gadamer30, analisando 

Scheleirmacher, “o intérprete deve entender o autor melhor que este entende a si 

mesmo.” 
 

Schleiermacher, na leitura de Gadamer31, entende que a hermenêutica possui 

uma função auxiliar, sempre dependente da coisa a ser interpretada, e a relação dialética 
 

é de extrema importância na tarefa da interpretação hermenêutica, no viés da leitura de 

Scheleirmacher. Para esse pensador, é necessário isolar o procedimento do 

compreender, tornando-o autônomo, com metodologia própria. Para ele, o que deve ser 

compreendido não é a literalidade das palavras, mas também a individualidade e o 

psicologismo do autor. 
 
 
 
 
 
 

29 GADAMER, Hans G. Verdade e Método. Tradução de Flávio Paulo Meurer, com revisão de tradução 
de Enio Paulo Giachini. Petrópolis: Editora Vozes, 2008, p. 257.  
30 Idem, ibidem, p. 263.  
31 Idem, ibidem, p. 255. 



Para Gadamer32, a contribuição mais importante do pensador da linguagem 

alemão foi a de concatenar a interpretação gramatical junto à interpretação psicológica, 

o que contribuiu por mudar o eixo da interpretação e influenciou os estudos do séc. 
 

XIX. Para ele, a cisão entre filologia e dogmática é de muita importância até mesmo 

para a interpretação da bíblia. Assim, na interpretação do texto, há um processo 

psicológico divinatório, num retorno à intenção do autor, com o fito de captar a gênese 

da obra, realçando-se a superioridade do intérprete sobre seu objeto. 
 

Gadamer sempre ressaltou a posição de virada hermenêutica operada por 

Schleiermacher, na leitura de Ruedell33, que alinhavou as seguintes observações acerca 

da apropriação das ideias de Scheleiermacher por Gadamer: 
 
 

Gadamer inicia a discussão marcando bem sua 
posição de reconhecimento da “guinada hermenêutica” operada em 
Schleiermacher. À semelhança de Frank e outros filósofos, ressalta a 
novidade de sua hermenêutica a partir de sua confrontação com os 
filólogos que o precederam:  
“A formação de uma ciência hermenêutica – afirma Gadamer – 
desenvolvida por Schleiermacher na confrontação com os filólogos F. 
A. Wolf e F. Ast e ampliando a hermenêutica teológica de Ernesti, 
não representa um mero passo adiante na história da arte de 
compreender” (GADAMER34, 2003). 
Essa história da compreensão, sem dúvida, já vinha acompanhada por 
uma reflexão teórica desde a filosofia antiga. Eram, porém, reflexões 
que tinham o caráter de uma “doutrina da arte” (Kunstlehre), cujo 
sentido era servir à arte da compreensão, assim como a retórica serve  
à arte de falar e a poética à arte de poetar. “Nesse sentido, também a 
hermenêutica teológica da patrística e da Reforma foi uma doutrina da 
arte” (GADAMER35, 2003). Com Schleiermacher, embora se fale em 
“doutrina da arte”, a discussão é bem diferente. Situa-se em outro 
nível. A compreensão como tal converte-se em problema. E a 
universalização desse problema não deixa dúvidas de que a tarefa da 
compreensão tem agora um novo sentido. Também a reflexão teórica, 
que a acompanha, recebe um novo sentido. Já não se trata mais de 
uma doutrina da arte a serviço da práxis do filólogo ou do teólogo. 
Deixa de ser uma disciplina auxiliar, e ela mesma, a hermenêutica, 
constitui-se em disciplina autônoma. Ao falar na hermenêutica como  
“doutrina da arte”, esta expressão tem agora um caráter sistemático  

 

 
32 GADAMER, Hans G. Verdade e Método. Tradução de Flávio Paulo Meurer, com revisão de tradução 
de Enio Paulo Giachini. Petrópolis: Editora Vozes, 2008, p. 256.  

33 RUEDELL, Aloísio. Gadamer e a recepção da hermenêutica de Friedrich Schleiermacher: uma 
discussão sobre a interpretação psicológica. Revista Veritas, v. 57, n. 3, set./dez. 2012, p. 75-76.  
34 GADAMER, Hans G. Verdade e Método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 5. 
ed. Trad. de Flávio Paulo Meurer; nova revisão da tradução por Enio Paulo Giachini e Marcia Sá 
Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes, 2003, p. 246  
35 GADAMER, Hans G. Verdade e Método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 5. 
ed. Trad. de Flávio Paulo Meurer; nova revisão da tradução por Enio Paulo Giachini e Marcia Sá 
Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes, 2003, p. 246. 



bem diferente: “fundamentar teoricamente o procedimento comum a 
teólogos e filólogos, remontando, para além da intenção de ambos, a 
uma relação mais originária da compreensão do pensamento” 
(GADAMER36, 2003). O que é e como se dá a compreensão como 
tal, independente do objeto da compreensão? Até aí, a hermenêutica 
era determinada pelo conteúdo a ser compreendido, ou seja, 
historicamente, pela “unidade óbvia da literatura vetero-cristã” 
(GADAMER37, 2003). Schleiermacher, ao contrário, já não busca a 
unidade da hermenêutica na unidade de conteúdo da tradição a que se 
deve aplicar a compreensão; mas, abstraindo de toda especificação de 
conteúdo, ele a procura na unidade de um procedimento, que nem 
sequer se diferencia pelo modo como as ideias são transmitidas, se por 
escrito ou oralmente, se numa língua estranha ou na língua própria e 
contemporânea. O esforço da compreensão surge toda vez que não se 
dá uma compreensão imediata, e assim toda vez que se deve contar 
com a possibilidade de um mal-entendido, o que, para 
Schleiermacher, significa sempre. Diante do desafio de compreender o 
outro, o diferente – e a rigor todo texto é outro – o mal-entendido já 
está dado de antemão. 

 

 

 

 

Gadamer critica Scheleirmacher por este enfatizar o poder do artista literário, 

como revelador divino do que ele quis dizer, descompromissando-se com a linguagem, 

esta sim veiculadora das verdades do texto. Ele critica ainda a importância desmedida 

ao enfoque psicológico do autor, dizendo que a relevância da interpretação psicológica 

sobre a linguística, levada a cabo por Scheleirmacher, ofusca a mensagem do texto, que 

também pertence ao intérprete, ou ao rol de intérpretes. 
 

Gadamer38 resume a pretensão hermenêutica de Schleirmacher, fincada nos 
termos de que a própria história não passa de um espetáculo de criação do escritor: 

 

 

A fórmula de Schleirmacher, tal como ele a entende, não inclui mais a própria coisa 
de que se está falando, mas considera a expressão que representa um texto, abstraindo de 
seu conteúdo de conhecimento, como uma produção livre. Corresponde a isso o fato de que 
ele orienta a hermenêutica, que nele está voltada para a compreensão de tudo que pertence 
à linguagem. O falar do indivíduo é efetivamente um fazer livre e configurador, por mais 
que suas possibilidades estejam restritas pela estruturação fixa da língua. A linguagem é um 
campo de expressão e sua primazia no campo da hermenêutica, significa, para 
Scheilermarcher, que ele, como intérprete, considera os textos como puros fenômenos de 
expressão, à margem de sua pretensão de verdade. 
 
 

 

GADAMER, Hans G. Verdade e Método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica.  

5. ed. Trad. de Flávio Paulo Meurer; nova revisão da tradução por Enio Paulo Giachini e Marcia 
Sá Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes, 2003, p. 247.  
37 Idem, ibidem, p. 247.  
38 Idem, ibidem, p. 269. 

36 

37 
6 36 



 
Para Gadamer, Scheleirmacher procurou desenvolver uma doutrina da 

arte de compreender, em vez de um aglomerado de informações linguísticas e culturais, 

assim, para ele, a dificuldade de compreensão tem uma função importante na tarefa de 

interpretação, pois ele intenta clarificar o “mal entendido”. Se tal dificuldade de 

interpretação obnubiliza o entendimento, essa dificuldade deve ser levada em conta na 

estrutura metodológica por ele utilizada para atingir o entendimento do texto. Assim, ele 

vai utilizar os cânones gramaticais e psicológicos que se afastam da ligação dogmática 

de conteúdo (Gadamer39): 

 
Por certo que Scheleiermacher não foi o primeiro a 

restringir a tarefa de hermenêutica em tornar compreensível a intenção 
de outras pessoas em discursos e textos. A arte da hermenêutica 
jamais foi o organon da investigação das coisas. Desde o início, isso a 
distinguiu daquilo que Scheleiermacher chama de dialética. 
Entretanto, sempre que alguém se esforça por compreender – por 
exemplo, a Sagrada Escritura ou os clássicos – está operando 
indiretamente uma referência à verdade que está oculta no texto e que 
deve vir à luz. Na realidade, o que se deve compreender não é um 
pensamento enquanto um momento vital, mas enquanto uma verdade. 
Este é o motivo por que a hermenêutica possui uma função auxiliar, 
permanecendo subordinada à investigação da coisa em questão. 
Também Scheleiermacher leva isso em conta, desde o momento em 
que relaciona a hermenêutica por princípio – no sistema das ciências – 
à dialética. 

 
 
 

O estudo de Ruedell40 aponta que é no contexto da interpretação psicológica que 

Scheleiermacher finca seu sentido hermenêutico, aí carreado o objeto da interpretação 

da vida do autor, identificando os motivos que o levaram a escrever daquela maneira: 
 
 

Para Gadamer, está claro que “Schleiermacher não foi o primeiro a 
restringir a tarefa da hermenêutica em tornar compreensível a intenção 
de outras pessoas” (GADAMER41 2003). Como deve ser entendido 
esse propósito? É no contexto da interpretação psicológica que 
Schleiermacher propõe esse sentido da hermenêutica, incluindo como 
objeto de interpretação a vida do autor, no sentido de saber os 
“motivos” que o levaram a escrever. Diante do estranhamento dessa  

 
39 GADAMER, Hans G. Verdade e Método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 5. 
ed. Trad. de Flávio Paulo Meurer; nova revisão da tradução por Enio Paulo Giachini e Marcia Sá 
Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes, 2003, p. 255.  
40 RUEDELL, Aloísio. Gadamer e a recepção da hermenêutica de Friedrich Schleiermacher: uma 
discussão sobre a interpretação psicológica. Revista Veritas, v. 57, n. 3, set./dez. 2012, p. 74-85  
41 GADAMER, Hans G. Verdade e Método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 5. 
ed. Trad. de Flávio Paulo Meurer; nova revisão da tradução por Enio Paulo Giachini e Marcia Sá 
Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes, 2003, p. 255. 



tarefa da hermenêutica, mostrada por diversos autores, à semelhança 
de Gadamer, é oportuno trazer o comentário que Gunter Scholtz faz 
sobre esse tema. Ele chama atenção para que se observe bem ao que 
Schleiermacher realmente quer dizer. Ao perguntar pela intenção do 
autor, pelos “motivos” que o levaram a escrever ou pelo “projeto 
originário” de uma obra, pergunta-se, em verdade – afirma ele – pelas 
circunstâncias que o provocaram. O autor não é uma figura abstrata, 
mas situado num contexto, que, de alguma forma, o constitui. E 
certamente não é sempre indiferente ter diante de si apenas uma obra a 
ser interpretada ou ter, além disso, uma descrição externa de sua 
origem. Excluir a pergunta pelo autor seria, no mínimo, reduzir toda 
arte a um e mesmo denominador (SCHOLTZ42, 1995). 

 
 
 
 
 

6. Dilthey e a metodologia aplicável às ciências humanas 
 

 

Dilthey apresenta um modelo de método para as ciências humanas, diferente do 

método para as ciências da natureza, pois ele acha que os objetos das ciências físicas 

são diferentes dos das ciências do espírito. Ele enfatiza o aspecto de que as ciências 

humanas necessitam de um método próprio calcado na compreensão, em contraposição 

à explicação. 
 

No seu trabalho “Ascensão à hermenêutica”,43 Dilthey define a hermenêutica 

como um conjunto de regras para interpretar monumentos escritos, apoiando-se numa 

validade universal de interpretação histórica para enfrentar o romantismo e o 

subjetivismo. 
 

O projeto de Dilthey é o de justificar filosoficamente uma metodologia para as 

ciências humanas, aduzindo que a maneira de tratar do tema deve ser aquela já emanada 

pela tradição, que via a “explicação” como ocorrente nas ciências da natureza, e a 

“compreensão” como dando guarida às ciências humanas. Entretanto, ao contrário da 

tradição, Dilthey considera que os dois métodos são interdependentes. 
 

Para ele, o método para análise das ciências humanas não pode ser o mesmo 

aplicável às ciências naturais, como fizeram Augusto Comte e Stuart Mill, que 

impregnaram e truncaram a realidade história apenas para justificar um método “duro”. 
 
 
 
 
 
 

42SCHOLTZ, Gunter. Ethik und Hermeneutik; Schleiermachers Grundlegung der 
Geisteswissenschaften. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1995, p. 115. 
43  DILTHEY, W. Obras Escolhidas. Select Works. Organizado por MAKKREEL, R. e RODI, F. 
Princeton: Princeton University Press, 1989. Vol. IV, p. 238. 



Como o ser humano é uma “unidade vital psicofísica”44 as ciências humanas 

prevalecerão sobre as ciências naturais. Os seres humanos afetam a natureza pela 

vontade e pela ação. Entretanto, é só através da compreensão que os indivíduos acessam 

os outros indivíduos. 
 

Roberto Novaes45, em trabalho específico sobre a hermenêutica de Dilthey, 

pondera que para Dilthey, o mundo espiritual apresenta categorias distintas daquelas do 

reino da natureza, seus fenômenos apresentam-se sempre imbuídos de valores e nexos 

finalistas, tudo se encontra perpassado por intencionalidades: 
 
 

Segundo Dilthey, a delimitação de um campo próprio 
às ciências do espírito se impõe pela necessidade de transferir a alguns 
organismos animais e aos humanos, baseando-nos em suas 
manifestações de vida, um acontecer psíquico análogo àquele que nos 
dá a nossa própria experiência interna. Essa dimensão psíquica ou 
espiritual possui duas características importantes. Em primeiro lugar, 
como foi dito, ela se dá enquanto realidade exterior através de uma 
“transferência” ou “transposição” de fenômenos da experiência 
interna a outros corpos humanos. Tal transferência pressupõe, por sua 
vez, uma segunda característica que é a “homogeneidade” das 
possibilidades de experiências internas dos diversos corpos humanos, 
o que permite estabelecer as conexões de um mundo espiritual  
comum. Essas duas características possibilitam a 
“experimentabilidade” e fornecem uma espécie de “fundamento 
empírico” que justificam o estatuto de cientificidade das disciplinas 
humanas: “por toda parte se mostra a conexão homogênea de toda a 
vida espiritual como o fundamento sobre o qual é possível levantar-se 
as ciências do espírito” (Dilthey,46 1951,). Além disso, o mundo 
espiritual apresenta categorias distintas daquelas do reino da natureza, 
seus fenômenos apresentam-se sempre imbuídos de valores e nexos 
finalistas, tudo se encontra perpassado por intencionalidades. 
Portanto, não são úteis, aqui, as categorias de substância e 
causalidade, fundamentos da teorização científico-natural, e, sim, 
categorias como significado, valor, finalidade, força etc. Reconhecido 
o âmbito peculiar às ciências do espírito, Dilthey estabelece as 
diferenças radicais com relação às metodologias próprias de cada um 
dos dois campos de saberes científicos. Para ele, a identificação do 
método científico-natural como metodologia geral das ciências, sua 
transformação em critério mesmo de cientificidade, não é senão um 
fenômeno histórico. Diz ele: “Destaquemos a verdade: as mudanças 
que têm sofrido os métodos segundo as diversas épocas são  

 
 

44  DILTHEY, W. Obras Escolhidas. Select Works. Organizado por MAKKREEL, R. e RODI, F. 
Princeton: Princeton University Press, 1989. Vol. I, p.67. 
45 NOVAES DE SÁ, ROBERTO. As contribuições de Dilthey para uma fundamentação 

 
hermenêutica das ciências humanas. Boletim Interfaces da Psicologia da UF Rural RJ Página 39-40. 
Acessado na Internet no sítio http://www.ufrrj.br/seminariopsi/2009/boletim2009-1/novaes.pdf, em 
24/01/2019. 
46  DILTHEY, W. Ideas acerca de una psicología descriptiva y analítica. Obras Completas, Vol. 6. 
México, Fondo de Cultura Economica, 1951, p. 293. 



extraordinárias” (Dilthey,47 1951). Foi somente devido ao sucesso que 
o método científico-natural atingiu em seu próprio domínio que os 
pesquisadores do campo das ciências do espírito têm buscado 
soluções análogas e não em virtude de uma adequação intrínseca 
daqueles aos seus verdadeiros problemas. 

 

Jovanka Scocuglia48 aduz que Dilthey renegou a visão positivista e empirista 

aplicável às ciências humanas, clamando pela impossibilidade de se falar em leis gerais 

direcionando as ciências do espírito: 

 
Dilthey, que analisou a causalidade na história criticando a 

visão positivista e a empiricista, afirmava não ser possível no campo 
das "ciências do espírito" (Geissenswissenchaften) ou das ciências 
humanas, se falar em "leis gerais", questionava o próprio conceito de 
"causa", pois, para ele, esse conceito implicava a ideia de necessidade 
e inexorabilidade sendo mais correto pensar-se em termos de 
"motivos", de "desejos" para explicar situações de mudança. Deste 
modo, pode-se dizer que uma questão subjacente à abordagem anti-
naturalista de Dilthey é: como a compreensão dos significados pode 
ser elevada ao mesmo nível de clareza metodológica característico das 
ciências da natureza? Quais são os métodos que permitem uma leitura 
objetiva das estruturas simbólicas de qualquer tipo, incluindo ações, 
práticas sociais, normas e valores? Esta problemática refere-se, 
portanto, a uma busca de cientificidade para as ciências 
interpretativas, numa época em que as ciências da natureza avançavam 
rapidamente. 

 

Scocuglia49 analisa as duas abordagens – a de natureza positivista e a de 

índole interpretativa: 
 
 

O conceito filosófico central era, sobretudo, o conceito 
de explicação (Erklärung) e evidenciava-se a distinção, nas ciências 
sociais e na história, entre explicar (Erklären) as ações e as crenças 
humanas e compreender (Verstehen) seus significados. A partir disto, 
duas abordagens se diferenciavam quanto ao estudo da ação humana. 
Uma abordagem "positivista", que investia na compreensão de 
significados apenas como uma reconstrução imaginativa das intenções 
ou propósitos dos atores. O aspecto científico, mais próximo da 
verdade, no estudo da ação seria a possibilidade de construção de 
hipóteses explicativas que deveriam ser incorporadas às teorias gerais 
sobre o comportamento humano e verificadas ou testadas através de 
métodos seguros de observação empírica. Acreditava-se que o 
resultado seria a unificação das ciências, numa estrutura única para os  

 
 

47  DILTHEY, W. Ideas acerca de una psicología descriptiva y analítica. Obras Completas, Vol. 6. 
México, Fondo de Cultura Economica, 1951, p. 301.  
48 SCOCUGLIA, Jovanka Baracuhey Cavalcanti. A hermenêutica de Wilheim Dilthey e a reflexão 
epistemológica nas ciências humanas contemporâneas. Soc. Estado. vol.17 n.2 Brasília Dec. 2002. 
internet: http://dx.doi.org/10.1590/S0102-69922002000200003 - acesso em 24/01/2019.  
49 Idem, ibidem. 



diversos campos de pesquisa. Tal estrutura seria a identificação de 
seqüências regulares de comportamento e a possibilidade de 
formulação de leis universais e de teorias para, através delas, predizer 
ou explicar a ocorrência dos eventos. De outro lado, na abordagem 
interpretativa, os teóricos da "Verstehen" e da "Hermenêutica" 
argumentavam que as ciências sociais e a história não poderiam ser 
adaptadas à lógica das ciências naturais porque a compreensão 
interpretativa tem um papel diferente nas ciências. E, assim, 
compreender uma dada ação ou credo é um trabalho científico que 
precede a explicação do porquê da ocorrência da ação. Seria um 
trabalho de leitura da situação, de análise do contexto ao qual a ação 
ou crença pertencem, compreendendo-as sob a ótica de outras ações e 
crenças historicamente constituídas. A construção de hipóteses 
explicativas e seus testes empíricos se tornariam problemas de 
interpretação dependentes de uma pressuposição específica de como é 
o evento a ser explicado e, portanto, de como ter acesso ao significado 
(Warnke,50 1987). 

 
 

 

Dilthey lista algumas teses sobre a compreensão: 
 

 

a) Objetivação empírica da vida psíquica, expressões faciais ou palavras para 

conhecer a vida psíquica; 
 

b) Procurar características comuns nas condições específicas deste modo de 

cognição; 
 

c) Interpretação dos textos ou exegese; 
 

d) Regras de interpretação similares àquelas aplicadas às ciências naturais; 
 

e) Compreensão como procedimento fundamental às ciências humanas; 
 

 

Dilthey insiste na dimensão histórica da compreensão, no seu ensaio “A 

compreensão de outras pessoas e de suas manifestações na vida.”51 

 
Chamamos de exegese ou compreensão a compreensão guiada 

por regras de manifestações de vida permanentemente fixas. Como é 
apenas na linguagem que a vida da mente e do espírito encontra sua 
expressão completa e exaustiva – expressão que possibilita a 
compreensão objetiva – a exegese culmina na interpretação dos 
registros escritos da existência humana. (...) A ciência desta arte é a 
hermenêutica.  

 
 

 
50 WARNKE, Geórgia. Gadamer: hermeneutics, tradition and reason. Califórnia: Stanford University 
Press, 1987, p. 07.  
51 DILTHEY, W . Ideas acerca de una psicología descriptiva y analítica. Obras Completas, Vol. 6. 
México, Fondo de Cultura Economica, 1951, Vol. III, p. 237-238. 



Observa-se que Dilthey ainda permanece com a ideia de que a hermenêutica 

refere-se à arte de interpretar os textos escritos, mas ele já prenuncia que a hermenêutica 
 

é modelo para as formas de compreensão da vida. Dilthey recusa a base metafísica para 

fundamentar as questões da hermenêutica, porquanto seus resultados não decorreriam 

de premissas válidas universalmente. 
 

Ele apela para a epistemologia para resolver a quaestio acerca dos fundamentos 

da metodologia utilizável para as ciências humanas. Nesse sentido, Dilthey fundou-se 

em Kant, ainda que ele não se considere um neokantiano, pois aquele circunscreveu sua 

temática acerca dos fundamentos epistemológicos das ciências humanas. 
 

Dilthey proclamava, com razão, que qualquer estudo da vida humana enfrenta 

um problema no sentido de que sempre somos parte daquilo que procuramos entender, 

ainda que os metodologizantes das ciências naturais e positivas digam que é possível 

uma ação de suspensão do juízo, como se fosse possível isolar o objeto da pesquisa – o 

ser humano – da sua própria existência humana e de sua trajetória mundana. 

Roberto Novaes52  lança luzes sobre Dilthey, sob a lupa de Ortega y Gasset, ao 
 

afirmar que Dilthey tem o mérito de trazer a “vida” as ciências, deixando de lado a 
iterativa busca à razão, centrando sua busca filosófica no devir humano: 

 
 

Segundo Ortega y Gasset53, Dilthey é um dos 
primeiros pensadores em que se dá a emergência de uma nova 
concepção fundamental no panorama das ideias filosóficas que 
compõem a história da filosofia. Tal concepção surge em homens 
distintos que, inicialmente, ignoravam-se uns aos outros, não 
possuindo conexão direta a não ser a de serem porta vozes do destino 
intelectual de sua época. Refere-se ele a ideia de “vida”. Para o 
pensamento moderno, até então, a natureza humana era constituída 
pela razão, suas manifestações históricas representavam deformações 
encobridoras da verdadeira essência racional não histórica. Esta 
concepção era partilhada tanto pelo idealismo quanto pelo empirismo. 
Contra o primado da razão, Dilthey recorre à noção de “vida” 
enquanto integralidade do devir histórico do espírito humano. Trata-
se, pois, de fundar o conhecimento, não em condições a priori de uma 
razão transcendental e, sim, na totalidade da experiência histórica, 
incluindo suas condições intelectuais, volitivas e afetivas. Essa 
reversão de perspectiva implicaria, se assumida radicalmente, na 
irredutibilidade da questão do conhecimento e da verdade a um 
problema de metodologia, já que qualquer critério será sempre uma  

 
 

52NOVAES DE SÁ, ROBERTO. As contribuições de Dilthey para uma fundamentação 
hermenêutica das ciências humanas. Boletim Interfaces da Psicologia da UF Rural RJ Página 38-43. 
Acesso na Internet no sítio http://www.ufrrj.br/seminariopsi/2009/boletim2009-1/novaes.pdf, p. 42-43, 
em 20/02/19. 
53 ORTEGA Y GASSET. Goethe - Dilthey. Madrid, Alianza, 1983, p. 143. 



objetivação histórica produzida a partir da vida e, portanto, incapaz de 
ter sobre ela a última palavra. Conhecimento e verdade são produções 
que envolvem o existir histórico integral. Embora Dilthey aponte isso 
com toda clareza, não lhe é possível desprender-se totalmente das 
exigências intelectuais de sua época. Ortega54 vislumbra com precisão 
esta encruzilhada do pensamento diltheano: “[...] Dilthey é filho do 
seu tempo, que vê todo o filosófico como uma ocupação direta com as 
ciências, com a cultura etc., e só indiretamente e através disso, com o 
real. Por isso, sem que se justifique, a autognose (Selbstbesinnung), 
que devia ser a ciência da realidade „homemெ, converte-se, desde 
logo, em teoria dos saberes que o homem construiu. Esta „marca do 
seu tempoெ é o que torna impossível a Dilthey alcançar a plenitude de 
si mesmo. Sua genial intuição da „vida espiritualெ como realidade 
fundamental fica para sempre muda, não pode pensá-la, porque a 
intercepta a mania epistemológica, a ontofobia kantiana e positivista.” 
Com isso, a hermenêutica atinge em Dilthey um ponto de inflexão em 
que se preparam, com a ideia de “vida”, tanto a superação da 
perspectiva psicológica, quanto o desprendimento com relação ao 
problema metodológico _ ambos ainda totalmente dominantes em 
Schleiermacher. Na continuidade da tradição hermenêutica, caberá à 
filosofia hermenêutica de Heidegger e de seu discípulo Gadamer 
liberar totalmente o problema da compreensão do restrito âmbito do 
método, remetendo-o, de modo radical, ao plano mais originário da 
existência. 

 
 

O estudo de humanidades deita raízes na experiência vivida das pessoas, mas 

Dilthey sempre acata essa ideia em conexão íntima com o passado e com a tradição, são 
 

– presente e passado – no contexto hermenêutico. Os seres humanos são 

irremediavelmente históricos, ainda que o neguem, que seja por qualquer tentativa de 
 

suspensão do juízo ou “epoché”. O círculo hermenêutico, de que fala Dilthey, será 
apropriado mais à frente por Heidegger. 

 
 

7. “A hermenêutica da facticidade” de Heidegger 
 

 

A obra máxima de Martin Heidegger – “Ser e Tempo” – está preenchida de 

vários referenciais hermenêuticos. Sua análise do “dasein” está atrelada a um 

redirecionamento do círculo hermenêutico. 
 

Para Gadamer, Dilthey ainda estava preso à metodologia das ciências humanas, 

malgrado a sua preocupação com a existência e a vida. Foi em Heidegger que a 

hermenêutica desvinculou-se do método, na projeção da facticidade do “dasein”, e a 

questão da historicidade ganhou relevo. Heidegger, entretanto, desviou-se do foco 

filológico à hermenêutica, impregnado por Dilthey, conforme se depreende no estudo 
 
 

54 ORTEGA Y GASSET. Goethe - Dilthey. Madrid, Alianza, 1983, p. 201. 



abaixo, de Josiel Batista, em estudo sobre ensino de matemática na EAD, sob o enfoque 

da hermenêutica filosófica de Gadamer: 

 
 

No entanto, conforme descrito por Mondini55 (2013), 
em Ser e Tempo, Heidegger desvia-se do foco filológico de Dilthey, 
pois busca fundamentos de uma hermenêutica para uma compreensão 
„verdadeira apresentando uma Hermenêutica Filosófica, que não se 
preocupa com as regras e o desenvolvimento das mesmas, mas sim, 
com o pensar.ெ56. De acordo com Espósito (1991) “Heidegger não 
nega a perspectiva de Dilthey, mas coloca-a num contexto ontológico, 
onde mundo e compreensão são partes inseparáveis da constituição 
ontológica da existência do Dasein.” Acredito que o que tornou a 
hermenêutica fenomenológica de Heidegger tão diferente do que já 
havia sido proposto no campo da hermenêutica, fundamenta-se no fato 
de que Heidegger foi buscar a o essencial de cada um dos dois e 
rechaçou aquilo que acreditava não ser importante. 

 
 

Em “Verdade e Método”, Gadamer analisa a importância do círculo 

hermenêutico de Heidegger, como se depreende abaixo57: 

 
 

É por isso que retomamos a descrição heideggeriana do círculo 
hermenêutico a fim de que o novo e fundamental significado que 
adquire aqui a estrutura circular possa se tornar fecundo para nosso 
propósito. Heidegger escreve: „Embora possa ser tolerado, o círculo 
não deve ser degradado a círculo vicioso. Ele esconde uma 
possibilidade positiva do conhecimento mais originário que, 
evidentemente, só será compreendida de modo adequado quando ficar 
claro que a tarefa primordial, constante e definitiva da interpretação 
continua sendo não permitir que a posição prévia, a visão prévia e a 
concepção prévia lhe sejam impostas por intuições ou noções 
populares. Sua tarefa é, antes, assegurar o tema científico, elaborando 
esses conceitos a partir da coisa ela mesma.ெ 

 

 
Heidegger acena com a ideia de que este círculo tem um sentido ontológico 

positivo, no qual as pré-interpretações tornam possíveis as demais interpretações. 

Heidegger descreve a forma realização da própria interpretação compreensiva, acentua 

Gadamer58. A busca da compreensão lança o sujeito a eventuais erros de opiniões 

prévias, que não se confirmam nas coisas. A tarefa da compreensão é a de buscar a 

correção de interpretação nas “coisas”, quer dizer, na experiência. 
 
 
 

55 MONDINI, Fabiane. A presença da álgebra na legislação escolar brasileira. 2013. 433 f. Tese 
(Doutorado) - Curso de Educação Matemática, Instituto de Geociências e Ciências Exatas, Universidade 
Estadual Paulista - Campus de Rio Claro, Rio Claro, 2013. 
56 Idem, ibidem, p. 24.  
57 GADAMER, Hans G. Verdade e Método. Petrópolis, Ed. Vozes, 10ª. ed. 2008, p. 355.  
58 Idem, ibidem, p. 355. 



Na leitura de Gadamer59, Heidegger “faz uma descrição fenomenológica ao 

descobrir a pré-estrutura da compreensão”, que ele converte na questão primordial que é 
a do desvelamento do “ser”. Heidegger critica o pensamento cartesiano, ao calcar a sua 
introspecção em fundações absolutas, como se aquilo que não pudesse ser duvidado, 

precisaria estar além de qualquer dúvida. Para Heidegger, as condições que facultam o 

pensamento não são autogeradas, mas já estão pré-definidas antes mesmo de iniciarmos 

o processo de interpretação. Segundo Paula Rosa60, em trabalho específico sobre a 

crítica de Heidegger a Descartes, alinhavou: 
 
 
 

Descartes é um dos notáveis representantes das 
metafísicas que foram desenvolvidas na modernidade. No § 8 de Ser e 
Tempo o filósofo já sinaliza um diálogo com Descartes, afirmando a 
necessidade de investigar os fundamentos ontológicos constituintes do 
cogito ergo sum, assim como o lugar que a metafísica cartesiana 
ocupa no desenvolvimento do projeto que visa à construção de uma 
ontologia fundamental. Segundo Heidegger: [....] Com o “cogito sum”  
Descartes pretende dar a filosofia um fundamento novo e sólido. O 
que, porém, deixa indeterminado nesse princípio “radical” é o modo 
de ser da res cogitans, ou, mais precisamente, o sentido de ser do 
“sum. A elaboração dos fundamentos ontológicos implícitos no 
“cogito sum” constitui o ponto de parada na segunda estação a 
caminho de um retorno destruidor à história da ontologia [....]De  
acordo com Cornejo61, o lugar que a filosofia cartesiana ocupa no 
itinerário histórico que Heidegger tem em mente, se relaciona com o 
fato de que Descartes se estabelece como um ponto de intermédio 
entre a filosofia medieval e moderna. Por um lado, sem questioná-las 
ele aplica as categorias medievais ontológicas ao seu ponto de partida, 
ou seja, o “cogito”, interpretando-o à luz da metafísica grega como 
ousia ou substância. Heidegger também observa que em Descartes 
está latente uma das mais importantes ocultações da pergunta inicial 
pelo sentido do ser, e com isso o esquecimento da diferença 
ontológica.  

. 
 

Para Cornejo62, Heidegger propõe uma leitura destrutiva da filosofia tradicional, desde 
 

Aristóteles, Platão, os escolásticos e, na intermediação entre a filosofia medieval e moderna, 
 

também vê inconsistências no cartesianismo:  
 
 
 

59 GADAMER, Hans G. Verdade e Método. Petrópolis, Ed. Vozes, 10ª. ed. 2008,, p. 359. 
60ROSA, Paula. Heidegger sobre descartes: crítica à objetificação da metafísica. Trabalho 
apresentado na Universidade de Fronteira do Sul\RS, 2016.  
61 CORNEJO, P.N. La lectura heideggeriana de la metafísica de Descartes. n,9. Revista de filosofia 
Factótum Acesso Internet em 26/01/2019, p. 35.  
62 HEIDEGGER, M. (2003) Ser y tiempo. Trad. de Jorge Eduardo Rivera Cruchaga. Madrid: Trotta, p.

  

7.  



 
La lectura de Descartes que hace Heidegger en su primera etapa 

se encuadra dentro de su proyecto de “destrucción” (Destruktion) de 
la ontología occidental desarrollado en Ser y tiempo. Esta destrucción 
consiste en el replanteamiento de la historia de la metafísica a la luz 
de la pregunta por el sentido del ser. Para Heidegger, esta pregunta se 
encuentra históricamente determinada, de manera que que se ve 
obligada a traer a la luz la historicidad a la que pertenece y a 
enfrentarse a la tradición precedente. Heidegger nos advierte entonces 
de que, en virtud del carácter ingenuo o dogmático en que se está en la 
tradición, la pregunta por el ser suele pasar desapercibida, o bien le 
confiere a sus contenidos la apariencia de lo incuestionable: “La 
tradición que así viene a imperar, hace inmediata y regularmente lo 
que transmite tan poco accesible que más bien lo encubre. Considera 
lo tradicional como comprensible de suyo y obstruye el acceso a las 
fuentes originales de que se bebieron, por modo genuino en parte, los 
conceptos y categorías transmitidos. La  
tradición llega a hacer olvidar totalmente tal origen.” (Heidegger, 
200363) 

 

Na leitura de Cornejo64, Heidegger critica Descartes, porquanto este não 

examina propriamente a questão do ser, e a analítica existencial de “Ser e Tempo” é o 
caminho, segundo Heidegger, para aprofundar as questões que Descartes deixou em 

aberto. Mas Heidegger propõe mais que isso: ele inverte o pensamento radical do 

cartesianismo, partindo do exame preliminar da questão do ser: 

 
Si el cogito sum hubiera de servir como punto de partida de la 
analítica existencial del Dasein, no sólo sería necesario invertir sus 
términos, sino que además se requeriría una nueva verificación 
ontológico-fenomenológica de su contenido. La primera afirmación 
sería entonces el “sum”, en el sentido de yo-estoy-en-el-mundo. En 
cuanto tal ente, “yo soy” en la posibilidad de estar vertido hacia 
diferentes comportamientos (cogitationes), como modos de estar en 
medio del ente intramundano. En cambio Descartes afirma que las 
cogitationes están-ahí, y que junto con ellas está presente un ego, 
como res cogitans carente de mundo.” (HEIDEGGER65, 2003). 

 
 

Heidegger aponta a destruição da tese cartesiana do “cogito” bem como a 

primazia da autoconsciência. Heidegger afirma que a procura de Descartes por 

fundações absolutas foi responsável pelo encobrimento do ser, e também do sujeito do 
 
 
 

63 HEIDEGGER, M. (2003) Ser y tiempo. Trad. de Jorge Eduardo Rivera Cruchaga. Madrid: Trotta, p.  

7.  
64 CORNEJO P.N. La lectura heideggeriana de la metafísica de Descartes. n. 9. Revista de filosofia 
Factótum Acesso Internet em 26/01/2019, p. 37.  
65 HEIDEGGER, M. (2003) Ser y tiempo. Trad. de Jorge Eduardo Rivera Cruchaga. Madrid: Trotta, p.

  

232.  



“cogito” bem como pelos objetos (res cogitata) interpretados como “mundo” (res 

extensa). 
 

Heidegger entente que a concepção cartesiana de “mundo” iludiu o verdadeiro 
fenômeno da mundanidade ocorrente na metafísica moderna, pois que, para o pensador 

alemão, Descartes ignorou o aspecto constitutivo do ser-aí: ser-no-mundo, e cometeu o 

equívoco de radicar seu discurso em uma de suas convicções mais fundamentais: o 

caráter espacial do mundo. Nas palavras de Antichi i Valero66: 

 
La lectura heideggeriana de la definición cartesiana de “mundo” y de 

sus fundamentos la encontramos en el capítulo III de Ser y Tiempo, 
secciones 19-24. Antes, al principio del capítulo II, Heidegger 
desarrolla y justifica la idea de que la estructura fundamental del 
Dasein es la de “ser en el mundo”, pero no ya en el sentido de “estar 
situado espacialmente en” sino en el sentido más preciso de “habitar 
en”. Posteriormente, pasa a criticar los presupuestos de la metafísica 
moderna tal como se había planteado desde Descartes, una metafísica 
que ha “pasado por alto” la estructura esencial del Dasein en tanto que 
“ser en el mundo”, y, por ello, ha ignorado el fenómeno de la 
“mundanidad”. Y es que, para Heidegger, es necesario emprender 
nuevamente la tarea de examinar el fenómeno del mundo con el fin de 
determinar cuál es su “mundanidad”, es decir, concretar en qué 
consiste la estructura de aquello sobre lo cual se constituye el Dasein. 
Dicho examen revela el mundo como Umwelt, como mundo que 
envuelve, rompiendo así con la idea de “mundo” como una substancia 
independiente frente al sujeto y como una mera “categoría” para pasar 
a ser un “existenciario” en sentido pleno. Este análisis plantea 
entonces la cuestión sobre el papel que juega el espacio (la extensio) 
dentro de la configuración de la mundanidad, revelando dos opciones 
posibles: o bien es el espacio lo que nos proporciona el atributo 
constitutivo de la mundanidad y, entonces, la exégesis del mundo 
debe hacerse partiendo de la espacialidad como hace Descartes; o 
bien, al contrario, la espacialidad sólo puede ser explicada partiendo 
de la estructura misma de la mundanidad. Heidegger sostendrá esta 
segunda opción pero para ello necesitaba revisar la postura cartesiana 
mediante una crítica de sus presupuestos ontológicos. 

 
 
 

 

Quando realizamos algum pensamento sobre o mundo, já estamos nele e, bem 

antes dos julgamentos sobre o mundo, já estamos inarredavelmente presos nele, bem 

antes do que façamos alguma tentativa de separação filosófica ou suspensão do juízo. 
 

A interpretação do mundo é uma hermenêutica da facticidade, segundo 

Heidegger, porquanto o “dasein”, por meio de seus envolvimentos práticos com o 
 
 

66 ANTICH I VALERO, X. La crítica de la mundanitat cartesiana i la noció d’espai a Heidegger. 
En Acadèmia de filosofía Liceu Joan Maragall, Lectura de Heidegger. Barcelona: PPU, 1991. 



mundo, já incorporou a carga de historicidade da qual o homem não consegue se 

desvencilhar. 
 

Com Heidegger, a hermenêutica mudará de objeto, deixando de incidir sobre 

interpretação de textos, para incidir sobre a própria existência. Ela terá uma função 

fenomenológica e não metodológica, e, por fim, ela não será apenas uma reflexão sobre 

a interpretação, mas uma filosofia da própria existência. 
 

Heidegger vai ser o primeiro filósofo a fazer da hermenêutica uma filosofia, que 

ele a nomeará de “hermenêutica da facticidade”, em sua obra “Ser e Tempo”. A 

facticidade não deve ser vista de modo pejorativo, como simples vivência cotidiana do 

ser humano, mas sim como a existência concreta e individual que constitui uma 

aventura do ser humano – a aventura do “projetar-se”. 
 

Esse gérmen já havia sido lançado por Dilthey, segundo o qual já dissera que a 

vida é intrinsecamente hermenêutica. Heidegger também foi influenciado pela 

concepção de intencionalidade de Husserl, pois, segundo este, a percepção do mundo 

dá-se por uma perspectiva fenomenológica. 
 

A interpretação hermenêutica deve ser realizada pela própria existência. O autor, 

ou o intérprete da hermenêutica não tem como substituir-se à própria existência, “apesar 
de ele elaborar indicações formais que permitirão à existência de apropriar de suas 

próprias possibilidades de existência”, como disse Grondin67. Mas é a própria 

existência que deve elaborar a hermenêutica de sua própria facticidade, como adverte o 

mesmo autor Grondin.68 

Heidegger dá o nome de “ser-lançado-aí” ou “dasein” à facticidade de o ser 

lançar-se em sua própria existência, que não é vista como objeto, mas como uma relação 

consigo mesmo. O “dasein” é ato fenomenológico de despertar-se a si mesmo, dentro de 

uma ótica de um projeto existencial. 
 

A hermenêutica, para Heidegger, não tem mais como objeto os textos, como era 

na hermenêutica clássica, mas sim com a facticidade e a existência individual e o 

despertar-se a si mesmo. 
 

A hermenêutica heideggeriana veio para destruir a inércia do ser existencial, “a 

hermenêutica realiza sua tarefa unicamente pelo viés da destruição”69. Isso porque a 

existência deve evitar-se a si mesmo, no sentido de que o ser humano deve acordar da 
 
 

67 GRONDIM, J. Hermenêutica. São Paulo: 2012. Parábola Editorial, p. 40.  
68 Idem, ibidem, p. 40.  
69 HEIDEGGER, M. Herméneutique de la facticité. Obras Completas, p. 15. In GRONDIM, J. 
Hermenêutica. São Paulo: 2012. Parábola Editorial, p. 41. 



sonolência intelectual que lhe é inerente, afastando-se de interpretações banalizadas no 

cotidiano, e lançar-se no projeto hermenêutico da facticidade e do enfrentamento com a 

existência. 
 

O “dasein” participa das decisões fundamentais do ser, ou pelo menos deveria 
participar, afastando-se das distrações mundanas que afetam o ser. 

 
Heidegger defende que a questão principal do ser nunca fora corretamente 

analisada pela tradição grega, nem pelos filósofos posteriores, pois, para ele, toda 

compreensão fundamental nas ciências e toda relação com os objetos decorrem da 

compreensão do ser. O questionamento sobre o ser caiu totalmente no esquecimento, 

como se diz na primeira linha de sua obra máxima – “Ser e Tempo”70 – 

Continua Heidegger71 em sua crítica à omissão da análise do ser: 
 
 

E não apenas isso. Sobre a base dos pontos-de-partida gregos de 
interpretação do ser construiu-se um dogma que não só declara 
supérflua a pergunta pelo sentido do ser, mas além disso sanciona sua 
omissão. Diz-se “ser” é o conceito mais universal e o mais vazio e, 
como tal, resiste a toda tentativa de definição. Mas esse que dentre os 
conceitos é o mais universal e, portanto indefinível, não requer 
também definição, pois cada um de nós o emprega constantemente e 
cada vez já entende o que visa com ele. Assim, o que movia e como 
algo oculto mantinha na inquietação, o filosofar antigo passou a ser 
claro como o sol, um-poder-ser-entendido-por-si-mesmo. 

 
 

O desvelamento do ser proposto por Heidegger deve lançar mão da 

fenomenologia, que deve mostrar o que à primeira vista não se mostra, portanto, a 

fenomenologia será a porta de entrada para a redescoberta do ser. 
 

Como será feito isso, quer dizer, como a fenomenologia adentrará o íntimo da 

questão do ser? Heidegger responde que será através da hermenêutica da facticidade, ou 

da existência, o que ele chamará de “virada hermenêutica”. Pois, para Heidegger, a 

ocultação da análise do ser foi intencional, tentando esquivar-se de que o ser humano é 

finito. A tarefa da hermenêutica é enfrentar o esquecimento do ser, redespertando a 

existência de seu tema fundamental. 
 

Como bem observou Grondin72, há de se enfrentar um duplo esquecimento: o da 

própria existência (o esquecimento de si mesmo como projeto), e “o esquecimento do 
 
 
 
 
 

70 HEIDEGGER,M. Ser e Tempo. Trad. Fausto Castilho. Campinas: Ed. Unicamp, 2012, p. 33.  
71 Idem, Ibidem.  
72 GRONDIN, J. Hermenêutica. São Paulo: 2012. Parábola Editorial, p. 44. 



ser como tema fundamental da filosofia”73. Para enfrentar esse duplo esquecimento, 

Heidegger propõe uma hermenêutica destruidora da facticidade, que deve ser entendida 

no sentido positivo de desvelamento do ser, redescobrir o que foi recoberto, redespertar 

o que estava sonolento. 
 

Em “Ser e Tempo” Heidegger vai ressaltar as duas coisas que devem ser 

anunciadas à compreensão do ser: 1) o sentido autêntico do ser; 2) as estruturas 

fundamentais do próprio ser. 
 

Para Heidegger, a compreensão é uma estrutura do ser, e está presente em todo 

ato de interpretação, assim, a compreensão é anterior à própria existência. Ela tem um 

caráter também prospectivo, porque a compreensão sempre se relaciona com o futuro. 
 

Ele acena com o termo “significação” para designar a base ontológica em que se 
relaciona a compreensão. Assim, a linguagem fornece tal base, mas, para Heidegger, o 

sistema lógico da linguagem funda-se sobre algo anterior à linguagem, já inserido no 

mundo, que é a totalidade relacional, nas palavras de Palmer74. 
 

“A significação não é algo que o homem dê a um objeto; é aquilo que o objeto 

dá ao homem, fornecendo-lhe a possibilidade ontológica das palavras e da linguagem”, 

assevera Richard Palmer75. 
 

Assim, dentro desse contexto, a tarefa da interpretação (hermenêutica) é a de 

tornar explícita a compreensão, que já pré-existe na totalidade relacional e é anterior à 

linguagem. 
 

Quando eclode a compreensão por meio da linguagem, aí entra em cena outro 

fator de peso, porquanto a própria linguagem já traz elaborados um modo de ideação e 

compreensão, que lhe são inerentes. Assim, a compreensão e a significação são a base 

da linguagem e da interpretação. 
 

Heidegger repele a interpretação clássica sujeito-objeto, em vista da validade da 

estrutura prévia de compreensão. Ataca também a antiga separação do intérprete e de 

seus pressupostos, porquanto, para o mestre de Freiburg, a interpretação sempre 

pressupõe uma carga de pressupostos conferida pela historicidade. Para Heidegger, a 

compreensão e a interpretação pré-existem à relação sujeito-objeto. 
 

A hermenêutica é uma teoria da revelação ontológica, pois a existência humana 

também a é. Impossível separar-se a ontologia da existência humana, o projetar-se do 
 
 
 

73 GRONDIN, J. Hermenêutica. São Paulo: 2012. Parábola Editorial.  
74 PALMER, Richard. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70, 1989, p.139.  
75 Idem, ibidem, p. 139. 



ser, o “dasein”. Na lição de Palmer76 - “Heidegger junta, em sua análise, a hermenêutica 
 

à ontologia  existencial  e  a  fenomenologia”  -  aduzindo  que  o  fundamento  da 
 

hermenêutica funda-se na “facticidade do mundo e na historicidade da compreensão”.77 

Segundo  Krell78,  em  estudo  sobre  a  importância  da  fenomenologia  e 

hermenêutica heideggeriana para os estudos jurídicos, as perguntas da metafísica e da 
 

escolástica sempre eram dirigidas para o “ser como um todo”, nunca pelo próprio ser, 

que sempre foi confundido como um ente comum. Heidegger destrói tal entendimento, 

desvelando o ser, e incrementando o fundamento da finitude da existência, onde o 

tempo ganha especial relevância. O tempo representa a dimensão da compreensão do 

ser, em que este consegue concatenar o sentido de sua existência, sabendo, de antemão, 

que ele está limitado pela finitude, ele é um ser-para-a-morte. Ele aponta também a 

importância da linguagem na hermenêutica da facticidade, pois ela desvela o sentido do 

ser em sua instância mais originária, em que Heidegger apoia sua tese sobre o “ser-aí”, 

ou “dasein”, que tanto pode desvelar como ocultar: 
 
 

As perguntas teriam sido feitas sempre pelo “ser como 
um todo” ou “ser supremo”, mas nunca pelo próprio ser, pré-condição 
de todo ser existente no mundo. Este, contudo, jamais poderia ser 
descrito como um ente ou algo que simplesmente é. Assim, ter-se-ia 
caído no “esquecimento do ser” justamente porque este fugia da 
objetivação, embora sempre haja sido considerado o conceito “mais 
vazio, genérico e auto-evidente”. Já a atitude típica da existência do 
homem (seu “ser-no-mundo”) seria o cuidado e a sua experiência 
fundamental: o temor perante a certeza do fato de que, um dia, deverá 
morrer. A própria morte afrontaria o homem continuamente e 
constituiria parte intrínseca do próprio ser-aí, que nada mais é do que 
um ser-para-a-morte. Perante o limite absoluto da mortalidade, o ser-aí 
ganha a sua verdadeira significância. Se o homem dispusesse de 
tempo infinito, nada seria importante e verdadeiro para ele. Portanto, a 
temporalidade é, simultaneamente, motivo, fronteira e horizonte do 
ser-aí, que “não tem um fim no tempo, mas existe finitamente”. O 
tempo representa o imprescindível “horizonte de compreensão” do 
ser: apenas a partir dele é possível formar relações de sentido entre as 
coisas no mundo. Já o nada é chamado pelo filósofo de “véu do ser”, 
pois constitui o “radical diferente” de tudo que existe. Para Heidegger,  
é a linguagem que marca e determina o homem, uma vez que através 
dela se desvela o sentido do ser enquanto verdade originária; ela é o 
meio “no qual o ser, clareando-se, vem à fala”. Este possui, portanto, 
uma verdadeira essência, sempre ocultada, porém capaz de ser 
revelada mediante reflexão filosófica. Contra o paradigma científico  

 
76 PALMER, Richard. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70, 1989, p. 141.  
77 Idem, ibidem.  
78 KRELL, Andreas Joachim. A hermenêutica ontológica de Martin Heidegger, o seu uso da 
linguagem e sua importância para a área jurídica. Revista Brasileira de Estudos Políticos, Belo 
Horizonte, n. 113, jul./dez. 2016, p. 109/110. 



dominante, que tratava a linguagem como objeto capaz de ser 
analisado racionalmente pelo sujeito, o autor sugeriu uma “ontologia 
hermenêutica do ser-aí”, caracterizada pela “aporia originária do ser”, 
que tanto desvela quanto oculta. 

 
 
 
 

Heidegger teria dito ao filósofo Otto Poggeler, em janeiro de 1973 que “a 
hermenêutica filosófica é lá coisa de Gadamer, com ele esta se tornou um bom 

contrapeso à filosofia analítica e à linguística”, citado no livro de Roberto Mertens79. 

Assim, a hermenêutica filosófica é uma criação Gadameriana, que, embora nascida sob 

o manto da filologia e da interpretação dos textos, foi perdendo sua vertente 

exclusivamente textual, pela hermenêutica filosófica, para adentrar-se no vasto terreno 

do horizonte humano. 
 

Gadamer apropria-se da evidência fenomenológica de Heidegger no sentido de 

que a compreensão não é um processo psíquico, mas um modo existencial de ser-no-

mundo, como bem acentuou Mertens80. Isso significa um passo avante à tradicional 

objetificação da coisa a ser apreendida, numa relação pareada e não conexa entre o 

sujeito cognoscente e o objeto a ser compreendido. Não há necessidade de um método 

seguro para conhecer a coisa, nem a exigência da tão falada neutralidade científica. 

Gadamer, na esteira de Heidegger, sempre defende que a interpretação leva em conta 

sempre a antecipação da compreensão do mundo fático, naquele mundo da experiência 

e da tradição na qual estamos inseridos. 

 
 

8. Gadamer e seu projeto hermenêutico 
 

 

8.a A verdade como caminho para o método 
 

 

Paralelamente aos estudos e pesquisas fundamentais de Gadamer acerca da 

hermenêutica, outro teórico, de origem italiana, BETTI81, publica a sua vasta obra 

“Teoria Generale della interpretazione”82, em que se mantém fiel à tradição idealista 

de interpretação de textos, no que atacou Heidegger, chamando-o de ameaça à ideia de 

resultados válidos objetivamente no campo da filosofia e das ciências humanas. 
 
 

79 KAHLMEYER-MERTENS, Roberto S. 10 lições sobre Gadamer. Petrópolis/RJ: Ed. Vozes, 2017, p.  

43.  
80 Idem, ibidem, p. 52.  
81 BETTI, Emílio. 1890-1968. Jurista italiano, estudioso do Direito Romano. Também filósofo e teólogo.   
82 BETTI, Emilio. Teoria Generale della interpretazione. Milão: Giuffré Editore,1955. 



Coube a Gadamer estender o espectro inicial da visão heideggeriana, aplicada à 

hermenêutica da facticidade, e o fez com uma obra de envergadura – “Verdade e 

Método – traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica”, livro publicado em 

1960. Nesta obra vigorosa, Gadamer analisa a facticidade hermenêutica e a amplitude 

da compreensão, como sustentáculos de seu modelo de hermenêutica filosófica. 
 

Gadamer deixa de lado a hermenêutica como simplesmente interpretativa de 

textos, e como metodologia, aliás, o próprio estatuto de metodologia é questionado, 

assim, o título de sua obra máxima deveria ser “Verdade contra o Método”. Gadamer, 

na trilha de Heidegger, pretende esclarecer o fenômeno da compreensão, e não, como na 

hermenêutica clássica, buscar uma metodologia para interpretação correta de textos. 
 

Gadamer manteve o termo “hermenêutica” e o seu conceito traçado por 
Heidegger, mas “não com o sentido de uma doutrina do método, mas como uma teoria 

da experiência real, que é o pensamento.”83 Tal qual Heidegger, Gadamer critica o 

pensamento moderno sujeito às regras do método, e preso ao subjetivismo, e também a 

filosofia “da consciência”, como se fosse o fundamento do edifício humano. Para o 
grande hermeneuta, os gregos suplantaram os modernos, pois eles buscaram no ser as 

respostas a que se perguntavam, ao passo que os filósofos da modernidade – a partir de 

Descartes – centraram sua busca partindo no subjetivismo e na apropriação sujeito-

objeto. 
 

A dialética é um importante instrumento de que se serve Gadamer, para a 

tentativa de se alcançar a verdade, ao contrário da aposta moderna na importância do 

método, aliás, “a dialética é a antítese do método”, segundo Palmer.84 Para Palmer, na 

trilha de Gadamer, “o método é incapaz de revelar uma nova verdade, apenas explicita o 

tipo de verdade já implícita no método.”85 

 

No trabalho de Rodhen e Kussler86, acerca da dialogicidade entre a 

hermenêutica filosófica e a filosofia budista, enfoca a questão de o ser estar sempre 

aberto à alteridade, quer dizer, sempre disposto a ouvir a verdade alheia: 
 
 

83 GADAMER, Hans G. Verdade e Método. Vol. I. Petrópolis: Ed. Vozes, 2008, 10ª. edição, p. 23.  
84 PALMER,  Richard. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70, 1989m, p. 170.  
85 Idem, ibidem.  

86 ROHDEN, Luiz e KUSSLER, Leonardo Marques. DIALÉTICA, EXPERIÊNCIA E INTUIÇÃO: 
ENTRE HERMENÊUTICA FILOSÓFICA E FILOSOFIA BUDISTA. Kriterion vol.57 n. 133 
Belo Horizonte Jan./Apr. 2016.

 



 
A hermenêutica filosófica gadameriana nutre-se da 

concepção originária de filosofia que entrelaça experiências de ordem 
ética, política, metafísica, estética, próprias da tessitura dos textos 
platônicos. Gadamer sustentou um modo de filosofar tramado pelo 
espírito dialógico, no qual o que importa mesmo é aprender a dar e a 
receber argumentos sobre temas que dizem respeito ao nosso modo de 
pensar e de agir.(...) Em Gadamer, o termo método já não é mais 
compreendido meramente como um meio para determinado fim, de 
modo que se conforme a verdade a uma certeza. A metodologia 
desenvolvida por Gadamer, própria hermenêutica filosófica, 
desenvolve-se sob a forma de uma dialética-dialógica, um jogo 
circular, uma troca virtuosa, que torna o sujeito consciente e capaz de 
compreender suas idiossincrasias e suas implicações no processo da 
compreensão e da instauração de sentido. A noção de círculo 
hermenêutico é tomada de Heidegger, e explicita o elemento da 
historicidade e das marcas preconceituais do sujeito - da sua 
compreensão repleta de preconceitos/juízos sem fundamento 
[Vorurteile] - que estão presentes no processo hermenêutico. Assim, 
quem filosofa hermeneuticamente está aberto à alteridade de outrem, à 
verdade alheia. Dar-se conta das próprias condições de verdade, das 
limitações e da finitude faz parte do processo dialético-dialógico, que 
se fundamenta em uma proposta de alteridade e consideração da 
verdade do outro. 

 
 

O método é enganador, pois o sujeito transforma-se no objeto a ser perquirido, 

sendo certo que o sujeito inquiridor já traz consigo uma carga de historicidade, e uma 

presunção de verdade, alheia ao objeto. A dialética Gadameriana não é a mesma de 

Hegel, pois, para este, a dialética funda-se na autoconsciência, ao passo que, para 

aquele, os fundamentos do edifício estão calcados no ser, na linguisticidade e na 

ontologia. A dialética opera-se entre o contexto de cada pessoa e o contexto da tradição. 
 

Em suma, a dialética de Gadamer não se funda na subjetividade da 

autoconsciência (Hegel), mas na estrutura do ser e na estrutura da pré-compreensão, 

como delineados por Heidegger, em “Ser e Tempo”. A dialética de Gadamer é 

fenomenológica, porque ela intenta desvelar ou desocultar o objeto, pois as coisas 

revelam-se ao ser, e isso se dá, segundo Gadamer, pela linguisticidade da compreensão 

humana, quer dizer, do próprio ser. 
 

A noção de “verdade” na construção teórica de Gadamer nada tem a ver com a 

certeza matemática ou física, mas com a “desocultação”, quer dizer, estar aberto para o 

projeto do mundo experimental. Quirino87 analise esse ponto em seu trabalho: 
 
 

 
87  QUIRINO, Regio Hermilton Ribeiro. O conceito de jogo, arte e a linguagem para hermenêutica 
filosófica de Hans-Georg Gadamer. Acesso na Internet em 27/01/201, no site: 



 
Para não pairar dúvidas, é preciso explicitar o que é 

verdade, segundo a hermenêutica filosófica, pois, se assim não for, 
pode-se causar dúvidas acerca daquilo que Gadamer fala. A verdade 
tematizada aqui não é aquela que possui seu ponto de ancoragem no 
dado físico, no cálculo matemático ou na experiência de verificação 
via laboratório. Portanto, a verdade tematizada pela hermenêutica 
filosófica de Gadamer vai além da verificação ou da proposição de 
enunciados correspondentes. A verdade é defendida para além dos 
métodos técnicos-científicos. Como o próprio Gadamer expressa: 
“verdade é desocultação”, isto é, estar aberto àquilo que é enunciado 
sobre algo. A abertura significa que é preciso realizar um movimento 
constante de estar aberto, de não se fechar com o enunciado imediato 
e aceita-lo como definitivo, conclusivo, pois a verdade é um todo e, 
todo não significa o somatório das partes. O todo é a possibilidade de 
conhecimento da “coisa mesma” pela finitude, ou seja, uma unidade 
de sentido que marca o horizonte de conhecimento de cada um e que 
reciprocamente é marcada pela história. A verdade se mostra pela 
pergunta, pois a cada pergunta formulada, já se pressupõe uma 
resposta. Esta dialética, este movimento, desoculta a verdade, 
descobre sem possuir, explicita sem positivar. 

 
 
 
 

8.b O problema do juízo prévio 
 

 

Gadamer critica a posição de teóricos da literatura, que intentam isolar o passado 

do presente ao analisar-se uma obra de período anterior, pois, para ela, essa separação é 

impossível, haja visa que a obra de arte emanada do passado é sempre vista pelo olhar 

do presente, quer dizer, as questões colocadas pertencem ao presente do intérprete, que 

sempre as projeta tendo em vista um futuro. Assim, a arqueologia literária funda-se num 

erro projetado pelo Iluminismo, pois, para Gadamer, os juízos prévios partem da 

interpretação do presente: “Os juízos prévios do indivíduo são mais que meros juízos; 

são a realidade histórica do ser.”88 

 
Os juízos prévios são inarredáveis da experiência humana, não se colocando 

opções para o intérprete, que não os pode recusar, ainda que o queira ou formule algum 

pretenso juízo de suspensão. Gadamer entender ser impossível uma interpretação sem 

pressupostos. A compreensão, que está acumulada operativamente, precede a 

interpretação, mesmo na interpretação das ciências da natureza. Assim, seja nas ciências 

humanas, seja nas ciências duras, não pode haver compreensão sem pressupostos. 
 

 
http://www.fescfafic.edu.br/revista/index.php/artigos/8-o-conceito-de-jogo,-arte-e-a-linguagem-
para-hermeneutica-filosofica-de-hans-georg-gadamer.  
88 PALMER, Richard. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70, 1989,  citando Gadamer,  p. 185 



Os preconceitos, ou o juízo prévio, são fundamentais para a compreensão 

hermenêutica, na esteira do pensamento de Gadamer, funcionando como condições 

inevitáveis no projeto existencial humano, tese detectada no trabalho de Bresolin89: 

 
Segundo o autor de Verdade e Método, “o que está em questão não é 
o que fazemos, o que deveríamos fazer, mas o que nos acontece além 
de nosso querer e fazer”. Estamos, desde já, lançados em um 
momento histórico e somos determinados pelos fatores de tal 
momento, isto é, pela educação, pela sociedade, pela política, pela 
religião, etc. Não compreendemos fora de nosso momento histórico, 
não nos transpomos acima da história para uma transparência, pelo 
contrário, estamos com os “pés no chão” e com a historicidade sobre 
os ombros. Disto resulta o seguinte: a própria razão não é mais 
senhora de si, mas repleta desta historicidade. Por conseguinte, “é só o 
reconhecimento do caráter essencialmente preconceituoso de toda a 
compreensão que pode levar o problema hermenêutico a sua real 
agudeza. (Gadamer). Para Gadamer, os preconceitos são fundamentais 
para a compreensão, pois eles formam a pré-compreensão do sentido 
da obra. Logo, os preconceitos são condições inevitáveis de um ser-
no-mundo. Ou ainda, ser homem é estar submetido as contingências 
determinantes de sua vivência temporal. 

 
 

Gadamer acentua o fato de que os pressupostos da compreensão repousam na 

tradição, no entanto, não adquirimos os pressupostos inteiramente da tradição, como 

disse Palmer90, interpretando Gadamer, pois a autocompreensão já se situa na historia, 

mas é o presente que alarga o espectro da compreensão do passado, e a projeta para o 

futuro, numa relação dialógica entre os horizontes, o do passado e o do presente. 
 

A tradição e a autoridade desafiam os pressupostos da investigação cartesiana e 

também da chamada filosofia da consciência. A tradição nos dá um fluxo de 

informações no qual estamos inseridos, e dele não podemos escapar, e temos de ser 

capazes de separar os pressupostos benéficos, que conduzem a uma interpretação com 

olhar prospectivo, e os que aprisionam o ser. A razão não é inimiga da tradição, como 

acentua Gadamer, antes, ela está inserida nela, a tradição. 
 

Gadamer raciocina que, se não pode haver interpretação sem pressupostos, a tão 

falada interpretação correta é um ideal impensável, pois não há interpretação sem que o 

presente se inter-relacione com o passado, e o presente não é um compartimento 

involucrado, ao revés, é móvel e flexível. 
 
 

89 BRESOLIN, Keberson. Gadamer e a reabilitação dos preconceitos. Porto Alegre: INTUITIO, n.1  
Junho 2008 p. 63-81, acesso Internet em 27/01/2019, site: 
http://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/intuitio/article/viewFile/3671/3297. 
90 PALMER, Richard. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70, 1989, p. 186. 



A hermenêutica está a meio caminho entre o passado e o presente, adverte 

Gadamer, mas a hermenêutica não tem apenas a função de fornecer um procedimento 

para a compreensão, mas também de explicitar as condições em que a compreensão 

pode ocorrer. E o tempo exerce uma função importante à compreensão, porque só ele 

dirá o que é frutífero e o que não é em relação à compreensão de um texto, por ex. Aqui, 

a distância temporal ganha relevo na analítica da compreensão. 
 

O Iluminismo  (Aufklarung)  sempre  crivou  o  termo  “preconceito”  como 
 

absolutamente pejorativo, condição em que o bom investigador das humanidades ou das 

ciências deveria se esmerar para escapar das armadilhas dos pré-juízos, como observa o 

pesquisador José Barbosa91 

 

 
Como já pode ser percebido, o estudo do termo 

preconceito tem grande importância no processo da  
hermenêutica e, especialmente, na compreensão de Gadamer. Para o 
autor, esse juízo prévio que todo homem faz de tudo aquilo que será 
submetido à sua análise é extremamente importante, à medida em que  
é o   próprio   “ponto   de   partida   do   problema   hermenêutico” 
(GADAMER).  
Contudo, desde o início da modernidade, com o Aufklärung, tem 
prevalecido na consideração da palavra preconceito um sentido 
pejorativo do mesmo. O bom cientista deve buscar livrar-se a todo 
custo dele para, assim, conseguir um resultado que seja 
verdadeiramente confiável e mais próximo do verdadeiro. Desde 
Descartes, a partir da busca pela eliminação de toda dúvida, em um 
método coerente e confiável, tudo o que o intérprete oferece ao 
diálogo com o objeto de pesquisa deve ser reduzido, a tal ponto que 
apenas o próprio texto seja analisado em sua plenitude.  
Segundo Gadamer, nessa “despotencialização da tradição”, 
claramente motivada por pretensões contrárias à religião (eliminando, 
por exemplo, toda a tradição da compreensão das Sagradas Escrituras, 
a fim de analisá-las apenas de modo científico), o processo de 
conhecimento sofre uma grande perda, uma vez que os preconceitos 
fornecem, sim, grande parte das vezes, um apoio a mais ao 
pesquisador, a fim de iniciar sua pesquisa. Passado e presente, na 
hermenêutica, formam como que um todo harmônico que possibilita o 
processo de interpretação e conhecimento.  
Enquanto o historicismo insistiu num distanciamento entre o presente 
e o passado, que resultou no postulado metodológico do 
reconhecimento de acontecimentos passados através de conceitos 
utilizados na altura, a fim de se chegar a resultados objetivos, a  

 
 
 

91 BARBOSA, José Mário Santana. O processo dialógico na hermenêutica de Gadamer: uma ligação  
entre a tradição e a razão. Acesso Internet, em 27/01/2019, site: 
http://pensamentoextemporaneo.com.br/?p=2707.  



filosofia hermenêutica considera contínua esta “distância”, i.e., ligada 
pela tradição que proporciona ao intérprete o potencial cognitivo. 

 
 

8.c A verdade como experiência 
 

 

A verdade não pode ser capturada dentro de uma estrutura teórica, ela deve ser 

experimentada ou encontrada, segundo Gadamer. A filosofia empírica assinala que o 

conhecimento da experiência é fundamento se for repetível. Gadamer concorda em 

parte com tal preceito, entretanto, ele aduz que a experiência apenas capta elemento 

parcial da compreensão, pois ela ignora as nuanças de significado do fenômeno. 
 

A experiência vivida (experiência hermenêutica) não encontra validade na 

repetição, pode ser decorrente de uma experiência única. Na verdade, algumas 

expectativas humanas são frustradas, porque o repetível não ocorreu, assim, a revelação 

da experiência encontra um caminho na não-repetição. 
 

A desunião entre as partes e o todo já foi vista como característica da 

interpretação, quer dizer, as hermenêuticas românticas já diziam que a função do 

intérprete seria a de encontrar o ponto de esclarecimento entre essa desunião. 

Na pesquisa de Silveira92, ele anota que Gadamer critica a visão totalmente 

científica do conceito de experiência, que enxerga a experiência como algo que pode ser 

repetido dentro de uma esquematização metódica objetivadora. Gadamer propõe um 

exame histórico da experiência, observando-se a finitude humana: 
 
 

Gadamer começa a análise da experiência hermenêutica 
criticando o conceito dominante que tende a defini-la de um modo 
orientado totalmente para o conhecimento científico.  
Na ótica científica, experiência é tudo aquilo que pode ser repetido 
por quem quer que deseje a qualquer tempo, ou seja, liga-se 
fundamentalmente a um método objetivador do conhecimento. Logo, 
não se pode falar de qualquer historicidade interna da experiência, já 
que esta é a própria retirada das contingências em favor da 
cientificidade.  
Dessa forma, Gadamer faz uma revisão do conceito ora analisado, 
perpassando diversos matizes filosóficos, para que se livre das 
amarras de sua intrínseca correlação com as ciências naturais e se 
permita vislumbrar sua possibilidade hermenêutica, até alcançar a real 
nuance da experiência hermenêutica.  
Gadamer pôde concluir, assim, que experiência é, na verdade, a 
consciência da finitude humana, ou seja, é conhecer seus próprios  

 
 

92 SILVEIRA, Felipe Arruda Aguiar Sobreira da. Gadamer, a verdade e a compreensão nas ciências  

doespírito.ConteudoJuridico,Brasilia-DF:15mar.2016.Internetsite: 
<http://www.conteudojuridico.com.br/?artigos&ver=2.55432&seo=1>. Acesso em: 30 /jan. 2019 



limites, saber que não é senhor do tempo nem do futuro. O homem 
experimentado sabe, portanto, seus limites e a insegurança dos seus 
planos.  
A experiência ensina, ainda, a distinguir o que é real. Ela faz 
reconhecer que toda expectativa e toda planificação dos seres finitos, 
é, por usa vez, finita e limitada.  
Aqui a experiência ganha uma característica qualitativa nova, 
entendida como essência histórica do homem. Nesse sentido, é 
pressuposto da experiência que se frustrem muitas expectativas, pois é 
apenas a partir disso que ela pode ser adquirida. O fato de a 
experimentação ser dolorosa e desagradável, constituindo uma 
desilusão multifacetada, não é, no entanto, uma visão pessimista, mas 
advém da sua própria essência.  
Ela pertence, por conseguinte, à própria natureza do homem, de modo 
que é constantemente adquirida, estando qualquer um impossibilitado 
de livrar-se dela.  
Gadamer infere, ainda, em decorrência do supracitado, que o homem 
experimentado evita o dogmatismo, uma vez que já aprendeu com 
tantas experiências que possui capacitação para voltar a fazer mais 
experimentações, ou seja, está aberto para realmente viver. Assim, as 
experiências nunca chegam ao fim, adquirindo sempre uma nova 
forma de saber.  
O fato de o experimentado possuir uma abertura para novas 
experiências é, portanto, o que constitui as fases do processo de 
experiência.  
Por conseguinte, dado que, pela experiência, alcança-se o futuro que 
se espera e dado que a experiência passada ensina como todos os 
planos são incompletos, conclui-se que coexiste aqui, nitidamente, a 
estrutura da historicidade. Essa maturidade na experiência, que coloca 
o intérprete numa abertura adequada ao futuro e ao passado, constitui 
a essência daquilo que Gadamer tem em mente quando fala de uma 
consciência historicamente operativa, ou verdadeiramente histórica. 

 
 

Para Gadamer, entretanto, a experiência de verdade encontra-se na novidade que 

advém dessa desunião, que decorre de uma tensão com aquilo que já foi compreendido. 

O texto escrito serve como boa analogia para explicar o parágrafo anterior, porquanto, 

ao analisarmos um texto literário, sempre nos deparamos com novas possibilidades de 

interpretação, ainda que o leiamos repetidamente. 
 

O desvelamento heideggeriano é seguido aqui à risca por Gadamer, pois a 

verdade é revelação, ao invés de correspondência. A versão iluminista da experiência, 

que a via como acúmulo de conhecimento, é criticada aqui, pois a experiência não é 

mais que a experiência da finitude humana, no dizer de Gadamer93 (citado por Chris 

Lawn94). 
 
 
 

 
94 LAWN, Chris. Compreender Gadamer. Trad. de Hélio Magri Filho. Petrópolis: Ed. Vozes, 2007., p.  

88.  



A “sociedade do conhecimento” é criticada pelo hermeneuta alemão, pois, em 

sendo a vida curta, nunca a compreenderemos totalmente. A experiência, para Gadamer, 

jamais pode ser condicionada ao acréscimo de conhecimento, mas sim ela é a abertura 

para novas possibilidades, pois a experiência é uma forma de entendimento do mundo, 

constitui um modo de ser perante as novas experiências, sob o legado da tradição e 

guiada pela autocompreensão. 

 
 

8.d A verdade é histórica 
 

 

A filosofia analítica combate a ideia de que a verdade seja histórica. O raciocínio 

funda-se no pressuposto de que a passagem do tempo não tem o condão de mudar a 

verdade, pois esta supõe-se infinita e imutável. Desde a filosofia grega, até os dias 

atuais, muitos se conformam com tal afirmação, entretanto, Gadamer a rejeita, conforme 

observação de Lawn95: 

 
“A história não pertence a nós; nós pertencemos a ela. Antes de 

entendermos a nós mesmos através dos processos de autoexame, nós 
entendemos a nós mesmos de maneira autoevidente na família, na 
sociedade, no Estado em que vivemos. O foco na subjetividade é um 
reflexo distorcido. A autopercepção do indivíduo é somente uma 
corrente oscilante nos circuitos fechados da vida histórica. É por isso 
que os preconceitos do indivíduo, mais que seus julgamentos, 
constituem a realidade histórica do seu ser.” GADAMER. 

 

Gadamer diz que também não estamos presos à historicidade, pois as medidas de 

autopercepção devem ser opostas ao novo e ao inesperado. Os pré-conceitos são os pré-

julgamentos que precedem ao julgamento. Os julgamentos individuais ocorrem dentro 

de uma rede de pré-conceitos, sempre dentro de uma realidade histórica. Os homens 

estão num ambiente já dado pela tradição, ao contrário do que asseverou o Iluminismo. 

Não podemos nos tornar objeto de investigação, pois estamos já inseridos nela, e nem 

podemos ficar num ponto fora dela. Para enfrentarmos o dilema historicidade-tradição 

em relação com os acontecimentos presentes, devemos apelar para aquilo que Gadamer 

chamou de “fusão de horizontes”, termo chave na hermenêutica Gadameriana. 
 
 
 
 
 

 
95 LAWN, Chris. Compreender Gadamer. Trad. de Hélio Magri Filho. Petrópolis: Ed. Vozes, 2007., p.  

90.  



Na leitura de Sirley Oliveira96, em pesquisa sobre a experiência estética de 

Gadamer, o tema da historicidade e o da distância temporal tornaram-se decisivas para 

Gadamer: 
 
 

A questão do tempo histórico para a compreensão e interpretação de 
uma obra tornou-se primordial em Gadamer e, eminentemente, deve 
ser entendida como uma contribuição importante pra todos aqueles 
que pensam a arte no campo da História. Para o teórico, a distância 
temporal e a ocasião de representação da obra, são possibilidades 
positivas e produtoras da compreensão: “só a distância permite que o 
objeto não seja recebido com a mesma preconcepção de seus 
contemporâneos tornando possível questionamento”. Nesse sentido, o 
modo de ser da arte não existe em um espaço neutro, atemporal e 
circunstancialmente apolítico. Ao contrário disso, a ocasionalidade, a 
temporalidade são instrumentos que permitem à obra de arte 
determinar-se de maneira nova, redimensionar seus significados e 
receber outras interpretações. Para Gadamer, [...] é incontestável que a 
arte jamais é passado, mas consegue superar a distancia dos tempos 
através da presença do seu próprio sentido. Assim, parece que a partir 
de um duplo ponto de vista o exemplo da arte nos mostra um caso 
privilegiado de compreensão. A arte não é mero objeto da consciência 
histórica e, no entanto a sua compreensão implica sempre uma 
mediação histórica. (...) se sabemos e reconhecemos que a obra de arte 
não é um objeto a-temporal da vivência estética, mas pertence a um 
mundo e somente este poderá determinar plenamente o seu 
significado, parece que devemos concluir que o verdadeiro significado 
da obra de arte só pode ser compreendido a partir desse “mundo”, 
portanto, principalmente a partir de sua origem e de seu surgimento. 

 
 
 
 

8.e A fusão de horizontes 
 
 

A mediação entre passado e presente fornece os instrumentos para a idéia da 

“fusão de horizontes” preconizada por Gadamer. Só conseguimos entender o passado a 
partir do horizonte do presente. Há de se “traduzir o passado na linguagem do presente, 

onde se fundem os horizontes do passado e do presente”, como adverte Grondin97, 

assim, a interpretação bem sucedida só pode advir dessa fusão entre passado e presente. 

Mas  há  outra  intersecção  a  ser  considerada:  a  adequação  entre  o  sujeito- 
 

intérprete  e  o  objeto  a  ser  traduzido,  que  caracteriza  outra  fusão  de  horizontes:  o  
 
 
 

 
96 OLIVEIRA, Sírley Cristina. A Experiência Estética De Hans-Georg Gadamer e a Vivência De 
Wilhelm Dilthey: Contribuições Da Hermenêutica aos Estudos Da História. Goiânia/GO: Revista 
de Teoria da História Ano 1, Número 3, junho/ 2010, p. 75-93, Universidade Federal de Goiás.  
97 GRONDIN, Jean. Hermenêutica. Trad. Marco Marcionilo. São Paulo: Parábola Editorial, 2002, p.73. 



horizonte do texto ou do objeto e o horizonte do sujeito. Deveremos ter então um 

encontro bem sucedido entre a adequação sujeito-objeto. 
 

Entender é aplicar um sentido do presente, fundamento que faz Gadamer criticar 

as hermenêuticas anteriores, que intentavam separar o presente do passado. Para ele, 

não existe entendimento sem aplicação do presente ao passado. A tradução é o exemplo 

clássico utilizado por Gadamer, para vivificar sua tese de fusão de horizontes: quando 

vertemos uma língua estrangeira para o vernáculo, o tradutor deve fazê-lo com a 

máxima fusão de horizontes possível e com a menor ruptura de entendimento entre os 

textos original e a tradução, como se o leitor não percebesse que se trata de uma 

tradução. 
 

Gadamer considera a ideia da “fusão de horizontes” como um dos sustentáculos 

de seu modelo hermenêutico, como se observa de seu texto98: 

 
 

Quando nossa consciência histórica se transporta para 
horizontes históricos, isso não quer dizer que se translade a mundos 
estranhos que nada têm a ver com o nosso; ao contrário, todos eles 
juntos formam esse grande horizonte que se move a partir de dentro e 
que abarca a profundidade histórica da nossa autoconsciência para 
além das fronteiras do presente. Na realidade, trata-se de um único 
horizonte que engloba tudo quanto a consciência histórica contém em 
si. O nosso próprio passado e o dos outros, ao qual se volta a 
consciência histórica, faz parte do horizonte móvel a partir do qual 
vive a vida humana, esse horizonte que a determina como origem e 
tradição. 

 
 

 

Gadamer adverte que o horizonte histórico é só uma fase da realização da 

compreensão, não se subsumindo alienadamente à consciência passada, pois ele sempre 

encontra seu próprio horizonte compreensivo no presente. Um horizonte fechado e 

estático é impossível, como diz Schmidt99, porque o movimento histórico da vida 

humana não está ligado a algum acontecimento em particular. O horizonte do presente 

reflete estágios do horizonte do passado, e essa dinâmica não é imutável, daí que o 

conceito de verdade não é fixo, como tentou impingir o positivismo e o iluminismo. 
 

A fusão de horizontes de uma obra de arte, na esteira do pensamento 

Gadameriano, mostra que o intérprete contemporâneo verá a obra de arte de 500 anos 

atrás com outro olhar compreensivo, afastando qualquer ideia de uma interpretação fixa 
 
 
 

98 GADAMER, HANS G. Verdade e Método. Petrópolis: Ed. Vozes, 2008, 10ª.ed., p. 402.  
99 SCHMIDT, Lawrence K. Hermenêutica. Petrópolis: Ed. Vozes, 2012, p. 155. 



e estável. Uma encenação de uma peça de Shakespeare no séc. XVII será vista com 

outra hermenêutica em relação a uma encenação similar no século XXI. 

Ana Maria Lopes100 aduz que a fusão de horizontes envolve a relação dialógica 

continuamente, porquanto o horizonte de uma pessoa está permanentemente trocando 

informações com o horizonte do próximo: 
 
 

Assim, o espaço que separa as pessoas será preenchido pela 
compreensão. É o que se chama de “fusão de horizontes”, sendo que 
horizonte é o âmbito de visão existente desde um ponto determinado 
da história, ou seja, o resultado dialético do contraste do passado como 
o presente. Tal horizonte, na medida em que desenvolvemos nossos 
pessoais preconceitos e geramos novos espaços de compreensão, 
nunca se esgota, nem se estabiliza, pois evolui sem fim. Dessa 
maneira, a compreensão que se realiza mediante o diálogo 
hermenêutico implica fundir o meu horizonte histórico com o do 
outro, ganhando um novo; isto é, não só conhecer o horizonte do 
pensamento do outro, senão inter-relacionar os horizontes próprios e 
os alheios para dar origem a uma nova expressão dos fatos. Esse 
diálogo hermenêutico, por outro lado, realiza-se dentro da própria 
consciência da “história efetual”, ou seja, dentro da constituição 
objetiva da cadeia de interpretações feitas sobre o mesmo texto. A 
consciência da historicidade do texto que o intérprete tem forma parte, 
por sua vez, da história efetual do próprio texto, porque toda 
compreensão é histórica e todo entender se incorpora ao processo 
histórico, independentemente da vontade do intérprete. A história 
efetual opera, conscientemente ou não, em toda compreensão, 
condicionando e controlando a fusão de horizontes. 

 
 
 
 

Jorge Luis Borges, poeta e escritor argentino, já disse em sua obra 

“Ficciones101”, no título: “Pierre Menard, autor del Quixote” que compor D. Quixote 

no séc. XX era uma tarefa assaz árdua, pois inviável a figura de um cavaleiro errante e 

andante no aspecto temporal e cultural da contemporaneidade: 
 
 

Componer el Quijote a princípios del siglo XVII era uma 
empresa razonable, necesaria, acaso fatal; a princípios del XX, es 
casi impossible. No em vano han transcurrido trescientos años, 
cargados de complejíssimos hechos. Entre ellos, para mencionar uno 
solo: el mismo Quijote. (...) He reflexionado que es licito ver em 
Quijote “ final” (o de Pierre Menard), una especie de palimpsesto, en 
el que deben translucirse los rastros – tenues pero no indecisfrables –  

 
100 LOPES, Ana Maria DெÁvila. A hermenêutica jurídica de Gadamer. Revista de Informação 
Legislativa, Acesso Internet em 27/01/2018, site: 
http://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/560/r145-12.pdf, p. 105/106.  
101 BORGES, Jorge Juis. Obras Completas. Ficciones, Buenos Aires, 4ª. Ed. P. 535/536. 



de la previa escritura de nuestro amigo. Desgraciadamente, sólo un 
segundo Pierre Menard, invertiendo el trabajo del anterior, podría 
exhumar y resucitar esas Troyas.  

, 
 
 

8.f. O caráter dialógico do entendimento 
 

 

Para Gadamer102, o entendimento está sempre inserido num discurso dialógico, 

que se contém na fusão de horizontes: 
 
 

O pensamento central das discussões que se seguem é o de que a 
fusão de horizontes que se deu na compreensão é o genuíno 
desempenho e produção da linguagem. (...) Quando tentamos 
considerar o fenômeno hermenêutico guiado pelo modelo de 
conversação que se dá entre duas pessoas, o caráter comum que serve 
de orientação entre essas duas situações aparentemente tão diversas, 
entre a compreensão do texto e o acordo numa conversação, Consiste, 
sobretudo, no fato de que toda compreensão e todo acordo têm em 
mira alguma coisa com a qual estamos confrontados. 

 
 
 
 

O horizonte do passado deve ser entendido não como oposição ao horizonte do 

presente, mas sim como expansão, quer dizer, o horizonte do passado “é adotado e 

expandido no presente”103. A verdade somente pode emergir do diálogo, e este provém 

da tradição. Gadamer justifica isso com a experiência dos diálogos de Platão, que 

escrevia nessa forma, porque a relação dialógica mostra a verdade. 
 

Segundo Gadamer, os interlocutores numa conversação não têm o controle 

absoluto da relação dialógica, eles não sabem onde e em que ponto o diálogo atingirá ou 

fluirá, pois o diálogo transcende as aspirações subjetivas. Os diálogos se movem para 

uma direção imprevisível, mas deve sempre prevalecer a verdade autêntica, que se dá 

numa espécie de tribunal da relação dialógica, em que os participantes muitas vezes não 

detém o total controle da conversação. O diálogo produtivo muitas vezes nos mostra 

coisas que se contrapõem ao nosso primeiro entendimento, quer dizer, somos forçados a 

combater o que acreditamos e a ver a situação sob novas perspectivas. 
 
 
 
 
 
 
 

102 GADAMER, HANS G. Verdade e Método. Petrópolis: Ed. Vozes, 2008, 10ª.ed.,, p. 492/493.  

103 LAWN, Chris. Compreender Gadamer. Trad. de Hélio Magri Filho. Petrópolis/RJ: Ed. Vozes, 2007, p. 97. 



No trabalho de Rohden104, que explora a relação permanente dialógica entre 

Gadamer e Platão, e a preocupação com a proposta ética a ser ensinada aos “moços e 
velhos” da Grécia Antiga: 

 
 

Em seu conjunto, podemos dizer que a proposta 
hermenêutica de Gadamer equipara-se, basicamente, à face 
descendente da dialética platônica. Segundo nossa hipótese, o diálogo 
hermenêutico, enquanto modelo estrutural tanto de compreensão 
quanto de „correçãoெ do real, implica também a efetivação da justiça e 
da liberdade. Por essa razão, designamos de dialético-dialógico o 
modo de proceder proposto pela hermenêutica filosófica em 
complemento crítico àquela dialética sintética cuja meta consiste em 
culminar numa síntese absoluta e definitiva. A postura platônica 
revela e justifica o que compreendemos por dialética dialógica que se 
instaura sobre alguns traços distintos e complementares entre si lidos 
na carta. Em primeiro lugar, pela motivação de Platão para escrevê-la, 
ou seja, de ajudar moços e velhos a compreenderem melhor o que 
havia sucedido com ele ao procurar efetivar seu projeto filosófico de 
tornar o mau tirano em um bom tirano [ou filósofo] em Siracusa. 

 
 

Não se pode olvidar a aversão de Platão ao discurso escrito, que se estende de 

algum modo também ao discurso oral, no sentido de que a Academia Grega 

defenestrava a retória sofista, assim, surge uma aparente contraditio sine qua non em 

relação à proposta dialógica de Platão, já que, de princípio, como haveríamos de 

cumprir a relação dialógica sem o diálogo (escrito ou oral) propriamente dito. Rohden 

adverte que Platão, para contornar esse obstáculo, fez uso dos escritos epistolares, bem 

como os relatos pessoais e testemunhais, como se depreende da análise de Rohden,105 

 
Apesar de suas restrições à linguagem escrita – aplicável também à 
oral – escreveu-a para apontar a inesgotabilidade da filosofia frente às 
limitações próprias da sua expressabilidade. Nesse sentido, é inegável 
que o escrito – dialógico, epistolar de Platão – constitui um caminho 
excelente, ainda que deficitário, auxiliar à compreensão e à prática da 
justiça. Em segundo lugar, o relato pessoal testemunhal escrito das 
experiências de sua atuação ético-política, configura outro traço 
essencial da dialética dialógica. O testemunho da sua prática filosófica  
– com os pequenos êxitos e fracassos do seu ensino filosófico – em 
suas idas e vindas a Siracusa erigiu uma experiência filosófica. 
Embora não tenha ocorrido um diálogo filosófico pleno entre Platão e 
Dionísio – pela falta de compromisso com a coisa mesma e ausência  

 
104 ROHDEN, Luiz. FILOSOFANDO COM GADAMER E PLATÃO:

 MOVIMENTOS, 
 

MOMENTOS E MÉTODO[S] DA DIALÉTICA. Artigo no prelo da revista Kriterion que será 
publicado no número 127, janeiro/julho de 2013: “Hermenêutica e[m] resposta ao Elogio da verdadeira 
filosofia da Carta Sétima de Platão. Acessado na Internet em 27/01/2019, site: 
https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/dissertatio/article/view/8660/5685. 
105 ROHDEN, ibidem, p. 109/110. 



de exigências imprescindíveis por parte dele – podemos dizer que 
houve um ensaio dialógico que foi interrompido. 

 
 
 

Rohden analisa as condições em que se dá a relação dialógica platônica, bem 

como a posição Gadameriana em relação a Platão, partindo do conceito à palavra, 

próprio do percurso dialógico-ascendente, entretanto, o autor Rohden106 insiste que 

também devemos nos ater ao estudo dialógico descendente, da palavra ao conceito: 
 

 
Vejamos indícios estruturais do método dialético descendente 
expressos em algumas exigências do exercício dialógico. O modelo 
estrutural do diálogo instaura-se sobre as seguintes condições: ele 
acontece plenamente entre parceiros que comungam dos elogios da 
verdadeira filosofia; nele se procura um acordo linguístico – mesmo 
que não se efetive plenamente; os envolvidos nele necessitam ouvir e 
compreender o que o outro está dizendo; o exercício dialógico 
possibilita que o outro se manifeste e construam um compromisso 
com coisa buscada; ele é pautado pela abertura e acolhimento do real, 
do outro e da palavra „finalெ instituída com consciência de que o 
processo dialógico não se encerra; os parceiros assumem os riscos 
decorrentes do itinerário trilhado; leva-se a sério as condições espaço-
temporais em que o diálogo se efetiva; e por fim, à luz de Platão de 
Aristóteles, o método dialético-dialógico acontece em clima de 
amizade filosófica, onde os parceiros do diálogo filosofam em 
colóquios amistosos, sem ressaibos de inveja em prol da prática justa e 
livre. Atrelado e em complemento à face dialógica da dialética – 
correspondente ao esforço fenomenológico-hermenêutico – subjaz e 
sustenta o viés teorético estampado no seu movimento ascendente. 
Trata-se da face lógico-teórica inteligível da dialética tecida pelo 
esforço de elevar o real ao conceito em complemento ao caminho de 
descida que constitui o exercício ético-político. Embora Gadamer 
tenha concedido ênfase ao caminho do conceito à palavra – próprio da 
face dialógico-descendente – precisamos percorrer a estrada que vai 
da palavra ao conceito de modo a justificar o filosofar enquanto um 
horizonte e itinerário onde a descida e a subida sejam entrelaçadas e 
tão indistinguíveis quanto o são o início e o fim na circunferência do 
círculo. 

 
 
 

8.g A hermenêutica como jogo da arte e da compreensão  
 
 
 
 
 
 
106 ROHDEN, Luiz. FILOSOFANDO COM GADAMER E PLATÃO:

 MOVIMENTOS, 
 

MOMENTOS E MÉTODO[S] DA DIALÉTICA. Artigo no prelo da revista Kriterion que será 
publicado no número 127, janeiro/julho de 2013: “Hermenêutica e[m] resposta ao Elogio da verdadeira 
filosofia da Carta Sétima de Platão. Acessado na Internet em 27/01/2019, site: 
https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/dissertatio/article/view/8660/5685, p. 111. 



Gadamer recorre à arte para evidenciar a atividade da compreensão. A arte, 

assim como a história, não se curva à rigorosidade da metodologia aplicada às ciências 

naturais e físicas. A arte carrega em seu bojo uma atividade de compreensão existencial, 

que traz consigo a experiência hermenêutica em todos seus matizes. Roberto 

Mertens107 observa com acuidade que Gadamer não procura transigir para uma teoria 

da estética, com o ideal kantiano e o romantismo, antes e ao revés, ele intenta dar 

seguimento ao projeto desconstrucionista de seu mentor Heidegger: 

 
 

Diante da inconveniência de simplesmente retomar a 
meditação sobre a arte em sua situação hermenêutica tradicional, 
nosso filósofo (Gadamer) vê-se impelido a repetir o gesto 
desconstrucionista de Heidegger. Bem como seu mentor, Gadamer 
precisará desobstruir o horizonte que permitiria a intuição da situação 
originária da arte suspendendo pontos de vista, posições teóricas e 
marcos conceituais daquela racionalidade estética (=metódica) que 
interpreta a verdade da arte na forma de “uma satisfação 
desinteressada” ou “do produto do equilíbrio entre as faculdades.” 

 
 

Para Gadamer, a arte é muito mais que uma simples fruição estética, porquanto 

ela vivencia a verdade e o ato de compreender, em sua experiência prática. A arte 

apresenta-nos a verdade, que é transfigurada para os homens num sistema de jogo. Para 

ele, nas essências de toda arte há um caráter de jogo, o que traduz uma naturalidade, 

pois a arte como o jogo, põe em condições infinitas possibilidades . A dinâmica do 

jogar, como a dinâmica da arte, buscam finalidades descomprometidas com as 

exigências alheias, bastando-se a si elas próprias, num movimento de vaivém, que é 

essencial ao jogo. 
 

Nas palavras de Gadamer108: 
 
 

Mas a experiência da arte que precisamos fixar contra a nivelação da 
consciência estética consiste justamente em que a obra de arte não é 
um objeto que posta na frente ao sujeito que é por si. Antes, a obra de 
arte ganha seu verdadeiro ser ao se tornar uma experiência que 
transforma aquele que a experimenta. ”sujeito” da experiência da arte, 
o que fica e permanece, não é a subjetividade de quem a experimenta 
mas a própria obra de arte. É justamente esse o ponto em que o modo 
de ser do jogo se torna significativo, pois o jogo tem uma natureza 
própria, independente da consciência daqueles que jogam. O jogo  

 
107 KAHLMEYER-Mertens, Roberto S. 10 Lições sobre Gadamer. Petrópolis/RJ, Ed. Vozes, 2017, p.  

69.  
108 GADAMER, Hans G. Verdade e Método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 
5ª. ed. Trad. de Flávio Paulo Meurer; nova revisão da tradução por Enio Paulo Giachini e Marcia Sá 
Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes, 2003, p. 155. 



encontra-se também lá, sim, propriamente lá, onde nenhum ser-para-si 
da subjetividade limita o horizonte temático e onde não existem 
sujeitos que se comportam ludicamente 

 

 

Não sabemos como o jogo terminará, assim como também não sabemos como 

uma conversação terá fim, dadas as infinitas possibilidades dialógicas, no instante 

mesmo da conversação, e dos movimentos constantes do vaivém do diálogo. No jogo, o 

menos importante é o jogador, assim como na linguagem, o mais importante é ela 

mesma, a conversação. Para Gadamer, no jogo da arte, o que fica não é o autor ele 

mesmo, mas sim sua obra de arte. 
 

Gadamer apresenta o jogo da arte como o resultado de um vaivém avesso à racionalidade 

apodítica das ciências. O objeto do jogo serve para exemplificar como “ele suprime a 

distância entre o objeto da compreensão e o compreender.” (Mertens).109 Cappellari110  

acentua que a vida é um jogo com muitas jogadas, onde se pode acertar ou errar, assim 

como no círculo hermenêutico, onde não se tem o controle do resultado,  pois  não  existem  

padrões  matemáticos  e  rígidos  a  serem  aplicados  ao 
 

conhecimento: 
 

 
Dessa forma, verifica-se que a vida é um jogo, 

com inúmeras jogadas, ou tomadas de decisões, onde se pode acertar 
ou errar, sempre correndo uma certa forma de risco, e o refletir sobre 
o jogo, sobre as jogadas, sobre as regras do jogo, é o filosofar. O jogo 
e o círculo são modelos estruturais da hermenêutica filosófica, já que 
neles encontra-se uma lógica em aberto: modelos e indicadores, e não 
padrões rígidos e absolutos a serem aplicados ao conhecimento. Neste 
sentido, são princípios metodológicos abertos, que não conduzem a 
uma síntese única e absoluta, mas possibilitam diferente conclusões. 
De acordo com Rohden111 (2002) “a concepção de jogo, melhor que o 
método analítico, dialético, sintético, conserva e explicita de modo 
mais autêntico o acontecer do princípio da experiência hermenêutica 
ao conjugar num mesmo movimento ser e tempo”. O jogo como 
metodologia da hermenêutica filosófica extrapola a concepção de 
método, como instrumento das ciências naturais, desta forma, é 
importante resgatar os traços antropológico-culturais para se 
demonstrar a origem e o sentido do jogo na vida humana em função 
da e como filosofia.  

 
 
 

 
110. CAPPELLARI, Rodrigo Toaldo. A ideia de jogo e a importância da hermenêutica filosófica na 
compreensão do saber e construção da subjectividade. Petrópolis/ RJ: Synesis, v. 6, n. 2, p. 150. 

 
111 ROHDEN, Luiz. Hermenêutica Filosófica. São Leopoldo: Editora Unisinos, 2002, p. 112. 



 
 
 
 

 

8.h. A importância da linguagem no modelo hermenêutico de Gadamer 
 

 

Desde o princípio da filosofia grega, a linguagem sempre foi considerada um 

móvel pelo qual a cognição transmitia suas mensagens, assim, a cognição era superior à 

linguagem. A linguagem sempre foi entendida como meio de transporte pelo qual os 

pensamentos viajam. O projeto fundamental da filosofia sempre buscou apreciar os 

mecanismos do raciocínio, sendo que a linguagem expressava esses mecanismos. 
 

A teoria designativa da linguagem expressa esses conceitos, aduzindo que o 

sistema de sinais chamado linguagem atua como substituto dos objetos reais. Platão e 

Aristóteles corroboram a teoria designativa, assim como o empirismo de Locke, todos 

reafirmando o caráter de significância das palavras. A teoria designativa considera as 

palavras como representantes dos objetos. 
 

Outra teoria, também proveniente da tradição, considera uma visão expressivista 

da linguagem, em que o poder das palavras representa algo com o que significa o ser 

humano, e isso se dá pela autenticação conferida à linguagem no caminho percorrido 

pela solidariedade linguística. 
 

Existe uma rede implícita e explícita sustentando a linguagem, regulando-a, e 

isso confere à linguagem um caráter de fenômeno social e cultural. O expressivismo 

tem uma tradição cultural que deita raízes no período antigo da filosofia, mas, em 

épocas modernas, foi Hammann112 o pioneiro, seguido por Herder e Humboldt, depois, 

Heidegger e Gadamer. Para estes, a atitude da linguagem é fundamentalmente 

expressivista. Na posição expressivista, a linguagem não se refere a um objeto, mas ao 

uso abonado pelas convenções e acordos linguísticos. Segundo Lawn113 “a fonte de 

significado linguístico é a distinção principal entre a posição expressivista e a 

designativa. 
 

A linguagem expressivista constitui o mundo, e isso se dá apenas na 

solidariedade linguística da vida cultural. Gadamer adverte que o “mundo é verbal por 
 
 
 

112 Johann Georg Hammann (1730-1788) é crítico de Kant, e desenvolveu um trabalho sobre a 

linguagem, que, de certo modo, influenciou Heidegger e Gadamer. 
113 LAWN, Chris. Compreender Gadamer. Trad. de Hélio Magri Filho. Petrópolis: Ed. Vozes, 2007, p.  

106  



natureza”114. O mundo só é possível através da linguagem, que se funde no substrato 

cultural e social da humanidade. 
 

Entretanto, a teoria designativa despreza os usos expressivos da linguagem, 

relegando-a a algo secundário, assim, para a teoria expressivista, não só as sentenças 

formais da linguagem, mas os signos lingüísticos que expressam as literaturas, as artes, 

a vida cotidiana, também nesses casos a expressividade da linguagem tem igual 

importância. 
 

Gadamer emerge da tradição expressivista da linguagem, e ele não adere à 

opinião de que a linguagem é apenas uma meio de transmissão do aparelho cognitivo, 

como se existisse uma lacuna entre as palavras e aquilo que elas representam. A rejeição 

da teoria do signo é essencial no projeto Gadameriano, que assinala a nossa participação 

na linguagem. Gadamer critica a ideia de que a linguagem funciona como instrumento 

de subjetividade separada da coisa pensada. 
 

A quem pertence a linguagem, então? Gadamer entende que ela não pertence ao 

homem, mas à situação, ao ambiente linguístico, do qual o homem se apropria, por 

força da herança e da tradição. Ele aprende-a. Gadamer critica a noção de signo 

linguístico, que diz que podemos manipular os signos e imprimir-lhes significados. 

Antes, a idealidade do significado reside na própria palavra, pois ela é sempre 

significativa. 
 

Inexiste experiência que possa ser concebida sem palavras, quer dizer, primeiro 

existe a experiência, depois buscamos palavras para identificá-la. A invenção de 

palavras não é um ato gratuito, pois elas já preexistem à experiência. Palmer115 observa 

com perspicácia a ideia da linguagem em Gadamer, exprimindo-a nestes termos: 
 
 

Encarar a linguagem e as palavras como instrumentos de 
reflexão e da subjetividade humanas é o mesmo que colocar a carroça 
diante dos bois. Considerar a forma como sendo o ponto de partida da 
linguagem é cometer essencialmente o mesmo erro de tomar a forma 
como ponto de partida da estética. O caráter de evento do fenômeno e 
a sua temporalidade perdem-se, e sobretudo, caímos no erro de 
designar o sujeito humano, em vez da natureza da coisa que se 
exprime, como sendo um ponto de referência fixo. No caso da 
linguagem, o fato central e decisivo é o poder que ela tem de dizer e 
não a sua forma. A forma não pode ser separada do conteúdo, mas 
quando pensamos na linguagem em termos instrumentais,  

 
114 LAWN, Chris. Compreender Gadamer. Trad. de Hélio Magri Filho. Petrópolis: Ed. Vozes, 2007, p.  

108.  
115 PALMER, Richard E. Hermenêutica. Trad. Maria Luísa Ribeiro Ferreira. Lisboa: Ed. Edições 70, 
1969 p. 206/207. 



automaticamente fazemo-lo. (...) a linguagem não pode divorciar-se 
do pensamento. (...) a linguagem não pode ser objetificada; tal como a 
compreensão, a linguagem engloba tudo quanto pode tornar-se objeto 
para nós. 

 
 
 

A linguagem é o meio pelo qual a tradição é transmitida, e a hermenêutica é o 

encontro entre a tradição da herança e o horizonte do intérprete (fusão de horizontes), 

sendo certo que a experiência não ocorre antes da linguagem, mas sim ela decorre no 

âmbito da linguagem. O homem acessa o mundo porque está imerso em linguisticidade. 
 

Para Gadamer, estamos a falar de um ontologia linguística universal, pois a 

linguagem revela o ser das coisas de forma genuína, primeira e pré-compreensiva. 

Gadamer entende que já estamos envoltos na linguagem, assim, não podemos torná-la 

objeto de investigação. Nós estamos imersos na linguisticidade, de onde não podemos 

achar um ponto de observação externo, para examinar o próprio objeto que somos nós 

próprios. 
 

Nas palavras de Lawn116: 
 
 

Entender o fenômeno da linguagem, para Gadamer, é procurar 
descobrir o que a linguagem é, e tem sido, mesmo que não seja 
possível permanecer fora dela. Um exame anterior da experiência 
conclui, implicitamente, que todos os aspectos da vida têm uma 
estrutura hermenêutica e que tal estrutura é basicamente linguística. 
Toda experiência é revelada como algo que não pode ser expresso 
através da linguagem, pois ela também tem estrutura hermenêutica de 
linguagem. 

 
 

 
No que tange à proeminência da palavra falada sobre a escrita, cuja discussão 

remonta aos pré-socráticos e a Platão, Gadamer posiciona-se francamente na predileção 

pela palavra escrita, pois os textos escritos apresentam os verdadeiros desafios 

hermenêuticos, já que, para Gadamer, toda escrita é uma forma de autoalienação, e os 

sinais precisam ser transformados em fala e diálogo. 
 

Gadamer revitaliza a palavra escrita, de modo que ela retorne ao modo de fala, 

pois a relação da linguagem sempre é dialógica, ainda que leiamos um texto escrito 

serenamente e sem o compartilhar com outrem. Quando lemos um texto escrito, nós 

imediatamente o transformamos em fala, pela aplicação da relação dialógica. 
 
 
 

116 LAWN, Chris. Compreender Gadamer. Trad. de Hélio Magri Filho. Petrópolis: Ed. Vozes, 2007, p.  

109.  



O texto escrito é o parceiro com o qual o intérprete fala, que o revitaliza a cada 

nova leitura, que, por ser dialógica, por ser histórica, por fundir novos horizontes a cada 

leitura, ele pode, por isso mesmo, fundir novos entendimentos na distância temporal; 
 

Devido o seu caráter dialógico, o intérprete sempre abrirá novos caminhos de 

investigação e entendimento117, assim, não existe uma verdade hermenêutica fixa e 

imutável em relação ao texto escrito, ele é um objeto móvel, o que afasta a ideia de uma 

verdade absoluta, fixa e imutável. 
 
 

8.i. A ideia do “sensus communis” de Vico e sua apropriação por Gadamer 
 

 
Por “sensus communis” entende-se a posição de Vico reinterpretada por  

Gadamer, nestes termos, em texto de Alberto Damiani118 : 
 

 
Como noción viqueana reinterpretada por Gadamer el sensus 

communis refiere el apego que debe guardar todo ser humano ante el 
interés común que circula en las sociedades y que resguarda el valor 
de las certezas compartidas entre los miembros de un grupo para 
posibilitar la comunicación y el sustento de los acuerdos prácticos 
imprescindibles de la vida social. Y en lo que a formación concierne, 
lo entendemos como un sentido espiritual de pertenencia a la 
comunidad, que acerca al investigador educado " bajo el patrón del 
pensamiento metódico de la ciencia moderna” al tan necesitado 
sentido compartido por los miembros de la comunidad política en la 
que se vive, tomando cuerpo el cultivo a los principios viqueanos que 
aluden a la prudencia, la verosimilitud, la fantasía y la retórica tanto 
como cuerpo tienen las verdades científicamente confirmadas. 

 
 

Gadamer apoia-se também nas ideias de Vico119, principalmente na leitura de “De  nostri  temporis  studiorum  ratione”,  que  propõe  
uma  defesa  do  

 
 
 
 
 
 
 

117 Jansenismo. Surgido no seio da Igreja Católica no século XVII e condenado em várias bulas papais, já foi 
definido como "a doutrina de santo Agostinho vista com olhos calvinistas". Conhece-se como jansenismo a doutrina 
dos seguidores de Cornelius Jansen, teólogo holandês que se tornou bispo católico de Ypres e faleceu em 1638. 
Baseado na doutrina de santo Agostinho, reafirmada por santo Tomás de Aquino, o jansenismo atribuía a salvação 
da alma ao juízo prévio e insondável do Criador, e não às "boas obras" ou à disposição da criatura. O livre arbítrio 
era impensável para os jansenistas. Seus principais adversários eram os teólogos da Companhia de Jesus que, 
influenciados pelo humanismo renascentista, passaram a pregar a importância do livre-arbítrio e da colaboração da 
vontade humana na salvação. 

 

118 DAMIANI, Mário Alberto. Site da Internet: 
https://www.google.com.br/search?q=sensus+communis+em+vico+e+gadamer&ei=Y1XWW6zsLNCaz 
wKh1aWoBg&start=10&sa=N&ved=0ahUKEwjsqcTDs6reAhVQzVMKHaFqCWUQ8tMDCIQB&biw= 
1224&bih=581, acesso em 28/10/18, às 22 horas. 

110.  111. sua  
obra120 



humanismo, mediada pela pedagogia jesuítica, endereçada contra Descartes e o 

jansenismo. Seu manifesto planteia-se sobre velhas verdades, referindo ao senso comum 

e ao ideal humanista de eloquência, revitalizando o espírito da retórica. 
 

Na antiguidade, a arte de bem falar foi cultivada pelos professores de filosofia e 

de retórica, sendo certo que esta última vivia em confronto com a filosofia de Sócrates, 

Platão e Aristóteles, em vista das vãs especulações dos sofistas. Gadamer121 assinala 

que “muita coisa do que se irá ocupar este livro já ressoa em Vico”, pois o apelo ao 
senso comum retira da tradição o debate entre o acadêmico e o sábio, entre a sophia e a 

phronesis, elaborada por Aristóteles e alimentada pelos peripatéticos, como ideal teórico 

de vida. A ciência jurídica em Roma, mais tarde, foi ideada principalmente sobre o 

saber prático da phronesis, relegando a sophia a um segundo plano. 
 

Vico não contesta as benfeitorias das ciências modernas, mas preocupa-se em 

indicar seus limites, pois não se pode prescindir da sabedoria dos antigos, o cultivo da 

prudência e da eloquência, mesmo diante das certezas matemáticas. Também na 

educação, Vico entende que o senso comum deve se alimentar não do verdadeiro, mas 

do verossímil. O senso comum não é apenas a capacidade universal que medeia os 

homens, mas principalmente o sentido que nutre a ideia de uma comunidade de homens. 
 

Vico entende que aquilo que governa a entidade da razão humana não é um ser 

abstrato, mas a universalidade concreta de um grupo, de uma nação. Esse senso comum 
 

é o que dá vitalidade às aspirações humanas. Em sua crítica ao cartesianismo, Vico 

procura encontrar um sentido para o que é convincente, verossímil, que sofre a 

influência temporal, da tradição do saber, e por isso não pode ser substituído pela 

ciência moderna. 
 

Defendendo o direito ao verossímil, Vico está seguindo a tradição retórica que 

remete a Platão, mas, na verdade, ele visa aprofundar o debate entre o saber prático e o 

saber teórico, um antagonismo que não se enquadra na fórmula simplista da querela 

entre o verdadeiro e o verossímil. O saber prático, ou phronesis, é uma forma de saber 

direcionada a uma situação concreta, e Vico sugere subtrair o saber ao conceito racional 

de saber. Em Aristóteles, a phronesis é uma “virtude espiritual”, nas palavras de 
 

Gadamer, que consiste para o estagirita num conjunto de virtudes éticas, donde Vico  
 

119 VICO, Giambattista (1668 - 1744) filósofo e jurista italiano, crítico da filosofia de Descartes.
 

 
120 VICO, J. B. De nostri temporis studiorum ratione, trad. W.F. Otto, 1947, apud Gadamer, “Verdade e Método”, p. 
56.  
121 GADAMER, Hans Georg. Verdade e Método. Tradução de Flávio Paulo Meurer, com revisão de 
tradução de Enio Paulo Giachini. Petrópolis: Editora Vozes, 2008., p. 56. 



sugeriu, que, neste ponto, Aristóteles antecipou o “senso comum” para enfrentar a ideia 

do bem em Platão. Ao contrário de São Tomás, cuja ideia de senso comum é a raiz 

comum dos sentidos exteriores, Vico entende o senso comum como um sentido para a 

justiça e o bem comum, que está presente na humanidade, e o conceito adequado para 

Vico de “senso comum” não deriva diretamente dos gregos, mas dos clássicos romanos, 

que privilegiam suas tradições da vida civil e social, um enfrentamento contra a 

filosofia teórica especulativa, e contra a ciência moderna. 
 

Em estudo específico sobre o tema, Micheline Batista122 pondera: 
 
 

Outra importante contribuição para o desenvolvimento 
da moderna hermenêutica veio de Giambatista Vico. Ele argumentava, 
indo de encontro às ideias cartesianas do seu tempo, que o 
pensamento está sempre enraizado em um dado contexto cultural, 
intrinsecamente relacionado à linguagem comum. Vico não rejeitava o 
conhecimento matemático, mas teria impugnado “a teoria do 
conhecimento cartesiana, com as suas aplicações de que nenhuma 
outra espécie de conhecimento era possível” (COLLINGWOOD,123). 
Para o autor de Scienza nuova (1725), o critério da verdade é 
subjetivo ou psicológico e “a convicção não é mais que a vivacidade 
das nossas percepções”. Vico acreditava que o nosso pensamento é 
feito de ficções ou hipóteses, ou, talvez possamos dizer, é feito de 
alegorias. A natureza alegórica das interpretações dos textos sagrados 
tal como se verificava na filosofia medieval seria, inclusive, 
reabilitada posteriormente por Gadamer. 

 

 

Gadamer defende que o posicionamento de Vico acerca do sensus communis é 

de interesse especial para seu desenvolvimento teórico em “Verdade e Método”, pois ele 

entende que Vico procurava resgatar a validade das tradições, em plena proliferação do 

cartesianismo e das ciências matemáticas, em tese de enfrentamento, e que também o 

racionalismo científico não esgotava todas as formas de conhecimento. Gadamer vai se 

apropriar do sensus communis de Vico, cujos estudos retrocedem à antiguidade, 

tentando traçar as repercussões até o séc. XX. Nessa toada, Gadamer também colocará 

em questão a validade do método científico para a abordagem das ciências do espírito, 

para afirmar que o método científico não é caminho adequado para desvendar o sentido 

das ciências do espírito. 
 
 
 
 

 
122 BATISTA, Micheline. Hermenêutica filosófica e o debate Gadamer-Habermas. Revista Crítica e 
Sociedade: revista de cultura política. v.2, n.1 jan./jun. 2012. Acesso Internet site: 
www.seer.ufu.br/index.php/criticasociedade/article/download/15000/9769. Acesso em 23/01/2019.

  
123 COLLINGWOOD, R. G. A ideia de história. Lisboa: Editorial Presença, 1994. 



 
 
 
 
 
 
 
 

9. A desmitologização de Bultmann 
 

 

Segundo Palmer124, a tradição dos estudos hermenêuticos tem um ramo apoiado 

na estrutura metodologizante de Schleiermacher e Dilthey, que veem a hermenêutica 

como método de interpretação de textos, e em outra vertente, temos Heidegger, 

explorador do ser e da pré-compreensão, que enxerga a hermenêutica como exploração 

filosófica. 
 

Na primeira vertente, o pensador pontificante é Betti125, autor de uma obra 

sobre teoria da interpretação126. Ele pretende objetificar a interpretação, partindo das 

experiências humanas. Defende a autonomia do processo de interpretação e busca 

apenas resultados válidos e uma objetividade histórica. 
 

Gadamer, na esteira do círculo hermenêutico de Heidegeer, na pré-compreensão 

e na ideia da facticidade hermenêutica, do dasein, do “ser-lançado-aí”, do desvelamento 

ontológico, apresenta uma teoria da interpretação conectada com a própria filosofia, 

asseverando que o processo hermenêutico é filosófico, pré-compreensivo, e fincado na 

linguisticidade. Não existe interpretação desconectada da tradição, segundo Gadamer, 

que vê a objetificação válida de interpretação uma inocuidade, pois impossível 

compreender com base em um ponto exterior à história. 
 

Posteriormente, os teólogos da desmitologização – Rudolf Bultmann, Gerhard 

Ebeling e Ernst Fuchs, associaram-se ao pensamento de Heidegger e Gadamer, numa 

linha fenomenológica. Betti127 (citado por Palmer) criticou todos esses, aduzindo que 

Heidegger e Gadamer “são críticos destrutivos da objetividade, que pretendem 
mergulhar a hermenêutica num pântano de relatividade, sem quaisquer regras.” Antes 
de partirmos para a análise da crítica de Betti, vamos discorrer brevemente sobre a 

teoria interpretativa da desmitologização proposta por Bultmann. 
 
 
 
 

124 PALMER, Richard E. Hermenêutica. Trad. Maria Luísa Ribeiro Ferreira. Lisboa: Ed. Edições 70, 
1969, p. 55.  
125 BETTI, Emílio, (1890-1968), jurista italiano, filósofo e teólogo, mais conhecido pelos estudos 
hermenêuticos.  
126 BETTI, Emílio. Teoria generale della interpretazione, 2 volumes. Milão: Dott Gyufré, 1955. 
127 PALMER, op. cit., p. 56 



Rudolf Bultmann128 foi um conhecido teólogo protestante do séc. XX, um 

profundo estudioso do Novo Testamento, e um dos protagonistas da “desmitologização” 
da hermenêutica. Com seu projeto, ele pretende desmitificar ou desmitologizar as 

passagens bíblicas, tornando-as acessíveis para os contemporâneos intérpretes de cada 

época. Ele não intenta profanar a interpretação dos textos sagrados, nem é iconoclasta, 

como Nieztche ou Marx, só para citar dois nomes de peso. Interpretar uma mensagem 

religiosa significa trazer a mensagem para a realidade atual do cristão. Bultmann foi 

fortemente influenciado por Heidegger, haja vista que o projeto de Bultmann é de matiz 

hermenêutica e existencial. 
 

O caráter das derivações assertivas lógicas da linguagem, bem como a 

importância do “logos” cristão, bastante análogos ao conceito linguístico da 

compreensão defendido por Heidegger, assim como a autocompreensão existencial, são 

exemplos pontificadores da influência do filósofo de Marburg sobre Bultmann. A 

palavra no Novo Testamento equivale à chamada de consciência em “Ser e Tempo”, de 

Heidegger. 
 

Bultmann defende que toda interpretação da história é orientada por um 

interesse129, ligada a uma compreensão prévia e preliminar sobre o assunto em questão. 

A noção de pré-compreensão do intérprete, cujo contorno já tinha sido cunhado por 

Heidegger, é o que vai marcar os sinalizadores da interpretação num dato texto. O 

historiador escolhe um ponto de vista, tornando-o receptivo aos pontos de vista que vão 

se sucedendo nessa análise. 
 

Pode-se afirmar que essa dissertação de mestrado, que ora se passa para análise 

da Banca, também está eivada dessa pré-compreensão, desse olhar histórico e pela 

decisão particular do pesquisador, que, no caso, escolheu anteriormente um ponto de 

vista bastante amigável à filosofia hermenêutica de Gadamer, na linha de Heidegger e 

Bultmann, assim, invariavelmente, o que se verá aqui será incontrastavelmente uma 

tendência a acolher a tese hermenêutica de Gadamer, contra Betti e Hirsch, seus vorazes 

críticos. O simples fato de se escolher um texto e não outro, ou de dar importância 

maior a uma passagem refletida de Gadamer, em prejuízo de Betti ou Hirsch, antes de 

significar um tendenciosismo a-científico, significa principalmente uma posição já 

anteriormente debatida no estágio da pré-compreensão do intérprete. 
 
 

128 BULTMANN, Rudolf, (1884-1976), teólogo e hermeneuta alemão, produziu vários trabalhos sobre 
interpretação bíblica.  
129 PALMER, Richard E. Hermenêutica. Trad. Maria Luísa Ribeiro Ferreira. Lisboa: Ed. Edições 70, 
1969, p. 59. 



Palmer cita130 a teoria do campo, ou o princípio de Heisenberg, ou seja, que o 

objeto a ser observado é sutilmente alterado pela simples condição de estar sendo 

observado, e o historiador é parte do próprio objeto a ser investigado, quer dizer, ele faz 

parte do campo de investigação, e não há maneiras de se desconectar desta realidade. 

“O conhecimento histórico é ele um próprio evento histórico; o sujeito e o objeto da 

ciência histórica não existem independentes um do outro”.131 Dessa maneira, a 

objetividade defendida por Betti, no campo da interpretação, não tem serventia alguma 

pela teoria do campo e pela análise da hermenêutica da pré-compreensão. 
 
 

10. A hermenêutica metodologizante de Betti 
 

 

Emílio Betti consagrou-se mais como estudioso do Direito, visto que sua 

hermenêutica foi apontada preponderantemente para a interpretação dos textos 

jurídicos, tendo fundado um Instituto para a Teoria da Interpretação. Betti criticou 

Gadamer, bem como Bultmann, alegando em suas objeções: a obra “Verdade e 

Método” de Gadamer não serve como aparato metodológico para os estudos de 
humanidades; ao depois, as ideias Gadamerianas colocam em xeque à objetividade da 

interpretação. Começa assim a crítica de Betti em sua obra de 1962.132: 

 
A hermenêutica como problemática geral da 

interpretação, essa grande disciplina geral que tão nobremente se 
originou no período Romântico como preocupação comum a todas as 
disciplinas, que ocupou a atenção de muitos espíritos eminentes do 
século XIX – como por exemplo Humboldt na filosofia da linguagem, 
August Wilhelm von Schlegel, o grande historiador literário, Bock o 
filósofo e enciclopedista, Savigny o jurista, e historiadores como 
Niebuhr, Ranke e Droysen – essa venerável forma mais antiga de 
hermenêutica parece estar a desaparecer da moderna consciência 
alemã. 

 
 
 

Betti lançou sua grande obra sobre hermenêutica – um tratado na verdade133 – 

“Teoria general della interpretazione” em 1955, acreditando que seu trabalho seria bem 
aceito na Alemanha, mas ele mostrou-se bastante decepcionado, posteriormente, tendo 

 

 
130 PALMER, Richard E. Hermenêutica. Trad. Maria Luísa Ribeiro Ferreira. Lisboa: Ed. Edições 70, 
1969, p. 60.  
131 Idem, ibidem, p. 60.  
132 BETTI, Emílio. Die Hermeneutik als allgemeine Methodik der Geisteswissenschaften. Tubingen: J. 
C.B. Moher, 1962, apud PALMER, op. cit., p. 63. 
133 BETTI, Emílio. Teoria generale della interpretazione, 2 volumes. Milão: Dott Gyufré, 1955. 



lamentado que sua obra magna sobre hermenêutica houvera sido relegada a um plano 

secundário, entre os acadêmicos alemães, que deram preferência ao fascínio da filosofia 

de Heidegger e aos ensinamentos teológicos de Bultmann. 
 

Para Betti, a grande tradição de estudiosos da hermenêutica, da qual ele 

descendia – Humboldt, Dilthey, Schleiermacher, Wach, Hartmann, pois foi neles a fonte 

que Betti procurou para idear sua magna “Teoria Generale...” estava perdendo terreno 

em solo alemão para as ideias de filosofia da linguagem, sob as influências da ontologia 

e fenomenologia heideggerianas. 
 

Fascinado pelos estudos jurídicos, Betti não conseguia encontrar uma saída 

hermenêutica que não fosse o de uma interpretação autenticamente objetiva, pois o 

Direito aplicado, em última análise, deve escolher o melhor direito para o caso ofertado 

aos tribunais, assim, a análise interpretativa de um caso jurídico e sua emolduração no 

texto legal não podem prescindir de uma interpretação direta e objetiva. 
 

Betti não via utilidade no desejo da compreensão do ser, como em Heidegger, ou 

que devesse incursionar para uma avaliação da obra de arte como análise paradigma 

(Gadamer), ou que devesse alcançar a compreensão contemporânea da obra bíblica, 

pelo acesso desmitologizante, como em Bultmann. Para Betti interessa apenas a 

objetividade da interpretação. Para Betti134 “o objeto mantém-se objeto (...) um objeto 

fala, e pode ser ouvido de um modo correto ou incorreto, precisamente porque nele há 

um significado objetivamente verificável.” 
 

Para ele, o objeto a interpretar é uma objetificação do espírito humano. O 

movimento do intérprete parte do significado que o autor quis colocar no objeto, traduz-

se para uma subjetividade que lhe é estranha e volta para a ideia interpretada da 

incorporação do objeto. Logicamente, Betti não anula a necessidade da subjetividade do 

intérprete, mas ele deve projetar sua subjetividade no entendimento do objeto. Assim, 

ele enuncia a primeira regra de interpretação como sendo a autonomia essencial do 

objeto. 
 

A segunda regra, para Betti, é a do contexto do sentido, mais ou menos como um 

encaixe de peças de um interior de um quebra-cabeças formando um todo, que é o 

objeto totalizante. O carácter tópico do significado é a terceira regra geral de 

interpretação, quer dizer, a relação com a posição do intérprete e com seus interesses. 
 
 
 

134 BETTI, Emílio. Die Hermeneutik als allgemeine Methodik der Geisteswissenschaften. Tubingen: J. 
C.B. Moher, 1962, apud PALMER, (2008, p. 65). 



Betti entende que a subjetividade do intérprete tem conexão com a experiência 

do mundo de cada um, na linha da concepção prévia enunciada por Bultmann, mas, 

diferente deste, Betti acha que o intérprete deve buscar a objetificação daquilo que deva 

ser interpretado. Assinala Betti que o texto é um pré-conhecimento, o texto tem algo a 

nos dizer, e subjetivamente, devermos procurar o sentido objetivo do texto, devemos 

conectar a explicação com a compreensão. 
 

Betti critica Gadamer, porque este não teria conseguido formar uma teoria 

interpretativa capaz de identificar uma interpretação correta e outra errada. A 

intersubjetividade existencial preconizada por Gadamer, aliada à historicidade da 

compreensão, são dois aspectos Gadamerianos criticados por Betti. A afirmação de 

Gadamer no sentido de que a interpretação implica uma visão do presente, pode valer 

para uma afirmação jurídica, mas não para uma interpretação histórica. 
 

Gadamer respondeu que está preocupado com “aquilo que é”, atrelado a uma 
interpretação que fosse universal, deixando de lado o método aplicado às ciências 

naturais.135 Em réplica, Betti afirmou que Gadamer perdera-se numa “subjetividade 

existencial sem qualquer regras”136 Gadamer contra-ataca e diz que a hermenêutica 

filosófica trabalha com condicionais históricos, não como processo subjetivo, mas 

ontológico. Esta resposta está no prefácio da 2ª. Edição de “Verdade e Método”: 
 
 

(...) O sentido de minhas investigações não é oferecer 
uma teoria geral da interpretação e uma doutrina que diferencia seus 
métodos, como fez magistralmente E. Betti. Procuro demonstrar 
aquilo que é comum a todas as maneiras de compreender e mostrar 
que a compreensão jamais é um comportamento subjetivo frente a um 
“objeto” dado, mas pertence à história efeitual, e isto significa 
pertencer ao ser daquilo que é compreendido.137 

 

Na fina análise de Palmer138, Betti, na esteira de Dilthey, procura o que é 

prático e útil para o intérprete, busca diferenciar a interpretação certa da errada, por uma 

análise objetiva, ainda que partindo da subjetividade e da pré-compreensão do 

intérprete. Gadamer, na linha de Heidegger, trabalha com outro referencial calcado na 

pré-compreensão do intérprete, na tradição e no caráter ontológico da compreensão. A 
 
 

 
135 PALMER, Richard E. Hermenêutica. Trad. Maria Luísa Ribeiro Ferreira. Lisboa: Ed. Edições 70, 
1969, p. 67.  
136 Idem, ibidem, p. 67.  

137 GADAMER, Hans Georg. Verdade e Método. Tradução de Flávio Paulo Meurer, com revisão de 
tradução de Enio Paulo Giachini. Petrópolis: Editora Vozes, 2008, p. 18. 
138 PALMER, op.cit., p. 67. 



leitura de Palmer acerca da oposição entre as duas vertentes da hermenêutica, informa 

que elas não são verdadeiramente antagônicas, pois os dois pensadores trabalharam com 

diferentes aspectos do problema hermenêutico. 
 

Não vejo sinceramente como se podem conciliar as duas vertentes da 

hermenêutica, discordando neste ponto de Palmer, pois os dois pontos de vista são 

diametralmente opostos, quer dizer, Betti vê a hermenêutica como interpretação de 

textos, calcada num método, e a sua procura é pela objetificação da coisa a ser 

interpretada, ao passo que Gadamer, partindo da compreensão ontológica, finca sua 

análise na historicidade, na tradição, na atualização do objeto a ser interpretado e na 

visão de horizontes, algo impensável para a metodologia de Betti. 
 

Jean Grondin139 aponta a reação de Gadamer às críticas de Betti: 
 
 

Gadamer viu nessas críticas (as de Betti) uma divergência com suas 
verdadeiras intenções. Seu objetivo não era propor uma nova 
metodologia – sobretudo não a metodologia que Betti lhe imputava! – 
mas fazer uma reflexão sobre a experiência da verdade das ciências 
humanas que busca justamente ultrapassar o quadro de uma 
metodologia, ainda excessivamente enfeudada nas ciências exatas. Ele 
atenuava o alcance da distinção entre o significado (original) e a 
significância (atual) de uma obra perguntando-se se a significação do 
passado podia realmente ser entendida independentemente do sentido 
que ela tenha para nós e que adquiriu no decorrer do trabalho 
histórico. 

 
 

Gadamer140, na segunda parte de sua obra “Verdade e Método”, mostra que 

Betti “formula um cânon completo dos princípios hermenêuticos e seu ponto culminante 

á a autonomia do sentido dos textos”. E, dentro dessa autonomia, o intérprete deve 
buscar o sentido do autor, quer dizer, o que o autor quis dizer com o texto, na linha 

mesmo de Schleiermacher. Betti, segundo Gadamer, ainda busca a atualidade do texto, 

ainda que pela busca incessante da verdade proferida pelo autor. Assim, “Betti mantém-

se fiel á interpretação psicológica de Schleiermacher”141, o que leva a interpretação de 

Betti ao fundo do poço, no entendimento Gadameriano. 
 
 
 
 

 
139 GRONDIN, JEAN. Hermenêutica. São Paulo: Parábola Editorial.São Paulo, 2012, p. 83.  

140 GADAMER, Hans G. Verdade e Método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 5. ed. Trad. 
de Flávio Paulo Meurer; nova revisão da tradução por Enio Paulo Giachini e Marcia Sá Cavalcante Schuback. 
Petrópolis: Vozes, 2003, p. 455-456. 

 

141 Idem, ibidem, p. 456. 



Betti, citado por Gadamer142 anota que a compreensão é uma reconstrução do 

sentido original de um texto: 
 
 

É do espírito que, através das formas de sua 
objetivação, fala ao espírito pensante, espírito que se sente aparentado 
àquele em humanidade comum: trata-se de um reconduzir 
reunitivamente e de um religar aquelas formas com o todo interior que 
as gerou e do qual elas se separaram. Uma interiorização dessas 
formas: só que o seu conteúdo é deslocado para uma subjetividade 
diversa da originária. Trata-se, segundo isso, de uma inversão do 
processo criador no processo interpretativo, uma inversão em 
consequência da qual o intérprete precisa percorrer, em seu caminho 
hermenêutico, o caminho criador da direção inversa; deve levar a cabo 
esse repensar dentro de si. 

 

 
Segundo Gadamer, com esse posicionamento, Betti alinha-se na esteira de 

pensadores como Schleiermacher e Croce. O hermeneuta alemão segue na crítica a Betti, 

aduzindo que este intenta “garantir a objetividade da compreensão com esse estrito 

psicologismo de espírito romântico”143. Betti, ao sentir de Gadamer, defende que essa 

objetividade da interpretação estaria ameaçada por todos aqueles que, na esteira de 

Heidegger, consideram uma erronia esse apreço à subjetividade da interpretação. 
 

Nas longas discussões filosóficas que ambos travaram, Gadamer enviou uma 

carta a Betti144, tentando defender-se das acusações de que a hermenêutica 

Gadameriana levaria a equívocos e confusões: 
 
 

No fundo, não estou propondo nenhum método, mas descrevendo o 
que é. Em sã consciência, creio que não se pode discutir que é assim 
como descrevo... Mas, por exemplo, quando se lê uma investigação 
clássica de Momsen, o Senhor sabe de antemão o único momento em 
que isso poderia teria sido escrito. Mesmo um mestre do método 
histórico não consegue manter-se livre dos preconceitos de sua época, 
de seu mundo social circundante, da sua posição racionalista, etc. Será 
que isso representa necessariamente uma falta? Mesmo que fosse o 
caso, acho que é tarefa da filosofia pensar no fato de que essa falta se 
faz presente toda vez que produz algo. Em outras palavras, só 
considero científico reconhecer o que é, em lugar de sair à cata do que 
deveria ser e do que se gostaria que fosse. Nesse sentido, meu 
pensamento busca ultrapassar o conceito de método da ciência 
moderna (que conserva sua relativa razão) pensando por princípio e de 
maneira geral o que sempre ocorre.  

 
142 142 GADAMER, Hans G. Verdade e Método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 

5. ed. Trad. de Flávio Paulo Meurer; nova revisão da tradução por Enio Paulo Giachini e Marcia Sá 
Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes, 2003, p. 456. 
143 GADAMER, ibidem, p. 457.  
144 Idem, ibidem, p. 457. 



 
 

Betti contra-ataca dizendo que Gadamer reduz o problema hermenêutico a uma 

questão de fato (fenomenologicamente, descritivamente) e que o tema da quaestio juris 

não foi colocado. Gadamer assinala que a quaestio juris não resolve o problema 

transcendental da natureza, e que o pensamento ultrapassa as marcações de um exame 

metodológico. Gadamer acusa Betti de estar ressentido estranhamente contra a 

fenomenologia145, e que Betti procura resolver o problema da hermenêutica unicamente 

através de um método seguro, mas confundindo-se dentro de um emaranhado de 

subjetivismo. Obviamente, não chegaram a um acordo, porquanto ambos partem de 

posições diametralmente opostas, nas análises de suas hermenêuticas. É de se lançar 

explicações no sentido de que Betti propôs efetivamente um método hermenêutico de 

aplicação às ciências jurídicas, do mesmo modo tentando copiar o modelo do método 

para as ciências duras, entretanto, mesmo as ciências jurídicas não se sujeitam à 

objetivação metódica que garanta uma certeza matemática na resolução de um caso 

levado ao Tribunal, questão facilmente comprovável pela divergência de votos em 

turmas ilustres de Tribunais, em que os julgadores são pessoas que envergam uma 

cultura e qualidade jurídicas invejáveis. Além disso, tentar aplicar o método divinatório 

para desvendar o sentido do autor original da lei, na esteira de Schleiermachar, também 

tem se mostrado inseguro para resolver as questões jurídicas, como bem o comprova a 

questão da validação jurídica da união estável homoafetiva, no Brasil, em que o 

Supremo Tribunal Federal146, em postura de ativismo judicial, fez por revogar 

dispositivo constitucional (art. 226 da Constituição da República), que vedava a união 

formal de pessoas do mesmo sexo. Nesse sentido, também a obra de Pizarro147, sobre o 

tema da união estável homoafetiva e a da efetiva mutação constitucional produzida por 

um Judiciário ativista, na esteira da hermenêutica filosófica Gadameriana: 

 
 

A realidade dos acontecimentos demonstra que a 
Constituição não muda somente através dos mecanismos formais 
previstos na própria Carta Política, mas sofre também constante e 
silenciosa mutação, pressionada pelas forças sociais e pela conversão 
dos valores e costumes da sociedade, sem que tais  

 
 

145 GADAMER, Hans G. Verdade e Método: traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica. 5. ed. Trad. 
de Flávio Paulo Meurer; nova revisão da tradução por Enio Paulo Giachini e Marcia Sá Cavalcante Schuback. 
Petrópolis: Vozes, 2003, p. 458. 
146 BRASIL, Supremo Tribunal Federal,  ADI 4277. J. Tribunal Pleno, 04.05.2011. 
147PIZARRO, Djalma. União Estável Homoafetiva: uma hipótese de mutação constitucional. 
Leme/SP: Editora JH Mizuno, 2014. 



alterações sejam acompanhadas das correspondentes variações do 
léxico da Constituição. (...) Propomos uma guinada interpretativa e 
conceitual, com espeque na linguística, semântica, e na viragem 
linguística – ontological turn – sedimentada por Gadamer e na noção 
da pluralidade de intérpretes – tese preconizada por Häberle. A 
hipótese a ser testada finca-se na juridicização da união estável 
homoafetiva, cujos fundamentos para sua aprovação, segundo o 
Supremo Tribunal Federal, iterativa jurisprudência e opinião de 
comentaristas do direito, fincam-se na analogia, no direito de ser feliz 
e no fato de não estar vedada na Constituição a união de pessoas do 
mesmo sexo. Propomos fundamentos diferentes, com supedâneo no 
fato de que houve efetivamente uma mutação constitucional com 
alteração de texto, embora a letra expressa do texto não fosse alterada. 
Para tal desiderato, além da abordagem semântico-linguística, 
recorreremos a dois fenômenos sociais bastantemente demarcados no 
mundo, nos últimos 30 anos: a sociedade da informação – que traz em 
seu bojo a sociedade em rede, com nós interligados – e o processo da 
aceleração do tempo histórico, resultado da ebulição da 
intercomunicação digital, rapidez e simultaneidade das informações 
na aldeia global. (...) A comunidade gay no Brasil provocou a 
mutação constitucional, independente de qualquer alteração 
legislativa, e isso não ocorreu, como diz a maioria dos comentadores 
do Direito, pela via analógica ou isonômica, pelo princípio da “não-
proibição” ou algo similar. A mutação deu-se pela força pluralista dos 
intérpretes da Constituição – a comunidade gay – interpretando e 
transformando o texto escrito, desafiando o legislador constituinte de 
1988, e provocando uma releitura no documento constitucional, que 
não adveio – repita-se – pela via singela dos princípios da isonomia e 
da não proibição, ou pela analogia com os heterossexuais, ou ainda, 
pelo lídimo direito de ser feliz, condição afeta a todo homem, 
involuntariamente a quaisquer preferências ou opções, mas sucedeu-
se, forte e firme, pelo pulsar vigoroso de uma comunidade difusa de 
homens e mulheres que passou a confrontar a sociedade mais 
tradicional e a exigir os mesmos direitos bem como a lutar por afastar 
quaisquer discriminações. 

 
 
 
 
 

11. Hirsch – A hermenêutica como validação 
 

 

Hirsch148 publicou em 1967 sua obra “Validade na Interpretação”149, um 

verdadeiro tratado de hermenêutica, reavivando que a intenção do autor deve ser levada 

em conta para a interpretação de uma obra, de uma texto ou simplesmente de uma frase. 

Para ele, a intenção é uma entidade, e, em cima dela, podemos concluir objetivamente, 

evidencialmente, que estamos seguros da interpretação correta. Capítulos atrás já vimos 
 
 
 

 
148 HIRSCH Jr. Eric Donald. Pensador americano, educador e critico literário, nascido em 1928,  
149 HIRSCH, E. D. Validity in Interpretation. New Haven: Yale University Press, 1967. 



que Dilthey também procurava essa interpretação objetivamente válida, e que 

Scheleiermarcher pontificava a intenção psicológica do autor. 
 

Hirsch entende que Gadamer, Bultmann e os modernos teólogos pecam no erro 

de confundir sentido verbal e significado (ou significação dependendo do viés filosófico 

e linguístico). Na linha de Betti, o sentido deve ser desatrelado do significado, pois, 

caso contrário, não se terão resultados válidos e objetivos. 
 

Para Hirsch, o objetivo da hermenêutica é o de clarificar o sentido verbal de um 

texto, e não propriamente encontrar seu significado. Para ele, Gadamer, Bultmann e 

outros seguidores erraram ao negar o sentido objetivamente verificável da coisa a ser 

esclarecida. Hirsch não aceita que o sentido de uma frase possa mudar, pois aí não 

teríamos elementos objetivos para aferir a validade da interpretação. Na esteira do 

pensamento de Betti, Hirsch também argumenta que Gadamer não oferece um viés 

normativo à interpretação, nem a estabiliza. 
 

Hirsch apela para o sentido verbal normativo para entender o texto, e esse 

sentido é fixo, imutável. O sentido verbal deve ser sempre o mesmo, nos diferentes atos 

de interpretação. Ele não aceita mutação, a interpretação pela validez do sentido é uma e 

jamais poderá ser outra, sob pena de um relativismo odioso à boa interpretação. E essa 

pecha de “relativista” foi seguidamente endereçada a Gadamar, seja por Hirsch, seja por 

Betti. 
 

Para Schmidt150, o educador e pensador Hirsch trabalha com quatro teses para 

fundar sua teoria da validação: 
 
 

a) A vontade do autor é o princípio universal da interpretação; 
 

b) O princípio social universal é que o gênero determina o significado de uma 

elocução; 
 

c) O significado é a intenção do autor, assim, ele se distancia do significado; 
 

d) A compreensão do significado verbal no texto pode ser abalizado por 

argumentos de probabilidade. 

 
 

Ele se apropria da teoria do significado de Husserl para afirmar que é a 

consciência o guia tradutor do significado, pois Husserl151 diz que a consciência é 

sempre a consciência de alguma coisa. O ato de consciência é intencional. Ao 
 
 

150 SCHMIDT, Lawrence K. Hermenêutica. Trad. Fábio Ribeiro. Petrópolis: Ed. Vozes, 2012., p. 190.  
151 SCHMIDT, ibidem, p. 191. 



examinarmos um texto, devemos nos ater ao sentido intencional planejado pelo autor. 

Na linha de Husserl, os atos intencionais diferentes podem ter o mesmo significado. 

Hirsch vê problemas na hermenêutica de Gadamer, alegando que este cometeu 

“conflitos internos e inconsistências”,152 já que Hirsch entende que o historicismo de 

Gadamer não consegue escapar das teias do relativismo, e o método Gadameriano, sem 

contar com uma proposta de validação segura, desemboca para uma aporia 

hermenêutica insustentável. 
 

A validade da interpretação, nos moldes preconizados por Hirsch, apoia-se nesta 

questão fundamental do processo de exclusão, quer dizer, a interpretação única e válida 

de um texto exclui todas as outras, o que ele chama de “determinação” ao sentido 

correto e válido de uma interpretação adequada e válida. Para ele, se a hermenêutica não 

trabalha com validações ela não é hermenêutica, mas qualquer outra coisa. Ele critica 

Heidegger, também, pois este não lidou com o problema da “validade da interpretação” 

em sua ontologia da pré-compreensão. 
 

A questão da interpretação dos textos antigos pela leitura atual, como Gadamer 

ensina, Hirsch problematiza contrariamente, alegando que a interpretação trazida por 

Gadamer, para reaviver os textos antigos pela interpretação atual, (como fizera 

Bultmann com a desmitologizacão da teologia), pode ser qualquer coisa próxima da 

interpretação literária, mas não é efetivamente hermenêutica. 
 

Para ele, Hirsch, a hermenêutica “é o esforço filológico, modesto e antiquado, que 

visa encontrar o que o autor pretendia”153. Palmer154 critica essa “visão modesta da 

filologia”, pois ela deixa de fora a subjetividade do intérprete, ou o processo subjetivo da 

compreensão, mesmo na linha de Schleiermarcher e Dilthey, que já trabalhavam com a 

subjetividade da compreensão. Hirsch não vê a interpretação como tradução, nem se 

preocupa em mitigar os efeitos da distância histórica dos textos antigos na leitura atual; para 

ele, existe apenas a questão filológica de encontrar a interpretação válida. Obviamente, se 

formos objetar que a distância do texto com a realidade poderia romper o papel da 

“validade da interpretação original”, Hirsch responderia – como de fato o fez 
 

– que esse papel não é da hermenêutica, mas sim da crítica literária ou outra coisa 

qualquer. 
 
 
 
 

152 SCHMIDT, Lawrence K. Hermenêutica. Trad. Fábio Ribeiro. Petrópolis: Ed. Vozes, 2012,  p. 196.  
153 HIRSCH, E. D. Validity in Interpretation. New Haven: Yale University Press, p. 57.  

154 PALMER, Richard E. Hermenêutica. Trad. Maria Luísa Ribeiro Ferreira. Lisboa: Ed. Edições 70, 
1969, p. 70. 



A posição da hermenêutica filosófica de Gadamer é diametralmente oposta à de 

Hirsch, pois a historicidade e a tradição não devem ser relegadas ao limbo, na visão 

Gadameriana, antes, exercem um papel fundamental para o conceito da compreensão, 

como Dilthey e Schleiermarcher já esboçaram em seus estudos hermenêuticos. Hirsch 

defende uma separação entre o sentido verbal e seu significado, porque a significação 

para o autor pode diferenciar do que ela significa para os leitores; contrario sensu, não 

haveria sentido objetivo, que pudesse sempre ser lembrado no momento da 

interpretação da obra, quer dizer, Hirsch pretende imobilizar o objeto da interpretação. 

Palmer155 critica esse modelo, indagando se a compreensão atua de modo mecânico, 

como intenciona a leitura de Hirsch, e que, na visão de Palmer, o que Hirsch propõe são 

alternativas de compreensão do texto. Para o crítico, a separação entre sentido e 

significado ocorre tão-somente após o ato de compreensão. Observamos que Hirsch 

entende como hermenêutica o que ele chama de lógica de validação, qualquer outra 

interpretação com fincas na tradição, na ontologia da compreensão, pode ser qualquer 

outra coisa, inclusive crítica literária, mas efetivamente não é hermenêutica, ao ver de 

Hirsch. 
 

Hirsch buscou essa separação entre o sentido e o significado; entendeu que o 

sentido é objetivamente verificável; defende que a intenção do autor deve ser sempre a 

regra de partida para entender a psicologia do autor e desvendar a sua mensagem; que o 

sentido verbal é sempre o mesmo, imutável e reprodutível. Podemos afirmar que Hirsch 

desvendou o problema da hermenêutica, fincando este objetivo verificável e imutável? 

Um texto bíblico interpretado pela lógica da validação, com sentido clarificado, 

repetível e único, no decorrer dos séculos, atenderia melhor o leitor contemporâneo? 

Parece-nos que não, pois a compreensão do fenômeno histórico, bem como a 

subjetividade do leitor, em qualquer época, são cambiantes, a exigir uma hermenêutica 

fenomenológica, aliada à compreensão, desafiando a validade objetiva preconizada pelo 

pensador americano. 
 

Para Gadamer, o significado já está contido nas estruturas prévias de 

compreensão, seguindo a lição de Heidegger, e vem a reboque com a historicidade e os 

pré-conceitos. Hirsch aponta que essa afirmação é inaceitável, porque o significado de 

um texto seria indeterminado, o que lançaria o intérprete para o campo do relativismo. 

Dois intérpretes contemporâneos explanando duas interpretações diferentes de um 
 
 

155 PALMER, Richard E. Hermenêutica. Trad. Maria Luísa Ribeiro Ferreira. Lisboa: Ed. Edições 70, 
1969, p. 72. 



mesmo texto antigo, para Hirsch, Gadamer não teria condições de dizer qual 

interpretação estaria correta, rejeitando, outrossim, a validade da tradição como base 

segura para sustentar o projeto hermenêutico Gadamerinao. 
 

Esta visão fixa de Hirsch não deve prevalecer, a nosso entender, porquanto o que 

Gadamer propõe é a melhor interpretação, e isso talvez não seja obtido cotejando 

exemplos de dois intérpretes, dada justamente a carga de prévios conceitos de cada 

intérprete. O eixo da visão do intérprete e o eixo da visão do horizonte do texto 

necessariamente cambiam, seja pela historicidade, seja pelas estruturas prévias de 

compreensão, e nenhuma validação determinista conseguiria manter uma interpretação 

segura e válida, como deseja Hirsch. Duas interpretações diferentes são possíveis, é 

evidente, mas haveria um consenso médio pela interpretação mais depurada de um 

texto, e essa validação, vamos dizer assim, seria de certa forma proclamada pela crítica 

média e ponderada de determinada época, porque, evidentemente, na esteira do 

pensamento de Gadamer, o sentido de um texto não é determinado, ele cambia no 

tempo, em processo de redefinição. 

 
 

12. Considerações finais 
 
 

Hans Georg Gadamer contesta o discurso da modernidade, que acredita 

piamente na segurança do método, criticando o iluminismo científico e reavaliando a 

importância da tradição, esta que foi tão obscurecida pelos ideais racionais do 

iluminismo. 
 

Para Gadamer, não se pode avaliar a tradição utilizando-se um método racional 

puro, pois o homem não pode (e nem consegue) desviar-se de seus próprios referenciais, 

mesmo adotando um método racional de eliminação ou suspensão de qualquer juízo 

anterior, inserto na tradição. 
 

Gadamer reelabora o conceito prévio, ou pré-conceito, assim a ideia de 

“preconceito” tão reprimida pelo discurso da modernidade, ganha, pelo pensamento 

revigorante de Gadamer, uma importância vital para a construção de seu modelo 

filosófico da hermenêutica. 
 

Para Gadamer, o pensamento filosófico e científico da modernidade está 

equivocado, em sua busca insana por um método seguro, confiável e infalível para 

resolver todos os problemas do conhecimento e do entendimento. 



Gadamer considera que Schleiermacher revolucionou a hermenêutica, ao tratar 

da universalização da interpretação linguística, mas o criticou quanto este partiu para a 

análise psicológica do autor, como se fosse um processo divinatório (estudar a mente e 

as ideias básicas do autor da obra). 
 

Gadamer seguiu em parte o modelo de Dilthey, embora este ficasse preso à ideia 

de hermenêutica como puramente interpretação de ciências humanas. 
 

Dilthey apresenta um modelo de método para as ciências humanas, diferente do 

método para as ciências da natureza, pois ele acha que os objetos das ciências físicas 

são diferentes dos das ciências do espírito. Ele enfatiza o aspecto de que as ciências 

humanas necessitam de um método próprio calcado na compreensão, em contraposição 

à explicação. 
 

Dilthey proclamava, com razão, que qualquer estudo da vida humana enfrenta 

um problema no sentido de que sempre somos parte daquilo que procuramos entender, 

ainda que os metodologizantes das ciências naturais e positivas digam que é possível 

uma ação de suspensão do juízo, como se fosse possível isolar o objeto da pesquisa – o 

ser humano – da sua própria existência humana e de sua trajetória mundana. 
 

Em “Verdade e Método”, Gadamer analisa a importância do círculo 

hermenêutico de Heidegger, que, por usa vez, critica o pensamento cartesiano, ao calcar 

a sua introspecção em fundações absolutas, como se aquilo que não pudesse ser 

duvidado, precisaria estar além de qualquer dúvida. Para Heidegger, as condições que 

facultam o pensamento não são autogeradas, mas já estão pré-definidas antes mesmo de 

iniciarmos o processo de interpretação. 
 

Com Heidegger, a hermenêutica mudará de objeto, deixando de incidir sobre 

interpretação de textos, para incidir sobre a própria existência. Ela terá uma função 

fenomenológica e não metodológica, e, por fim, ela não será apenas uma reflexão sobre 

a interpretação, mas uma filosofia da própria existência. 
 

Heidegger dá o nome de “ser-lançado-aí” ou “dasein” à facticidade de o ser 

lançar-se em sua própria existência, que não é vista como objeto, mas como uma 

relação consigo mesma. O “dasein” é ato fenomenológico de despertar-se a si mesmo, 

dentro de uma ótica de um projeto existencial. 
 

A hermenêutica, para Heidegger, não tem mais como objeto os textos, como era 

na hermenêutica clássica, mas sim com a facticidade e a existência individual e o 

despertar-se a si mesmo. 



Coube a Gadamer estender o espectro inicial da visão heideggeriana, aplicada à 

hermenêutica da facticidade, e o fez com uma obra de envergadura – “Verdade e 

Método – traços fundamentais de uma hermenêutica filosófica”, livro publicado em 

1960. Nesta obra vigorosa, Gadamer analisa a facticidade hermenêutica e a amplitude 

da compreensão, como sustentáculos de seu modelo de hermenêutica filosófica. 
 

Tal qual Heidegger, Gadamer critica o pensamento moderno sujeito às regras do 

método, e preso ao subjetivismo, e também a filosofia “da consciência”, como se fosse 

o fundamento do edifício humano. Para o grande hermeneuta, os gregos suplantaram os 

modernos, pois eles buscaram no ser as respostas a que se perguntavam, ao passo que os 

filósofos da modernidade – a partir de Descartes – centraram sua busca partindo no 

subjetivismo e na apropriação sujeito-objeto. 
 

Gadamer acentua o fato de que os pressupostos da compreensão repousam na 

tradição, no entanto, não adquirimos os pressupostos inteiramente da tradição, como 

disse Palmer156, interpretando Gadamer, pois a autocompreensão já se situa na historia, 

mas é o presente que alarga o espectro da compreensão do passado, e a projeta para o 

futuro, numa relação dialógica entre os horizontes, o do passado e o do presente. 
 

Gadamer raciocina que, se não pode haver interpretação sem pressupostos, a tão 

falada interpretação correta é um ideal impensável, pois não há interpretação sem que o 

presente se inter-relacione com o passado, e o presente não é um compartimento 

involucrado, ao revés, é móvel e flexível. 
 

A hermenêutica está a meio caminho entre o passado e o presente, adverte 

Gadamer, mas a hermenêutica não tem apenas a função de fornecer um procedimento 

para a compreensão, mas também de explicitar as condições em que a compreensão 

pode ocorrer. 
 

A mediação entre passado e presente fornece os instrumentos para a idéia da 

“fusão de horizontes” preconizada por Gadamer. Só conseguimos entender o passado a 
partir do horizonte do presente. Há de se “traduzir o passado na linguagem do presente, 

onde se fundem os horizontes do passado e do presente”, como adverte Grondin157, 

assim, a interpretação bem sucedida só pode advir dessa fusão entre passado e presente. 

Mas  há  outra  intersecção  a  ser  considerada:  a  adequação  entre  o  sujeito- 
 

intérprete  e  o  objeto  a  ser  traduzido,  que  caracteriza  outra  fusão  de  horizontes:  o  
 

 
156 GRONDIN, Jean. Hermenêutica. Trad. Marco Marcionilo. São Paulo: Parábola Editorial, 2002, p.  

186.  
157 GRONDIM, ibidem, p.73. 



horizonte do texto ou do objeto e o horizonte do sujeito. Deveremos ter então um 

encontro bem sucedido entre a adequação sujeito-objeto. 

Gadamer apoia-se também nas ideias de Vico158, principalmente na leitura de 

sua obra159 “De nostri temporis studiorum ratione”, que propõe uma defesa do 

humanismo, mediada pela pedagogia jesuítica, endereçada contra Descartes e o 

jansenismo. 
 

Gadamer defende que o posicionamento de Vico acerca do sensus communis é 

de interesse especial para seu desenvolvimento teórico em “Verdade e Método”, pois ele 

entende que Vico procurava resgatar a validade das tradições, em plena proliferação do 

cartesianismo e das ciências matemáticas, em tese de enfrentamento, e que também o 

racionalismo científico não esgotava todas as formas de conhecimento. Gadamer vai se 

apropriar do sensus communis de Vico, cujos estudos retrocedem à antiguidade, 

tentando traçar as repercussões até o séc. XX. 
 

Em posição crítica a Gadamer, Betti não via utilidade no desejo da compreensão 

do ser, como em Heidegger, ou que devesse incursionar para uma avaliação da obra de 

arte como análise paradigma (Gadamer), ou que devesse alcançar a compreensão 

contemporânea da obra bíblica, pelo acesso desmitologizante, como em Bultmann. Para 

Betti interessa apenas a objetividade da interpretação. Para Betti160 “o objeto mantém-

se objeto (...) um objeto fala, e pode ser ouvido de um modo correto ou incorreto, 

precisamente porque nele há um significado objetivamente verificável.” 
 

Betti critica Gadamer, porque este não teria conseguido formar uma teoria 

interpretativa capaz de identificar uma interpretação correta e outra errada. A 

intersubjetividade existencial preconizada por Gadamer, aliada à historicidade da 

compreensão, são dois aspectos Gadamerianos criticados por Betti. A afirmação de 

Gadamer no sentido de que a intepretação implica uma visão do presente pode valer 

para uma afirmação jurídica, mas não para uma interpretação histórica. 
 

Gadamer respondeu que está preocupado com “aquilo que é”, atrelado a uma 

interpretação que fosse universal, deixando de lado o método aplicado às ciências 
 
 
 

 
158 VICO, Giambattista (1668 - 1744) filósofo e jurista italiano, crítico da filosofia de Descartes.  
159 VICO, J. B. De nostri temporis studiorum ratione, trad. W.F. Otto, 1947, apud Gadamer, “Verdade e Método”, 
(2008 p. 56).  
160 BETTI, Emílio. Die Hermeneutik als allgemeine Methodik der Geisteswissenschaften. Tubingen: J. 
C.B. Moher, 1962, P. apud PALMER, (1969, p. 65). 



naturais.161 Em réplica, Betti afirmou que Gadamer perdera-se numa “subjetividade 

existencial sem qualquer regras”162. 
 

Hirsch, por sua vez, entende que Gadamer, Bultmann e os modernos teólogos 

pecam no erro de confundir sentido verbal e significado (ou significação dependendo do 

viés filosófico e linguístico). Na linha de Betti, o sentido deve ser desatrelado do 

significado, pois, caso contrário, não se terão resultados válidos e objetivos. 
 

Para Hirsch, o objetivo da hermenêutica é o de clarificar o sentido verbal de um 

texto, e não propriamente encontrar seu significado. Para ele, Gadamer, Bultmann e 

outros seguidores erraram ao negar o sentido objetivamente verificável da coisa a ser 

esclarecida. 
 

A posição da hermenêutica filosófica de Gadamer é diametralmente oposta à de 

Hirsch, pois a historicidade e a tradição não devem ser relegadas ao limbo, na visão 

Gadameriana, antes, exercem um papel fundamental para o conceito da compreensão, 

como Dilthey e Schleiermarcher já esboçaram em seus estudos hermenêuticos. Hirsch 

defende uma separação entre o sentido verbal e seu significado, porque a significação 

para o autor pode diferenciar do que ela significa para os leitores; contrario sensu, não 

haveria sentido objetivo, que pudesse sempre ser lembrado no momento da 

interpretação da obra, quer dizer, Hirsch pretende imobilizar o objeto da interpretação. 

Palmer163 critica esse modelo, indagando se a compreensão atua de modo mecânico, 

como intenciona a leitura de Hirsch, e que, na visão de Palmer, o que Hirsch propõe são 

alternativas de compreensão do texto. Para o crítico, a separação entre sentido e 

significado ocorre tão-somente após o ato de compreensão. Observamos que Hirsch 

entende como hermenêutica o que ele chama de lógica de validação, qualquer outra 

interpretação com fincas na tradição, na ontologia da compreensão, pode ser qualquer 

outra coisa, inclusive crítica literária, mas efetivamente não é hermenêutica, ao ver de 

Hirsch. 
 

Segundo Gadamer, os interlocutores numa conversação não têm o controle 

absoluto da relação dialógica, eles não sabem onde e em que ponto o diálogo atingirá ou 

fluirá, pois o diálogo transcende as aspirações subjetivas. 
 
 
 
 
 
 

161 PALMER, Richard E. Hermenêutica. Trad. Maria Luísa Ribeiro Ferreira. Lisboa: Ed. Edições 70, 
1969, p. 67.  
162 Idem, ibidem, p. 67.  
163 Idem, ibidem, p. 72. 



Os diálogos se movem para uma direção imprevisível, mas deve sempre 

prevalecer a verdade autêntica, que se dá numa espécie de tribunal da relação dialógica, 

em que os participantes muitas vezes não detém o total controle da conversação. 
 

A linguagem é o meio pelo qual a tradição é transmitida, e a hermenêutica é o 

encontro entre a tradição da herança e o horizonte do intérprete (fusão de horizontes), 

sendo certo que a experiência não ocorre antes da linguagem, mas sim ela decorre no 

âmbito da linguagem. O homem acessa o mundo porque está imerso em linguisticidade. 
 

Para Gadamer, estamos a falar de um ontologia linguística universal, pois a 

linguagem revela o ser das coisas de forma genuína, primeira e pré-compreensiva. 
 

Gadamer entende que já estamos envoltos na linguagem, assim, não podemos 

torná-la objeto de investigação. Nós estamos imersos na linguisticidade, de onde não 

podemos achar um ponto de observação externo, para examinar o próprio objeto que 

somo nós próprios. 
 

A famosa citação de Gadamer – “o ser que pode ser compreendido é a 

linguagem” – replica outra célebre de Heidegger – “a linguagem é a casa do ser” – e 

isso deve ser compreendido integralmente, num sentido que confere ao modelo 

Gadameriano a extrema importância destacada à linguagem, colocando-a numa 

condição superior ao próprio aparelho cognitivo e mental, pois, para Gadamer, tudo que 

pode ser entendido sobre o ser é, necessariamente, linguístico. 
 

Para Gadamer, inexiste entendimento que não seja linguagem. 



 

13. Referências 
 

 

Antich i Valero, X. (1991) La crítica de la mundanitat cartesiana i la noció d’espai a 
Heidegger. En Acadèmia de filosofía Liceu Joan Maragall, Lectura de Heidegger. 
Barcelona: PPU. 

 
BAGGINI, J. & STANGROOM L. (organizadores). GREAT THINKERS A.Z. 
Londres: Continuum, 2004. 

 
BARBOSA, José Mário Santana. O processo dialógico na hermenêutica de 
Gadamer: uma ligação entre a tradição e a razão. Acessado na Internet, em 
27/01/2019, site: http://pensamentoextemporaneo.com.br/?p=2707. 

 
BATISTA, Josiel de Oliveira. Contribuições da hermenêutica para compreensão 
dos modos de ser professor que ensina matemática na EAD. Acesso na Internet em 
26/01/19, no site: http://www.ufjf.br/ebrapem2015/files/2015/10/GD7_josiel_batista-
A2.pdf. 

 
BATISTA,  Micheline.  Hermenêutica  filosófica  e  o  debate  Gadamer-Habermas. 
Revista Crítica e Sociedade: revista de cultura política. v.2, n.1 jan./jun. 2012. Texto 
acesso Internet em 20/01/2019, site: 
www.seer.ufu.br/index.php/criticasociedade/article/download/15000/9769. 

 
BETTI, Emilio. Teoria Generale della interpretazione. Milão: Dott Giuffré,1955. 

 
BORGES, Jorge Juis. Obras Completas. Ficciones, Buenos Aires, 4ª. Ed. P. 535/536. 

 
BRASIL, Supremo Tribunal Federal, ADI 4277. J. Tribunal Pleno, 04.05.2011. 

 
BRESOLIN, Keberson. Gadamer e a reabilitação dos preconceitos. Porto Alegre: 
INTUITIO, n.1 Junho 2008 p. 63-81, acesso internet em 27/01/2019, site: 
http://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/intuitio/article/viewFile/3671/3297. 

 
CAPPELLARI, Rodrigo Toaldo. A ideia de jogo e a importância da hermenêutica 
filosófica na compreensão do saber e construção da subjectividade. Petrópolis/ RJ: 
Synesis, v. 6, n. 2, p. 140-155. https://doi.org/10.14195/1984-6754_6-2_8. 

 
COLLINGWOOD, R. G. A ideia de história. Lisboa: Editorial Presença, 1994. 

 
CORNEJO,  P.N.  La lectura heideggeriana de la metafísica de Descartes.  n.  9. 
Revista de filosofia Factótum Acesso em Julho 2016, p. 35. 

 
DAMIANI, Mário Alberto. Site da Internet: 
https://www.google.com.br/search?q=sensus+communis+em+vico+e+gadamer&ei=Y1 
XWW6zsLNCazwKh1aWoBg&start=10&sa=N&ved=0ahUKEwjsqcTDs6reAhVQzV 
MKHaFqCWUQ8tMDCIQB&biw=1224&bih=581, acess Internet em 28/10/18, às 22 
horas. 



DILTHEY, W. Ideas acerca de una psicología descriptiva y analítica. Obras 
Completas, Vol. 6. México, Fondo de Cultura Economica, 1951. 

 
DILTHEY, W. Obras Escolhidas. Select Works. Organizado por MAKKREEL, R. e 
RODI, F. Princeton: Princeton University Press, 1989. 

 
ESPÓSITO, Vitória Helena Cunha. Hermenêutica: Estudo Introdutório. Cadernos da 
Sociedade de Estudos e Pesquisa Qualitativos, São Paulo, v. 2, p.85-112, jun. 1991. 
Semestral. 

 
GADAMER, Hans Georg. Hermenêutica em retrospectiva. Petrópolis: Ed. Vozes, 
2009. 

 
GADAMER, Hans G. Verdade e Método: traços fundamentais de uma 
hermenêutica filosófica. 5. ed. Trad. de Flávio Paulo Meurer; nova revisão da tradução 
por Enio Paulo Giachini e Marcia Sá Cavalcante Schuback. Petrópolis: Vozes, 2003. 

 
GADAMER, Hans Georg. Verdade e Método. Tradução de Flávio Paulo Meurer, com 
revisão de tradução de Enio Paulo Giachini. Petrópolis: Editora Vozes, 2008. 

 
GRONDIN, Jean. Hermenêutica. Trad. Marco Marcionilo. São Paulo: Parábola 
Editorial, 2002 

 
HEIDEGGER, M. Herméneutique de la facticité. Obras Completas, p. 15. In 
GRONDIM, J. Hermenêutica. São Paulo: 2012. Parábola Editorial, p. 41. 

 
HEIDEGGER, Martin. Os problemas fundamentais da fenomenologia. Petrópolis: 
Ed. Vozes, 2012. 

 
HEIDEGGER, Martin. Ser  e  Tempo.  Trad. Fausto Castilho. Campinas: Ed. da 
Unicamp e Petrópolis: Ed. Vozes, 2012. 

 
HEIDEGGER, M. (2003) Ser y tiempo. Trad. de Jorge Eduardo Rivera Cruchaga. 
Madrid: Trotta. 

 
HIRSCH, E. D. Validity in Interpretation. New Haven: Yale University Press, 1967. 

 
 

INWOOD, Michael. In CRAIG, E. & FLORID. Routhledge Encyclopedia of 
Philosopfy, Londres, Ed. Routhledge, 1998. 

 
 

KAHLMEYER-MERTENS, Roberto S. 10 lições sobre Gadamer. Petrópolis/RJ: Ed. 
Vozes, 2017. 

 
 

KÖRTNER, Ulrich H. J. Dogmática como exegese consequente? Sobra a relevância 
da exegese para a teologia sistemática em conexão com Rudolf Bultmann. Estudos 
Teológicos, São Leopoldo, v. 49, n. 1, p. 58-78, jan./jun. 2009. 



KRELL, Andreas Joachim. A hermenêutica ontológica de Martin Heidegger, o seu 
uso da linguagem e sua importância para a área jurídica. Revista Brasileira de 
Estudos Políticos, Belo Horizonte, n. 113, pp. 101-147 - jul./dez. 2016 . 
https://doi.org/10.9732/P.0034-7191.2016V113P101 

 
LAWN, Chris. Compreender Gadamer. Trad. de Hélio Magri Filho. Petrópolis/RJ: 
Ed. Vozes, 2007, p. 12. 

 
LEHFELD, Lucas de Souza. MONOGRAFIA JURÍDICA. São Paulo: Ed. Método. 
2011. 

 
LIXA, Ivone Fernandes Morcilo. Hermenêutica & Direito. Curitiba: Ed. Juruá. 1ª. Ed.  
2003, 7ª. reimpressão, 2010. 

 
LOPES,  Ana  Maria  DெÁvila.  A  hermenêutica  jurídica  de  Gadamer.  Revista  de 
Informação Legislativa, Acesso Internet em 27/01/2018, site: 
http://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/560/r145-12.pdf. 

 
 

MEIRELES, Marcos Vinicius da Costa e SPIESS, Marcos Afonso. A interpretação da 
experiência hermenêutica segundo Richard Palmer. CES REVISTA, Juiz de Fora, v. 
30, n. 1. p. 145-156, jan./jul. 2016. 

 
MONDINI, Fabiane. A presença da álgebra na legislação escolar brasileira. 2013. 
433 f. Tese (Doutorado) - Curso de Educação Matemática, Instituto de Geociências e 
Ciências Exatas, Universidade Estadual Paulista - Campus de Rio Claro, Rio Claro, 
2013. 

 
 

NOVAES DE SÁ, ROBERTO. As contribuições de Dilthey para uma 
fundamentação hermenêutica das ciências humanas. Boletim Interfaces da 
Psicologia da UF Rural RJ Página 38-43. Acesso Internet no sítio 
http://www.ufrrj.br/seminariopsi/2009/boletim2009-1/novaes.pdf, em 24/01/2019. 

 
OLIVEIRA, Sírley Cristina. A Experiência Estética De Hans-Georg Gadamer e a 
Vivência De Wilhelm Dilthey: Contribuições Da Hermenêutica aos Estudos Da  
História. Goiânia/GO: Revista de Teoria da História Ano 1, Número 3, junho/ 2010, 
p. 75-93, Universidade Federal de Goiás. 

 
ORTEGA Y GASSET. Goethe - Dilthey. Madrid, Alianza, 1983. 

 
 

SCOCUGLIA, Jovanka Baracuhey Cavalcanti. A hermenêutica de Wilheim Dilthey e 
a reflexão epistemológica nas ciências humanas contemporâneas. Soc. Estado. 
vol.17 n.2 Brasília Dec. 2002. Acesso internet em 24/01/2019:  
https://doi.org/10.1590/S0102-69922002000200003 

 
PALMER, Richard E. Hermenêutica. Trad. Maria Luísa Ribeiro Ferreira. Lisboa: Ed. 
Edições 70, 1969. 

 
PEREIRA, Rodolfo V. Hermenêutica filosófica e constitucional. Belo Horizonte: Del 
Rey, 2001. 



 
PIZARRO, Djalma. União Estável Homoafetiva: uma hipótese de mutação 
constitucional. Leme/SP: Editora JH Mizuno, 2014. 

 
QUIRINO, Regio Hermilton Ribeiro. O conceito de jogo, arte e a linguagem para 
hermenêutica filosófica de Hans-Georg Gadamer. Acesso Internet em 27/01/201, no 
site: http://www.fescfafic.edu.br/revista/index.php/artigos/8-o-conceito-de-jogo,-arte-e-
a-linguagem-para-hermeneutica-filosofica-de-hans-georg-gadamer. 

 
RAMBERG, B.; GJESDAK, K. Hermeneutics. In: The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy. 2005. Disponível em: http://plato.stanford.edu/entries/hermeneutics.; apud 
Micheline Batista, item 05 acima. 

 
ROHDEN, Luiz e KUSSLER, Leonardo Marques. DIALÉTICA, EXPERIÊNCIA E  
INTUIÇÃO: ENTRE HERMENÊUTICA FILOSÓFICA E 
FILOSOFIA BUDISTA. Kriterion vol.57 no.133 Belo Horizonte Jan./Apr. 
2016. https://doi.org/10.1590/0100-512X2016N13312rk 

 
RODHEN, Luiz. FILOSOFANDO COM GADAMER E PLATÃO: 
MOVIMENTOS, MOMENTOS E MÉTODO[S] DA DIALÉTICA. Artigo no prelo 
da revista Kriterion que será publicado no número 127, janeiro/julho de 2013: 
“Hermenêutica e[m] resposta ao Elogio da verdadeira filosofia da Carta Sétima de  
Platão. Acesso Internet em 27/01/2019, site: 
https://periodicos.ufpel.edu.br/ojs2/index.php/dissertatio/article/view/8660/5685.
https://doi.org/10.15210/dissertatio.v36i0.8660. 
 
ROHDEN, Luiz. Hermenêutica Filosófica. São Leopoldo: Editora Unisinos, 2002. 

 
RUEDELL, Aloísio. Gadamer e a recepção da hermenêutica de Friedrich 
Schleiermacher: uma discussão sobre a interpretação psicológica. Revista Veritas, 
v. 57, n. 3, set./dez. 2012, p. 74-85.  
https://doi.org/10.15448/1984-6746.2012.3.10648 

 
ROSA,  Paula.  Heidegger sobre descartes: crítica à objetificação da metafísica. 
Trabalho apresentado na Universidade de Fronteira do Sul\RS, 2016. 

 
SCHLEIERMACHER, F. Herméneutique. Paris: Labor & Fides, 1988. P. 109. 

 
SCHLEIERMACHER,  F.  D.  E.  Hermenêutica:  arte  e  técnica  da  interpretação. 
Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2008. 

 
SCHMIDT, Lawrence K. Hermenêutica. Trad. Fábio Ribeiro. Petrópolis: Ed. Vozes, 
2012. 

 
SCHOLTZ, Gunter. Ethik und Hermeneutik; Schleiermachers Grundlegung der 
Geisteswissenschaften. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1995. 

 
SILVEIRA, Felipe Arruda Aguiar Sobreira da. Gadamer, a verdade e a compreensão 
nas ciências do espírito. Conteudo Juridico, Brasilia-DF: 15 mar. 2016. Disponivel 
em: <http://www.conteudojuridico.com.br/?artigos&ver=2.55432&seo=1>. Acesso em: 
30 /jan. 2019. 



STEIN, Ernildo. Introdução ao Pensamento de Martin Heidegger. Porto Alegre: 
Ithaca, 1966. 

 
STEIN, Ernildo. Seis estudos sobre “Ser e Tempo”. Petrópolis, Ed. Vozes, 3ª. Edição, 
2005. 

 
 

STRECK, Lênio Luiz. Verdade e Consenso. Rio de Janeiro: Ed. Lumen Juris, 3ª. 
edição, 2009. 

 
WARNKE, Geórgia. Gadamer: hermeneutics, tradition and reason. Califórnia: 
Stanford University Press, 1987. 

 
 

VATTIMO, G. L´herméneutique comme nouvelle Koiné. In Éthique de 
l´interprétation, Paris: La Découverte, 1991. 


