
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS (INCIS) 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS SOCIAIS (PPGCS) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CARINE COSTA ALVES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

GRUPO DE CAPOEIRA ANGOLA MALTA NAGOA: ESTUDO SÓCIO- 

ANTROPOLÓGICO DE UM PATRIMÔNIO CULTURAL NEGRO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
UBERLÂNDIA 

2018 



UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS (INCIS) 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM CIÊNCIAS SOCIAIS (PPGCS) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CARINE COSTA ALVES 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

GRUPO DE CAPOEIRA ANGOLA MALTA NAGOA: ESTUDO SÓCIO- 

ANTROPOLÓGICO DE UM PATRIMÔNIO CULTURAL NEGRO 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em Ciências Sociais, do Instituto de Ciências Sociais, da 

Universidade Federal de Uberlândia como requisito 

parcial à obtenção do título de Mestra em Ciências 

Sociais. 

 

Área de concentração: Antropologia e Sociologia. 

Orientadora: Prof.ª Dr.ª Claudelir Corrêa Clemente. 

 

 

 

 

 

UBERLÂNDIA 

2018 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil. 
 

 

A474g 

2018 

Alves, Carine Costa, 1985- 

Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa [recurso eletrônico] : estu- 

do sócio-antropológico de um patrimônio cultural negro / Carine Costa 

Alves. - 2018. 

 

Orientadora: Clemente Claudelir Corrêa. 

Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Uberlândia, Pro- 

grama de Pós-Graduação em Ciências Sociais. 

Modo de acesso: Internet. 

Disponível em: http://dx.doi.org/10.14393/ufu.di.2018.1363 

Inclui bibliografia. 

Inclui ilustrações. 

 

1. Sociologia. 2. Capoeira. 3. Grupo Capoeira Angola Malta Nagoa. 

4. Patrimônio cultural. 5. Antropologia. I. Claudelir Corrêa, Clemente. 

II. Universidade Federal de Uberlândia. Programa de Pós-Graduação em 

Ciências Sociais. III. Título. 

 

CDU: 316 

 
 

Isabella de Brito Alves - CRB-6/3045 

http://dx.doi.org/10.14393/ufu.di.2018.1363


CARINE COSTA ALVES 
 

 

 

 

GRUPO DE CAPOEIRA ANGOLA MALTA NAGOA: ESTUDO SÓCIO- 

ANTROPOLÓGICO DE UM PATRIMÔNIO CULTURAL NEGRO 

 
 

Dissertação aprovada para a obtenção do título de 

mestre no Programa de Pós-Graduação em Ciências 

Sociais da Universidade Federal de Uberlândia pela 

banca examinadora formada por: 

 

 

 

 

 

 

Uberlândia, 06 de junho de 2018. 
 

 

 

 

 

 

 

 

Profa. Dra. Claudelir Corrêa Clemente (Orientadora) 
Universidade Federal de Uberlândia - UFU 

 

 

 

 

 

 

 

Profa. Dra. Rafaela Cyrino Peralva Dias 
Universidade Federal de Uberlândia - UFU 

 

 

 

 

 

 

 

Prof. Dr. José Carlos Gomes da Silva 
Universidade Federal de São Paulo - UNIFESP 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus ancestrais africanos e afro-brasileiros, mandingueiros natos. 

À Capoeira Angola pelo caminho de vida. 

Aos Mestres Pastinha e João Pequeno pela inspiração. 

À minha mãe e a minha avó (in memoriam) pelos ensinamentos. 



AGRADECIMENTOS 
 

 

 

Gostaria de agradecer primeiramente à Capoeira Angola que tanto me ensina, aos 

nossos ancestrais africanos e afro-brasileiros, à Mestre Pastinha, Mestre João Pequeno de 

Pastinha, Mestre Pé de Chumbo e Mestre Guimes pelo elo ancestral que tornou possível a 

chegada da Capoeira Angola em Uberlândia. Às (aos) capoeiras amigas (os) do Grupo de 

Capoeira Angola Malta Nagoa, sem os quais esta dissertação não seria possível. Às (os) 

capoeiras do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) – Academia de João Pequeno de 

Pastinha (AJPP), em especial à Mestra Nani pela acolhida, confiança e pelos conhecimentos 

nos caminhos da Capoeira Angola. 

Em âmbito acadêmico, gostaria de agradecer primeiramente ao Núcleo de Estudos 

Afro-Brasileiros (NEAB/UFU) que sempre me acolheu e ao Programa de Pós-Graduação em 

Ciências Sociais (PPGCS) pela oportunidade de concluir mais essa etapa de estudos. Aos 

professores Acácio Sidinei Almeida Santos (UFABC) e Rafaela Cyrino Peralva Dias (UFU) 

por todas as contribuições na banca de qualificação e ao professor José Carlos Gomes da Silva 

pelas contribuições na banca de defesa. E à minha orientadora professora Claudelir Corrêa 

Clemente por me aceitar e contribuir, mesmo que por difíceis caminhos, com minha trajetória 

acadêmica. 

Aos professores Marcel Mano, Márcio Ferreira de Souza e Patrícia Trópia do PPGCS 

e Renata Meira do Instituto de Artes (IARTE) por todas as contribuições ao longo das 

disciplinas e dos novos horizontes e possibilidades de pesquisa. À CAPES pela concessão de 

bolsa de mestrado pelo período de dois anos. 

Aos companheiros de jornada que empreenderam comigo essa trajetória no PPGCS, 

aos diálogos e debates enriquecedores em sala. Em especial às queridas Manuela e Gabriela 

que tanto contribuíram comigo nos momentos de alegrias e de dificuldades dessa caminhada. 

Em particular à minha mãe Vera, minha irmã Nina, meu irmão Gustavo e meu 

sobrinho Davi por todo o apoio e compreensão, por serem meu porto seguro, que mesmo 

diante de todas as ausências e dificuldades continuaram firmes ao meu lado. Ao meu pai pela 

difícil vivência, o que me faz crer que a luta ainda será longa e árdua. Ao meu avô e tio por 

todas as necessárias ajudas e à minha vó Adília in memoriam. 

Ao meu companheiro Pedro, por toda a escuta, força e incentivo. Pelo apoio, carinho e 

à presença constante diante das angústias e incertezas. E à sua família, Zeza, Cloves e Dona 

Leontina agora minha família do coração. Em especial a Zeza por todas as deliciosas 



 

comidinhas ofertadas as quais me permitiram ter mais tempo para dedicar a dissertação e 

cumprimento dos curtos prazos! 

Aos queridos amigos, irmãos de alma e coração, em especial à Lúcia e a nossa 

pequena Antônia pela compreensão diante das ausências, pela acolhida em todas as 

dificuldades do caminho, pelos momentos de descanso e descontração. À Norma por ser a 

escuta dos desabafos. Em especial também à Hugo, meu querido amigo Brow, por 

acompanhar minhas inquietações desde a graduação, por me levar para o caminho da 

educação especial e inclusiva e por me inspirar na sua luta contra qualquer forma de 

preconceito e discriminação. E à Camilla, minha amiga Ca, que mesmo com a distância me 

escutou, me aconselhou e rezou por mim, além disso foi minha corretora no momento em que 

eu mais precisava. Muito obrigada Ca! 

À Pri Nagoa e demais alunos da Capoeira Angola Inclusiva pela experiência 

enriquecedora e pela oportunidade de construirmos juntos esses novos caminhos, essa nova 

história, ampliando assim nosso conceito de diversidade. À Ju e a Turma do Agito pela 

confiança e constantes aprendizados. 

Ao meu pai Xangô por me guiar pelos caminhos e enfrentamentos, a Mãe Irene e à 

todas as entidades da Tenda Coração de Jesus por acolher a mim e a todas as minhas 

inquietações e por me trazer serenidade nas escolhas. 

Por fim, a todos os meninos e meninas dos projetos sociais do Malta Nagoa, os quais 

são responsáveis por mobilizar esse grupo, por mostrar que a Capoeira é mais do que uma 

luta, por nos apontar um caminho associativista e de amparo social, por nos ajudar a construir 

uma grande rede de apoio da Capoeira Angola! 

Ao amigo Guina, Mestre Guimes, professor Dr. Guimes, em todas as suas 

representatividades, meu muito obrigada! Sem você nada disso seria possível! 



 

 

 

Dobrão símbolo do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa 

 
 

Quando Eu Aqui Cheguei1
 

 
 

Quando eu aqui cheguei 

A todos eu vim louvar 

Vim louvar a Deus primeiro 

E os moradores deste lugar 

Agora eu to cantando 

Cantando, dando louvar 

To louvando a Jesus Cristo 

Porque nos abençoou 

To louvando e tô rogando 

Ao pai que nos criou 

Abençoe essa cidade 

Com todos seus moradores 

E na roda de capoeira 

Abençoe os jogadores 

Camaradinha! 
 

 
1 Ladainha de Capoeira Angola de Mestre João Pequeno de Pastinha. 



RESUMO 
 

 

 

A Capoeira, atualmente reconhecida como Patrimônio Imaterial da Cultura Brasileira 

e, além disso, um Patrimônio Cultural da Humanidade é ensinamento, é fundamento, é 

ancestralidade, é filosofia de vida. Como um patrimônio cultural negro ela envolve a luta, a 

dança, o jogo, a música e a arte. O presente trabalho apresenta a Capoeira Angola por meio de 

uma análise antropológica do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa situado na cidade de 

Uberlândia, estado de Minas Gerais. Grupo que tem como princípios mobilizadores a 

linhagem do Mestre João Pequeno de Pastinha e os projetos sociais, vigorando um espírito 

associativista e de amparo social, como uma rede de apoio. Esta pesquisa enfatiza um 

movimento que tem origem nas civilizações africanas, passando pelo período de escravização 

e diáspora, Capoeira escrava e Capoeira criminalizada, e a Capoeira patrimônio. Destacando 

neste percurso as figuras de Mestre Pastinha e Mestre João Pequeno de Pastinha, assim como 

de Mestre Guimes, principal personagem dessa história. A partir dessa análise qualitativa, 

foram desenvolvidas etnografias de dois momentos: os festejos comemorativos do Grupo de 

Capoeira Angola Malta Nagoa e do Centenário de Mestre João Pequeno de Pastinha. Por fim, 

é importante destacar que a presente pesquisa tem como objetivo geral, compreender o que é 

mobilizado pelo Grupo, suas percepções e representações sociais, tendo como produto final as 

descrições, as análises e a etnografia. Mobilizações que se destacam pelo apoio e acolhimento 

“do outro”, de todos nós, mas também se materializando nos vários projetos sociais e de 

valorização desta nossa origem africana, negra, afro-brasileira. Tivemos ainda a pretensão de 

seguir um caminho dentro dos estudos decoloniais, transgredindo direcionamentos e condutas 

impostas pelos colonizadores. 

 
Palavras-chave: Capoeira Angola. Malta Nagoa. Patrimônio. Antropologia. 



ABSTRACT 
 

 

 

Capoeira, currently recognized as Intangible Heritage of Brazilian Culture and, 

moreover, a Cultural Patrimony of Humanity is teaching, foundation, ancestry, and a 

philosophy of life. As a black cultural heritage it involves fighting, dancing, playing, music 

and art. This study presents Capoeira Angola through an anthropological analysis of the 

Capoeira Angola Group Malta Nagoa, located in the city of Uberlândia, state of Minas Gerais. 

A group that has as its mobilizing principles the lineage of Master João Pequeno de Pastinha 

and the social projects, with an associative spirit and social support, as well as a support 

network. This research emphasizes a movement that originates in African civilizations, 

through the period of enslavement and diaspora, Capoeira slave and Capoeira criminalized, 

and Capoeira as patrimony. Highlighting in this course the figures of Master Pastinha and 

Master João Pequeno de Pastinha, as well as of Master Guimes, the main character of this 

story. From this qualitative analysis, ethnographies of two moments were developed: the 

commemorative festivities of the Capoeira Angola Group Malta Nagoa and the Centenary of 

Master João Pequeno de Pastinha. Finally, it is important to emphasize that the present 

research has as general objective to understand what is mobilized by the Group, its 

perceptions and social representations, having as final product descriptions, analyzes and the 

ethnography. Mobilizations that stand out for the support and welcome "the other", of all of 

us, but also materializing in the various social projects and valorization of our African, Black, 

Afro-Brazilian origin. We still had the pretension to follow a path in the decolonial studies, 

transgressing directives and conducts imposed by the colonizers. 

 
Keywords: Angola Capoeira. Malta Nagoa. Heritage. Anthropology. 



LISTA DE ILUSTRAÇÕES 
 

 

 

Figura 1 - Mapa do Continente Africano por Regiões ............................................................. 34 

Fotografia 1 - Carteira do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) .............................. 60 

Fotografia 2 - Retificação do Registro do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) ..... 63 

Fotografia 3 - Mestre Pastinha e seus alunos vão à África ....................................................... 65 

Fotografia 4 - Livro de Registro do Centro Esportivo de Capoeira Angola ............................. 71 

Fotografia 5 - Grupo Malta Nagoa com o Mestre João Pequeno de Pastinha .......................... 75 

Fotografia 6 - Abertura do “Dezembro de João” na galeria do Forte da Capoeira................... 78 

Fotografia 7 - Parede de fundo do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) – Academia 

de João Pequeno de Pastinha (AJPP) ....................................................................................... 79 

Fotografia 8 - Banco de madeira de Mestre João Pequeno de Pastinha, símbolo sagrado da 

Academia de Mestre João Pequeno de Pastinha ....................................................................... 81 

Fotografia 9 - Roda de Capoeira Angola no Centenário do Mestre João Pequeno de Pastinha. 

.................................................................................................................................................. 82 

Fotografia 10 - Jogo de Capoeira Angola no Centenário do Mestre João Pequeno de Pastinha. 

.................................................................................................................................................. 85 

Fotografia 11 - Chapa de frente no jogo de Capoeira Angola do Centenário do Mestre João 

Pequeno de Pastinha ................................................................................................................. 85 

Fotografia 12 - Mestre Ciro é entrevistado durante a celebração do Centenário de Mestre João 

Pequeno de Pastinha ................................................................................................................. 86 

Fotografia 13 - Mestre Curió no berimbau Gunga conduzindo um momento da roda em 

comemoração ao Centenário de Mestre João Pequeno de Pastinha ......................................... 87 

Fotografia 14 - Jogo das capoeiras na roda em comemoração ao Centenário de Mestre João 

Pequeno de Pastinha ................................................................................................................. 88 

Fotografia 15 - Jogo de Capoeira Angola na roda em comemoração ao Centenário de Mestre 

João Pequeno de Pastinha ......................................................................................................... 89 

Fotografia 16 - Evento CECA São Carlos/SP no ano de 1999 ................................................. 94 

Fotografia 17 - Integrantes do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) no bairro 

Saraiva – Uberlândia/MG ....................................................................................................... 109 

Fotografia 18 - Integrantes do CECA no Bairro Saraiva – Uberlândia/MG .......................... 110 

Fotografia 19 - Roda de Capoeira Angola na Academia do Centro Esportivo de Capoeira 

Angola (CECA) no bairro Saraiva em Uberlândia ................................................................. 111 



 

Fotografia 20 - Chegada do Mestre João Pequeno de Pastinha em Uberlândia ..................... 114 

Fotografia 21 - Treino de Capoeira Angola ministrado na quadra da Escola Municipal Odilon 

Custódio Pereira ..................................................................................................................... 129 

Fotografia 22 - Oficina de confecção de caxixi ...................................................................... 130 

Fotografia 23 - Turma do Centro de Atenção Psicossocial (CAPS-AD) ............................... 131 

Fotografia 24 - Roda no espaço da APAE .............................................................................. 132 

Fotografia 25 - Roda de abertura do encontro Capoeira Diversa: tira daqui, bota ali ............ 147 

Fotografia 26 - Jogo na roda de abertura do encontro Capoeira Diversa: tira daqui, bota ali 148 

Fotografia 27 - Treino de capoeira no segundo dia do encontro CAPOEIRA DIVERSA: tira 

daqui, bota ali ......................................................................................................................... 150 

Fotografia 28 - Roda de Capoeira no segundo dia do encontro CAPOEIRA DIVERSA: tira 

daqui, bota ali ......................................................................................................................... 151 

Fotografia 29 - Roda de Capoeira Angola realizada na Escola Estadual Novo Horizonte – 

Educação Especial .................................................................................................................. 157 

Fotografia 30 - Roda de Capoeira Angola ou roda de “passagem” realizada na Associação de 

Deficientes Visuais de Uberlândia (ADEVIUDI) .................................................................. 160 

Fotografia 31 - Treino de Capoeira Angola realizado no Barracão do Congo Real em 

Ituiutaba-MG .......................................................................................................................... 162 

Fotografia 32 - Roda de “passagem” realizada no Barracão do Congo Real em Ituiutaba-MG 

................................................................................................................................................ 166 



 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 
 

ADEVIUDI - Associação de Deficientes Visuais de Uberlândia 

AEE - Atendimento Educacional Especializado 

AJPP - Academia de João Pequeno de Pastinha 

ABADÁ - Associação Brasileira de Apoio e Desenvolvimento da Arte-Capoeira 

APAE - Associação de Pais e Amigos dos Excepcionais 

ATU - Associação de Teatro de Uberlândia 

BA - Bahia 

CECA - Centro Esportivo de Capoeira Angola 

CAPES - Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

CAPES-AD - Centro de Atenção Psicossocial aos Usuários de Álcool e Outras Drogas 

CD - Compact Disc 

DF - Distrito Federal 

EdUFF - Editora Universidade Federal Fluminense 

EUA - Estados Unidos da América 

FUNARTE - Fundação Nacional de Artes 

GCAP - Grupo de Capoeira Angola Pelourinho 

IARTE - Instituto de Arte 

IBGE - Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

IGUNGA - Instituto de Educação e Cultura Gunga 

INCIS - Instituto de Ciências Sociais 

IPHAN - Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 

MEC - Ministério da Educação 

MG - Minas Gerais 

NEAB - Núcleo de Estudos Afro-Brasileiro 

ONG - Organização Não Governamental 

PE - Pernambuco 

PPGCS - Programa de Pós-Graduação em Ciências Sociais 

PROEX - Pró-Reitoria de Extensão, Cultura e Assuntos Estudantis 

SESC - Serviço Social do Comércio 

SP - São Paulo 

TV - Televisão 

UFABC - Universidade Federal do ABC 



 

UFU - Universidade Federal de Uberlândia 

UFMG - Universidade Federal de Minas Gerais 

UFSCAR - Universidade Federal de São Carlos 

UNESCO - Organização das Nações Unidas 

UNICAMP - Universidade de Campinas 

USP - Universidade de São Paulo 

UTC - Uberlândia Tênis Clube 



 

SUMÁRIO 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 15 

CAPÍTULO 1. “Capoeira veio da África”: valores civilizatórios africanos, 

ancestralidade, diáspora e capoeira em território afro-brasileiro ..................................... 31 

1.1. “Quando Eu Aqui Cheguei”: escravização brasileira e deslocamento das etnias 

africanas no novo continente ................................................................................................. 35 

1.2. “Que navio é esse, que chegou agora, é o navio negreiro com os escravos lá de 

Angola”: povoamento negro e trabalho escravizado ........................................................... 37 

1.3. “Debaixo de chicotada não queria mais ficar”: a Capoeira Escrava no Rio de 

Janeiro ..................................................................................................................................... 40 

1.4. “E fugiu pra capoeira, cujo nome batizou”: a proibição da Capoeira ................... 49 

CAPÍTULO 2. “Na Bahia essa arte, o  negro  foi  transformar”:  a  capoeira  dos  

mestres ..................................................................................................................................... 54 

2.1. “Ê maior é Deus, pequeno sou eu”: Mestre Pastinha – uma vida de capoeira .......... 56 

2.1.1. “Uma Capoeira que valia ouro”: os capoeiras – saberes e conduta ................................ 66 

2.2. “Menino quem foi seu Mestre?”: a trajetória de Mestre João Pequeno de Pastinha 

.................................................................................................................................................. 69 

2.3. “Uma Capoeira que valia ouro”: um Dezembro de João, o Centenário de Mestre 

João Pequeno de Pastinha ...................................................................................................... 76 

2.4. “A Capoeira é um jogo, é um brinquedo, é se respeitar o medo, é dosar bem a 

coragem...”: Mestre Pé de Chumbo, um elo de ancestralidade .......................................... 92 

CAPÍTULO 3. “Vem jogar mais eu, vem jogar mais eu mano meu”: Grupo de 

Capoeira Angola Malta Nagoa – memórias de um jogo/dança/luta .................................. 96 

3.1. “Por favor meu mano, eu não quero barulho aqui não”: territorializando a cidade, 

destino da Capoeira Angola de Mestre João Pequeno de Pastinha ................................... 97 

3.2. “Eu sou angoleiro, angoleiro eu sei que eu sou”: Mestre Guimes e as trajetórias de 

vida do capoeira .................................................................................................................... 100 

3.3. “Vem jogar mais eu, meu irmão, vem jogar mais eu, irmão meu”: a Capoeira 

Angola chega a Uberlândia/Minas Gerais .......................................................................... 105 

3.4. “Nós pegamos uma demanda, meu irmão, nem ele venceu nem eu, irmão meu”:  

de Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) para Grupo de Capoeira Angola 

Malta Nagoa .......................................................................................................................... 112 

3.5. “Meu Mestre que ensinou”: bolsa capoeira e os projetos sociais .......................... 122 



 

3.6. “Malta Nagoa, Malta Guaiamum, com a Flor da Gente o Rio foi só um”: a escolha 

do nome do grupo – uma história a parte .......................................................................... 133 

3.7. “E na roda de Capoeira, abençoe os jogadores camaradinha”: as capoeiras, os 

capoeiras e os significados do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa ........................ 136 

CAPÍTULO 4. “Meu senhor e minha senhora, por favor me dê licença, pra eu contar 

mais uma história”: etnografia sobre os festejos – são 20 anos!....................................... 143 

4.1. “Tira daqui, bota ali”: Malta Nagoa e suas diversidades ...................................... 145 

4.2. “Na roda de capoeira abençoe os jogadores camaradinha”: festejos e passagens do 

Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa ........................................................................... 153 

4.3. “É João Pequeno, era Pastinha, vou jogar minha angolinha”: roda de passagem e 

vivência no barracão do Congo Real .................................................................................. 161 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ............................................................................................... 170 

REFERÊNCIAS ................................................................................................................... 173 



15 
 

 
INTRODUÇÃO 

 
 

“A Capoeira é mandinga, é manha, é malícia, é tudo o que a boca come” 

Mestre Pastinha2
 

 

A Capoeira3, atualmente reconhecida como Patrimônio Imaterial da Cultura 

Brasileira, aclamada pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 

(IPHAN) em 2008 e considerada Patrimônio Cultural da Humanidade pela Organização 

das Nações Unidas (UNESCO) em 2014, é um patrimônio cultural afro-brasileiro que se 

materializa em um ritual envolvendo a dança, a luta, o jogo e a musicalidade. Um 

patrimônio ancestral com raízes nos valores e nas civilizações africanas. 

Na tentativa de demonstrar a importância desse patrimônio cultural afro- 

brasileiro presente no percurso histórico dos negros desde seu sequestro da África para  

o Brasil, apontamos uma gama de pesquisas que fomentam e reafirmam um cenário 

intelectual pensado e analisado cientificamente pela ótica da Capoeira4. 

Essas contribuições possibilitaram uma inegável compreensão de nossa história 

sob a visão dos negros africanos e afro-brasileiros praticantes de um legado que recebe 

contornos contemporâneos de caráter expansivo e transnacional. Construindo assim 

uma rede que ultrapassa possíveis barreiras como idiomas, limites regionais, nacionais e 

internacionais, e, principalmente, culturais, econômicos, sociais e políticos. Rede essa 

construída e entrelaçada com as experiências cotidianas de negros africanos e afro- 

brasileiros como teias, como uma colcha de retalhos. Ligando ancestralmente o 

continente brasileiro ao africano. Uma rede que nos liga ao passado ancestral, ao 

presente de luta e ao futuro imaterial. 

Essa rede capoeirística está presente em mais de 150 países dos cinco 

continentes. E é a partir da diáspora e da transnacionalização que se amplia cada vez 

mais o interesse analítico de diversas pesquisadoras e pesquisadores, das diversas áreas 

do conhecimento, nesse patrimônio denominado Capoeira. Presente nas pesquisas da 

 

2 Fala de Mestre Pastinha retirada do documentário “Pastinha: uma vida pela capoeira”. Prod. Antônio 

Carlos Muricy. Ministério da Cultura. FUNARTE, 1998. 
3Termo que define prática de agilidade e destreza em que indivíduos fazem de seu corpo meio de defesa e 

ataque, utilizando ginga, esquivas, golpes com os pés e cabeça para se safar ou ferir seu oponente. Ver: 

REGO, Waldeloir. Capoeira Angola: ensaio sócio-etnográfico. Salvador: Editora Itapuã, 1968. 
4Ver: TAVARES, Julio Cesar de. Dossiê: De Volta ao Mundo da Vida de Pernas pro Ar: contribuições 

para os estudos em corporeidade, linguagem e memória da capoeira. Antropolítica: Revista 

Contemporânea de Antropologia, n. 24, 1º sem. 2008, p. 12-18. Niterói: EdUFF, 2009. 



16 
 

 

História, da Antropologia, da Educação, da Psicologia, dentre muitas outras ciências; os 

olhares, linguagens e destreza dos participantes envolvidos com esse aprendizado 

corroboram para concepção da memória, oralidade, ancestralidade, circularidade, 

ritualidade, corporeidade e ressignificação. 

Como capoeirista que sou, e além disso pesquisadora e amante da Capoeira 

Angola e da cultura negra, não poderia ficar de fora desse universo de pesquisadores, 

então resolvo entrar no jogo e gingar5, entrar na roda e sentir, e a partir disso me propor 

a descrever, problematizar e analisar essa negativa6 que nega, mas que é positiva7, na 

tentativa de desvendar esse jogo/luta/dança da Capoeira Angola, que na verdade é o 

jogo/luta/dança da vida. 

Gingaremos nesta dissertação com o Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, 

situado na cidade de Uberlândia, estado de Minas Gerais, atualmente com 

representantes nas cidades de Ituiutaba-MG e Gameleira-PE. Sendo o treinel João 

responsável pelos trabalhos em Ituiutaba e o professor Boy em Gameleira. 

Além do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, a cidade de Uberlândia conta 

ainda com mais dois grupos dessa vertente, ambos tendo por coordenadores ex- 

integrantes do Malta Nagoa, sendo o Grupo de Capoeira Angola Galo Cantô sob 

coordenação do professor Saturnino, e o Grupo de Capoeira Semente do Jogo  de 

Angola do Mestre Jogo de Dentro, sob coordenação do Lucas Amarelo. 

Para além da pesquisa e do meu amor pela Capoeira Angola, a presente 

dissertação tem a intenção de louvar, sendo, dessa forma, também um ato de louvação 

ao Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa e aos seus participantes, parceiros de 

caminhada. 

Pensamos em louvar, no sentido de transformar, de crescer, de alargar esse 

patrimônio, que por si só já é muito maior do que nós. Farias (2004) nos traz uma 

análise sobre a louvação em civilizações da África ocidental, afirmando que: 

 

5 “Embora não seja um golpe, a ginga é o principal movimento da capoeira, o primeiro que um aluno 

aprende, dentro ou fora da roda. Consiste num bailado invertido, quando a mão direita está à frente, o pé 

esquerdo se encontra atrás do corpo, e vice-versa. É a partir da ginga que surgem os deslocamentos e 

golpes” (IPHAN, 2014, p. 95). 
6 A negativa é um movimento de defesa ou esquiva na Capoeira Angola, ou seja, usado para se defender, 

para “sair” de um golpe do adversário. É um movimento que consiste no capoeirista posicionar suas duas 

mãos no chão, flexionadas na altura do tórax enquanto os dois pés também permanecem apoiados, corpo 

em lateralidade com o solo, ficando a perna mais próxima do chão flexionada e a outra estendida. 
7 Fala de Mestre Pastinha retirada do documentário “Pastinha: uma vida pela capoeira. Prod. Antônio 

Carlos Muricy. Ministério da Cultura. FUNARTE, 1998. 



17 
 

 

 

 

Se assistimos a um ato de louvação em que tudo funcione da maneira 

clássica, a impressão que temos não é a de estarmos diante de um jogo de 

mentiras. Pelo contrário, o que se desenrola na nossa frente parece poder ser 

alguma forma muito séria de jogo da verdade, em que a veemência do griot 

ou jeli que louva, e a reação intensa da pessoa louvada, parecem constituir 

uma cumplicidade incomparavelmente mais profunda e energizada do que a 

que existe na lisonja. Acontece uma transformação física que parece 

involuntária: a pessoa louvada se endireita, parece que cresce, o rosto se 

alarga, o olhar fica diferente. É como se a mensagem do jeli fosse uma 

poderosa massagem (FARIAS, 2004, p. 4) 

 

Louvaremos ao Malta Nagoa, não com a veemência do jeli, artífice da louvação, 

mas com a seriedade e a responsabilidade que o tema desperta nessa capoeira 

pesquisadora. Com a sabedoria de que estamos apenas “emendando”, na tentativa de 

contribuir com a construção deste fio, dentro da infinita rede social capoeirística. Rede 

de sociabilidade que é fonte de conhecimento e de sabedoria, a qual reúne pessoas de 

diferentes cores, raças e nacionalidades, em torno desse patrimônio cultural negro. 

Assim, peço primeiramente licença a Mestre Pastinha, a Mestre João Pequeno de 

Pastinha e a todos os nossos ancestrais negros, pela ousadia de discutir no âmbito da 

academia análises em torno da Capoeira Angola, academia essa que, ao invés de nos 

acolher enquanto capoeiristas, nos retira de seus espaços. 

Sendo assim decido enfrentar essa aventura epistemológica e me arriscar, além 

de muito me atrever a falar desse patrimônio cultural, e ainda, do meu próprio território, 

mas território dos outros também, de muitos outros entrelaçados de uma forma ou de 

outra pelo universo da Capoeira, por essa grande rede, roda, ginga. 

Rede que tem aqui em Uberlândia, estado de Minas Gerais representantes, se 

ligando à uma das grandes linhagens8 existentes na Capoeira Angola, linhagem de 

Mestre João Pequeno de Pastinha, formado por Mestre Pastinha, um dos responsáveis 

pela sistematização da Capoeira Angola no formato posterior à sua descriminalização. 

Temas que serão devidamente trabalhados ao longo dessa dissertação. 

 

 

 

 

 
 

8 As linhagens se baseiam nas ideias de ancestralidade e hierarquia. Elas estão ligadas a um processo de 

legitimação, o qual interliga capoeiristas no mundo todo pertencentes a uma mesma linhagem. O Grupo 

de Capoeira Angola Malta Nagoa segue a linhagem que tem em Mestre Pastinha seu fundador, e em 

Mestre João Pequeno de Pastinha seu perpetuador, ou seja, afirma-se que o grupo segue a linhagem de 

Mestre João Pequeno de Pastinha, pois a linhagem de Mestre Pastinha se divide, principalmente, em 

outras duas: a de Mestre João Pequeno e a de Mestre João Grande. 



18 
 

 

Sem mais delongas, o estudo que aqui trazemos9 é fruto de uma admiração  

antiga que tenho nutrido pela Capoeira Angola. Partindo desse pressuposto, é 

importante dizer como e por que me aproximei do tema e objeto aqui pesquisados. Pois 

tanto a Capoeira Angola quanto a Antropologia se somam em um universo que eu, 

pesquisadora, me deixo “afetar”, assim como ocorreu com Favret-Saada “[...] não pude 

fazer outra coisa a não ser aceitar deixar-me afetar [...]” (FAVRET-SAADA, 2005, p. 

155). 

Nessa linha de raciocínio, Peirano (1999, p. 2) afirma que “[...] bem diferente de 

há vinte anos atrás, uma Antropologia que se faz perto de casa, ‘at home’ é não só 

aceitável quanto desejável”. “Perto de casa” e no contexto da cidade, ou seja, mais 

especificamente dentro dos estudos da Antropologia Urbana, visto que o Grupo está 

envolvido numa dinâmica espacial dentro de um contexto urbano contemporâneo, o que 

nos possibilitou discutir e analisar as redes de sociabilidades e os processos culturais e 

territoriais do grupo pesquisado. 

Com esse direcionamento, buscamos desenvolver uma análise antropológica do 

Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, ponto de partida para a etnografia aqui 

desenvolvida, a qual se completa com a descrição dessa rede de sociabilidade 

ancestralmente ligada à cidade de Salvador, estado da Bahia e ao nosso centenário 

Mestre João Pequeno de Pastinha. 

Praticante da Capoeira Angola há mais de uma década, adentro nesse universo 

antes mesmo de iniciar minha trajetória acadêmica no Curso de Ciências Sociais da 

Universidade Federal de Uberlândia (UFU) em 2005. Conheci a Capoeira Angola 

durante seu principal ritual: a roda, em 2004, no espaço da Praça Sérgio Pacheco, que se 

localiza na região central da cidade de Uberlândia. Praça que na época concentrava um 

grande número de atividades culturais e universitárias do município. 

Logo na apresentação, Mestre Guimes – naquela época contramestre do grupo – 

me colocou para tocar o agogô10, que é um dos instrumentos utilizados nas rodas de 

 

 
9 Digo trazemos, pois, esta dissertação foi construída por muitas mãos. Além das minhas, as da professora 

Claudelir enquanto minha orientadora, do professor Acácio e da professora Rafaela por meio das 

orientações e contribuições na qualificação, do Mestre Guimes enquanto meu mestre e mentor, do 

professor Nego meu companheiro diário de debates e leituras, mas, principalmente, dos integrantes do 

Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, que mobilizam diariamente esse universo. 
10 Instrumento de percussão, de origem africana, constituído de duas campânulas de ferro, o qual se 

percute com vareta do mesmo metal (...) (FERREIRA, 1986 apud ARAÚJO, 2004, p. 190). É um 

instrumento presente em quase todas as baterias de rodas de capoeira, e entre os angoleiros, sem dúvida 



19 
 

 

Capoeira Angola. Eu ali, mergulhada naquele universo desconhecido e completamente 

deslumbrada com aquele ritual, fui tocada ou mesmo “afetada” por aquele 

jogo/luta/dança. Fiquei encantada tanto pela sua beleza quanto pela agilidade e destreza 

corporal de seus praticantes, que possuíam habilidade e resistência corporal misturada à 

dança, teatralidade e luta. 

E é esse tocar agogô que me movimenta e me mobiliza enquanto integrante do 

Malta Nagoa, é ele que orienta os caminhos da pesquisadora nesta dissertação. Essa 

memória me conduz, pois foi naquele instante que comecei a fazer parte dessa rede. 

Estou aqui, depois de mais de uma década, aprendendo a tocar o agogô, que trouxe o 

reco-reco, o pandeiro, o atabaque e os berimbaus, um eterno aprendizado que se mistura 

com o jogo da vida. 

Na Capoeira Angola dizemos, pensamos e percebemos diariamente que estamos 

em constante aprendizado, na Capoeira se morre aprendendo, pois, nenhum capoeirista 

sabe tudo, como afirma Mestre Pastinha, “Angola, Capoeira, Mãe. [...] mandinga de 

escravo em ânsia de liberdade; seu princípio não tem método; seu fim é inconcebível ao 

mais sábio capoeirista” (MESTRE PASTINHA apud BARRETO; FREITAS, 2009, p. 

39). 

Ao final da roda na praça, durante as apresentações e conversas com o grupo, fui 

me aproximando de alguns integrantes e percebi que poderia – mesmo com dificuldades 

quanto à prática física e musical – fazer parte dos treinos para ver se me adaptava. 

Pouco a pouco fui conhecendo os participantes da roda de Capoeira. E logo aprendi a 

chamá-los por seus nomes de capoeiras11, que inclusive serão utilizados ao longo de 

toda a dissertação. 

No ano de 2005, no trabalho desenvolvido principalmente por Foguinho12, mas 

também por Guimes no espaço da Universidade Federal de Uberlândia (UFU), campus 

Santa Mônica, inicio minha trajetória enquanto pertencente ao Grupo de Capoeira 

Angola Malta Nagoa. Foguinho, com todo domínio que possui do jogo/luta/dança, me 

ensinando cada movimento, cada toque, cada música. Guimes, com toda sua sabedoria, 

 
 

nenhuma é um instrumento presentes nos trabalhos de todas as comunidades [grupos] (ARAÚJO, 2004, 

p. 190). 
11 Nomes de capoeiras esses que traz uma percepção da identidade do indivíduo em relação ao grupo. Um 

elemento distintivo que marca o pertencimento. Como um elemento vital que personifica. Sendo o nome 

“um elemento vital configurador da personalidade [sendo que] sua natureza social contribui 

decisivamente para acrescentar uma dimensão histórica fundamental ao indivíduo” (LEITE, 2008, p. 72). 
12 César Paulo Silva. 



20 
 

 

me ensinando que a Capoeira perpassa tudo, que ela não é apenas o que enxergamos, 

havendo todo um repertório de conhecimento ancestral para que chegasse até nós. 

Desde então me sinto motivada não só por sua prática, mas também por sua 

contextualização e análise, percebendo-a num mundo de relações sociais em que os 

participantes preservam, mas, ao mesmo tempo, se abrem para a renovação, 

ressignificam e incorporam novos elementos a esse patrimônio cultural que é a Capoeira 

Angola. 

Pude então perceber que a Capoeira se apresenta como movimento que não é só 

cultural, mas também político e social, mobilizados no sentido de uma valorização 

etnicorracial. Isso é latente nas várias mobilizações do grupo, em âmbito social, político 

e cultural, as quais estão descritas e analisadas ao longo do texto, e que se destacam pelo 

apoio e acolhimento “do outro”, de todos nós, mas também se materializando nos vários 

projetos sociais e de valorização dessa nossa origem africana, negra, afro-brasileira. 

Durante a prática da Capoeira Angola, fui me dando conta de sua magnitude, de 

seus Mestres, de suas zonas de afirmação étnica e de suas relações sociais, que fazem do 

mundo da capoeiragem fonte de conhecimento, reconhecimento, afirmação e 

valorização do humano. 

Nessa trajetória, um marcador tanto da vida acadêmica, quanto da vida de 

Capoeira foi o estágio desenvolvido no Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros da 

Universidade Federal de Uberlândia (NEAB/UFU), o qual me fez adentrar e me 

envolver ainda mais com os estudos e enfrentamentos raciais exigidos por uma 

sociedade racista e preconceituosa na qual vivemos. O estágio foi coordenado pelo 

Professor Doutor Guimes Rodrigues Filho, que se tornou além de meu Mestre de 

Capoeira Angola, meu coordenador de trabalho, exigente e ciente de toda a dedicação 

que esses estudos necessitam. 

Outro marcador de grande importância foi o desenvolvimento da monografia 

intitulada “Mestre Pastinha, Mestre João Pequeno de Pastinha e o Centro Esportivo de 

Capoeira Angola: etnografia e reflexões”, orientada pela Professora Doutora Claudelir 

Corrêa Clemente durante o ano de 2010. Para escrevê-la, me dediquei academicamente 

ao aprofundamento dos conhecimentos sobre a Capoeira Angola, principalmente quanto 

à linhagem de Mestre Pastinha e Mestre João Pequeno de Pastinha à frente do Centro 

Esportivo de Capoeira Angola (CECA), o qual chega até a cidade de Uberlândia com o 

Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa. 



21 
 

 

Essa monografia me levou a conhecer Mestre João Pequeno de Pastinha ainda 

em vida, em agosto de 2010, durante o desenvolvimento do trabalho de campo na 

cidade de Salvador, estado da Bahia. Esse foi um dos principais marcadores em minha 

trajetória, pois foi ali, diante daquele homem, que tive a certeza de que era esse o 

caminho a ser seguido, não apenas academicamente, mas principalmente como filosofia 

de vida. 

Tal filosofia de vida é mais uma das bases da Capoeira Angola, base que nos 

movimenta, que nos faz escolher caminhos, que nos mobiliza a falar sobre ela, a 

levando sempre, para todos os lugares, ambientes de acolhimento e muitas vezes de 

enfrentamento, sendo uma constante em nossa formação em ser humano, ético, 

transgressor e contestador de qualquer forma de discriminação, preconceito, racismo. 

A partir da defesa da referida monografia, a vida me reservaria outras histórias, 

outras vivências e experiências, sempre tendo como princípio mobilizador a Capoeira 

Angola, e, principalmente, os constantes aprendizados com o Grupo de Capoeira 

Angola Malta Nagoa. 

Um desses aprendizados perpassam por um outro marcador nessa minha 

trajetória, que é o desenvolvimento do trabalho da Capoeira Angola inclusiva para 

pessoas com deficiência na cidade de Uberlândia a partir de 2015. Trabalho de 

constantes trocas, que me permite um outro lugar dentro da rede de sociabilidade da 

Capoeira Angola, também possibilita novos conhecimentos para todo o grupo, os quais 

são despertados pelos diversos sentidos – visual, auditivo, intelectual, dentre outros. A 

diferença “do outro” nos tira de um lugar de conforto que a “padronização” nos permite 

e isso desperta nossos sentidos e nos direcionam, assim como afirmei acima, na 

formação enquanto ser humano. 

No decorrer do trabalho da Capoeira Angola inclusiva – que se encontra em 

plena atividade – fui levada para um novo marco no universo da Capoeira Angola, a 

titulação de treinel13, concedida por Mestre Guimes durante os festejos dos 20 anos do 

Malta Nagoa, o que também fora etnografado nas páginas que se seguem. 

 

13 Existe na Capoeira Angola uma hierarquia demarcada pelas titulações. No Grupo de Capoeira Angola 

Malta Nagoa, assim como em vários outros grupos, tem-se as titulações de treinel, professor,  

contramestre e mestre. Sendo que o/a treinel é considerado apto/a ao desenvolvimento de trabalhos e 

treinos. Característica da linhagem de Mestre João Pequeno. Segundo Mestra Janja (2004), “parece-nos 

que este termo fora cunhado entre os discípulos de Mestre Pastinha, quando este se tornou cego, para 

designar a(s) pessoa(s) responsável(eis) pelo treino. Segundo Mestre João Pequeno tratava-se daquele que 

dava os treinos às pessoas novas que iam chegando na “academia de seo Pastinha” para aprender a 

capoeira. (ARAÚJO, 2004, p. 196). 



22 
 

 

O fato de ser pesquisadora e ao mesmo tempo Capoeira me colocou diante de 

algumas dificuldades e desafios: manter o distanciamento necessário enquanto 

pesquisadora de um patrimônio cultural do qual estou completamente envolvida. Nesse 

sentido, tornou-se necessário o exercício constante de afastamento para pesquisar aquela 

realidade não apenas pela ótica do meu engajamento. 

Esse exercício de transformar o que está muito próximo de nós em algo estranho 

e distante nos possibilitam muitas outras perspectivas. Estranhar o que é próximo pode 

nos ajudar a pensar criticamente sobre as coisas ao nosso redor, à medida em que elas 

deixam de ser naturais. Relações que parecem evidentes, vontades que parecem 

naturais, preconceitos que parecem normais, tudo isso pode ser questionado por meio 

desse estranhamento/afastamento. 

Exercício necessário diante da busca e tentativa de responder às minhas 

inquietações e hipótese de pesquisa, na qual partimos do pressuposto de que os 

integrantes do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa mobilizam saberes e práticas 

ancestrais em sua trajetória de formação e resistência na cidade de Uberlândia, tendo 

como princípio mobilizador o seguimento da linhagem de Mestre João Pequeno de 

Pastinha e os projetos sociais do grupo. 

Tal afastamento me levou a pensar que nesse trabalho a divisão entre sujeito e 

“objeto” (ou o eu e o outro, que é geralmente colocada pelas ciências sociais) se tornam 

mais flexíveis, uma vez que a própria investigadora também está inserida na questão, 

sendo ao mesmo tempo pesquisadora e “sujeito/objeto” de reflexão. Compreendo, assim 

como ressaltamos com Peirano (1999) no início destes escritos, que ser de dentro 

possibilita a captura de muitos detalhes. Mas, ao mesmo tempo, é necessário que ocorra 

simultaneamente um processo constante de afastamento/estranhamento. 

Processo necessário para pesquisar, analisar e descrever o Grupo de Capoeira 

Angola Malta Nagoa, tendo como objetivo geral, compreender o que é mobilizado pelo 

Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, ou seja, as percepções e representações sociais 

dos participantes da Capoeira Angola na cidade de Uberlândia, além do registro dos 

caminhos percorridos pelo grupo, tendo como produto final as descrições, as análises e  

a etnografia. Concretamente, posso dizer que tive nesta pesquisa a pretensão de analisar 

a história do grupo, suas mudanças de território, de integrantes, seus amparos, cisões e a 

manutenção da linhagem, e os projetos sociais como princípios mobilizadores. 

Para isso, buscamos a identificação dos padrões da linhagem de Mestre João 

Pequeno de Pastinha, que mesmo com a cisão com o Centro Esportivo de Capoeira 



23 
 

 

Angola (CECA) se mantiveram; investigamos os elementos de manutenção e afirmação 

do grupo na cidade de Uberlândia; contextualizamos a história da Capoeira no Brasil 

desde a diáspora africana, principalmente num contexto carioca até os mestres da Bahia, 

incluindo aqui os estudos sobre as civilizações africanas e sua ancestralidade; e também 

pesquisamos e analisamos a história do grupo por meio das histórias orais de seus 

integrantes. 

Traçando assim um caminho dentro dos estudos decoloniais, transgredindo 

direcionamentos e condutas impostas pelos colonizadores. Pensando a “condição do 

negro na sociedade brasileira a partir da experiência da diferença colonial. A partir do 

lugar epistêmico do negro nessa sociedade” (BERNARDINO-COSTA; 

GROSFOGUEL, 2016, p. 20). Ou seja, pensando no patrimônio cultural negro que é a 

Capoeira e sua ligação ancestral com um passado que tem suas raízes nas civilizações 

africanas, em povos sequestrados de seu território e desumanizados pelos colonizadores 

no chamado “novo mundo”. 

Tentamos nos inspirar no conceito de Instituição Ancestral de Fábio Leite para 

pensar a Capoeira Angola. Privilegiando as categorias referentes aos ancestrais 

históricos, vistos em Mestre Pastinha e Mestre João Pequeno de Pastinha suas 

personificações, configurando-os assim enquanto legitimadores de uma linhagem dentro 

da Instituição Capoeira Angola; aos nomes enquanto “elemento vital configurador da 

personalidade”, o qual acrescenta “uma dimensão histórica fundamental ao indivíduo”; 

aos processos de socialização “que permitem à sociedade considerar que ocorreu uma 

transformação suficiente da pessoa natural a ponto de torná-la social e, portanto 

histórica”, sendo que referentes à socialização estão a personificação dos nomes dos 

capoeiras e os títulos a eles concedidos, quando ocorre a transformação da “pessoa 

natural” em social, uma junção nome mais titulação. Titulação que tem na ’roda de 

passagem’ sua principal expressão, como um ritual de iniciação, “como momento 

particularmente crucial da formação da personalidade” (LEITE, 2008, p. 73). E também, 

a categoria corpo enquanto um elemento vital “constituinte do homem cujo significado 

social não pode ser negligenciado” (LEITE, 2008, p. 39). 

Além disso, este estudo ressalta três categorias fundamentais para a análise da 

Capoeira Angola: corpo, como já citado acima, identidade e oralidade, visto que 

analisamos um patrimônio cultural negro que tem nessas três categorias suas vias 

principais de expressão. 



24 
 

 

O corpo é tido como um “elemento vital” dos capoeiras, aqui encarado em sua 

totalidade, como uma condição existencial no mundo. Como um lugar sagrado, a partir 

do qual é possível elaborar conhecimentos, transmitir a cultura da Capoeira e criar uma 

identidade. Corpo que ultrapassa as barreiras e possibilita que a Capoeira adentre em 

diferentes sociedades por todo o mundo. 

Identidade, segundo Mestre Janja, como um lugar amplo que “transcende 

barreiras culturais e geográficas, socioeconômicas, religiosas, etárias e, mais 

recentemente, de gênero [...]” (ARAÚJO, 2004, p. viii). E, para além disso, uma 

identidade que é constituída de uma memória corporal e musical e de um pertencimento 

ancestral que demonstram a “dinâmica da reposição dos valores e linguagens do 

processo civilizatório negro africano na formação social brasileira, e seu real significado 

na constituição de nossa identidade própria” (LUZ, 2000, p. 19). 

A terceira categoria é a oralidade, apresentada como 

 

(...) a principal via de repasse do conhecimento que, embora podendo variar 

nas estruturas individuais de relacionamento (mestre/discípulo) e/ou coletiva 

de envolvimento (mestres/discípulos e, estes entre si), corresponde a 

valorização de uma técnica de educação tradicional africana (ARAÚJO, 

2004, p. 14). 

 

Quanto à metodologia utilizada para desenvolver a pesquisa que nos propomos, 

utilizamos primeiramente de pesquisas bibliográficas, documental e de campo. Durante 

o levantamento e leituras bibliográficas, recorremos, num primeiro momento, às 

discussões e teorias sobre a África viva, o atlântico negro e a diáspora, e, 

posteriormente, aos estudos decoloniais e das civilizações africanas, bem como sobre a 

ancestralidade, vinculando ao segundo momento a fundamentação e análise do trabalho. 

Recorremos também a uma breve sistematização das etnias africanas e do processo de 

dispersão em território brasileiro, sem perder o objetivo principal do trabalho que é a 

Capoeira Angola. Ao mesmo tempo, realizamos leituras sobre a Capoeira escrava, a 

Capoeira baiana e seus mestres, na tentativa de compreender esse processo que envolve 

a prática da Capoeira e esse universo que a mesma mobiliza. Ainda sobre as 

bibliografias, realizamos revisões durante toda a execução da pesquisa, sempre na busca 

de autores e teorias que contribuíssem com a análise proposta e que 

fora ampliada pelo exame de qualificação. 

Quanto à pesquisa documental, foram considerados documentos, fotografias e 

filmagens arquivadas pelos integrantes do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, 



25 
 

 

com o intuito de analisar a história do grupo, bem como a realização dos diversos 

projetos sociais documentados. 

Em relação à pesquisa de campo, a mesma foi realizada para uma melhor 

compreensão e análise da dinâmica do grupo, bem como por se tratar de uma etnografia, 

a qual se concretiza a partir da inserção da pesquisadora no campo pesquisado. Para 

falar sobre a metodologia utilizada no campo, precisamos nos atentar para o fato que 

antropologicamente e mais especificamente sobre a etnografia – campo escolhido para 

desenvolvimento e embasamento das análises propostas: 

 
(...) não há como ensinar a fazer pesquisa de campo como se ensina, em 

outras ciências sociais, métodos estatísticos, técnicas de surveys, aplicação de 

questionários. Na antropologia, a pesquisa depende, entre outras coisas, da 

biografia do pesquisador, das opções teóricas da disciplina em determinado 

momento, do contexto histórico mais amplo e, não menos, das imprevisíveis 

situações que se configuram no dia-a-dia no local da pesquisa, entre 

pesquisador e pesquisados (PEIRANO, 1992 apud MAGNANI; TORRES, 

1996, p. 15). 

 

Ou seja, nada mais prazeroso que unir o gosto pela Capoeira Angola com a vida 

acadêmica. Essa união juntamente com a meta de pesquisar o Grupo de Capoeira 

Angola Malta Nagoa, deram o impulso necessário para que o trabalho fosse possível. 

Pude também perceber que poderia somar o levantamento dos dados sobre a história do 

grupo à análise antropológica e assim foi feito. 

Ainda sobre o campo, na perspectiva da pesquisa qualitativa, adotamos a 

metodologia da pesquisa-ação-participativa a qual destaca-se como uma metodologia 

que proporciona uma pesquisa articulada à produção de conhecimentos, ação educativa 

e participação dos envolvidos (RHEINHEIMER; GUERRA, 2009). 

Tal metodologia tem o propósito de compartilhar saberes produzidos pelos 

diferentes envolvidos, em que os participantes deixam de ser objetos de estudo para 

serem produtores de conhecimento sobre sua própria realidade. “A pesquisa-ação- 

participativa fundamentada nos princípios da pesquisa qualitativa refuta o princípio da 

neutralidade substituindo-o pelo princípio da mediação no papel do pesquisador” 

(RHEINHEIMER; GUERRA, 2009, p. 421). 

A observação participante foi selecionada como instrumento de coleta de dados, 

e, para a análise dos dados, a análise textual e de conteúdo. Destacamos que a 

observação participante foi fundamental na análise desse universo social e de suas 

mobilizações com certo afastamento, estabelecendo assim conexões entre as teorias e as 



26 
 

 

práticas motivadoras do grupo, o que o estimula e o impulsiona enquanto um grupo de 

sociabilidades. 

No decorrer das escolhas metodológicas, fui inspirada pelas discussões da 

professora Claudelir Corrêa Clemente que desenvolveu sua dissertação de mestrado 

intitulada “Apreciando o Movimento: uma cartografia da periferia da Zona Leste de São 

Paulo”, utilizando como técnica qualitativa a história de vida. 

Na tentativa de compreender e analisar a história do grupo na cidade de 

Uberlândia ao longo de mais de vinte anos, recorremos também à técnica qualitativa da 

história de vida, pois somente assim conseguimos compreender o processo de 

sociabilidade vivido pelo grupo desde seu surgimento. Além disso, o recorte 

metodológico proposto possibilitou o entendimento sobre a formação dos pilares de 

mobilização do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, assim como as bases 

epistemológicas de um patrimônio cultural negro afro-brasileiro que é a Capoeira 

Angola. Sobre a história de vida, Aspásia Camargo afirma que: 

 
Com efeito, as histórias de vida representam a melhor maneira de 

compreender a cultura do lado de dentro como um conjunto vivo, regido pela 

harmonia interna, não como um conjunto arbitrário de costumes e instituições 

cuja realidade é percebida. [...] nas histórias de vida o que perdemos em 

confiabilidade estatística será ganho em frutífera interação entre dados 

empíricos e proposições teóricas (CAMARGO, 1984, p. 9). 

 

A coleta da história de vida foi um dos momentos mais ricos de desenvolvimento 

da pesquisa, porque permitiu o acesso à história de formação e constituição do grupo 

por meio das memórias de Mestre Guimes, que é levado a rememorar todo o seu trajeto 

de Capoeira, seu trajeto de possibilitador e formador desta corporação de pessoas em 

torno da prática da Capoeira Angola. Memória, entendida enquanto: 

 
Patrimônio de saberes e conhecimentos, cuidadosamente armazenados e 

organizados, através de um processo ativo de seleção de fatos considerados 

importantes para a história social de um coletivo, exerce a função de 

amálgama do grupo, através do fortalecimento dos vínculos sociais, de 

afirmação da identidade coletiva e da definição de um ethos que é constituído 

em razão da importância que o passado em vigor e a ancestralidade assumem 

no imaginário do grupo (ABIB, 2004, p. 11). 

 
Nesse sentido, ressaltamos que Mestre Guimes tem papel de destaque nessa 

dissertação, pois: 

 
O mestre é aquele que é reconhecido por sua comunidade, como o detentor 

de um saber que encarna as lutas e sofrimentos, alegrias e celebrações, 



27 
 

 

derrotas e vitórias, orgulho e heroísmo das gerações passadas, e tem a missão 

quase religiosa, de disponibilizar esse saber àqueles que a ele recorre. O 

mestre corporifica assim, a ancestralidade e a história de seu povo e assume 

por essa razão, a função do poeta que através do seu canto, é capaz de 

restituir esse passado como força instauradora que irrompe para dignificar o 

presente, e conduzir a ação construtiva do futuro (ABIB, 2004, p. 66). 

 

Ainda sobre a metodologia, é necessário ressaltar que foi utilizado como critério 

de inclusão os integrantes do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa que 

voluntariamente quiseram participar da pesquisa. A seleção dos participantes da 

pesquisa incluídos no estudo foi realizada por meio da inclusão progressiva, sem uma 

definição exata da quantidade de participantes, utilizando assim o critério de saturação, 

que é quando as concepções, explicações e sentidos atribuídos pelos participantes da 

pesquisa começam a ter uma regularidade de apresentação e tornam-se possíveis de 

análises. Nesse sentido, o envolvimento dos participantes da pesquisa foi analisado na 

tentativa de compreender a totalidade da problemática proposta em suas múltiplas 

dimensões. 

Por fim, para a análise e interpretação dos dados utilizamos da análise textual e 

análise de conteúdo. Após realização das entrevistas e coleta de dados no campo, as 

primeiras entrevistas foram transcritas nas partes que respondiam aos anseios desta 

pesquisa e analisadas, assim como analisamos os dados coletados por meio da 

observação participante e pesquisa-ação-participativa, sob à luz da teoria antropológica. 

Levamos em consideração os significados atribuídos pelos participantes, analisando-os 

em consonância com o referencial teórico. 

Por meio de observações, entrevistas, levantamento e análise da bibliografia e 

documentação existente foi possível a ampliação da inserção etnográfica permitindo-nos 

a vivência e o reconhecimento do que é mobilizado pelos participantes, na perspectiva 

de como esses garantem um pertencimento ao mundo social da Capoeira Angola. 

Além das entrevistas de história de vida, utilizamos também como técnica de 

coleta de dados, o grupo focal. Segundo Morgan (1997), os grupos focais são definidos 

como uma técnica da pesquisa qualitativa que se deriva das entrevistas grupais, sendo 

uma coleta de informações por meio das interações de determinado grupo. 

Imagens e fotografias também foram consideradas como suporte e objeto de 

reflexão, entrando assim no campo da Antropologia Visual, integrando com isso o 

campo do imaginário que nos permitiu não só ilustrar a escrita, como também foi 

suporte para as análises propostas. Dessa forma, recorremos a registros associados às 



28 
 

 

memórias e aos participantes na construção desse universo de sociabilidade, e a 

registros realizados no decorrer da pesquisa. 

Antes de iniciar os capítulos é importante ressaltar que este trabalho tem a 

pretensão de se situar na “contramão dos paradigmas eurocêntricos hegemônicos”, 

desconstruindo o discurso colonial no qual “o corpo colonizado foi visto como corpo 

destituído de vontade, subjetividade, pronto para servir e destituído de voz” (HOOKS, 

1995 apud BERNARDINO-COSTA; GROSFOGUEL, 2016, p. 19). 

Mesmo não integrando de maneira direta os estudos decoloniais, esta dissertação 

possui um propósito ou finalidade decolonial, pois foi construída a partir de uma 

história dos “subalternos”, tendo como sujeitos os praticantes de um patrimônio cultural 

negro afro-brasileiro, pensando a condição do negro na sociedade brasileira e analisando 

a Capoeira Angola por meio dos corpos e das vozes capoeirísticas e das memórias de 

seus ancestrais. 

Por fim, é necessário destacar que essa é uma dissertação que busca refletir tanto 

a admiração ao Mestre Pastinha e ao Mestre João Pequeno de Pastinha, mas também ao 

Mestre Guimes e ao Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, pela dedicação de ambos 

ao significativo patrimônio cultural negro afro-brasileiro que é a Capoeira Angola – 

luta, canto, jogo. 

Ainda em tempo, gostaríamos de frisar que todos os capítulos e subcapítulos são 

parcialmente nomeados com trechos de músicas da Capoeira Angola: ladainhas14, 

louvações15 e corridos16. 

Esta dissertação compõe-se de quatro capítulos. No primeiro intitulado 
 

14 A ladainha é uma cantiga entoada no início das rodas de Capoeira Angola – em alguns grupos é cantada 

também no decorrer dos jogos, o que não é o caso do grupo aqui pesquisado – ou também depois de 

algumas pausas pela troca de jogos e da bateria. Segundo o Dossiê Roda de Capoeira e Ofício dos 

Mestres de Capoeira, organizado pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) 

“Na Capoeira Angola, o ritual é aberto com um cântico em forma de lamento, chamado ladainha. Um 

grito gutural, “iê”, é emitido pelo cantador, antes de se iniciar o canto, instaurando silêncio na roda. A 

ladainha é entoada, normalmente, pelo capoeirista/ mestre que toca o berimbau principal, de som grave, 

chamado berra-boi ou gunga. Quando se inicia a ladainha, os capoeiristas que vão jogar permanecem 

“agachados” ao pé do berimbau, à espera do momento para jogar, envoltos em um silêncio religioso que 

apenas se rompe com o canto sofrido, louvando a memória dos mestres antigos, saudando Deus e santos 

católicos, orixás, figuras lendárias, ou ainda os casos de perseguição aos capoeiristas” (IPHAN, 2014, p. 

98). 
15 A louvação é o canto entoado após a ladainha, o qual compreende um verso simples e a resposta em 

coro, ou seja, são cantos executados pelo solista e respondidos pelo coro, e como o próprio nome já 

explicita, é quando se louva algo ou alguém, como por exemplo, à capoeira, aos mestres, a Deus, dentre 

outros. 
16 Após a louvação, anteriormente descrita, iniciam-se os corridos, que são cantigas de versos 

predominantemente curtos que se alterna entre o solo e o coro, como num jogo de pergunta e resposta, e é 

durante o seu canto que se desenvolve a maior parte da roda. 



29 
 

 

“Capoeira veio da África”: valores civilizatórios africanos, ancestralidade, 

diáspora e capoeira em território afro-brasileiro, fazemos uma reflexão sobre a 

história da Capoeira trazendo primeiramente a ancestralidade como princípio 

mobilizador, as civilizações e valores africanos, e a diáspora negra decorrente do 

sequestro de seres humanos no continente africano para serem escravizados no “Novo 

Mundo”, por todas as Américas. Contextualizamos a dispersão dessas etnias pelo país 

diante de um trabalho escravo e desumano. Em seguida trazemos reflexões sobre a 

Capoeira escrava no Rio de Janeiro. 

No segundo capítulo “Na Bahia essa arte o negro foi transformar”: a 

capoeira dos mestres, destacamos inicialmente nossos ancestrais Mestre Pastinha e 

Mestre João Pequeno de Pastinha, responsáveis pela linhagem seguida pelo grupo, 

trazendo a trajetória de vida desses capoeiras nas lutas, enfrentamentos e defesa do 

jogo/luta/dança da Capoeira Angola. Num segundo momento, trazemos a etnografia 

realizada no Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) – Academia de João 

Pequeno de Pastinha (AJPP) na ocasião do centenário do Mestre João Pequeno. Por fim, 

abordamos brevemente sobre o elo com o Mestre Pé de Chumbo, ainda no contexto 

baiano. 

No terceiro capítulo “Vem jogar mais eu, vem jogar mais eu mano meu”: 

Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa – memórias de um jogo/dança/luta, 

apresentamos a história do grupo pela perspectiva de seu mestre e demais integrantes. 

Nele, Mestre Guimes é responsável pela condução das histórias, dos relatos, das 

memórias, as quais são, nos devidos momentos, acrescidas de relatos e memórias dos 

demais integrantes do grupo. Memórias que rememoram o princípio de cada um nessa 

rede de sociabilidade e como ela se entrelaça com o início e o desenvolvimento de um 

grupo que existe e resiste na cidade de Uberlândia há mais de vinte anos. 

No quarto capítulo “Meu senhor e minha senhora, por favor me dê licença, 

pra eu contar mais uma história”: etnografia sobre os festejos – são 20 anos!, 

apresentamos a etnografia feita ao longo do período de campo, etapa metodológica 

fundamental para as discussões propostas, descrevendo o período que culmina nos 

festejos do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, no completar de seus 20 anos de 

existência e resistência na cidade de Uberlândia. 



30 
 

 

Iê Malta Nagoa! 

Iê Malta Nagoa Camará! (coro) 

Iê vamo simbora! 

Iê vamo simbora camará! (coro)17
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

17 Trecho de um canto de Louvação feito pelos capoeiristas na roda de Capoeira Angola antes do ato de 

jogar. 



31 
 

 

CAPÍTULO 1. “Capoeira veio da África”: valores civilizatórios africanos, 

ancestralidade, diáspora e capoeira em território afro-brasileiro 

Capoeira veio da África / Capoeira, dança, luta / Arte, som, poesia tem / Jogo 

do negro de Angola / Contra o senhor do engenho / Na Bahia, esta arte / O 

negro foi transformar / Debaixo de chicotadas / Não queria mais ficar / E 

fugiu pra capoeira / Cujo nome batizou / Esse jogo, dança, luta / João 

Pequeno é o instrutor / Foi aluno de Pastinha / Que o senhor lhe fez doutor / 

É da Capoeira Angola / Que vos falo camarada / Capoeira genuína / Sem 

mistura mais de nada / Não tem golpe de jiu-jitsu / De judô e nem karatê / Se 

vocês não sabem, aprendam / Capoeira venha ver, camaradinhas! (Mestre 

Ciro).18
 

 

A ladainha de Mestre Ciro ilustra todo o primeiro capítulo, um movimento que 

apresenta o continente africano como berço da Capoeira, como um jogo, dança, luta do 

negro contra um sistema opressor legitimado na figura do senhor de engenho. Traz a 

ancestralidade baseada na civilização africana, além do enfrentamento e emancipação 

do negro. 

A Capoeira Angola é um dos frutos das experiências da diáspora negra 

desencadeada pelo sequestro de milhares de mulheres e homens do continente africano, 

entre os séculos XVI e XIX para serem escravizados no continente americano. Nesse 

sentido, é por meio da diáspora que ela se desenvolve em solo brasileiro, a partir de 

memórias de valores civilizatórios em territórios africanos diante de contextos  

históricos específicos. 

Sendo seu desenvolvimento no Brasil como uma resultante da diáspora, a 

Capoeira se liga a “complexos civilizatórios negro-africanos” e a uma ancestralidade 

“dotada de concretude histórica” (LEITE, 2008, p. 13). 

Nesse sentido, torna-se necessário uma análise que traga essas diversas riquezas 

de valores civilizatórios – num formato sintetizado diante do objetivo proposto e diante 

da densidade da discussão, mas nos esforçando para não ser uma linha limitada ou 

periférica de análise. Riquezas identificadas nas formações das novas identidades dos 

negros africanos, na valorização e respeito ancestral, mas também nos corpos 

desconstruídos, e usando de suas memórias para reconstruir uma vida negada pela 

escravização, pela desumanização infringida pelos colonizadores. 

Desumanização voltada para o corpo negro, corpo esse “cujo significado social 

não pode ser negligenciado”. Sendo ele, elemento constitutivo do homem natural 

18 Ladainha de Mestre Ciro registrada no CD de Mestre Pé de Chumbo In: PÉ DE CHUMBO, CD Mestre 

Pé de Chumbo e Convidados, 2002. 



32 
 

 

juntamente com outros “componentes vitais”, como o “duplo” e o “princípio vital de 

imortalidade” (LEITE, 2008, p. 37-39)19. 

Seguiremos no presente capítulo a linha de Desch Obi (2008), o qual mergulha 

nas discussões sobre a origem da Capoeira, ligando-a ao continente africano por meio 

da associação com a dança-luta Engolo, observada e etnografada na região sudoeste de 

Angola, o que nos traz concretude histórica e antropológica que fundamentam nossa 

análise. Não adentrando na polêmica discussão sobre sua origem, a proposta é ressaltar 

e defender sua ancestralidade ao continente africano, aos valores civilizatórios trazidos 

na memória dos negros sequestrados de seus territórios e aqui escravizados. 

Além de Desch Obi, dialogaremos também e de maneira fundamental com Fábio 

Leite (2008), trazendo os valores civilizatórios africanos e a ancestralidade. 

Recorreremos também aos estudos decoloniais, na tentativa de transgredir esse 

“sistema-mundo capitalista/patriarcal/cristão/moderno/colonial europeu” 

(BERNARDINO-COSTA; GROSFOGUEL, 2016, p. 17), que traz uma diferença e uma 

desigualdade entre os povos a partir da ideia de raça, subalternizando assim os negros. 

Sendo assim, nossa aventura epistemológica neste capítulo e ao longo do trabalho 

consiste em trabalhar com uma perspectiva negra em oposição ao discurso colonizador. 

Trabalhando assim um pensamento epistêmico “a partir do lugar epistêmico 

subalterno”.20
 

Além de trazer autores que nos situam sobre esses povos traficados pelo 

Atlântico e sua dispersão e condições de vida em território brasileiro, como Moura 

(1992), Prandi (2000), Souza (2006) e Silvério (2013). Entrando na análise da Capoeira, 

com o intuito de situá-la nesse universo, utilizando para isso fundamentalmente da obra 

de Soares (1993; 2004). 

 

 

 

 
 

19 Segundo Leite (2008), em sua análise sobre as sociedades africanas Ioruba, Agni e Senufo, o “duplo” é 

um elemento vital que “aparece como princípio configurador da vida individualizada (...) pode ser 

considerado indestrutível, configurando-se como uma das manifestações de um princípio mais genérico e 

abrangente ligados às propriedades vitais e espirituais de origem divina, o chamado “sopro vital”, energia 

doada pelo preexistente. É, entretanto, vulnerável e atingível, sendo um dos veículos capazes de 

desencadear os processos finalizados com a morte do corpo”. O princípio vital de imortalidade é também 

um “elemento constitutivo do homem natural”, sendo “inexaurível e inextinguível, tornando-o imortal por 

força de suas características”. Ele estabelece também “a instância ontológica do ser humano mais capaz 

de torná-lo essencialmente histórico e atribuir-lhe, ao fim da existência visível, a condição de ancestral 

(LEITE, 2008, 39-58). [Itálicos do próprio autor]. 
20 Ibid., p. 19. 



33 
 

 

A Capoeira Angola possui bases de fundamentação advindas dos sistemas 

civilizatórios africanos que chegam no Brasil por meio do sequestro de negros africanos 

de seu continente para escravizá-los enquanto mão de obra do sistema colonizador. 

Neste sentido, temos o intuito de mobilizar com vistas a uma reorientação 

epistemológica da interpretação da história, abordando fatos, teorias e discussões a 

partir da Capoeira Angola. Primeiramente, a análise considerará como território a  

cidade do Rio de Janeiro, importante região do período da escravização, mas importante 

também devido às suas Maltas de capoeiras na segunda metade do século XIX. Em 

seguida, será realizada uma breve contextualização da Capoeira baiana por meio de seus 

mestres e pesquisadores da Capoeira Angola. 

Para esta dissertação, a diáspora é apreendida num projeto decolonial no qual a 

ocupação colonial é analisada numa perspectiva afrocêntrica, diante da desconstrução  

de uma perspectiva eurocêntrica imposta. Neste âmbito, o intuito é transgredir as 

análises amplamente difundidas, as quais minimizam a fundamental participação dos 

negros na construção e formação do Brasil, além de desconstruir uma análise pautada 

nas construções sociais, culturais, políticas devidas somente ao sofrimento e à condição 

desumanizada de vida, associando essa trajetória ao seu marcador principal: princípios e 

valores civilizatórios africanos, os quais foram trazidos na memória cultural, social e 

política deslocada com os africanos no sequestro empreendido no período colonial. 

A diáspora foi uma construção, sendo assim ela não está dada. Além disso, 

partimos do pressuposto de que a desumanização da travessia e do sequestro de 

africanos de seu território de origem, não os tornaram impotentes, o que garantiu que se 

reconstruíssem nesse novo território, por meio da manutenção de suas fortes ligações 

com a África, com os valores civilizatórios, sociais, culturais, e também valores 

familiares ancestrais e uma espiritualidade que o colonizador não conseguiu apagar. 

Assim, a diáspora é apreendida como um lugar forjado pelas populações negras, com 

experiências socioculturais alternativas, frente à violência da escravização. 

A Capoeira é um patrimônio que gera e promove uma rede de apoio aos 

escravizados dos tempos coloniais e torna-se um instrumento antirracismo nos tempos 

atuais. Assim, como as Irmandades Católicas dos Homens Pretos, o Candomblé e o 

Congado, a Capoeira é fruto das vinculações sociais que africanos e africanas de 

diversas etnias constituíram durante suas escravizações (CLEMENTE; SILVA, 2013). 

Tais vinculações trouxeram os valores civilizatórios africanos para se recriar 

nesse novo território. Memória e ancestralidade fortemente baseadas ao passado de vida 



34 
 

 

no continente africano e que se recriaram em novas práticas de antigos valores para 

enfrentar às situações desumanas, a violência sobre o corpo e a mente impostos pela 

escravização. Os escravizados trouxeram consigo os elos, os vínculos e os valores 

civilizatórios africanos que lhes permitiram sentir-se em família ampliada, tal qual se 

vive familiarmente em muitas sociedades africanas. 

Assim, pensamos nessa primeira diáspora africana como um sequestro, como um 

crime contra a humanidade, sobre a qual enfatizaremos “como os elos permanecem 

fortes”, tendo na “família ampliada – como rede e local da memória” um “canal crucial 

entre os dois lugares”, nesse caso entre o Brasil e o continente africano – mais 

especificamente algumas regiões da África, conforme Figura 1, a serem descritas ao 

longo desse capítulo (HALL, 2009, p. 26). 

 
Figura 1 - Mapa do Continente Africano por Regiões 

 

Fonte: http://umolharquedesconstroi.weebly.com/. Imagem do mapa do Continente Africano por 

regiões. 

http://umolharquedesconstroi.weebly.com/


35 
 

 

1.1. “Quando Eu Aqui Cheguei”: escravização brasileira e deslocamento das etnias 

africanas no novo continente 

 
As relações entre as culturas negras brasileiras e os vários povos africanos, 

remonta ao Brasil Colonial. De acordo com Moura (1992): 

Esta história começa com a chegada das primeiras levas de escrav[izad]os 

vindos da África. Isto se dá por volta de 1549, quando o primeiro contingente 

é desembarcado em São Vicente. D. João III concedeu autorização a fim de 

que cada colono importasse até 120 africanos para as suas propriedades. 

Muitos desses colonos, no entanto, protestaram contra o limite estabelecido 

pelo rei, pois desejavam importar um número bem superior. Por outro lado, 

alguns historiadores acham que bem antes dessa data já haviam entrado 

negros no Brasil. Afirmam mesmo que na nau Bretoa, para aqui enviada em 

1511 por Fernando de Noronha, já se encontravam negros no seu bordo. Essa 

presença, como vemos, confunde-se com a formação da Colônia e, depois, do 

Império, chegando até os nossos dias (MOURA, 1992, p. 7-8). 

 
Africanos foram raptados de diferentes partes do continente, não sendo 

especificamente um único povo, mas sim “uma multiplicidade de etnias, nações, 

línguas, culturas” (PRANDI, 2000, p. 52). De maneira geral, se classificam os africanos 

escravizados em dois grandes grupos linguísticos, sendo os sudaneses e os bantos. Esses 

termos englobam diversas etnias ou nações21 africanas. 

 
Os sudaneses constituem os povos situados nas regiões que hoje vão da 

Etiópia ao Chade e do sul do Egito a Uganda mais o norte da Tanzânia. Ao 

norte representam a subdivisão do grupo sudanês oriental (que compreende 

os núbios, nilóticos e báris) e abaixo o grupo sudanês central, formado por 

inúmeros grupos linguísticos e culturais que compuseram diversas etnias que 

abasteceram de escrav[izad]os o Brasil, sobretudo os localizados na região do 

Golfo da Guiné e que, no Brasil, conhecemos pelos nomes genéricos de 

nagôs ou iorubas [...]. Os bantos, povos da África Meridional, estão 

representados por povos que falam entre 700 e duas mil línguas e dialetos 

aparentados, estendendo-se para o sul, logo abaixo dos limites sudaneses, 

compreendendo as terras que vão do Atlântico ao Índico até o Cabo da Boa 

Esperança (PRANDI, 2000, p. 53-54). 

 

Valter Silvério (2013), estudioso das relações étnico-raciais no Brasil, amplia 

Prandi (2000) no que se refere à composição étnica dos africanos que aportaram no 

Brasil. Segundo o autor, os escravizados eram originários das regiões da África 

 

21 “Ao falarmos das ‘nações’ africanas [...] dos inícios do século XIX, temos sempre de ter claro que raras 

vezes elas se referem a etnias singulares do continente africano, ou à forma utilizada por seus habitantes 

para autodenominar-se. Eram designações “inventadas” pelo tráfico negreiro, as quais mais apontavam 

lugares e portos de comércio que povos ou grupos. Mesmo assim, utilizaremos o termo ‘etnia’ porque 

compreendemos que este termo também se refere a identidades construídas ou assimiladas [...] (SOARES, 

2004, p. 75). 



36 
 

 

Ocidental – povos sudaneses e/ou iorubas (nagôs, ketus, egbás); gegês (ewês, fons); 

fanti-ashanti (genericamente conhecidos como mina); povos islamizados (mandingas, 

haussus, peuls); da África Central – povos bantos, sendo os bakongos, mbundo, 

ovimbundos, bawoyo, wili (isto é, congos, angolas, benguelas, cabindas e loangos) – e 

África Oriental – conhecidos como moçambiques (SILVÉRIO, 2013, p. 13). 

Segundo Souza (2006), os três principais apoios dos portugueses no comércio 

com a costa africana atlântica eram, desde o século XVI, as ilhas do Cabo Verde, de 

onde atuavam na região do rio Gâmbia, e na costa entre o rio Volta e o Níger; a ilha de 

São Tomé, de onde atuavam tanto no golfo da Guiné quanto na região do Congo e 

Angola; e Luanda, de onde atuavam na costa e parte do Sertão ao sul do rio Congo. 

Entre 1580 e 1690, Luanda foi o porto pelo qual os portugueses mais 

comercializaram seres humanos na condição de escravizados. É um período de grande 

crescimento da produção açucareira no Nordeste do Brasil, estando Recife em poder dos 

holandeses de 1630 a 1661. Os holandeses também ocuparam Luanda de 1640 a 1647 

para garantir o sequestro de escravizados que faziam funcionar os engenhos. E o 

terceiro momento, de 1690 até final do tráfico em 1850, os portos angolanos e os portos 

da Costa da Mina forneceram mão de obra escravizada para o Brasil, havendo uma 

ligação estreita tanto entre Salvador e a Costa da Mina, como também entre o Rio de 

Janeiro e Angola. Dessa forma, chegaram mais escravizados de origem sudanesa22 ao 

Nordeste enquanto que o Sudeste recebeu mais bantos. Neste sentido: 

 
Três séculos foram marcados pela presença de um comércio desumano, que 

trouxe para o Brasil cerca de 3.6 a 5.5 milhões23 de pessoas da África 
subsaariana, oriundos principalmente das regiões que compunham a África 

ocidental e a centro-ocidental, e da África oriental, em menor escala24. Cada 
região tinha sua própria história e se desenvolvia em passos diferentes e com 

diferentes ênfases (RUSSEL-WOOD, 2001, p. 11-12). 

 

 

 

 

22 “Sudaneses é a forma como são frequentemente identificados no Brasil, os escrav[izad]os vindos da 

vasta região chamada de Sudão ocidental, a que pertenciam uma grande variedade de etnias, como 

mandingas, hauçás, fulanis, fons, e os vários grupos iorubas, havendo uma significativa predominância 

destes” (SOUZA, 2006, p. 83). 
23 “Embora não tenhamos possibilidades de estabelecer o número exato de africanos importados pelo 

tráfico, podemos fazer várias estimativas. Elas variam muito e há sempre uma tendência de se diminuir 

esse número, em parte por falta de estatísticas e também porque muitos historiadores procuram branquear 

a nossa população” (MOURA, 1992, p. 9). 
24 Philip D. Curtin, The Atlantic Slave Trade. A Census, Madison, University of Wisconsin Press, 1969, p. 

47-49, 88-90, 268; Robert Conrad, Word of Sorrote. The African Slave Trade to Brazil, Baton Rouge e 

Londres, Louisiana State University Press, 1986, p. 25-34” apud RUSSEL-WOOD, 2001, p. 12. 



37 
 

 

Os diversos navios negreiros que desde o início da travessia ceifavam vidas e 

dividiam famílias, deixavam órfãos inúmeros meninos e meninas, separando para 

sempre cônjuges, mães e pais, tios e primos. Essas pessoas eram obrigadas a deixar para 

trás o seu território, muitas das vezes seus laços sociais e familiares, sendo 

violentamente forçadas a um novo e desconhecido início, em um novo território. Esse 

crime contra a humanidade ficou marcado pela desumanização de povos de diferentes 

origens diante da suposta e exercida superioridade do branco colonizador. 

Mas, para além da desumanização e do Atlântico Negro25, ou seja, a travessia 

forçada e desumana à qual eram submetidos, os africanos escravizados tinham em 

comum os valores civilizatórios africanos, que marcaram sua vida na diáspora, e que 

foram fundamentais para se recriarem enquanto sujeitos e para criarem novos contextos 

de vida e uma infinidade de práticas que se tornaram vitais. 

 
1.2. “Que navio é esse, que chegou agora, é o navio negreiro com os escravos lá de 

Angola”: povoamento negro e trabalho escravizado 

 
Os africanos escravizados, de maneira geral, 

 
 

[...] foram a mão-de-obra dos campos de fumo e cacau da Bahia e Sergipe, 

além da cana-de-açúcar; no Rio de Janeiro foram destinados aos plantios de 

cana e mais tarde de café; em Pernambuco, Alagoas e Paraíba eram 

indispensáveis aos cultivos de cana e algodão; no Maranhão e Pará 

trabalharam no algodão; em São Paulo na cana e café. Em Minas, além da 

mineração, trabalharam, mais tarde, nas plantações de café,  também 

cultivado no Espírito Santo. Também estavam presentes na agricultura  do 

Rio Grande do Sul e na mineração de Goiás e Mato Grosso (PRANDI, 2000, 

p. 55). 

 

Diante da distribuição dos povos africanos no Brasil, em uma das passagens do 

livro História do Negro Brasileiro, Moura (1992) afirma que: 

 
A história do negro no Brasil confunde-se e identifica-se com a formação da 

própria nação brasileira e acompanha a sua evolução histórica e social. 

Trazido como imigrante forçado e, mais do que isto, como escrav[izad]o, o 

negro africano e os seus descendentes contribuíram com todos aqueles 

 
25 O Atlântico Negro ou mesmo a travessia atlântica como um ponto comum entre os negros da diáspora 

africana forçada, além da própria escravização no Novo Mundo, também como ponto comum. Tendo em 

vista também que “o termo ‘África’ é, em todo caso, uma construção moderna, que se refere a uma 

variedade de povos, tribos, culturas e línguas cujo principal ponto de origem comum situava-se no tráfico 

de escrav[izad]os” (HALL, 2009, p. 30-31). 



38 
 

 

ingredientes que dinamizaram o trabalho durante quase quatro séculos de 

escravidão. Em todas as áreas do Brasil eles construíram nossa economia em 

desenvolvimento, mas, por outro lado, foram sumariamente excluídos dessa 

riqueza (MOURA, 1992, p. 7). 

 

A evolução histórica e social do ocidente só fora possível devido às 

contribuições científicas e filosóficas do negro africano, pois foram eles os responsáveis 

por tecnologias como a mineração. Segundo Costa e Silva (2007), a mineração no Brasil 

só foi possível devido a conhecimentos negro africanos milenares de extração dos 

minérios do solo, de metalurgia e de fundição de metais. Além disso, “em todo o 

continente e em diversas épocas, os povos africanos desenvolveram sistemas de escrita 

e de altos conhecimentos na astronomia, na matemática, na agricultura, na navegação, 

na metalurgia, na arquitetura e na engenharia” (NASCIMENTO, 2006, p. 33). 

O negro foi o grande povoador do nosso território, empregando de maneira 

exaustiva sua força de trabalho em todos os cantos do país, de Norte a Sul, de Leste a 

Oeste, alternando apenas o tipo de atividade, que poderiam ser engenhos, plantações, 

pecuária, atividades extrativistas e mineração. Eram desumanamente explorados, tendo, 

segundo Moura (1992), sua média de “vida útil” entre 7 e 10 anos. 

 
A jornada de trabalho era de catorze a dezesseis horas, sob a fiscalização do 

feitor, que não admitia pausa ou distração. Quando um escrav[izad]o era 

considerado preguiçoso ou insubordinado, aí vinham os castigos [...]. Os dois 

instrumentos de suplício mais usados era o tronco e o pelourinho, onde eram 

aplicadas as penas de açoite. O primeiro poderemos colocar como o símbolo 

da Justiça privada, e o segundo como símbolo da Justiça pública [...]. Ao 

escrav[izad]o fugido encontrado em quilombo mandava-se ferrar com um F 

na testa e em caso de reincidência cortavam-lhe uma orelha. O justiçamento 

do escrav[izad]o era na maioria das vezes feito na própria fazenda pelo seu 

senhor, havendo casos de negros enterrados vivos, jogados em caldeirões de 

água ou azeite fervendo, castrados, deformados, além dos castigos 

corriqueiros, como os aplicados com a palmatória, o açoite, o vira-mundo, os 

anjinhos [...] e muitas outras formas de se coagir o negligente ou rebelde 

(MOURA, 1992, p. 17-18). 

 

As maiores violências se deram sobre o corpo negro escravizado26. Foi nesse 

corpo que as chibatadas e diversos outros requintes de violência e crueldade foram 

infringidos. Corpo caracterizado pela violência e pela desumanização, em uma pele 

negra de onde brotava sangue e escaras, corpo que era tido como mercadoria, que era 

 

26 [...] o negro vivia como se fosse um animal. Não tinha nenhum direito, e pelas Ordenações do Reino 

podia ser vendido, trocado, castigado, mutilado ou mesmo morto sem que ninguém ou nenhuma 

instituição pudesse intervir em seu favor. Era uma propriedade privada, propriedade como qualquer outro 

semovente, como o porco ou o cavalo (Ibid., 15-16). 



39 
 

 

marcado assim como o gado, e constantemente mutilado. Corpo o qual seu dono era o 

senhor de escravizados, era o feitor/capitão do mato, era a sociedade violenta e racista 

que se formava. 

 
No tempo do cativeiro, quando o senhor me batia 

Eu rezava pra nossa senhora, ai meu Deus, como a chibata doía 

Trabalhava no café, no açúcar e no algodão 

Eu era chicoteado num velho tronco de pau 

[...] 

Trabalha nêgo, olha nêgo trabalha 

Trabalha nêgo pra não apanhar...” 

(Domínio Público)27
 

 

Ou seja, assim como afirma essa cantiga de capoeira, no tempo da escravidão 

quem mandava era o senhor de escravos, o qual exercia seu poder por meio das mais 

diversas violências. Os negros escravizados utilizavam de seu corpo como arma de luta 

e resistência contra o sistema, mesmo diante de persistentes ameaças e real violência. 

Corpo esse de extrema importância para as civilizações africanas, visto que ele “é o 

elemento constituinte do homem”, sendo em vida o “elemento de referência histórica, 

sendo o fator de individualização, de trabalho e de reprodução da sociedade (...)” 

(LEITE, 2008, p. 39). 

As populações negras ocuparam todo o território brasileiro e o recortaram de 

acordo com uma geografia própria e, mesmo “sob as formas mais violentas de controle 

social, num clima de terrorismo permanente” (MOURA, 1992, p. 21), elas se 

rebelavam, elas enfrentavam e mesmo fugiam e se organizavam em territórios sociais 

por elas mesmas constituídos, de onde emergiam lutas, mas também práticas culturais 

(CLEMENTE; SILVA, 2013). 

Apesar do quilombo colonial ser a forma territorial negra mais analisada pela 

teoria social, a Capoeira permitiu também um tipo de territorialização negra, 

principalmente no espaço urbano. Esses territórios negros na cidade ficam evidentes no 

Rio de Janeiro do século XIX. 

 

 

 

 

 

 

 
 

27 Canto de pergunta e resposta denominado corrido no universo da Capoeira Angola. Esse é intitulado 

“Trabalha Nêgo” e é cantado nas rodas de Capoeira. 



40 
 

 

1.3. “Debaixo de chicotada não queria mais ficar”: a Capoeira Escrava no Rio de 

Janeiro 

 
O Rio de Janeiro foi a cidade que mais recebeu escrav[izad]os africanos nas 
Américas durante a Era da Diáspora atlântica. De acordo com os dados de 

Mary Karasch28 quase um milhão de africanos desembarcaram na cidade do 

Rio de janeiro somente entre os anos de 1779 e 1831 (SOARES, 2013, p. 10). 

 

Nos 100 anos que antecederam o fim da escravização, a cidade do Rio de 

Janeiro, passou por uma reestruturação espacial para receber a Família Real Portuguesa 

que se mudou para o Brasil em 1808. O século XIX de alguma forma urbanizou o Brasil 

e, de acordo com Prandi (2000): 

 
À medida que cresciam as cidades, sobretudo as litorâneas, já na virada para 

o século XIX, desenvolveu-se um mercado de serviços urbanos 

desempenhado pelos africanos escrav[izad]os e baseado numa nova forma de 

espoliação, em que os escrav[izad]os ofereciam suas  habilidades 

profissionais a quem delas precisava, recebendo pagamento em dinheiro, 

destinado ao senhor do escrav[izad]o, no todo ou em grande parte. Eram os 

“escrav[izad]os de ganho”, aos quais se juntavam os negros libertos nas 

ocupações de carregadores, pequenos mercadores, barqueiros de cabotagem, 

produtores de víveres, artesãos (PRANDI, 2000, p. 55). 

 

É nesse contexto social que é forjada, o que o historiador, Carlos Eugênio 

Líbano Soares denominou Capoeira Escrava. Inclusive, é importante destacar que as 

análises do historiador Carlos Eugênio Líbano Soares nortearão a condução das 

reflexões sobre a capoeira carioca, desde o período colonial ao início da República no 

Brasil. De acordo com Soares (2004): 

 
A história da capoeira escrava no Rio de Janeiro imperial é uma saga feita de 
dor e castigo, um conflito de extrema violência e extrema crueldade, mas 

também uma lição de companheirismo e solidariedade, de esperança e 

coragem, na qual africanos e crioulos29, irmanados pelo cativeiro, 
enfrentaram seus carrascos e mudaram seus destinos (SOARES, 2004, p. 30). 

 

 

 

28 KARASCH, Mary. A vida dos escrav[izad]os no Rio de Janeiro 1808-1850. São Paulo, Companhia das 

Letras, 2000, p.512. Os cálculos de vários autores articulados por Karasch apontam que entre 1800 e 1809 

desembarcaram 90.000 africanos no Rio. Com a chegada da Corte estes números anuais dobrariam. A 

partir de 1817 haveria outro aumento para uma média 25.000 anuais. De 1811 até 1816 haveria um total 

de 205.722 africanos. Para o período entre 1817 e 1821, seriam outros 203.364. O que chegaria a um total 

de 409.086 de 1811 até a proibição legal do tráfico em 1831, que interditou o Valongo como mercado 

escravista (SOARES, 2013, p. 10). 
29 Por crioulos devemos entender os indivíduos de cor preta, filhos de crioulos ou africanos, mas aqui 

nascidos. (SOARES, 2004, p. 134). [itálicos do autor]. 



41 
 

 

Os capoeiras, majoritariamente negros escravizados de origem urbana, eram em 

sua maioria jovens da África Centro-Ocidental. De acordo com o livro de prisões do 

período joanino, Soares (2004) revela que entre esses jovens “cerca de 77% são 

africanos, 10,6% crioulos e 11,7% de origem indeterminada”. Já com a análise do 

códice 40330, conclui que “72,6% dos presos são africanos”. O autor afirma que 

somente “analisando a condição jurídica dos presos por capoeira é que podemos ter uma 

real medida do círculo social onde a capoeira sobrevive e se reproduz”. Os presos por 

envolvimento com Capoeira nesse período são “91% escrav[izad]os, 8% de livres e um 

índice de indeterminação de 1%” e ressalta que “podemos afirmar com certeza que a 

capoeira é fundamentalmente uma prática escrava, antes de ser africana”.31
 

Para além da conclusão de a Capoeira ser de origem escrava, africana e urbana,  

o autor traz dados ainda mais específicos, sendo que os capoeiras africanos 

correspondiam a 84% de centro-ocidentais – oriundos da África Central, 9% de 

orientais e 7% de ocidentais. Ou seja, esse capoeira era inicialmente e principalmente 

“escrav[izad]o, do sexo masculino, africano, da região Centro-Ocidental”.32
 

Soares (2004) igualmente indica que a maioria dos africanos centro-ocidentais 

presos por Capoeira na década de 1930 são de bantos da África-Central, sendo “75% da 

África Centro-Ocidental, 21% da África Oriental e 2,7% da África Ocidental”. Afirma 

ainda que, de acordo com os dados do códice 398, os quais compreendem os anos de 

1849 e 1850 – período que marca o fim em grande escala do deslocamento forçado de 

africanos para serem utilizados como mão de obra escravizada – há ainda um 

predomínio de escravizados capoeiras, sendo 89% de escrav[izad]os, 3% de libertos, 6% 

de livres e 2% indeterminados. Ou seja, até “as vésperas do início da grande imigração 

portuguesa para o Rio, a capoeira ainda guarda características muito próximas daquelas 

do já distante tempo joanino”.33
 

Essa condição começará a modificar-se a partir de 1850 quando os africanos vão 

“lentamente perdendo espaço”, pois são “os crioulos [que] irão assumir papel cada vez 

mais proeminente dentro das maltas34 nas décadas vindouras”. Sobre esse período, o 

 
 

30 Livro de registro das prisões diárias. 
31 Ibid., p. 124-126. 
32  Ibid., p. 127. 
33  Ibid., p. 131. 
34 As Maltas eram grupos de capoeiras que tiveram importante papel no período da escravização, 

recortando geograficamente a cidade do Rio de Janeiro e exercendo importante papel no contexto político 

e social. 



42 
 

 

autor constata que os benguelas representam a nação mais numerosa nas prisões por 

Capoeira, mas que a presença dos crioulos continua crescente, representando no período 

30% das prisões em comparação à 70% de africanos, número majoritariamente maior, 

mas que se reduz na comparação com o início do século. E é nesse contexto que ele 

afirma que “a ‘crioulização’ será a própria natureza da capoeira na segunda metade do 

século” (Soares, 2004, p. 133). 

Os capoeiras tinham características e códigos de identificação próprios, desde a 

vestimenta até o porte de facas ou, caso contrário, de uma cabeçada certeira e 

exaustivamente usada contra seus adversários. Outro elemento relevante eram os 

assobios35, formas próprias de comunicação entre os capoeiras e motivo de diversas 

prisões, pois era um código exclusivo da Capoeira escrava carioca. Utilizavam também 

de fitas de cores36 específicas para demarcar o domínio pela cidade. Acredita-se que 

“estes códigos de identificação [sejam] cruzamentos de tradições inventadas por 

africanos com base na experiência da escravidão, junto com simbologias étnicas trazidas 

da terra natal”.37
 

Assim pode-se perceber o requinte dos capoeiras, não sendo, portanto, como 

muitos relataram, delinquentes marginais, e sim, indivíduos que dominavam outras 

formas de articulação e enfrentamento, que não apenas a corporal. Além disso, não 

tinham somente a capoeira como estratégia de resistência. Tinham também outras 

formas culturais e lúdicas, como é o caso da feitiçaria “como recurso para lidar com o 

sobrenatural e os azares da servidão”.38 Fato esse que deixou as autoridades policiais e 

religiosas da época receosas, assim como a população em geral. 

Mas é importante pensar que a Capoeira para além de um restrito enfrentamento 

da ordem escravista era uma importante ferramenta de poder entre os escravizados que 

demarcavam seu território e se impunham entre si nesse jogo de poder, um poder 

 

 

 

 

 

35 Segundo Soares, o dicionarista Joaquim de Macedo Soares define o que poderia ser o assobio tão usado 

pelos capoeiras do princípio do século: Ainda hoje o toque de capoeira nas mãos em forma de tubo é 

usado como e por quem se diz capoeira, e por gente do vulgo quando querem chamar uns aos outros sem 

que sua voz seja conhecida. E este estratagema é tido em conta da capoeiragem, isto é, do sujeito dito 

(SOARES, Joaquim Macedo. op. cit. p. 106 apud SOARES, 1993, p. 44). 
36 “Algumas singularidades indicam que o uso de cores era uma mescla de tradições inventadas no Brasil 

com memórias étnicas vindas da África” (SOARES, 2004, p. 90). 
37  Ibid., p. 81. 
38  Ibid., p. 78. 



43 
 

 

marginal entre escravizados libertos e livres, poder que teve nas maltas39 seu principal 

desenvolvimento. 

A capoeira era tida como uma das formas do inconformismo escravo, era – e 

ainda é – uma prática coletiva, com aparatos próprios de identificação. O que ainda hoje 

continua relacionado com as cores, com vestimentas específicas, com formas de agir. 

Os capoeiras eram forjados de acordo com o contexto do ambiente, de acordo 

com as repressões policiais que tinham que enfrentar e algumas vezes mudar de tática, 

de direção e de conduta. Mas mesmo com a feroz repressão policial, a Capoeira ainda 

não era um crime tipificado no código criminal dos anos de 1830. Para dificultar as 

prisões, os capoeiras atuavam em pequenos grupos, e este “caráter gregário” da capoeira 

foi cada vez mais se reforçando devido à repressão policial (SOARES, 2004, p. 113). 

Eram assim formadas cada vez mais redes de solidariedade e acolhimento lado a lado 

com a cidade dos brancos, uma cidade negra se forjava. 

 
A comunidade escrav[izad]a urbana, ao longo dos anos, foi obrigada a 

construir mecanismos de solidariedade contra o guante policial, mesmo sendo 

uma comunidade profundamente hierarquizada e dividida não só por 

fronteiras étnicas, mas pelos valores da sociedade colonial, ainda 

profundamente marcantes.40
 

 

As redes de solidariedade contaram com alguns mecanismos por eles forjados, 

como fora, por exemplo, os zungus41 “uma das mais importantes instituições sociais 

forjadas pela comunidade escrav[izad]a e que desponta na década de 1830 [...]”. Os 

zungus eram derivados das casas de angu, “locais de encontro onde os escrav[izad]os  

de ganho se reuniam (...)”.42 Os zungus se configuravam como importantes espaços de 

articulação, de apoio aos escravizados, e eram espaços ligados à um profundo senso de 

39 “As maltas de capoeira vão significar toda uma refinada organização social que reunia escrav[izad]os 

cativos, libertos ou forros em solidariedade com toda uma parcela marginalizada da população de brancos 

e mulatos, constituída desde trabalhadores pobres, até desocupados, arruaceiros, bêbados, delinquentes, 

vigaristas, biscateiros, punguistas, desordeiros, valentões, contando com uma parcela importante de 

portugueses, franceses, espanhóis e ingleses entre outros imigrantes, não menos marginalizados, que 

portando paus, porretes, facas e navalhas, promoviam ‘correrias’ pelas ruas da Corte, em espetáculos 

bizarros de pancadaria e demonstração de destreza e valentia; seja em ocasiões de grandes concentrações 

populares como festas, desfiles cívicos, comícios políticos, etc., seja inesperadamente, à luz do dia ou à 

noite, para desespero da população e perplexidade da polícia, que atônita, muitas vezes não tinha muito a 

fazer nessas ocasiões (ABIB, 2004, p. 100). 
40 Ibid., p. 109. 
41 “[...] os zungus eram casas coletivas onde cativos e homens de cor em geral residiam, periódica ou 

permanentemente. Além de comida, os africanos encontravam festas, músicas, tradições religiosas, tudo o 

que pudesse recompor sua vida cultural. E, logicamente, eram alvos da intolerância policial, receosa de 

qualquer coisa que lembrasse a sociabilidade escrava” (Ibid., p. 109-110). 
42 Ibid., p. 109. 



44 
 

 

comunidade. Porém, posteriormente foram acusados pelas autoridades como sendo 

pontos de apoio de capoeiras e escravizados em fuga. 

Segundo Soares (2004, p. 217), “se a capoeira foi capaz de suportar a pressão 

tremenda da violência do Estado durante longas décadas, é porque ela contou com 

aliados subterrâneos, apoios ocultos, que se escondiam por baixo da cidade oficial”, em 

que podemos citar como apoios as casas de angu, os zungus, as irmandades e as 

tabernas. 

As tabernas eram consideradas um canto de socialização e de troca entre 

diferentes grupos de escravizados ou não, sendo posteriormente perseguidas pela força 

policial. Já as irmandades eram a única organização legitimada pela sociedade, “elas 

forneciam aos negros instrumentos legais para lutar por metas comuns para o conjunto 

da população cativa: alforria, licenças para realização de festas públicas [...]”.43
 

 
Esses novos espaços de socialização escrava que foram sendo estabelecidos 

no perímetro urbano da cidade, acabaram permitindo uma troca maior entre 

esses indivíduos, possibilitando assim o surgimento daquilo que poderíamos 

denominar como sendo uma “cultura escrava de rua”, onde diversas 

manifestações foram se desenvolvendo além da capoeira, como por exemplo 

o lundu, que veio posteriormente dar origem ao samba. Esse cenário foi 

muitíssimo bem retratado por muitos cronistas visuais daquele período – 

entre os quais se destacam Debret e Rugendas – cuja obra, riquíssima em 

detalhes, nos permite remontar às principais práticas e costumes sociais da 

época (ABIB, 2004, p. 98). 

 
A Capoeira foi, assim, uma das formas do inconformismo dos escravizados e 

uma arma letal usada também como resistência ao sistema escravocrata e contra seus 

próprios inimigos. Soares (2004) afirma que: 

 
Detenção de capoeiragem foi uma das mais frequentes razões de Estado para 

prisão de escrav[izad]os anotada nos registros da velha Intendência de Polícia 

da Corte, para o período 1810-1820. Durante este período, pelo menos 411 

escrav[izad]os foram presos e remetidos ao calabouço como capoeiras, onde 

eles eram condenados a sofrer entre 50 a 300 chibatadas [...]” (SOARES, 

2004, p. 65). 

 

Durante todo o século, a Capoeira se fez presente, com maior ou menor 

incidência, de acordo com o sistema repressor, com o quantitativo populacional 

escravizado e com a geografia da cidade que era comandada pelas maltas de capoeiras, 

organizadas e planejadas como uma movimentação política escrava. Além disso, a 

 

43 Ibid., p. 171. 



45 
 

 

geografia dos capoeiras se desenvolvia de acordo com a concentração de escravizados 

em determinadas regiões e, predominantemente, mas não apenas, no meio urbano. 

Segundo Soares (2004), a partir de 1850 a capoeira tende a algumas mudanças e 

uma delas se refere à própria constituição dos indivíduos, já descritas anteriormente 

como a crioulização que se fez presente a partir de 1850. Ou seja, até metade do século 

XIX a capoeira estava “irremediavelmente ligada à condição escrava e à origem 

africana”, o que causava uma atmosfera de terror entre a população branca 

colonizadora. 

 
Os registros de prisão na Delegacia Central de Polícia do Rio para o ano de 

1850 foram conservados num único livro. Ele assinala dia a dia as 

ocorrências da repartição. E o primeiro capoeira do ano foi Eduardo 

Benguela, escrav[izad]o de Joaquim Pedro, preso por ordem do chefe de 

Polícia e conduzido pelo policial do Corpo de Pedestres Justiniano Manoel 

Leitão para a Casa de Correção. Foi castigado e solto no mesmo dia. 

Foi um ano de intenso trabalho para a Polícia. Foram detidos 67 indivíduos 

por capoeira naquele ano. É o segundo ano em registros de prisão de 

capoeiras, perdendo apenas para 1815, com pouco mais de cem detenções 

[...]. 

O primeiro grupo foi capturado em 22 do mesmo mês. João Angola, Paulo 

Congo, Lázaro Congo, Domingos Cassange, Miguel Benguela. Nomes 

familiares para quem observar as listas infinitas de prisões de escrav[izad]os 

da primeira metade do século. Mas um nome já começa a fazer a diferença: 

Lúcio Estevão Veloso era possivelmente um livre. Embora não fosse o 

primeiro livre preso por capoeira, isso já era um sinal de que a hegemonia 

escrava começava a ser contestada. 

Não apenas a presença dos livres marcava os novos tempos que se 

anunciavam. Os crioulos assumiam uma posição cada vez mais proeminente, 

disputando palmo a palmo com os africanos o controle das ruas. Nas décadas 

seguintes, a maioria africana na cidade do Rio seria lentamente dissolvida, 

pela mortalidade do cativeiro, o tráfico para as fazendas de café e epidemias, 

como a cólera-morbo, que matariam milhares. Em alguns anos os crioulos se 

tornariam a espinha dorsal das maltas de capoeira.44
 

 

Na segunda metade do século XIX é que as maltas vão entrar de vez para a 

história da Capoeira. Algumas Maltas como Guaiamuns e Nagoas45 foram grupos 

responsáveis por protagonizar embates significativamente violentos. As Maltas se 

identificavam por cores, por assobios e sinais específicos, e dominavam demarcados 

territórios na geografia escrava pela cidade do Rio de Janeiro. Por outro lado, assim 

como aumentaram as violências protagonizadas pelas Maltas de capoeiras e sofisticaram 

 

 

44 Ibid., p. 115-116. 
45 Lembrando que o Grupo de Capoeira Angola pesquisado tem por nome de identificação a Malta Nagoa, 

nesse sentido voltaremos a esse assunto quando trouxermos a descrição etnográfica e historiográfica do 

próprio grupo e sua construção enquanto grupo ou malta. 



46 
 

 

os enfrentamentos e as articulações entre os mesmos, acirrou também a repressão 

policial, visto que: 

 
Essas atividades criaram ondas de repressão policial violentíssimas, pois as 

cenas da violência cotidiana, envolvendo os capoeiras e a polícia, cada vez 

mais constantes no espaço urbano da Corte, começavam suscitar no 

imaginário do poder escravista, o caráter iminente de uma rebelião escrava, 

prestes a ser desencadeada, tendo em vista o forte poder de organização 

desses “desordeiros” que, a cada dia, mostravam com maior evidência, serem 

sim, capazes de desfazer a ordem estabelecida pela sociedade colonial- 

escravista (ABIB, 2004, p. 101). 

 

Ou seja, diferentemente de uma situação de submissão aos terrores da escravidão 

negra africana em solo brasileiro, houve um ferrenho enfrentamento, uma inversão de 

poder que era protagonizado pelos próprios capoeiras. Uma forma de desconstrução, de 

transgressão e de emancipação diante das situações de violência sofridas. O que 

demonstra que a Capoeira desde sua origem luta com as armas que se tem, 

principalmente seu corpo, mas também seu poder de articulação e mobilização diante de 

um sistema de opressões. Ademais: 

 
O aparato repressivo mobilizado para dar fim à capoeira – meta do Estado 

colonial, depois imperial, totalmente malsucedida – foi poucas vezes  

igualado na história social do Brasil. Raras vezes – ou mesmo nunca – uma 

prática cultural, que seria depois introduzida no universo do folclore, chamou 

tanto a atenção dos donos do poder no regime escravista e causou tanta 

preocupação aos tradicionais dirigentes do Estado no Brasil (SOARES, 2004, 

p. 547). 

 

Aparatos repressivos eram constantemente desconstruídos pela agilidade e 

enfrentamento dos capoeiras, que agiam e se reconstruíam a cada guinada das 

autoridades, fazendo com que elas fracassassem. A resistência a esse sistema de 

opressão injusto não diminuía o enfrentamento dos capoeiras, pelo contrário, isso foi 

provocando um maior requinte na construção e execução da Capoeira enquanto uma 

ferramenta poderosa de mobilização escrava, não somente contra senhores de 

escravizados e policiais, mas também entre os próprios escravizados, os quais a 

utilizavam para acertar diferenças existentes entre eles e ainda para demarcar 

hierarquias46. 

 

 

46 Ainda hoje o universo da Capoeira Angola é hierárquico, sendo essas hierarquias explicitamente 

delimitadas e respeitadas. Detalharemos essa discussão a partir da análise e descrição da linhagem e das 

titulações dentro do universo da Capoeira. 



47 
 

 

Assim o seu terror – o terror que era infundido nos senhores e governantes, 

tenho dito – não era exagerado. Em uma época em que as armas de fogo eram 

ainda poucas e frágeis, as ruas eram estreitas e tortuosas, os quintais eram 

longos e vastos, a multidão preta era incontrolavelmente superior aos seus 

donos e algozes, a violência era o motor do dia, e as noites eram escuras e 

misteriosas, a capoeira era uma ferramenta poderosa para sair do fundo do 

poço e levantar a cabeça. Dar o troco (Soares, 2004, p. 548). 

 

Nesse período a Capoeira, antes quase que exclusivamente escrava, ou seja, 

exclusivamente de origem e predominância negra e escrava, dá indícios de mudanças 

estruturais a partir da entrada em cena de homens livres e estrangeiros, devido 

principalmente à intensa chegada de imigrantes europeus no país. 

Além da mudança na composição dos indivíduos capoeiras, o período foi 

marcado pela forte presença das Maltas, que eram a “unidade fundamental de atuação 

dos praticantes de capoeiragem. Formada por três, vinte e até cem indivíduos, a Malta 

era a forma associativa de resistência mais comum entre escrav[izad]os e homens livres 

no Rio de Janeiro da segunda metade do século XIX”.47
 

Como ressaltamos no primeiro capítulo, as maltas eram instituições com 

demarcada hierarquia, sendo recortadas por diversas titulações, como os caxinguelês 

que estavam no nível mais baixo da hierarquia, que era composta pelos “menores que 

acompanhavam as maltas em suas incursões em terrenos adversários”. Posteriormente 

estavam os amadores os quais “conheciam os golpes, mas não se alinhavam nas 

gangues”.48
 

Em seguida estavam os chamados capoeiras profissionais “que conviviam no 

interior das maltas e praticavam permanentemente a habilidade do capoeira”. E, em 

última escala, encontramos os chefes das maltas, os quais “alcançavam este estágio após 

demonstrarem bravura e habilidades não igualadas, até encontrar pela frente um mais 

ousado que os destronassem”. Além disso, “a passagem de um nível para outro não se 

fazia somente pelo ritual, mistura de aprendizado e rito de passagem [...]. Era necessária 

uma boa dose de consenso no grupo com certeza, para se galgar o posto de chefe de 

malta”.49 Quanto ao perfil dos capoeiras na segunda metade do século XIX, Soares 

afirma que: 

 

 

 

 

47 Id., 1993, p. 59. 
48 Ibid., p. 102. 
49 Ibid., p. 102-103. 



48 
 

 

Frederico José de Almeida, charuteiro, cor preta, 17 anos, nariz grosso, rosto 

oval, morador da rua de Santo Antônio 27, no distante mês de novembro de 

1860, foi o primeiro de uma larga série. Ao contrário dos escrav[izad]os ficou 

vários dias na cela. Dias depois um companheiro de desdita, o luso do Porto 

Gregório da Rocha Moreira, menor de 17 anos como Frederico, sapateiro, 

inaugura a linhagem de homens brancos na capoeira do século (SOARES 

1993, p. 152). 

 

Inaugura-se aí a presença de brancos na capoeira e consequentemente nas 

maltas, personagens derivados do imigrante português, presença importante entre os 

capoeiras na segunda metade do século XIX. 

 
Lançados às centenas nas praias cariocas para substituir os escrav[izad]os, 

que eram tragados pela economia do café, eles compartilharam vários nichos 

com a população negra, tanto os físicos, como os cortiços e zungus, como os 
simbólicos e puramente culturais, como as roupas, crenças, hábitos, numa 

rica simbiose cultural.50
 

 

Esse cenário vai se configurando ao longo das décadas seguintes, chegando a 

uma diminuição significativa de escravizados capoeiras em comparação com a primeira 

metade do século XIX e em comparação também ao quantitativo de homens livres 

presos por capoeira. O que demonstra que as Maltas de capoeiras era um importante 

canal de socialização – tanto para escravizados, quanto para livres – em uma cidade 

violenta como o Rio de Janeiro do século XIX. Além disso, as Maltas podiam “servir 

também como espaço de reforço de solidariedades raciais e de origem”.51 Nesse  

período, 

 
(...) a percentagem de escrav[izad]os presos por capoeira era muitas vezes 

menor que a de homens livres, o que é lógico em se pensando em uma 
sociedade onde o trabalho livre vem se generalizando pelo menos desde 

1850. Em 1878, dos 237 capoeiras presos nos dois primeiros meses do ano, 

191 (80%), eram livres, e apenas 46 (20%) eram escrav[izad]os.52
 

 

As Maltas de capoeira a cada dia se faziam mais presentes na cidade do Rio de 

Janeiro. A partir da entrada de crioulos livres e posteriormente de portugueses se torna 

um problema para a polícia da época que não mais distinguia os capoeiras pela cor, o 

que por si só é um dado relevante em se tratando da discussão sobre a construção do 

racismo na sociedade brasileira. Pois a “clareza da cor, como indicativo da condição, 

 

50  Ibid., p. 153. 
51  Ibid., p. 178. 
52  Ibid., p. 178. 



49 
 

 

abria caminho para a suspeição generalizada [...] todos são suspeitos até prova em 

contrário” (SOARES, 1993, p. 158). 

Foi principalmente a partir da década de 1880 que a composição das Maltas de 

capoeiras se aproxima de uma “torre de babel”, pois os capoeiras eram de diversas 

cores, origens e nacionalidades, todos “unidos sobre um mesmo fenômeno cultural”: a 

capoeiragem.53
 

 
1.4. “E fugiu pra capoeira, cujo nome batizou”: a proibição da Capoeira 

 
 

A Capoeira foi uma prática oficialmente criminalizada durante o período 

republicano no país. Em 1890, ela é inserida no Código Penal do Brasil, o que 

intensifica ainda mais a perseguição aos praticantes, que reflete o quanto o antigo 

Código Penal, que reprimiu negros e negras de manifestarem suas culturas, nada mais é 

do que a normatização de práticas racistas. O Código Penal dos Estados Unidos do 

Brasil prevê, em seu Capítulo XIII, que: 

 
CAPITULO XIII54

 

DOS VADIOS E CAPOEIRAS 

Art. 399. Deixar de exercitar profissão, officio, ou qualquer mister em que 

ganhe a vida, não possuindo meios de subsistencia e domicilio certo em que 

habite; prover a subsistencia por meio de occupação prohibida por lei, ou 

manifestamente offensiva da moral e dos bons costumes: 

Pena – de prisão cellular por quinze a trinta dias. 
§ 1º Pela mesma sentença que condemnar o infractor como vadio, ou 

vagabundo, será elle obrigado a assignar termo de tomar occupação dentro de 

15 dias, contados do cumprimento da pena. 

§ 2º Os maiores de 14 annos serão recolhidos a estabelecimentos 

disciplinares industriaes, onde poderão ser conservados até á idade de 21 

annos. 

Art. 400. Si o termo for quebrado, o que importará reincidencia, o infractor 

será recolhido, por um a tres annos, a colonias penaes que se fundarem em 

ilhas maritimas, ou nas fronteiras do territorio nacional, podendo para esse 

fim ser aproveitados os presidios militares existentes. 

Paragrapho unico. Si o infractor for estrangeiro será deportado. 

Art. 401. A pena imposta aos infractores, a que se referem os artigos 

precedentes, ficará extincta, si o condemnado provar superveniente 

acquisição de renda bastante para sua subsistencia; e suspensa, si apresentar 

fiador idoneo que por elle se obrigue. 

 

 

53 Ibid., p. 182. 
54 “O Generalíssimo Manoel Deodoro da Fonseca, Chefe do Governo Provisório da República dos 

Estados Unidos do Brazil, constituído pelo Exército e Armada, em nome da Nação, tendo ouvido o 

Ministro dos Negócios da Justiça, e reconhecendo a urgente necessidade de reformar o regimen penal, 

decreta [...]”. Disponível em: http://legis.senado.gov.br/legislacao/ListaPublicacoes.action?id=66049 

Acesso em: 04 jun. 2017. 

http://legis.senado.gov.br/legislacao/ListaPublicacoes.action?id=66049


50 
 

 

Paragrapho unico. A sentença que, a requerimento do fiador, julgar quebrada 

a fiança, tornará effectiva a condemnação suspensa por virtude della. 

Art. 402. Fazer nas ruas e praças publicas exercicios de agilidade e destreza 

corporal conhecidos pela denominação capoeiragem; andar em correrias, com 

armas ou instrumentos capazes de produzir uma lesão corporal, provocando 

tumultos ou desordens, ameaçando pessoa certa ou incerta, ou incutindo 

temor de algum mal: 

Pena – de prisão cellular por dous a seis mezes. 

Paragrapho unico. E considerado circumstancia aggravante pertencer o 

capoeira a alguma banda ou malta. 

Aos chefes, ou cabeças, se imporá a pena em dobro. 

Art. 403. No caso de reincidencia, será applicada ao capoeira, no gráo 

maximo, a pena do art. 400. 

Paragrapho unico. Si for estrangeiro, será deportado depois de cumprida a 

pena. 

Art. 404. Si nesses exercicios de capoeiragem perpetrar homicidio, praticar 

alguma lesão corporal, ultrajar o pudor publico e particular, perturbar a 

ordem, a tranquilidade ou segurança publica, ou for encontrado com armas, 

incorrerá cumulativamente nas penas comminadas para taes crimes. 

 

A leitura do Código Penal, imposto em 11 de outubro de 1890 durante a  

Primeira República ou República Velha, explicita-o mais como um instrumento de 

controle social, um instrumento de repressão. Analisando o seu capítulo XIII, intitulado 

Dos Vadios e Capoeiras, percebemos que há uma tentativa de conter os classificados 

como vadios e capoeiras, vistos nesse período como contraventores, desordeiros, 

marginais, malandros. 

O referido Código Penal era autoritário e intencional, no sentido de “inibir a 

ociosidade e obrigar as classes populares ao trabalho”, e o que também se esperava era 

que essa “nova legislação consolidasse os valores políticos e sociais do novo regime e 

ainda respondesse às novas necessidades de controle social colocadas pelas 

transformações da sociedade”. Uma prática racista normatizada pelo poder vigente 

como uma forma de controle social e de criminalização da população negra. 55. 

Ser vadio ou capoeira a partir desse Código se torna crime, isto é, o que antes já 

era reprimido pela força policial, agora é ainda mais perseguido por essa mesma força 

policial tendo ao seu lado a Lei. Analisando todo o Capítulo XIII do Código Penal, não 

há dúvidas de que os sujeitos a serem reprimidos eram a camada negra e pobre da época 

que há pouco ainda era a massa trabalhadora escravizada. 

Outro problema em relação à classificação de “vadio”, que está associado à 

ociosidade e que também interpretamos como a normatização de uma prática racista, é 

 

55 Ver: ALVAREZ; SALLA; SOUZA. A Sociedade e a Lei: o Código Penal de 1890 e as novas 

tendências penais na Primeira República. Justiça & História, Porto Alegre, v. 3, n. 6, 2003. Disponível 

em: http://bdjur.stj.jus.br/dspace/handle/2011/66122 Acesso em: 05 jun. 2017. 

http://bdjur.stj.jus.br/dspace/handle/2011/66122


51 
 

 

que a maior parte da população não era “vadia” no sentido imposto pela lei, como 

demonstram Soares, (1993; 2004), Dias (2001) e Pires (1996). Os considerados vadios e 

capoeiras eram, em sua maioria, artesãos, trabalhadores de rua e trabalhadores 

domésticos, além de profissionais do Exército, da Armada e de diferentes instituições 

policiais. Havia também os trabalhadores eventuais ou da “viração”56, “bico”, que não 

entravam nas estatísticas ou eram classificados como vadios e desempregados. 

O Artigo 399 afirma inicialmente que não ter ocupação ou moradia fixa por si só 

já configurava crime, com pena de prisão em cela por 15 a 30 dias. Isso significava que 

os trabalhadores negros antes escravizados necessitavam, sem qualquer intervenção 

positiva do Estado, de um emprego e de uma moradia permanentes, num ambiente  

hostil que há pouco ainda era escravocrata. E ainda, que tal ocupação deveria estar de 

acordo com a moral e os bons costumes da sociedade da época. Ou seja, dentro do 

padrão republicano oligárquico que começava a se impor à sociedade brasileira por 

meio da ascensão política das elites agrárias, sendo que a repressão contra essas 

manifestações marginais de negros e indivíduos pobres estava sempre presente. O 

parágrafo segundo demonstra uma repressão ainda maior quando afirma que os maiores 

de 14 anos poderiam ser recolhidos a estabelecimentos disciplinares até os 21 anos. 

Foi com base no Código Penal de 1890 e “em nome da civilização defendida 

pelo autoritarismo” que se deflagra a maior perseguição contra a Capoeira registrada na 

história, por meio de “uma campanha destinada a varrer a capoeiragem das ruas da 

capital republicana”. A perseguição referida gerou a mais profunda mudança no formato 

social da Capoeira, por meio do “fim prático das maltas”, o que criou “condições para 

que a terrível arma tivesse seu futuro dividido entre a exaltação como luta nacional e 

fator de crítica às práticas culturais de origem negra” (DIAS, 2001, p. 24). 

A partir de 1890, a Capoeira tende a se ocultar, devido à criminalização e forte 

perseguição que iniciara antes mesmo da criminalização oficial, voltando fortemente à 

cena a partir de 1937 quando ocorre sua descriminalização por parte do Estado no 

período da presidência de Getúlio Vargas. 

 

 
 

56 Chalhoub (1986) critica essa concepção tradicional de trabalho que exclui – assim como o  Código 

Penal e algumas bibliografias – os trabalhadores que sobrevivem da “viração” ou “bico” afirmando que 

“esse esquema não dá conta de milhares de indivíduos que, não conseguindo ou não desejando se tornar 

trabalhadores assalariados, sobreviviam sem se integrarem ao tal mercado, mantendo-se como 

ambulantes, vendedores de jogo de bicho, jogadores profissionais, mendigos, biscateiros etc.” 

(CHALLOUB, 1986, p. 37). 



52 
 

 

O período compreendido entre 1890 e 1937 é marcado pela “desarticulação das 

Maltas e nações por meio da prisão, condenação, além do desterro de muitos capoeiras – 

com base na criminalização da prática” e isso não significou o seu fim ou 

desaparecimento durante o período indicado, mas provocou “a sua sobrevivência em 

caráter individual e em menor escala e, progressivamente, sua ocultação até seu 

renascimento como “jogo” oficializado na época do Estado Novo” (DIAS, 2001, p. 

121). Segundo Araújo (2004): 

 
A capoeira sobreviveu aos castigos físicos, prisões, deportações e 

assassinatos previstos na sua proibição pelo governo imperial, até o período 

do Estado Novo quando, liberada do Código Penal, dá início a um outro 

momento histórico no qual passou a ser considerado um importante 

instrumento na estruturação da identidade nacional, no campo da ginástica e 

do esporte (ARAÚJO, 2004, p. 8). 

 

A experiência da capoeira escrava, apesar de reduzida, manteve-se viva, pois: 

 
 

Os canais de solidariedade e proteção construídos pelos pretos livres e 

escrav[izad]os no ambiente urbano da Corte, durante várias décadas, se 

mostravam sensivelmente eficientes para encobrir, proteger, evadir, 

constituindo uma rede de canais sociais (SOARES, 1993, p. 158). 

 

A rede de canais sociais tem sua origem em território africano, em civilizações 

africanas e na memória trazida de um passado de princípios e valores civilizatórios, 

sendo responsável pela construção de bases sustentadas por princípios e valores 

civilizatórios africanos, que se tornaram elementos vitais para o enfrentamento e a 

construção de alternativos modos de vida, frente à exploração. 

A construção de canais sociais e redes de apoio como forma de socialização já 

existiam no passado desses sujeitos em território africano, sendo ressignificado nesse 

novo continente, mas carregadas com cada um pela travessia do Atlântico Negro. O 

colonizador não conseguiu apagar as memórias, valores, princípios e elementos vitais 

que dão origem a uma infinidade de criações africanas nos novos territórios. 

Essa socialização que agrega e aproxima os indivíduos, percorre toda a história 

da Capoeira e obviamente não só da Capoeira, mas da história do negro no Brasil. Ela 

tem em comum a ancestralidade africana, ancestralidade num sentido de princípio vital 

mobilizador das criações e ressignificações culturais, sociais, políticas e econômicas que 

foram necessárias para a própria sobrevivência dos negros africanos escravizados. 



53 
 

 

Nesse sentido, “mais do que uma luta, ou uma arte marcial urbana, a capoeira 

era um ponto de identidade social, de construção da coletividade, de afirmação da 

solidariedade, de socialização e de encontro de homens das mais diversas origens” 

(Soares, 1993, p. 197). 



54 
 

 

CAPÍTULO 2. “Na Bahia essa arte, o negro foi transformar”: a capoeira dos 

mestres 

 
Ao longo dessa trajetória da Capoeira é importante destacar o estado da Bahia, 

principalmente a cidade de Salvador, considerada a “Meca” da Capoeira57. É no final do 

século XIX que nasce um dos grandes mestres responsáveis pelas mudanças sociais 

registradas no universo da Capoeira. Estamos falando de Mestre Pastinha, que tem na 

Capoeira Angola lugar de destaque. Sobre o período do século XIX até aqui analisado, 

mas se tratando do Estado da Bahia, Oliveira (2004) afirma que: 

 
Na vasta documentação judiciária encontrada pelos pesquisadores nos 

arquivos da cidade do Rio de Janeiro, os capoeiras aparecem autuados por 

crimes de capoeiragem, previsto [posteriormente] no artigo 402. Na Bahia 

não se produziu essa documentação ou, pelo menos, em sua capital, sendo os 

capoeiras autuados em conflitos de rua enquadrados no art. 303, isto é, por 

crime de lesões corporais, tornando difícil a identificação dos agentes da 

capoeiragem e da repressão explícita à prática da capoeira na cidade de 

Salvador, assim como ocorreu na capital federal e na cidade de Belém do 

Pará, inclusive no período da Primeira República58 (OLIVEIRA, 2004, p. 

116). 

 

Ainda de acordo com Oliveira (2004), na Bahia, e mais especificamente na 

cidade de Salvador, os registros encontrados até o momento, ficam geralmente por conta 

dos escritos e das histórias dos antigos mestres e das cantigas da Capoeira, as quais 

trazem muitas informações sobre a repressão senhorial e policial da época, os conflitos, 

os feitos dos capoeiras, bem como protestos e valentias. Isso devido, como dito, à 

escassez de registros da época ou mesmo pela não especificidade e detalhamento dos 

mesmos. 

O autor aprofunda ainda mais na discussão sobre o período, utilizando dos 

estudos do antropólogo Luiz Mott59 como referência, o qual, segundo ele, afirma que: 

 
Para os representantes do poder, elite representada pelos proprietários de 

jornais, autoridades civis, militares e religiosas, a modernização da capital 

 

57 Segundo Gravina (2009, p. 123), “(...) si l’on remonte les pistes du monde contemporain de la capoeira, 

les récits indiquent Salvador de Bahia comme étant la “Mecque”, la ville originelle mythique où tout 

capoeiriste doit aller au moins une fois dans sa vie”. 
58 “Nas cidades de Rio de Janeiro e Belém do Pará [...] foi encontrada uma quantidade considerável de 

documentos sobre [as prisões e] a deportação dos capoeiras, inclusive na produção literária. Em Salvador 

nenhuma referência foi encontrada até esse momento” (OLIVEIRA, 2004, p. 116). 
59 MOTT, Luiz. Prefácio. In: BRAGA, Júlio Santana. Na Gamela do Feitiço. Op. cit. (OLIVEIRA, 2004, 

p. 119). 



55 
 

 

baiana, para além da demolição de casarões e prédios coloniais, almejava a 

“desafricanização” dessa sociedade marcadamente negra (OLIVEIRA, 2004, 

p. 118-119). 

 

As elites desejavam “desafricanizar” a Bahia e, nesse sentido, também 

desejavam eliminar os capoeiras da sociedade baiana, assim como aconteceu em outros 

Estados do Brasil, e assim como ocorria também com as demais práticas sociais e 

culturais da população negra. Isso demonstra, mais uma vez, a origem das práticas 

racistas que se propagavam na sociedade da época e que hoje, no padrão 

contemporâneo, ainda presenciamos em nossa sociedade. Pois foi “com a substituição 

da ordem escravocrata por outra ordem hierárquica, [que] a ‘cor’ passou a ser uma 

marca de origem, um código cifrado para a ‘raça’” (GUIMARÃES, 2009, p. 48). 

Essa(s) raça(s) seria(m) “constructos sociais, formas de identidade baseadas 

numa ideia biológica errônea, mas socialmente eficaz para construir, manter e 

reproduzir diferenças e privilégios”, diferenças e privilégios que tem sua origem no 

processo de colonização do Brasil e que se mantém até os dias atuais, no sentido de que, 

“a ideia de raça continua a diferenciar e privilegiar largamente as oportunidades de vida 

das pessoas”.60
 

Como foi possível perceber, a Capoeira é um patrimônio cultural com raízes na 

África Negra, historicamente forjada pela população negra africana que, por meio de 

suas memórias de valores sociais, culturais e políticos construídos em seu território, 

trazidos a partir de um movimento diaspórico, o qual sequestrou uma infinidade de 

pessoas de seu local de origem para “colonizar” a América. 

Sendo assim, a Capoeira surge como um importante instrumento de resistência, 

contra uma sociedade racista que se configurava, e que possibilitou diversas 

negociações e conflitos, pois “os escrav[izad]os não foram vítimas nem heróis o tempo 

todo, se situando na sua maioria e a maior parte do tempo numa zona de indefinição 

entre um e outro polo” (SILVA; REIS, 1989, p. 7). 

Nesse processo, a Capoeira sofre intensa perseguição, discriminação, repressão e 

até sua criminalização quando inserida no Código Penal de 1890. Sendo que a 

criminalização estava, nesse período, pautada por uma suposta inferioridade racial dos 

negros determinadas por uma abordagem biológica, ou seja, pautada em 

fundamentações racializadas por meio de práticas racistas. 

 

60 Ibid., p. 67. 



56 
 

 

2.1. “Ê maior é Deus, pequeno sou eu”: Mestre Pastinha – uma vida de capoeira 

 
 

Tudo o que eu penso da capoeira, um dia escrevi naquele quadro que está na 

porta da academia. Em cima só três palavras: Angola, Capoeira, Mãe. E 

embaixo, o pensamento: mandinga de escravo em ânsia de liberdade; seu 

princípio não tem método; seu fim é inconcebível ao mais sábio capoeirista 

(MESTRE PASTINHA apud BARRETO; FREITAS, 2009, p. 39). 

 

Falar de Mestre Pastinha e Mestre João Pequeno de Pastinha é falar de Capoeira 

Angola. Mestre Pastinha afirma que a Capoeira seria uma mandinga61 de escravo na 

ânsia pela liberdade, ou seja, aqui ele já dá indícios de como  e quando essa luta possa 

ter surgido no Brasil, por meio dos pés e mãos dos escravizados. Afirma também que 

seu princípio não tem método, pois a criação da academia é posterior à criação da 

Capoeira. Mas a metodologia existe até onde temos conhecimento desde os 1800 com o 

advento das Maltas de Capoeiras na cidade do Rio de Janeiro. E para terminar, seu fim é 

inconcebível ao mais sábio capoeirista, já que a Capoeira é para ele uma filosofia de 

vida. Nunca sabemos tudo. Como na vida, estamos sempre aprendendo algo novo, 

estamos em constante busca, em constante movimento, aprendizado. 

Como afirma Mestre João Pequeno de Pastinha, “a capoeira é a luta criada do 

fraco contra o forte (...)”. Ou seja, com aspecto de luta, de resistência. “É nessa luta do 

dia a dia que a gente faz Capoeira, a vida inteira, não termina de aprender Capoeira, eu 

ainda estou aprendendo”. O que reforça o já dito por Mestre Pastinha: seu fim é 

inconcebível (MESTRE JOÃO PEQUENO, 2000, p. 10-16). 

Ambos associam a origem da Capoeira com os escravizados africanos, ou seja, 

caminham numa tentativa de análise para encontrar a origem, o surgimento desse 

patrimônio cultural, vendo-a na busca, pelos negros africanos, de uma estratégia para 

sobreviverem nesse novo mundo. E a Capoeira, sendo uma dança, um jogo, uma luta, 

constituiu-se numa forma de resistir e existir na sociedade brasileira. Mestre Pastinha e 

Mestre João Pequeno transmitiram e traduziram assim suas experiências para o mundo 

da capoeiragem, buscando-se afirmarem individual, coletiva, cultural e historicamente. 

Não vamos – assim como no primeiro capítulo – nos alongar no quando e como 

a Capoeira surgiu, e sim aprofundar nas teorias dos próprios capoeiras, contextualizando 

61 Segundo Mestre João Pequeno (2000, p. 17), “mandinga é uma coisa relacionada com a malícia que é 

criada através do raciocínio da pessoa. Os capoeiristas de antigamente, se falando em mandinga, não era 

somente capoeira e malícia (...) tinham o corpo fechado, faca não furava e bala não entrava”. Ver: Mestre 

João Pequeno in: NORMANHA, Luis Augusto (Org.). Mestre João Pequeno. Uma vida de capoeira.  

São Paulo, 2000. 



57 
 

 

quem são, de que forma se tornaram esses grandes homens, o que significa essa 

Capoeira e como foi a criação do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA). Centro 

Esportivo esse que dá origem ao Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa. 

Utilizaremos principalmente os manuscritos, o CD e a obra de Mestre Pastinha 

(1988)62, os textos dos autores e organizadores Luis Augusto Normanha (2000)63, 

Waldeloir Rego (1968), Pedro Rodolpho Jungers Abib (2004; 2009), os CDs e DVDs de 

Mestre João Pequeno de Pastinha e o documentário de Muricy (1998). 

 
*** 

 

“Eu me chamo Vicente Ferreira Pastinha, eu nasci pra capoeira, só deixo a 

capoeira quando eu morrer, eu amo o jogo de capoeira e não há outra coisa 

melhor na minha vida, no resto da minha vida que não seja a capoeira.”64
 

 
Mestre Pastinha foi um dos maiores capoeiras que o mundo conheceu, e um dos 

responsáveis pelo resgate, preservação e difusão da Capoeira Angola. O criador do 

Centro Esportivo, seu idealizador, organizador e fundador. Mestre João Pequeno de 

Pastinha perpetuador da Capoeira Angola de Mestre Pastinha e de sua filosofia, que 

considera a capoeira “alimento para o corpo, a mente e a alma”. 

Nascido na Bahia, cidade de Salvador em 5 de abril de 1889,  Mestre Pastinha 

era filho de José Señor Pastinha e de Eugênia Maria de Carvalho, os quais lhe deram o 

nome de Vicente Ferreira Pastinha. A partir desse dia, a Capoeira estava destinada a ter 

novo destino, nova abordagem e novas configurações. Vicente Ferreira Pastinha inicia 

sua trajetória de capoeira em seus quase dez anos de idade, jogo/luta/dança/arte que 

mudará para sempre seu destino. O que ele denominava de sorte: 

 
Eu aprendi com a sorte, quando tinha uns dez anos – eu era franzininho – um 

outro menino mais taludo do que eu tornou-se meu rival. Era só eu sair para a 

rua – ia na venda fazer compra – a gente se pegava em briga. Só sei que 

acabava apanhando dele sempre. Então eu ia chorar escondidinho, de 

vergonha e tristeza. Um dia, da janela de sua casa, um velho africano assistiu 

a uma briga da gente. Vem cá, meu filho, ele me disse, vendo que eu chorava 

de raiva depois de apanhar. Você não pode com ele, sabe, porque ele é maior 

e tem mais idade. O tempo que você perde empinando raiva vem aqui no meu 
 

62 Os manuscritos utilizados foram: Quando as Pernas Fazem Miserêr: metafísica e prática da capoeira. 

O CD foi Mestre Pastinha Eternamente. E a obra foi Capoeira Angola de 1988. Todos de autoria de 

Mestre Pastinha. 
63 Luis Augusto Normanha organizou o livro intitulado “Mestre João Pequeno. Uma vida de capoeira” 

com manuscritos do Mestre João Pequeno de Pastinha. Sendo assim, por serem palavras escritas pelo 

referido Mestre, tais passagens serão indicadas no texto como sendo dele. 
64 Fala de Mestre Pastinha, retirada do disco Pastinha Eternamente. Salvador, 1964. 



58 
 

 

cazuá que vou lhe ensinar coisa de muita valia. Foi isso o que o velho me 

disse e eu fui. Então ele me ensinou a jogar capoeira, todo dia um pouco e eu 

aprendi tudo. Ele costumava dizer: não provoque, menino, vai devagarzinho 

botando ele sabedor do que você sabe. Na última vez que o menino me 

atacou, de um só golpe fiz ele sabedor do que eu era capaz. E acabou-se meu 

rival, o menino ficou até meu amigo, de admiração e respeito. O velho 

africano chamava-se Benedito, era um grande capoeirista e quando me 

ensinou o jogo tinha mais idade do que eu hoje (MESTRE PASTINHA apud 

BARRETO; FREITAS, 2009, p. 27-28). 

 

Vicente Ferreira Pastinha, mesmo sendo um menino pobre – sua mãe era 

vendedora de acarajé e lavadeira de roupas para famílias ricas, e seu pai um comerciante 

no Pelourinho, cresceu frequentando a escola Liceu de Artes e Ofícios, pois tinha um 

sonho: o de ser pintor. 

Já em 1902, Vicente Ferreira Pastinha, ainda com doze anos, entrou para a 

Escola de Aprendizes de Marinheiros, onde era conhecido como número 11065 e de  

onde só saiu aos vinte anos de idade, homem já formado, pequeno, mas ágil e 

inteligente. Foi lá que Mestre Pastinha lapidou seus conhecimentos do jogo da Capoeira 

Angola, ensinando-o a diversos colegas marinheiros. E foi onde também se formou 

profissional nas artes de pintor. 

 
Saí da marinha com 20 anos. Vida dura, difícil. Por causa de coisas de gente 

moça e pobre, tive algumas vezes a polícia em cima de mim. Barulho de rua, 

presepada. Quando tentavam me pegar lembrava de Mestre Benedito e me 

defendia. Eles sabiam que eu jogava capoeira, então queriam me 

desmoralizar na frente do povo. Por isso bati algumas vezes em polícia 

desabusado, mas por defesa de minha moral e do meu corpo (MESTRE 

PASTINHA apud BARRETO; FREITAS, 2009, p. 20). 

 

Esses fatos demonstram que ele precisou durante sua vida de utilizar a Capoeira 

não apenas como jogo e arte, mas também como luta, defendendo sua integridade física 

e sua moral em situações que exigiam que assim procedesse. Vicente Ferreira Pastinha, 

ao longo de sua vida, exerceu diversas profissões: 

 
(...) bem, mas só trabalhava assim quando minha arte negava sustento. Além 

do jogo, trabalhei de engraxate, vendi gazeta, fiz garimpo, ajudei a construir  

o porto de Salvador. Mas tudo passageiro, sempre quis viver da minha arte. 

Minha arte é ser pintor, artista (MESTRE PASTINHA apud BARRETO; 

FREITAS, 2009, p. 21). 

 

 
 

65 Afirma Gildo Alfinete em entrevista concedida à autora em 14 ago. 2010, durante o trabalho de campo 

para desenvolvimento da Monografia intitulada “Mestre Pastinha, Mestre João Pequeno de Pastinha e o 

Centro Esportivo de Capoeira Angola: etnografia e reflexões”, defendida no Departamento de Ciências 

Sociais da Universidade Federal de Uberlândia (ALVES, 2011, p. 23). 



59 
 

 

Mas a capoeira, desde que a conheceu, sempre fez parte de sua vida, ainda que 

até 1940 fosse considerada crime pelo Código Penal Brasileiro. Ou seja, era perseguida 

e combatida pelo sistema policial da época. E Pastinha, como bom capoeirista que era, 

vivia se metendo em confusão, mas para defender sua moral e seu corpo, como citado 

acima. Ele conta que: 

 
“no meu tempo eu usava também uma foicezinha do tamanho de uma chave, 

a foice vinha com um corte e um anel pra encaixar no cabo. Mas eu, como  

era muito bondoso, era muito amoroso, né, pra aqueles que quisessem me 

ofender, eu então mandava abrir outro corte nas costas. Se eu pudesse, eu 

mandava abrir outro mais, num é, mas não podia, ficava dois cortes e na hora 

desmontava o berimbau encaixava a foice e aí eu ia manejá-la. Porque o 

capoeirista tanto ginga, como pula, corrupia, corrupia e como também ele 

samba e como defende-se também. O capoeirista tem a mentalidade pra tudo 

e quanto mais o capoeirista calmo, melhor para o capoeirista”.66
 

 

Mestre Pastinha, nessa época ainda era jovem, e, além disso um capoeira, se 

encontrando algumas vezes em situações de enfrentamento com a polícia, 

enfrentamentos nos quais ele utilizava da Capoeira para se defender. 

 
O que serve para defesa serve também para o ataque. A capoeira é tão 

agressiva quanto perigosa. Quem não sabe lutar é sempre apanhado 

desprevenido. Malandros e gente infeliz descobriram nesses golpes um jeito 

de assaltar os outros, vingar-se de inimigos e enfrentar a polícia. Foi um 

tempo triste da capoeira. Eu conheci, eu vi. Nas bandas das docas, luta 

violenta, ninguém a pode conter (MESTRE PASTINHA apud BARRETO; 

FREITAS, 2009, p. 34). 

 

Mestre Pastinha almejava novas configurações para a Capoeira Angola, então se 

afastou e tempos depois retornou com outros pensamentos. Voltou para reformular o 

que, em sua opinião, não estava como deveria. Voltou com a intenção de mudar os 

rumos que a Capoeira havia tomado. Tomou para si o papel de representante maior da 

Capoeira, e a partir disso sistematizou a prática da Capoeira Angola com uma 

sistemática e metodologia específicas. “(...) tenho feito alunos desde 1910 a 12, deixei 

de ensinar e voltei em 1941, e estou ensinando até hoje, tenho vários treineis feitos por 

mim, e estou fazendo os mestres de amanhã” (PASTINHA, 1960, online). 

Nesse período em que Mestre Pastinha esteve afastado da Capoeira Angola, 

havia também outros grandes mestres, como eram os Mestres Noronha, Antônio Maré, 

Livino Malvadeza, Mestre Waldemar, dentre outros. Esse último “é reconhecido hoje 

 

66 Fala de Mestre Pastinha, retirada do disco Pastinha Eternamente. Salvador, 1964. 



60 
 

 

como um dos grandes responsáveis pela recuperação e reabilitação da prática da 

capoeira diante da sociedade baiana, demonstrando-a como autêntica manifestação de 

arte popular (...)” (BARRETO; FREITAS, 2009, p. 36). Por volta de 1941, Mestre 

Pastinha retornou: 

 
Em princípio do ano de 1941, o meu ex-aluno Raymundo, mais conhecido 

como Aberrê, sempre me convidava para eu voltar a praticar a capoeira, para 

tomar conta de uma como instrutor, o que eu sempre respondia: Eu já me 

afastei e não pretendo voltar mais a este esporte. Aberrê então, me convidou 

para ir apreciá-lo jogar no Gingibirra, com o que eu concordei, em 23 de 

fevereiro de 1941. Fui a esse local como prometera a Aberrê, e com surpresa 

o Senhor Amorzinho dono daquela capoeira, apertando-me a mão disse-me: 

Há muito que o esperava para lhe entregar esta capoeira; para o senhor 

mestrar. Eu ainda tentei me esquivar desculpando, porém, tomando a palavra 

o Senhor Antônio Maré, disse-me: não há jeito não Pastinha, é você mesmo 

quem vai mestrar isto aqui. Como os camaradas dero-me o seu apoio, aceito. 

(...). Em 23 de fevereiro de 1941. No Gingibirra, fim da Liberdade, lá que 

nasceu este Centro, porque? Foi Vicente Ferreira Pastinha quem deu o nome 

de “Centro Esportivo de Capoeira Angola”. Fundadores: Amorzinho, este era 

o dono do grupo, os que lhe acompanhavam, Aberrê, Antonio Maré, Daniel 

Noronha, Onça Preta, Livino Diogo, Olampio, (...) (PASTINHA, 1960, 

online). 

 

E continua: 

(...) fundei então o Centro Esportivo de Capoeira Angola, em 1941, e  

registrei a academia em 1952. Botei carteira para capoeiristas. Meus meninos 

são diplomados (MESTRE PASTINHA apud BARRETO; FREITAS, 2009, 

p. 36). 
 

Fotografia 1 - Carteira do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) 

 

Fonte: Alves (2011). Fotografia cedida pelo acervo de Mestre Gildo Alfinete. Registrada pela autora 

durante o trabalho de campo para desenvolvimento da Monografia intitulada “Mestre Pastinha, Mestre 

João Pequeno de Pastinha e o Centro Esportivo de Capoeira Angola: etnografia e reflexões”. 



61 
 

 

Mestre Pastinha, durante a trajetória do Centro Esportivo de Capoeira Angola, 

passou por diversas situações complicadas. Muitas vezes reclamava de seus camaradas, 

que não seguiram firme na luta pela organização e perpetuação do Centro. Em diversos 

trechos de seus manuscritos encontram-se escritas que demonstram não ser esse 

caminho fácil de trilhar. O que muitos não imaginam é que Mestre Pastinha, com toda 

sua fama, com toda sua Capoeira, precisou usá-la, literalmente, para derrubar “os 

inimigos” do jogo/luta/dança. Segundo ele, 

Depois quando ocorreu o falecimento do Senhor Amorzinho: daí em diante 

ficou o Centro sem finalidade, porque foi abandonado por todos os mestres, 

hoje são desertores. (...). Em setembro de 1942 faleceu Aberrê (...). Em 

fevereiro de 1944 fiz nova tentativa para organizar o Centro, fui procurado 

por muitas pessoas, o que consegui em 23 de março com alunos, amigos e 

camaradas no Centro Operário da Bahia, também foi abandonado por falta de 

entendimento. Depois de dois anos e meses. Em 1949 fui procurado pelo 

Senhor Ricardo ex-instrutor da luta da guarda civil, para que eu fosse 

reorganizar o Centro de Capoeira que estava sem finalidade. Eu sempre 

pronto quando me procuravam, estava em minha casa, um domingo, quando 

dois camaradas me convidou para ir ver um terreno na Fábrica de Sabonete 

Sicool no Bigode, e lá levantei a Capoeira, e o Centro entrou no rumo que 

Pastinha pensava levar a Capoeira, ao seu precioso valor; com o auxílio dos 

moradores, e todos estiveram ao meu lado animando-me para este. As 

primeiras camisas foram feitas no Bigode, em cores preta e amarelo. Tendo 

como primeiro presidente o Senhor Athaydio Caldeira e segundo o Senhor 

Aurelydio Caldeira (PASTINHA, 1960, online). 

 

Essa escrita, retirada logo do início de seus manuscritos, já demonstra que o 

caminho não foi, como muitos pensam, de fácil caminhar. Depois que o CECA foi 

fundado em 1941, passou por diversas dificuldades, ficando de portas fechadas por falta 

de espaço, por falta de recursos e, consequentemente, por falta dos “camaradas” 

chamados por Mestre Pastinha de desertores. Tal situação estava ligada a diversos 

fatores, como, por exemplo, a grande aceitação da Capoeira Regional. Mestre Pastinha 

continua em seus manuscritos: 

 
(...) convém não esquecer, que o orientador foi o velho Pastinha, que soube 

saber desejar com vontade, persistência e merecimento justo. Isto não 

aconteceu, com os que a princípio estiveram comigo, eles o abandonaram, 

não acreditaram neles mesmos, e assim, o orientador enfrentou com um 

pequeno número de capoeiristas, que alimenta minha vontade, e todos os 

meus alunos. Nunca tomei conhecimento dos que não estão comigo, sim, 

porque a capoeira não me é privilégio, o Centro é para todos que visitar, 

jogar, fazer parte (PASTINHA, 1960, online). 

 

Mas ele não consegue deles se esquecer. Sempre cita essa época, suas 

dificuldades, seus companheiros e seus desertores e traidores. Deixa transparecer uma 



62 
 

 

grande mágoa em relação a esse período e a essas pessoas. Porém, mesmo assim, não 

desanimou, continuou na luta pela solidificação do Centro Esportivo. 

 
(...) não acreditava em muitos dos meus camaradas que pudesse registrar a 
capoeira na Bahia. Ora, a pior impressão, que lhe faltava, era a boa fé para 
acreditarem nele mesmo. Hoje tudo bem, diferente do que imaginavam, dei 

minha palavra, e os meus sacrifícios por organizar este Centro de Capoeira 

Angola, aí já dou como resposta aos despeitados.67. 

 
Em 1952, ele sofreu mais uma decepção: 

 

Subindo a ladeira da praça encontrei-me com o Senhor Ricardo e Senhor 

Paulo Santos Silva, foi nesta ocasião que tive a oportunidade de conhecer o 

Senhor Paulo S. Silva, em sua casa convocamos uma reunião e elegemos o 

Senhor Paulo como presidente em setembro de 1952. Se o Centro Esportivo 

de Capoeira Angola foi fundado em 23 de fevereiro de 1941; e não em 1° de 

outubro de 1952 como diz o Estatuto, Senhor Paulo S. Silva diz ainda no 

mesmo Estatuto que ele é o idealizador e Fundador, desculpe minha 

expressão Senhor Paulo, os legítimos fundadores são: Amorzinho, Aberrê, 

Antônio Maré, Zehyr, Daniel Noronha, Livino Diogo, Vitor H. U, Eulâmpio, 

Onça Preta, Alemão, Pompilio dos Santos, Domingos dos Magalhães, 

Athaydio Caldeira presidente, Aurelydio Caldeira vice-presidente e Vicente 

Ferreira Pastinha idealizador que deu o nome de Centro Esportivo de 

Capoeira Angola, escolhi as cores, para camisas, feitas por mim. Desculpe- 

me Senhor Paulo esqueceu da proposta, vos fizeste em reunião para mudar as 

cores de preta e amarelo para branco com escudos vermelhos? E não foi 

aceito por nenhum sequer. Se eu lhe entreguei tudo pronto para registrá-lo, 

como o Senhor Paulo Santos Silva pode confirmar o que está no registro e no 

estatuto, errou Senhor Paulo; a verdade não morreu.68
 

 

Mestre Pastinha dá evidentes sinais de descontentamento, pois registraram seu 

Centro com características que não eram legítimas. Isso demonstra que havia, por trás 

das “boas” intenções de alguns camaradas, o interesse pelo CECA, pois já nesse período 

a Capoeira era aclamada pelas autoridades, bem vista pelo governo, querida por 

diversos intelectuais e pessoas de renome, e assim a muitos envolvia. Mas Mestre 

Pastinha não aceitava, conseguindo posteriormente a retificação em cartório. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

67 Ibid. 
68 Ibid. 



63 
 

 

Fotografia 2 - Retificação do Registro do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) 

 

Fonte: Pastinha (1960).69. 

 
 

Em maio de 1955. Ao sair de Brotas, instalamos provisoriamente no 

Pelourinho n°19, quando convidei o sócio e amigo Daniel Ângelo dos Reis 

para juntos trabalharmos para o engrandecimento do Centro E. C. Angola 

pelo que foi aceito pelo mesmo, então começamos a trabalhar. (...). 

Trabalhador até mesmo no caso monetário quando era preciso. Então aclamei 

junto com os companheiros Diretor geral, foi também aceito pelo mesmo  

pelo critério e confiança demonstrado, ficou encarregado de resolver todos os 

casos do Centro, e também dos contratos para as exibições, pelo que já 

realizamos 8 sendo a primeira para o Bispo da França, no Bevedere, a 

segunda para uns turistas no Largo da Sé, no palanque, a terceira para o 

Congresso dos Médico Paulista em Salvador, sendo presidente do Congresso 

o Dr. Alessandro Farias; a quarta para a Companhia N. A. Bahia e turismo no 

Armação pela manhã, a quinta na Base Naval de Salvador, a sexta na Lagoa 

do Abaeté, sendo que por motivo de chegarmos atrasado por causa do 

transporte enviado por eles, foi realizado no Hotel da Bahia em Salvador, 

sábado do Carnaval, a sétima na sede do Vitória, a oitava na rampa do 

Mercado Modelo para filmagem; essa no dia 9 de dezembro de 1956, e mais 

exibições em passeios por conta dos sócios: S. Thomé de Paripe, Itapuã, 

Itaparica, Madre Deus Candeia, etc. (PASTINHA, 1960, online). 

 

Nesse trecho, podemos perceber que o CECA já entrava no formato pretendido 

por Mestre Pastinha. A Capoeira Angola estava sendo difundida por diversas classes 

sociais da população brasileira, e até mesmo estrangeira, visto que algumas das 

apresentações eram feitas para turistas e outra para uma autoridade estrangeira. Isso se 

devia, além de outros fatores, como a criação da Capoeira Regional, ao renome que 

Mestre Pastinha adquirira e também pelo fato de nesse momento estarem presentes 

 

69 Retificação feita quanto ao registro do Centro Esportivo. In: PASTINHA, Vicente Ferreira. Quando as 

Pernas Fazem Miserêr: metafísica e prática da capoeira. Salvador: 1960. (manuscr.). Disponível em 

http://www.portalcapoeira.com/donwload-document/Os-Manuscritos-do-Mestre-Pastinha. Acesso em: 5 

fev. 2018. 

http://www.portalcapoeira.com/donwload-document/Os-Manuscritos-do-Mestre-Pastinha
http://www.portalcapoeira.com/donwload-document/Os-Manuscritos-do-Mestre-Pastinha


64 
 

 

pessoas renomadas na sociedade baiana como, por exemplo, Wilson Lins, Tancredo 

Teixeira, Alfredo Melo, Mario Cravo e Carybé,70 que eram considerados por Mestre 

Pastinha como “amigos do esporte”71 e auxiliavam nas atividades do CECA. 

Mais adiante, Mestre Pastinha demonstra que o Centro Esportivo não era apenas 

um local de encontro de capoeiristas para jogar Capoeira, mas, além disso, se constituía 

como uma verdadeira organização burocrática, política e social com a intenção de 

agregar capoeiristas que estivessem dispostos a seguir seu sonho, que era o de dar um 

lugar digno para a Capoeira Angola nesse mundo, como verdadeiro esporte, como 

verdadeira manifestação da cultura popular. 

 
(...) foi entregue ao Vice-Presidente Vicente Ferreira Pastinha somente papéis 

que foram o seguinte: umas propostas cheias, e outras em branco, e outras 

sendo o Diário Oficial do Registro, uns papéis para oficio e uns talões para 

cobrar mensalidade, (...) entregue também um pequeno livro para presença. O 

livro de Ata foi visto, mas não foi entregue até então. Foi entregue a 

Presidência ao Senhor Wilson Lins.72
 

 

Esses escritos revelam que havia um esforço de Mestre Pastinha para que tudo 

fosse devidamente registrado, possivelmente para não haver divergências de 

interpretações, já que o CECA contava com diversos sócios e colaboradores. Isso 

também demonstra grande organização em relação à tarefa de organizar a Capoeira 

Angola no formato pretendido por ele. Mestre Pastinha finaliza seus manuscritos em 

1960 da seguinte forma: 

 
O que eu não pude perceber é que nos tempos que a capoeira era pelas 

autoridades constituídas, classificavam como uma luta indesejável e a 

perseguia ao ponto de espancá-lo, os capoeiristas não se entregavam, nem 

abandonavam porque, agora meus companheiros e mais senhores, que as 

autoridades constituída, reconheceram como uma luta útil, e de grande valor, 

pois muitos dos seus filhos são capoeiristas, e também são convidados para 

exibições nas suas manifestações, aos convidados, aos visitantes de outros 

estados ou de outros países. Somos registrados, temos uma sede, temos 

carteiras, documentos legalizados e assinado pelos parlamentares do país que 

é nosso presidente, e mais somos queridos, reconhecidos e abraçados por 

essas autoridades; pois bem, meus companheiros, se nós fugirmos ou 

abandonarmos, que prova daremos as autoridades (PASTINHA, 1960, 

online). 

 

 
 

70 Pessoas citadas por Mestre Pastinha em seus manuscritos. 
71 PASTINHA, Vicente Ferreira. Quando as Pernas Fazem Miserêr: metafísica e prática da capoeira. 

Salvador: 1960. (manuscr.). Disponível em http://www.portalcapoeira.com/donwload-document/Os- 

Manuscritos-do-Mestre-Pastinha. Acesso em: 5 fev. 2018. 
72 Ibid., online. 

http://www.portalcapoeira.com/donwload-document/Os-


65 
 

 

Mestre Pastinha foi, sem dúvida alguma, a maior figura da Capoeira Angola, 

propagando-a por vários cantos do país, e até mesmo na África, aonde foi como 

representante do Brasil ao Primeiro Festival de Artes Negras em Dakar, no ano de 1966, 

juntamente com alguns de seus discípulos. Realizando assim, também, o sonho de 

conhecer a tão amada África. 

 
Fotografia 3 - Mestre Pastinha e seus alunos vão à África 

 

Fonte: Alves (2011). Fotografia de Mestre Pastinha e seus alunos em viagem à África em 1966. 

 
 

Contraditoriamente, mesmo considerado um ícone da cultura nacional, morreu 

na miséria, internado no abrigo Dom Pedro II, em Salvador, no dia 13 de novembro de 

1981. Mestre Pastinha foi sem dúvida o guardião da Capoeira Angola, seu filósofo e 

também seu pacificador. Mesmo com sua humilde origem, em meio à tão amarga 

pobreza, conseguiu conservar sua sobriedade, sua força, sua paz, para assim conseguir 

que esse jogo/luta/dança se difundisse mundo afora. Resgatou sua origem, preservou 

seus nobres fundamentos e difundiu sua filosofia na tentativa de retirá-la do contexto de 

marginalização em que se encontrava. 

Surgindo de toda essa luta, materializou seus esforços no Centro Esportivo de 

Capoeira Angola (CECA). É esse seu começo e, o mais importante, não teve fim, pois, 

da mesma forma que Mestre Amorzinho encontrou Mestre Pastinha para dar sequência 

ao seu trabalho, Mestre Pastinha encontrou Mestre João Pequeno de Pastinha para dar 

continuidade ao seu. 



66 
 

 

Vicente Ferreira Pastinha, que agora descansa em terras de Aruanda, levado 

por Oxalá, continua iluminando os caminhos da Capoeira Angola e de todos 

os capoeiras que compreenderam a beleza de seus ensinamentos, que 

aprenderam o sentido profundamente humano e ético da capoeira que ele 

sempre quis ver sendo praticada por aí. Não importa o local: numa praça, 

num mercado, na rua, num parque ou numa academia, em qualquer canto 

desse mundo, quem estiver praticando a capoeira que Pastinha ensinou vai 

sentir sempre sua presença, conduzindo com ternura cada movimento de 

pernas ou de braços, fazendo ecoar mais alto cada toque de berimbau e 

inspirando cada canto de ladainha, pois, Pastinha é uma estrela que continua 

a brilhar, a cada dia com mais intensidade, no imenso céu da Capoeira 

Angola (ABIB, 2009, p. 121). 

 

2.1.1. “Uma Capoeira que valia ouro”: os capoeiras – saberes e conduta 

 
 

Como penso eu nos deveres como capoeirista é fazer cogitações, reclamar 

uma atitude, um gesto, a cada passo uma palavra que implique no 

cumprimento do dever, sim, sem prejudicar a moral dos seus camaradas, e 

nem criar causo; ninguém deve subtrair-se é prejuízo, é grande a finalidade 

da capoeira, seja justamente essa prestada ao Centro, e na academia; 

disciplinar é executar uma série de obrigações, fazer parte integrante do 

regime da própria academia; cumprir o dever é ser honesto de si mesmo: é 

respeitar-se a si próprio, e agir com consciência esclarecida; todo o dever 

cumprido representa o resgate de uma obrigação; é um impulso pra frente no 

sentido da evolução; cada capoeirista responde pelo que é do seu dever, 

sabendo as responsabilidades e com elas o dever, aumentam o crescimento do 

seu saber (PASTINHA, 1960, online). 

 

Mestre Pastinha, nesse trecho retirado de seus manuscritos, destaca alguns dos 

deveres dos capoeiristas, demonstrando novamente que Capoeira não é apenas a 

atividade física, mas também responsabilidade com o outro e com a academia. Quem se 

comprometia com a finalidade do Centro Esportivo, se via diante não apenas da prática 

corporal, mas de um ideal, de um dever que deveria ser cumprido, desenvolvendo dessa 

forma seu saber, não apenas como capoeira, mas como um indivíduo dentro de uma 

manifestação histórica, a qual Mestre Pastinha queria ver disseminada por todo o 

mundo, sem violência, dentro dos princípios que regem a Capoeira Angola. 

Primeiramente, Mestre Pastinha afirmava que: 

 
Não há dúvida que a Capoeira veio para o Brasil com os escravos africanos. 

Era uma forma de luta, apresentando características próprias que conserva até 

nossos dias atuais. É meio de defesa e ataque, possuindo grandes recursos, 

graças a força muscular, flexibilidade de articulações e extraordinária rapidez 

de movimentos que a sua prática proporciona (PASTINHA, 1988, p. 20). 

 

Além disso, 



67 
 

 

Esta luta foi, é e será uma guerra que arriou nos corações dos africanos. Não 

tinham armas para defender-se sua integridade e dos milhares e milhares de 

negros que morriam em nossos navios, por este sistema de luta eles 

aprenderam, se defenderam, ela é luta.73
 

 

Mais tarde, afirma ser a origem da Capoeira de difícil apreensão, do que 

ninguém duvida, pois ainda hoje não há delimitação precisa do seu surgimento. Mas não 

volta atrás quanto à sua origem africana e à sua ancestralidade. Continua afirmando em 

seus escritos, versos e cantigas: 

 
Tem muita história sobre o começo da Capoeira que ninguém sabe se é 

verdade ou não. A do jogo da zebra é uma. Diz que em Angola há muito 

tempo, séculos mesmo, fazia-se uma festa todo ano em homenagem às 

meninas que ficavam moças. Primeiro elas eram operadas pelos sacerdotes, 

ficando igual, assim, as mulheres casadas. Depois, enquanto o povo cantava, 

os homens lutavam do jeito que fazem as zebras, dando marradas e coices.  

Os vencedores tinham como prêmio escolher as moças mais bonitas entre as 

operadas (MESTRE PASTINHA apud BARRETO; FREITAS, 2009, p. 15- 

16). 

 

Mas o que não gera dúvida é que a capoeira tem seu berço no  continente 

africano e nos valores civilizatórios dessas terras, pois foram os negros africanos 

sequestrados e escravizados que aqui a enraizaram enquanto arma poderosa. Mestre 

Pastinha, em entrevista para a revista Realidade em fevereiro de 1967, disse que: 

 
Os negros usavam capoeira para defender sua liberdade. Pode ser até que o 

nome da luta venha justamente disso. Negro fugia era pro mato. Se algum 

capitão-do-mato o alcançava, se era um a um, numa clareira, numa capoeira, 

então, ali, o negro era mais livre para se defender (FREIRE, 1967, p. 5). 

 

É evidente que a inserção da Capoeira no Código Penal como crime muito 

influenciou a formação e desenvolvimento da Capoeira Angola, pois era vista como 

sinônimo de malandragem e seus praticantes eram perseguidos pela força policial da 

época, ou seja, jogar capoeira era coisa de “bandido”. Contrapondo-se à essa visão, 

Mestre Pastinha não nega esforços na luta pela valorização da Capoeira como esporte, 

cultura, filosofia de vida. Ele afirmava também que: 

 
A capoeira é uma só, e de uma coisa ninguém dúvida: foram os negros 

trazidos escravos de Angola que ensinaram capoeira pra nós. Pode ser até que 

fosse diferente dessa luta que vemos agora. Acredito. Tudo muda.74
 

 

73 Id., 1960, online. 
74 Ibid., p. 5. 



68 
 

 

Afirmou isso por acreditar no desenvolvimento das pessoas, acreditar que podia 

mudar os rumos da Capoeira, que juntamente com outros grandes capoeiras poderia 

retirá-la do contexto de criminalidade, afirmando-a como esporte, como cultura, como 

não violência, passando ela a favorecer o “equilíbrio psicofísico”, como afirma em sua 

obra “Capoeira Angola” de 1964 (PASTINHA, 1988, p. 25). Não deixava de afirmar 

sua verdadeira origem, seus riscos, recursos e disfarces: 

 
A capoeira é a luta das lutas. A capoeira é a segunda luta? Porque a primeira 

é a dos caboclos, e os africanos juntou-se com a dança, partes do batuque e 

parte do candomblé, procuraram sua modalidade. Em cada freguesia tinha 

africano com uma responsabilidade de ensinar, para fazer dela sua arma 

contra o seu perseguidor, se comunicavam nos cantos improvisados, dançava 

e cantava, enredos inventava, truques, piculas, para dar volta no corpo, 

esconder o chicote, inventando miséria. O corpo todo faz misere... cabeça, 

mão, pernas, e só consegue com manhas (PASTINHA, 1960, online). 

 

Fala muito sobre os valores que devem ser preservados pelos capoeiras, dos 

quais eles precisam ter consciência, para não se prestar a certas coisas. 

 
Não dá, capoeirista não deve que ser afobado, capoeirista não deve provocar, 

capoeirista não tem que fazer certas coisas. No meu tempo, eu era  

capoeirista, também tinha capoeirista que andava torto, mas torto, como a 

natureza não fez ele. Porque ele pegava um lenço, botava no pescoço, um 

lenço branco, uma calça que a boca dava trinta centímetros de boca, chinelo 

de sagrim, né, chapéu jogado pro lado, e ele saía todo torto, ou do lado 

esquerdo ou do lado direito, conforme tivesse o jeito. E andava no meio da 

rua com aquele gingado, né, só a calça parecia, a boca da calça parecia mais 

uma saia. Capoeirista tinha tudo isso naquela época. Capoeirista se prestava 

naquela época pra muita coisa, e eu admiro hoje se o capoeirista se prestar 

pra certas coisas.75
 

 

Para Mestre Pastinha, os fundamentos da Capoeira Angola podem ser 

sintetizados segundo algumas regras e características que devem ser seguidas pelos 

praticantes. Como por exemplo, que “a Capoeira é uma modalidade de luta que se 

distingue de qualquer outra modalidade esportiva”, possuindo assim características 

particulares que a diferem das outras lutas. Outra seria que “o capoeirista deve ter em 

mente que a Capoeira não visa, exclusivamente, preparar o indivíduo para o ataque ou a 

defesa contra uma agressão”, o que deixa explícita sua outra face quanto ao excelente 

desenvolvimento mental e físico. Outra regra ou característica seria a de que “o 

capoeirista deve ser calmo, tranquilo, calculista”, para que assim consiga exercitar-se 

 

75 Fala de Mestre Pastinha, retirada do disco Pastinha Eternamente. Salvador, 1964. 



69 
 

 

mentalmente, conseguindo dessa forma não apenas o desenvolvimento físico, mas 

principalmente o mental. E por fim, mas também de grande importância, “a Capoeira 

exige certo misticismo, lealdade com os companheiros de ‘jogo’ e obediência absoluta 

às regras que a presidem” (PASTINHA, 1988, p. 25). 

Outro elemento de grande importância defendido por Mestre Pastinha, e famoso 

dentro do contexto da Capoeira, tanto como luta, quanto como jogo e dança, e que 

permeará todo o seu trabalho, é a “malícia da Capoeira Angola”. Assim Mestre Pastinha 

a descreve: 

 
O capoeirista lança mão de inúmeros artifícios para enganar e distrair o 

adversário. Finge que se retira e volta-se rapidamente. Pula para um lado e 

para outro. Deita-se e levanta-se. Avança e recua. Finge que não está vendo o 
adversário para atraí-lo. Gira para todos os lados e se contorce numa “ginga” 

maliciosa e desconcertante.76
 

 

Aí está a malícia da Capoeira Angola. É nesse jogo de ilusões, de ir e voltar, de 

cambalear de um lado e de outro, entre vários outros truques, que se configura a malícia. 

E essa só se aprende com o tempo, ou nunca se aprende. Ela permite ao capoeira 

perceber as intenções do adversário, possibilitando-lhe de articular a defesa e 

posteriormente o contra-ataque. 

Essa é a Capoeira Angola defendida e divulgada por Mestre Pastinha. Ele a 

interpretava, a defendia, a divulgava. Ele jogava, lutava, dançava essa sua arte afro- 

brasileira. Mestre Pastinha foi considerado o maior dos maiores, o mestre dos mestres 

não somente por uma mistificação de sua figura, como afirmam alguns intelectuais, mas 

sim devido à sua grandiosa agilidade e perspicácia, demonstrada no corpo e nas 

palavras. 

 
2.2. “Menino quem foi seu Mestre?”: a trajetória de Mestre João Pequeno de 

Pastinha 

 
Eu nasci no interior da Bahia, Araci, Araci fica pra lá de Serrinha, é quem vai 

de Serrinha pra o Tucano. Na minha mente eu queria ser valentão, briga com 

um, dois, três, ou mais que aparecesse, como o Besouro Preto de Santo 

Amaro, ele era primo de meu pai e eu ouvia falar no Besouro Preto, e eu 

também queria ser valentão, mas eu queria ser um valentão que batesse em 

todo mundo que aparecesse e fosse vencedor. E eu ouvia às vezes que tinha 

 

 
 

76 Ibid., p. 27. 



70 
 

 

lutas que batia nas pessoas sem precisar pegar. Quando eu vi a capoeira eu 

disse: essa tá boa.77
 

 

Mestre João Pequeno de Pastinha, discípulo de Mestre Pastinha e perpetuador do 

Centro Esportivo de Capoeira Angola, registrado e batizado pelo nome de João Pereira 

dos Santos, nasceu em 27 de dezembro de 1917, na cidade de Araci, estado da Bahia, 

filho da ceramista Maria Clemença de Jesus e do vaqueiro Maximiliano Pereira dos 

Santos. Trabalhou como chamador de boi, cobrador de bondes, feirante, carvoeiro, mas 

principalmente como pedreiro e posteriormente mestre de obras. Sua primeira esposa 

faleceu e algum tempo depois, na época de ouro da Capoeira de Mestre Pastinha, ele 

conhece Edalzuita, mais conhecida como Dona Mãezinha, com quem passou o resto de 

sua vida78. 

Mestre João Pequeno de Pastinha iniciou-se no mundo da capoeiragem por volta 

de 1933, com quinze anos, por meio de Juvêncio, que era capoeirista. Já com vinte e 

cinco anos mudou-se para Salvador e por lá conheceu Mestre Barbosa. Esse puxava 

treinos durante a semana e participava das rodas de Cobrinha Verde aos finais de 

semana. Como ele mesmo afirma: 

 
Quando, lá em Mata de São João, quem me deu o primeiro treino, ele 

chamava Juvêncio, era Juvêncio, me deu o primeiro treino, depois eu ajuntá 

lá com os meninos que sabiam capoeira também e ia brincar capoeira. 

Quando cheguei em Salvador já tinha um misto de capoeira. Na obra que eu 

trabalhava, eu trabalhava de servente de pedreiro, tinha um cara lá chamava 

Candido, que trabalhava na maceira mais eu, e ele quando tomava umas 

pingas depois ficava cantando, batia palmas, sapateava e dava pulos de 

capoeira. Quando foi uma vez num pulo daqueles que ele foi dá eu entrei pra 

dar uma cabeçada e ele deu uma joelhada por aqui e (risadas) aí ele veio me 

abraçou e disse “num se importe não, vou lhe botar na roda de capoeira”. E 

Barbosa era amigo dele. Aí ele falou com Barbosa pra me ensiná capoeira. 

Naquele tempo não tinha academia, num tinha nada, as rodas de capoeira era 

na rua. E Barbosa me levava pra roda de Cobrinha Verde no Chame-Chame. 

(...) foi Juvêncio que me deu minha primeira aula de capoeira, aí que eu vim 

conhecer. Aí eu vim embora aqui pra Salvador e aqui vivo. Eu vim pra cá em 

janeiro de 1943. Fui trabalhar de servente de pedreiro nas obras de  

construção civil, lá foi que um camarada que trabalhava mais eu, que me 

arranjou o mestre, que me levou para a roda de capoeira (MESTRE JOÃO 

PEQUENO, 2000, p. 5). 

 

 

 

77 Fala de Mestre João Pequeno, retirada do disco João Pequeno de Pastinha. Salvador. Maio de 2000. 
78 Dona Mãezinha ainda se encontra em vida, morando na casa deles construída no bairro Fazenda  

Coutos, subúrbio da cidade de Salvador. Local em que tive a honra de visitar no trabalho de campo da 

monografia em 2010, ainda contando com a presença de Mestre João Pequeno de Pastinha, e no trabalho 

de campo do mestrado em janeiro de 2017, em que estavam presentes Dona Mãezinha, Nani de João 

Pequeno, neta do mestre e seu filho João, bisneto do mestre. 



71 
 

 

E continua: 
 

 

(...) nos dias de domingo à tarde o finado Barbosa formava um grupo de 

amigos e a gente ia para a roda de capoeira de Cobrinha Verde que era feita 

num bairro da Barra chamado Chame-Chame. Ali tinha um pé de mangueira 

grande e lá debaixo faziam as rodas de capoeira. O finado Barbosa me dava 

treino.79
 

 

E foi numa dessas rodas que ele conheceu Mestre Pastinha, que o convidou a 

conhecer sua academia, na verdade não apenas uma academia, mas uma sociedade. E 

foi assim que iniciou essa história de Mestre João Pequeno de Pastinha, o qual continua 

contando que: 

 
Chegando lá eu me registrei não era academia, era uma sociedade: o Centro 

Esportivo de Capoeira Angola que o Mestre Pastinha recebeu das mãos de 

um guarda civil chamado Amorzinho, no Gingibirra um bairro lá no Largo do 

Tanque. (...). Eu me registrei lá como aluno e não deixei mais o Mestre 

Pastinha (...). Quando eu cheguei na capoeira dele, ele me deu logo o cargo 

de treinel. (...). Na época que ele já não podia mais jogar capoeira, em 1967 

para 1968, ele dizia: João, você toma conta disto, porque eu vou morrer, mas 

eu morro somente o corpo e em espírito eu vivo, enquanto houver capoeira 

meu nome não desaparecerá (MESTRE JOÃO PEQUENO, 2000, p. 7-8). 

 

Essas falas mostram como Mestre Pastinha reconhecia em Mestre João Pequeno 

a continuação de seu trabalho, a continuação do Centro Esportivo de Capoeira Angola 

(CECA) não apenas como uma academia, mas também como uma associação, com a 

finalidade de agregar os capoeiristas e assim preservar e difundir a Capoeira Angola. 

 
Fotografia 4 - Livro de Registro do Centro Esportivo de Capoeira Angola 

 
 

79 Ibid., p. 7. 



72 
 

 

Fonte: Alves (2011). Fotografia do Livro de Registro do Centro Esportivo de Capoeira Angola, o qual 

Mestre João Pequeno cita acima, cedida pelo acervo de Mestre Gildo Alfinete. 

 

Mestre Pastinha já enxergava em Mestre João Pequeno o futuro de sua linhagem 

da Capoeira Angola, e conseguia vislumbrar isso desde o início, razão pela qual já o 

intitulou treinel80, assim também fez com Mestre João Grande81. Mestre João Pequeno 

conta: 

 
Nunca encarei a Capoeira como futuro de vida, nunca pensei de chegar na 

Capoeira ao que eu cheguei e ao que eu sou hoje. O Mestre Pastinha sempre 

me alertou que eu tomasse conta disso. Como eu devia me ligar com a 

capoeira. Eu trabalhava muito, e ele fazia questão que eu me desligasse mais 

do trabalho para me ligar mais a Capoeira, dizendo ele que eu ia viver da 

Capoeira quando eu ficasse velho e não pudesse mais trabalhar. E cheguei 

por um acontecimento, não que eu esperasse chegar até onde estou. A minha 

vida, quando eu ainda estava moderno, nos meus quarenta anos, eu dizia que 

eu não chegaria nos cinquenta anos de idade, mas eu dizia também, se eu 

chegar a cinquenta e passar pelos cinquenta, vou viver muito. De fato, foi 

uma luta muito grande com a vida e a doença, pra passar por esse período de 

cinquenta até cinquenta e cinco. Mas passei, graças a Deus. Hoje eu digo que 

vou viver eternamente e vivendo eternamente a minha vontade é fazer 

Capoeira. Se Deus me passar para um novo mundo a capoeira também vai 

passar, porque a Capoeira está comigo, a onde eu for a capoeira vai, e vai ser 

bom eu lá no novo mundo, em primeiro lugar fazendo a vontade de Deus, ele 

me dando consentimento de jogar Capoeira e ensinar, também, aqueles que 

chegarem comigo até lá (MESTRE JOÃO PEQUENO, 2000, p. 12). 

 

Mestre João Pequeno de Pastinha completou em dezembro de 2017, na 

ancestralidade, seus 100 anos. Sua presença enquanto ancestral continua iluminando o 

espaço do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA), no Forte de Santo Antônio 

Além do Carmo em Salvador. 

Mestre João Pequeno mostrou, cotidianamente, em sua luta pela vida, que toma 

um lugar na Capoeira que é seu de direito. Continua sendo uma referência viva na 

Capoeira, um ancestral que deixou seu legado por meio de seus formados, seus 

seguidores, seus amigos. Seus métodos de ensino, conhecidos como primeira e segunda 

sequência, são utilizados atualmente por diversos mestres. 

 

80 Ser treinel faz parte da hierarquia da Capoeira Angola. Esse é responsável por ajudar na organização da 

academia e dos treinos. Essa é a hierarquia, de forma crescente: aluno, treinel, professor, contramestre e 

mestre. 
81 Mestre João Grande é também um dos mais respeitados capoeiristas da atualidade e discípulo direto de 

Mestre Pastinha. Tem seu trabalho e sabedoria reconhecidos por todas as linhagens da Capoeira, no 

mundo todo. Nos EUA, onde reside e ensina desde 1990, já foi agraciado com um título de doutor honoris 

causa (Universidade de Upsala) e outro do governo norte-americano (National Heritage Fellowship in the 

Folk & Traditional Arts), em homenagem à relevante contribuição à diversidade cultural daquele país. 

Ver: Contra-Mestre Poloca. Mestre João Grande reencontra a Comunidade Angoleira em Salvador. 

Revista Toques D’Angola. Brasília, Ano II, n. 3, nov., p. 28-33, 2004. 



73 
 

 

 

 

Eu criei uma forma de treinamento com golpes de Capoeira, combinado com 

mais alguns exercícios físicos que possibilitam qualquer pessoa, no prazo de 

três meses, estar apta a entrar na roda de capoeira, (...) naturalmente faltando- 

lhe a experiência, a capoeira se aprende com o amadurecimento, cada dia que 

passa a gente aprende mais. O Mestre Pastinha dizia sempre: ‘ainda estou 

aprendendo Capoeira’ (MESTRE JOÃO PEQUENO, 2000, p. 13). 

 

Seu método compreende inicialmente um aquecimento, com uso de negativas, 

equilíbrio de cócoras com uma das pernas estendidas à frente e os braços abertos, e uma 

corrida, chamada por ele de ronda, na qual se utilizam ataques e defesas. Após o 

aquecimento, passa-se para a sequência de ensino, que compreende a ginga, rabo-de- 

arraia82, aú83, tesoura, corta-capim, rabo-de-arraia com negativa e chapas84. 

 
Depois que faz estes exercícios o aluno já está com o corpo preparado para 

entrar nas rodas de capoeira e com isto ele vai aperfeiçoando e aprendendo a 

dar os outros golpes que não entram no treino de exercícios. Capoeira é uma 

coisa que não é somente golpes que se ensina de que ela é feita. Ela tem os 

movimentos que formam golpes na hora exata e necessária e são coisas 

criadas através do amadurecimento do capoeirista.85
 

 

Ou seja, para ser bom capoeirista não basta apenas treinar, não basta apenas 

saber desenvolver a movimentação, é preciso também improvisar. É preciso usar não 

somente o corpo, mas principalmente a cabeça. É preciso ter agilidade e raciocínio para 

conseguir se desvencilhar dos golpes do adversário. E, nesse sentido, Mestre João 

Pequeno afirma que: 

 
A capoeira também é muito boa para desenvolver, não somente o corpo da 

pessoa, como a mente. Através dos exercícios mantém o corpo da gente 

sempre jovem e flexível. (...) eu considero a capoeira coisa infinita. Eu 

comparo a capoeira com o globo terrestre que você usa a terra como 

agricultor trabalhando nela, você tira dela a alimentação, tudo o que você 

quiser. 86
 

 

 

82 O rabo-de-arraia é um movimento de ataque, no qual o capoeirista apoia as mãos e um dos pés no chão, 

girando apenas uma das pernas e fazendo seu adversário se defender com a negativa. 
83 Movimento defensivo-ofensivo, parecido à cambalhota, no qual o capoeirista lança o corpo de lado e 

gira no ar, descrevendo um semicírculo com as duas pernas, apoiado com as mãos no chão (FERREIRA, 

1986, p. 199 apud ARAÚJO, 2004, p. 191). 
84 Segundo Mestre Pastinha, a chapa de frente pode ser aplicada em numerosas regiões do corpo, 

dependendo da posição tomada pelo adversário. É um golpe muito perigoso não só pela violência com 

que pode ser aplicado, mas, sobretudo, pela delicadeza da região onde se encontram órgãos de grande 

sensibilidade a traumatismo de tal porte. Ver: PASTINHA, Vicente Ferreira. Capoeira Angola. (3ª ed.) 

Salvador: Fundação Cultural do Estado da Bahia, 1988. 
85  Ibid., p. 16. 
86  Ibid., p. 19. 



74 
 

 

Fala que demonstra a valorização dada à Capoeira. E continua: 

 
 

A capoeira sempre foi linda e rica. Na capoeira encontramos tudo, filosofia 

de vida, defesa pessoal, arte e cultura. Se procurar na capoeira encontra parte 

de religião nela. A palavra religião quer dizer re-ligar-se, em tudo que a gente 

se liga será uma religião. 

(...) 

A capoeira, não devemos aprendê-la para praticá-la como desordem e sim 

aproveitá-la para as horas necessárias de defesa. No mais, na filosofia de vida 

ela é amor, é festa e é também alegria (MESTRE JOÃO PEQUENO, 2000, p. 

31). 

 

Ou seja, a Capoeira Angola é um esporte, é defesa pessoal, é luta, é dança, é 

filosofia de vida. Ela torna-se assim um dos mecanismos de interação entre as pessoas, 

pois reflete um determinado diálogo, um determinado grupo, que se reforça, se afirma e 

defende uma filosofia de vida, o que gera essa rede de sociabilidade entre as pessoas 

nessa rede social macro que é a Capoeira. 

Essa rede de sociabilidade tem origem nos valores civilizatórios da África 

Negra, e fora perpetuada ao longo de gerações por meio da transmissão pelos mestres 

antigos aos seus alunos. Uma tradição repassada principalmente por intermédio da 

oralidade e do toque, dos gestos presentes no universo simbólico da Capoeira Angola. É 

a história, a música, o corpo, são as referências étnicas, raciais, culturais, transmitidas  

ao longo dos tempos de mestre para aluno. Como afirma Amadou Hampâté Bâ, 

 
(...) a tradição transmitida oralmente é precisa e rigorosa e, nela, a ‘palavra 

compromete o homem, a palavra é o homem’. Assim, a iniciação só pode se 

dar “de boca perfumada a ouvido dócil e limpo” e tanto a palavra como o 

gesto ancestral fundamentam o segredo de uma identidade profunda 

(HAMPATÉ BÂ, 1980, p. 217). 

 

Como afirmava Mestre João Pequeno de Pastinha, “Seu Pastinha me contava 

(...)”, frase presente durante toda a sua vida, em diversos momentos, o que demonstra a 

forma como eram repassados os ensinamentos de mestre para discípulo: as construções 

simbólicas, os movimentos, as músicas, os toques são transmitidos aos alunos 

principalmente por meio do corpo e da oralidade. E são os mais velhos que detêm um 

maior poder sobre ela, e são os mais novos que, apropriando-se desses elementos, dão o 

contorno a Capoeira Angola. 

Mestre João Pequeno de Pastinha recebeu alguns títulos ao longo de sua vida de 

capoeira. Além dos títulos de treinel e contramestre de Mestre Pastinha e posteriormente 

mestre, recebe na década de 1990 o título de Cidadão da Cidade de Salvador pela 



75 
 

 

Câmara Municipal de Salvador/Bahia, e posteriormente, em 2003, recebeu pela 

Universidade Federal de Uberlândia o título de Doutor Honoris Causa, sendo que no 

mesmo ano o então presidente Luiz Inácio Lula da Silva lhe homenageia com o título de 

Comendador da Ordem do Mérito Cultural pela República Federativa do Brasil. 

Também recebeu o título de Doutor Honoris Causa pela Universidade Federal da Bahia 

em 2008, de Grão-Mestre da Ordem do Mérito dos Palmares pelo Governo do Estado de 

Alagoas, além da Medalha Zumbi dos Palmares também pela Câmara Municipal de 

Salvador em 2007. 

 
Fotografia 5 – Grupo Malta Nagoa com o Mestre João Pequeno de Pastinha 

 

Fonte: Emerson Guerra (2003 – Arquivo Pessoal). Fotografia com o Grupo de Capoeira Angola Malta 

Nagoa durante a cerimônia em que Mestre João Pequeno de Pastinha recebe o título de Dr. Honoris Causa 

pela Universidade Federal de Uberlândia em dezembro de 2003. Estão presentes na fotografia, da 

esquerda para a direita: Português, Taysa, Mestre João Pequeno de Pastinha, Mestre Guimes, Mestre Pé 

de Chumbo, Foguinho, Marco, Príncipe e abaixo da direita para a esquerda: Ana Paula, Roby, Nego e 

Japa. 

 

Muito próximo de completar seus 94 anos de idade, Mestre João Pequeno de 

Pastinha veio a falecer, no dia 09 de dezembro de 2011. Viveu intensamente o 

jogo/luta/dança da capoeira, contribuiu imensamente com a Capoeira Angola, com sua 

prática e seus princípios, com sua metodologia e com sua filosofia. Percorreu várias 

cidades e Estados do Brasil, assim como outros países, sempre por meio da Capoeira 

Angola. 

Deixou seu legado inscrito na alma de capoeiristas do mundo todo, além de ter 

iniciado vários mestres na sua metodologia à frente do Centro Esportivo de Capoeira 



76 
 

 

Angola (CECA) – Academia de Mestre João Pequeno de Pastinha (AJPP), como por 

exemplo, Mestre Pé de Chumbo, responsável por ensinar a Mestre Guimes a Capoeira 

Angola da linhagem de Mestre João Pequeno. Para finalizar esse momento é importante 

ressaltar que a Capoeira Angola é 

 
uma das mais profundas narrativas da Bahia. A sua ancestralidade, a sua 

ritualidade, as suas formas de expressão e de organização são, nada mais 

nada menos, que o retrato do espírito do povo baiano. Não se pode 

compreender a capoeira angola, sem compreender o espírito popular que 

habita a Bahia. E vice-versa (ABIB, 2004, p. 105) 

 

É na ancestralidade e na cultura negra tão latente na cidade de Salvador e região 

que está implícita a memória da escravidão. É nos corpos, nos gestos, na música, na 

dança e na Capoeira que encontramos os elementos vivos dessa tradição. 

Especificamente na Capoeira Angola “persistem traços de uma ancestralidade e de uma 

ritualidade características do modo africano de se relacionar com o tempo, com o 

espaço, em última instância - com o mundo [...]”.87
 

 
2.3. “Uma Capoeira que valia ouro”: um Dezembro de João, o Centenário de 

Mestre João Pequeno de Pastinha88
 

 
A Academia de Mestre João Pequeno de Pastinha – Centro Esportivo de 

Capoeira Angola está situada no Forte de Santo Antônio Além do Carmo, que fica no 

Largo de Santo Antônio, s/n.. Desde 1982 passou a ser ocupado pelas Academias de 

Mestre João Pequeno de Pastinha (CECA) e de Mestre Moraes (GCAP), além de 

diversas pessoas, como sapateiros, ferreiros, artesãos e famílias sem moradia. 

Esses últimos foram retirados do Forte e receberam as devidas indenizações, 

permanecendo apenas a Academia de Mestre João Pequeno de Pastinha – Centro 

 

87 Ibid., p. 110. 
88 O Centenário de Mestre João Pequeno de Pastinha foi comemorado ao longo do ano de 2017 nos vários 

núcleos do CECA pelo Brasil e exterior, e demais grupos que seguem a linhagem do Mestre. Em 

Uberlândia ele foi comemorado nos dias 7, 8 e 9 de dezembro, contando com a presença da professora 

Nani de João Pequeno nos dias 7 e 8, a qual se ausentou para a roda de passagem no dia 9 em Salvador. O 

Centenário em Uberlândia contou ainda com a presença de Mestre Bahia, formado de Mestre Pé de 

Chumbo e de Mestre Guaraná do Grupo Calunga de Goiânia, bem como seu contramestre Jagunço e 

treinel Murilo. O evento foi realizado na Universidade Federal de Uberlândia e contou com a presença do 

reitor Valder Steffen na mesa de abertura. O “Dezembro de João” foi realizado em parceria com o Núcleo 

de Estudos Afro-Brasileiros (NEAB/UFU), a Universidade Federal de Uberlândia (UFU), a Universidade 

Federal da Bahia (UFBA), a prefeitura de Salvador, o Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) – 

Academia de João Pequeno de Pastinha (AJPP) e o Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa. 



77 
 

 

Esportivo de Capoeira Angola (CECA), sob coordenação de Mestre João Pequeno, e o 

Grupo de Capoeira Angola Pelourinho (GCAP), sob coordenação de Mestre Moraes. 

Ambos recusaram as propostas de indenização e continuaram ocupando o interior do 

Forte. 

Muito foi preciso aos grupos resistirem para que hoje se tenha um espaço, uma 

academia de Capoeira dentro do Forte, denominado posteriormente de Forte da 

Capoeira. Demonstra o quanto Mestre João Pequeno e seu grupo foram importantes 

nesse processo, resistindo de forma contundente contra o descaso e a desvalorização das 

autoridades para com a Capoeira, dando a esse novo espaço a característica de espaço  

de resistência cultural, o que, a partir da perspectiva de Borges Pereira, podemos 

interpretar como “uma resposta à repressão cultural” (PEREIRA, 1984, p. 180). 

O interior do Forte atualmente é ocupado por sete academias de Capoeira, sendo 

seis de Capoeira Angola e uma de Capoeira Regional: Academia de Mestre João 

Pequeno de Pastinha – Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA), coordenado por 

Mestra Nani de João Pequeno, Mestre Aranha e Mestre Zoinho; Grupo de Capoeira 

Angola Pelourinho (GCAP), coordenado por Mestre Moraes; Ponto de Cultura Irmãos 

Gêmeos, coordenado por Mestre Curió; Centro de Cultura Física Regional da Bahia, 

coordenado por Mestre Nenel; Academia de Capoeira Angola da Bahia, coordenada por 

Mestre Boca Rica; Grupo de Capoeira Angola Pai & Filho, coordenado por Mestre Pelé 

da Bomba; e Centro de Cultura da Capoeira Tradicional Bahiana, coordenado por 

Mestre Bola Sete. 

Simbora89 para Academia de Mestre João Pequeno de Pastinha! 

 

*** 

 
 

Seria um dia comum, como tantos outros ao longo do mês de dezembro na 

cidade de Salvador. Uma brisa fresca torna aquela noite ainda mais agradável. O Forte 

de Santo Antônio Além do Carmo se encontra iluminado, com passantes de diversas 

nacionalidades e dentro de alguns instantes será palco de um espetáculo único: a roda de 

celebração do centenário do Mestre João Pequeno de Pastinha. 

Dezembro de João fora o nome dado àquele mês, que logo no primeiro dia 

contou com a abertura na galeria do Forte e na sequência diversas atividades, muitos 

89 Termo utilizado nas cantigas de capoeira que significa “vamos embora”, sugere continuidade. 



78 
 

 

treinos e rodas, muitos mestres, alunos e amantes da Capoeira Angola, um universo 

incomum, um dezembro único. Ritualmente se celebra o dia 27 que representa o 

nascimento e o dia 09 que representa sua passagem, “o fim da existência visível” e 

início da ancestralidade. Mas esse dezembro representa o centenário, algo grandioso, 

um dezembro de João. 

 
Fotografia 6 - Abertura do “Dezembro de João” na galeria do Forte da Capoeira 

 

Fonte: Mestra Nani de João Pequeno (2017). Fotografia do dia da abertura do “Dezembro de João” 

Centenário de Mestre João Pequeno de Pastinha na galeria do Forte de Santo Antônio Além do Carmo, 

s/n. Salvador – Bahia. Espaço organizado para receber o público e realizar a cerimônia de abertura. 

 

Ao longo de muitos anos fora tradicional a roda no dia do aniversário do Mestre 

João Pequeno, data comemorada no Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) com 

roda de capoeira, bolo de aniversário e mesa de frutas. Esse ritual marcara esse universo 

durante sua vida e agora perpetuara in memoriam. 

Os (as) capoeiras do CECA organizam o salão, onde além de localizar a 

Academia de João Pequeno de Pastinha (AJPP), se tornou também – a partir da 

inauguração durante o Dezembro de João – o memorial de Mestre João Pequeno de 

Pastinha. Os longos bancos de madeira, agora posicionados, se tornavam aos poucos, 

assento para pessoas de vários lugares do mundo. 



79 
 

 

Berimbaus90 começam a soar no salão, são os (as) capoeiras ajustando e  

afinando os instrumentos e se organizando para dar início ao ritual da roda. No chão, à 

frente dos compridos bancos de madeira, os (as) capoeiras sentados formam a roda, a 

qual se completa com a bateria de instrumentos em dois dos bancos de madeira que 

estão dispostos no ambiente. No fundo atrás da bateria de instrumentos, a arte, símbolo 

do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) – Academia de João Pequeno de 

Pastinha (AJPP), guardava memórias e trazia uma identidade com aquele espaço. 

 
Fotografia 7 - Parede de fundo do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) – 

Academia de João Pequeno de Pastinha (AJPP) 

 
Fonte: Mestra Nani de João Pequeno (2017). Fotografia da parede do fundo da Academia do Mestre João 

Pequeno de Pastinha localizada no Forte da Capoeira. Imagem que traz um imaginário e uma identidade 

aos integrantes do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA). 

 

Os (as) capoeiras, todos (as) adequadamente uniformizados (as) para aquela 

ocasião, completam o ambiente de celebração. Eles e elas usam camisetas dos muitos 

90 Segundo Mestre Pastinha, o berimbau é constituído de uma vara de madeira resistente, 

aproximadamente com 1,50 m de comprimento, mantendo em tensão um arame de aço. Possui uma caixa 

de ressonância formada por uma cabaça unida ao arame por meio de um barbante. As batidas de uma 

vareta de madeira, à semelhança de uma batuta de maestro, sobre a parte inferior da corda sonora produz 

um som que pode ser mais agudo encurtando, momentaneamente, a extensão vibratória do arame de aço 

aplicando, contra o mesmo, uma moeda de cobre que é mantida, pelo tocador, entre os dedos polegar e 

indicador da mão esquerda. A mão direita segura a vareta com os dedos polegar, indicador e médio, 

restando os dedos mínimo e anelar para manter fixo por intermédio de uma pequenina alça, o Caxixi, uma 

delicada cestinha de vime com sementes secas em seu interior, funcionando, pelos movimentos da mão, 

como um pequenino chocalho. A caixa de ressonância, formada pela cabaça, aumenta ou diminui a 

intensidade do som afastando-se ou aplicando-se contra o abdômen a abertura da mesma (PASTINHA, 

1988, p. 29). Ver: PASTINHA, Vicente Ferreira. Capoeira Angola. (3ª ed.) Salvador: Fundação Cultural 

do Estado da Bahia, 1988. 



80 
 

 

grupos de capoeira não só de Salvador, mas de outros núcleos em diferentes cidades, 

estados e países. Assim como as calças, em sua maioria branca, ou nas cores referidas 

dos grupos, tênis e cinto. Além disso, adornos como lenços, colares e chapéus, boinas e 

toucas completam o figurino. A atmosfera de unidade é a celebração do centenário do 

Mestre João Pequeno de Pastinha, é a Capoeira. 

As diferenças de cores, linhagens, grupos, localidades, nacionalidades são 

diluídas por essa unidade comum, por essas trocas, esses compartilhamentos em torno 

da celebração e do compromisso com a Capoeira Angola. 

No espaço bem organizado há bancos de madeira, formando um quadrado, no 

qual os participantes se organizam para jogar. Nos bancos que se encontram logo que se 

chega, está a bateria e, na sequência da ordem dos instrumentos, da esquerda para a 

direita de quem observa, os berimbaus Gunga, Médio e Viola91 respectivamente. Logo 

após, o pandeiro, o agogô e o reco-reco e, ao lado do reco-reco, se posicionando em pé, 

o tocador do atabaque. No chão uma enorme roda de capoeiras esperando para jogar, 

numa espécie de fila, só que sentados. À medida que chegam na “boca da roda”92, 

entram para jogar. Ao lado do Gunga, o banco de madeira do Mestre João Pequeno 

perfaz os imaginários dos (as) capoeiras. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

91 De acordo com Braga, o Gunga é o berimbau de som mais grave e encorpado, sua marcação forte 

sobressai em relação aos outros berimbaus, coordenando-os em sua execução. O berimbau Médio é um 

instrumento de som mediano um pouco inclinado para o grave, reforçando a marcação rítmica e 

ampliando a questão melódica, ao executar o mesmo ritmo proposto pelo berimbau Gunga, porém de 

forma invertida. Já o berimbau Viola, instrumento de som agudo, é o berimbau responsável por criar 

nuances polifônicas no ritual da Capoeira Angola. Criando células rítmicas diversificadas, mas que 

estabelecem uma íntima relação com os ritmos base, o berimbau Viola é tocado por capoeiristas 

conscientes e exímios improvisadores, capazes de ornamentar a música instrumental do ritual e transmitir 

energia aos jogadores (BRAGA, 2009, P. 59). Ver: BRAGA, Pedro Paulo de Freitas. Capoeira Angola: 

mandingas de criação e representações de luta. Uberlândia. Monografia em História. Instituto de História. 

Universidade Federal de Uberlândia. Uberlândia, 2009. 
92 Refere-se aos dois espaços situados nas extremidades dos instrumentos (bateria), locais em que devem 

estar próximos os capoeiristas que formarão a dupla a entrar na roda. Entre os angoleiros existe uma 

grande exigência para que sejam respeitados estes lugares, evitando que pessoas se posicionem em frente 

aos instrumentos, e garantindo a permanência do círculo (ARAÚJO, 2004, p. 192). 



81 
 

 

Fotografia 8 - Banco de madeira de Mestre João Pequeno de Pastinha, símbolo sagrado 

da Academia de Mestre João Pequeno de Pastinha. 

 

Fonte: Alves (2011). Fotografia do banco de madeira de Mestre João Pequeno de Pastinha com 

baquetas, caxixis e um dobrão nele posicionados. Esse banco fica posicionado na parede do fundo da 

Academia de Mestre João Pequeno de Pastinha ao lado do banco de madeira onde se posicionam os 

tocadores durante a roda, especificamente ao lado do berimbau Gunga, responsável por comandar o ritual. 

 

O salão está cada minuto mais repleto de capoeiras e de observadores, 

apreciadores e curiosos. Professora Nani de João Pequeno93, neta de Mestre João 

Pequeno de Pastinha agradece a presença de todos e registra a presença dos vários 

mestres que constituirão aquela celebração. Mestre Cobrinha Mansa no Berimbau 

Gunga faz soar a primeira nota, seguido por Mestre Zé do Lenço no Berimbau Médio e 

Mestre Beto Mansinho no Berimbau Viola. Um Iê94 ecoa no ar, é Mestre Zé do Lenço 

abrindo a roda daquela noite. 

No pandeiro está Mestre Gildasio, no agogô Gustavo – que é filho da professora 

Nani de João Pequeno e bisneto do Mestre João Pequeno de Pastinha – no reco-reco 

Calunga e no atabaque o contramestre Jurandir – filho de Mestre João Grande. É essa 

bateria que abre a roda de celebração da noite do dia 27 de dezembro de 2017. 

 

93 Mestra Nani de João Pequeno era, na ocasião do Centenário de Mestre João Pequeno de Pastinha, 

professora, sendo reconhecida como Mestra em janeiro de 2018. 
94 Iê é o “grito” ou pronunciamento que dá abertura às rodas de Capoeira Angola, é uma interjeição que 

pode significar uma chamada de atenção para o ritual que ali se inicia. Assim como também é utilizado 

para interromper ou encerrar a roda. 



82 
 

 

Fotografia 9 - Roda de Capoeira Angola no Centenário do Mestre João Pequeno de 

Pastinha. 

 

Fonte: Carine Costa (2017). Fotografia da bateria iniciando a roda em comemoração ao Centenário do 

Mestre João Pequeno de Pastinha no dia 27 de dezembro de 2017. Dois jogadores já se encontram 

posicionados aos pés dos berimbaus para entrar para o jogo/luta/dança. 

 

Os dois capoeiras acocorados aos pés dos berimbaus escutavam atentamente a 

ladainha. Em seguida a louvação correspondida com um forte coro ecoou pelo salão, 

sorrisos, choros, arrepios: Mestre João Pequeno de Pastinha estava sendo louvado, 

celebrado. Sua valentia representada no salão repleto de pessoas, pois como afirmava o 

Mestre “o homem valente é aquele que tem muitos amigos”. Afirmação essa retratada 

em um dos quadros do memorial, juntamente com outras duas, “a capoeira é uma coisa 

que nasce no sangue da gente, na natureza e no espírito”, e “o que me levou pra  

capoeira foi a vontade de ser valentão”, sendo que é valente quem tem muitos amigos95. 

Antes de começar a jogar, os jogadores se agacham ao pé do berimbau96, se 

cumprimentam dando as mãos e logo em seguida fazem um movimento chamado de 

queda de rim, encolhendo as pernas e colocando todo o peso do corpo sobre o cotovelo 

que se encontra colado ao corpo, próximo ao rim, daí o nome. E, o mais importante, 

 

95 Frases de Mestre João Pequeno de Pastinha registradas em quadros e expostas no CECA – AJJP que 

agora também é seu memorial no Forte de Santo Antônio Além do Carmo em Salvador – Bahia. 
96 Local em que se inicia e termina o jogo propriamente dito. Espaço situado imediatamente a frente dos 

três berimbaus presentes na bateria da roda, e onde antes de cada jogo os capoeiristas se concentram, 

fazem suas orações, podendo retornar durante o jogo, sempre que reconhecem a necessidade de 

recomeçá-lo. É também o lugar em que o coordenador da roda pode chamar um ou os dois capoeiras para 

passar-lhe(s) alguma informação ou recomendação (ARAÚJO, 2004, p. 195). 



83 
 

 

colocam a cabeça no chão, nos pés dos berimbaus, literalmente. Alguns ainda, antes de 

iniciar o jogo, fazem o sinal da cruz ou da estrela de São Salomão, se benzem e pedem 

proteção. Outros encostam suas mãos nos berimbaus e pedem proteção aos ancestrais. 

O etnógrafo Waldeloir Rego registra em sua obra esse momento: 

 
 

Varia de academia para academia e de capoeirista para capoeirista, não só o 

início do jogo como seu decorrer. Depois de várias e demoradas observações, 

consegui captar uma maneira quase que geral entre os mais antigos e mais 

famosos capoeiras. Sentados ou em pé, tocadores de berimbau, pandeiro e 

caxixi, formando um grupo; adiante capoeiras em outro agrupamento, 

seguido do coro e o público em volta, vêm dois capoeiras, agacham-se em 

frente dos tocadores e escutam atentamente o hino da capoeira ou a ladainha 

como chamam outros, que é a louvação dos feitos ou qualidades de 

capoeiristas famosos ou herói qualquer (REGO, 1968, p. 47-48). 

 

Mestre Pastinha também o registra: 

 
 

Os capoeiristas que vão fazer a demonstração se apresentam à frente do 

conjunto, acocorados, “ao pé do berimbau”, ouvindo respeitosamente, os 

cantores (...). Os capoeiristas se benzem, religiosamente, e saem, na posição 

em que se encontram (PASTINHA, 1988, p. 36). 

 

Jogo bonito, cadenciado, com movimentos característicos da linhagem do 

Mestre João Pequeno. Muitos rabos de arraia, muitas negativas, um diálogo construído 

entre os dois capoeiras e quando menos se espera o berimbau está a chamar. Se abraçam 

e saem da roda, dando espaço para outros dois capoeiras. 

Esses fundamentos Mestre João Pequeno herdou de Mestre Pastinha, como, por 

exemplo, os movimentos de rabo-de-arraia97, meia-lua de frente, meia-lua de costas, 

chapa de frente e de costas, tesoura, aú. Houve claramente uma continuação desse estilo 

e estética de jogo. Mesmo que Mestre João Pequeno tenha criado uma metodologia 

específica, incorporando outros movimentos, é possível perceber essa herança. Mesmo 

que cada praticante incorpore seu próprio estilo, tenha seu próprio jeito, eles estão 

fundamentalmente embasados nessas características específicas. O próprio Mestre 

Pastinha afirmava que “cada um é cada um, ninguém joga como eu” (PASTINHA, 

1960, online). 

 

 
97 Segundo Mestre Pastinha, esse golpe é muito aplicado no “jogo de baixo”. Seu movimento é em forma 

de chicotada com a perna em rápido movimento giratório, procurando atingir a vítima com a face lateral 

do pé, geralmente, na cabeça (PASTINHA, 1988, p. 55). Ver: PASTINHA, Vicente Ferreira. Capoeira 

Angola. (3ª ed.) Salvador: Fundação Cultural do Estado da Bahia, 1988. 



84 
 

 

Os jogadores se olham nos olhos, sorriem e tentam fazer com que o adversário 

entre naquele jogo de olhares, conduzindo dessa forma o jogo. Ludibriam seu adversário 

quando acham necessário, sem para isso ter que lhe encostar o pé, mas algumas vezes 

levando-o ao chão. E nesse momento o jogador abre os braços, formando uma espécie 

de cruz, ou seja, ele faz uma chamada. Seu adversário vem de encontro, colocando 

palmas das mãos com palmas das mãos e ficando bem próximos, e quem faz a chamada 

é que mostra o local em que a chamada se encerra. E essa pode ser entendida como um 

desafio, como uma afirmação de superioridade, ou mesmo como demonstração de 

mudança de perspectiva no jogo, o que depende da configuração de cada jogo em 

particular. Pode significar uma reconciliação ou mesmo um grande perigo, dando ou 

não nova configuração ao jogo que continua. 

Um iê interrompe o jogo e a bateria, Mestre Cobrinha Mansa entrega o berimbau 

Gunga nas mãos de Mestre Boca Rica e entra na roda para jogar. Mestre Boca Rica 

entoa um iê e uma ladainha correspondida na louvação por um coro intenso que ecoa 

pelo salão. Mestre Cobrinha Mansa e Mumu – aluno da Academia de Mestre João 

Pequeno de Pastinha – se cumprimentam e colocam a cabeça aos pés dos berimbaus 

antes de sair para o jogo/luta/dança. 

O diálogo tem início com rabo-de-arraia, negativa, aú, meia lua, movimentos de 

pergunta e resposta sincronicamente únicos. Olhares atentos, Mestre Cobrinha Mansa 

está no interior da roda. Sua presença inspira os (as) capoeiras presentes no salão. Jogo 

bonito, fortemente animado pela cadência da bateria comandada por Mestre Boca Rica, 

uma união de saberes entre um grande Mestre e um aluno. Um forte envolvimento e 

destreza corporal se perfaz no interior da roda. 



85 
 

 

Fotografia 10 - Jogo de Capoeira Angola no Centenário do Mestre João Pequeno de 

Pastinha. 

 

Fonte: Dôra Almeida (2017). Fotografia do jogo/luta/dança entre Mestre Cobrinha Mansa e 

Mumu na roda de Capoeira Angola do Centenário de Mestre João Pequeno de Pastinha, no dia 

27 de dezembro de 2017. 

 
O jogo/luta/dança se intensifica, movimentos de agilidade executados no interior 

da roda e quando menos se espera Mestre Cobrinha Mansa solta uma chapa em direção 

ao rosto de Mumu que rapidamente se esquiva. 

Fotografia 11 - Chapa de frente no jogo de Capoeira Angola do Centenário do Mestre 

João Pequeno de Pastinha 

 

Fonte: Carine Costa (2017). Fotografia do momento da chapa no jogo/luta/dança entre Mestre Cobrinha 

Mansa e Mumu na roda de Capoeira Angola do Centenário de Mestre João Pequeno de Pastinha, no dia 

27 de dezembro de 2017. 



86 
 

 

Esquiva essa que se soma ao sinal da cruz e em seguida um rabo-de-arraia, o que 

sugere um novo início, depois de um golpe que demonstra uma interrupção, o fim de 

um “combate”. Movimentos esses muitas vezes encontrados nos jogos de Capoeira 

Angola, sugerindo ou possibilitando novas configurações. 

O salão está cada vez mais cheio, no chão muitos (as) capoeiras se apertam para 

sentar e às vezes – devido ao horário de fechamento do Forte e à grande quantidade de 

capoeiras presentes – entrar na roda para jogar. Mestre Cobrinha Mansa encerra o jogo 

com Mumu estendendo o braço para um aperto de mão e um abraço. Dando espaço para 

outros (as) capoeiras entrarem na roda. 

Os berimbaus são intensamente trocados de mãos, muitos mestres estão 

presentes e sabem da importância da celebração. Professora Nani de João Pequeno 

aproveita as interrupções e trocas de instrumentos para registrar a presença dos mestres 

que a todo momento chegam na academia. 

Algo histórico e grandioso acontecia, momento que ficará registrado na memória 

de muitos (as) capoeiras. A reportagem, o tempo todo atenta, capturava aquela vivência. 

Dentro do salão, ao lado da roda, acontece uma rodada de entrevistas com repórteres da 

TV local, aos poucos alguns mestres são chamados e questionados sobre a importância 

da figura de Mestre João Pequeno de Pastinha. O que fora ao ar na manhã do dia 

seguinte. 

Fotografia 12 - Mestre Ciro é entrevistado durante a celebração do Centenário de 

Mestre João Pequeno de Pastinha. 

 

Fonte: Carine Costa (2017). Fotografia da entrevista concedida por Mestre Ciro a rede de TV local, 

durante a roda em comemoração ao Centenário de Mestre João Pequeno de Pastinha no dia 27 de 

dezembro de 2017. 



87 
 

 

Mestre Curió, agora no berimbau Gunga, canta com força e intensidade a 

ladainha, louvação e corrido. Mestre Beto Mansinho permanece no berimbau Viola e 

Contramestre Jurandir permanece no atabaque, os demais instrumentos já foram 

revezados. Aos pés dos berimbaus duas capoeiras ouvem atentamente a ladainha, 

respondem ao coro na louvação e ao começar do corrido se cumprimentam, colocam a 

cabeça aos pés dos berimbaus e saem para o jogo. 

 
Fotografia 13 - Mestre Curió no berimbau Gunga conduzindo um momento da roda em 

comemoração ao Centenário de Mestre João Pequeno de Pastinha. 

 

Fonte: Carine Costa (2017). Fotografia da roda em comemoração ao Centenário no momento em que é 

conduzida por Mestre Curió no berimbau Gunga, seguido de Mestre Dnei no berimbau médio, Mestre 

Beto Mansinho no berimbau Viola, professora Lutigarde no pandeiro, Cecília no agogô, Arilma no reco- 

reco e contramestre Jurandir no atabaque. 

 

Jogo dentro, cadenciado ao ritmo da bateria, destreza de corpo no interior da 

roda. As capoeiras jogadoras se olham nos olhos, sorriem e tentam fazer com que a 

adversária entre naquele jogo de olhares, conduzindo dessa forma o jogo. Ludibriam sua 

adversária quando acham necessário, sem para isso ter que lhe encostar o pé, mas 

algumas vezes quase levando-a ao chão. 



88 
 

 

Rabos de arraia correspondidos por negativas e seguidos de aú de cabeça, 

rasteira98, chapas. Não só olhares, mas mandingas e sorrisos fazem parte do ritual do 

jogo/luta/dança. 

 
Fotografia 14 - Jogo das capoeiras na roda em comemoração ao Centenário de Mestre 

João Pequeno de Pastinha 

 
Fonte: Dôra Almeida (2017). Fotografia do jogo/luta/dança das capoeiras na roda em comemoração ao 

Centenário do Mestre João Pequeno de Pastinha no dia 27 de dezembro de 2017. 

 

As capoeiras continuam na cadência dos berimbaus. Rabo-de-arraia, meia lua de 

frente e de costas, negativas para se defender, aú para se deslocar de um lado ao outro. 

Movimentos circulares algumas vezes interrompidos por rasteiras desequilibrantes, 

cabeçadas99, chapas e chamadas. O “berimbau chama”, as capoeiras se abraçam e saem 

da roda dando lugar para mais dois capoeiras entrarem. 

O término de cada jogo é marcado pelo berimbau que se abaixa ao centro da 

roda e soa numa batida consecutiva, para que os jogadores saibam que o “berimbau está 

chamando”. Então eles novamente se cumprimentam em agradecimento pelo jogo feito 

98 Golpe desequilibrador em que o capoeirista, apoiado numa das mãos, se agacha sobre uma perna, 

enquanto a outra, esticada, descreve um semicírculo para frente, procurando arrastar e derrubar o 

adversário (FERREIRA, 1986, p. 1453 apud ARAÚJO, 2004, p. 196). Aqui temos descrito apenas uma 

das formas, pois a rasteira pode ser também aplicada como um golpe em condições de produzir violenta 

agressão, além de poder ser aplicada também estando de pé, sem o auxílio das mãos, e de variadas 

maneiras (ARAÚJO, 2004, p. 196). 
99 Golpe traumatizante em que o capoeirista se lança de cabeça contra o adversário (FERREIRA, 1986, p. 

300 apud ARAÚJO, 2004, p. 192). Pode ser aplicada de várias formas e em várias regiões do corpo 

(ARAÚJO, 2004, p. 192). 



89 
 

 

naquele instante, só que agora estão em pé e na maioria das vezes se abraçam. É o 

momento que os capoeiristas aproveitam para mudar a configuração da roda, trocando 

os instrumentos, uns deixando a bateria, outros entrando nela. 

Os berimbaus foram revezados, Mestre Ciro no berimbau Viola está atento ao 

jogo/luta/dança que se desenrola. A capoeira dá indícios de que é nova nesse universo, o 

capoeira mais experiente conduz o jogo e demonstra respeito pela aprendiz. 

Movimentos de base conduzem aquele jogo. Rabo-de-arraia correspondido pela 

negativa, assim como fora essa a resposta pela meia lua de frente e de costas. A capoeira 

executa um movimento de tesoura no qual o capoeira responde com um aú, rapidamente 

uma cabeçada inesperada, provocando sussurros em quem assiste, ele sai num 

movimento de rolê100 e volta na chamada de cócoras. Sorrisos nos rostos dos capoeiras 

jogadores e telespectadores. Três pulos de cócoras para o lado, três pulos de cócoras 

para o outro, o que se repete e se interrompe com uma chapa de frente. 

 
Fotografia 15 - Jogo de Capoeira Angola na roda em comemoração ao Centenário de 

Mestre João Pequeno de Pastinha 

 
Fonte: Dôra Almeida (2017). Fotografia do momento da chamada de cócoras no jogo/luta/dança dos 

capoeiras na roda em comemoração ao Centenário do Mestre João Pequeno de Pastinha no dia 27 de 

dezembro de 2017. 

 

 

 
 

100 Movimento em que o capoeirista, sentado sobre um calcanhar, coloca as mãos alternadas no solo e faz 

um giro horizontal com o corpo. Também com apenas uma perna estendida, coloca uma das mãos  no 

chão e com um pequeno salto troca de perna, invertendo a direção do mesmo (ARAÚJO, 2004, p. 196). 



90 
 

 

Os capoeiras olham o tempo todo um para o outro, mesmo quando estão de 

cabeça para baixo o olhar não se perde pelo espaço. Os movimentos continuam 

circulares, o ritmo intensifica e acelera a ginga. O jogo/luta/dança de perguntas e 

respostas continua até o berimbau chamar. 

O ritual se repete, outros dois capoeiras entram na roda. Os instrumentos são 

constantemente trocados, pois são muitos mestres, alunos, treineis, professores e 

contramestres angoleiros presentes na roda de celebração. O relógio torna os jogos mais 

curtos, numa tentativa de oportunizar que todos entrem na roda para jogar. 

Há neste ritual uma repetição de ações, como o ato de se cumprimentar dos 

jogadores ao pé do berimbau, os movimentos de base, a entrada, sendo cada um de uma 

das pontas da bateria, as chamadas, o berimbau avisando para recomporem as roupas ou 

avisando o fim do jogo. Todavia, ao mesmo tempo, essa constância é quebrada por 

movimentos inesperados dos jogadores, que incorporam suas próprias características ao 

ritual do jogo. E isso faz com que, num piscar de olhos, venha uma rasteira que arranca 

do chão o corpo do adversário. 

Dois a dois os (as) capoeiras – mestres, contramestres, professores, treineis e 

alunos – entram na roda para o jogo/luta/dança da Capoeira Angola. Professora Nani de 

João Pequeno agora no berimbau Gunga, conduz o ritual e faz soar os últimos acordes e 

com eles a ladainha de Mestre João Pequeno de Pastinha: 

Quando eu aqui cheguei 

A todos eu vim louvar 

Vim louvar a Deus primeiro 

E os moradores desse lugar 

Agora eu to cantando 

Cantando, dando louvor 

To louvando a Jesus Cristo 

Porque nos abençoou 

To louvando e tô rogando 

Ao Pai que nos criou 

Abençoe essa cidade 

Com todos seus moradores 

E na roda de capoeira 

Abençoe os jogadores 

Camaradinha! 

(Mestre João Pequeno de Pastinha)101
 

 

Em seguida louvação, respondida com um coro indescritível, arrepiando até 

mesmo os passantes desconhecedores da magnitude da celebração. Uma energia 

 
101 Ladainha “Quando eu aqui cheguei” de Mestre João Pequeno de Pastinha. CD Mestre João Pequeno de 

Pastinha, Salvador, 2000. 



91 
 

 

circulava pelo salão, emocionando a todos os presentes. Nosso Mestre João Pequeno de 

Pastinha, agora ancestral, estava sendo louvado. Cem anos de existência, resistência, 

vida e morte. 

Professora Nani conduz a roda e, em seguida, passa o berimbau Gunga para 

Mestre Ciro, discípulo de Mestre João Pequeno de Pastinha conduzir. Mestre Jaime de 

Mar Grande acompanha no berimbau Médio e Mestre Tonho Matéria no berimbau 

Viola. É chegada a hora de encerrar a roda de celebração do centenário. Mestre Ciro 

entoa o corrido comumente cantado aos finais das rodas de Capoeira Angola: 

 
Eu já vou, beleza 

Eu já vou embora 

Eu já vou, beleza (coro) 

Eu já vou embora! (coro) 

 

Em seguida Mestre Ciro puxa o “adeus, adeus”, momento ritual em que se 

levanta e caminha por todo o círculo da grande roda. 

 
Adeus...adeus 

Boa viagem! (coro) 

Eu vou embora 

Boa viagem! (coro) 

Eu vou com Deus 

Boa viagem! (coro) 

E Nossa Senhora 

Boa viagem! (coro) 

Adeus...Adeus... 

 

Mestre Ciro no berimbau Gunga à frente, seguido por Mestre Jaime de Mar 

Grande, Mestre Tonho Matéria e os tocadores dos demais instrumentos caminham 

percorrendo em círculo todo o salão, tocando e cantando, até chegar no mesmo lugar de 

onde se levantou, mas mantendo-se em pé na roda. Os capoeiras do chão e dos bancos 

se levantam e acompanham o mesmo trajeto, formando assim uma grande roda. Todos 

permanecem em pé. 

Os (as) capoeiras começam a “comprar” os jogos102, um a um entra na roda, 

agacha de cócoras aos pés dos berimbaus – nos quais os tocadores estão de pé –, estende 

o braço sinalizando a compra. Os que no interior da roda estão se despedem e o próximo 

jogo já inicia, permanecendo na roda o que teve o jogo comprado. Tudo muito rápido e 

102 Momento em que um jogador se posiciona aos pés dos berimbaus e “compra” o jogo de um dos(as) 

capoeiras que está jogando. Ou seja, interrompe aquele e entra para jogar, além disso escolhe entrar para 

jogar. 



92 
 

 

intenso, inclusive o jogo/luta/dança no qual o capoeira precisa de muita agilidade, pois 

assume ainda mais a característica de luta. É necessário estar atento. Jogos rápidos, 

cadência acelerada e de repente um rabo-de-arraia cortando o salão. 

O relógio não para, e um iê de Mestre Ciro encerra a roda de celebração. Salão 

repleto de pessoas. O bolo dos cem anos sendo cortado e repartido entre todos. Em 

outro ambiente do Forte da Capoeira a tradicional mesa de frutas, tudo ao mesmo 

tempo, pois o relógio não para e o Forte fecha seus portões as vinte e duas horas. 

O iê de Mestre Ciro encerrou a roda, choro, sorrisos, abraços, Mestre João 

Pequeno de Pastinha fora celebrado, louvado. Começa a soar uns toques, são do 

atabaque e do pandeiro, Mestre Ciro no berimbau o faz soar também, Nani se junta ao 

grupo, outro capoeira no agogô, era o samba de roda que surgia para fechar aquela 

noite. Rápido e intenso. Rasteira daqui, cabeçada de lá, umbigadas e muito samba no pé, 

nos quadris, nas cabeças. 

Isso me trouxe uma lembrança de 2010, quando em trabalho de campo da 

monografia tive o privilégio de sambar com Mestre João Pequeno de Pastinha, ali, 

naquele mesmo salão, naquele mesmo samba de roda. Mestre João Pequeno, com seus 

93 anos, um ano antes de sua passagem e com muita energia vital, sambando pelo salão 

de sua academia no Forte ao final de uma roda de Capoeira Angola. 

Já são vinte e duas horas, alguns tiram fotografias com os mestres, outros se 

despedem, outros organizam a academia, era necessário deixar tudo limpo e organizado 

para a roda de abertura do ano de 2018 que aconteceria dia 03, assim foi feito. 

Professora Nani repete a frase de Mestre João Pequeno de Pastinha que nunca 

fez tanto sentido para ela, de que “o homem valente é aquele que tem muitos amigos”. 

Um “Dezembro de João” para celebrar e louvar o Mestre, feito pelas mãos de muitos 

amigos, sem incentivos, sem financiamentos, na garra! 

 
2.4. “A Capoeira é um jogo, é um brinquedo, é se respeitar o medo, é dosar bem a 

coragem...”: Mestre Pé de Chumbo, um elo de ancestralidade 

 
“Não fui criado e nem educado pelo João Pereira meu pai, mas fui educado 

pelo João Pereira meu mestre, que foi mais que um mestre, foi meu pai, quem 

me ensinou a ser mais que um capoeirista, me ensinou a ser um homem de 

verdade. A ele devo tudo e, por isso, a ele dei tudo que pude em vida”.103
 

 

103 Frase de Mestre Pé de Chumbo retirada de uma de suas páginas na internet. Disponível em 

http://www.mestrepedechumbo.com/html/mpedechumbo_vida.html Acesso em: 05 fev. 2018. 

http://www.mestrepedechumbo.com/html/mpedechumbo_vida.html
http://www.mestrepedechumbo.com/html/mpedechumbo_vida.html


93 
 

 

Para finalizar esse capítulo abordaremos brevemente a história de Mestre Pé de 

Chumbo, o elo da Capoeira Angola de Uberlândia com Mestre João Pequeno de 

Pastinha, o responsável por ensinar Mestre Guimes o jogo/luta/dança da Capoeira 

Angola e com ele as práticas sociais. 

Gidalto Pereira Dias, atualmente conhecido como Mestre Pé de Chumbo nasceu 

em 08 de dezembro de 1964 no interior do estado da Bahia, numa cidade chamada 

Floresta Azul, mas viveu a infância em cidades como Ibicaraí, Eunápolis e Porto 

Seguro. Filho de Erotildes Maria de Jesus e João Pereira Dias, mas criado pelos seus 

avós, pois sua mãe falecera durante seu parto. 

Conhecera a capoeira por intermédio de seu irmão que a praticava, mas foi na 

cidade de Ibicaraí, estado da Bahia, durante o ano de 1974, que Mestre Pé de Chumbo 

se interessou por sua prática e começou sua trajetória nesse universo. Trajetória iniciada 

com os mestres Badega, Mita e Galego, sendo a mesma incitada devido às surras 

levadas por um capoeirista. 

Na década de 1980, após o falecimento de sua avó, muda-se para Indaiatuba, 

estado de São Paulo, para trabalhar, devido à exigência de seu avô. E em uma viagem 

de férias a Salvador, conhece Mestre João Pequeno de Pastinha, de onde não retorna, 

permanecendo por um ano “por conta” de Capoeira Angola. 

Quando retorna para o estado de São Paulo se divide entre a Capoeira Angola e a 

Capoeira Regional, abrindo seus próprios trabalhos na cidade de Indaiatuba. Em 1987, 

forma-se professor de Capoeira Regional e continua trabalhando na metalurgia. E em 

1989 forma-se mestre da Capoeira Regional, mas sem abandonar a Capoeira Angola. E, 

a partir de 1990, decide abandonar a Capoeira Regional e seguir os ensinamentos 

exclusivos da Capoeira Angola, sendo formado professor de Capoeira Angola em 1991, 

por Mestre João Pequeno de Pastinha. 

Em 1994, foi formado Mestre de Capoeira Angola por Mestre João Pequeno de 

Pastinha. E, junto com ele, os Mestres Barba Branca, Jacaré, Júnior Médico e Jogo de 

Dentro. Mestre Pé de Chumbo levou a Capoeira Angola por diversas cidades do Brasil e 

do exterior. Constituindo núcleos de seu trabalho nas cidades brasileiras de 

Eunápolis/BA, São Carlos/SP, São Paulo/SP, Bauru/SP, Sorocaba/SP, Uberaba/MG e 

Brasília/DF. E, além delas, núcleos em cidades do México, Suécia, Alemanha, Portugal 

e Estados Unidos da América. 



94 
 

 

Fotografia 16 - Evento CECA São Carlos/SP no ano de 1999 

 

Fonte: Alexandre de Lucca. Fotografia do evento do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) de 

São Carlos/SP. Da esquerda para a direita estão: Mestre Pé de Chumbo, Mestre João Pequeno de 

Pastinha, Fábio, Mestre Fernando, Professor King e Mestre Guimes. 

 

Mestre Pé de Chumbo mesmo com as relações estremecidas com Mestre Guimes 

e o Grupo de Capoeira Malta Nagoa, continua tendo todo o respeito dos capoeiras de 

Uberlândia. Sendo reconhecido como o principal responsável para que a Capoeira 

Angola chegasse a Uberlândia, além de ser o elo entre a Capoeira do Malta Nagoa e a 

capoeira de Mestre João Pequeno de Pastinha. 

Roby, esposa do Mestre Guimes e integrante do Malta Nagoa, afirma que: 

 
 

Meu mestre de Capoeira é o Mestre Pé de Chumbo, eu penso sim no Mestre 

João Pequeno, mas eu penso no Mestre Pé de Chumbo, porque é ele que é o 

elo, então ele é o meu elo de ancestralidade dentro da Capoeira com o Mestre 

João Pequeno, então ele que nos apresentou o Mestre João Pequeno, ele que 

nos apresentou o Mestre Lua de Bobó, ele que nos apresentou o Mestre Ciro, 

o Mestre Fernando. Então quando a gente estava junto com Mestre Pé de 

Chumbo eu sentia muito esse elo ancestral do Mestre Pé de Chumbo com o 

Mestre João Pequeno e o Mestre Pastinha, e isso é muito forte, extremamente 

forte, até o momento que a gente conheceu, em carne e osso, o Mestre João 

Pequeno, mas o elo continua sendo o Mestre Pé de Chumbo dentro do meu 

sentimento (ROBY, 2017). 

 

Mestre Guimes também afirma ser Mestre Pé de Chumbo seu mestre, quem lhe 

ensinou a capoeira de Mestre João Pequeno de Pastinha e Mestre Pastinha. 

Independente das configurações e dos relacionamentos pessoais, ele é o responsável por 

tudo isso. 

Infelizmente não foi possível uma aproximação. Mas não poderíamos deixar de 

situá-lo, e ainda mais, de agradecê-lo por tudo isso. Meus votos são para que a relação 



95 
 

 

se reestabeleça, e que os grupos sejam colaboradores do crescimento um do outro, nessa 

grande linhagem de Mestre João Pequeno de Pastinha! 



96 
 

 

CAPÍTULO 3. “Vem jogar mais eu, vem jogar mais eu mano meu”: Grupo 

de Capoeira Angola Malta Nagoa – memórias de um jogo/dança/luta 

 
A capoeira tem umas coisas inexplicáveis, é um estado de espírito, uma 
emoção, como é que pode não é, você estar tocando e cantando e uma coisa 
vai mexendo com você, você vai ficando arrepiado, transforma, sei lá, é 

muito interessante (MESTRE GUIMES, 2017).104
 

 

Com esse espírito e com essa emoção o terceiro capítulo foi pensado, analisado e 

escrito. Nele apresentamos a história da Capoeira Angola na cidade de Uberlândia que 

culmina na formação do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa. 

O capítulo traz essa história contada por Mestre Guimes e ao mesmo tempo 

permeada por algumas categorias de análise sobre o Grupo de Capoeira Angola Malta 

Nagoa levantadas por outros membros do grupo, utilizando para esse momento uma 

técnica de pesquisa qualitativa denominada grupo focal, uma prática de entrevista 

grupal que tem por intuito investigar sobre o que é mobilizado pelo grupo, abordando o 

significado desse patrimônio cultural negro para cada uma e para cada um e, ao mesmo 

tempo, para o coletivo, visto que as respostas traziam reflexões e debates em torno de 

um objetivo comum: a Capoeira Angola. 

Quanto ao grupo focal as reflexões foram conduzidas por perguntas que 

enquanto pesquisadora realizei para um grupo de dez capoeiras, contando comigo. 

Capoeiras que vinculam sua vida a esse patrimônio por um período compreendido entre 

dez a vinte anos ou mais. Nesse sentido, a intenção primeira foi mobilizar as memórias 

que o grupo, e mais, que cada um daqueles capoeiras guardam dessa vivência no 

jogo/dança/luta da Capoeira Angola. 

Isso significa que neste capítulo apresentamos análises que buscam compreender 

o que mobiliza o grupo, o significado que a Capoeira Angola proporciona para o 

coletivo, sobre essa rede de sociabilidade e o universo sobre o qual tivemos aqui 

pretensão de emendar. 

Partimos do pressuposto que os diálogos individuais e coletivos nos 

proporcionaria a compreensão de categorias necessárias para a pesquisa. Foi por meio 

deles que dialogamos e construímos este texto, como um “emendar” na significativa 

rede social da capoeiragem. 

 
 

104 Entrevista concedida por Mestre Guimes em 12 de junho de 2017. 



97 
 

 

Para dar início à essa contação e análise sobre o Grupo de Capoeira Angola 

Malta Nagoa, e para maior compreensão e contextualização dessa, iniciaremos 

discorrendo sobre o território de vinculação do grupo, que é, principalmente, mas não 

somente, a cidade de Uberlândia, estado de Minas Gerais. Em seguida, descreveremos a 

história de nosso grande Mestre Guimes, o responsável por tudo isso, para em seguida 

mergulhar nas histórias do grupo. 

 
3.1. “Por favor meu mano, eu não quero barulho aqui não”: territorializando a 

cidade, destino da Capoeira Angola de Mestre João Pequeno de Pastinha 

 
E a cidade de Uberlândia que tem no seu território esses grupos de Capoeira 

Angola, que cidade é essa? Como ela se constituiu e atualmente se configura? 

Uberlândia está situada na macrorregião do Triângulo Mineiro, estado de Minas 

Gerais, Estado tido – num determinado período105 – como o mais populoso no 

quantitativo de negros no contexto da escravidão negra durante a colonização do 

chamado “Novo Mundo”. Aqui, “os primeiros registros históricos da presença da 

cultura [africana e] afro-brasileira no Triângulo Mineiro se relacionam com a descoberta 

das jazidas de ouro e diamantes no interior dos estados de Goiás e Mato Grosso, ainda 

no século XVIII” (SILVA, 2013, p. 14). 

Como demonstramos no primeiro capítulo, a mineração foi a principal atividade 

do período, a qual utilizou dos conhecimentos e da força de milhares de negros 

africanos. Ou seja, foi ela a responsável pela formação de núcleos populacionais, como 

o de São Pedro de Uberabinha – devido à localização nas margens do Rio Uberabinha – 

atualmente cidade de Uberlândia. 

Mesmo com considerável quantitativo populacional de negros, a cidade de 

Uberlândia surge desde seus primórdios como um território predominantemente de 

práticas que valorizam as pessoas brancas em detrimento das pessoas negras. Como 

afirma SILVA (2013), os relatos encontrados exaltavam os feitos e contribuições das 

 
 

105 “Em 1819, pelas estatísticas de Veloso de Oliveira, assim se distribuía a nossa população 

nacionalmente, segundo o quadro apresentado por Calógeras” (MOURA, 1992, p. 10-11). Segundo esse 

quadro retirado da obra Introdução à Antropologia Brasileira de Artur Ramos (1943), no ano de 1819, a – 

na época – província de Minas Gerais contava com um total de 631.885 (seiscentos e trinta e um mil, 

oitocentos e oitenta e cinco) negros, entre escravos e livres. Seguida pela província do Rio de Janeiro com 

510.000 (quinhentos de dez mil) negros e da Bahia com 477.912 (quatrocentos e setenta e sete mil, 

novecentos e doze) negros. 



98 
 

 

famílias tradicionais, sendo as mesmas predominantemente de brancos, em detrimento 

dos feitos e contribuições dos negros. Sendo estes citados apenas enquanto pertencentes 

à quilombos formados pelas fugas dos minérios, que eram os campos de concentração 

da mão de obra escravizada na região. A cidade se configura então, desde seus 

primórdios, como um território predominantemente branco. 

 
É possível concluir que o intenso fluxo migratório de negros para Uberlândia, 

assim como para outras regiões do país, está relacionado ao estado de 

desamparo social que esses vivenciaram após a abolição da escravatura. 

Tornaram-se livres, mas não lhes foram concedidas condições para se 

sustentarem ou ao menos ingressarem no mercado de trabalho. Além disso, 

séculos de patriarcalismo e preconceito dificilmente seriam rompidos 

rapidamente (ANDRADE; FONSECA, 2008, p. 8). 

 

Além disso, Silva (2013) afirma que: 

 
 

As pequenas oportunidades no mercado de trabalho, que começaram a se 

apresentar a partir dos anos 50, mas também a presença desse novo segmento 

no espaço público, aprofundaram a consciência sobre a discriminação racial. 

Uma vez não reclusa aos territórios negros como Patrimônio, Martins e 

Fundinho, a elite negra viu-se na condição de criar instituições específicas 

onde pudesse enfrentar coletivamente o racismo que se colocava em locais 

não claramente demarcados socialmente, como empregos, cinemas e nas 

próprias ruas (SILVA, 2013, p. 100). 

 

Os autores demonstram que a construção inicial da cidade se deu de maneira 

segregada, e assim – de certa forma – se manteve. Ainda de acordo com Silva (2013), 

“agregando de um lado o segmento hegemônico branco e de outro, uma população de 

(...) pretos”, “(...) as relações raciais [e consequentemente sociais, culturais e 

econômicas] desenvolviam-se de forma bipolar”.106
 

Essa segregação se configura como um dos principais desafios da população 

negra uberlandense, tanto no passado quanto no presente, tendo na “segregação urbana” 

e na “ausência de negros nas instâncias de poder” dois elementos simbólicos que 

representam o racismo na cidade.107
 

 
As transformações urbanas verificadas entre os anos 1950-1970 em 

Uberlândia foram responsáveis pela modificação no perfil etnicorracial, 

organização política e inserção socioeconômica dos negros. Até os anos 

1940/50, a população negra encontrava-se territorializada, ocupando em geral 

os bairros pobres, como o Patrimônio, Martins e parte do Fundinho [parte 

 

106  Ibid., p. 19. 
107  Ibid., p. 51. 



99 
 

 

baixa próxima do Córrego São Pedro ou atual Avenida Rondon Pacheco]. As 

práticas culturais desenvolvidas em torno do congado apresentavam-se como 

principais formas de organização e expressão do grupo. Nas décadas de 60 e 

70, as transformações socioeconômicas possibilitaram uma maior 

diversificação das atividades e funções sociais, ampliando o fluxo da 

população negra, outrora situada nos espaços tradicionais. Esta nova 

configuração geraria conflitos de outra ordem (SILVA, 2013, p. 90). 

 

Um desses conflitos refere-se à desocupação, forçada pela especulação 

imobiliária, das áreas centrais e a ocupação das áreas periféricas pela população negra, 

surgindo a partir daí as favelas e os conjuntos habitacionais. Temos também as 

modificações no mercado de trabalho, reduzindo a importância de algumas profissões e 

aumentando a importância de outras que se relacionam com o comércio de forma geral. 

Nesse sentido, Silva (2013) afirma que essas modificações contribuíram para as 

diversificações quanto à inserção da população negra no mercado de trabalho, 

“Entretanto, a despeito do surgimento de novas atividades profissionais, percebe-se que 

este segmento se manteve majoritariamente alocado em posições subalternas”.108
 

Ou seja, as profissões consideradas menos qualificadas, como a de pedreiro, 

estivador, carpinteiro, operário, pintor, dentre outras eram majoritariamente ocupadas 

pelos negros enquanto as profissões consideradas qualificadas, como a de bancário, 

comerciante, auxiliar de escritório, professores, dentre outras, eram ocupadas pelos não 

negros. Nesse sentido, “eram poucos tipos de serviços, os quais eram denominados 

“funções de preto” e envolviam em geral trabalhos que exigiam grande esforço físico e 

condições insalubres” (ANDRADE; FONSECA, 2008, p. 9). 

Atualmente, as estatísticas do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

(IBGE) revelam, segundo Clemente (2013), que em 2010 os dados do censo referentes 

ao município de Uberlândia anunciam 42,9% de habitantes da cor preta e parda, o que 

significa 259.216 (duzentos e cinquenta e nove mil, duzentos e dezesseis) habitantes 

negros. E isso significa um aumento de “8.89 pontos percentuais” entre o censo de 2000 

e o de 2010. 

 
Podemos também interpretar esses resultados, Brasil de 6.1% e Uberlândia 

8.89% de crescimento da população negra, como uma resultante das ações 

afirmativas desencadeadas pelos movimentos negros que nortearam políticas 

educacionais, como a lei 10.639/03, que sem dúvida teve um papel de 

conscientização da importância da matriz africana na constituição 

demográfica da população brasileira (CLEMENTE, 2013, p. 119). 

 
 

108 Ibid., p. 96. 



100 
 

 

Dentro dessas ações afirmativas, encontramos o trabalho do próprio Grupo de 

Capoeira Angola Malta Nagoa, que desenvolveu e ainda desenvolve trabalhos de 

conscientização e valorização da negritude na cidade de Uberlândia. Outro exemplo é o 

Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros da Universidade Federal de Uberlândia 

(NEAB/UFU), além de diversos outros movimentos, grupos e associações negras locais. 

Nesta perspectiva, é importante afirmar que “a cena afrodescendente em Uberlândia 

é rica, diversa em grupos e pessoas que exprimem com a mesma diversidade suas 

escolhas políticas, religiosas e ideológicas” (CLEMENTE, 2013, p. 123). São variadas 

as manifestações culturais da população negra uberlandense, as quais são expressas pela 

Capoeira Angola e Regional, pelas religiosidades de matriz africana e afro-brasileira 

como os Terreiros de Umbanda, Candomblé e Omolocô, pela Folia de Reis e 

principalmente pelo Congado, que é a que reúne um número maior de habitantes em 

torno de uma prática da cultura negra. Podemos citar também o carnaval, bailes 

black, encontros da juventude negra, grupos de estudo e demais ações desenvolvidas no 

âmbito acadêmico em parceria com o público externo mediante projetos de extensão. 

É nesse contexto territorial, ocupando os espaços da cidade de Uberlândia – aqui 

brevemente descrita e analisada – que surge a Capoeira Angola, sobre a qual nos 

deteremos a partir de agora. 

 
3.2. “Eu sou angoleiro, angoleiro eu sei que eu sou”: Mestre Guimes e as trajetórias 

de vida do capoeira 

 
Guimes Rodrigues Filho, também conhecido por Mestre Guimes, ou mesmo 

Guina, nasce na cidade de São Paulo, em 30 de novembro de 1959, filho de Aparecida 

Rodrigues Lopes e Guimes Rodrigues, seu pai biológico, o qual falece entrando em 

cena Previz Rodrigues Lopes – irmão do primeiro – e agora casado com Dona Cida, sua 

mãe. Guimes teve três irmãos, frutos do primeiro casamento de sua mãe, sendo que 

apenas João encontra-se vivo, Douglas e Cláudio faleceram. Do segundo casamento 

Guimes teve quatro irmãos, sendo que Kátia e Previz Júnior faleceram e Pery e Janaína 

encontram-se vivos. 

Guimes, ao longo de sua vida teve duas filhas e um filho, sendo Inaê de 32 anos 

e Caê de 20 anos frutos do seu primeiro casamento com Luísa, e Yara Lissá de 12 anos 

filha de seu atual casamento com Roberta, conhecida na capoeira como Roby. Tem 

também duas netas, filhas de Inaê, sendo a Camila de 14 anos e a Carolina de 9 anos. 



101 
 

 

Mestre Guimes, com 19 anos, em plena ditadura militar no ano de 1979, muda- 

se de São Paulo para estudar Química na Universidade de São Paulo (USP), localizada 

na cidade de Ribeirão Preto, interior do estado de São Paulo, a qual era na época uma 

fazenda e se localizava numa região periférica. 

Ele conta que no interior da universidade tinha um lago onde os estudantes se 

encontravam, além de várias mangueiras. Um belo dia, um amigo de Guimes resolve 

atirar pedras nas mangas para derrubá-las e poder chupar, e, nesse momento, estavam 

passando alguns jovens que não eram da comunidade universitária, os quais disseram 

para ele parar de fazer isso, visto que as mangas estavam verdes. 

Em seguida, assim que termina de falar, um dos jovens acerta “um soco” no 

Edson – amigo de Guimes que estava colhendo as mangas – Guimes intervém e leva um 

soco no maxilar e depois mais um. Depois disso os rapazes vão embora. Guimes pensa 

que precisa fazer algo para aprender a se defender, e assim resolve fazer Capoeira, que 

segundo ele era algo de sua matriz. 

Em Ribeirão Preto havia a academia de Capoeira do Mestre Miguel do Grupo 

Cativeiro, que se localizava no Centro da cidade. Os alunos tinham o costume de sair 

aos finais de semana pela rua “para dar porrada”, mas Guimes não se identificava com 

esse movimento. Por conta disso, um dia Mestre Miguel resolve dar uma surra – dentro 

da capoeira – nele, como forma de correção por estar enfrentando seu mestre e, a partir 

desse episódio, Guimes vai amadurecendo a ideia de que aquela capoeira era muito 

violenta, principalmente por causa das brigas de rua, isso foi por volta de 1979. 

Após concluir o curso de Química na USP em 1982, volta pra São Paulo para  

dar aulas no Estado e vai para a cidade de São Carlos em 1984 para fazer mestrado. Fez 

mestrado em São Carlos, mas o orientador era de Ribeirão Preto, pois em Ribeirão não 

tinha pós-graduação. Nesse período que ficava viajando entre Ribeirão e São Carlos, 

não teve contato com a Capoeira. Finaliza o mestrado em 1987 e vem para Uberlândia 

como professor substituto do Instituto de Química, oficializando essa trajetória em 

1989, quando se torna professor efetivo da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). 

Contudo, devido à memória da violência na Capoeira, experiência tida na cidade 

de Ribeirão Preto, resolve não mais procurá-la, pelo menos não naquele momento. 

 
Eu morava no bairro Cazeca aqui em Uberlândia e tinha uma academia do 

Mestre Corisco na rua debaixo da minha casa, e eu como achava que a 

capoeira tinha essa coisa da violência, então eu não vou fazer, e então eu 

comecei a fazer Tai Chi Chuan, então eu passava, saía da minha casa, o Tai 

Chi Chuan era aqui na [Rua] Johen Carneiro, atravessava pela [Rua] Rio 



102 
 

 

Branco, na bifurcação embaixo tinha a academia do Mestre Corisco, pertinho 

de casa, tava ali, vinte, trinta metros, perto da casa dos meninos que hoje tão 

aí com a gente, o Nego, o Marco, pertinho da casa do Marco ali (...). Enfim, 

eu passava ali e tinha um dia que tinha roda, escutava berimbau, atabaque, e 

eu não, é Tai Chi Chuan. Eu levantava de madrugada, as cinco da manhã, 

fazia Tai Chi todo dia religiosamente, fazia os movimentos, minha casa tinha 

uma sala gigantesca e não tinha nada, república de professores em trânsito, e 

fazia, cinco horas da manhã e era isso. Até que um dia eu falei caramba velho 

não está dando, eu vou ver essa Capoeira aí, porque eu passo aqui, os caras 

tocando aí e isso me pega não tem jeito (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

A partir desse momento, Guimes entra de vez para o universo da Capoeira. 

Abandona o Tai Chi Chuan e volta para a Capoeira Regional, agora por intermédio da 

academia do Mestre Corisco, a qual muda algumas vezes de endereço, se fixando num 

espaço em frente ao Clube UTC, local onde conheceu Alegria – que aparecerá também 

na história do Grupo Malta Nagoa. 

 
Então eu fui jogando, fui ficando, ficando, só que tinha um cara lá que o 

apelido dele era Angola (...), tinha o Angola, tinha o Alegria, tinha o Lacraia, 

enfim, depois veio a geração mais nova, o Pelezinho, mas a gente gostava de 

ver esses jogos que jogava mais lento, aquela performance de corpo que 

combinava algumas coisas, tipo eu faço uma tesoura e você pula e faz outra 

no jogo, aquelas coisas, e queria fazer essa tal dessa Angola, e meu parceiro 

era o Alegria e o Alegria era muito admirável nesse ponto, porque sempre um 

negro muito alto e forte só que eu nunca vi esse cara dar uma porrada em 

ninguém, e todo jogo, na hora do jogo de “trocação”, ele saía numa boa, 

nunca deu porrada em ninguém, defendia, saía numa boa (...) (MESTRE 

GUIMES, 2017). 

 

Mestre Guimes demonstra com essa fala que já se interessava pelo 

jogo/luta/dança da Capoeira Angola, mesmo sem ter treinado ou tido um contato mais 

direto, pois afirma que foi encontrar essa Capoeira Angola pela primeira vez no grupo 

do Mestre Pé de Chumbo em São Carlos, quando ainda se dividia em treinos de Angola 

e Regional. Antes disso, era apenas uma admiração pelo jogo mais cadenciado, mais 

performático, com as combinações de corpo e movimentos. 

A partir de 1990 ele começa a fazer um trânsito entre a cidade de Uberlândia e a 

cidade de São Carlos, pois estava articulando um doutorado. Após cumprir as 

exigências e burocracias do sistema, a partir de 1992 volta de fato a residir em São 

Carlos e, com a Capoeira já incorporada, pede indicação ao Mestre Corisco sobre a 

Capoeira de São Carlos, o qual indica Mestre Isael do grupo Pena de Ouro e logo que 

Guimes vai para São Carlos procura pelo grupo e inicia os treinamentos. 

No entanto, não se identifica com um dos alunos, o qual era responsável por 

puxar os treinos. Permanecendo, segundo ele, seis meses ou menos no grupo, sobre o 



103 
 

 

qual relata parecer um exército o treinamento, “porque ele punha a gente enfileirado e aí 

antes de começar ele falava, todo mundo assim com a mão para traz “Mestre Bimba”, e 

a gente “Manoel dos Reis Machado”, “Mestre Pastinha”, Vicente Ferreira Pastinha” 

todo dia essa coisa”. Mas foi justamente com essa breve história nesse grupo que sua 

trajetória se modificou, pois 

 
(...) [teve] um cara lá que fala assim “deixa eu te falar uma coisa, essa 

capoeira que você tá querendo aí, mais pegada e tal, tem um mestre aqui que 

o grupo dele é um grupo porrada, um grupo bom, eu vou levar você lá” e me 

levou lá (...). E aí eu fui pra lá e esse menino também mudou para o grupo do 

Mestre Pé de Chumbo, nessa mesma época, ele não estava com coragem de 

mudar antes e nós mudamos (...). Aí fomos, isso em 92, segundo semestre, e 

aí eu conheci o grupo do Mestre Pé de Chumbo, e lá tinha Angola e  

Regional, e claro que assim, lá eles tinham muito mais técnica de jogo, tanto 

é que era um grupo muito respeitado, aonde ia, Mestre Pé de Chumbo, eram 

os caceteiros do Pé de Chumbo, mas era um grupo muito respeitado. (...) um 

grupo bom e tal, preocupado com as técnicas de defesa e ataque, ele foi me 

corrigindo, mostrando que eu tinha problemas e quais eram os problemas, as 

minhas falhas em termos de técnicas, e foi. (...) aí eu conheci a Angola que 

era a primeira e segunda sequência, a primeira e a segunda eu aprendi com 

ele, do Mestre João Pequeno que era do Mestre Pastinha (...) (MESTRE 

GUIMES, 2017). 

 

A partir desse contexto é que Mestre Guimes vai se construindo e se formando 

enquanto pertencente da Capoeira Angola, linhagem de Mestre João Pequeno de 

Pastinha. Por meio do Mestre Pé de Chumbo, ele traça sua trajetória angoleira. 

 
(...) Em São Carlos já era mais uma população universitária (...) cheguei lá já 

tinha essa configuração (...) essa capoeira lá tem um começo dentro da 

UFSCAR (...) eu cheguei já tinha a academia. E enfim, eu conheci a Angola 

em 1992, em 1994 o mestre [Pé de Chumbo] foi para Suécia e a gente ficou 

na linha de frente tomando conta da academia, eu, o Jurubeba e o King em 

termos de treinos e administração da capoeira e uma menina que era na época 

namorada do mestre (...). A gente ficou à frente da Capoeira, acho que ele 

ficou um ano fora, de 93 para 94 que ele vai, acho que final de 94 ele volta, e 

nós ali tocando o barco (...) eu acho que é isso, e quando ele volta, ele volta 

dizendo “a partir de hoje, eu vi muita coisa errada na Europa, e não vou dar 

mais aula de Capoeira Regional”, aí ele perde um monte de aluno, e aí o 

núcleo duro que era Indaiatuba, continua sendo Indaiatuba, mas São Carlos 

fortalece, São Carlos se dedicava mais a Angola mesmo (...) (MESTRE 

GUIMES, 2017). 

 

Ele se forma nesse contexto, junto com o próprio grupo, que a partir de uma 

decisão de Mestre Pé de Chumbo inicia sua trajetória de exclusividade com a vertente 

da Capoeira Angola. Em pouco tempo já se responsabiliza por algumas obrigações, 

principalmente quando Mestre Pé de Chumbo se ausenta, devido às temporadas no 

exterior, prática comum ainda entre os mestres que mantém trabalhos não só no Brasil, 



104 
 

 

mas também em outros países. Mas junto com ele, tem outros que se mantém na linha 

de frente. Assim como Guimes faz atualmente com os professores do Malta Nagoa que 

estão à frente dos treinos e aulas de musicalização. 

 
Todo o tempo que eu fiquei em São Carlos, eu só aprendi, só trabalhei a 

primeira sequência, primeira e segunda sequência, era isso durante uns três 

longos anos era isso que a gente treinava e ponto, e depois meio que o Mestre 

Pé de Chumbo refaz, na minha opinião um caminho, que o Pastinha formou 

João Grande e João Pequeno e parece que é até duas escolas diferentes, mas 

que veio do mesmo mestre, aí o Mestre Pé de Chumbo faz as duas coisas, ele 

reincorpora, ele refaz isso, mas essa entrada de movimento mais com a linha 

do João Grande e tal não foi o que a gente aprendeu no nosso fundamento, 

era João Pequeno e hoje tem aí muita coisa, muitas variações, o mestre [Pé de 

Chumbo] acredito que trabalha bem as duas linhagens hoje. Mas enfim, a 

gente aprendeu muito a luta da Capoeira Angola, porque o mestre veio da 

Europa109 com um propósito, olha “ninguém confia na Capoeira Angola, mas 

agora vai confiar, então vai ser assim”, tipo assim, “vou enfrentar qualquer 

que seja a situação, vou mostrar essa Capoeira Angola”, o que me lembra um 

pouco o que Mestre Bimba fez, porque o Bimba colocou o corpo à disposição 

da capoeira, ele sonhava que a capoeira ia pro mundo inteiro e desafiava as 

lutas, como jiu jtsu e assim era Pé de Chumbo que ia pra qualquer encontro, 

qualquer evento pra mostrar que a Capoeira Angola tinha que ser respeitada e 

aí tem que tirar o chapéu pro homem, e a gente ia tudo junto, pelo bem ou 

pelo mal, o que rolasse (...) (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Ou seja, Mestre Pé de Chumbo decide, depois de enfrentar problemas com a 

Capoeira Regional e, também, depois de se aproximar cada vez mais de Mestre João 

Pequeno de Pastinha, de que era isso que ele queria, seguir exclusivamente a Capoeira 

Angola, a partir da linhagem de Mestre João Pequeno de Pastinha. E assim inicia os 

trabalhos à frente do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA), Academia de João 

Pequeno de Pastinha (AJPP), sob sua coordenação no interior de São Paulo. E Mestre 

Guimes segue essa trajetória, acreditando que esse era o caminho a seguir. O que dá 

início a expansão dos trabalhos para outros núcleos, como foi o caso de Uberlândia. 

 
E quando eu vinha aqui de vez em quando eu passava a metodologia pro 

Alegria, o Alegria era daqui, aí ele trabalhava no Colégio Nacional, sei lá o 

que ele fazia lá, mas enfim ele tinha um grupo de pessoas ali que fazia a tal 

de capoeira, porque ele dava aula de capoeira Angola, aquela de ouvido e eu 

comecei a trazer para esse grupo essa metodologia, porque eu estava 

aprendendo Angola lá então quando eu vinha eu passava algumas coisas, 

alguns treinos lá e enfim (...) era um grupo de pessoas que estavam 

interessadas em fazer capoeira, não tinha um nome (...) ele estava no Corisco 

e dava uma aulas no Nacional de capoeira (...) o grupo do Corisco não tinha 
 

109 Neste ano [1991] também foi convidado para ministrar aulas de Capoeira Angola na Suécia. Nessa 

época, esteve em diversos países da Europa, trabalhou com crianças refugiadas de guerra, e foi 

reconhecido internacionalmente pela sua qualidade como "angoleiro". Disponível em 

http://www.mestrepedechumbo.com/html/mpedechumbo_vida.html Acesso em 02 jul. 2017. 

http://www.mestrepedechumbo.com/html/mpedechumbo_vida.html
http://www.mestrepedechumbo.com/html/mpedechumbo_vida.html


105 
 

 

Capoeira Angola (...) ele estava dando aula de uma capoeira que ele não 

aprendeu (...) ele tinha um grupo de pessoas interessadas em fazer uma outra 

coisa, um outro tipo de movimentação, essa chamada de mais lúdica, num sei 

(...) e de vez em quando eu vinha e dava uns pitacos, trazendo essa 

sistematização que eu estava aprendendo, até que quando eu volto aqui em 

96, a gente incorpora o trabalho e vai trabalhar junto, aí tem um percurso aí 

que eu nem sei ao certo onde começou (...) (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

É assim e a partir daí que se inicia a trajetória da Capoeira Angola na cidade de 

Uberlândia, trajetória de luta e resistência, mas também de capoeira, amigos e cervejas. 

Agora, com a caminhada de Mestre Guimes brevemente relatada, iniciaremos a história 

da Capoeira Angola e do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa na cidade de 

Uberlândia. 

 
3.3. “Vem jogar mais eu, meu irmão, vem jogar mais eu, irmão meu”: a Capoeira 

Angola chega a Uberlândia/Minas Gerais 

 
Mestre Guimes se aproximou dessas terras a partir de 1987, quando se deslocou 

de São Paulo, sua cidade natal, para o município mineiro, na qualidade de professor 

substituto da Universidade Federal de Uberlândia (UFU). Em 1989, é aprovado como 

professor efetivo do Instituto de Química da UFU e, a partir daí, inicia-se um processo 

que culminará na formação da Capoeira Angola uberlandense. 

A presença negra na cidade de Uberlândia continua marcante, como foi possível 

observar nos dados descritos anteriormente, que afirmam que, em 2010 42,91% dos 

habitantes do município são negros. Esse contingente de pessoas negras ainda não se 

encontra integrada à cidade, visto que, desde seu surgimento, o que se tem é uma 

valorização das atividades da população branca em detrimento da população negra. 

Diante da dinâmica da cidade, como já relatamos, Guimes, enquanto professor 

doutor negro da Universidade Federal de Uberlândia assumirá um papel importante na 

cultura local, ao trazer para a cidade um patrimônio cultural de relevância para o legado 

negro brasileiro que é a Capoeira Angola. 

A Capoeira Angola é um patrimônio cultural que diz muito sobre o negro desde 

os processos de escravização até os dias de hoje. Ela reúne uma gama de mestres que 

tiveram um importante papel na história do Brasil que, a partir da preservação e 

afirmação de sua prática enquanto filosofia de vida, enquanto instrumento comum de 

preservação e expansão, agrega capoeiristas e apreciadores que mobilizam essa história 

nos diferentes meios e contextos sociais. Esse patrimônio não se limita somente às 



106 
 

 

formas de ensino e de jogo, mas também à história de luta do povo negro, ao espírito 

associativista e ao amparo social como mola propulsora da cultura. 

Guimes, no universo da Capoeira Angola, faz parte dessa linhagem que inicia 

com Mestre Pastinha, tendo nos dias de hoje uma estreita relação com as práticas 

capoeiristas da linhagem de Mestre João Pequeno de Pastinha, linhagem seguida pelo 

Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa. 

É nesse contexto territorial e com esse espírito que Guimes inicia as atividades 

do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) em Uberlândia, por volta de 1996, e, 

associando-se à sua atuação como docente na Universidade, configura-se aí dois 

trabalhos que buscam cada vez mais afirmar as raízes negras da cultura brasileira. Para 

uma cidade como Uberlândia, com o histórico de racismo e segregação urbana 

presentes, um trabalho de valorização das raízes africanas e afro-brasileiras é de  

extrema importância. 

Como já descrito na história sobre a vida de capoeira de Mestre Guimes, por 

volta do ano de 1996, ele decide, junto com o Alegria, sistematizar os treinos da 

Capoeira Angola enquanto representante do Centro Esportivo de Capoeira Angola 

(CECA) – Academia de Mestre João Pequeno de Pastinha (AJPP). E, assim, essa 

história da Capoeira Angola em Uberlândia se desenvolve sistematicamente. 

 
Aqui em 97 mais firmemente [mas já desde 1996] a gente começa a fazer o 

trabalho, [...] a gente foi dar aula no prédio onde era a rádio educadora, o 

Alegria conseguiu um espaço lá [...] quando em frente ao INSS tinha um 

prédio aonde funcionava a rádio educadora [...] no Centro, o Alegria  

conhecia o pessoal lá, tinha um salão, depois você sobe umas escadas, tinha 

um clarão, então a gente dava aula ali de sábado de manhã [...] a gente dando 

aula e na hora de fazer a volta ao mundo, em fileira quando vai fazer aú, 

rabo-de-arraia cada um, tem uma senhorinha, com uns oitenta e poucos anos 

que ela fala assim “essa capoeira aí eu conheço, essa capoeira é do Mestre 

Pastinha”, foi a glória né, eu aqui com a incumbência de levar o treino do 

Grupo do Mestre Pé de Chumbo e me aparece essa senhora quando eu estou 

dando aula e fala que ela lembrou dos movimentos do Mestre Pastinha, ou 

seja, a gente tá mantendo a tradição a gente tá seguindo, então aqui foi assim 

“gente para o treino aí e vem pra cá conversar com essa senhora” [...] Então 

passa ela a dar aula em meu lugar, que é a mais velha e contando uma 

história, e ela conta essa história [...] então assim, o jeito que ela falava, uma 

pessoa branca pertencente a uma elite, mas que falava que aquela capoeira lá 

era uma coisa muito bonita de se ver, dava gosto de ver, prazer, então ela fala 

com muito carinho da capoeira, e a gente então se sentiu lisonjeado por tá 

podendo ouvir porque era a partir do que a gente aprendeu, então se o Mestre 

Pé de Chumbo, ao Mestre dele João Pequeno, ao Mestre Pastinha e assim por 

diante Mestre Benedito, tinha essa linhagem pra gente poder realmente fazer 

isso com verdade, dentro daquilo que a gente acreditava de seguir a tradição, 

de uma tradição claro modificada, mas assim tá próximo disso, é um 

reconhecimento de que o trabalho que a gente fazia, eu fazia como era eu o 

responsável, ele estava sendo bem feito (MESTRE GUIMES, 2017). 



107 
 

 

Assim iniciou-se os trabalhos da Capoeira Angola na cidade de Uberlândia, a 

partir de um grupo que, naquela época, representava o Centro Esportivo de Capoeira 

Angola (CECA) por meio do Grupo do Mestre Pé de Chumbo. 

Essa passagem da entrevista com Mestre Guimes, mostra que, em meio ao 

treino, nos movimentos de aú e rabo-de-arraia – que são movimentos de base da 

Capoeira Angola pertencentes à primeira sequência110 de Mestre João Pequeno de 

Pastinha – foi reconhecido, pelo olhar de uma observadora, as características da 

metodologia de Mestre Pastinha, que ensinou Mestre João Pequeno de Pastinha, que 

ensinou Mestre Pé de Chumbo, que ensinou Mestre Guimes. 

Ou seja, existe aí uma preservação dos fundamentos básicos e característicos de 

uma vertente, de uma linhagem, uma metodologia passada de geração em geração, à 

qual o grupo segue nesses 20 anos de Capoeira Angola na cidade de Uberlândia. Mestre 

Guimes continua seu relato sobre a história da Capoeira Angola em Uberlândia: 

 
De lá a gente vai acho que pra Raia Center, aí na Raia Center tem um 

episódio de racismo que a gente começou a dar aula lá pro pessoal que fazia 

natação e quisesse fazer mais alguma coisa, aí tinha capoeira também, mas a 

mãe do Jailton e da Daniele fazia umas faxinas lá, então a gente disse “olha 

seus filhos podem ir que não vão pagar nada”, porque isso Mestre Pé de 

Chumbo tinha implantado lá em São Carlos, da gente financiar aqueles que 

não podem, então era uma filosofia dele de pegar gente que não podia pagar e 

treinar lá, isso não é uma invenção nossa, a gente trouxe pra cá essa filosofia, 

enfim, aí a gente começa a fazer na Raia, conhece o Jailton, a Jaíne, etc. e 

depois a gente sai de lá, porque quando começou a ir mais gente aqui do 

[bairro] Santa Mônica, o Santa Mônica até então naquela época era um bairro 

da periferia vamos dizer assim, então a dona da academia corta, tipo tá 

chegando muita gente que não deve aqui na área, pessoas negras, pois tinha 

um salão ali e estavam ali pra fazer capoeira, tá saindo gente, pai vem buscar 

e dão de cara com pessoas da periferia treinando ali, ocupando o espaço, não 

só os filhos dela [da faxineira], mas começou a vir outros moleques, e aí ela 

dá um corte, então a gente sai de lá (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Nessa fala ele aponta duas categorias muito importantes. Em primeiro lugar, a 

filosofia, que se torna, posteriormente, uma característica fundamental no Grupo de 

Capoeira Angola Malta Nagoa, traduzida na abertura e no acolhimento de pessoas que 

não possuem condições financeiras de pagar as mensalidades. Dessa forma, os pagantes 

e os não pagantes participam juntos de todas as atividades do grupo. Posteriormente, 

essa filosofia é complementada com o projeto bolsa capoeira, no qual alguns alunos do 

 

 

110 Método de ensino criado por Mestre João Pequeno de Pastinha o qual sistematiza os movimentos em 

uma sequência específica de ensino. 



108 
 

 

grupo de baixa renda recebem uma bolsa para continuar seus estudos, o que será 

detalhadamente analisado posteriormente. 

A segunda categoria de importância relatada por Mestre Guimes é o caso de 

racismo, o que nos remete ao histórico da própria cidade. De acordo com o breve relato, 

as pessoas negras são sumariamente excluídas de locais e ocasiões em detrimento das 

pessoas brancas, de classe média ou alta que possuem a cor e a condição financeira que 

as pessoas desse espaço “exige”. Nesse caso, o grupo foi “cortado” do referido espaço. 

A partir do episódio relatado, o grupo recém-formado passa a treinar na 

Academia Ritmo, que ficava na época na Avenida Rio Branco. Mestre Guimes relata 

que “na academia de dança do Fabinho, no último andar a gente treinava, a gente  

achava que a sócia do Fabinho não gostava muito da capoeira lá, mas enfim foi”. 

Mestre Guimes ainda relata que foi na Academia Ritmo que a filosofia de quem 

pagava e quem não pagava se estabeleceu, passando a compor o grupo três jovens 

moradores do Bairro Patrimônio, que receberam os nomes na Capoeira de Faísca, 

Fumaça e Foguinho. O terceiro entra um tempo depois levado pelos dois primeiros. 

Atualmente, Foguinho é professor formado pelo grupo, sendo o primeiro a se beneficiar 

do Bolsa Capoeira, tendo a recebido até ingressar no curso de História da Universidade 

Federal de Uberlândia. 

 
Nessa Ritmo treinava o pessoal, o Marreta, o Léo Paparazzi, o Gilson, a 

Lavínia, a Flavinha eu acho, a Pastelzinho, eu sei que eram dez, a Aranha, 

poxa [fica pensativo], a Alessandra Megera, enfim, eram dez pessoas que  

financiavam e falavam que a capoeira merecia um espaço só dela, vamos 

arrumar isso, a gente segura, nós dez aqui vamos segurar o espaço, [...] a 

Roby também estava no grupo [...] e eles diziam vamos organizar uma 

academia, ver se traz alguém de São Carlos. Aí conversei lá com Mestre Pé 

de Chumbo, e o Boy veio, o Minhoca veio uma época também, Pé de 

Chumbo também veio e ficou aqui um tempo, sei lá, mas enfim, montamos a 

academia no Saraiva, na [Rua] Guaicurus, e a ideia era: “a gente vai pagar o 

aluguel durante um ano, o dinheiro do aluguel está garantido e o papel do 

professor era angariar alunos, você vai ter aí o dia inteiro para ter sua 

subsistência” [...]. A gente fazia festa na academia, a gente reformou tudo, os 

banheiros, jogava bola lá e aí nessa época tem a Caracol que aparece, os 

Johnsons que eram os gêmeos. Nessa mesma época teve um trabalho lá no 

[bairro] Umuarama, o Boy deu aula lá também [...]. Lá na Guaicurus foi um 

momento muito importante, a gente tinha nosso espaço, respirava capoeira, a 

academia pintada e os berimbaus na parede, a hora que você queria estava lá 

a academia, um espaço bacana mas que enfim não deu certo [...] (MESTRE 

GUIMES, 2017). 



109 
 

 

Fotografia 17 - Integrantes do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) no bairro 

Saraiva – Uberlândia/MG 

 

Fonte: Sebastian Prat. Fotografia ao final da roda de Capoeira na academia do Centro Esportivo de 

Capoeira Angola (CECA) do bairro Saraiva, na cidade de Uberlândia-MG. Em cima, da esquerda para a 

direita estão Nego, Boy, Sebastian, Guimes, Foguinho, Peruano, e embaixo, da esquerda para a direita 

estão Gato Guerreiro, Caracol e PA. 

 

É nesse período da Academia na Rua Guaicurus, que o grupo de fato se 

estabelece na cidade, momento em que se fortalecem os vínculos, os treinos e as aulas 

de musicalização. Período em que também começa a se configurar o que Mestre Guimes 

denomina de “comissão de frente” do grupo, fazendo parte dessa Foguinho, Nego e 

Marco, – atuais professores111 de Capoeira Angola, juntamente com Saturnino e Joel112. 

Por volta de 1998, com aproximadamente dois anos de Capoeira Angola na 

cidade, Nego e Marco passam a integrar o grupo, saindo assim da Capoeira Regional, 

especificamente do grupo da Associação Brasileira de Apoio e Desenvolvimento da 

Arte-Capoeira (ABADÁ), dentre outros fatores, a partir do vínculo com o então aluno 

do Malta Nagoa chamado Beto. 
 

111 Atualmente são cinco formados a professor pelo Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, por meio da 

decisão do Mestre Guimes, sendo eles: Nego, Foguinho e Saturnino num primeiro momento, num 

segundo momento o Marco e posteriormente Joel, este último tendo sua roda de passagem na 

comemoração dos 20 anos de Capoeira Angola em Uberlândia. Sendo que Saturnino se desvinculou do 

grupo, estando a frente atualmente do Grupo de Capoeira Angola Galo Cantô, criado por ele em 2014. 
112 Os nomes completos de Foguinho, Nego, Marco, Saturnino e Joel são respectivamente: César Paulo 

Silva, Pedro Paulo de Freitas Braga, Marco Aurélio Alves Perin, Saturnino Rodrigues Militão e Gabriel 

Tiago Pelizer. 



110 
 

 

Fotografia 18 - Integrantes do CECA no Bairro Saraiva – Uberlândia/MG 

 

Fonte: Arquivo pessoal do Professor Boy (1998). Fotografia de um momento de distração após roda de 

Capoeira Angola na Academia do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) no bairro Saraiva, em 

Uberlândia em junho de 1998. Da direita para a esquerda estão: Marreta, Jailton, Eraldo, Pastelzinho, 

Guimes, Boy, Caracol, Sebastian, Rafael e Gilson. 

 

Durante os quase dois anos em que o grupo permaneceu no seu próprio espaço, 

foram muitas as atividades e as dinâmicas referentes aos treinos, que eram realizados 

tanto no período da manhã, iniciando às 06:00 horas (pois alguns alunos começavam a 

trabalhar às 08:00 horas), como também no período noturno. Alguns alunos treinavam 

tanto cedo quanto à noite, devido à intensidade com que viviam a Capoeira, querendo 

extrair dela e de si próprios toda sua vivacidade. 

Esse espaço ficou marcado na memória de muitos(as) capoeiras, sendo muito 

comum escutar atualmente, 20 anos depois dessa experiência, o quanto aquelas 

vivências foram importantes, o quanto professor Boy foi fundamental na formação dos 

atuais professores Nego, Marco e Foguinho, além de outros alunos não titulados. 

Para os integrantes da Capoeira Angola de Uberlândia, permanece nos dias de 

hoje o conhecimento adquirido naquele intenso período. Ali vivenciaram momentos de 

construção de vínculos que transcenderam o universo da capoeira e adentraram 

instâncias particulares, de amizades, de formação acadêmica e profissional, de amparo 

social, amores, inimizades, tudo vivido com muita intensidade. 



111 
 

 

Fotografia 19 - Roda de Capoeira Angola na Academia do Centro Esportivo de 

Capoeira Angola (CECA) no bairro Saraiva em Uberlândia 

 

Fonte: Arquivo pessoal do Professor Boy (1998). Fotografia que retrata o momento do canto da ladainha 

em que os jogadores ficam acocorados aos pés dos berimbaus. 

 

Decorrido esse período, e não sendo possível manter o espaço da academia, 

decidem pelo seu fechamento e transferência dos treinos para o campus Educação Física 

da Universidade Federal de Uberlândia, localizado no bairro Aparecida, região central 

da cidade. Essa decisão foi tomada com o consentimento de Boy, que era o responsável 

direto pelos treinos diários. 

 
Acho que foram uns dois anos, e aí que a gente muda pra Educa [campus 

Educação Física da Universidade Federal de Uberlândia] eu acho, num 

projeto terrível em termos financeiros, que a cada trinta reais, três reais vinha 

para o grupo, o resto ficava lá pra universidade administrar várias coisas, 

dinheiro que não dava pra fazer absolutamente nada [...] aí lá vira uma 

Capoeira fundamentalmente povoada por universitários, mas com a galera da 

comunidade ainda frequentando, o Jaílton, a irmã dele [da época da Raia 

Center], o Foguinho [que entrou na Academia de Dança Ritmo] (MESTRE 

GUIMES, 2017). 

 

A partir daí as relações entre o grupo e o Mestre Pé de Chumbo começam a se 

modificar gradualmente. 

Após a utilização do espaço no campus Educação Física o grupo migra para o 

espaço da Associação de Teatro de Uberlândia (ATU) localizado no prédio do Mercado 

Municipal, período de tensos enfrentamentos e decisões, além de cisões e reformulações 

dos trabalhos. 



112 
 

 

3.4. “Nós pegamos uma demanda, meu irmão, nem ele venceu nem eu, irmão meu”: 

de Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) para Grupo de Capoeira 

Angola Malta Nagoa 

A gente sai da Educa e vai para o Mercado para não precisar pagar, porque a 

Associação de Teatro de Uberlândia (ATU) tem uma concessão e ela tem que 

promover ações culturais lá, mesmo assim cobrava uma taxa da gente, que 

não podia, porque eles tinham um subsídio e a gente também reformou o 

banheiro de lá pra deixar bacaninha, e fazia o trabalho lá na ATU. No 

Mercado [...] a gente sai do grupo do Mestre Pé de Chumbo [...] (MESTRE 

GUIMES, 2017). 

 

O espaço do Mercado Municipal se configurou como o primeiro grande 

enfrentamento do grupo, pois foi um momento de envolvimento de todos os integrantes, 

de concordâncias e discordâncias, visto que havia alunos do grupo que queriam 

permanecer com os trabalhos do Mestre Pé de Chumbo e do Centro Esportivo de 

Capoeira Angola. 

No entanto, a maioria votou por se desligar e dali em diante continuar os 

trabalhos com a coordenação direta do Mestre Guimes. Ainda hoje, alguns integrantes 

do grupo, afirmam que aquele “povo todo” que votou a favor da cisão com o Mestre Pé 

de Chumbo, não permaneceu no grupo. Segundo professor Nego (2017): 

 
O Malta Nagoa vem depois do que a gente já conhecia de Capoeira Angola. 

O Malta Nagoa foi uma desculpa que a gente arrumou para poder continuar 

seguindo a Capoeira Angola e a Capoeira Angola de certa forma escolheu a 

gente, então não tinha como a gente fugir disso, porque era algo que a gente 

se considerava parte, a gente era parte desse processo da Capoeira Angola, 

tanto é que nessa fase de transição nós passamos por momentos de ficar só a 

gente treinando porque não tinha ninguém pra gente passar e o Guimes com 

as reponsabilidades dele dentro da Universidade, a questão da falta de  

espaço, o grupo antes de ser Malta Nagoa ele se fragmentou e precisava 

justamente de um processo de reformulação e aí que vem essa ideia do Malta 

Nagoa e aí que vem essa galera que participa do grupo atualmente (NEGO, 

2017). 

 
A partir daí o grupo ganha um novo nome e um novo uniforme; novas ações e 

discussões, e outras práticas permanecem. Mestre Guimes e seus alunos continuam 

seguindo a linhagem de Mestre João Pequeno de Pastinha, mesmo se desligando de 

Mestre Pé de Chumbo, permanecem na mesma linhagem. Continuam também – uma 

prática já estabelecida anteriormente – contribuindo com um valor mensal para 



113 
 

 

pagamento do plano de saúde do Mestre João Pequeno113, e assim aconteceu até seu 

falecimento em dezembro de 2011. 

Na ocasião do rompimento com o mestre Pé de Chumbo, Guimes promoveu uma 

votação, diante de algumas ideias dos alunos, sobre as cores do uniforme. Assim, ficou 

decidido que, a partir daquele dia, a cor da calça seria verde musgo e a camiseta na cor 

branca com um silk screen representando um dobrão114 de cor bronze ou prata no qual 

estava inscrito o nome do grupo e uma famosa imagem de Mestre Pastinha com sua data 

de nascimento e morte. 

Logo em seguida, no ano de 2003, Mestre Guimes devido à sua inserção na 

Universidade Federal de Uberlândia consegue articular o diploma de Doutor Honoris 

Causa do Mestre João Pequeno de Pastinha, tendo sido, portanto, a primeira 

universidade brasileira a reconhecer esse saber dos mestres de Capoeira enquanto 

detentores de um conhecimento popular. Esse evento trouxe o Mestre Pé de Chumbo 

novamente à cena da Capoeira Angola de Uberlândia. 

 
Essa questão do vínculo ainda vem forte quando em 2003 João Pequeno vai 

virar doutor, fruto de uma obrigação que eu acho que a gente tem, a gente  

que faz a capoeira, que viveu e aprendeu com ela, sem ela eu não defenderia 

meu doutorado, que é uma outra história dentro disso, mas eu fui lá propor, 

usando como conselheiro, pois eu era coordenador de graduação e usando 

desses assentos no conselho eu propus o doutorado do João Pequeno. Foi 

difícil, acho que o único doutorado honoris causa numa universidade pública 

que foi no voto, pois isso sempre é por aclamação, mas ele ganhou, isso em 

2003 [...]. Nesse momento o Mestre Pé de Chumbo vem pra cá, a gente vai 

escolher alguém pra vir [...] Mestre Ciro vinha pra acompanhar o Mestre João 

Pequeno e era o Ciro que a gente conhecia mais, então vamos trazer o Mestre 

Ciro e mais um mestre com dinheiro de projeto da Fundação Palmares [...] aí 

eu falo ‘gente vamos trazer o Mestre Pé de Chumbo, porque é através dele 

que a gente conheceu a Capoeira Angola’ [...]. Aí a gente foi receber o 

Mestre João Pequeno e o Ciro aqui no aeroporto, e a gente foi receber eles 

com berimbau, e o João Pequeno joga nesse aeroporto o que está registrado 

no documentário115, é uma cena forte, ele vem e já vem na ginga, no balanço 

da música, aí chega uma hora que ele joga o carrinho e tira o boné e já parte 

pra ginga com a Larissinha, uma menina que fazia capoeira com a gente, ele 

 

 

113 Mestre Pé de Chumbo estabeleceu a prática de pagar o plano de saúde do Mestre João Pequeno de 

Pastinha, para que ele tivesse essa garantia e não necessitasse se recorrer ao sistema público de saúde. 

Esse pagamento era garantido mediante a divisão do valor total do plano pelos grupos que seguiam o 

Mestre Pé de Chumbo. O Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa mesmo após a cisão com o grupo do 

Mestre Pé de Chumbo continua com a contribuição. 
114 Dobrão é o nome dado a uma moeda utilizada na época do reinado de Dom João V, uma moeda de 

grande valor. Na capoeira utilizamos do dobrão confeccionado e vendido em casas de artigo de capoeira 

ou pelos próprios capoeiristas, o qual é utilizado para tocar o berimbau. 
115 Documentário “Dr. Mestre João Pequeno de Pastinha: a trajetória do negro no Brasil através da 

Capoeira Angola” produzido por Guimes Rodrigues Filho, Pedro Braga, Beto Silva e Gilson Goulart. 

Lançado em 2007. 



114 
 

 

vai joga e todo mundo no 220, frenético com aquilo no aeroporto de 

Uberlândia, aquilo em 2003 [...] (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Esse relato do Mestre Guimes nos traz novamente para uma discussão 

relacionada ao racismo, categoria de análise que percorre todo o estudo. Ou seja, o 

preconceito em relação às manifestações de origem negra, afro-brasileiras, como é a 

Capoeira Angola. E Guimes enquanto doutor da Universidade Federal de Uberlândia se 

esbarra nisso quando propõe ao Conselho o título de doutor honoris causa para um 

Mestre de Capoeira Angola, o Mestre João Pequeno de Pastinha. 

Detentor de um saber que ninguém em âmbito acadêmico tinha como mensurar, 

pois não há como mensurar um conhecimento tão grandioso quanto esse e os demais 

saberes fruto de manifestações culturais de origem negra. Esse tipo de título é sempre 

por aclamação e o dele foi no voto, “e teve gente que votou contra”, como Mestre 

Guimes já relatou algumas vezes, “mas ele venceu”. 

 
Fotografia 20 - Chegada do Mestre João Pequeno de Pastinha em Uberlândia 

 

Fonte: Arquivo pessoal de Emerson Guerra (2003). Fotografia do momento em que Mestre João Pequeno 

de Pastinha joga Capoeira Angola no aeroporto de Uberlândia em dezembro de 2003 com a Larissinha. 

 

Mestre Guimes traz também o enfrentamento e a exposição do racismo quando, 

no ano de 2003, em pleno espaço do aeroporto de Uberlândia, um espaço 

predominantemente não negro e reservado a uma classe social de alta renda, há um 

grupo de capoeiristas negros e não negros, entusiasmados, cantando e tocando seus 



115 
 

 

berimbaus e jogando capoeira, durante a chegada de um mestre da cultura afro- 

brasileira que estava ali para receber um título que é seu de direito. 

Mestre Guimes continua seu relato trazendo ainda mais vivacidade para a 

generosidade em questão: 

 
[...] na roda a gente vê isso, ele [Mestre Pé de Chumbo] sempre cabisbaixo, aí 

o Mestre Ciro de uma coisa de sensibilidade atroz vai jogar com ele e ao 

invés de tirar a navalha e sangrar o cara que não estava prestando atenção em 

nada daquilo que estava acontecendo, a importância daquele momento, ele 

tira uma flor e dá pra ele, e aí ele pega aquela flor e bota no cabelo, e aí os 

dois jogam um jogo monstruoso, dois alunos de João Pequeno jogando e ele 

ali, então que que é aquilo meu, aquilo é pra todo mundo ver que a Capoeira 

tem que ser mais generosa mesmo, [...] porque se ele [Mestre Pé de Chumbo] 

não existisse eu não ensinava o pouco que ensinei, o pouco que Boy ensinou 

e ponto, então não dá pra negar isso nunca. Mas aí ele mesmo não sendo do 

grupo me passa a contramestre, trouxe um diploma e no meio lá da oficina, 

que nem é assim que acontece, no meio da Oficina Cultural puxa o papel, fala 

peraí Guimes “aqui estou passando o Guimes a contramestre” e me entregou 

o papel puta merda [...] é, virei contramestre aqui quando João Pequeno virou 

doutor honoris causa da UFU, sem ser do grupo [CECA], ou seja, aí tem 

várias interpretações, cada um pensando o que quer [...] (MESTRE GUIMES, 

2017). 

 

Mestre Pé de Chumbo também demonstra essa generosidade e reconhecimento 

que a Capoeira Angola de Mestre João Pequeno de Pastinha ensina. Como Mestre 

Guimes afirma, são interpretações, mas nenhuma delas pode contrariar o fato de que 

Mestre Pé de Chumbo soube reconhecer em Guimes um formador, um multiplicador 

desses ensinamentos, um homem que mesmo rompendo com os trabalhos do grupo – 

CECA – continuou preservando e difundindo a Capoeira da linhagem de Mestre João 

Pequeno de Pastinha. 

Ainda a partir de 2002, concomitante aos trabalhos do grupo no espaço da ATU 

no Mercado Municipal, assim como ao evento de doutoramento do Mestre João 

Pequeno de Pastinha, Guimes inicia sua trajetória– para além das aulas no departamento 

de Química – no Curso de Teatro da UFU ministrando a disciplina “Capoeira para o 

Ator”. 

 
Aqui na UFU eu começo em 2002 a dar aula no Curso de Teatro. O teatro era 

paralelo ao Mercado, aí do Mercado a gente saiu por uma série de coisas, mas 

entre elas a alegação oficial era que a capoeira não tinha muita afinidade com 

o teatro, e que ali era para ter práticas mais relacionadas com o teatro. E ao 

mesmo tempo eu dava aula aqui no Curso de Teatro para formação do ator, 

então quer dizer... (MESTRE GUIMES, 2017). 



116 
 

 

Segundo Janayna Rocha Magalhães116 (2009), uma das capoeiras integrantes do 

Malta Nagoa, 

 
O grupo de capoeira angola Malta Nagoa, após três anos desenvolvendo o 

ensino da capoeira na ATU, perdeu espaço para novos projetos que a ATU 

queria promover, e o grupo teve que sair em busca de um novo espaço. No 

final de 2004 a Malta Nagoa conseguiu um novo local para ministrar as aulas 

de capoeira, agora na UFU, através de um projeto de extensão. Neste projeto 

foi criado o Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros da UFU (NEAB – UFU), sob 

a coordenação do Professor José Carlos Gomes da Silva do DECIS/FAFCS, 

em parceria com o coordenador e professor do grupo de Capoeira Angola 

Malta Nagoa, Guimes Rodrigues Filho (MAGALHÃES, 2009, p. 48). 

 

Esse período relatado por Mestre Guimes e descrito e analisado por Magalhães 

(2009), traz não somente a história sobre a saída do grupo do espaço da ATU no 

Mercado Municipal, como também indícios de uma nova história a ser construída, 

entrando em cena o Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros (NEAB/UFU), um apoiador do 

Malta Nagoa e um promotor de uma infinidade de ações com foco no ensino, na 

pesquisa e na extensão da área dos estudos afro-brasileiros e africanos. 

Com a saída do grupo do espaço da ATU – por questões não tão explícitas, visto 

que alegam que a capoeira não tinha muita afinidade com o Teatro, uma contradição, 

pois Guimes era desde essa época e até o ano de 2017 professor convidado do curso de 

Teatro da UFU ministrando a disciplina de “Capoeira para o Ator” – começam a 

desenvolver os trabalhos no espaço do SESC, tendo como responsáveis pelos treinos 

Foguinho, Nego e Marco, que nessa época ainda não tinham o título de professor. 

Nesse período acontece um rompimento entre “os meninos da linha de  

frente”117, mais especificamente entre Nego e Foguinho, que se desentendem por uma 

variedade de questões relacionadas ao formato e direcionamento dos treinos, além de 

questões relacionadas com a parte financeira exigida pelo contrato feito com o SESC. 

Com o rompimento entre os dois membros da linha de frente, Nego e Marco 

ficam responsáveis pelo trabalho no SESC e Foguinho inicia outro trabalho, tendo a 

UFU campus Santa Mônica como território. Esse fora um período de desenvolvimento 

de vários projetos, os quais eram muitas das vezes financiados pela própria 

 

116 Janayna Rocha Magalhães, chamada na capoeira de “Mãe de Todos”, realizou sua monografia de 

conclusão do curso de Ciências Sociais (INCIS/UFU), intitulada “Os Movimentos Sociais e a Construção 

da Cidadania: um estudo do Projeto Capoeira Angola”. Ela denomina como Projeto Capoeira Angola as 

ações voltadas aos projetos socioculturais realizados pelo Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa entre 

os anos de 2004 a 2008. 
117 Os chamados de meninos da linha de frente por Mestre Guimes são: Foguinho, Nego e Marco. 



117 
 

 

universidade, e mesmo assim não foram poucos os enfrentamentos. Mestre Guimes 

relata que: 

 
Na época do evento os meninos já estavam no SESC, eu estava aqui na UFU 

mais no Curso de Teatro e depois a gente começou a desenvolver um  

trabalho aqui, porque tem o rompimento dos meninos no SESC, o Nego e o 

Marco continuam e o Foguinho vem pra UFU. Aí a gente montou um 

trabalho aqui, era no Bloco 3E, de onde a gente foi expulso. Foi assim, a 

gente ocupava uma sala lá no Bloco 3E, porque essa sala o que que acontece, 

era uma sala oficial que era de projetos de extensão que a gente fazia, uma 

sala grande. A gente dava aula aqui para um grupo de capoeiristas,  de 

pessoas que faziam capoeira e a gente desenvolvia projetos nas escolas da 

periferia e nessa sala era um lugar que a gente desenvolveu algumas oficinas, 

pois a ideia era fazer a capoeira aqui, mas trazer as pessoas dos projetos que a 

gente tinha nas escolas da periferia para cá, pra gente mostrar a universidade, 

dialogar com ela e a gente fazia isso de fim de semana. Fizemos algumas 

oficinas aqui e uma delas foi com o Pai de Santo inclusive, com bonecos de 

mão, ‘super’ legal, envolvia crianças surdas, quer dizer era do projeto 

mesmo, mas tinha bastante criança surda nessa época. Então a gente trazia 

eles para cá para fazer essas oficinas e pra gente aproximar da universidade, a 

ideia era essa. Então oficialmente era um projeto de extensão desenvolvido 

com recurso da própria universidade, da Pró-Reitoria de Extensão, mas aí eu 

não sei o que acontece, na verdade eu sei o que acontece é um preconceito 

com a prática, enfim eles disseram que não dava mais para usar aquela sala, 

que naquela sala o pessoal do vestibular precisava colocar umas coisas lá, 

uma coisa assim, aí nós começamos a fazer uma revolução, começamos a dar 

aula nas salas de aula mesmo, nas que a gente encontrava que não tinha aula  

a gente dava aula. A gente usou umas salas ali em cima no 3E, umas menores 

e até que a gente começou a fazer várias rodas em lugares entre aspas 

proibidos como o saguão do 3Q e perto do Centro de Convivência. E tinham 

os blocos de aula como o J e os professores que davam aula começaram a 

reclamar e quanto mais reclamavam mais a gente fazia roda. Tinham também 

vários embates, eu coloquei uma nota no Jornal O Correio da época falando 

sobre isso, sobre o descaso da universidade com os próprios projetos de 

inclusão, foi uma briga tremenda com a instituição até que a gente resolveu 

que tinha que sair da instituição e ficar com a Capoeira fora daqui mesmo [...] 

(MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Foram vários anos de resistência dentro da universidade. Isso demonstra que os 

capoeiras tiveram que lutar e resistir não só no período da criminalização oficial da 

Capoeira com o Código Penal de 1890, mas ainda hoje, tendo em vista que, mesmo 

enquanto patrimônio cultural imaterial, os capoeiras ainda têm que enfrentar situações 

de exclusão e racismo presentes em nossa sociedade. 

Nesse período, o Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa migra do espaço do 

SESC, devido a questões financeiras, focando seus esforços no território da UFU, 

unindo forças para permanecer ali, o que não acontece de fato. Devido aos intensos 

embates e desgastes ao longo de vários anos, o grupo decide, diante da imposição e dos 

problemas com a própria instituição, sair da universidade e levar o grupo para ocupar o 

espaço do Terreiro de Candomblé da Yá Cristina, chamado Centro Cultural Òre, 



118 
 

 

localizado na parte alta do bairro Cidade Jardim, longe da região central. Nesse local 

também encontra resistência e preconceito, agora em conjunto com uma religião de 

matriz africana. 

 
Aí a gente vai lá para o Terreiro da Yá Cristina [Centro Cultural Òre], depois 

aí o Saturnino sai de lá e vem aqui pra ADEVIUDI [Associação de 

Deficientes Visuais de Uberlândia]118 então ele quer que seja um trabalho 

separado, então o Foguinho fica na Cristina e o Saturnino fica aqui na 

ADEVIUDI. Aí algumas pessoas saíram e um deles até colocou isso, que era 

por causa do lugar mesmo, por ser um terreiro, porque aí estava muito 

entrelaçado com a prática religiosa e não era a prática da pessoa, então ela ia 

sair. O Saturnino sai por uma questão de organização de trabalho, então aí ele 

vem pra ADEVIUDI [...] (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Esse é o início de uma trajetória que culminará posteriormente em uma nova 

cisão no Malta Nagoa, dando origem a um novo grupo de Capoeira Angola em 

Uberlândia, o Grupo de Capoeira Angola Galo Cantô, fruto da saída do professor 

Saturnino. O qual descreveremos a partir do relato de Mestre Guimes. 

 
Então a gente encerra o trabalho lá [no terreiro] e vem pra ADEVIUDI e aí 

que o Saturnino já tem um trabalho em consolidação. E aí eu dou algumas 

aulas lá e a gente se incorpora nisso, porque ele organiza né, o Saturnino ele 

acaba que, pela sistemática mesmo, ele consegue reorganizar esse grupo que 

estava meio esfacelado, porque é um momento que eu estou mais afastado, 

porque eu estou me envolvendo muito com o NEAB. Em 2006 começa o 

afastamento de várias coisas, inclusive de minha própria área, da Química 

quando eu deixo um monte de coisas de lado na Química para me envolver 

com a questão afro-racial, mas essa questão mais política dentro da 

universidade e através do NEAB. E aí eu me afasto porque o tempo é muito 

curto. Eu passei para titular em 2016, então eu fiquei de 2007 até 2015 sem 

fazer progressão na carreira porque não arrumava tempo, então perdi 

dinheiro, mas do outro lado eu estava consolidando, lutando para consolidar 

as questões raciais aqui dentro. E achando que a Capoeira o pessoal dava 

conta de fazer sem mim, sem mim assim, sem eu estar ali direto, mas aí o 

negócio degringolou. A gente fez uns trabalhos nesse período também, igual 

na APAE, trabalho que eu apostava que podia dar certo, mas aí não deu certo 

de dar continuidade (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Esse relato demonstra a importância do mestre de capoeira à frente de seu grupo, 

dos trabalhos desenvolvidos, das decisões e dos direcionamentos a serem tomados. Isso 

 

118 Associação de Deficientes Visuais de Uberlândia (ADEVIUDI) que é um espaço localizado na 

Avenida Segismundo Pereira, número 1355, no bairro Santa Mônica, na cidade de Uberlândia-MG. 

Espaço onde funciona a sede da associação, onde ocorrem as reuniões e as oficinas de pintura, dança, 

terapia em grupo, dentre outras atividades para pessoas com deficiência visual. Espaço esse utilizado [até 

o primeiro semestre de 2018] pelo Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa as quartas e sextas e pelo 

Grupo de Capoeira Angola Galo Cantô as segundas, terças e quintas. Ambos os grupos utilizavam o salão 

que fica logo na entrada da associação e parte de uma sala no segundo andar, onde ficavam guardados os 

instrumentos musicais utilizados nas rodas e aulas de musicalização. 



119 
 

 

porque o relativo afastamento de Mestre Guimes, devido ao intenso trabalho 

desenvolvido como coordenador do Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros da 

Universidade Federal de Uberlândia (NEAB/UFU) a partir de 2006, provocou alguns 

“desajustes” no próprio grupo, que em suas próprias palavras, “degringolou” nesse 

período. 

O espaço da capoeira na Associação de Deficientes Visuais de Uberlândia 

(ADEVIUDI) foi articulado por Saturnino, que descontente com o formato do trabalho 

no terreiro, decide sair de lá, deixando, portanto, o espaço no terreiro sob a 

responsabilidade de Foguinho. 

O espaço da ADEVIUDI foi reforçado posteriormente por Joel que dá início ao 

projeto “ADEVIUDI Angola: capoeira sem barreiras”, destinado aos usuários da 

associação, que aprendem com ele os movimentos e golpes da Capoeira, assim como 

sua musicalização. Esse projeto continua em desenvolvimento e seus alunos 

permanecem, desde sua criação. Segundo Mestre Guimes (2017): 

 
O Saturnino tem essa importância no grupo, porque ele pega o grupo que está 

meio desorganizado e como está por conta dele mesmo, ele dá uma 

organização e olha ‘eu vou trabalhar assim’, diante das desorganizações de 

outros ele diz ‘vou fazer do meu jeito’, e ele vai ganhando corpo com isso, 

ele vai aspirando outras coisas e ele vai começando a olhar ‘se eu andar por 

aqui aonde é que eu vou parar?’ [...] (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Assim, Saturnino continua à frente dos treinos na ADEVIUDI, mas entra em 

cena também o Mestre Guimes e outros alunos da “linha de frente”, todos agora 

desenvolvendo o trabalho do grupo em um mesmo espaço, mas tendo em Saturnino seu 

principal executor. Nesse período o grupo conta com vários alunos e alunas, muitos 

deles estudantes universitários, visto que a associação está localizada próximo ao 

campus Santa Mônica. A centralidade do espaço, a proximidade com a universidade e o 

fato de estar localizada em um bairro que se tornou moradia para muitos que ali 

estudam, fez com que o grupo tivesse nesse público a maioria de seus alunos. 

Entretanto. segundo Mestre Guimes, o grupo precisaria ainda de alguns ajustes, 

não relacionados ao espaço físico, mas sim à condução dos trabalhos do próprio grupo, 

ajustes que trariam novamente o Mestre Pé de Chumbo à cena da Capoeira Angola de 

Uberlândia. Assim relata Mestre Guimes (2017): 

 
Nesse momento eu sinto a necessidade de dizer para eles ‘olha não tem como 

eu me dedicar mais do que eu estou me dedicando a Capoeira’, então é 



120 
 

 

necessário para quem quiser crescer, pois eu era oficialmente contramestre, a 

gente pode procurar um mestre, quem tem o objetivo de ser mestre como era 

o caso do Saturnino. Então eu conversei com ele e com o Foguinho e falei 

‘vamos chamar alguém para ser mestre do grupo para que você possa seguir 

esse caminho’, porque eu na condição de contramestre formo professor, mas 

não formo mais ninguém nessa condição oficial. E aí a gente vai atrás do 

Mestre Pé de Chumbo [...]. O mestre vem aqui, acho que em 2012 que eu 

estava com o Tendão de Aquiles rompido, aí o mestre vem e eu não 

acompanho todo o trabalho porque não dava, devido a esse problema de 

saúde que exigia certos cuidados. Mas aí eu fui lá dois dias e vi que estava 

tendo alguns problemas [...] (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Aqui começa a se reforçar um processo que já tivera início anteriormente e que 

culminará, mais adiante, em uma nova cisão. Passados quase dez anos da separação com 

o CECA do Mestre Pé de Chumbo, ele retorna à cena e as pessoas envolvidas não 

souberam lidar ou não concordaram com sua forma de conduzir os trabalhos, 

permanecendo o grupo no mesmo formato. 

Os treinos continuam se desenvolvendo, aulas de musicalização e rodas no 

espaço da ADEVIUDI, sempre em paralelo com a tentativa de captação de recursos para 

desenvolvimentos dos projetos. Em 2013, aprovam um projeto para realização dos dez 

anos do doutorado do Mestre João Pequeno de Pastinha, que acontecera em dezembro 

de 2003. Começam aí várias reuniões, decisões e articulações dos trabalhos para que 

tudo acontecesse da melhor forma possível. 

Decidiram que convidariam para esse momento as seguintes pessoas: a 

professora Nani de João Pequeno, neta do Mestre João Pequeno de Pastinha, e além 

dela, a Mestra Janja e os mestres de Goiânia, devido ao vínculo que  Saturnino 

construíra no período em que participou da Capoeira Angola de lá. 

Mestre Guimes havia decidido – sem comunicar ou divulgar isso para ninguém – 

que passaria “os meninos da linha de frente” para professor, assim como Saturnino 

também, e Joel para treinel, fazendo durante esse evento a roda de passagem que 

marcaria esse momento. Contando com a presença da professora Nani, dos mestres de 

Goiânia e principalmente de Mestra Janja a mais velha na capoeira, responsável por 

conduzir a roda em poder do berimbau Gunga. E assim ele descreve: 

 
Em 2013 eles passam a professor, o Saturnino, o Nego e o Foguinho passam 

a professor, e o Joel passa a treinel. Aí estava a Mestra Janja, o Mestre 

Guaraná, o Mestre Chuluca, o Mestre Goyano119, a professora Nani. Tinha 

um projeto e a gente começa a tentar recortar e como eram os dez anos do 
 

119 Os nomes dos Mestres Guaraná, Chuluca e Goyano são respectivamente Carlos Alberto Martins, 

Estevão Gomes de Sá e Durval José Martins. E Mestra Janja tem por nome Rosângela Costa Araújo. 



121 
 

 

doutorado do Mestre João Pequeno era para Nani, a Janja e o Ciro vir, só que 

deu um problema com o Mestre Ciro com o sistema federal de aquisição de 

passagem. Isso deu uma confusão [...]. Esse evento foi muito bacana, porque 

a pessoa com mais tempo, a mais ancestral disso tudo era a Mestra Janja, 

então ela foi a mulher que todo mundo reverenciava nesse evento porque ela 

era a nossa mais velha na capoeira, então foi ela que dominou o “métier”. E 

foi bom porque os meninos que passaram a professor, foram todos pela mão 

dela, a pessoa mais importante ali era uma mulher e a outra pessoa era a Nani 

que é neta do Mestre João Pequeno, então foi tudo com as mulheres [...]. Não 

estou desfazendo dos mestres de Goiânia e Goiás Velho, mas a Mestra Janja 

era naquele momento a mais importante, naquele momento eram duas 

mulheres, a mais velha de capoeira e a neta do Mestre João Pequeno. E assim 

que eles passaram para professor sob a benção maior, de quem tocava o 

Gunga que era a Mestre Janja e pronto, então foi tudo feminino [...] 

(MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Nesse intenso evento acontece outro fato de grande importância, que fora 

justamente a oficialização do título de mestre de Capoeira Angola do Guimes, o qual se 

oficializa nessa posição que até agora era somente de reconhecimento popular. Sendo 

esse reconhecimento a mola propulsora para que ele se oficializasse enquanto mestre do 

Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, na presença e recebendo a benção da mestra e 

mestres presentes, assim como da professora Nani. Porém, isso acontece devido à uma 

história que já vinha percorrendo as vivências do grupo e o imaginário dos alunos. 

 
O mestrado foi o seguinte, em 2013, depois que o Mestre Pé de Chumbo 

veio, ficou essa coisa de o que que nós vamos fazer, e alguns meninos já me 

davam a alcunha de mestre, os mais velhos, o Nego, o Foguinho e o Marco, 

que são as pessoas mais velhas. Aí a gente conversa muito sobre isso e eles 

‘não, mas você é o mestre do grupo, então assume que você é o mestre’. 

Então em 2013 quando eu vou passar os meninos a professor eu falo isso para 

a Mestra Janja, professora Nani, Mestre Goyano, Mestre Chuluca e Mestre 

Guaraná, eu falo pra eles que meu Mestre Pé de Chumbo me fala que com 

meu título de contramestre eu poderia formar os professores, sem esse título 

eu não poderia, então ele me deu esse título para formar professores, então 

hoje eu vou formar meus primeiros professores e eu vou pedir licença pra 

vocês, Mestra Janja e mestres e professora Nani para dizer que eu também 

estou me formando enquanto mestre aqui com a benção de vocês. Foi esse o 

momento em que realmente eu me sinto enquanto mestre deles e falo isso 

para as pessoas que estavam ali, porque eu já era assim chamado por alguns 

dos meus mais velhos. Eu fico emocionado com esse momento [de passagem 

dos ‘meninos’ a professor], porque assim, eram aqueles meninos que me 

seguiam, desde me pentelhar de pivetinho até virarem homens, e com a 

prática da Capoeira Angola, com tudo que aconteceu, aqueles caras ali 

comigo [...]. Então eu passo esses meninos a professor e aí eu faço esse 

discurso que eles estão me levando para esse lugar, então eu peço a benção 

desses mestres e mestra. Essa roda de passagem foi na Oficina Cultural. O 

Marco que não estava no dia foi passado a professor noutra roda na Oficina 

Cultural também [ ...] (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Mestre Guimes a partir daí é oficialmente o mestre do Grupo de Capoeira 

Angola Malta Nagoa, mas como afirmado anteriormente, já exercia essa função mesmo 



122 
 

 

antes da passagem oficial. Assim que finaliza o evento o grupo volta às suas atividades 

regulares, mas, mesmo com todos muito cansados, devido à intensidade desses dias, o 

clima é outro, pois o evento provocara, como é de costume, uma “injeção” de animação 

e empolgação na Capoeira Angola local. Trazendo com a mestra, a professora e os 

mestres uma vivacidade característica dessas vivências angoleiras. 

No entanto, Mestre Guimes continua pensando em trazer alguém para próximo 

do grupo para dar regularidade aos treinos dos professores, para contribuir com o 

crescimento deles, assim como eles contribuíam com o crescimento dos outros alunos 

que tinham neles suas referências, favorecendo assim o desenvolvimento e crescimento 

de todo o grupo. Pois ele, à frente do NEAB, professor do Instituto de Química, dentre 

várias outras atividades, além do problema de saúde ocasionado pelo rompimento do 

Tendão de Aquiles, sentia que precisava dessa pessoa. 

É nesse processo, iniciado já há algum tempo, que culmina o afastamento oficial 

do professor Saturnino que, em 2014, cria o Grupo de Capoeira Angola Galo Cantô e é 

seguido pelos seus alunos que com ele treinara no seu trajeto de Capoeira, e 

principalmente durante os trabalhos no espaço da ADEVIUDI decidindo assim 

permanecer com ele. Segundo Mestre Guimes “um processo natural”, visto que esse 

núcleo treinava “basicamente com ele, então nada mais justo do que ter identidade com 

ele, pois ele que está ali passando os movimentos”. 

Ambos os grupos decidem permanecer no mesmo local de treinos, rodas e 

musicalização, alternando apenas os dias, sendo que quarta e sexta-feira o Malta Nagoa 

utiliza do espaço e segunda, terça e quinta-feira é a vez do Galo Cantô utilizar o espaço. 

 
3.5. “Meu Mestre que ensinou”: bolsa capoeira e os projetos sociais 

 
 

O Malta Nagoa ‘colou’ para alguns porque ainda hoje tem o pessoal que não 

queria que a gente saísse do Mestre Pé de Chumbo, mas vamos entender essa 

movimentação que a gente faz hoje em dia, que a gente está fazendo, que é 

diferente, essa independência nos dá senso crítico diante do meu trabalho, do 

trabalho do outro, é isso que vai fazer a gente criar coisas, não adianta ser um 

ótimo capoeirista e não fazer nada que movimente os outros lugares, não 

resolve na minha opinião (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

É com essa intenção, de movimentar outros lugares, que a Capoeira de 

Uberlândia cresce e se fortalece. É com essa trajetória iniciada, que o grupo vigora o 

espírito associativista e se coloca em prática nas formas de amparo social, como uma 

rede de apoio. 



123 
 

 

A Capoeira, desde seus primórdios, sempre possibilitou espaços de apoio, 

irmandade, enquanto forma de “construção da coletividade, de afirmação da 

solidariedade”. Solidariedade essa construída ainda nos tempos do cativeiro, repassada 

de geração a geração, como nas redes de solidariedade e acolhimento dos tempos da 

escravidão, traços esses que permanecem, com suas devidas modificações, ainda nos 

tempos de hoje (SOARES, 1993, p. 197). 

O Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, desde seu início na cidade de 

Uberlândia, sempre desenvolveu seus trabalhos tendo como ponto fundamental o 

acolhimento e o amparo social. Desde a formação e fundamentação do grupo no espaço 

da Escola de Natação Raia Center, o grupo trouxe não só o Jailton e sua irmã que não 

podiam contribuir financeiramente, mas vários outros “moleques” do bairro Santa 

Mônica, assim como do bairro Patrimônio ao longo de suas trajetórias pelos espaços, 

como foi com o caso do Foguinho, do Faísca e do Fumaça que também não podiam 

contribuir financeiramente. 

Encontrava-se ali o início de uma trajetória que se perpetuaria e traria retorno 

para a afirmação do grupo não somente enquanto caminho escolhido, como também 

enquanto divulgador desse patrimônio cultural. Ação iniciada ainda com os trabalhos do 

Mestre Pé de Chumbo à frente do Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) na 

cidade de São Carlos, e trazida por Mestre Guimes junto com os ensinamentos da 

Capoeira Angola para a cidade de Uberlândia. Resgate de uma memória apontada em 

seu relato: 

É porque lá em São Carlos era o seguinte, a Academia do Pé de Chumbo era 

num terreno, que tinha o terreno, tinha a academia e tinha umas casas, você 

sai da academia, tinha um quintal e tinham umas casas e lá morava um 

menino, que recebeu o apelido de Buguelo pelo Pé de Chumbo, aí o Pé de 

Chumbo chamou ele pra treinar com a gente, ele e um irmãozinho dele [...] 

então esse menino fazia capoeira ali, convidado pelo Pé de Chumbo mas ele 

não pagava, estabelecendo uma filosofia de que as pessoas podiam treinar 

sem pagar, que aí os outros, nós outros estávamos financiando essa pessoa, 

ele que cria essa prática, essa prática foi criada lá, a gente só importa ela pra 

cá, a gente trouxe uma coisa que a gente aprendeu lá, vivia lá com a Capoeira 

[...] (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Mestre Guimes traz para a Capoeira Angola de Uberlândia esse espírito 

associativista, esse espírito acolhedor que demonstra uma prática muito antiga entre os 

(as) capoeiras, os quais em tempos remotos criavam pontos de apoio e acolhimento 

daqueles marginalizados pela escravização. E a partir daí vai se configurando os 

trabalhos do grupo, sempre apoiados no acolhimento e no amparo social, como uma 

rede de apoio. E é com esse propósito que se cria a ação do “Bolsa Capoeira”, nome 



124 
 

 

dado por Mestre Guimes a uma prática incorporada por ele dos trabalhos do Mestre Pé 

de Chumbo. 

 
O Foguinho é o pioneiro no Bolsa Capoeira, [ele] já não pagava, então já era 

fruto de uma ação afirmativa. Esse é o Bolsa Capoeira, a pessoa não paga, 

qualquer que seja ela, mas o foco é na juventude negra de preferência, mas 

qualquer um que vier será bem acolhido, aí depois isso passa a ser um auxílio 

financeiro, então aí o Foguinho também é o primeiro que recebe o auxílio 

financeiro, isso é quando o Foguinho está atrasado na escola e está fazendo 

Capoeira há um tempo com a gente, [...] aí a gente fez um acordo com a mãe 

dele, Dona Carmem, tira ele da escola normal, paga um supletivo para 

acelerar o estudo dele e a gente dá uma ajuda de custo para ele estudar, ficar 

estudando para entrar na universidade, tanto foi que ele entrou, [...] tinha isso 

também, a gente pagava os cursinhos alternativos, passagens de ônibus, tudo 

para acompanhar até a universidade, a gente conseguiu com o Foguinho e 

com o Felipe [...] então o Foguinho é o pioneiro aí nessa história [...] 

(MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Esse é o início do processo, uma história que se constrói juntamente com a 

trajetória do grupo, algo que não se dissocia, mas que envolve e permanece, com 

particularidades em cada caso, pois cada um dispõe de suas singularidades e de suas 

trajetórias individuais, mas com algo maior que interliga tudo, que é o espírito 

associativista e acolhedor da Capoeira Angola do Malta Nagoa. Segundo Magalhães 

(2009), 

Foi durante o período em que o grupo fazia os treinos e aulas na ATU que os 

propósitos do grupo começaram a ganhar formato. Algumas bolsas-auxilio 

começaram a ser concedidas por meio de doações arrecadadas com as 

mensalidades de outros alunos e de duas famílias de São Paulo que 

patrocinavam as bolsas com o fim de que os alunos mais necessitados 

pudessem terminar os estudos. Esse foi o primeiro passo do grupo em direção 

a uma tentativa de inclusão social desses jovens, principalmente para criar 

oportunidades de ingresso na universidade (MAGALHÃES, 2009, p. 47). 

 

Nessa perspectiva, podemos afirmar que o Grupo de Capoeira Angola Malta 

Nagoa se forja dentro do espaço da cidade – cidade com histórico de exclusão dos 

negros dos espaços sociais –, enquanto criador e mantenedor de uma rede de apoio 

voltada principalmente para a população negra, mas também para as pessoas de classe 

social baixa, interferindo e mesmo modificando as histórias de vida – como foi a do 

Foguinho e de outros que viveram essa trajetória – de vários jovens. 

Além disso, esse universo extrapolava os muros da própria Capoeira e do grupo, 

envolvendo as famílias dos dois lados, tanto dos que recebiam, como foi o caso do 

Foguinho envolvendo sua mãe e o da irmã do Felipe que não era da Capoeira e também 

recebeu o Bolsa Capoeira para se dedicar aos estudos, assim como envolvia também 



125 
 

 

pessoas ligadas aos integrantes do grupo que doavam mensalmente para contribuir com 

o pagamento das bolsas. 

Foi o caso da família Fusconi e da Borges Martins, e dos professores do Instituto 

de Química. E a ação foi ainda mais reforçada e ampliada com a criação do Instituto de 

Educação e Cultura Gunga (IGUNGA), que tinha como objetivo ampliar essas ações 

afirmativas, na tentativa de capitalizar maiores recursos, também em âmbito 

governamental. Como relata Mestre Guimes, o Bolsa Capoeira envolveu ainda outros 

jovens: 

Eu lembro que teve bolsa também o Marcelo, o Felipe, Sabiá, a irmã do 

Felipe a gente pagou uma bolsa, mesmo ela não fazendo Capoeira. Nesse 

processo teve os pais da Roby da família Fusconi e uns amigos deles que 

também ajudavam nesses pagamentos. O do Foguinho foi mais desse 

dinheiro que vinha de doação deles. Nesse decorrer teve a criação do 

IGUNGA [Instituto de Educação e Cultura Gunga] e acho que agora é um 

momento de pensar em ressuscitar, um pouquinho mais para frente pensar 

nele [...]. Enfim, todo fim de semana a gente ia lá para o [bairro] São Jorge 

para trabalhar, [nas escolas] Jacy de Assis e Odilon, a gente foi para um 

monte de lugar aí [...] e o NEAB [Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros da 

Universidade Federal de Uberlândia, o qual Guimes é coordenador] é um 

fator interessante, o NEAB [a partir de 2006] é um divisor de águas também 

[...] (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Mestre Guimes (2017) ressalta o objetivo maior do Bolsa Capoeira e ainda 

explicita algumas particularidades dos jovens que se beneficiaram dessa ação 

afirmativa: 

 
O objetivo principal do Bolsa Capoeira era levar os meninos para a 

universidade, fazer algum curso dentro da universidade. De certa forma 

também um pouco de ilusão, porque igual aconteceu com o Felipe, ele 

entrou, mas não conseguiu fazer [o curso de] Música porque era horário 

integral, e não tinha a noite, e o cara arrumou um emprego e ele é o mais 

velho, então ele que cuida da família, então não dava para ficar fazendo 

Música aí o dia inteiro, tem que trabalhar. Mas o que a gente martelava com 

eles era isso, e isso até que funcionou porque até quem não tinha bolsa 

começou a estudar, como o Erê que eu encontrei outro dia na cantina fazendo 

Contábeis, ele vem de um lugar que você pegou e educou, que você mostrou 

possibilidades e assim, eu sou um professor da UFU, então é assim olha, 

negro, cabeludo, ‘então quer dizer que um professor da UFU pode ser  

assim?’ E além disso, ter essa proximidade, a gente vai na UFU, a gente vai 

no cinema, então eu quero isso aí também, então eu vou estudar para fazer 

com as pessoas coisas parecidas. Então tem uns aí que foram, e tem outros, 

igual a Sabiá que insistiu em ser mãe e é mãe e está feliz no casamento, era 

isso mesmo que queria, então sei lá. O Marcelo está lá com carro dele, com a 

família dele, tem a profissão dele. Felipe está noivo, entrou no curso de 

Música através do Bolsa Capoeira, então ele entrou na universidade, continua 

fazendo faculdade, hoje é bolsista na faculdade particular, então a gente 

ajudou a criar pessoas com um espírito crítico, senso crítico, maturidade 

(MESTRE GUIMES, 2017). 



126 
 

 

Nesse trecho ele ressalta uma característica muito importante, a de que a 

representatividade é importante sim. Ele, enquanto negro, professor doutor de uma 

universidade federal, à frente de inúmeros projetos e ações importantes que o expõe 

enquanto um homem negro, demonstra que esse caminho seja possível para outros 

jovens, estimulando esses jovens a outras possibilidades que a sociedade insiste em não 

mostrar. Mesmo que hoje, diante de muita luta do povo negro, tenha iniciado uma 

mudança, sabemos que o problema tem raízes ainda muito profundas. Sabemos que as 

oportunidades são voltadas ainda para um público restrito. 

E o caso do Felipe, relatado por Mestre Guimes demonstra que o sistema não 

colabora, não contribui. Felipe tinha o sonho de se graduar em Música, mas como a 

realidade de um curso em horário integral não condizia com a realidade social dele, que 

o obrigava a trabalhar para se sustentar e sustentar a família, teve que abandonar e optar 

pela sua própria sobrevivência nessa realidade que exclui negros e pobres em 

detrimento dos ricos e não negros. 

Trazendo ainda essa trajetória do grupo enquanto detentor de um espírito 

associativista e de afirmação negra, Mestre Guimes relata sobre o início dos projetos em 

bairros periféricos, agora num âmbito maior, ampliando o público de participantes por 

meio de projetos financiados, fazendo chegar a um número maior de crianças e jovens 

essas histórias, essa representatividade, esses conhecimentos advindos da Capoeira 

Angola. 

 
O primeiro projeto financiado foi em 2005, mas antes disso a gente dava aula 

de graça lá na quadra do [Bairro] Laranjeiras porque a Larissa que fazia 

Capoeira com a gente morava ali pelo [Bairro] São Jorge, então ela e o 

Dirceu [Mestre Dirceu que está atualmente na Espanha, na época namorado 

da Larissa] davam aula lá na quadra do Laranjeiras, São Jorge, ali naquela 

região, aí eles vão embora daqui e então a gente assume, eu, a Roby, o 

Foguinho ia também. Tinham oficinas de berimbau que eram feitas lá na 

quadra e aí tem meninos lá desse lugar que a gente encontra por aqui fazendo 

universidade, igual o Erê que faz [o curso de Ciências] Contábeis, tudo isso 

dentro de um padrão que tinha que estudar, pegava o boletim, um monte de 

coisa, era tudo controlado para fazer a Capoeira, levava a molecada no 

cinema, essas coisas todas, isso foi por volta de 2003, 2004, acho que 2004 

eles vão embora e a gente assume lá no lugar deles, [...] e aquela molecada! 

Foi apaixonante isso, se envolver com eles! Hoje sobre a maioria a gente 

passou a ter notícia boa, mas é isso, a partir dali a gente assume e da aula na 

quadra e a quadra tinha dia que a molecada vinha jogar futebol junto, aí a 

gente tem a ideia de ir para escola que era ali perto, a Jacy de Assis, ali já 

tinha financiamento tanto é que a gente fez a animação do desenho animado 

[...] (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Sobre esse fato Magalhães (2009) afirma que: 



127 
 

 

O grupo existe na cidade desde 1996, sendo que o Projeto Capoeira Angola 

surgiu em 2004, com as atividades voluntárias realizadas pelo grupo numa 

quadra comunitária do bairro São Gabriel. Os principais objetivos presentes 

na realização do projeto são promover o resgate da cultura negra através do 

ensino dos elementos presentes na capoeira angola, e a inclusão social de 

jovens, principalmente, através de práticas educativas (MAGALHÃES, 2009, 

p. 80-81). 

 

Sobre a animação que Mestre Guimes relata, vem depois de um primeiro projeto 

aprovado, o qual fora intitulado “Orquestra de Berimbaus”, sendo esse financiado pelo 

Fundo Municipal de Cultura da Prefeitura Municipal de Uberlândia, com duração de um 

ano, entre os anos de 2006 e 2007, também foi vinculado ao NEAB/UFU. 

Esse projeto consistia, principalmente, em aulas de musicalização para formação 

de uma orquestra de berimbaus, mas envolvia também os treinos de movimentação, 

assim como a história da Capoeira. Ele fora desenvolvido na Escola Municipal 

Professor Jacy de Assis localizada oficialmente no Bairro Jardim Aurora B, mas que 

beneficiava crianças e adolescentes dos bairros Parque São Jorge e Seringueira, todos na 

mesma região do Jardim Aurora B, próximos da escola. 

Estava aí o início de uma trajetória de construção de vínculos, de divulgação e 

troca de conhecimentos, de amparo social e de muita diversão. Sendo que essas 

características envolviam ambas as partes e integravam um todo, pois a partir da 

sistematização dessas práticas é que o grupo se fortalece e coloca em prática o que 

Mestre Guimes relata no início deste subtítulo, que é a movimentação dos outros 

lugares, que é levar a Capoeira para os locais onde ela também possa contribuir, 

acrescentar, modificar, é a Capoeira para além do movimento de corpo, pois como 

afirmou Mestre Guimes (2017) “não adianta ser um ótimo capoeirista e não fazer nada 

que movimente os outros lugares”. 

Com essa ideia é que os projetos vão fluindo, acabando um e iniciando outro, ou 

mesmo se desenvolvendo concomitantemente, em diferentes bairros das regiões 

periféricas da cidade de Uberlândia. Como foi o caso dos projetos aprovados pelo 

professor Nego e desenvolvidos no bairro Shopping Park, intitulados “Educação, 

Cultura e Arte na Escola com a Capoeira Angola” e “Capoeira Angola na Escola”, 

ambos financiados pelo Programa Municipal de Incentivo à Cultura da Prefeitura 

Municipal de Uberlândia durante os anos de 2007 e 2008. 

Nesse período entra em cena também outro projeto, esse intitulado de “A 

Capoeira Animada Angola”, o qual surgiu de uma integração universidade comunidade, 

sendo financiado pela Pró-Reitoria de Extensão, Cultura e Assuntos Estudantis da 



128 
 

 

Universidade Federal de Uberlândia (PROEX/UFU), e desenvolvido entre os anos de 

2007 e 2008. Sobre o qual Magalhães (2009) afirma que: 

 
Dentre os diversos projetos já desenvolvidos, o Projeto A Capoeira Animada 

Angola se mostrou como um dos que mais produziu resultados. Ele foi 

realizado simultaneamente em quatro escolas e contou com a participação de 

alunos de diversos bairros. Neste trabalho também foram incluídas as 

crianças com surdez. Durante o desenvolvimento do projeto, o público-alvo 

trabalhou em equipes e produziu uma animação sobre a história da capoeira, 

a qual foi apresentada em uma sessão especial no cinema no final de 2007. 

Este foi um importante trabalho desenvolvido pelo grupo, pois ampliou 

bastante o campo de atividades do grupo (MAGALHÃES, 2009, p. 66). 

 

Em seguida já inicia o projeto “A Difusão da Capoeira Angola Através do 

Desenho Animado e da Produção de Livro Digital para Pessoas Cegas e Surdas”, 

patrocinado pelo Ministério da Cultura por meio do Programa Capoeira Viva, sendo 

desenvolvido nos anos de 2008 e 2009. É um projeto que marca o início dos trabalhos 

com as pessoas com deficiência, ampliando o olhar do grupo para uma caminhada 

duradoura. 

Já em 2010 tem o “Desenhando a Cultura: Capoeira Angola, Educação e Arte”, 

viabilizado pelo Programa Municipal de Incentivo à Cultura da Secretaria de Cultura da 

Prefeitura Municipal de Uberlândia. 

E a partir desse, vários outros vieram, sempre com o objetivo maior de divulgar 

a Capoeira Angola da linhagem de Mestre João Pequeno de Pastinha, de mostrar para as 

crianças e jovens que existia esse universo e que ele poderia possibilitar outras 

alternativas de vida, mediante representações da própria capoeira e também das vidas 

dos próprios sujeitos envolvidos e consequentemente abrindo possibilidades para outras 

escolhas, para outras vivências e para outras possibilidades. O Bolsa Capoeira, 

inclusive, se configurava como uma outra possibilidade. 

Foram muitas as crianças e os jovens que participaram desses processos, os 

quais hoje já são adultos, com suas profissões minimamente definidas, muitos 

constituíram suas novas famílias, outros seguiram o caminho dos estudos universitários, 

alguns o grupo não tem mais notícia, não sabendo qual direção seguiram. Assim como 

existem também os novos participantes, frutos dos atuais projetos do grupo. 

São variados os momentos que ilustram esse processo, principalmente nos 

bairros Seringueira, São Jorge, Shopping Park e Patrimônio, porém a maioria deles se 

configuram assim: aulas de movimentação e musicalização, sendo os treinos físicos 

seguindo a primeira sequência do Mestre João Pequeno de Pastinha e as aulas de 



129 
 

 

musicalização nas quais os alunos aprendem a tocar os instrumentos percussivos 

utilizados na Capoeira Angola e cantar as cantigas, tanto coro quanto solo. 

Além das aulas, eram realizadas também as rodas, nas quais contavam com um 

número maior de integrantes do grupo e eram oferecidas oficinas de construção de 

berimbaus, tambores e caxixis. Essas vivências contavam também com brincadeiras que 

envolviam o aprendizado da capoeira, assim como atividades escritas e de orientação 

sobre a saúde física e mental. 

 
Fotografia 21 - Treino de Capoeira Angola ministrado na quadra da Escola Municipal 

Odilon Custódio Pereira 

 

Fonte: Marco Nagoa (2007). Fotografia de um treino de Capoeira Angola ministrado pelo professor 

Foguinho em um dos projetos do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, desenvolvido na Escola 

Municipal Odilon Custódio Pereira, localizada no bairro Parque São Jorge. 

 

Todos os projetos do grupo tiveram essa configuração como base, como 

princípio norteador das atividades mais específicas de cada projeto. Sendo elas, 

construção de animações, nas quais os alunos aprendiam e executavam muitos dos 

processos necessários, oficinas de desenhos e recortes, gravação de vídeos, criação de 

atividades para compor livros didáticos, gravação de trilha sonora, ida ao cinema, dentre 

outras. 



130 
 

 

Fotografia 22 - Oficina de confecção de caxixi 

 

. Fonte: Marco Nagoa (2007). Fotografia de uma oficina de confecção de caxixi ministrada pelo professor 

Foguinho em um dos projetos do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, desenvolvido na Escola 

Municipal Odilon Custódio Pereira, localizada no bairro Parque São Jorge. 

 

Além dos projetos em bairros da região periférica da cidade de Uberlândia que 

tinham como público crianças e jovens moradores do bairro, o grupo desenvolveu 

algumas outras ações direcionadas para públicos de dependentes químicos como é o 

caso do projeto desenvolvido no Centro de Atenção Psicossocial aos Usuários de Álcool 

e Outras Drogas (CAPS-AD). 

 
O CAPS-AD era uma demanda da Elaine que era do grupo, psicóloga do 

CAPS-AD, então ela pediu para gente desenvolver o trabalho lá e foi super 

legal enquanto teve o projeto lá. Quem ficou um pouco mais de tempo lá foi 

o Saturnino, depois Foguinho, o Tomate, a Natália, sendo que a Natália disso 

fez a dissertação dela de mestrado lá na Psicologia, depois publicou essa 

dissertação na forma de livro. E foi muito intenso também, porque lá era um 

outro barato da Capoeira, era a Capoeira pela vertente do que aquelas pessoas 

podiam fazer com a Capoeira, ali nos seus estados diferentes de “dopagem” 

vamos dizer assim, com drogas, então era isso que era feito lá. Mas eu não 

lembro o período, porque sempre foi muita coisa misturada, mas sei que foi 

um projeto antes da ADEVIUDI (MESTRE GUIMES, 2017). 



131 
 

 

Fotografia 23 - Turma do Centro de Atenção Psicossocial (CAPS-AD) 

 
Fonte: Autor desconhecido (2006). Equipe CAPS-AD durante uma das atividades desenvolvidas. 

 

Segundo Magalhães (2009), o projeto no CAPS-AD tinha 

 
 

A capoeira Angola como parte do processo terapêutico (...) a dependentes de 

álcool e drogas, do bairro Tibery. O projeto CAPS se iniciou com base na 

proposta da capoeira como prática terapêutica e de socialização de 

dependentes químicos. O projeto [foi] realizado desde 2005 e era coordenado 

por uma das psicólogas deste centro, que ficou sabendo das atividades que a 

capoeira desenvolvia nas escolas e achou interessante desenvolver o trabalho 

no Centro, além de se tornar integrante do grupo de capoeira. [O projeto 

trouxe] resultados positivos para muitos dos dependentes, [que conseguiram] 

uma melhor reabilitação social e psicológica (MAGALHÃES, 2009, p. 50). 

 

E, além das ações no CAPS-AD, o grupo desenvolveu por um período atividades 

na Associação de Pais e Amigos dos Excepcionais (APAE) Escola Helena Antipoff, que 

envolveram treinos de movimento e musicalização, rodas de capoeira e muitas 

atividades lúdicas. 



132 
 

 

Fotografia 24 - Roda no espaço da APAE 

 
Fonte: Marco Nagoa (2012). Roda de Capoeira Angola na APAE. 

 

Em 2006 o grupo trabalhou na tentativa de ampliar a possibilidade de inclusão social 

ao inserir nos projetos os trabalhos das crianças com surdez. Esse seria um passo 

importante tomado pelo grupo, já que teria proporcionado uma maior socialização 

de crianças com deficiência (MAGALHÃES, 2009, p. 63). 

 

Os últimos projetos – que ainda se encontram em execução – tiveram um foco 

maior no público de pessoas com deficiência, sendo esses desenvolvidos na Associação 

de Deficientes Visuais de Uberlândia (ADEVIUDI) – uma das sedes atuais do Grupo de 

Capoeira Angola Malta Nagoa –, na Escola Estadual Novo Horizonte de Educação 

Especial – utilizada atualmente como a segunda sede do Malta Nagoa –, e a Turma do 

Agito Atendimento Educacional Especializado que desenvolve seus trabalhos no Centro 

Educacional Curumim. Além disso, existem trabalhos com a Capoeira enquanto campo 

profissional desenvolvidos pelos professores Foguinho e Joel em escolas públicas e 

particulares de Uberlândia. 

Para além da cidade de Uberlândia, tem ainda o projeto desenvolvido pelo 

Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa na cidade de Ituiutaba, estado de Minas Gerais, 

tendo à frente dos trabalhos o João, atualmente treinel do grupo. O trabalho consiste em 

treinos de movimentação e musicalização, bem como rodas e história oral sobre a 

Capoeira. As vivências são realizadas aos sábados no Barracão do Congo Real que fica 

localizado em um bairro periférico da cidade de Ituiutaba. O público consiste em 



133 
 

 

crianças e adolescentes, principalmente filhos dos congadeiros, mas não somente, e de 

classe social baixa. 

Para finalizar, é importante ressaltar que o Grupo de Capoeira Angola Malta 

Nagoa continua focando esforços para aprovação e desenvolvimento de projetos que 

tenham como público crianças, adolescentes e adultos com deficiência ou não, em 

estado de vulnerabilidade social. No entanto, as vidas profissionais de seus membros, da 

“linha de frente” principalmente, somada à uma redução de recursos e projetos gerou 

uma diminuição dos projetos em andamento. Segundo Mestre Guimes (2017) relata: 

 
Era mais fácil ter acesso aos recursos naquela época porque eram poucos 

projetos de extensão, mais dinheiro e bem mais empregado, hoje é uma 

pulverização na UFU e mais burocracia para você conseguir aprovar um 

projeto [...] (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

3.6. “Malta Nagoa, Malta Guaiamum, com a Flor da Gente o Rio foi só um”: a 

escolha do nome do grupo – uma história a parte 

 
Já destacamos que a escolha do uniforme (verde e branco) foi feita 

democraticamente em reunião. Mas antes da confecção do uniforme era necessário a 

escolha do nome do grupo, visto que não mais seria Centro Esportivo de Capoeira 

Angola (CECA) devido à cisão com o grupo do Mestre Pé de Chumbo. Sobre isso 

Mestre Guimes (2017) nos conta que: 

 
Foi lá no Mercado, a gente saiu do grupo do Mestre Pé de Chumbo, aí  

chegou um dia a gente estava resolvendo esse negócio do uniforme e tal e eu 

disse ‘nós precisamos dar um nome para o grupo né gente’ e assim eu já tinha 

sugerido Malta Nagoa, eu não lembro se surgiram outros nomes, mas eu acho 

que não, enfim o que vingou foi Malta Nagoa (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Mestre Guimes sugere esse nome para o grupo, os alunos aceitam, mas isso fora 

fundamentado a partir de um contexto específico e não de maneira aleatória, sendo que 

na verdade a discussão começa com um incômodo do mestre com histórias que ele 

vinha escutando. 

 
Foi assim, eu li o [livro] Capoeira Escrava120, estava lendo e tinha uma 

discussão que eu não sei de onde veio de que [...] não era capoeira o que se 

 

120 A Capoeira Escrava e outras Tradições Rebeldes no Rio de Janeiro (1808-1850) de Carlos Eugênio 

Líbano Soares de 2004. 



134 
 

 

fazia nas Maltas e isso sempre me incomodou. Se não era Capoeira o que se 

fazia nas Maltas era o que? Mas o Mestre [que afirmava isso] era um cara 

estudioso e aí eu li o Capoeira Escrava e lá tinha essa coisa das Maltas Nagoa 

e Guaiamum e a descrição que ele faz das Maltas, e eu falava: olha que coisa 

interessante porque essa Capoeira tem um centro de irradiação mais 

conhecido, mais forte na Bahia, porque que a gente fica falando da Bahia? 

Mas e os outros lugares como o Rio de Janeiro e essas Maltas? Que se você 

pegar algumas coisas como no documentário do Mestre Pastinha121 lá, o 

narrador diz que a Capoeira no Rio ela ganha um contorno tal quando o 

GCAP [Grupo de Capoeira Angola Pelourinho] chega lá, aí forma Mestre 

Neco, Mestre Angolinha, a partir dessa chegada do GCAP que é o que o 

Moraes também fala, que a Angola toma esse contorno aí, porque o Moraes 

fez isso, o Moraes espalhou a capoeira do GCAP em vários lugares aqui no 

Brasil, fora também. Enfim, porque que essa capoeira ganha essa importância 

na década de 80 no Rio com a ida do baiano para lá? Antes não acontecia 

nada? Acontecia, antes acontecia um monte de coisa, e aí eu me interessei 

pelas Maltas e as coisas das Maltas e lá eu propus Malta Nagoa primeiro 

porque as mais famosas eram a Nagoa, Guaiamum e Flor da Gente, as três e 

eu acho que a Nagoa se aproxima mais de Nagôs então ela joga mais para 

dentro de um diálogo com a África [...] (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

As Maltas possuíam um espírito associativista e de amparo social muito forte. 

Elas se constituíam como uma base, um amparo para indivíduos que eram 

marginalizados pelo sistema da época. Era uma organização social que agregava uma 

infinidade de indivíduos diante de um contexto de exclusão e marginalização. 

Além disso, as Maltas eram instituições com demarcada hierarquia, como 

descrito no primeiro capítulo, eram recortadas por diversas titulações, como os 

caxinguelês, os amadores, os capoeiras profissionais e os chefes das Maltas. 

Informações que trazidas para o nosso contexto cabe várias associações, 

principalmente referentes às titulações dentro da Capoeira. Especificamente no Grupo 

de Capoeira Angola Malta Nagoa, nosso objeto de estudo, existe – assim como no 

universo da Capoeira como um todo – uma hierarquia que é delimitada pelo que 

chamamos de titulações, sendo essas denominadas em aluno, treinel, professor, 

contramestre e mestre. 

Os alunos seriam numa comparação com o período dos capoeiras no século XIX 

os caxinguelês, que são os aprendizes, estando no nível mais baixo da hierarquia, em 

seguidas os treineis ou no período das maltas, os amadores, os quais já tem um 

conhecimento dos golpes e hoje em dia também do que chamamos de movimentos, o 

que o capacita a “puxar” os treinos, em seguida vem os professores, chamados nas 

maltas de capoeiras profissionais, os quais demonstram habilidade com a prática da 

 

121 Ver: MURICY, Antônio Carlos. (Prod.). Pastinha: uma vida pela capoeira. Ministério da Cultura. 

FUNARTE, 1998. 



135 
 

 

Capoeira, se tornando a “linha de frente” do mestre. E, por fim, a figura do mestre 

associada aos chefes das Maltas, sendo que para essa titulação é ainda necessário 

mostrar habilidade e, para além dela, conhecimento, discernimento diante dos 

enfrentamentos e obviamente consenso do grupo. 

Mestre Guimes, quando relata sobre a importância do grupo em ter um nome  

que traga uma história, que traga um contexto da Capoeira, o qual muitos capoeiristas 

tentaram minimizar ou mesmo apagar, contribui com essa memória muito importante da 

Capoeira, resgata esse espírito associativista, acolhedor, de amparo social e, para além 

disso, ainda traz à cena um diálogo com a África e com alguns povos africanos que para 

cá foram sequestrados sob condições desumanas diante da escravização em território 

brasileiro. A escolha do nome Malta Nagoa tinha seus significados: 

 
Então eu achava que ela era interessante, então aí lendo as histórias e tudo eu 

falo: se você ver a história da Malta Nagoa talvez pela parte política [...] 

porque tudo para mim é uma questão de diálogo que você estabelece com o 

poder estabelecido, qual é seu poder de negociação, até onde vai isso, eu não 

sei te dizer, mas eu sei que assim, essas maltas todas independente desse 

diálogo, tinham um diálogo com o poder, em maior ou menor grau, então ela 

tinha um braço na política, elegia deputado, era ela que negociava, como tem 

hoje o que se chama de crime organizado, com representantes parlamentares, 

um monte de coisa, como vimos esses dias [...] mas o importante nisso era a 

gente resgatar as Maltas, a história das Maltas através do nome Malta Nagoa, 

de uma das maltas [...]. A Nagoa tem esse contexto aí que te joga lá para 

dentro, que faz uma ligação direta com a África, por causa dos Nagôs, etc. 

(MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Ou seja, ele continua afirmando sobre a importância que o nome do grupo traz, a 

representação de um contexto de luta, resistência, emancipação do povo negro diante de 

um sistema de exploração. Sendo que, por intermédio da escolha desse nome o grupo 

traria com ele o passado, a memória e a afirmação de que a Capoeira não é somente o 

que vivemos agora, mas que ela vem de um contexto marginalizado, criminalizado, para 

posteriormente passar por reformulações e adaptações. 

 
[...] ele [o nome do grupo] tinha a função de resgatar [...] contando a história 

e trazendo essa história que é a história dita do crime, mas uma história de 

sobrevivência e de luta, Capoeira não é essa boniteza, esse patrimônio, é o 

patrimônio hoje da humanidade, mas ela tem uma história de enfrentamento 

que vem por esses grupos, pelos bantos, porque foi proibida lá, é por isso que 

a Bahia faz outra coisa e afirma: isso aqui que é Capoeira, na academia, 

organizada, com uniforme, entendeu? Aquilo lá, como alguns dizem, de que 

aquilo que se fazia nas Maltas não é Capoeira, não tinha berimbau, então 

assim, era um movimento de luta e chamado de Capoeira e não fui eu que 

chamei de Capoeira, eu sou um reles mortal aqui no século XXI que ainda 

estou vivo e que leio que no Código Penal de 1890 ‘Dos Vadios e Capoeiras’. 



136 
 

 

Então me interessava trazer essa história à tona e dizer que essa prática foi 

uma prática criminalizada pelo Estado, e daí que o nome do grupo vai fazer 

isso, vai fazer com que a gente quando nos perguntarem: por que se chama 

Malta Nagoa? Eu vou ter que falar das Maltas, as Maltas era isso lá no Rio de 

Janeiro, então eu vou aprender mais sobre a nossa história, do que se eu falar 

o grupo de Capoeira tem dendê, entendeu? Era mais nesse contexto de 

resgatar uma parte da história que as pessoas não vão falar, não falam direto 

sobre isso, ninguém fala, isso é uma coisa que vai se apagando, vai se 

apagando, apagando, apagando, ninguém fala, por isso que eu acho que 

quando você tem um objetivo de ser certeiro na Capoeira, então você vai lá e 

seja certeiro [...] (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

É pensando nisso que Mestre Guimes fala e defende, que essa história defendida 

pelo Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa não vá se “apagando, apagando, 

apagando”, que se faz importante trazer o passado de sofrimento, luta e emancipação 

num contexto maior que foi a diáspora negra africana e como isso se deu, passando pelo 

importante papel dos capoeiras do séculos XIX e sua sistematização por meio das 

Maltas, trazendo também a criminalização da Capoeira com o Código Penal de 1890, e 

fechando com sua descriminalização já num contexto baiano. 

 
3.7. “E na roda de Capoeira, abençoe os jogadores camaradinha”: as capoeiras, os 

capoeiras e os significados do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa 

 
Para finalizar este denso capítulo sobre a história do Malta Nagoa apresentamos 

algumas colocações do grupo sobre o que é o Malta Nagoa e a Capoeira Angola de que 

tanto falamos aqui. Colocações que são fruto de um Grupo Focal realizado com alguns 

de seus membros. 

O que percorre o subtítulo é o significado que o Grupo de Capoeira Angola 

Malta Nagoa tem para seus integrantes, o significado da Capoeira Angola na vida do 

coletivo, o que mobiliza e reúne essas pessoas em torno de um objetivo, de uma direção, 

de uma rede de sociabilidade. Capoeira transgressora, que conta a história de uma 

perspectiva diferente daquela do colonizador, por uma ótica afrocentrada e afropositiva, 

potencializando valores civilizatórios africanos e afro-brasileiros. 

O tema/pergunta estava colocado para diálogo. Ele estava em torno do que é o 

Malta Nagoa, qual o significado que isso traz para cada uma e para cada um, e para 

além disso, o significado coletivo. O grupo então começa os diálogos, as trocas, as 

interações em torno disso. Os comes estavam na mesa, a cerveja gelada e a prosa muito 

boa. É aí que Mestre Guimes coloca que: 



137 
 

 

O Malta Nagoa é uma reunião de pessoas, algumas já fazem mais tempo, 

outras nem tanto, uma reunião de pessoas que acredita que esse patrimônio  

da humanidade que é a Capoeira Angola por uma linhagem específica [a de 

Mestre João Pequeno], mas pensando em todos os outros e todas as outras 

[Mestres e Mestras de outras linhagens], que essa palavra precisa ser 

difundida por pessoas que acreditam nisso, que é importante continuar 

mantendo viva essa manifestação, esse patrimônio que é a Capoeira Angola, 

e cada um de nós tem uma interação com ela, bem ou mal. Na verdade, o 

Malta Nagoa é um nome de um grupo que se reuni, cada um com sua 

filosofia, mas a linha mestra é a Capoeira Angola, de uma linhagem que vem 

de Mestre Pastinha, Mestre João Pequeno e Mestre Pé de Chumbo que faz 

isso aqui, essa reunião, que já reuniu várias outras pessoas. Talvez seja isso, 

uma tarefa, um compromisso que a gente vai assumindo e passando em torno 

disso aqui, para que as pessoas vão mantendo isso vivo, senão isso pode ser 

totalmente transformado ou desaparecer, como outras manifestações vem 

desaparecendo. Então é isso, uma reunião de pessoas que está afim de 

continuar (MESTRE GUIMES, 2017). 

 

Mestre Guimes nos apresenta diversos pontos importantes para a análise do 

grupo, como a reunião de pessoas em torno da difusão para manter vivo esse patrimônio 

da humanidade que é a Capoeira Angola, independente da filosofia de cada um, o que é 

outro ponto importante, pois Mestre Guimes afirma que cada um pode ter sua filosofia, 

mas a linha mestra, ou seja, o princípio mobilizador do grupo é a Capoeira Angola, e 

uma Capoeira Angola que tem um segmento, uma linhagem específica, construída por 

Mestre Pastinha, passada para Mestre João Pequeno de Pastinha – e Mestre João Grande 

– e que chega até nós pelo Mestre Pé de Chumbo, discípulo de Mestre João Pequeno, 

que ensina Mestre Guimes, o qual possibilita que ela de fato chegue a Uberlândia. 

Algo ancestralmente repassado de mestre para discípulo, o que corresponde à 

uma herança dos valores civilizatórios africanos, tendo na oralidade e no corpo suas 

principais ferramentas de transmissão desses saberes. 

Algo que fundamenta uma série de manifestações culturais de origem afro- 

brasileira, que tem como um de seus valores a transmissão da cultura e a perpetuação 

por meio de linhagens, muita das vezes familiares, ou seja, de consanguinidade, ou 

mesmo, como na Capoeira Angola, a qual forma-se numa grande família, numa grande 

rede de sociabilidade, na qual os capoeiristas afirmam ter pais, mães, avôs e avós e 

assim por diante, como numa árvore genealógica. Árvore que tem a Capoeira como um 

princípio vital de transformação. Como afirma Mestre Guimes, “o que reúne a gente é a 

Capoeira Angola” (MESTRE GUIMES, 2017). 

Mestre Guimes abre assim uma sequência de colocações que vão se circulando, 

vão se corporificando, deixando perceber mediante o diálogo e a interação entre os 



138 
 

 

participantes, os princípios vitais da Capoeira Angola do Malta Nagoa em Uberlândia. 

Marco, professor do grupo, afirma em seguida que quando pensa em Malta Nagoa: 

 
A primeira coisa que vem na minha mente é a Capoeira, então é um grupo de 

pessoas que tem um apreço por essa arte e se reúne para praticar, tem 

preocupações relacionadas a ela, algumas coisas que a gente acha importante 

que devem ser mantidas e a gente não tem pretensão de fazer mudanças. A 

capoeira serve como uma ferramenta de inclusão social, possibilitando as 

pessoas a participar, é uma ferramenta de oportunidades. E é isso, cada um 

tem um apreço por ela [Capoeira Angola], tem alguma coisa que atrai mais, 

inclusive o fato da gente estar aqui hoje é a Capoeira que mais motiva, então 

o fato de nos encontrarmos para praticar é a Capoeira que move (MARCO, 

2017). 

 

O que Mestre Guimes afirmou como cada um tendo sua filosofia, professor 

Marco também traz, afirmando que cada um tem um apreço por ela. Mas o interessante 

é que ele abre uma discussão importante que é a Capoeira Angola como ferramenta de 

inclusão social, um dos princípios mobilizadores do grupo. E que será abordado por 

outros participantes em seguida. 

Joel apresenta em sua colocação um pouco da ancestralidade quando se pensa no 

Malta Nagoa, pois o primeiro fato pronunciado é “a questão dos mais velhos” e em 

seguida da identidade, algo considerada por ele como em construção. 

 
Quando a gente fala de Malta Nagoa vem a questão dos mais velhos, (...) 

então a gente fica querendo se aproximar para fazer parte, porque parece que 

fica faltando um complemento em termos de identidade, pois tudo isso, como 

o Mestre [Guimes] falou está junto com a Capoeira. Para mim é complicado 

dizer porque é um processo que você está sempre aprendendo, então não dá 

para você concluir uma ideia, até porque se eu falar alguma coisa hoje, 

amanhã pode ser que mude, porque a Capoeira nos proporciona essas 

experiências o tempo todo (JOEL, 2017). 

 

Identidade que está associada ao pertencimento de cada um desse coletivo ao 

Grupo, aos mesmos códigos de pertencimento e símbolos de uma identidade. Identidade 

coletiva que torna o Grupo uma grande família, sendo ela construída de diversidades, 

mas também de similaridades, como é o tratamento de um para com o outro, quando 

muita das vezes são chamados por Nagoa, ou no coletivo por Nagoas. 

Algo construído nos relacionamentos, nas vivências, nos processos em que se 

forjam os capoeiras. O que demonstra uma continuidade dos ensinamentos de uma 

linhagem, algo contínuo e responsável pela formação das identidades, as quais se 

formam e amadurecem por meio da vivência. Evertong expõe sobre a questão da rede 



139 
 

 

de sociabilidade que é construída entre os capoeiras mediante a vivência e a interação 

entre o coletivo. 

 
Para mim a Capoeira é um movimento que você não faz sozinho, você 

precisa dele, dela, de todos nós, uns dos outros, para que isso se torne, para 

que cresça. E eu acredito que a Malta Nagoa é bem isso mesmo, (...) é essa 

coisa de aglutinar que eu acho que faz sentido para cada um de nós, apesar de 

cada um ter sua forma de pensar, sua filosofia de vida, sua forma de entender 

e compreender o mundo, o que faz sentido, o que dá liga é a hora que a gente 

está junto na roda e a gente se transforma em outra coisa completamente 

diferente, a gente não consegue conceber como diria Mestre Pastinha, é uma 

coisa inconcebível (EVERTONG, 2017). 

 

Sendo o sentido da Capoeira Angola justamente o coletivo, além da diversidade 

presente nesse universo, o qual existe diante da aglutinação dos indivíduos em torno 

dessa rede de sociabilidade. O que se perpetua pela manutenção de suas bases, tendo a 

oralidade e a ancestralidade seu referencial. Coletivo que se estrutura inicialmente na 

realização de treinos físicos e de musicalização, baseados na repetição de movimentos, 

no fortalecimento dos vínculos que se constroem diariamente. Uma vivência sujeita ao 

envolvimento e a realizações individuais de cada um do grupo e pelo grupo. 

Outra categoria relatada por Evertong é a importância da roda na construção 

dessa identidade coletiva, momento que nos liga aos outros capoeiras e aos nossos 

ancestrais. Roda que reúne tradição, hierarquia, ancestralidade, histórias de vida, 

individualidades e coletividades. Ritual de intensas trocas e aprendizados, momento 

privilegiado da vivência angoleira. 

Roby pronuncia em seguida uma série de importantes elementos que fazem parte 

do universo da Capoeira Angola, tendo como referência os trabalhos do Centro 

Esportivo de Capoeira Angola – Academia de Mestre Pé de Chumbo e do Grupo de 

Capoeira Angola Malta Nagoa. Elementos da Capoeira Angola como a ligação entre 

passado, presente e futuro; e a Capoeira como território de resistência e de combate ao 

racismo. 

Cada um entra com um propósito, a Capoeira mexe com nossa personalidade, 

a gente entra e adentra com um propósito, mas a partir do momento que a 

gente mexe, mergulha, e não é a gente, na verdade é ela, a capoeira, então são 

eles que nos escolhem e que nos trazem pra dentro..., então isso acaba 

mostrando pra gente outras propostas, à medida que a gente vai entrando, a 

gente vai se envolvendo e vendo que não é só aquela superfície, a parte 

superior do solo, mas que por baixo disso tem um monte de outras nuances e 

que tem a ver com a nossa vida, com a nossa essência, com a nossa dinâmica 

daquele momento, do presente, do passado e do futuro, aí acaba mostrando 

uma série de aspectos tanto materiais do nosso dia a dia, como a questão da 

resistência, como a questão do território de resistência e de combate ao 

racismo, como a questão da luta, como a questão do descarrego das energias, 



140 
 

 

como a questão de rever a história, como a questão de ensinar e de aprender 

(ROBY, 2017). 

 

Roby relata sobre uma das características da identidade do angoleiro, pois não é 

somente o fato de treinar e tocar que te torna uma/um capoeira, mas algo mais profundo, 

que está para além da superfície, mas que tem a ver com a própria essência da 

identidade coletiva, como a questão da Capoeira Angola ser um território de resistência 

e combate ao racismo, e ao mesmo tempo com a individualidade de cada um e o que 

cada um faz com esse aprendizado. 

Ela afirma ainda que o “Malta Nagoa é o elo, o Guimes é um elo, assim como o 

Mestre Pé de Chumbo é um elo”. Ou seja, um elo ancestral, uma ligação que se estende 

entre Mestre Pastinha, Mestre João Pequeno de Pastinha, Mestre Pé de Chumbo, Mestre 

Guimes. E continua: 

 
O Malta Nagoa vem emendando, então ele faz parte dessa árvore 

genealógica, então eu vejo o Malta Nagoa como parte dessa árvore 

genealógica do Mestre Pastinha, Mestre João Pequeno e do Pé de Chumbo. E 

é uma referência ancestral dentro da Capoeira Angola muito forte, assim 

como no Malta Nagoa sua árvore genealógica é um coletivo, pois Capoeira 

não se faz sozinho, então se não tiver o coletivo não tem a Capoeira, então o 

Malta Nagoa é um elo dentro dessa árvore genealógica e cultural da Capoeira 

Angola com Mestre Pastinha, Mestre João Pequeno, Mestre Pé de Chumbo, 

Mestre Guimes (ROBY, 2017). 

 

Roby, no decorrer do seu relato apresenta ainda reflexões sobre a ancestralidade, 

a continuidade, a relação entre mestre e discípulo, uma via de repasse que tem no corpo 

e na oralidade sua principal via de manutenção. Algo que nos liga a um passado 

ancestral com o continente africano, um ensinamento que Mestre Pastinha recebeu de 

Benedito, e assim até chegar ao Mestre Guimes, e futuramente num discípulo desse, 

algo já estabelecido entre ele e “os meninos da linha de frente”, mas também com os 

mais jovens. Algo estabelecido na Capoeira Angola enquanto “Instituição Ancestral”. 

Instituição responsável por trazer sentido na vida dos capoeiras, direcionando, 

reconstruindo práticas, desconstruindo preconceitos, comportamentos e alterando com 

isso histórias de vida, as quais vários exemplos já foram citados ao longo deste trabalho. 

Sentido esse relatado por Munrá o qual afirma que: 

 
Tem uma coisa muito bacana e que é muito importante para mim que é 

ressignificar e que eu aplico na minha vida para além do grupo, 

ressignificando diversas coisas, relacionamentos, ressignificando os meus 



141 
 

 

comportamentos, e isso a partir da capoeira, porque a partir do jogo da 

Capoeira a gente vai ressignificando (MUNRÁ, 2017). 

 

E reforçado por Nego: 

 
 

Essa questão de se encontrar, mas como algo bem pessoal, de encontrar algo 

que fizesse sentido para minha vida que eu nem sabia o que era, então a partir 

do contato com a Capoeira Angola é que eu consigo enxergar, pois a 

Capoeira Angola que me levou para a História, que me levou para a Música, 

que me levou para a Cultura Afro-Brasileira, que me levou para mim mesmo, 

porque muitas coisas num determinado momento não faziam sentido para 

mim, e a Capoeira Angola me deu a luz disso, ela abriu todo um leque de 

sentidos na minha vida que eu mesmo desconhecia, em que eu mesmo não 

me reconhecia (...) (NEGO, 2017). 

 

Esses relatos trazem novamente a questão da rede de apoio, pois o Grupo de 

Capoeira Angola Malta Nagoa é um coletivo dentro dessa rede de sociabilidade que não 

somente apoia e acolhe no sentido financeiro, mas para além disso, o grupo aponta 

caminhos, direções e possíveis escolhas. Ele desperta, orienta e fornece as bases, nos 

fortalecendo para o enfrentamento de aspectos da vida social aos quais não 

conseguíamos enxergar. 

Mãe de Todos finaliza esse diálogo apontando e fundamentando sobre essa rede 

de apoio por meio dos projetos sociais, o que defendemos ser uma das bases 

mobilizadoras do Grupo: 

 
Para mim o que tem de mais forte nesse grupo, não é só a questão do gostar 

de fazer capoeira, mas é a questão dos projetos que a gente faz na cidade para 

manter a tradição, tanto é que por um tempo a gente fez uma ONG [Instituto 

de Educação e Cultura Gunga – IGUNGA], então é muito forte essa questão 

de querer levar a tradição, a cultura e a história por uma perspectiva diferente 

de uma perspectiva eurocêntrica, e levar isso para comunidade, para a 

periferia e trazer a comunidade para dentro da UFU [Universidade Federal de 

Uberlândia], então tem toda essa circularidade, e agora ainda tem essa 

questão da inclusão das pessoas com deficiência no grupo, e tudo isso é  

muito forte, então eu acho que isso é uma coisa que une muito o grupo e que 

é o trazer a Capoeira para o outro, através dos projetos, dos projetos com 

bolsa, então essa questão social é um diferencial que esse grupo tem, e eu até 

acho que isso faz jus ao nome Malta Nagoa quando você remete ao Rio de 

Janeiro e as Maltas que se uniram para correr atrás de seus direitos, porque 

eles não tinham acesso a esses direitos, eles não tinham direitos, então eles 

buscavam o acesso aos direitos pra ele e para o próximo, e é isso que o Malta 

Nagoa faz aqui em Uberlândia. Então não é só Capoeira Angola, não é só 

movimento, existe um projeto social muito forte por trás desse grupo aqui, 

que é pequeno, uns saem outros entram, mas sempre esse núcleo mais forte 

suando e correndo atrás, fazendo isso, mas sem nunca parar de gingar (MÃE 

DE TODOS, 2017). 



142 
 

 

E, dentro da rede de apoio como manutenção da identidade do coletivo, ela 

ressalta aspectos de uma posição decolonial do Grupo, a qual se baseia na desconstrução 

de uma perspectiva eurocêntrica, ocidental, linear, adotando uma perspectiva 

afrocêntrica, que tem na circularidade à oposição a linearidade ocidental, que tem na 

ancestralidade dos valores civilizatórios africanos suas bases e seus princípios. Que tem 

no nome dos/das capoeiras, no corpo, na oralidade e na socialização as estruturas de sua 

instituição. Sem nunca parar de gingar! Sendo essa ginga um jeito de se movimentar  

que define e traz identidade. 



143 
 

 

CAPÍTULO 4. “Meu senhor e minha senhora, por favor me dê licença, pra 

eu contar mais uma história”: etnografia sobre os festejos – são 20 anos! 

 
Olha quem é esse homem 

Olha quem é esse homem 

Que se chama João 

Foi aluno de Pastinha 

Primeira consagração 

Ele é pequeno, ele é grande 

Dentro do seu coração 

Ele traz a capoeira 

Na palma da sua mão 

Olhe no suor do corpo 

Olhe no suor do corpo 

E vejo a grande nação 

É a África que está viva 

Contra a escravidão 

Ele é doutor da UFU 

Ele é doutor da UFU, colega velho 

Mais uma consagração camaradinha! 

 

Mestre Guimes122
 

 

Na ocasião da comemoração dos 20 anos do Grupo de Capoeira Angola Malta 

Nagoa, em dezembro de 2016, Uberlândia recebeu um grupo de pessoas, constituídos de 

capoeiras, alunos e ex-alunos do grupo que estão distribuídos em vários Estados do 

Brasil, contando com a importante participação da professora Nani de João Pequeno, 

neta do Mestre João Pequeno de Pastinha e representante123 do Centro Esportivo de 

Capoeira Angola (CECA) em Salvador, Estado da Bahia. 

A presença da professora Nani significou algo importante para os festejos do 

grupo. Seu papel como professora atendia à expectativa do Malta Nagoa, que naqueles 

seus 20 anos contariam com uma roda de passagem na qual as titulações seriam 

respaldadas por ela. 

Roda de passagem como um rito de iniciação para os capoeiras que seriam 

titulados, “um fato social de grande significado individual e coletivo”. Iniciação como 

um “elemento vital” de afirmação tanto da individualidade como da identidade do grupo 

(LEITE, 2008, p. 87). “É a transformação idealizada (...) do ser natural em natural- 

social”, de aluno a treinel, de treinel a professor, de professor a contramestre e de 

 
122 Ladainha em louvor a Mestre João Pequeno de Pastinha de composição do Mestre Guimes, cantada 

por este na ocasião do doutorado de Mestre João Pequeno na Universidade Federal de Uberlândia. 
123 O Centro Esportivo de Capoeira Angola (CECA) – Academia João Pequeno de Pastinha (AJPP), 

localizado no Forte de Santo Antônio Além do Carmo em Salvador-Bahia, tem ainda como 

representantes, Mestra Nani, Mestre Zoinho e Mestre Aranha. 



144 
 

 

contramestre em mestre. Um processo de socialização que transforma, que titula/nomeia 

nessa rede de sociabilidade, que incorpora junto com o título obrigações e 

responsabilidades para com o coletivo. 

A programação do evento foi construída pelo grupo que hoje compõe o Malta 

Nagoa em Uberlândia. Num dos momentos da etnografia, acompanhei a elaboração da 

lista de convidados e lembro muito bem que o Mestre Guimes, responsável pelo grupo 

em Uberlândia, propôs que pessoas que fizeram parte da história do Malta Nagoa 

estivessem compondo a mesma. 

Esse processo de construção gerou entusiasmo em todo o grupo, pois cada 

membro rememorou uma infinidade de pessoas e consequentemente as histórias e casos 

que as envolviam, o que possibilitou uma aproximação e uma troca de ideias, 

sentimentos e emoções significativas, culminando em memórias do início da Capoeira 

Angola em Uberlândia. 

As discussões sobre o ano comemorativo do grupo iniciaram ainda em 2015, 

período em que se realizaram várias reuniões e discussões sobre projetos, 

financiamentos, listas de convidados, levantamento financeiro, dentre outros assuntos 

que surgiam e que estavam relacionados ao grupo e ao evento. Tudo isso se tornou 

ainda mais intenso no ano seguinte. 

Em 2016, mais um projeto foi aprovado com recursos financeiros que 

culminaram com o encontro “Capoeira Diversa: tira daqui, bota ali”, que tinha como 

público alvo os jovens e adultos com deficiência dos projetos do grupo e que fora 

realizado apenas dois meses antes dos festejos dos 20 anos. 

No decorrer desse ano efervescente para a Capoeira Angola de Uberlândia, a 

cidade contou ainda com um encontro do Grupo de Capoeira Angola Galo Cantô, 

realizado no mês de dezembro, poucos dias antes da comemoração dos 20 anos do 

Malta Nagoa, o qual contou com a participação de mestres de variadas linhagens. 

Logo em seguida é chegada a celebração dos 20 anos de Capoeira Angola em 

Uberlândia, evento que marcou essa trajetória na cidade e ainda contou com duas rodas 

de passagem, sendo uma em Uberlândia com duas titulações e uma em Ituiutaba com 

uma titulação. Passo então a etnografar esses marcadores da Capoeira Angola de 

Uberlândia durante o ano de 2016. 



145 
 

 

4.1. “Tira daqui, bota ali”: Malta Nagoa e suas diversidades 

 
 

O ano de 2016 passa “voando”, muitas expectativas, muitas reuniões, discussões 

e um misto de ansiedade e alegria perfazem o universo e as vivências do Grupo de 

Capoeira Angola Malta Nagoa. Aos poucos o evento de comemoração dos 20 anos de 

Capoeira Angola em Uberlândia toma corpo. 

As comissões foram organizadas e cada integrante executava suas obrigações 

para que o festejo ocorresse da melhor forma possível. Seriam três dias de muita 

entrega, de muita união e de esforços individuais que culminariam no trabalho em 

equipe. 

E foi assim, com esse espírito, que transcorreu a primeira atividade do ano 

comemorativo, um encontro da Capoeira Angola e das pessoas com deficiência 

intitulado “Capoeira Diversa: tira daqui, bota ali” realizado nos dias 14, 15 e 16 de 

outubro de 2016. 

*** 

 
 

O local escolhido pelo grupo estava organizado, anfiteatro aberto, equipamentos 

eletrônicos testados, berimbaus armados. O anoitecer já dava indícios, assim como os 

participantes daquele encontro. Um encontro da Capoeira Angola com uma diversidade 

de pessoas com deficiência que são sumariamente excluídas ou cerceadas do convívio 

social. 

Aos poucos chegavam os (as) capoeiras do Malta Nagoa, os convidados de 

outros grupos e de outros convívios, os alunos dos projetos junto com seus pais e 

amigos. A ideia proposta pelo encontro era um diálogo com pessoas diretamente 

envolvidas no universo das pessoas com deficiência e da Capoeira Angola, seja em 

âmbito educacional ou da Capoeira Angola, universos que se entrelaçam. 

Professora Pimenta, a ilustre convidada de Goiânia, que viera para contribuir 

com a discussão e movimentação daquela noite, já estava sentada no anfiteatro, 

conversando com os (as) capoeiras já presentes. Acompanhando ela, estava professora 

Boneca, ambas do Centro de Capoeira Angola Barravento de Goiânia, Estado de Goiás. 

Juliana, psicóloga da rede pública e coordenadora da Turma do Agito – 

Atendimento Educacional Especializado (AEE), também estava no anfiteatro, assim 

como Ivando, vice-presidente da Associação de Deficientes Visuais de Uberlândia 



146 
 

 

(ADEVIUDI). Todos comporiam a mesa da roda de conversa idealizada pelo grupo 

naquela noite. 

O encontro, realizado nas dependências da Universidade Federal de Uberlândia 

(UFU), campus Santa Mônica e da Associação de Deficientes Visuais de Uberlândia 

(ADEVIUDI), contava com verba da própria Universidade mediante a aprovação em 

um edital da PROEX/UFU. 

Estavam todos muito ansiosos dentro do anfiteatro, mas era preciso aguardar a 

chegada dos faltantes para dar início à roda, aos poucos foram chegando, um a um. 

Logo na entrada, alguns assinavam seu nome na lista do credenciamento. Quem não era 

alfabetizado já ia logo recebendo a camiseta do evento e se trocando num banheiro 

próximo ao local. Esse momento, assim como outros no decorrer dessa noite, contou 

com muitos abraços e sorrisos orgulhosos, sempre demonstrando muito entusiasmo e 

felicidade por participarem desse processo. 

O último convidado acabara de chegar, Hugo, diretor da Escola Estadual Novo 

Horizonte – Educação Especial, apoiador e colaborador do projeto “Capoeira Angola 

Inclusiva”. Mestre Guimes vai até o microfone e abre oficialmente aquela noite. 

O anfiteatro está cheio de participantes, dentre eles: integrantes do Grupo de 

Capoeira Angola Malta Nagoa, do Grupo de Capoeira Angola Galo Cantô e do Grupo 

de Capoeira Semente do Jogo de Angola 124 – ambos fruto do Malta Nagoa –, além dos 

atores principais que eram os alunos dos projetos para pessoas com deficiência e seus 

pais, irmãos, amigos, e também alunos da universidade que tiveram interesse em 

participar e conhecer o trabalho. 

O iê entoado pela professora Pimenta ecoa pelo anfiteatro, seguido pela  

ladainha, louvação e corridos. A roda sendo comandada por Mestre Guimes no 

berimbau Gunga, professora Pimenta no berimbau Médio e professor Marco no 

berimbau Viola, além da professora Boneca no pandeiro, Luzia, aluna do projeto 

“Adeviudi Angola: capoeira sem barreiras”, no agogô, Priscila, aluna do projeto 

“Capoeira Inclusiva”, no reco-reco e Andressa, aluna da “Turma do Agito – AEE”, no 

atabaque. No interior da roda, o atual treinel e futuro professor Joel do Malta Nagoa e 

Luciano do projeto Capoeira Inclusiva. 

 

 

124 O Grupo de Capoeira Semente do Jogo de Angola é um grupo do Mestre Jogo de Dentro. A sede de 

Uberlândia fica localizada no espaço da Oficina Cultural de Uberlândia sob coordenação de Lucas 

Amarelo, ex-integrante do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa. 



147 
 

 

Os dois capoeiras acocorados aos pés dos berimbaus, escutam o canto da 

ladainha e em seguida da louvação, a qual respondem, juntamente com todos da roda, o 

coro. Canto puxado pela solista professora Pimenta e respondido por todos. 

 
Fotografia 25 - Roda de abertura do encontro Capoeira Diversa: tira daqui, bota ali 

 

Fonte: Marco Nagoa (2016). Fotografia da roda de Capoeira Angola realizada na Universidade Federal de 

Uberlândia (UFU) na abertura do encontro CAPOEIRA DIVERSA: tira daqui, bota ali. 

 

Joel e Luciano, acocorados apertam-se as mãos num gesto de cumprimento e em 

seguida colocam a cabeça nos pés dos berimbaus num movimento denominado queda 

de rim125. A partir daí o jogo flui, como uma dança, característica muito presente no 

jogo de corpo do Luciano, que ginga126 de maneira leve e cadenciada. 

Jogo bonito, bailado, com leves e perigosos movimentos de Luciano. Todos 

incorporados ao jogo por Joel, que correspondia com negativas, aú, rabo-de-arraia, 

chapas e meia lua. Olhares atentos, risadas e coro. Na plateia, olhares de orgulho, 

cochichos, registros de vídeos e fotos. Um universo de arrepiar! 

Num piscar de olhos Luciano solta uma chapa de frente, movimento que fora 

rapidamente respondido por Joel com uma esquiva, defendendo-se assim daquele golpe. 

125 Colocar a cabeça aos pés dos berimbaus significa respeito por aquele ritual, além de ser nesse 

momento que se liga e reverencia os ancestrais, e aos berimbaus, que é a força maior da roda, um 

instrumento sagrado. Pode-se nesse momento também pedir proteção e se benzer. 
126 A ginga é o principal movimento da capoeira, o primeiro que um aluno aprende, dentro ou fora da 

roda. Consiste num bailado invertido, quando a mão direita está à frente, o pé esquerdo se encontra atrás 

do corpo, e vice-versa. É a partir da ginga que surgem os deslocamentos e golpes (IPHAN, 2014, p. 95). 



148 
 

 

Joel faz o sinal da cruz e em seguida uma chamada127, colocando assim as mãos em 

contato direto com as mãos do outro. Movimento esse muito utilizado no 

jogo/luta/dança da Capoeira Angola. 

 
Fotografia 26 - Jogo na roda de abertura do encontro Capoeira Diversa: tira daqui, bota 

ali 

 
Fonte: Marco Nagoa (2016). Fotografia da roda de Capoeira Angola realizada na Universidade Federal de 

Uberlândia (UFU) na abertura do encontro CAPOEIRA DIVERSA: tira daqui, bota ali. 

 
Assim, com essa mesma energia e intensidade, foram entrando na roda um por 

um. Todos participaram. Os jogos/lutas/danças no interior da roda foram rápidos, o 

horário exigia que assim fosse – mas muito intensos, contagiantes. Olhares de orgulho 

eram direcionados da plateia. Os instrumentos eram revezados na troca entre um jogo e 

outro. O corrido “Adeus, Adeus” soa pelo ambiente, indicando que a roda está  

chegando ao fim, enquanto isso todos da roda circulam de costas até dar uma volta 

inteira e voltar para o mesmo lugar. Mestre Guimes faz ecoar um incisivo iê, a roda 

chegara ao fim. 

 

 
 

127 A “chamada”, é o “momento em que um dos jogadores deixa de dar continuidade à brincadeira 

[jogo/luta/dança] e para em posições diversas, chamando o outro para tocar as suas mãos. Quando isto 

acontece, dão alguns passos, como numa dança, para depois retornar à brincadeira [ao jogo]. Ainda que 

seja de difícil explicação, a “chamada de Angola” é um artifício usado para muitos fins, como por 

exemplo, quando o capoeirista quer armar uma cilada para o outro, podendo inclusive não fazer nada, 

apenas dar três passos para um lado e três para o outro (IPHAN, 2014, p. 96). [Destaques dos próprios 

autores]. 



149 
 

 

A mesa da roda de conversa, composta por Hugo, Pimenta, Juliana e Ivando, 

ambos abordando sobre a Capoeira Angola e as pessoas com deficiências ocorre como 

numa roda de Capoeira Angola, de maneira cadenciada. Na plateia, todos atentos ao 

diálogo proposto, em que cada qual abordou a Capoeira Angola para pessoas com 

deficiência por meio de suas vivências, experiências e olhares. 

Professora Pimenta traz seu cotidiano das aulas de Capoeira Angola para pessoas 

com deficiência em uma instituição de Goiânia; Ivando sua vivência como 

participante/aluno do Malta Nagoa, e ao mesmo tempo facilitador dos trabalhos na 

ADEVIUDI – local onde ocorre os treinos do grupo; Hugo traz a riqueza dos benefícios 

e contribuições que ele enxerga na Capoeira Angola diante de sua experiência com a 

Capoeira Angola Inclusiva no trabalho com a Pri Nagoa; e Juliana sua convivência com 

a Capoeira Angola na Turma do Agito há mais de dois anos. 

Mestre Guimes, depois das intervenções da plateia, encerra a noite com uma 

fala, ou melhor, com uma escrita da rede social da Priscila – aluna do projeto Capoeira 

Inclusiva, conhecida na Capoeira como Pri Nagoa – sobre o que é essa “amiga” 

Capoeira Angola e o bem que a ela faz. Sorrisos, falas engasgadas pelo choro, suspiros. 

Está encerrado esse primeiro dia. 

 
*** 

 
 

Céu azul, o que indica um dia quente logo pela manhã. Do lado de fora da 

ADEVIUDI sopra uma brisa refrescante, do lado de dentro todos os ventiladores em 

funcionamento. Aos poucos vão chegando os participantes daquele dia de atividades 

intensas: treino pela manhã e roda pela tarde. 

Professora Pimenta se organiza para dar início ao treino. Forma-se uma bateria 

de Capoeira Angola pelo salão. Soam toques de berimbaus, pandeiros, atabaques, 

agogôs e reco-recos, era a musicalização inicial, parte integrante do treino. Professor 

Foguinho passa a comandar a bateria enquanto professora Pimenta puxa o treino no 

salão. O treino inicia em formato de roda com todos gingando, em torno de 20 pessoas 

mais ou menos. Alunos dos projetos da Capoeira Angola Inclusiva, integrantes do Malta 

Nagoa e alunos do Grupo de Capoeira Angola Galo Cantô gingavam. No decorrer da 

ginga, alguns movimentos como chapa de frente e meia lua de frente surgem no salão. 



150 
 

 

Quando menos se espera chega João128, com um ônibus lotado de crianças e 

alguns adultos, era a chegada das crianças e adolescentes do projeto do Malta Nagoa em 

Ituiutaba. Professora Pimenta em um instante se reorganiza e inclui a turma toda no 

treino, não participando apenas os adultos que de lá vieram, pois eles vieram para 

acompanhar as crianças e adolescentes e ajudar nos cuidados necessários para com eles. 

O salão ficou repleto de crianças, jovens e adultos, o que não interferiu na 

dinâmica, na cadência e na leveza. Todos interagem, cada um com sua deficiência ou 

não, cada um com seu estilo, suas habilidades e dificuldades, tudo interligado naquele 

universo, naquela rede de significados, e o mais interessante: todos unidos de uma 

forma ou de outra pela Capoeira Angola! 

 
 

Fotografia 27 - Treino de capoeira no segundo dia do encontro CAPOEIRA DIVERSA: 

tira daqui, bota ali 

 
Fonte: Marco Nagoa (2016). Fotografia do treino de Capoeira Angola ministrado pela professora Pimenta 

e realizado na Associação de Deficientes Visuais de Uberlândia (ADEVIUDI) no segundo dia do 

encontro CAPOEIRA DIVERSA: tira daqui, bota ali. 

 

Finalizado o treino foi servido o almoço. Todos precisavam se alimentar, pois 

dentro de poucas horas ainda teríamos a roda de capoeira. Após o almoço, alguns foram 

embora e voltaram somente para a roda, outros ficaram no próprio salão conversando, 

cochilando, brincando. 

 

128 João é atualmente treinel do Malta Nagoa, nessa ocasião ainda aluno, o responsável pelos trabalhos do 

grupo na cidade de Ituiutaba, local onde desenvolve seu trabalho de capoeira com crianças e adolescentes 

no barracão do Congo Real. 



151 
 

 

Um iê gutural dá início à grande roda. Dois a dois foram entrando para o 

jogo/luta/dança da Capoeira Angola naquele grande círculo, agachando aos pés dos 

berimbaus, cumprimentado, colocando a cabeça aos pés dos berimbaus, se benzendo e 

partindo para o jogo. 

 
Fotografia 28 - Roda de Capoeira no segundo dia do encontro CAPOEIRA DIVERSA: 

tira daqui, bota ali 

 

Fonte: Marco Nagoa (2016). Fotografia da roda de Capoeira Angola realizada na Associação de 

Deficientes Visuais de Uberlândia (ADEVIUDI) no segundo dia do encontro CAPOEIRA DIVERSA: tira 

daqui, bota ali. 

 

Uma enorme roda tomava conta do salão, composta por integrantes do Grupo de 

Capoeira Angola Malta Nagoa, do Grupo de Capoeira Angola Galo Cantô, do Canto 

D’Angola, de todos os projetos que envolvem pessoas com deficiência do grupo – 

Capoeira Inclusiva, Turma do Agito Atendimento Educacional Especializado, Adeviudi 

Angola: capoeira sem barreiras –, e também todos os alunos do João que vieram de 

Ituiutaba, além da professora Pimenta e da professora Boneca que vieram do Centro de 

Capoeira Angola Barravento de Goiânia. 

Dois a dois, os (as) capoeiras sentados nas duas entradas da roda, conhecida 

como “boca da roda” – que é o encontro entre os que estão sentados ao chão e os 

instrumentos, sendo de um lado o atabaque e do outro o pandeiro, cada um na sua 



152 
 

 

extremidade da composição da bateria129, essa é a entrada e saída da roda e são os 

jogadores que estão aí sentados que entram para jogar – entram, se cumprimentam, 

colocam a cabeça aos pés dos berimbaus, jogam e quando o berimbau “chama”130 se 

despendem e saem, dando lugar para mais dois (duas) capoeiras. 

Já são quase três horas de roda. Mestre Guimes faz soar, como de costume, o 

corrido “Adeus, Adeus”, enquanto todos os capoeiras caminham de costas pelo círculo 

da roda. Corpos exaustos, suados e sorrisos compõe o ambiente, e o iê encerra a roda. 

Aos poucos, cada um se despede e parte para seus destinos. Muitas fotografias, 

agradecimentos e sorrisos. Um ar de despedida se fazia presente, pois a roda de 

fechamento do domingo não contaria com a presença das professoras Pimenta e Boneca 

que voltariam para Goiânia logo cedo, e nem dos alunos e demais pessoas que vieram 

de Ituiutaba, pois eles também retornariam para sua cidade. 

 
*** 

 
 

Domingo de manhã e o céu de outubro já indicava o dia quente que estava 

começando. O cansaço estava visível nas faces dos participantes. Uma pequena roda se 

forma. O berimbau soa seu primeiro toque, foi o bastante para energizar os corpos 

presentes. 

Mestre Guimes no berimbau Gunga comanda a roda. Dois a dois os (as) 

capoeiras entram para a jogo/luta/dança. Jogos longos, pois eram poucos os que se 

faziam presentes. Rabo-de-arraia, chapas, meia lua, negativas e aús cortavam o salão. 

Muita ginga e os corpos já suados da intensa movimentação. Quase duas horas de roda e 

um iê encerra os três dias de encontro. 

Finalizado o evento de outubro e já vivendo a intensidade do ano comemorativo, 

o grupo continua se reunindo, discutindo os detalhes, os orçamentos, dividindo as 

 

129 A chamada bateria do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa compreende da esquerda para a direita 

(de quem observa) o pandeiro, em seguida os berimbaus Gunga, Médio e Viola, e depois agogô, reco-reco 

e atabaque, variando – caso tenham muito participantes – apenas a inserção de mais um pandeiro entre o 

berimbau Viola e o agogô. 
130 O berimbau “chamar” significa interromper o jogo que se desenvolve no interior da roda. Sendo assim 

ele é o responsável por interromper o jogo/luta/dança a qualquer instante por variados motivos – como  

dar algum aviso aos jogadores sobre a roupa, o jogo ou qualquer outra intercorrência que surgir – ou 

mesmo finalizá-lo. No Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, assim como na maioria dos grupos e 

linhagens é o berimbau Gunga o responsável por interromper o jogo ou mesmo finalizá-lo, o qual executa 

para isso um toque característico – diferentemente do toque que estava sendo executado – que se 

diferencia por repetidas batidas, fortes e consecutivas. 



153 
 

 

tarefas. E nesse decorrer as rememorações continuam. Mestre Guimes cria um grupo no 

Messenger®, ainda naquele intento de reunir, mesmo que em rede social, os alunos e ex- 

alunos do Malta Nagoa. Além disso, surgiu a ideia de fazer um painel com todos esses 

nomes rememorados, dentre eles todos os envolvidos nos trabalhos do grupo, como 

mestres, professores, treineis, alunos e ex-alunos. Essa ideia alimentou ainda mais os 

esforços individuais para resgatar as lembranças do grupo. É muita história para 

rememorar, contar, gargalhar e por meio delas fazer planos para o futuro. 

 
4.2. “Na roda de capoeira abençoe os jogadores camaradinha”: festejos e 

passagens do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa 

 
Em pouco tempo chegara dezembro. Verão, chuva e calor era a atmosfera dos 

dias da comemoração. Tudo minuciosamente organizado, o painel com os nomes dos 

capoeiras desses vinte anos de história do Malta Nagoa estava pronto, os uniformes 

comemorativos também e a Professora Nani de João Pequeno, nossa ilustre convidada, 

já estava em Uberlândia. 

Ela, como afirmamos acima, além de engrandecer o evento de Uberlândia com 

sua presença, de trazer muitos conhecimentos para o grupo nos relatos e memórias de 

Mestre João Pequeno de Pastinha, mestre louvado nesta dissertação, ainda respaldaria as 

titulações concedidas por Mestre Guimes na roda de passagem. Sendo as titulações 

destinadas a Joel que se tornaria professor, e João e eu que tornaríamos treineis. 

Roda de passagem como num rito de iniciação dentro dessa rede de 

sociabilidade. Na qual os titulados intensificam suas relações com o grupo diante das 

responsabilidades impostas pela hierarquia das titulações. E é a roda o lugar sagrado que 

marca o ritual de passagem. 

Histórias, memórias, ancestralidade. As conversas reverenciavam nossos 

ancestrais Mestre Pastinha e Mestre João Pequeno de Pastinha, e alguns outros grandes 

mestres e mestras. Essas conversas conectavam capoeiras espalhados por diversas 

cidades do Brasil e do mundo mediante memórias possibilitadas por essa rede de 

sociabilidade que se estende pelo mundo todo, sem barreira devido à linguagem, cor, 

cultura e/ou classe social. Rede de sociabilidade em torno de um Patrimônio Cultural da 

Humanidade: a Capoeira Angola. 

 
*** 



154 
 

 

Uma brisa fresca no ar, manhã quente e nublada de dezembro. Num dia triste, 

mas ritualístico, no qual passamos a louvar Mestre João Pequeno de Pastinha não mais 

em vida, mas na ancestralidade. Dia 09 de dezembro, data de sua passagem. 

A programação previa Capoeira Angola durante o dia todo, manhã, tarde e noite. 

No salão da ADEVIUDI tudo pronto. Professora Nani de João Pequeno se organiza para 

dar início ao treino enquanto conversa com alguns participantes que aguardavam o 

início da atividade. Assim que todos estão devidamente vestidos, músicas de Mestre 

Boca Rica sonorizando o ambiente, Nani se posiciona à frente do salão e convida todos 

para começar. 

Alongamento à maneira de Mestre João Pequeno de Pastinha prepara os corpos e 

a ginga os aquece. Ginga com movimentos circulares, na qual se utiliza o comprimento 

do braço para proteger a cabeça e o tronco, alternando braços e pernas, sincronizando 

braço direito e perna esquerda e braço esquerdo com perna direita. Característica 

identificadora da linhagem de Mestre João Pequeno de Pastinha. Ginga, negativa, perna 

pela frente, ou também chamada de virada de jogo, dão sequência ao treino. Os (as) 

capoeiras dois a dois atravessam o salão com movimentos de rabo-de-arraia e negativa, 

sequenciais. 

Um círculo se forma, todos caminham em sentido horário, Nani faz uma meia 

lua de frente fazendo com que todos respondam com a negativa, em seguida levantam e 

continuam caminhando, só que em sentido anti-horário até que outra meia lua faz com 

que todos desçam novamente na negativa. Ainda em círculo, os (as) capoeiras de 

cócoras com as mãos na cabeça vão caminhando assim, agachados, o que depende de 

muita força muscular, movimento que prepara e fortalece as pernas para os movimentos 

realizados em baixo, próximos ao chão. 

Nani indica a formação de uma fila, e individualmente cada capoeira se 

aproxima dela – que está de frente – e executa um rabo-de-arraia e uma negativa indo 

para o final da fila, assim sucessivamente até a fila virar em sentido contrário. 

Cadenciadamente professora Nani vai conduzindo seu treino, executando os 

movimentos, orientando, corrigindo uns e outros. E, ao mesmo tempo, trazendo 

memórias de sua vivência com Mestre João Pequeno de Pastinha. Transmitindo muito 

do que Mestre João Pequeno – no caso seu mestre e seu avô – defendia. Qual era a 

Capoeira que ele tanto falava e praticava, o que ele demonstrava em gestos e atitudes 

aos seus alunos, aos seus discípulos. Ela percebeu que as falas seriam importantes, e 



155 
 

 

realmente foram. Muitos saíram pensativos, outros prolongaram o assunto, e de repente 

já estava no horário do almoço. 

Fim do treino e horário de alimentar os corpos suados e temporariamente 

cansados da atividade intensa. Repor as energias e encaminhar para a próxima  

atividade: roda de Capoeira Angola na Escola Estadual Novo Horizonte – Educação 

Especial, onde os alunos ansiosos aguardam por àquele momento. 

 
*** 

 
 

Na escola, os longos bancos de madeira do refeitório já se encontravam 

posicionados para a roda. As cadeiras destinadas à bateria já estavam nos devidos 

lugares, e os instrumentos sendo organizados pelos capoeiras mais experientes. Um 

espaço entre as cadeiras e os bancos de madeira fora reservado para o jogo/luta/dança da 

Capoeira Angola. Do lado direito de quem está de frente para a bateria, foi reservado 

um espaço sem bancos para os alunos de cadeira de rodas se posicionarem. Em sala de 

aula todos aguardavam pelo sinal, pois ele seria o aviso de que a roda estaria para 

começar, então todos deveriam se deslocar para o refeitório. 

Com o soar do sinal, os alunos se encaminham para o refeitório. Corre daqui, 

corre dali. Muitos abraços, beijos e apertar de mãos saúdam o grupo visitante. Assim 

que todos se organizam, o berimbau Gunga dá início ao ritual, seguido pelo berimbau 

Médio, Viola, e o pandeiro. Ecoa um iê entoado por Mestre Guimes. 

Além do Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa, essa roda contava com a 

presença da professora Nani, e dos alunos e da coordenadora – também aluna da 

capoeira – da Turma do Agito/AEE. A maioria dos alunos se posicionou nas fileiras de 

bancos, outros formaram a roda sentados no chão e os alunos de cadeira de rodas 

ficaram posicionados ao lado direito – de quem está de frente para a bateria – para que 

pudessem visualizar e participar do ritual. 

Na louvação um grande coro ecoa no ar, Mestre João Pequeno de Pastinha 

estava sendo louvado no dia de sua passagem. Joel, que se tornaria professor naquela 

mesma noite, de cócoras aos pés dos berimbaus para jogar com Thiago, aluno da Turma 

do Agito, também visitante da escola. Mestre Guimes dá início ao canto do corrido, 

enquanto Joel e Thiago apertam-se as mãos, colocam a cabeça nos pés dos berimbaus e 

saem na ginga para o centro da grande roda. 



156 
 

 

Essas demarcações ou características são fundamentadas numa estrutura que o 

ritual possui. São características que os grupos pertencentes à linhagem de Mestre João 

Pequeno de Pastinha seguem, por intermédio de uma repetição de ações que ele 

sistematizou, as quais são fruto dos ensinamentos de Mestre Pastinha. É uma identidade 

que o grupo carrega, diferente dos grupos seguidores de outras linhagens. 

O jogo também segue uma determinada gama de movimentos ou golpes que 

caracterizam esse pertencimento, mas os capoeiras no decorrer do jogo incorporam 

características próprias, pois como ressaltamos acima “cada um é cada um, ninguém 

joga como eu” (PASTINHA, 1960, online). No entanto, o momento inicial é de fácil 

identificação. 

O ritual inicia pelo toque do Gunga, seguido pelo berimbau Médio e Viola e em 

seguida o pandeiro. Apenas esses instrumentos acompanham o cantar da ladainha. O iê 

gutural é entoado antes da ladainha quando esses quatro instrumentos citados estão 

executando seus toques. Durante a ladainha os três berimbaus seguem o toque de São 

Bento Pequeno, e somente o solista entoa esse canto. 

Assim que inicia a louvação entram o agogô, reco-reco e atabaque, momento em 

que o berimbau Gunga continua no toque de São Bento Pequeno, o Médio inicia seu 

toque característico denominado de São Bento Grande Amarrado e o Viola o toque de 

São Bento Grande e suas variações. Momento também que entra em cena o coro em 

resposta ao que está sendo louvado. Após a louvação, inicia-se o canto dos corridos que 

é quando os capoeiras, que estão desde o início acocorados aos pés dos berimbaus, se 

cumprimentam e dão início ao jogo. 

Movimentos de rabo-de-arraia, negativa e aú são cadenciadamente executados 

por Joel e Thiago, cadência as vezes surpreendidas por chapas de frente e meia lua 

repentinas, testando a agilidade do adversário para se defender. Joel faz um rabo-de- 

arraia em Thiago que se defende na negativa e faz uma tesoura em Joel, que sai num aú 

e faz uma chamada. 

Braços estendidos à frente do corpo na altura do ombro, formando um ângulo de 

90 graus com o corpo, de ambos os capoeiras, que nesse momento se encontram com as 

palmas das mãos encostadas. Três passos para frente enquanto o adversário dá três 

passos para trás, indo e voltando, consecutivamente, como numa dança, mas com o 

perigo de uma luta. Ambos dando passos para frente e para trás, até que Joel indica com 

as mãos o chão para Thiago, o que significa o fim da chamada e o recomeço do jogo. 



157 
 

 

Jogo bonito, muito gingado, numa sincronia única, num ambiente fora dos 

padrões habituais, devido ao fato das pessoas com deficiência serem, muita das vezes, 

cerceadas do convívio social. Corpos que se misturam entre agilidade e superação, que 

desconstrói os padrões de uma beleza plástica muito almejada pelos capoeiras, que 

desconstrói padrões de beleza e a mente de todos, mas principalmente dos que ali estão 

pela primeira vez. 

Professora Nani era uma dessas pessoas, assim como outros capoeiras do grupo, 

a presenciar pela primeira vez a Capoeira Angola num ambiente com uma centena de 

pessoas com as mais variadas deficiências. Um território de uma energia intensa que 

contagia a todos. Cada um joga literalmente do seu jeito, quem possui a habilidade de 

caminhar ginga em pé, mas há quem gingue na cadeira de rodas e até mesmo no chão. 

 
Fotografia 29 - Roda de Capoeira Angola realizada na Escola Estadual Novo Horizonte 

– Educação Especial 

 

Fonte: Marco Nagoa (2016). Fotografia do jogo de Joel e Thiago na roda de Capoeira Angola realizada na 

Escola Estadual Novo Horizonte – Educação Especial durante o evento dos 20 anos da Malta. 

 

O berimbau “chama”, Joel e Thiago se despedem com um aperto de mãos e um 

abraço, dando lugar para duas capoeiras – Andressa e Larissa, ambas alunas da Turma 

do Agito – entrarem na roda para jogar. Um a um foram entrando para o 

jogo/luta/dança, quase sempre acompanhados de um integrante do grupo, os quais se 

revezavam para jogar tanto com os alunos da escola quanto com os alunos da Turma do 



158 
 

 

Agito. Cada um com sua individualidade ia improvisando naquele ritual, cada um com 

uma habilidade diferente, com uma dificuldade diferente, o que é sempre um desafio 

para os (as) capoeiras integrantes do grupo, que precisam improvisar, estar atento, além 

de descontruir para construir. 

Quase uma hora ininterrupta de roda e o “Adeus, Adeus” é entoado. A roda 

durou pouco menos de uma hora, muitos jogaram, cantaram e tocaram de acordo com 

suas habilidades e dificuldades, o que traz um universo diferente do universo das rodas 

sem a presença de pessoas com deficiência. As habilidades e dificuldades presenciadas 

ali incomodam, tiram o “telespectador” do lugar comum ao qual se encontra a Capoeira 

e a sociedade. Eles desconcertam e trazem outra visão de mundo e de vida. Que tarde! 

Foi o que ficou no ar... 

*** 

 
 

O sol se despede dando lugar para o cair da noite. Na ADEVIUDI o salão está 

pronto. Sete cadeiras de plástico brancas para a bateria posicionadas em meia lua 

viradas para a entrada. Do lado esquerdo, uma mesa posicionada com os livros que 

Vandinho131, ex-aluno do grupo, estudioso da Capoeira, lançaria naquela noite de 

festejos dos 20 anos. Na parede atrás da bateria, um banner de fundo branco e escritos 

vermelhos grafava os nomes dos integrantes e ex-integrantes rememorados ao longo do 

ano. Três ventiladores estavam ligados na tentativa de refrescar o salão. Aos poucos os 

capoeiras vão chegando devidamente vestidos de calça social branca e camiseta 

vermelha comemorativa do Malta Nagoa, pensada e confeccionada para essa ocasião. 

Berimbaus armados, demais instrumentos posicionados, tudo pronto para dar 

início a roda de passagem, assim denominada na Capoeira Angola132. Um misto de 

ansiedade e felicidade está no ar. Ansiedade devido ao momento da passagem em si e 

ainda mais devido à responsabilidade de uma roda de titulação justamente no dia da 

passagem para a ancestralidade de Mestre João Pequeno de Pastinha. E felicidade 

devido a honra de ter respaldadas as titulações por Nani de João Pequeno, neta de 

Mestre João Pequeno Pastinha e professora do Centro Esportivo de Capoeira Angola 

(CECA). 

 

131 Para maiores informações sobre o referido livro, ver: MELÍCIO, Thiago. Mundos que a Boca Come: 

representações e produção de modos de ser na alteridade do capoeira. Curitiba: Editora Prismas, 2016. 
132 A roda de passagem acontece quando um ou mais integrantes receberão do mestre do grupo um título, 

tornando-os para além de alunos, em treineis, professores, contramestres ou mestres. 



159 
 

 

Nani de João Pequeno faz soar o primeiro toque de berimbau – a pedido de 

Mestre Guimes – é ela quem abre a roda daquela noite. Entoa um Iê em louvor a Mestre 

João Pequeno que arrepia os (as) capoeiras da grande roda. Em seguida a louvação, com 

uma resposta em coro à altura daquele momento vivido. O entoar do corrido é o sinal de 

que os capoeiras de cócoras aos pés dos berimbaus estão autorizados a começar o 

jogo/luta/dança no interior da roda. Dois capoeiras aos pés dos berimbaus dão início ao 

jogo. 

Tudo acontecendo naquele universo quando Mestre Guimes sinaliza para Nani 

interromper o ritual, era chegada a hora das passagens. Mestre Guimes no berimbau 

Gunga coordena aquele momento, no qual cada um – nesse caso eu e Joel – deveria 

cantar uma ladainha, louvação e corrido, jogar com a Pri Nagoa, com a professora Nani 

de João Pequeno que respaldaria as passagens, e com alguns outros (outras) capoeiras 

presentes. 

Assim fora feito, a começar por mim, que sigo rigorosamente o que fora 

proposto por Mestre Guimes. Em seguida é a vez de Joel, o qual além de cumprir com o 

que foi exigido pelo mestre, ainda jogou exaustivamente com quase todos os (as) 

capoeiras presentes. Em seguida, Mestre Guimes abre a rodada de jogos daquela noite, a 

começar pelo jogo/luta/dança de professora Nani de João Pequeno e treinel Pernalonga 

– aluno de Mestre Pé de Chumbo e responsável pelo CECA na cidade de Uberaba, 

Minas Gerais – que nos enriquecera com sua presença. 



160 
 

 

Fotografia 30 - Roda de Capoeira Angola ou roda de “passagem” realizada na 

Associação de Deficientes Visuais de Uberlândia (ADEVIUDI) 

 
Fonte: Marco Nagoa (2016). Fotografia da roda de Capoeira Angola ou roda de “passagem” realizada na 

Associação de Deficientes Visuais de Uberlândia (ADEVIUDI) durante o evento dos 20 anos do Malta 

Nagoa. Da esquerda para a direita está Vandinho no pandeiro, Mestre Guimes no berimbau Gunga, Nego 

no berimbau Médio, Marco no berimbau Viola, Everton no pandeiro central, Caracol no agogô, Pri Nagoa 

no reco-reco e Joel no atabaque. E no interior da roda a professora Nani e o treinel Pernalonga (aluno de 

Mestre Pé de Chumbo responsável pelo CECA de Uberaba/MG). 

 

Assim foi se desenrolando aquela roda, com belos e fundamentados jogos. 

Fundamentados na linhagem de Mestre João Pequeno de Pastinha, pois a maioria dos 

que se fizeram presentes são seguidores dessa linhagem. Após todos jogarem e 

completando três horas de roda se canta o “Adeus, Adeus”, ritual já descrito em que os 

(as) capoeiras que formam a roda, inclusive os da bateria se levantam e de costas dão 

uma volta até voltarem para o lugar em que cada um estava, um movimento circular 

característico da linhagem seguida. 

Enquanto isso, os (as) capoeiras que jogam no interior da roda são conduzidos 

pelo toque dos berimbaus a intensificar os movimentos, os quais se tornam ainda mais 

perigosos. A dinâmica se altera dando início a “compra” de jogos, momento em que os 

(as) capoeiras entram na roda interrompendo o jogo e iniciando um novo com um dos 

capoeiras que estava em seu interior. 

Depois da intensificação do ritmo e improviso dos berimbaus ecoa um iê de 

Mestre Guimes encerrando a roda de passagem. Abraços, parabenizações, conversas, 



161 
 

 

fotos e o lançamento do livro do Vandinho. Tudo acompanhado de uma mesa de frutas. 

Os (as) capoeiras estavam exaustos, no entanto, isso não impede de fechar a noite com 

uma confraternização tradicional no bar, local de encontro, cerveja e prosa. A intenção 

era que não fosse por um período muito prolongado, pois no outro dia logo cedo o 

grupo se deslocaria para a cidade de Ituiutaba, para realização das oficinas e da roda de 

passagem de João à treinel. Mas a prosa estava tão boa e eram tantos os motivos para se 

comemorar que esse momento durou horas e horas... 

 
4.3. “É João Pequeno, era Pastinha, vou jogar minha angolinha”: roda de 

passagem e vivência no barracão do Congo Real 

 
Assim foi feito, o Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa e a professora Nani 

de João Pequeno se deslocaram coletivamente para a cidade de Ituiutaba, estado de 

Minas Gerais. Depois de quase duras horas de viagem, o grupo chega no Barracão do 

Congo Real133, onde havia muitas crianças e adolescentes à nossa espera e o café já 

estava na mesa para confraternizar com o grupo e alimentar o corpo para o treino 

daquela manhã. 

Com todos devidamente alimentados, chega o momento de dar início ao treino 

com a professora Nani. Em torno de vinte crianças e adolescentes se enfileiram pelo 

salão do barracão. A bateria ao vivo, formada pelos integrantes do grupo, fazem soar os 

instrumentos e corridos. As crianças e adolescentes, todos vestindo camiseta do Terno 

Congo Real e calça branca, compunham o ambiente. Os adultos, se dividiam entre o 

feitio do almoço, os registros da oficina e os demais preparos para a roda de passagem 

daquela noite. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

133 Esse barracão fica localizado em um bairro periférico da cidade e é o local aonde são realizadas as 

atividades do terno de congado, bem como as atividades das famílias do terno e da comunidade. Além 

disso, são realizados os treinos de capoeira, que acontece aos sábados além de muitas outras atividades da 

comunidade. 



162 
 

 

Fotografia 31 - Treino de Capoeira Angola realizado no Barracão do Congo Real em 

Ituiutaba-MG 

 
Fonte: Marco Nagoa (2016) Fotografia do treino de Capoeira Angola realizado no Barracão do Congo 

Real em Ituiutaba-MG, com uma parte das crianças e adolescentes presentes durante o evento dos 20 anos 

da Malta. 

 

Professora Nani de João Pequeno inicia com aquecimento e alongamento, 

preparando aqueles corpos com a sequência desenvolvida e sistematizada por Mestre 

João Pequeno de Pastinha. Uma negativa alta se forma naqueles corpos, essa é 

constituída pelo apoio sobre uma das mãos no chão e a outra no ar, jogando assim os 

dois joelhos para frente. Em seguida a negativa de angola de um lado e de outro e, na 

sequência, a virada de jogo ou “perna pela frente”, em que uma das pernas passa pela 

frente do corpo, girando e já saindo na ginga. 

Posteriormente se equilibram de cócoras estendendo uma das pernas e 

alternando com a outra. Para finalizar esse aquecimento inicial, todos correm em fila 

formando uma roda e Nani ao centro dela executa movimentos de rabo-de-arraia, meia 

lua de frente e meia lua de costas, fazendo com que todos interrompam naquele instante 

a corrida e desçam na negativa, todos para o mesmo lado, logo sobem e continuam 

correndo, mas agora no sentido contrário do que estavam antes da negativa. 

De repente, o vento que insistia em balançar a lona que cobria o salão, dá lugar a 

muita chuva, fazendo essa lona arrancar ou furar em alguns pontos. Mas isso não 

interrompe o treino. Até porque o clima estava muito quente, o que era ainda mais 



163 
 

 

intensificado com à prática dos movimentos. Além disso, chuva é significado de 

diversão para as crianças. 

O Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa continua tocando e cantando, sendo o 

canto alternado entre Mestre Guimes, os professores Nego e Joel, e Caracol com sua 

linda voz. Berimbau Viola improvisando, variando, como é sua característica, quando 

um bom tocador o segura. E o treino segue naquele ambiente culturalmente 

significativo, ambiente de um povo de muita luta e história. 

A bateria continua soando seus toques de berimbaus, pandeiro, agogô, reco-reco 

e atabaque. Vez ou outra o cantador passa o canto para outro tocador de berimbau. E as 

famílias ali permanecem durante todo o treino. Param e observam enquanto cortam as 

verduras do almoço, tiram uma foto e apreciam todas aquelas pessoas ali com um único 

objetivo, o de crescer, trocar e sentir com a Capoeira Angola. 

No cômodo interior, o fogão está a todo vapor, pois teríamos após o treino um 

almoço preparado pelas mães, esposas, irmãs e congadeiras do terno Congo Real, como 

numa grande família ou numa família ampliada, na qual os afazeres são divididos e 

executados a todo o instante. O qual exige a força de trabalho de todo mundo, mas ainda 

mais das mulheres que se fazem presentes. 

O treino e a chuva continuam, o que proporciona mesmo em meio a suores, um 

clima mais ameno, dando sinais de que esfriaria com o pôr do sol. Mas antes do cair da 

tarde ainda tinha um dia cheio de vivências. Depois de quase duas horas ininterruptas o 

treino chega ao final, foram muitas negativas, rabo-de-arraia, chapa de frente e de 

costas, meia lua de frente e de costas, tesoura, aú, rasteiras e cabeçadas. E permeando 

todo o treino a voz de Nani, que ensina, conta uma história e dá muitas risadas, assim 

como as crianças e adolescentes. 

Depois de uma manhã de treino chega o horário do almoço. Tudo deliciosamente 

e fartamente preparado por muitas mãos, e coletivamente servido, primeiramente para  

as crianças e adolescentes – os quais já estavam sentados enquanto os adultos os 

serviam na grande mesa coletiva – e em seguida para todos os adultos que se 

organizaram em fila e foram aos poucos se servindo ou sendo servidos se preferissem 

pelas mãos das mulheres que continuavam trabalhando. 

Após o almoço, uma pequena pausa para o Malta Nagoa e as crianças e 

adolescentes, pois os preparativos ainda continuam. Louças sendo lavadas, café sendo 

passado e a janta já iniciada. Quanto a isso escutei que “a cozinha de um terno de 



164 
 

 

congado nunca fica parada”, é necessário que ela movimente o tempo todo para 

conseguir alimentar um quantitativo grande de pessoas. 

Durante essa pausa cada um fez o que queria, alguns se encostaram para 

descansar nos cantos, outros nos colchões que estavam na parte interna do barracão, – 

composta por uma pequena cozinha, um pequeno quarto com beliche e um banheiro – 

outros ficaram conversando sentados nos bancos e cadeiras do salão onde acontecera o 

treino, outros foram para a calçada. 

O atabaque começa a ser tocado despretensiosamente por Nego, e Vandinho o 

acompanha no pandeiro. Bastou isso para as crianças se aproximarem, cada uma 

pegando um instrumento que estava disposto pelo barracão, sendo variados caxixis, 

reco-reco, agogô, berimbaus e outros atabaques. Isso transformando todo o espaço e os 

corpos, trazendo toques, cantos e dança. Quem estava na calçada se aproxima, e pouco a 

pouco o salão está lotado de crianças, adolescentes, adultos e idosos. 

Todos juntos formam uma enorme bateria de tocadores e cantadores, além das 

danças que acompanham o ritmo. A coreografia sendo executada de acordo com a 

música tocada. A chuva volta a cair, mas naquele instante ninguém naquele barracão 

estava preocupado, pois a energia transcendia e extrapolava os muros e teto do espaço. 

As crianças que provocaram tudo isso, foram os principais sujeitos mobilizadores, 

bastou um atabaque e um pandeiro soar no ar que tudo se transformou, mexendo com 

todo mundo, literalmente, pois ninguém mais conseguiu ficar parado. 

Essa pausa se fez de uma vivência de densos significados, tudo dentro de uma 

simbologia cultural negra, com direito à atabaques, tambores, surdos, repiniques, 

chocalhos, numa mistura musical e coreográfica/corporal decorrentes da Capoeira 

Angola, do Congado e do Funk. As cantigas do Terno Congo Real sendo cantadas pelo 

Capitão, avô do João. Tudo entrelaçado numa rede de sociabilidade que interliga essas 

pessoas à uma ancestralidade africana, manifestações essas de origem negra afro- 

brasileira. 

O envolvimento de todos era tamanho que ninguém percebeu o adiantar da hora. 

E quando menos se espera é necessário que o grupo todo se organize para iniciar a roda 

de passagem de João à treinel do Malta Nagoa. Devido ao horário de verão, as 19:00 

horas, quando se dá o início da roda, ainda está dia, mas em breve a noite dará indício. 

Com a chegada da noite, o barracão recebe vários integrantes da família ampliada do 

Congo Real. Todos ansiosos e entusiasmados com a celebração da passagem de João à 



165 
 

 

treinel, título em reconhecimento ao trabalho que ele desenvolve com a Capoeira 

Angola naquele espaço. 

Joel distribui as camisetas comemorativas dos 20 anos do Malta Nagoa. Cada 

um, numa grande fila, retira a sua e em seguida vai se trocar. O que deixa o espaço 

ainda mais significativo. Agora tudo ficando vermelho e branco completando o universo 

amarelo e branco do período da manhã e da tarde. 

Bateria organizada pelos (as) capoeiras adultos e roda estruturada em grande 

maioria por crianças, que sentadas no chão formam um grande círculo pelo salão. É 

chegada a hora do ritual. Mestre Guimes entrega novamente o berimbau Gunga nas 

mãos da professora Nani de João Pequeno para que ela dê início à roda de passagem. 

Nani no comando do berimbau Gunga emana um iê gutural e em seguida dá início ao 

canto da ladainha de seu avô, Mestre João Pequeno de Pastinha: 

 
Quando eu aqui cheguei 

A todos eu vim louvar 

Vim louvar a Deus primeiro 

E os moradores desse lugar 

Agora eu estou cantando 

Cantando, dando valor 

Estou louvando a Jesus Cristo 

Porque nos abençoou 

Estou louvando e estou rogando 

Ao pai que nos criou 

Abençoe essa cidade 

Com todos seus moradores 

Na roda de capoeira: 

Abençoe os jogadores 

Camaradinha! 

 

Em seguida, Nani canta a louvação e inicia os corridos. Os jogadores se 

cumprimentam e colocam a cabeça aos pés dos berimbaus antes de sair para o 

jogo/luta/dança da Capoeira Angola. Duas a duas todas as crianças entram na roda para 

jogar, alguns jogos entre elas, outros tendo como adversários os adultos capoeiras. 



166 
 

 

Fotografia 32 - Roda de “passagem” realizada no Barracão do Congo Real em Ituiutaba- 

MG 

 

Fonte: Marco Nagoa (2016). Fotografia da roda de Capoeira Angola ou roda de “passagem” realizada no 

Barracão do Congo Real em Ituiutaba-MG durante o evento dos 20 anos da Malta. 

 

Mestre Guimes interrompe a roda com um Iê incisivo, é chegada o momento do 

ritual de passagem. João se posiciona de cócoras aos pés dos berimbaus, a bateria se 

reconfigura, agora com Mestre Guimes no comando do berimbau Gunga. Professora 

Nani de João Pequeno entra na roda com João e fica acocorada enquanto ele também de 

cócoras emana o Iê e em seguida a ladainha e louvação, e logo que inicia o corrido, 

passa a voz para Mestre Guimes. 

João e Nani se cumprimentam, olho no olho, cabeças aos pés dos berimbaus e 

logo uma tesoura e aú abrem o jogo. Demonstração de nervosismo misturado com 

entusiasmo na figura de João. Os movimentos fluem harmoniosamente, sendo 

interrompidos por movimentos mais rápidos que exigem destreza e agilidade para se 

defender. Defesa essa utilizando da negativa, o que demonstra características da 

linhagem de Mestre João Pequeno. O berimbau “chama”, professora Nani e João se 

abraçam, ela se retira da roda e recebe o berimbau Médio para tocar, dando lugar para 

outro capoeira com João jogar. 

E assim foi, um por um entrava na roda, cumprimentava o João, colocava a 

cabeça aos pés dos berimbaus e saía para o jogo. João, depois de vários jogos, 

demonstra cansaço, mas mesmo exausto joga com a maioria dos(as) capoeiras 



167 
 

 

presentes, até que Mestre Guimes joga com ele e finaliza a roda, dando espaço para as 

falas em agradecimento, o choro, abraços e muita emoção. 

Mestre Guimes está com a palavra, emocionado fala da importância daquele 

momento, assim como da importância do João para o grupo e para aquelas crianças e 

adolescentes que estão com ele aprendendo a Capoeira Angola. Nesse momento, 

lágrimas já estão escorrendo pelos olhos de muitos dos presentes no barracão. Ele passa 

a palavra para João que primeiro agradece a oportunidade e presença de todos e em 

seguida agradece um por um de seus três filhos, sua esposa e seu pai. Todos chorando e 

a cada agradecimento um abraço em meio as lágrimas. 

E assim foi se encerrando aquele momento do ritual. Nó na garganta para alguns, 

choro para muitos outros, mas uma certeza para todos: a Capoeira ressignifica, 

modifica, transforma a vida de todos que a ela se aproxima. O cheiro do jantar tomava 

conta do salão, as crianças com fome foram as primeiras a se servirem, já os adultos 

começaram com as cervejas que os aguardava no freezer. Grandes formas com peixes 

fritos, pescados pelo pai do João, não paravam de sair da cozinha, além de enormes 

panelas que já estavam dispostas no salão com arroz, carnes, caldos, saladas, dentre 

outros. Ao fundo o pagode rolando na caixa de som e pelo salão muita conversa, risadas 

de felicidade e de dever cumprido era o que mais se escutava. 

Novamente, quando menos se espera, alguém começa a tocar uma conga e um 

outro, o atabaque. É o início do samba de roda no barracão do Congo Real. Logo, os 

(as) capoeiras já pegam os berimbaus, atabaques, pandeiros e agogôs espalhados pelo 

salão. O samba de roda que começou de fininho, logo tomou conta de todo o salão. 

Samba esse comandado por Nani na maior parte do tempo, além dos tocadores de 

atabaque, berimbau, agogô, reco-reco, pandeiro que se revezavam. No interior da roda, 

as mulheres e os homens seguiam o que era dito nas cantigas, às vezes só mulheres, às 

vezes só homens, às vezes homens e mulheres. 

Já era quase meia noite quando a van de retorno do grupo para Uberlândia chega 

no barracão. O grupo se despede e vai embora com a sensação de que Mestre João 

Pequeno de Pastinha fora muito bem representado naquele espaço de significado para a 

cultura negra local. Roda, assim como as do dia anterior, realizada em sua memória, em 

respeito a todos os ensinamentos, em sua homenagem, em homenagem a Capoeira 

Angola. 

*** 



168 
 

 

Chegando à Uberlândia cada um seguiu seu destino, pois pela manhã era preciso 

levar Nani ao aeroporto. O cansaço era visível em todos do grupo, pois essa intensidade 

de atividades havia iniciado na quinta-feira e nesse momento já era madrugada alta de 

sábado para domingo. 

Logo pela manhã alguns integrantes do grupo buscam Nani no hotel e deslocam 

com ela para o aeroporto. Era o momento dos vários agradecimentos e despedidas. 

Mesmo em meio ao cansaço, ainda havia energia devido à intensidade do universo que 

fora vivido naqueles dias. Tudo ainda pairando no ar, nas mentes e diálogos do grupo. 

Despedidas feitas, era hora de organizar a confraternização daquele dia de domingo 

ensolarado. Cada um se organiza como pode, uns permanecem juntos, outros vão 

resolver individualmente as demandas. 

O entardecer e anoitecer seguiu uma dinâmica própria, a qual contou com uma 

confraternização que reuniu diversos grupos locais. Dança, música, samba de roda, 

comidas e bebidas. Tudo realizado no espaço do Terreirão do Samba, localizado no 

bairro Patrimônio, na cidade de Uberlândia. Um local representativo para a cultura 

negra local. 

Nas mentes, a importância daquele evento e principalmente da presença da 

professora Nani. Reciprocidade que ela demonstrou ao grupo quando se ausentou de 

Salvador em uma data de tamanha importância. Momento que envolvia o dia de 

passagem do Mestre João Pequeno de Pastinha. O que significou uma maior 

aproximação, troca de conhecimentos, fortalecimento dos laços e vínculos que se fazem 

presentes nessa rede macro que é a Capoeira Angola e que percorre uma das vertentes 

da rede que é a linhagem de Mestre João Pequeno de Pastinha. 

A vinda de Nani mobilizou também outros processos. No ano seguinte, era o 

Centenário do Mestre João Pequeno de Pastinha, e uma celebração à sua altura era 

necessária e pretendida por ela e pelos capoeiras do Malta Nagoa. Início das 

articulações que culminarão num grande momento em Uberlândia e Salvador, mas 

envolvendo uma infinidade de cidades, Estados, países e continentes. A rede se 

fortalecendo em torno das memórias de Mestre João Pequeno de Pastinha. O evento 

chega ao final, mas aquela vivência gerou conversas, transformou processos e deixou 

rastros, os quais possuem algo em comum: pensamentos, análises e diálogos sobre a 

grandiosidade que é a Capoeira Angola, uma Capoeira 



169 
 

 

[que] é praticada em mais de 150 países. Nas Américas, no Japão, na China, 

em Israel, na Coreia, na Austrália, na África e em praticamente toda a 

Europa. A capoeira disseminou-se pelo mundo com entusiasmo. Mesmo sem 

falar português, um chinês, um árabe, um judeu ou um americano podem 

repetir o compasso da mesma música, a arte do mesmo passo e a ginga do 

mesmo toque. A diáspora da capoeira no mundo é uma realidade que já conta 

com o aval de instituições educacionais como o Unicef, que referenda 

trabalhos de iniciativa dos capoeiristas brasileiros em vários países.134
 

 

A Capoeira, em sua grandiosidade. Um patrimônio que é fruto de valores 

civilizatórios africanos, que se constrói em solo brasileiro por meio da diáspora, do 

sequestro de africanos de seus territórios para o trabalho forçado e desumano no “Novo 

Mundo”. Uma Capoeira que resiste e ainda hoje existe sendo levada diasporicamente 

pelos(as) capoeiras para todo o mundo, séculos depois de seu surgimento. Um 

patrimônio cultural negro mostrando sua força, sua luta, sua resistência. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

134 Discurso de Gilberto Gil enquanto Ministro da Cultura em 19 ago. 2004, no mandato do presidente 

Luiz Inácio Lula da Silva. Ver: GIL, Gilberto. Brasil, paz no mundo. Disponível em: 

http://www.cultura.gov.br/discursos/-/asset_publisher/DmSRak0YtQfY/content/ministro-da-cultura- 

gilberto-gil-na-homenagem-a-sergio-vieira-de-mello-36642/10883. Acesso em: 05 jul. 2017. 

http://www.cultura.gov.br/discursos/-/asset_publisher/DmSRak0YtQfY/content/ministro-da-cultura-
http://www.cultura.gov.br/discursos/-/asset_publisher/DmSRak0YtQfY/content/ministro-da-cultura-


170 
 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 
 

Este trabalho dissertativo é resultado do “emendar” do universo da Capoeira 

Angola. Capoeira fruto das experiências da diáspora negra. Um universo de 

significados, de vivências, de uma filosofia que está interligada à uma africanidade em 

forma de ancestralidade que une o mestre a seus discípulos. União que tem como base 

uma forma de ensinar que vem de uma herança africana, na qual se privilegia o corpo e 

a oralidade. 

Numa tentativa de apresentar um movimento que tem como território o solo 

brasileiro, mas que é composto por valores civilizatórios que são africanos, valores que 

são a base de sustentação da Capoeira Angola. Nesse sentido, iniciamos essa história 

pela diáspora, sendo essa um lugar forjado pela população negra diante do sequestro do 

continente africano e da escravização no “novo mundo”. 

Defendemos com isso que a Capoeira Angola é um dos frutos das experiências 

da diáspora negra, forjada a partir das memórias de valores civilizatórios africanos 

diante de contextos sociais, culturais, históricos, geográficos e políticos específicos. 

Nesse movimento, trouxemos aspectos e características de um período em que a 

Capoeira fora marginalizada e criminalizada, assim como seus praticantes. 

A partir dessa construção, empreendemos numa trajetória que deu ênfase às 

figuras de Mestre Pastinha e Mestre João Pequeno de Pastinha enquanto responsáveis 

por uma linhagem que tem por seguidor o Grupo aqui pesquisado. Também com intuito 

de louvar à esses ancestrais. 

Acreditamos e defendemos neste estudo que o Grupo de Capoeira Angola Malta 

Nagoa e seus praticantes se unem e se movimentam por meio, principalmente, de dois 

princípios mobilizadores, que são o seguimento da linhagem de Mestre João Pequeno de 

Pastinha e os projetos sociais, que dão base para a construção de uma rede de apoio 

entre os (as) capoeiras. Rede de apoio que tem nessa família ampliada sua sustentação. 

Privilegiamos no decorrer deste trabalho a história da Capoeira Angola de 

Uberlândia, a partir da contação de Mestre Guimes, com a intenção de registrar esses 

relatos, abrindo-se assim uma porta para os próximos trabalhos, monografias, 

dissertações, teses sobre o Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa e somando-se a 

outros trabalhos do campo da Capoeira Angola nas diferentes áreas do conhecimento. 



171 
 

 

Acentuamos com isso a importância de Mestre Guimes como o principal 

organizador, incentivador e dinamizador das ações do Grupo, cujo papel dá ênfase e 

sentido diante dos caminhos percorridos. 

Por meio da observação participante durante o trabalho de campo foi possível 

compreender elementos por nós privilegiados enquanto base teórica de observação e 

análise, apreendendo o universo da Capoeira Angola à luz do conceito de “Instituição 

Ancestral” de Fábio Leite. Para isso, priorizamos algumas de suas categorias analíticas 

fundamentais para compreender os “elementos vitais” desse patrimônio cultural negro, 

sendo elas sobre os ancestrais históricos, os nomes, os processos de socialização e o 

corpo. 

Destacamos nesse percurso a identidade criada como uma via principal de 

expressão. Identidade que transcende barreiras e que tem na memória corporal e musical 

um pertencimento ancestral. Ancestralidade que tem na oralidade e no corpo sua 

principal via de transmissão desse conhecimento. 

Nos preocupamos, dentre outras questões, em apresentar uma análise do Grupo 

de Capoeira Angola Malta Nagoa a partir do concreto vivido, buscando ir além das 

aparências imediatamente postas. Problematizando e demonstrando assim suas 

vivências e mobilizações. 

Os caminhos aqui percorridos trouxeram memórias, provocaram debates e 

permitiram versar sobre a estruturação da Capoeira do Malta Nagoa, permitindo a 

compreensão das permanências, das dinâmicas e das rupturas. Num movimento que 

busca legitimar suas ações dentro de um universo maior que legitima os saberes e 

fazeres, e que tem na ancestralidade seus princípios mobilizadores. 

Buscamos ao longo deste trabalho dissertativo apresentar categorias que 

sistematizadas discorreram sobre: o espírito de grupo – desde a construção deste 

trabalho como uma obra coletiva e não individual, configurando num esforço conjunto 

de tomar decisões coletivas; sobre o forte vínculo entre os membros do grupo diante das 

construções e ações que são, em princípio e na prática, coletivas; as redes de 

sociabilidade da Capoeira Angola; a solidariedade ressaltada e expressa nos projetos 

sociais, no acolhimento do outro e no espírito associativo; a Capoeira Angola como 

aprimoramento, como desenvolvimento de comportamentos, como “alimento para o 

corpo e para a mente”; e também sobre a importância da valorização dos mais velhos, 

da sabedoria desses mestres para o coletivo. 



172 
 

 

Escrever sobre o Grupo de Capoeira Angola Malta Nagoa foi um processo árduo 

e desafiante, porque pressupôs em primeiro lugar o afastamento necessário para o 

estranhamento, com intuito de descontruir visões e concepções sobre a estrutura 

analisada. Foi necessário em alguns momentos me despir do “ser capoeira” me tornando 

a antropóloga pesquisadora mas, ao mesmo tempo, sem parar de gingar. Ainda estou 

analisando se isso realmente foi possível. Pois podemos até afastar da Capoeira, mas a 

Capoeira não afasta da gente. 

Por fim, gostaria de ressaltar que tive aqui a pretensão e, para além disso, a 

ousadia, de pesquisar, analisar e descrever sobre um patrimônio cultural negro que 

atravessou séculos de existência e resistência. Ousadia que teve o intuito de contribuir 

com as análises relacionadas à Capoeira em âmbito acadêmico, mas principalmente com 

o resgate e registro das vivências da rede de sociabilidade da qual faz parte o Grupo de 

Capoeira Angola Malta Nagoa. 

 
Eu já vou beleza, eu já vou me embora135 

Eu já vou beleza, eu já vou me embora (coro) 

 

Adeus, adeus 

Boa viagem (coro) 

Eu já vou me embora 

Boa viagem (coro) 

Eu vou com Deus 

Boa viagem (coro) 

E com Nossa Senhora 

Boa viagem (coro) 

Adeus, adeus... 

Iê! 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

135 Corrido cantado nos finais das rodas de Capoeira Angola. 



173 
 

 

REFERÊNCIAS 

 
 

ABIB, Pedro Rodolpho Jungers. Capoeira Angola: cultura popular e o jogo dos  

saberes na roda. Campinas. UNICAMP, 2004. Tese (Doutorado em Ciências Sociais) 

Faculdade Educação. Universidade Estadual de Campinas. Campinas, 2004. 
 

  . Mestres e Capoeiras Famosos da Bahia. Salvador: 

EDUFBA, 2009. 

 

ALVES, Carine Costa. Mestre Pastinha, Mestre João Pequeno de Pastinha e o 

Centro Esportivo de Capoeira Angola: etnografia e reflexões. 2011. Monografia 

(Graduação em Ciências Sociais) - Departamento de Ciências Sociais, Universidade 

Federal de Uberlândia, Uberlândia, 2011. 

 

ALVAREZ, Marcos César; SALLA, Fernando; SOUZA, Luís Antônio Filho. A 

Sociedade e a Lei: o Código Penal de 1890 e as novas tendências penais na Primeira 

República. Justiça & História, v. 3, n. 6, 2003. 

 

ANDRADE, Lívia Marina de; FONSECA, Maria de Lourdes Pereira. A Transformação 

no Uso dos Espaços Públicos em Uberlândia. Horizonte Científico, v. 2, n. 2, 

dezembro, 2008. 

 

ARAÚJO, Rosângela Costa. Iê, Viva Meu Mestre: A Capoeira Angola da “escola 

pastiniana” como práxis educativa. 2004. Tese (Doutorado em Educação) - Faculdade 

de Educação, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2004. 

 

BARRETO, José de Jesus; FREITAS, Otto. Pastinha: o grande mestre da capoeira 

angola. Salvador: Assembleia Legislativa do Estado da Bahia, 2009. 

 

BERNARDINO-COSTA, Joaze; GROSFOGUEL, Ramón. Decolonialidade e 

Perspectiva Negra. Revista Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, p. 15-24, 2016. 

https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100002 
 

BRAGA, Pedro Paulo de Freitas. Capoeira Angola: mandingas de criação e 

representações de luta. 2009. Monografia (Graduação em História) - Instituto de 

História, Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia, 2009. 

 

BRASIL. DECRETO N. 847 – DE 11 DE OUTUBRO DE 1890. Código Penal dos 

Estados Unidos do Brazil, 1890. Disponível em: 

http://legis.senado.gov.br/legislacao/ListaPublicacoes.action?id=66049. Acesso em: 04 

jun. 2017. 

 

CAMARGO, Aspásia. Os usos da história oral e da história de vida: trabalhado com as 

elites políticas. Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 27, n. 1, p. 5-28, 1984. 

 

CHALHOUB, Sidney. Trabalho, Lar e Botequim. O cotidiano dos trabalhadores no 

Rio de Janeiro da Belle Époque. Rio de Janeiro: Editora Brasiliense, 1986. 

https://doi.org/10.1590/S0102-69922016000100002
http://legis.senado.gov.br/legislacao/ListaPublicacoes.action?id=66049


174 
 

 

CLEMENTE, Claudelir Corrêa. Experiências Negras em Espaço Urbano: práticas 

culturais de negros congadeiros em Uberlândia. In: CLEMENTE, Claudelir Corrêa; 

SILVA, José Carlos Gomes da (orgs.). Negros, Cultura e Vida Urbana: estudos 

etnográficos sobre o Congado. Uberlândia: Ed. dos Autores, 2013. 

 

CLEMENTE, Claudelir Corrêa; SILVA, José Carlos Gomes da. Negros, Cultura e 

Vida Urbana: estudos etnográficos sobre o Congado. Uberlândia: Ed. dos Autores, 

2013. 
 

CONTRAMESTRE, Poloca. Mestre João Grande reencontra a Comunidade Angoleira 

em Salvador. Revista Toques D’Angola. Ano II, número três, p. 28-33. Novembro, 

2004. 
 

COSTA E SILVA, Alberto da. Como os africanos civilizaram o Brasil. Vozes da 

África, Biblioteca Entrelivros. São Paulo: Duetto Editorial, edição especial n. 6, p. 64- 

69, mar. 2007. 

 

DESCH OBI, Maduka T. J. Angola e o Jogo de Capoeira. Antropolítica: Revista 

Contemporânea de Antropologia. Niterói: EdUFF, n. 24, p. 103-126, 2008. 

 

DIAS, Luiz Sergio. Quem Tem Medo da Capoeira? Rio de Janeiro, 1890-1904. Rio 

de Janeiro: Secretaria Municipal das Culturas, Departamento Geral de Documentação e 

Informação Cultural, Arquivo Geral da Cidade do Rio de Janeiro, Divisão de Pesquisa, 

2001. 

 

FARIAS, Paulo F. de Moraes. Griots, louvação oral e noção de pessoa no Sahel. São 

Paulo: Casa das Áfricas / PUC / USP, 2004. Disponível em: 

http://docplayer.com.br/33861478-Griots-louvacao-oral-e-nocao-de-pessoa-no- 

sahel.html Acesso em 25 set. 2017. 

 
 

FAVRET-SAADA, Jeanne. “Ser afetado”. Cadernos de Campo, v. 13, n. 13, p. 155- 

161, 2005. Tradução de Paula Siqueira. Disponível em 

http://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50263/54376 Acesso em 10 

fev. 2017. 

 

FREIRE, Roberto. É luta, é dança, é Capoeira. Revista Realidade. Rio de Janeiro. 

Fevereiro de 1967. 

 

GIL, Gilberto. Brasil, paz no mundo. Disponível em: 

http://www.cultura.gov.br/discursos/- 

/asset_publisher/DmSRak0YtQfY/content/ministro-da-cultura-gilberto-gil-na- 

homenagem-a-sergio-vieira-de-mello-36642/10883. Acesso em: 07 jul. 2017. 

 

GRAVINA, Heloisa. Le Monde de La Capoeira Angola vu de Marseille. Corps, 

imaginaires et hierárchies en jeu. Vibrant (Virtual Brazilian Anthropology), v. 6, n. 1, 

jan./jul., 2009. 

 
GUIMARÃES, Antônio Sérgio Alfredo. Racismo e Antirracismo no Brasil. São 

Paulo: Editora 34, 2009. 

http://docplayer.com.br/33861478-Griots-louvacao-oral-e-nocao-de-pessoa-no-
http://www.revistas.usp.br/cadernosdecampo/article/view/50263/54376
http://www.cultura.gov.br/discursos/-


175 
 

 

 

 

HALL, Stuart. Da Diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: 

Editora UFMG, 2009. 

 

HAMPATÉ BÂ, Amadou. A Tradição Viva. In: História Geral da África I. 

Metodologia e pré-história da África. Joseph Ki-Zerbo. (Org). São Paulo: Ática / 

UNESCO, 1980. 

 

IPHAN. Roda de Capoeira e Ofício dos Mestres de Capoeira. Instituto do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional. Brasília, Distrito Federal: Iphan, 2014. 

 

LEITE, Fábio Rubens da Rocha. A Questão Ancestral: África negra. São Paulo: Palas 

Athena: Casa das Áfricas, 2008. 

 

LUZ, Marco Aurélio. Agadá – Dinâmica da civilização africano-brasileira. Salvador: 

Edufba, 2000. 

 

MAGNANI, José Guilherme Cantor; TORRES, Lílian de Lucca (Orgs.). Quando o 

campo é a cidade: fazendo antropologia na metrópole. In: Na metrópole – Textos de 

Antropologia Urbana. EDUSP, São Paulo, 1996. 

 
MAGALHÃES, Janayna Rocha. Os Movimentos Sociais e a Construção da 

Cidadania: um estudo do Projeto Capoeira Angola. 2009. Monografia (Graduação em 

Ciências Sociais) - Instituto de Ciências Sociais, Universidade Federal de Uberlândia, 

Uberlândia, 2009. 

 

MESTRE PASTINHA. Eternamente. CD. Salvador, 1964. 

 

MESTRE JOÃO PEQUENO. Mestre João Pequeno de Pastinha. CD. Salvador, 2000. 
 

  . In: NORMANHA, Luis Augusto (Org). Mestre João 

Pequeno. Uma vida de capoeira. São Paulo, 2000. 

 

MORGAN, David L. Focus Group as Qualitative Research. Qualitative Research 

Methods Series. 16. London: Sage Publications, 1997. 

 

MOURA, Clóvis. História do Negro Brasileiro. São Paulo: Ática, 1992. 

 

MURICY, Antônio Carlos. (Prod.). Pastinha: uma vida pela capoeira. Ministério da 

Cultura. FUNARTE, 1998. 

 

NASCIMENTO, Elisa Larkin. Introdução à História da África. In: MEC. Educação, 

Africanidades Brasil. Brasília: MEC, p. 33-51, 2006. 

 

OLIVEIRA, Josivaldo Pires de. Pelas Ruas da Bahia. Criminalidade e poder no 

universo dos capoeiras na Salvador republicana (1921-1937). Dissertação de Mestrado. 

Universidade Federal da Bahia. Salvador, Bahia, 2004. 



176 
 

 

PASTINHA, Vicente Ferreira. Capoeira Angola. (3ª ed.) Salvador: Fundação Cultural 

do Estado da Bahia, 1988. 

 

PASTINHA, Vicente Ferreira. Quando as Pernas Fazem Miserêr: metafísica e prática 

da capoeira. Salvador: 1960. (manuscr.). Disponível em 

http://www.portalcapoeira.com/donwload-document/Os-Manuscritos-do- 

MestrePastinha. Acesso em: 5 fev. 2018. 

 

PÉ DE CHUMBO, CD Mestre Pé de Chumbo e Convidados, 2002. 

 

PEIRANO, Mariza Gomes e Souza. A Alteridade em Contexto: a antropologia como 

ciência social no Brasil. Série Antropologia, Departamento de Antropologia, Instituto de 

Ciências Sociais, Universidade de Brasília. Brasília, DF, 1999. 

 

PEREIRA, João Baptista Borges. A Cultura Negra: resistência de cultura à cultura de 

resistência. Dédalo. Revista de Arqueologia e Etnologia. Publicação anual n° 23. São 

Paulo: USP, 1984. 

 

PIRES, Antônio Liberac Cardoso Simões. A Capoeira no Jogo das Cores: 

criminalidade, cultura e racismo na cidade do Rio de Janeiro (1890-1937). Dissertação 

(Mestrado em História), Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Universidade 

Estadual de Campinas, Campinas, 1996. 

 

PRANDI, Reginaldo. De Africano a Afro-Brasileiro: etnia, identidade e religião. 

Revista USP, n. 46, p. 52-65, jun./ago. 2000. Disponível em: 

http://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/32879. Acesso em: 03 jan. 2017. 

 

REGO, Waldeloir. Capoeira angola: ensaio sócio-etnográfico. Salvador: Itapuã, 1968. 

 

REIS, Isabel Cristina Ferreira dos. A Família Negra no Tempo da Escravidão: Bahia, 

1850-1888. 2007. Tese (Doutorado em História). Instituto de Filosofia e Ciências 

Humanas, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2007. 

 

RHEINHEIMER, Cristine Gerhardt; GUERRA, Teresinha. Processo Grupal, Pesquisa- 

Ação-Participativa e Educação Ambiental: uma parceria que deu certo. Revista 

Eletrônica do Mestrado em Educação Ambiental, v. 22, janeiro a julho, p. 417-438, 

2009. 

 

RUSSEL-WOOD, Anthony John R. Através de Um Prisma Africano: uma nova 

abordagem ao estudo da diáspora africana no Brasil colonial. Revista Tempo, n. 12, 

dezembro, p. 11-50, 2001. Disponível em: 

http://www.redalyc.org:9081/articulo.oa?id=167018164002. Acesso em: 01 mai. 2017. 

 

SILVA, Eduardo; REIS, João José. Negociação e Conflito: a resistência negra no 

Brasil escravista. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 

 

SILVA, José Carlos Gomes da. Congado e Cultura Centro-Africana: marcas da 

ancestralidade. In: CLEMENTE, Claudelir Corrêa; SILVA, José Carlos Gomes da 

(orgs.). Negros, Cultura e Vida Urbana: estudos etnográficos sobre o Congado. 

Uberlândia: Ed. dos Autores, 2013. 

http://www.portalcapoeira.com/donwload-document/Os-Manuscritos-do-
http://www.revistas.usp.br/revusp/article/view/32879


177 
 

 

 

 
 

SILVA, José Carlos Gomes da. Bairro Patrimônio: território negro e segregação urbana 

em Uberlândia. In: CLEMENTE, Claudelir Corrêa; SILVA, José Carlos Gomes da 

(orgs.). Negros, Cultura e Vida Urbana: estudos etnográficos sobre o Congado. 

Uberlândia: Ed. dos Autores, 2013. 

 

SILVÉRIO, Valter Roberto. Síntese da Coleção História Geral da África: Século 

XVI ao século XX. Coordenação de Valter Roberto Silvério e autoria de Maria Corina 

Rocha e Muryatan Santana Barbosa. Brasília: UNESCO, MEC, UFSCar, 2013. 

 

SOARES, Carlos Eugênio Líbano. A Negregada Instituição: os capoeiras no Rio de 

Janeiro 1850-1890. Dissertação (Mestrado em Filosofia), Instituto de Filosofia e 

Ciências Humanas, Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 1993. 
 

  . A Capoeira Escrava e outras tradições rebeldes 

no Rio de Janeiro (1808-1850). Campinas, SP: Editora da Unicamp, 2004. 
 

  . Valongo, Cais dos Escravos: memória da diáspora e 

modernização portuária na cidade do Rio de Janeiro 1668-1911. Relatório de Estágio de 

Pós-Doutoramento. Rio de Janeiro: Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2013. 

 

SOUZA, Marina de Mello e. África e Brasil Africano. São Paulo: Ática, 2006. 

 

TAVARES, Julio Cesar de. Dossiê: De Volta ao Mundo da Vida de Pernas pro Ar: 

contribuições para os estudos em corporeidade, linguagem e memória da capoeira. 

Antropolítica: Revista Contemporânea de Antropologia. Niterói: EdUFF, n. 24, p. 11- 

18, 2009. 


