
DANILO HENRIQUE FARIA MOTA 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

O NACIONAL-POPULAR E A DRAMATURGIA DE 
VIANINHA NO CENTRO POPULAR DE CULTURA (CPC) DA 

UNIÃO NACIONAL DOS ESTUDANTES (UNE) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
UBERLÂNDIA (MG) 

2018 
 
 



DANILO HENRIQUE FARIA MOTA 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

O NACIONAL-POPULAR E A DRAMATURGIA DE  
VIANINHA NO CENTRO POPULAR DE CULTURA (CPC) DA 

UNIÃO NACIONAL DOS ESTUDANTES (UNE) 
 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
graduação em Artes Cênicas do Instituto de 
Artes da Universidade Federal de Uberlândia, 
como exigência parcial para obtenção do título 
de Mestre em Artes Cênicas.  
 
Linha de pesquisa: Estudo em Artes Cênicas: 
Conhecimento e Interfaces da Cena. 
 
Orientador: Prof. Dr. Luiz Humberto Martins 
Arantes. 
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

UBERLÂNDIA (MG) 
2018 

 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil. 

 

 

M917n 

2018 

 

Mota, Danilo Henrique Faria, 1992- 

O nacional-popular e a dramaturgia de Vianinha no Centro Popular 

de Cultura (CPC) da União Nacional dos Estudantes (UNE) / Danilo 

Henrique Faria Mota. - 2018. 

150 f. : il.  

 

Orientador: Luiz Humberto Martins Arantes. 

Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Uberlândia, 

Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas. 

Disponível em: http://dx.doi.org/10.14393/ufu.di.2018.1301 

Inclui bibliografia. 

 

1. Artes cênicas - Teses. 2. Teatro político brasileiro - Teses. 3. 

Vianna Filho, Oduvaldo, 1936-1974 - Teses. 4. Estética comunista - 

Teses. I. Arantes, Luiz Humberto Martins, . II. Universidade Federal de 

Uberlândia. Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas. III. Título. 

 

 

CDU: 792 

Isabella de Brito Alves – CRB-6/3045 

 





 
MOTA, Danilo Henrique Faria. O Nacional-Popular e a Dramaturgia de Vianinha 
no Centro Popular de Cultura (CPC) da União Nacional dos Estudantes (UNE). 
2018. 150f.  Dissertação (Mestrado em Artes Cênicas) – Programa de Pós-Graduação 
em Artes Cênicas do Instituto de Artes da Universidade Federal de Uberlândia, 
Uberlândia, 2018. 
 

 
BANCA EXAMINADORA 

 
 
 
 
 
 
 

____________________________________________ 
Prof. Dr. Luiz Humberto Martins Arantes (orientador) 

Universidade Federal de Uberlândia – UFU 
 
 
 

____________________________________________ 
Profa. Dra. Fátima Antunes Silva 

Universidade Federal de Uberlândia – UFU 
 
 
 

____________________________________________ 
Prof. Dr. Diógenes André Vieira Maciel  

Universidade Estadual da Paraíba – UEPB 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
Agitação e Propaganda marxista: (um sujeito 
com uma máscara, barbudo, em volta de uma 
máquina.) Cartaz, se lê: um espectro ronda o 
Brasil – o espectro do artista subversivo. 
Proletários de todos os países, uni-vos! 
Dedico à força que a gente tem na cabeça, no 
estômago, nas pernas... Da frase seleta 
cepecista: Sem a colaboração da Universidade, 
este trabalho jamais poderia ser escrito.  

 
 

 
 
 



AGRADECIMENTOS 
 

 

 
      “O firme sempre retorna”. 

 

O novo e o velho que acompanhem esses singelos agradecimentos. Agradecer é 

um ato simbólico de retorno. Sim, agradeço a firmeza dourada de cada gente, pessoa, 

povo, artista, massa, público e humano que durante os vinte quatro meses de 

investigação me convidaram a observar os pés no chão. 

Quero agradecer meu orientador, Luiz Humberto Martins Arantes, por me 

incentivar na pesquisa, pela paciência e por abrir a minha escuta aos prazos acadêmicos 

como metáforas de uma responsabilidade intelectual. 

Agradeço a Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

(CAPES), pelo financiamento da pesquisa que foi essencial para minha dedicação 

exclusiva aos estudos e a pesquisa. 

Também agradeço, aos discentes do curso de graduação em Teatro, na disciplina 

Teatro Brasileiro, por me receber com carinho no estágio a docência e pela paciência 

em ouvir um aprendiz em seu ofício dialético. 

Ao Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas e o Instituto de Artes, 

agradeço pelo apoio e oportunidade em divulgar a minha pesquisa em terras paulistas, 

mineiras e baianas. 

Com afeto, agradeço em especial, aos discentes do curso de Teatro, Luciano, 

Ingrid, Dennys, Dandhara e Ana Laura pelas aventuras efêmeras, fortificantes e 

prazerosas e por apostarem as fichas em um ato cênico-político de frear os movimentos 

do cortejo “carnavalesco-utópico-revolucionário” nas leituras dramáticas. 

E agradeço a Universidade Federal de Uberlândia, no conjunto de discentes, 

docentes, técnicos que lutam por uma Universidade para além dos muros acadêmicos e 

que enfrentam rotineiramente a árdua tarefa de manter a base fixa, sem desmoronar. Eu 

agradeço aos espaços transitórios e impermanentes que cultivei durante minha trajetória 

acadêmica. 

Meus sinceros agradecimentos, aos técnicos administrativos, Ana Carolina 

Tannús (Nina) e Luiz Carlos Leite.  A Nina,  o meu abraço fraterno, agradeço pelas 

conversas, pelo profissionalismo na condução dos trabalhos corporais de segunda a 

quinta-feira, pela sensibilidade em preparar os territórios férteis para que nós discentes 



possamos movimentar livremente no espaço e tempo frenético do cotidiano acadêmico.  

Ao Luiz Leite, mestre das palavras, eu agradeço pelos encontros de quinta-feira 

no Ateliê de Dramaturgia e pela união de esforços de jovens poetas aprendizes, com 

fome e sede de criar, manipular, experimentar, testar e arriscar as palavras nos sonhos. 

Finalmente, agradeço a minha mãe Regina, a minha vó Emília e a minha 

madrinha Maria Lúcia pela dedicação, compreensão, firmeza, e sutileza. São três 

mulheres revolucionárias que são espelhos d'água e a fortaleza das minhas ideias, 

imagens e sentimentos  de querer ultrapassar as barreiras do mundo. 

Por fim, agradeço a memória de Oduvaldo Vianna Filho (Vianinha), um 

companheiro de viagem, que poeticamente me conduziu ao mergulho solitário para 

compartilhar a imensidão das palavras, da lua, dos risos, das bandeiras, da luta, da rua, 

dos personagens, dos sentimentos e da sabedoria milenar. Agradeço e em matéria de 

gratidão que sua obra seja minha guia no Brasil de norte a sul.  Viva Vianinha! 

A luta entre o rochedo e o mar, com poesias. Que a festa continue... Evoé Baco. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 

 
 
 

 

 

 

A Voz do Povo 

 
Meu samba é a voz do povo 
Se alguém gostou 
Eu posso cantar de novo 
Eu fui pedir aumento ao patrão 
Fui piorar minha situação 
O meu nome foi pra lista 
Na mesma hora 
Dos que iam ser mandados embora 
Eu sou a flor que o vento jogou no chão 
Mas ficou um galho 
Pra outra flor brotar 
A minha flor o vento pode levar 
Mas o meu perfume fica boiando no ar. 
 
(João do Vale – O Poeta do Povo- 1965) 

 

 



 
RESUMO 

 
MOTA, Danilo Henrique Faria. O Nacional-Popular e a Dramaturgia de Vianinha 
no Centro Popular de Cultura (CPC) da União Nacional dos Estudantes (UNE). 
2018. 150fs.  Dissertação (Mestrado em Artes Cênicas) – Programa de Pós-Graduação 
em Artes Cênicas do Instituto de Artes da Universidade Federal de Uberlândia, 
Uberlândia, 2018. 
 
 

A presente dissertação tem o objetivo de abordar o projeto nacional-popular no Teatro 

Brasileiro, por meio da análise da dramaturgia de Oduvaldo Vianna Filho no Centro 

Popular de Cultura (CPC) da União Nacional dos Estudantes (UNE), escritas no período 

anterior ao golpe civil-militar de 1964 (A Mais-Valia Vai Acabar seu Edgar -1960, 

Quatro Quadras de Terra – 1963 e Os Azeredo mais os Benevides – 1964). Trata-se de 

uma pesquisa que se debruçou sobre as estruturas estéticas, políticas, dramatúrgicas da 

produção cultural e política do CPC, no sentido de verificar a recepção do teatro de 

agitação e propaganda (agitprop) e da assimilação dos pressupostos do Teatro Épico de 

Bertolt Brecht no Brasil. 

 
Palavras-chave: Vianinha. Teatro Político. Estética Marxista. Épico. Popular. 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 
RÉSUMÉ 

 
MOTA, Danilo Henrique Faria. O Nacional-Popular e a Dramaturgia de Vianinha 
no Centro Popular de Cultura (CPC) da União Nacional dos Estudantes 
(UNE).150fs. Dissertation (Maîtrise en arts de la scène) - Programme d'études 
supérieures en arts du spectacle de l'Institut des Arts de Universidade Federal de 
Uberlândia, Uberlândia, 2018. 

 
 

La présente thèse vise à aborder le projet national-populaire dans le théâtre brésilien, à 

travers l'analyse de la dramaturgie d'Oduvaldo Vianna Filho dans le Centro Popular de 

Cultura (CPC) da União Nacional dos Estudantes (UNE), écrite avant le coup d'État 

civile-militaire de 1964 ((A Mais-Valia Vai Acabar seu Edgar -1960, Quatro Quadras 

de Terra – 1963 et Os Azeredo mais os Benevides – 1964).Cette recherche a porté sur 

les structures esthétiques, politiques et dramaturgiques de la production culturelle et 

politique du CPC, afin de vérifier la réception du théâtre d'agitation et de propagande 

(agitprop) et l'assimilation des présupposés du Théâtre épique Bertolt Brecht au Brésil. 

 
Mots-clés: Vianinha. Théâtre politique. Esthétique marxiste. Épique. Populaire. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO .............................................................................................................. 11 

CAPÍTULO 1: VIANINHA DO TPE, ARENA AO CPC: NOVOS CAMINHOS 
PARA UMA DRAMATURGIA NACIONAL 

1.1 O projeto político-ideológico do nacionalismo e populismo no Brasil. ................... 16 

1.2Vianinha e Guarnieri na militância política-estudantil: o caminho teatral amador do 
TPE. ................................................................................................................................ 20 

1.3O repertório eclético estrangeiro no TBC: a juventude teatral procura o autor 
nacional. .......................................................................................................................... 29 

1.4. Novos dramaturgos brasileiros: os seminários de dramaturgia do Teatro de Arena 
de São Paulo. .................................................................................................................. 33 

1.5. O exercício dramatúrgico de Vianinha em Bilbao Via Copacabana e Chapetuba 
Futebol Clube: o cômico e o realismo em questão. ........................................................ 38 

1.6. A pedagogia nacional-popular gramsciana orienta a defesa de um teatro nacional. 47 

1.7O artista diante da realidade: Vianinha do Arena ao CPC.
 ........................................................................................................................................ 51 

CAPÍTULO 2: A REVISTA POLÍTICA DE VIANINHA: POR UMA SÁTIRA 
DIDÁTICA E POPULAR 

2.1: Teatro popular não desce ao povo, sobe ao povo: arte e política a serviço da Mais-
valia vai acabar seu Edgar. ............................................................................................. 59 

2.2: Agitação e propaganda na dramaturgia do CPC da UNE: a revista política de 
Vianinha e as influências de Piscator. ............................................................................ 65 

2.3 A construção dramatúrgica e dialética da Mais-valia Vai Acabar seu Edgar. ......... 82 

CAPÍTULO 3:A QUESTÃO DA TERRA NO CENTRO DA AÇÃO 
DRAMÁTICA: AS PEÇAS CAMPONESAS DE VIANINHA NO CPC 

3.1.  O caminho da revolução: a terra no centro da ação dramática. ............................ 100 

3.2 A organização dos trabalhadores rurais: por uma categoria estética popular ......... 106 

3.3 Os experimentos dramatúrgicos do Teatro Épico em Brecht por Vianinha: o teatro 
participante. .................................................................................................................. 114 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ....................................................................................... 129 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ......................................................................... 133 

ICONOGRAFIA ........................................................................................................... 137 

 



 

11 

 

INTRODUÇÃO 
 
 

Escrever para o povo – dizia meu mestre – que 
mais posso querer!... Escrever para o povo é 
escrever para o homem de nossa raça, de nossa 
fala, três coisas inesgotáveis que nunca acabamos 
de conhecer. Escrever para o povo é chamar 
Cervantes, na Espanha; Shakespeare, na 
Inglaterra; Tolstoi, na Rússia. É o milagre dos 
gênios da palavra. (Antonio Machado) 

 
 

Oduvaldo Vianna Filho, o Vianinha (1936-1974), artista revolucionário de seu 

tempo, pesquisou com profundidade a realidade brasileira e propôs fazer um teatro que 

tivesse raízes na cultura brasileira. 

Pesquisar a dramaturgia de Vianinha no período de 1961 a 1964 no Centro 

Popular de Cultura (CPC) da União Nacional dos Estudantes (UNE) representou um 

avanço para Artes Cênicas, por resgatar do esquecimento os raríssimos estudos 

disponíveis sobre a experiência teatral do CPC.  A pesquisa se situa nas matrizes do 

conhecimento da Dramaturgia e da História do Teatro Brasileiro, com ênfase nos temas 

do Teatro Político Brasileiro, Teatro Épico-Dialético, Escrita Dramatúrgica, Memória e 

Dramaturgia Brasileira. 

Observar com o olhar épico da distância, por meio das leituras, escritas, debates, 

comunicações orais constituíram a base de um amadurecimento intelectual sobre a 

matéria da dramaturgia de Vianinha. A minha tentativa não foi desmascarar as ideias 

dominantes, mas apresentar ao leitor a atmosfera de efervescência cultural e política no 

Brasil dos anos de 1960, na discussão dos movimentos culturais que marcaram a 

proposta de um trabalho novo e revolucionário para o país. 

Meu objetivo ao iniciar a pesquisa, quando comecei a estudar as peças de 

Vianinha, era verificar no movimento de organização da cultura do CPC, o processo que 

levou a juventude e intelectualidade brasileira em promover arte e política a serviço da 

revolução socialista. Busquei acompanhar os caminhos dramatúrgicos que Vianinha 

forneceu para propor uma reflexão da arte enquanto arte educativa. A produção artística 

de Vianinha apareceu como um trabalho cultural de visão marxista voltado para a 

realidade brasileira. 



12 

 

Repensar o passado e não o passado apenas aceito ou repetido apontou as 

diretrizes para analisar a cultura brasileira de forma crítica, sem cair no vazio de 

conceitos abstratos. O conjunto de memórias reveladas na trajetória de Vianinha no 

Teatro Paulista do Estudante (TPE), Teatro de Arena de São Paulo e no Centro Popular 

de Cultura (CPC), revelaram ao pesquisador a importância do projeto político-cultural 

para o país em uma perspectiva de ação política para os estudantes e a intelectualidade 

brasileira na luta diária para emancipação da classe trabalhadora. 

O nome de Vianinha liga-se a esses movimentos culturais de arte engajada, que 

na mobilização política e cultural do país nos anos de 1960, surgem como referências ao 

encaminhamento do artista no processo revolucionário na luta de classes pelo 

proletariado.  

O desafio da pesquisa foi apontar as vantagens da arte descolonizada e 

desalienada, por meio das contribuições da dramaturgia de Vianinha e do pensamento 

dos artistas engajados que compreenderam a realidade sufocante de um país 

subdesenvolvido no processo de dominação/alienação que elege uma cultura de elite 

respaldada pelo autoritarismo para combater a cultura produzida pelo povo. O CPC 

como movimento cultural envolveu artistas e intelectuais no processo de construção de 

uma alternativa que superasse a alienação produzida pela cultura dominante. 

A partir da teoria do nacional-popular em Antonio Gramsci (1978), foi possível 

compreender o conceito de nacional-popular como possibilidade de regastar o passado 

histórico cultural brasileiro como patrimônio da classe trabalhadora. O filósofo italiano 

incidiu na pesquisa em referência teórica para abordar o conceito de Cultura como 

relações históricas determinadas pela produção material do indivíduo. Para o autor a 

Cultura é um valor histórico, um modo de organização e uma perspectiva de visão de 

mundo do sujeito político.  

Apreender o real, poetizar a realidade, falar com eloquência, o teatro como 

sonho do falador, as peças de resistência, a voz do poeta, as palavras faladas, são 

elementos de composição dramatúrgica que migram de meros valores conceituais à 

compreensão para as amplas massas. Vianinha como dramaturgo falador, escreveu para 

enfrentar o desafio apontado por Brecht “descer fundo e mais fundo”, para penetrar nas 

contradições vivas de sua época, no conhecimento do ser humano e na capacidade de 

escrever para o povo.  

As condições de produção teatral de cada época corresponderão uma 

problemática particular, tais obras surgem do árduo trabalho de fazer e refazer. A obra 



13 

 

de Vianinha no CPC resgatada do esquecimento precisou ser organizada para tentar 

explicar o silêncio que cerca a obra-prima da dramaturgia brasileira presente na 

produção teatral dos Centros Populares.  

Enxergar a dramaturgia de Vianinha no CPC como instrumento de luta política, 

me fez recordar as minhas experiências no movimento estudantil universitário e no 

trabalho de ator na cena de rua, “Eu acuso” direção de Yaska Antunes na temática do 

direito à memória e verdade em evento acadêmico na Universidade Federal de 

Uberlândia sobre os cinquenta anos do Golpe Civil-militar Brasileiro. Brecht e Vianinha 

foram os primeiros artistas revolucionários que contribuíram para a minha formação 

intelectual e artística. As articulações hipotéticas sobre a função educativa do teatro, do 

problema da dimensão social da arte e se o teatro deve ou não estar subordinado à 

consciência política produziram faíscas que se materializaram na escrita.  

Para o trabalho os livros de três pesquisadoras mulheres constituíram 

ferramentas de mergulho para o aprendiz a mergulhador, que com barbatanas e máscara 

iniciou-se o mergulho na essência da obra teatral de Vianinha para apreciar sua 

contribuição como estudioso, artista, crítico, autocrítico, agitador político, intelectual na 

consolidação da dramaturgia brasileira no campo da estética e política.  O livro de 

Carmelinda Guimarães, Um ato de Resistência, o Teatro de Oduvaldo Vianna Filho 

(1984) é pedra fundamental por ser pioneiro, em dar uma visão geral da obra e 

mergulhar no universo biográfico de Oduvaldo Vianna Filho. Vianinha, um dramaturgo 

no coração de seu tempo (1999), a historiadora Rosangela Patriota discute o significado 

histórico e teatral na obra de Vianinha durante os tempos da ditadura militar e 

principalmente estabelece um diálogo com as peças numa perspectiva de engajamento 

político. A pesquisadora Maria Silvia Betti, escreveu as etapas da carreira de Vianinha 

na obra Oduvaldo Vianna Filho (1997), que tem como fio condutor a análise do ideário 

nacional popular do teatro dos anos 1960. As três obras exercem o diálogo da visão 

crítica que coaduna com o pensamento do teatro contemporâneo trazendo à luz as 

experiências estéticas no campo da dramaturgia, lançando material para capturar as 

bases de produção do Teatro Político Brasileiro. 

Desta maneira, o tema desta pesquisa é o estudo do projeto nacional-popular do 

teatro na obra dramatúrgica de Oduvaldo Vianna Filho, a partir das experiências do 

Centro Popular de Cultura (CPC) da União Nacional dos Estudantes (UNE), no período 

de 1961 a 1964. A dramaturgia de Vianinha é tomada como objeto de estudo, para 

analisar a linguagem, as formas épico-dialéticas de representação da realidade, os 



14 

 

instrumentos do pensamento e a palavra no centro do acontecimento dramatúrgico 

extraídas das seguintes peças: A Mais-Valia Vai acabar, seu Edgar (1960), Quatro 

Quadras de Terras (1963) e Os Azeredo mais os Benevides (1964).  

Sendo assim, o texto da dissertação está organizado da seguinte maneira. O 

primeiro capítulo: Vianinha do TPE, Arena ao CPC: novos caminhos para uma 

dramaturgia nacional, o leitor acompanhará a trajetória artística de Vianinha nos três 

movimentos culturais (TPE, Teatro de Arena e CPC) para construção de um novo 

caminho para dramaturgia brasileira. Temas como populismo, nacionalismo, realismo, 

luta de classes, cultura dominante, arte engajada são discutidas nesse capítulo para 

compreensão do papel político das organizações culturais e grupos teatrais dos anos de 

1960 em torno do projeto nacional-popular. 

O segundo capítulo: A Revista Política de Vianinha: por uma sátira didática e 

popular, tem o objetivo verificar a primeira experiência de teatro de agitação e 

propaganda no contato de Vianinha com os pressupostos estéticos e políticos da 

vanguarda comunista. Na peça teatral A Mais-Valia Vai acabar seu Edgar, que 

inaugurou a primeira fase do CPC, o leitor observará o caminho dramatúrgico de 

Vianinha na escolha de um tema político para construção de uma peça didática sobre o 

mecanismo de exploração do capitalismo. 

Finalmente, o terceiro capítulo: A questão da terra no centro da ação dramática: 

as peças camponesas de Vianinha no CPC. Nesse capítulo, o centro do debate é as 

influências do Teatro Épico de Bertolt Brecht na dramaturgia de Vianinha. Para isso o 

tema da reforma agrária e organização do trabalhador rural na luta política colocam-se 

em pauta nas peças de temática rural de Vianinha, Quatro Quadras por Terra e Os 

Azeredo mais os Benevides. 

 

 

 

 

 



15 

 

1 

VIANINHA DO TPE, ARENA AO CPC: 
NOVOS CAMINHOS PARA UMA DRAMATURGIA NACIONAL. 

 

 

 

Eu gostaria de fazer peças 

para o  feijão com arroz do teatro. 

Eu quero ser profissional de teatro, 

um autor profissional 

 

Oduvaldo Vianna Filho 

 
 

Imagem:  
KOLLWITZ, Käthe. The Volunteers. 1923.  



16 

 

1.1 O projeto político-ideológico do nacionalismo e populismo no Brasil.  
 

No Brasil desde o segundo pós-guerra, os temas recorrentes na discussão política 

estavam relacionados à temática ideológica do desenvolvimentismo, democratização e 

modernização. O período da política brasileira de 1945 a 1964 destacou-se por governos 

de tendências ideológicas ao estilo do nacionalismo e do populismo, por exigência da 

acumulação do capital necessária à industrialização dada pelas forças produtivas (capital 

nacional, capital estrangeiro, trabalhadores assalariados, sob a hegemonia do Estado). 

A manifestação política do populismo iniciou-se pela ideia de liderança de 

massas pela forma de imobilização política e o nacionalismo por sua vez surgiu como 

ideologia que inspirou as linhas de ação das organizações de esquerda brasileira (o 

Partido Comunista Brasileiro, sindicatos e entidades estudantis). Naquele tempo, a 

ideologia marcava o caráter contraditório de uma realidade sobre uma falsa consciência 

definida pela tentativa de legitimação da hegemonia da classe dominante. 

 

Na medida em que os homens não estão, na prática, em condições de resolver 
determinadas contradições, recorrem inevitavelmente a uma solução 
ideológica. Por isso é possível afirmar que a ideologia é uma projeção na 
consciência das incapacidades práticas; é um reflexo das limitações impostas 
pela precariedade dos graus de controle alcançados sobre a natureza e a 
história. Mediante a ideologia tem-se a ilusão de compreender o que na sua 
realidade não se compreende, ou crer-se estar explicando o que não se está 
em condições de explicar. (ECHEVERRIA, CASTILHO, 1973, p.15) 

 

A manifestação concreta do populismo no Brasil marca com o fim da ditadura 

Vargas em 1945 e transcorre no processo político até o golpe civil-militar de 1964. Em 

meados da década de 1950, a partir do governo de Juscelino Kubitscheck a ascensão do 

nacionalismo como política ideológica inaugurou a fase de hegemonia dentro do Estado 

Brasileiro. 

Para Wellfort (1980, p.26), o governo Kubitscheck estabeleceu na política 

brasileira a luta hegemônica pelos interesses de classe “o populismo brasileiro, (...) em 

qualquer de suas formas só podem ser compreendidas adequadamente como expressão 

política de interesses determinados de classe”. 

O populismo brasileiro recebe o aspecto de fenômeno de massas, porém as 

classes sociais em determinados momentos toma por circunstâncias históricas a 

aparência de massa.  

A compreensão desse fenômeno se dá pela especificação de classe seja no 

populismo como no nacionalismo, ambos utilizam a noção de povo e massas como 



17 

 

slogan do movimento. Assim, todo populista gritava nos comícios a palavra povo e os 

ideólogos nacionalistas tentavam conceituar em seus livros a ideia de povo. Os dois 

movimentos pensavam em agir em nome do povo dentro de uma estrutura política do 

interdito para consagração da ideologia dominante. 

Uma teoria da ideologia deve desdobrar-se na explicação do pensar/agir 
(estrutura ideológica e estrutura política) e pensar/agir (estrutura ideológica e 
sistema inconsciente)... Assim, devemos interrogar-nos não apenas pelo não 
dito no discurso, mas também, e principalmente, por aquilo que é interdito, 
proibido de ser dito porque foi reprimido. (FILHO, 1979,p.21, grifos nossos). 

 
Nessa descrição da teoria da ideologia, o processo de massificação da classe 

trabalhadora é vinculado ao resultado de sua manipulação real através dos aparelhos 

ideológicos do Estado (jornal, rádio, televisão, discursos político etc.). Essa 

manipulação tem caráter nas raízes do individualismo político na democracia e da 

personalização de um poder. Compreender esses limites de manipulação torna-se dado 

importante para analisar as formas de pensamento e ação do movimento de trabalho 

cultural do Teatro Paulista do Estudante (TPE), Teatro de Arena de São Paulo e Centro 

Popular de Cultura (CPC) da União Nacional dos Estudantes (UNE). 

Igualmente, podemos citar as experiências do CPC da UNE no plano político-

ideológico na época de sua criação, pois para entender o CPC, temos que o compreender 

dentro do quadro social da época, que era populista. No entanto, estamos longe de 

querer enquadrar a experiência do CPC em dois campos opostos: as defesas radicais ou 

as criticas severas. Porém, para avaliar o CPC, devemos levar em consideração o 

panorama político da época, com a renúncia do Governo Jânio Quadros e a luta pela 

legalidade do governo Goulart.  A renúncia e a tentativa de golpe para impedir a posse 

de Goulart, foram fundamentais para o surgimento do clima que originou o CPC. A 

partir de dados objetivos, a produção artística do CPC representou um interessante 

motivo para a avaliação concreta desse período, neste caso a própria prática da 

dramaturgia.  

O CPC da UNE tinha como objetivo criar uma ferramenta pedagógica, disposta 

a motivar, predispor e criar atitudes favoráveis à participação política das pessoas e pela 

finalidade desejada pelos integrantes de produzir a cultura com a participação popular. 

Em depoimento em 1980, Carlos Estevam Martins integrante do CPC, comenta sobre as 

discussões, intenções e finalidades da criação do CPC com objetivo de um trabalho 

educativo no plano cultural, que abrisse possibilidades de transformação da realidade da 

classe trabalhadora. 



18 

 

O CPC tinha em vista dar uma contribuição para que o homem do povo 
pudesse superar as inúmeras dificuldades, as enormes desvantagens que ele 
enfrenta para adquirir uma consciência adequada da sua real situação no 
mundo em que vive e trabalha. Basicamente, nós éramos pessoas de classe 
média, a maioria de classe média baixa. As camadas e classes sociais que 
existiam acima de nós (a classe média alta, a burguesia, os latifundiários e 
assim por diante) não nos interessavam. (ESTEVAM, 1980, p. 82) 

 

O termo povo e massas, muito utilizado no período do populismo e 

nacionalismo, mesmo na contemporaneidade nos dá uma falsa ideia da noção dos 

conceitos. São demasiados abstratos, serviram apenas como alimento retórico do 

populismo e nacionalismo, “o equivoco original está na concepção do povo: os 

nacionalistas, mesmo os mais radicais, falaram sempre em nome do povo, em nome da 

comunidade nacional”. (WEFFORT, 1980, p.37). Para Nelson Werneck Sodré citado 

por Marilena Chauí (1983), a definição do conceito de povo deve ser compreendida 

segundo uma situação histórica, determinada e de condições materiais de existência, 

tomando como base a divisão da sociedade em classes.  O autor explica o conceito.  

 

(...) compondo-se de classes, camadas e grupos diferentes, o povo apresenta 
contradições internas. Admiti-lo como formando uma unidade é pura ilusão. 
Povo, no Brasil, hoje, assim, é o conjunto que compreende o campesinato, o 
semiproletariado, o proletariado; a pequena burguesia que tem seus interesses 
confundidos com o interesse nacional e lutam por estes. (...) Estão excluídos 
do povo, agora e sempre, enquanto classes, os latifundiários, a alta burguesia 
e a média comprometidas com o imperialismo, como os elementos da 
pequena burguesia que o servem. (SODRÉ, 1961, apud CHAUI, 1983, p.75) 
 

Ao mesmo tempo Weffort (1980, p.28) sobre o aspecto político-ideológico da 

mistificação do poder, da falsa ideia de unidade, e da representação do Estado entre os 

indivíduos, define, “o populismo é, no essencial, a exaltação do poder público, é o 

próprio Estado colocando-se através do líder em contato direto com os indivíduos 

reunidos na massa”. (grifo do autor). O populismo como forma espontânea é uma 

forma de exaltar uma imagem (Getúlio Vargas, JK, Jânio etc.), desembocando a 

manipulação “da massa” à esperança mítica do Estado para solução dos seus problemas.  

Wellfort (1980) nos ensina que é preciso indagar as posições e relações de 

classes no cenário político brasileiro inserido pelo populismo e nacionalismo, para 

melhor compreensão do fenômeno da manifestação política de massas. As próprias 

relações de classes não se situam de maneiras típicas. As formas de expressão da classe 

burguesa e proletária no desenvolvimento histórico capitalista tendem a organizar 

racionalmente sua ação política para defesa de seus interesses. Quaisquer das duas 

classes essenciais ao sistema capitalista podem manifestar-se como massa, a expressão 



19 

 

de uma determinada classe que procura colocar-se no cenário político, tendem a se 

manter em uma estrutura de hegemonia através da divisão social em classes. O 

proletariado brasileiro na década de 1950, não conseguiu se colocar como massa, porém 

as premissas nacionalistas e populistas dadas “a massa”, imprimiu características como 

(passiva, amorfa e atrasada) criou-se a partir de então, uma ilusão para camuflar o 

verdadeiro caráter de classe. A burguesia da época colaborou para mascarar a luta de 

classes e reforçar a sua posição dominante. 

O sentimento brasileiro, “ser brasileiro” nessa época recai sobre as contradições 

antagônicas entre as classes causando uma ilusão frenética no cenário de acirramento 

dessas lutas, contribuindo para o obscurecimento da divisão real da sociedade em 

classes. Os nacionalistas e os populistas em certo modo faziam a defesa dos interesses 

das massas populares. As ideologias nos países subdesenvolvidos são recebidas com 

privilégios acabando por se tornar a ideologia oficial daquele país, “a ideologia nasce, 

pois, dentro do Estado ou em associação com ele”. (WEFFORT, 1980, p.40)  

 No Brasil, no governo Kubitschek em 1955, é inaugurado as atividades do 

Instituto Superior de Estudos Brasileiros (ISEB)1, que foi a mais importante agência 

ideológica do nacionalismo até 1964. Os estudos do ISEB eram orientados pelas 

temáticas do subdesenvolvimento, imperialismo, alienação e reforma agrária.  

Desde o governo Vargas, os nacionalistas sem qualquer ligação com as classes 

trabalhadoras, sempre se colocaram como auxiliares do governo federal. O 

Nacionalismo da época, segundo Weffort (1980) poderia ser dividido em dois tipos: o 

nacionalismo defendido pelos políticos demagogos burgueses e o defendido pela 

esquerda brasileira. O primeiro tipo: o reformismo nacionalista, expressa diretamente ao 

nível do Estado formado por grupos políticos, tecnocráticos e militares situados no 

aparelho do Estado ou associados a ele, o segundo tipo: o populismo nacionalista e o 

conjunto da esquerda brasileira influenciado por eles, oriundo de uma visão de aliança 

da esquerda com a burguesia nacional para lutar contra o imperialismo.   

Em resumo dado por Weffort (1980, p. 42) “o nacionalismo foi pouco mais que 

uma forma pequeno-burguesa de consagração do Estado, mas ao Estado com a realidade 

no sistema capitalista brasileiro”.  
                                                           
1
  O ISEB (Instituto Superior de Estudos Brasileiros), foi criado em 1955, no Rio de Janeiro, era um órgão 

vinculado ao Ministério de Educação e Cultura do governo Juscelino Kubitscheck . O Instituto era 
destinado ao estudo, ao ensino e à divulgação das ciências sociais. Foi extinto após o golpe militar 
brasileiro de 1964. Tinha como membros grandes intelectuais como Nelson Werneck Sodré, Antônio 
Cândido, Cândido Mendes, Hélio Jaguaribe, Carlos Estevam Martins e como colaboradores Celso 
Furtado, Gilberto Freyre, Sérgio Buarque de Hollanda e Abdias Nascimento.  



20 

 

 Na visão pequena burguesa do populismo nacionalista há o fascínio diante do 

Estado, uma mistificação ambígua causada pelo poder de ocultar a verdade. 

Representou o momento de observar o Estado como expressão política dos interesses da 

classe dominante e de outro lado como expressão ambígua dos interesses gerais da 

sociedade.  Em qualquer sociedade capitalista, a ambiguidade do Estado representa a 

expressão política da dominação econômica da classe burguesa e das contradições 

dentro da sociedade que supunha representar. O nacionalismo nasce no âmbito do 

Estado e no populismo o líder quem efetiva a ideologia. 

 

1.2 Vianinha e Guarnieri na militância política-estudantil: o caminho teatral 

amador do TPE. 

 

A década de 1960 ficou marcada pela efervescência política e cultural no Brasil. 

Foram momentos de disputa política e ideológica no campo das mobilizações dos 

estudantes secundários, universitários, na organização dos movimentos sociais e no 

acirramento da luta de classes no país. Eram tempos propícios para o surgimento de 

grupos e organizações culturais na tarefa política de contestar o projeto político-cultural 

da classe burguesa.  

Surgem os movimentos culturais, o Teatro Paulista do Estudante (TPE) (1954), o 

Teatro de Arena de São Paulo (1953) e o Centro Popular de Cultura (CPC) da União 

Nacional dos Estudantes (UNE) (1961), que disputariam um novo projeto político-

cultural para o país. Estudantes, artistas e intelectuais da esquerda comunista brasileira 

se unem na perspectiva de um trabalho novo e revolucionário.  

Os personagens dessas histórias não se confundem, o nome de Oduvaldo Vianna 

Filho liga-se a esses movimentos culturais do TPE, Arena ao CPC. O artista e 

dramaturgo Vianinha como ficou conhecido projetou-se no cenário teatral brasileiro 

através de sua militância política no campo da dramaturgia e na participação em torno 

do projeto nacional-popular.  

Por volta de 1954, aos 18 anos, Vianinha é estudante de arquitetura no 

Mackenzie em São Paulo e começa a fazer teatro amador no Teatro Paulista do 

Estudante (TPE). Filhos de intelectuais comunistas, Vianinha e Guarnieri – não se 

conheciam pessoalmente na militância estudantil - ao ingressarem ao TPE, eram jovens 



21 

 

inquietos, atentos as mudanças da sociedade e militantes estudantis da Juventude 

Comunista 2(UJC) ligado ao Partido Comunista Brasileiro (PCB).  

Guarnieri relembra que durante a juventude comunista, ele e Vianinha foram 

colocados em uma tarefa de organizar o Teatro para Estudantes, com objetivo de criar 

um grupo de teatro amador para aproximar os estudantes da esfera cultural do país e 

com a proposta de formar novos quadros no setor estudantil. 

 

Então quando surgiu essa reformulação do teatro, eu disse: vamos fazer o 
Teatro Paulista do Estudante! Mas como? Quem são os caras que estão mais 
próximos e que topam fazer esse negócio? E de cada local começou a vir 
gente para formar o teatro para estudantes. Gente que nunca tinha se visto. 
Foi a primeira vez que vi o Vianinha. Nós dois tínhamos a mesma tarefa, que 
era formar o Teatro Paulista do Estudante e ampliar o quadro de 
participantes. O que não era difícil,já que a efervescência existia, havia a 
questão da identidade, de procurar fazer alguma coisa, de tirar o país do 
marasmo porque a gente se sentia parado. A sociedade, por sua vez, já 
ambicionava por possibilidades concretas de acontecer alguma coisa. 
(GUARNIERI apud BARCELLOS, 1994, p.228) 

 

A efervescência cultural no início dos anos 1960 esteve ligada a luta da esquerda 

comunista através dos temas: reforma agrária, reforma urbana, anti-imperialismo, 

capital estrangeiro, socialismo, democracia etc. As atividades desenvolvidas pela 

esquerda comunista brasileira, naqueles anos pré-1964, definiriam o trabalho cultural de 

visão marxista voltado para a realidade brasileira.  

Para Guarnieri em entrevista a Barcellos (1994), chegar à formulação do teatro 

do estudante, seria uma questão de aproximação do movimento estudantil com a classe 

trabalhadora, o teatro era uma expressão moderna que se procuraria discutir a questão 

social, embora o público que frequentava os teatros era composto pela maioria da elite 

empresarial e classe média paulista.  

O teatro do estudante seria o espaço dessa relação de participação cultural e da 

possibilidade de organização política dos estudantes como define Guarnieri em 

depoimento. 

 

Mas, para me dedicar mesmo, foi por acaso, e esse acaso, foi o movimento 
estudantil. Não sabíamos realmente como fazer a moçada atuar, adquirir de 
qualquer maneira uma consciência. E nós achávamos que o campo cultural 
estava sendo deixado de lado. Teríamos que incentivar os estudantes a terem 
uma vida mais ligada às artes, à cultura em geral. Nós íamos às companhias 
de teatro pedir ingressos para dar a grêmios, entidades etc. E nessa época eu 
assisti a um espetáculo maravilhoso, que fiquei embasbacado com ele. Fui 

                                                           
2  A União da Juventude Comunista é uma organização política brasileira fundada oficialmente em 1927, 
a UJC foi a principal organização da juventude responsável pela criação da UNE em dezembro de 1938.  



22 

 

diversas vezes assistir, foi o Canto da Cotovia. E dali então, surgiu a ideia da 
formação do Teatro Paulista do Estudante, que fizemos como uma missão 
muito mais de política estudantil, do que fazer teatro realmente. Achamos 
que o Teatro Paulista do Estudante poderia influir no estudante paulista, no 
sentido de que ele adquirisse uma organização melhor, uma existência mais 
positiva. E o que aconteceu, foi que esse movimento serviu para nós, 
particularmente para mim e para o Vianinha como indicador de caminho. O 
que a gente devia fazer era aquilo mesmo. Deixar de pensar em muita coisa, 
fechar o leque um pouco e ir para o teatro. (GUARNIERI apud BRASIL , 
1981, p. 63). 
 

O TPE foi organizado com a ajuda do teatrólogo italiano Ruggero Jacobbi, que 

participou da primeira fase do grupo teatral paulista Teatro Brasileiro de Comédia 

(TBC). Jacobbi apostou no empreendimento ao se aproximar do movimento estudantil 

durante um curso que ministrara.  A ideia do diretor era agrupar estudantes para fazer 

teatro com a proposta de discutir os problemas sociais do país. Para Carmelinda 

Guimarães, “O TPE é um ponto de discussão da realidade nacional.” (1984, p.22).  

Reuniões, pensamentos, ideias, encontros e articulações políticas dos jovens 

Vianinha e Guarnieri, fizeram se aproximar de Ruggero Jacobbi como recorda 

Guarnieri, “O Ruggero tinha uma cabeça fantástica, com grande sensibilidade política. 

Apostou suas fichas em nós, mesmo sem ter nos visto trabalhar.” (MORAES, 2000, 

p.52) 

Ruggero fez com que Vianinha e Guarnieri retomassem as leituras interrompidas 

pela militância política na tentativa de passar por uma formação cultural amparada na 

literatura brasileira.  

 

A gente lia muito pouco ate se profissionalizar. Depois, percebendo que não 
sabíamos nada e que havia um buraco deixado pelo nosso imediatismo, foi a 
fase de sair e comprar aquela pilha de livros, principalmente de literatura 
brasileira. Compramos tudo de Machado de Assis. Como estudante, mal 
conhecíamos Jorge Amado e José Lins do Rego. O pior de tudo é que éramos 
estudantes que nem íamos a aula... (MORAES, 2000, p. 53) 

 

As reuniões de organização do TPE estabeleceu o objetivo do grupo: a atividade 

teatral seria o meio de organizar os estudantes de lado a lado do trabalho artístico 

voltado para a classe trabalhadora. Os espetáculos teatrais seriam apresentados em 

diretórios acadêmicos estudantis, sindicatos, praças públicas, portas de fábricas etc. 

Guarnieri relatou o principal objetivo do TPE. 

 

Era a organização estudantil. O teatro como meio. Mas como a existência 
concreta do TPE, estávamos em confronto aberto com as formas teatrais 
existentes. A gente inclusive compreendia e admirava o trabalho o TBC 
enquanto organização de empresa, valorização do ator, como artista e 



23 

 

profissional, valorização do papel de diretor, cuidado da montagem, esforço 
mais ou menos coletivo, etc. Mas a gente percebia também que tudo que era 
feito pelo TBC não tinha relação consequente com a realidade brasileira. Era 
um teatro de nível cultural, mas não era aquela a nossa proposta. Os 
espetáculos deles não tinham uma preocupação com o país, com o 
público,não se situavam onde estavam sendo feitos. Era quase que apenas 
uma cópia e mesmo quase que uma imposição daquilo que vinha sendo feito 
fora. (GUARNIERI apud PEIXOTO, 1979, p. 96) 

 

O TPE foi registrado oficialmente no cartório do 4º Registro de Títulos e 

Documentos de São Paulo, como sociedade civil de direito privado, sem fins lucrativos. 

Em cinco de abril de 1955, a ata de fundação foi realizada na Rua Santa Ifigênia 269, 

apartamento3 3, por jovens estudantes secundários e universitários, e demais 

interessados. Presente à reunião de fundação esteve Jacobbi que por proposta de 

Vianinha, presidiu a reunião e esclareceu que tal entidade, já estivera em projeto e que 

também naquela ocasião tivera a oportunidade de interessar-se pelo empreendimento. 

Usando da palavra em nome dos presentes, Jacobbi deu por fundado o TPE. 4 

A ata de fundação, foi lida por Guarnieri a Fernando Peixoto, revelam os 

objetivos específicos do projeto político-cultural a serem desenvolvidos pelos militantes 

políticos.  

(...) promover a divulgação da arte cênica em meio aos estudantes 
secundários e universitários, promover espetáculos periódicos destinados a 
seus sócios, colaborar com todas as iniciativas que venham contribuir para a 
solidificação de nossa cultura, segundo determinação da Diretoria, ouvido o 
Conselho Artístico; promover a cooperação e a união entre os grupos de 
teatro amador de escolas de ensino médio; incentivar por todos os meios a 
cultura teatral; pronunciar-se quanto a todas as iniciativas que venham direta 
ou indiretamente contribuir para o desenvolvimento de seus objetivos.  
(GUARNIERI apud PEIXOTO, 1979, p. 98) 

 
O desenvolvimento do projeto do TPE influenciou no início dos anos de 1960, a 

proposta de trabalho do Centro Popular de Cultura como afirma Guarnieri “o 

documento de criação do TPE traz as ideias básicas que posteriormente apareceriam no 

CPC.” (GUARNIERI, apud BACELLOS, 1994, p. 229). As inquietações dos membros 

do TPE estavam na busca consciente por um teatro popular, de valorização do teatro 

nacional como meio de organização política e de uma alternativa de romper com o 

esquema profissional formulado pelo teatro comercial.  

                                                           
3 Apartamento dos pais de Vianinha, Oduvaldo Vianna e Deocélia Vianna, ambos intelectuais comunistas. 
4
  Os 12 fundadores do TPE eram Gianfrancesco Guarnieri (presidente), Raimundo Duprat (vice 

presidente), Pedro Paulo Uzeda Moreira (primeiro-secretário), Júlio Elman (segundo secretário), 
Oduvaldo Vianna Filho (tesoureiro), Vera Gertel, Diorandy Vianna, Mariúsa Vianna, Maria Stella 
Rodrigues, Henrique Libermann, Natacha Roclavin e Sílvio Saraiva. (MORAES, 2000, p. 53) 
 



24 

 

Vianinha, Guarneiri e Vera Gertel, que participaram do Teatro Paulista do 

Estudante, eram jovens que iriam impulsionar a proposta de criação de uma linguagem 

teatral política e ideológica que pudesse discutir o Brasil social e político. Seria a busca 

de um teatro de conotação política e social como afirma Fernando Peixoto. 

 

Buscavam uma linguagem e uma montagem de cenas e de espetáculos que 
provocassem uma reflexão crítica sobre o significado, sobre a realidade 
política que estava se vivendo e a necessidade de transformação da realidade, 
em busca de uma esquerda, de uma participação, de uma militância. 
(PEIXOTO apud, TEIXEIRA, NIKITIN, 2004) 
 

 Em artigo escrito para a estreia do TPE, Ruggero Jacobbi fixou as metas a 

perseguir pelo grupo. 

 Há muitos anos estamos lutando pela constituição do TPE, isto é, um grupo 
de amadores capazes de realizar um programa não apenas ‘teatral’ (no 
sentido da descoberta de vocações ou talentos), mas também ‘cultural’ e 
‘popular’, apresentando obras literárias dignas de estudo ou de divulgação, e 
realizando um esforço positivo de conquistar paulatinamente plateias mais ou 
menos afastadas do teatro ‘oficial’, começando pelo próprio público 
estudantil. (MORAES, 2000, p.53) 
 

O TPE estreou a peça A rua da igreja, do autor irlandês Lennox Robinson, no 

Teatro de Arena em 1955, a concepção da montagem era do Ruggero Jacobbi.  O 

repertório das peças apresentadas pelo TPE seguia a dramaturgia de J.B Priestley e 

Labiche, o primeiro inglês e o segundo francês.  

 Na época da estreia da Rua da igreja, os participantes do TPE começaram a 

entrar em divergências de ordem ideológica. Vianinha após a estreia queixou- se a 

Guarnieri sobre a montagem do texto de Robinson “Essa peça não tem nada a ver com a 

agente” (MORAES, 2000, p. 54). As divergências se deram, pelo fato que um dos 

objetivos do TPE era criar um movimento de apoio aos autores nacionais. 

A próxima apresentação do espetáculo Guarnieri e Vianinha decidiu não 

apresentar a peça, causando divergências no grupo, o motivo seria pela tomada de duas 

posições no TPE: a primeira formada por integrantes que queriam apenas representar 

uma peça teatral, sem a preocupação da autoria do texto, e a segunda formada por 

Guarnieri e Vianinha preocupados em queimar a cabeça com o repertório engajado e em 

fazer teatro com o compromisso político. Guarnieri afirma “Imagine que surgiu uma 

oposição contra nós dentro da estrutura recente do TPE. Sentíamos que havia muito 

preconceito contra qualquer coisa que cheirasse partido.” (MORAES, 2000, p.54) 



25 

 

Guarnieri relata que a primeira peça teatral apresentada pelo grupo impulsionou 

a reação de questionar a relação existente do repertório comercial e da posição política 

adotada no projeto inicial do TPE de valorização dos autores brasileiros. 

 

Pois é, essa era a angústia. Quando o TPE fez a primeira peça, A rua da 
igreja, nós também não gostávamos. Achávamos que tínhamos que mudar, 
dar um passo à frente. Nesse convívio a gente procurou consolidar alguma 
coisa em relação ao repertório. Sempre havia o questionamento: fazer isso 
por que, para quê? (GUARNIERI apud TEIXEIRA, NIKITIN, 2004) 

 

A angústia é devido à posição ideológica e política do TPE. Guarnieri realça a 

problemática do grupo em não aceitar o que se escrevia na época. As perguntas 

formuladas Por que e Para quê possuíam a finalidade de tentar responder outra 

pergunta: ao reproduzir uma peça no palco, qual é o limite entre o entretenimento e a 

função social da arte?  

A posição adotada pelo grupo, de não querer buscar na dramaturgia brasileira 

anterior a fase do TPE, revela um dado importante como diagnostica Guarnieri, “mas 

não aceitando o que se escrevia na época, não havia peças. Abílio5 no TBC, por 

exemplo. Não era a nossa. Ligávamos a Abílio à burguesia, era um autor burguês” 

(GUARNIERI apud PEIXOTO, 1979, p.102).  

Os ensaios dos espetáculos do TPE eram feitos no próprio Teatro de Arena que 

sedia o espaço para o grupo. Logo depois, os membros do TPE passaram a integrar o 

Elenco Permanente do Teatro de Arena nos palcos e apresentações externas. Os 

repertórios dos espetáculos do Teatro de Arena eram inspirados no TBC: peças 

clássicas, peças policiais, comédias inglesas e comédias americanas. Guarnieri 

manifesta certa insatisfação com a escolha do repertório das peças do TPE e da 

                                                           
5
  Abílio Pereira de Almeida (São Paulo SP 1906 – São Paulo SP 1977) foi um autor, produtor e 

dramaturgo mais montado pelo Teatro Brasileiro de Comédia (TBC). Em 1948, o TBC inaugura sua fase 
com a montagem do texto de Abílio, A Mulher do próximo, peça que enfoca a desagregação dos 
costumes na alta burguesia paulista. O crítico teatral Yan Michalski traçou algumas observações sobre o 
Abílio, “autor polêmico, geralmente combatido pela crítica e bem-sucedido na bilheteria. Abílio escrevia 
quase sempre sobre a burguesia paulistana, da qual era um ilustre representante. Sua familiaridade com a 
sua própria classe social é um elemento-chave das suas comédias, sob forma de observações críticas 
pertinentes, pitorescas e comunicativas, mas prejudicadas por um forçado espírito de moralismo, e 
visando em geral - e frequentemente com sucesso - a uma repercussão de escândalo, o que condenava a 
sua dramaturgia a uma evidente superficialidade. Por outro lado, o alcance eminentemente local da sua 
temática fez com que a maioria das suas peças fosse montada e consumida exclusivamente em São 
Paulo.” (ABÍLIO Pereira de Almeida. In:ENCICLOPÉDIA Itaú Cultural de Arte e Cultura Brasileiras. 
São Paulo:  Itaú Cultural, 2017. Disponível em:  
<http://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa351618/abilio-pereira-de-almeida>. Acesso em: 16 de Ago. 
2017. 



26 

 

intelectualidade paulista ter encontrado no grupo certo fascínio na proposta de 

organização da juventude na área cultural. 

 

Mas aconteceu que no meio da intelectualidade, o TPE começou a ser a 
“menina dos olhos”. A menina dos olhos seria o Teatro Paulista do 
Estudante, e junto com isso vinha aquela coisa toda o Teatro Paulista do 
Estudante anterior com Paschoal Carlos Magno. (...) E veja só, a escolha da 
peça não tinha nada a ver com a vontade que tínhamos de falar da sociedade, 
não tinha nada disso. Era uma pecinha com espírito das madames, com 
espírito da burguesia paulista, como o TBC, que já tinha instalado como o 
teatro da burguesia paulista e como referência de qualidade. O TPE for um 
pouco comprado, vamos dizer, por essa intelectualidade paulista.  
(GUARNIERI apud TEIXEIRA, NIKITIN, 2004). 

 

O encontro da intelectualidade com a juventude brasileira traz uma importante 

referência, revelada por Guarnieri sobre o Teatro do Estudante do Brasil (TEB) de 

Paschoal Carlos Magno.6 A menção do TEB torna-se um dado importante para a 

História do Teatro Brasileiro, mesmo não deixando implícita a observação, podemos 

comparar a criação do TPE, com os objetivos de criação do TEB (criado no Rio de 

Janeiro, em 1937 por Paschoal Carlos Magno). O TEB tinha os objetivos de imprimir na 

situação decadente do teatro brasileiro, um apelo à difusão cultural por meio de peças 

teatrais com oportunidade social e de cunho educativo, além disso, proporcionava aos 

estudantes, através de concursos e prêmios escreverem as peças que deviam representar. 

Paschoal, idealizador do projeto, quando chegou da Europa após ausências 

diplomáticas, percebeu o enfraquecimento do teatro brasileiro e propôs criar uma 

proposta cultural aliada a um bom repertório para a juventude brasileira se expressar e 

organizar culturalmente por meio do teatro. 

 

Eu tinha chegado da Europa e via aqui a situação melancólica do teatro 
brasileiro, um teatro sem muita orientação técnica, representado por atores e 
atrizes sem a menor preparação. Digo melancólico, porque havia uma 
crescente ausência de publico e um número cada vez maior de companhias 
que multiplicavam seus frágeis esforços, suas energias sem encontrar eco por 
parte da plateia e da imprensa. (...) percebendo que nada se pode fazer nesse 
país sem o apoio dos estudantes, apesar da má vontade de algumas 
autoridades de ontem, de hoje e de sempre, percebendo que nada se pode 
fazer aqui sem a participação dos moços. (...) reuni na casa da minha mãe, 
dezenas de jovens planejando criar o Teatro de Estudante do Brasil. 
(MAGNO, 1978, p.3). 
 

                                                           
6
 Pascoal Carlos Magno teve uma importante participação no cenário do movimento estudantil no final da 

década de 20, ele ajuda a fundar em 13 de agosto de 1929, no Rio de Janeiro, a Casa do Estudante, 
entidade que iria representar os universitários e mais tarde daria fruto com a criação da União Nacional 
dos Estudantes (UNE), em 13 de agosto de 1937. 



27 

 

No horizonte do teatro amador organizado pela juventude, o jovem Vianinha em 

1955, abandonou no segundo ano a faculdade de arquitetura, decidiu dedicar-se ao 

teatro e a política. Porém a decisão de desligar-se do Mackenzie foi um choque para seu 

pai Oduvaldo Vianna, “Empolgado com o teatro, larguei a faculdade, para grande 

tristeza de meu pai, que me advertia que teatro não é profissão que sustente ninguém.” 

(MORAES, 2000, p. 56). 

O dilema enfrentado por Vianinha apontou o desejo do pai em ver o filho 

cursando uma faculdade, tendo outra profissão e o seu desejo de fazer teatro. Após a 

saída do Mackenzie, Vianinha meditava sobre a proposta de José Renato de junto com 

Guarnieri e outros membros do TPE compor o elenco permanente da próxima 

montagem do Teatro de Arena, Escola de Maridos.  

O ingresso em uma companhia teatral profissional possibilitou Vianinha e 

Guarnieri criar condição de questionar a geração do teatro comercial e dos atores 

oriundos do teatro amador, “Entendemos que não era apenas o teatro amador que podia 

influenciar; o teatro profissional não estava orientando da forma que achávamos correta. 

E nos convencemos de que seria justa a luta no Arena”. (MORAES, 2000, p. 58) 

O TPE e o Teatro de Arena seriam grupos autônomos, funcionando com 

administrações independentes de colaboração mútua.  

 

O Arena nos daria o material necessário (refletores, caixas de som etc.) a 
produção de nossos projetos. Já pensávamos em fazer teatro de rua, mas 
esbarrávamos na questão da falta de repertório. Em contrapartida nós 
serviríamos de elenco de suporte. Foi uma grande jogada do Zé Renato. Ele 
tinha visto que nosso pessoal era bom e que de graça, ganharia três ou quatro 
atores. (MORAES, 2000, p.59) 

 

A parceria do TPE e Teatro de Arena renderam algumas divergências entre os 

dois grupos por questões de embate entre amadores e profissionais, mas no Teatro de 

Arena foi possível o TPE aprofundar todo o trabalho de conscientização do teatro 

voltado para a realidade nacional como proposta formulada pelo TPE. Dada a fusão, o 

elenco do Teatro de Arena se dividiu quanto a incorporação do TPE. 

No documento firmado entre os grupos, o elenco permanente seria obrigado a 

dar espetáculos em fábricas, escolas, clubes, etc., a preço de custo, não visando lucro, 

ficando tais espetáculos limitados ao numero de cinco por mês. Guarnieri lembra ainda, 

que o acordo teria um prazo de um ano, podendo ser renovado e os membros do TPE 

não perderiam suas características de amadores, pois os atores não eram pagos, 



28 

 

recebiam somente como grupo para manutenção. O Teatro de Arena pagava 

normalmente os atores profissionais que tinha.  

 

O TPE tinha intenção de continuar suas atividades, e não somente nos palcos 
convencionais. Eles queriam fazer apresentações em escolas, colégios, clubes 
e principalmente em fábricas – e um grupo amador dificilmente conseguiria 
fazer tudo isso. Por isso foi importantíssimo aquele acordo com o Arena que, 
mais tarde, resultou na fusão entre os dois grupos. Não havia muita diferença 
de idade entre os atores profissionais do Arena e os amadores do TPE, 
éramos todos muito jovens. A ideologia é que diferenciava os dois grupos. Eu 
acredito que o Arena não tinha uma ideologia determinada, uma ideologia 
política, eu quero dizer. E nós tínhamos de sobra. Esta parceria permitiu que 
os dois grupos chegassem a algumas conclusões. (...) Dentro do Arena 
percebemos que todos os planos que reservávamos para o TPE só seriam 
realizados se tivéssemos uma estrutura profissional por trás. O objetivo 
principal, claro, era poder viver do teatro, ou viver o teatro. E deu certo, não 
é? O movimento teatral da época nasceu a partir desta fusão entre os dois 
grupos. (GUARNEIRI, 2004, p. 68). 

 
A fusão entre os dois grupos, gerou um movimento teatral de injeção de um 

espírito novo de trabalho preocupado com: a forma de interpretação brasileira, a 

realidade do país, formação do público, dramaturgia brasileira e da consolidação do 

projeto político-cultural aliado à luta da transformação social do país.  

Contudo, o interesse do Teatro de Arena na fusão seria de ordem econômica, e 

do TPE de ordem estrutural, quando os dois grupos se juntam, a ideia consistiu em 

formular uma proposta de mudar as diretrizes do teatro brasileiro, rompendo com a 

imposição do teatro comercial, buscando a criação de um repertorio teatral atrelada à 

proposta do grupo TPE (apoiar as obras de autores nacionais e pela valorização da 

dramaturgia nacional).  

Ao colocar em prática o projeto, o pessoal do TPE ficaria a cargo de organizar 

conferências, debates, aulas, reuniões, palestras para formação cultural do elenco e 

conscientização dos problemas teóricos e práticos do teatro.  

Com a fusão, foi o fim do TPE, mas deu origem a um novo grupo. Para 

Guarnieri com a entrada de novos membros ao Teatro de Arena, significou a mudança 

do grupo e a possibilidade de agarrar a fidelidade de determinadas ideias e valores ao 

projeto político-cultural, “O que existia já não era mais nem o antigo TPE nem o antigo 

Arena. Houve injeção de um espírito novo de trabalho, de inquietação, trazido pela 

gente que vinha do movimento estudantil, que vinha de lutas concretas”. (GUARNIERI 

apud PEIXOTO, 1979, p.101) 

Com o fim do TPE em 1956, por conseguinte é incorporado ao elenco do Teatro 

de Arena os jovens atores vindos do TPE, Vianinha e Guarnieri, ambos entreiam 



29 

 

profissionalmente no Teatro de Arena em Escola de Maridos de Moliére. Em 

documento escrito, Vianinha mencionou criticamente os primórdios do Teatro de Arena 

na fase anterior à fusão com o TPE. 

 

O Arena era um teatro como outro qualquer – talvez a única diferença fosse a 
de que era um teatro pior do que os outros.Um repertório comercial, feito por 
atores pouco expressivos, e principalmente pouco preocupados com tudo – 
inclusive com o teatro, que era um passatempo entre famílias. (MORAES, 
2000, p.52) 

 
 
1.3 O repertório eclético estrangeiro no TBC: a juventude teatral procura o autor 

nacional. 
 

Para Leslie Hawkins Damasceno (1994), o TBC no período de 1948 a 1964, foi 

o primeiro teatro de repertório estável da cidade de São Paulo, poucas peças de autores 

brasileiros eram produzidas nos primeiros anos do TBC, críticas apontaram o TBC 

como dependente do teatro estrangeiro e preocupado com a estética do espetáculo 

canalizando recursos artísticos nacionais a serviço da elite burguesa angariada pelo 

capital estrangeiro. O TBC formou-se em decorrência através dos seguintes 

seguimentos: do crescimento industrial urbano em São Paulo, do surgimento da 

burguesia paulista e do resultado da acumulação do capital por meio da industrialização 

no período (1956 a 1961) do governo de Juscelino Kubitscheck.  

O crescimento industrial destinado à indústria naval e automobilística fortificou 

o sentimento nacionalista herdado das políticas nacional-populistas de Getulio Vargas. 

Em seu governo, Kubistchek, recebeu apoio da burguesia, permitindo a consolidação do 

mercado cultural hegemônico e abrindo espaço para a construção do projeto político-

cultural da classe burguesa. 

O modelo cultural inaugurado pelo industrial Franco Zampari no TBC, pode ser 

comparado por um protótipo do sistema de empresa-comércio preocupado com a 

estrutura do mercado de industrialização da obra cultural. O sistema se configurava no 

abastecimento do repertório cultural dirigidas à demanda da elite paulista, por meio da 

montagem de textos clássicos e alternando com comédias variadas do teatro comercial, 

no esforço de criar um repertório eclético para a burguesia. 

 

Com efeito, o TBC foi o protótipo do teatro profissional liberal 
contemporâneo brasileiro: os meios de produção teatral eram controlados 
pela hierarquia empresário-diretor, mas contribuições da equipe de técnicos e 
artistas eram valorizadas, tanto em termos financeiros como em termos de 
prestigio profissional; a escala de salários era variada dentro do grupo (um 



30 

 

star-system modificado acabou prevalecendo), mas a segurança econômica – 
relativamente à falta de segurança da maioria dos atores – permitia o 
crescimento artístico. Artistas e equipe técnica estrangeiros eram 
frequentemente contratados, e estes, ao lado da contribuição da EAD, 
enriqueceram as produções do grupo. O caráter de companhia estável de 
repertorio dava ao TBC a suficiente sensibilidade para a reação do público 
que lhe permitia substituir peças que não fossem bem recebidas. As peças 
produzidas eram dirigidas à demanda do mercado existente – essencialmente 
classe alta no inicio dos anos TBC -, mas havia também um esforço para criar 
e expandir esse mercado. Apresentou-se o teatro “social” – teatro de aspectos 
da vida de tendência existencialista e/ou psicológica -, a começar pelas peças 
europeias e americanas contemporâneas (Pirandello, Sartre, T. Williams). 
(DAMASCENO, 1994, p. 86). 

 
 

No ano de 1955, o TBC entra em crise e os artistas começam a se desligar da 

companhia para fundar suas próprias companhias teatrais. A dimensão do 

profissionalismo no Teatro pelo TBC representou o fascínio dos jovens artistas 

amadores. Os jovens amadores associados ao processo de militância política encaravam 

o TBC como vínculo da ideologia da classe dominante e da supremacia na valorização 

dos padrões estéticos burgueses, criando o deslumbramento para o espetáculo teatral 

sem raízes com o nacional. 

A conexão de Arte e Política começam a se desdobrar no movimento estudantil 

na geração de Vianinha e Guarnieri. Vianinha explica que: “a juventude que chegava ao 

teatro estava marcada pelas lutas nacionalistas, pela radicalização ideológica, pela 

percepção da política como atividade que todos praticavam conscientes ou não”. 

(MORAES, 2000, p.49).   

Em 1973, Vianinha fala sobre sua preocupação na formação cultural da 

população brasileira, em uma entrevista feita por Luís Werneck Vianna. Ele questiona a 

realidade e encara o teatro como organismo cultural ligado às necessidades e 

problemáticas da classe trabalhadora. Na mesma entrevista Vianinha faz uma crítica 

sobre a produção teatral dos anos de 1940, confrontando as experiências do TBC no 

setor de abastecimento cultural eclético da classe burguesa paulista.  

 

O teatro brasileiro até 36/37 tinha uma grande atividade ligada às 
necessidades de comportamento imediato do público, do povo. Aquele 
comportamento imediato que não questionava a realidade. Que não 
questionava os seus aspectos – que é a comédia de costumes, a revista... Mas 
de qualquer maneira era um teatro que atingia largos setores da população, de 
muita militância, de muita vida profissional etc. (...) E se desenvolve e cria o 
TBC, que novamente volta a esse aspecto de abastecimento cultural 
cotidiano, constante. E a participação do teatro constante no público – mas 
daí já ligado a uma problemática de um público mais alto e então muito 
interessado no abastecimento cultural eclético: em tomar conhecimento de 
Pirandello, de Tennessee Williams, de Arthur Miller, de absorver a cultura 



31 

 

mundial presente. Não para um instrumento de ação imediato, mas um 
abastecimento mesmo. Um abastecimento pra conhecimento... É a burguesia 
em ascensão, a burguesia industrializada. Então, com o aparecimento do 
TBC, surgiu a juventude com vontade de fazer teatro, disponível pro teatro. 
Uma juventude criada pelo próprio TBC, que formou atores, diretores, 
escolas de teatro,manifestações de teatro. O jornal voltava a falar de teatro, os 
atores iam pra televisão dar entrevista, anúncios em jornal, tudo isso cria 
novamente o gosto pelo teatro. Agora, esses setores vão pra lá e grande 
tradição do teatro popular está terminada em 36/37. O que o TBC retoma é a 
atividade teatral profissional, mas não a grande tradição de luta popular.  
Então, essa juventude que chega, chega com todos os problemas que existem 
em 1955/56 no país: as grandes lutas nacionalistas existiam nas ruas e então 
essa juventude quer trazer pro teatro isso, que não sente no TBC. (VIANNA 
FILHO, 1999, p.164) 

 

O trecho acima se trata de um documento de extraordinária importância 

histórica, Vianna encara o teatro brasileiro com coragem e seriedade, sua preocupação 

era em torno da função social da arte, e para ele, o teatro desde 1945 estava à margem 

da realidade social brasileira.  A preocupação dos artistas da geração do teatro comercial 

nos anos de 1940 era com o aspecto estético da obra sem bases intelectuais e de 

pesquisa sólida, ou seja, a arte pela arte. 

No início dos anos de 1960, Vianinha comenta sobre a plateia do TBC: “assistia 

a Ibsen e a Pirandello sem notar diferença alguma, o TBC habitou a burguesia a 

valorizar a beleza formal, ”vazia e oca”, desprezando a função cultural da arte 

dramática”. (MORAES, 2000, p.58) 

A preocupação com o valor estético na elaboração do espetáculo é fruto da 

ideologia da classe dominante, sugerindo assim o consumo do produto de arte 

esteticamente sólido desligado da realidade brasileira. As pretensões de beleza formal, 

plástica do espetáculo e do estilo de interpretação dos atores com valores psicológicos 

na superficialidade da emoção, são fatores de decisão do produto de arte escolhido para 

alimentar os anseios de uma classe burguesa. 

Vontade e critério era a base para a construção do repertório eclético dos 

espetáculos do TBC. A demanda do mercado cultural paulista era uma justificativa dada 

pelo empresário Zampari, para a não valorização da dramaturgia brasileira. A atriz 

brasileira Cacilda Becker que participou do TBC na fase dos diretores italianos, 

esclarece que a escolha de autores brasileiros seria um processo de amadurecimento 

sobre a necessidade de uma nova dramaturgia brasileira.  

 

O autor nacional, com exceção de Abílio Pereira de Almeida e Edgard da 
Rocha Miranda, não consistia preocupação profunda de nossos diretores, 
embora sempre dissessem e nos impusessem a necessidade de uma 
dramaturgia nossa. Não se sentiam, entretanto, competente para dirigir e 



32 

 

montar textos nacionais. Confessavam. Nelson Rodrigues não era 
compreendido nem sentido por Celi ou Salce. E Ziembinski não conseguiu 
convencê-los a montar Senhora dos Afogados. (...)Nós, atores, não 
colaborávamos no caso – até certo ponto por ignorância – porque os autores 
estrangeiros nos forneciam textos cujas necessidades técnicas apressavam 
nosso desenvolvimento. Não por técnica, tornava-se urgente representar 
Sófocles, comédia francesa, Schiller, Bernard Shaw, Dumas e Tennessee 
Williams. (BECKER apud FERNANDES, VARGAS, 1995, p.40) 

 
 

Quando a obra literária é transposta para o palco, a linguagem e a visão do 

universo criado pelo autor aparecem como condição estética formulada pelo escritor e 

não apenas pelo diretor que será o intérprete dessa obra. Cacilda Becker, afirma no 

trecho acima, que os diretores não se sentiam competentes para dirigir textos nacionais. 

Haveria uma influência dos dramaturgos brasileiros na linha de pensamento que 

orientava o TBC?  

A obra de Nelson Rodrigues ao não ser compreendida pelos diretores, nos traz as 

seguintes hipóteses: I) talvez seja que a criação imaginada pelos italianos não 

corresponderia à necessidade de comunicar um determinando aspecto, pedaço e 

estrutura da ordem social brasileira. II) pelo que parece não haveria textos nacionais 

com certa coerência e adequação lógica que orientava o teatro comercial do TBC. III) os 

diretores italianos e a empresa TBC estavam preocupados em atender a demanda do 

público que frequentava os espetáculos. IV) a visão dos estrangeiros estava ainda no 

estrangeiro.  

As hipóteses acima são o reflexo do problema enfrentado pela geração de 

Vianinha no teatro: os diretores estrangeiros, a empresa TBC estava preocupada em 

criar um produto de consumo por meio da imitação das obras universais do teatro e dos 

espetáculos da Europa. Vianinha compreende o problema como sintoma de um processo 

de alienação, ligado à característica econômica do processo comercial de sobrevivência 

da obra de arte no sistema capitalista, “Imitávamos uma imitação importada, trazida por 

uma classe alienada, desinteressada na verificação da realidade, que corresponderia às 

suas exigências mais primárias de sobrevivência material” (VIANNA FILHO, 1999, p. 

26). 

Guarnieri compreende a importância histórica do TBC na transformação do 

teatro brasileiro desde 1945 e a formação de uma geração do teatro impulsionada pelos 

objetivos da companhia: criar no Brasil uma empresa comercial de atores e diretores 

submetidos às pessoas com muito dinheiro que procurava dominar o pensamento teatral 

brasileiro sem preocupação nenhuma com o teatro nacional. 



33 

 

 

Eu vejo o seguinte: é indiscutível para mim que o TBC reflete, 
marca,determina o momento em que nós estivemos pela primeira vez 
realmente próximos de uma técnica, de um desenvolvimento, e 
principalmente técnico do teatro no mundo. O conhecimento de autores, pois 
trouxeram textos que não eram feitos aqui, ou que eram raramente feitos. 
Acho que a Dulcina de vez em quando, é que vinha com um texto. O 
Procópio, que de vez em quando também vinha com um texto mais 
importante da dramaturgia universal. Então o TBC trouxe esses autores. 
Agora, trouxe, mas de uma maneira complemente afastada de um grande 
público. Trouxe, ao meu modo de ver, para o gosto de uma categoria de 
pessoas que podia pagar por aquilo. E eu acho que foi uma forma encontrada 
para não precisar viajar. Não precisava pegar avião e ir até Paris para assistir 
uma peça.Ou a ir a Londres, ou Nova Iorque, o objetivo de formar aqui, uma 
grande companhia, com seus grandes atores, diretores, e isso tem um lado 
positivo. Porque eu acho que é quando se começa a fazer teatro de uma forma 
séria no Brasil. Introduz-se um diretor mesmo, de forma verdadeiramente 
séria. Mas, o que é questionável, e acho que se deve continuar questionando é 
de que forma se deve encarar o processo artístico e a expressão artística num 
país subdesenvolvido,num país colonizado. Eu realmente parto para achar 
que é preferível engatinhar, preferível não ter a grande imponência de um 
grande espetáculo, mas ter realmente um endereço humano muito maior, já 
que se esta referindo a um público que é aquele país, naquele momento, 
naquela hora. E acho que o TBC realmente fazia um teatro estrangeiro no 
Brasil. Mesmo fazendo Teatro Brasileiro. Fazia um teatro que não era 
nacional, sem preocupação nenhuma. (GUARNIERI apud BRASIL 1980, 
p.67) 

 
 

A contradição de haver dramaturgos brasileiros vivos ou mortos, da imposição 

da dramaturgia estrangeira do TBC e o não isolamento da realidade brasileira são 

decisões de ordem política-ideológica a serem adotadas pela geração de Guarnieri e 

Vianinha. A busca do autor brasileiro, da temática da realidade brasileira e a procura de 

um novo texto nacional são procedimentos sobre o nível da dramaturgia e cultura 

alcançada pelo teatro. O teatro estrangeiro que se fazia no Brasil, revela a alienação de 

um país colonizado que ainda não descobriu a função da cultura no processo de 

afirmação da identidade nacional. A primeira tarefa para evitar o isolamento é 

questionar o nível cultural da dramaturgia brasileira, no estágio de trabalho de revelar 

novos assuntos e transmitir novas relações entre os indivíduos na ação de emancipação 

do país. Para Brecht (1967, p.47) “a primeira coisa, portanto, é compreender o novo 

assunto; a segunda, modelar as novas relações. O motivo: a arte marcha atrás da 

realidade”. 

 

1.4. Novos dramaturgos brasileiros: os seminários de dramaturgia do Teatro de 

Arena de São Paulo. 

 



34 

 

O grupo que formou o Teatro de Arena de São Paulo foi organizado e dirigido 

pelos primeiros formandos da Escola de Arte Dramática de São Paulo, que tinha a ideia 

de fazer teatro de forma econômica, sem cenários, montagens baratas e espetáculos em 

diversos locais. Para Fernando Peixoto (2005), a busca pelo formato da arena, exprimiu 

a pesquisa de uma nova linguagem cênica para o desenvolvimento de técnicas do ator e 

da crítica ao modelo de teatro comercial que existia naquele momento. 

Os formandos fundam o Teatro de Arena em 1952 por meio da pesquisa do 

formato arena do palco e das reais condições do mercado de trabalho brasileiro dos anos 

1950. Os atores começam a fazer os espetáculos na casa de famílias ricas, no Museu de 

Arte Moderna de São Paulo, apresentações no Palácio do Catete no Rio de Janeiro para 

convidados a pedido do presidente Café Filho e apresentações em clubes esportivos. 

Ainda, no contexto da fusão com o TPE, o Teatro de Arena passa a reformular 

sua condição ideológica e política na esfera da cultura e mergulham com a ajuda dos 

jovens militantes para criar uma nova linguagem teatral, na busca da realização do 

projeto nacional-popular de uma dramaturgia brasileira. O empenho do grupo em 

revelar novos dramaturgos brasileiros, permitiu ao novo grupo do Teatro de Arena abrir 

as portas do teatro brasileiro para a pesquisa da dramaturgia com base na realidade 

brasileira. 

As novas portas do teatro brasileiro para o autor brasileiro foram abertas na 

estreia em 22 de fevereiro de 1958, da peça teatral Eles Não Usam Black-Tie, de 

Gianfrancesco Guarnieri. A novidade de Black-tie foi trazer para a dramaturgia 

brasileira a temática da luta de classes, o proletariado como classe que assume como 

protagonista de um espetáculo. A escolha do título da peça, que anteriormente chamaria 

O Cruzeiro Lá no Alto, evidencia uma escolha não acidental e apresenta o núcleo 

central de uma crítica que o texto propõe. Guarnieri, conta sobre a escolha do título 

definitivo. 

 

É possível que vejam no título da peça uma tomada de posição. Pois é uma 
tomada de posição. Numa época de supervalorização do ambiente high 
society, da exagerada importância dada, aos grã-finos de black-tie, não 
esconde que é com certo desabafo que dou como título à minha primeira 
peça. Eles não usam Black-tie. (GUARNIERI, 1988, p.43 apud COSTA, 
2016,p.20) 
 

 

Depois da estreia de Black-Tie, a proposta da pesquisa da dramaturgia brasileira 

começou a se desenvolver, no I Seminário de Dramaturgia do Teatro de Arena de São 



35 

 

Paulo, organizado e coordenado por Augusto Boal no período de funcionamento de 

1958 a 1961. 

A formação de Boal em dramaturgia se deu na School of Dramatic Arts, sob 

direção do crítico norte americano John Gassner 7na Universidade de Columbia. Logo a 

sua entrada no Teatro de Arena em 1956, Boal recém-chegado dos Estados Unidos 

estava amadurecendo a ideia de um curso de dramaturgia, a partir das suas experiências 

no campo do teatro norte-americano por meio da Creative Playwriting (Criação de 

Dramaturgia). 

As peças anteriormente montadas no Teatro de Arena eram buscadas na 

dramaturgia mundial, com o desenvolvimento dos Seminários, o repertório do grupo 

fora modificada por peças de autores nacionais. O contato com a técnica de escrita 

possibilitou aos integrantes do Teatro de Arena procurar novos rumos para a criação de 

ferramentas que angariasse o processo de escrita e do entendimento da cena brasileira 

no final dos anos de 1950. A produção cultural dos anos de 1950 trouxeram para o 

debate cultural, dois possíveis embates no âmbito da estética e do espetáculo: o realismo 

psicológico norte americano e o épico-dialético de influência do Teatro de Bertolt 

Brecht. 

A organização dos Seminários foi fruto da animação de Vianinha em querer 

colocar em prática a ideia de aprofundar nas temáticas brasileiras sob a perspectiva da 

luta de classes. A ideologia dos membros do Seminário possibilitou direcionar a 

consciência sócio-histórica do projeto nacional-popular para o levantamento de material 

dramatúrgico que orientasse o autor brasileiro na escrita de sua obra. Boal comenta que 

Vianinha era o mais animado da turma em matéria do estudo da dramaturgia. 

 

O Vianinha era o mais animado, ele queria que eu desse aulas de 
dramaturgia. Eu disse que não poderia dar aulas de dramaturgia. Mas eu tinha 
ido aos Estados Unidos, aprender e aprendi alguma coisa. Então o Vianinha 
falou assim “Você pega o que você aprendeu lá e conta pra gente aqui”. Isso 
foi em 1956, quando eu dirigi o primeiro curso de Dramaturgia. (BOAL apud 
TEIXEIRA, NIKITIN, 2004). 

 

Sábato Magaldi (1984) destaca o clima de euforia trazido pelo êxito de Eles Não 

Usam Black-tie, que possibilitou apressar a ideia de Boal para criação do Seminário de 

Dramaturgia do Teatro de Arena. Aberta as reuniões em abril de 1958, o esquema do 

projeto do Seminário abrangia os seguintes itens: 1) parte prática – a técnica de 
                                                           
7  Gassner (1903-1967) foi um crítico e historiador do teatro norte-americano. Em 1956 passou a lecionar 
na Escola de Teatro de Yale como professor de dramaturgia até a sua morte.  



36 

 

dramaturgia; b) análise e debate de peças; 2) parte teórica – a) problemas estéticos do 

teatro; b) características e tendências do teatro moderno brasileiro; c) estudo da 

realidade artística e social brasileira; d) entrevistas, debates e conferências com 

personalidades do teatro brasileiro. 

Carmelinda Guimarães (1978) em avaliação dos Seminários de Dramaturgia faz 

a listagem dos nomes fundadores e participantes que iniciaram suas atividades 

permanentes no projeto: Augusto Boal, Barbara Lessa, Beatriz Segall, Flávio 

Migliaccio, Francisco de Assis, Gianfrancesco Guarnieri, José Renato, Maria Tereza 

Vargas, Manoel Carlos, Miguel Fábregues, Milton Gonçalves, Nelson Xavier, 

Oduvaldo Vianna Filho, Roberto Freire, Raymundo Victor Duprat, Roberto Santos, 

Sábato Magaldi e Zulmira Ribeiro Tavares. 

A experiência do Seminário de Dramaturgia em lançar para o teatro brasileiro 

autores de peças brasileiras com o compromisso de discutir a realidade país, permitiu o 

Teatro de Arena experimentar os novos textos com a criação do Teatro das Segundas-

feiras em 1959, organizado por Fausto Fuser. As obras que fizeram a estreia no palco do 

Teatro de Arena foram: Quarto de Empregada de Roberto Freire e Bilbao Via 

Copacabana de Oduvaldo Vianna Filho. 

Vários textos surgiram na prática do Seminário e posteriormente encenados de 

1959 a 1961: Chapetuba Futebol Clube de Oduvaldo Vianna Filho, Gente como a 

Gente de Roberto Freire, Revolução na América do Sul de Augusto Boal, Pintado de 

Alegre de Flávio Migliaccio, O Testamento do Cangaceiro de Francisco de Assis, Fogo 

Frio de Benedito Ruy Barbosa, A Farsa da Esposa Perfeita de Edy Lima e O Santo 

Milagroso de Lauro César Muniz. 

A propósito da estreia do espetáculo Gente como a Gente, o diretor Augusto 

Boal escreve sobre a produção teatral brasileira no final dos anos de 1950, elogiando as 

peças brasileiras em circulação e criticando o modelo de teatro comercial alienado da 

realidade brasileira. 

 

Nunca esteve a dramaturgia brasileira tão exuberante e vária como agora. 
Estreiam Chapetuba, Gimba; volta a Compadecida; vem para São Paulo 
Pedro Mico e Santo e a Porca; anunciam Jorge Andrade, Nelson Rodrigues, 
Callado, Catalano, talvez Alencar. E nós apresentamos Gente como a Gente. 
E no Seminário de Dramaturgia continuamos dando duro e dando tudo. 
Escreve-se sobre a Central do Brasil, sobre o futebol, o morro carioca, um 
lugarejo mineiro, um bairro do Rio, gente do norte; escreve-se sobre o Brasil. 
O caminho está se impondo: escrever brasileiro sobre temas nossos, 
interpretar brasileiro peças nossas. Não se trata de um caminho alvitrado, mas 
do único necessário à evolução do nosso teatro. Tem bases teóricas e liga-se 



37 

 

ao desenvolvimento do nacionalismo político. Já fizemos enormes progressos 
no teatro de imitação no teatro importado; já montamos belíssimos 
espetáculos alienados da nossa realidade humana e social. Agora, precisamos 
errar os nossos erros. (BOAL apud TEIXEIRA, NIKITIN, 2004 s/p.) 

 
O Seminário de Dramaturgia significou uma mola propulsora do teatro brasileiro 

moderno, marcou a época do teatro nacional e deu atenção a dramaturgia brasileira 

expressa nas questões e problemáticas da realidade brasileira. O Teatro de Arena se 

propôs a colaborar na criação de uma dramaturgia brasileira tratando da nossa gente, da 

expressão de temas brasileiros. Para Fernando Peixoto (2005), os Seminários significou 

a busca de um “teatro popular, de um teatro com responsabilidade social, política, de 

participação e militância”. (TEIXEIRA, NIKITIN, 2004). 

Augusto Boal, em depoimento aos 50 anos de comemoração a fundação do 

Teatro de Arena de São Paulo, comenta sobre os Seminários de Dramaturgia e sobre o 

amadurecimento intelectual da juventude frente ao processo de conscientização política 

dos anos 1950 e 1960. 

 

(...) O Seminário foi de uma importância extraordinária quando foi 
institucionalizado... Por que o que era o seminário? A gente se reunia, em 
geral, aos sábados, às vezes em outros dias também, mas aos sábados de 
manhã a gente se reunia, conversava e lia peças. Eu lia todas, realmente. 
Além de mim, outras pessoas também liam e faziam um relatório. Nós 
éramos de uma crueldade que ate hoje eu me arrependo um pouco das 
maldades que a gente fazia com os autores que vinham com uma peça e eram 
massacrados. Eu nunca vi uma coisa assim tão arraigada, quase ódio. E eu 
também entrava nessa, quer dizer, a gente era um pouco assim, eu também 
era. Nós implicávamos com tudo. Havia doze pessoas no Seminário, ou mais. 
(...) Eu funcionava com uma espécie de coordenador do seminário e sabia um 
pouco, mas no Seminário todo mundo opinava, todo mundo participava. 
Qualquer coisa que se escrevesse iria ser lida e não era lida na diagonal, as 
vezes as pessoas, até por maldade, iam ler palavra por palavra para poder 
marcar algumas coisas. Por más razões elas faziam coisas boas. Agora, havia 
esse radicalismo e havia muito... Mas a gente tinha que, entender também a 
época, não só pela nossa juventude, mas também a época, quer dizer, 
Juscelino, de 1955 até 1960, era o nacionalismo, o desenvolvimentismo, os 
50 anos em cinco;todo aquela coisa. Os Estados Unidos já começava a cercar 
o Brasil, os E.U achavam, os embaixadores diziam essa que o Petróleo era o 
primeiro passo para a “comunistização” [instauração da sociedade 
Comunista] do Brasil e da América Latina. (BOAL apud TEIXEIRA, 
NIKITIN, 2005) 

 

As obras que surgem de autores brasileiros, não representa apenas a 

apresentação do texto brasileiro, mas a possibilidade de artistas engajados 

amadurecerem sobre a importância social da arte e da contribuição do teatro para o 

processo de transformação social. Em certa medida, o Teatro de Arena representou o 



38 

 

momento de participação de indivíduos por meio de um projeto que visasse à 

consciência política da luta de classes.  

Na vivência americana de dramaturgia, Boal trouxe para o cenário cultural 

brasileiro um novo processo de criação que também foi mantido no CPC: a criação 

coletiva. Boal mobilizou o Teatro de Arena para criar o espetáculo, significando o 

abandono de cargos hierarquizados e burocratizados de ator, diretor, iluminador etc. A 

proposta era manter as funções, mas torna-se uma equipe no sentido de envolver 

coletivamente no processo de criação. Vianinha relata a importância do processo 

coletivo na criação da obra de arte. 

 
(...) Todos os atores do Arena tiveram acesso à orientação do teatro: 
orientação comercial, intelectual, publicitária. Todos participamos de um 
laboratório de atores. E todos estudamos e debatemos em conjunto. O Teatro 
Brasileiro não tem autor; existem dramaturgos, mas não existe processo 
coletivo de pensamento orientando o teatro. Todo militante do teatro 
brasileiro teria que ser convocado para essa atuação. (VIANNA FILHO,1999, 
p.92) 

 

O artista e o intelectual exercem funções dentro da sociedade, fazem parte do 

processo de produção de bens, valores, exprimem tanto objetivamente como 

subjetivamente a experiência de seu tempo, sua época dada pela circunstância das 

relações sociais. Para Ernst Fischer (1983, p.56) “um artista só pode exprimir a 

experiência daquilo que seu tempo e suas condições sociais têm para oferecer”.  

O artista na sociedade contemporânea tem o significado de porta voz da 

coletividade, a voz seria o significado da arte como meio individual de retorno ao 

coletivo. Quando Vianinha escreve que não existe um processo coletivo de pensamento 

orientando o teatro, nessa frase podemos extrair o sentido de uma experiência coletiva 

dada pelas situações do artista em aprender com a consciência das relações sociais de 

produção no sistema capitalista, “mesmo o mais subjetivo dos artistas trabalha em favor 

da sociedade” (FISCHER, 1983, p.56). 

1.5. O exercício dramatúrgico de Vianinha em Bilbao Via Copacabana e 
Chapetuba Futebol Clube: o cômico e o realismo em questão. 
 

Com 21 anos, Vianinha torna-se um autor premiado. Integrante do Teatro de 

Arena, o dramaturgo escreve duas peças: Bilbao, Via Copacabana (1957) e Chapetuba 

Futebol Clube (1959) ambas as peças são premiadas pelo concurso da Caixa Econômica 

Federal. Bilbao é uma comédia em um ato e Chapetuba um drama realista em três atos. 



39 

 

Chapetuba foi um dos primeiros textos resultantes dos Seminários de Dramaturgia e 

Bilbao surgiu enquanto exercício dramatúrgico.  

Para Vianinha (1981), a peça Bilbao se insere enquanto visão teatral da 

comicidade de um determinando fenômeno dialético no caminho das relações humanas. 

Para isso, o autor se vale do caráter dialético da obra em elaborar uma estrutura da peça 

como exercício cuja finalidade foi “a elaboração, devido ao meu repúdio estomacal a 

comédias fotográficas, que perdem seu sentido porque não conseguem esconder sua 

estrutura, procurando fazê-lo, atrás de um pseudo-realismo.” (VIANNA FILHO, 1981, 

p.30). Vianinha define sua obra como comédia realista ou comédia de costumes, sua 

preocupação é elaborar dramaturgicamente elementos que o levem a sátira ou a farsa.  

Aproxima-se da farsa no sentido em que as personagens se admitem 
personagens – não totalmente – debatendo-se às vezes – na proximidade 
realista. (...) as personagens admitem o absurdo, sabem-se cômicas, admitem 
a técnica de comédia aplicada nelas sem procurar verossimilhanças humanas 
mais aproximadas. (VIANNA FILHO, 1981, p. 30). 
 

Ainda confessa que a estrutura dramatúrgica de Bilbao, transcorre na valorização 

da palavra cômica, na tentativa de construir um vocabulário que inserisse na 

materialidade do diálogo, de ritmo e de situação cômica da obra. Ele afirma que talvez a 

tentativa falhasse por deficiência técnica do autor no campo da escrita dramatúrgica, no 

entanto fez de sua obra um apelo à palavra, ao ritmo e ao saborear na construção das 

cenas. 

O ritmo, o diálogo, as personagens são os melhores resultados. Um novo 
trabalho sobre a peça, que não se nos interessa motivo, daria a ela, talvez, a 
sua verdadeira dimensão, libertando-se dos compromissos com um realismo 
ingrato e fofo, para revigorar a comédia.(VIANNA FILHO, 1981, p.31) 
 

A peça Bilbao, não tem a ver com o Seminário de Dramaturgia, Fausto Fuser 

diretor do espetáculo, afirmou que a peça chegou às suas mãos graças à gentileza do 

diretor Osmar Rodrigues Cruz, responsável pela publicação do texto em junho de 1958 

na Revista de Estudos Teatrais, uma publicação da Federação Paulista de Amadores 

Teatrais.  

Em 27 de agosto de 1957, no Jornal Diário da Noite, Osmar Rodrigues Cruz é 

entrevistado e indagado sobre um curso intensivo de Teatro a ser promovido pela 

Federação, ele é perguntado qual seria a finalidade do curso e responde. 

 

Terá como finalidade formar intérpretes que possuam características 
nacionais de representação. Para tanto, serão usados textos de autores, 
principalmente os que a Revista de Estudos Teatrais publicará ou mesmo já 
publicou, como no caso de Bilbao [edição nº 2 – junho de 1958] de Oduvaldo 



40 

 

Vianna Filho. (...) E isso somente poderá ser feito com textos nacionais, de 
autores com características regionais da nossa vida contemporânea e seus 
problemas. (CRUZ, 2001, p.87) 

 
Nota-se, na entrevista de Osmar Rodrigues, que o diretor já demonstrava sua 

preocupação na valorização de jovens autores teatrais e no fortalecimento de uma 

representação teatral brasileira incorporada aos textos de autores nacionais. A 

publicação da obra de Vianinha foi um passo para consolidação do seu papel enquanto 

autor de teatro preocupado com os reais problemas de sua época.  

Em Bilbao, Vianinha lança teoricamente sua reflexão sobre o que seria a 

característica da comédia na forma dramatúrgica. 

O cômico é anti-realista por origem. Tomando-se, é claro, o realismo como 
aquela transposição imediata e fidedigna da realidade. O cômico implica 
sempre uma visão. Uma posição. Nunca é uma fotografia. A não ser que o 
coloque diante do expectador. O fato cômico, já realmente cômico sem 
elaboração artística. (VIANNA FILHO, 1981, p. 29). 

´ 
O dramaturgo Vianinha convida nessa obra o público a despertar para os fatos 

que por si só provocam riso. Os temas como esperteza, sagacidade, pseudo-saber são 

recorrentes na ação da peça. Relembra Grisolli, que o Vianinha se entregou à elaboração 

da peça por meio de sempre pesquisar um modo de comunicar suas ideias através dos 

exercícios da escrita dramatúrgica, “Ele, que vinha fazendo exercícios dramáticos como 

Bilbao, Via Copacabana, tratou de escrever logo outro texto, com temática brasileira 

tão pungente quanto a de Guarnieri”. (MORAES, 2000, p.82)  

Vianinha também faz uma crítica no sentido da estrutura técnica da dramaturgia, 

“talvez o amarro realista não tenha permitido um desenvolvido técnico, no sentido da 

ação cômica”. (1981, p.31) A obra se insere na dramaturgia de Vianinha, como a 

escolha do autor em problematizar certas temáticas a partir da visão de um fato cômico.  

A peça teatral Chapetuba Futebol Clube insere-se na estrutura realista, foi fruto 

das discussões dos Seminários de Dramaturgia do Teatro de Arena. A escrita do texto 

até a montagem teatral significou a consolidação de uma linha da dramaturgia brasileira 

como processo do projeto cultural defendido pelo Teatro de Arena.  

Na estreia de Chapetuba Futebol Clube no Rio de Janeiro, Vianinha, Boal e o 

elenco dão uma entrevista para o programa Vamos ao Teatro, da Rádio Ministério de 

Educação e Cultura no Rio de Janeiro em 1960. A nova fase de pesquisa nos Seminários 

de Dramaturgia, Augusto Boal comenta: 

(...) o trabalho tem ido muito bem – o problema é que como nós estamos, não 
apenas na dramaturgia, mas em todo o teatro brasileiro, numa fase de 
pesquisa, numa fase de experimentação, nós não podemos oferecer nenhuma 



41 

 

fórmula ao autor novo – o autor é que têm de alguma forma, de discutir o que 
é que os críticos de teatro disseram o que é que os filósofos escreveram sobre 
teatro. Têm que discutir Hegel, têm que discutir Aristóteles, têm que discutir 
Brecht, mais atualmente Piscator e outros. E cada um dentro desse trabalho, 
dentro dessa discussão, dentro desse debate, então, procura formular uma 
nova maneira sua, sua nova maneira pessoal de escrever teatro, que estará 
ligada de uma forma mais atuante sobre a sociedade hoje, quer dizer, ao 
mesmo tempo de hoje. Então o trabalho é um pouco assim de pesquisa 
mesmo, é um trabalho que depende muito dos autores. Só que os autores têm 
que procurar estudar o que já se fez, e procurar estudar a sociedade, e 
procurar então uma nova fórmula, uma nova maneira de escrever teatro 
atualmente – quer dizer, não existe o que vulgarmente se chamou de 
playwriting americano aqui, né, nós não tentamos fazer “peça bem-feita”, não 
tentamos descobrir uma maneira, um formulário de como escrever  uma peça, 
uma receita, não tem nada disso. Quer dizer, nós procuramos justamente uma 
pesquisa. Saber o que foi feito antes e tentar de que maneira nós vamos 
transmitir as nossas ideias, as ideias desse momento,  necessárias a este 
momento, e de que maneira vamos torná-las teatrais, quer dizer essa pesquisa 
é uma pesquisa mais coletiva e ao mesmo individual. Não tem um caminho 
pré-fabricado, não tem um caminho formulado. Nesse sentido eu acho que os 
Seminários estão caminhando bastante bem, quer dizer, cada autor tem... 
procura uma forma sua e procura as suas próprias ideias. (BOAL apud, 
VIANNA FILHO, 1999, p.42) 

 

Chapetuba foi elaborado através da expectativa de sucesso de Black-tie, ambas 

as peças nacionais surgem no movimento de pesquisa teatral da cultura brasileira. O 

material de pesquisa levantado tanto por Black-tie e Chapetuba aproximou-se das 

correntes nacionalistas da década de 1950, como definiu Vianinha em texto de 

ensaístico sobre a peça Chapetuba. 

 

Os movimentos nacionalistas do nosso teatro – um procurando fazer com 
maior precisão o que já não surte efeito no estrangeiro; o outro dirigindo-se 
para a necessidade de conceituação das próprias bases econômicas e sociais 
que originam esta fase do teatro, estão presentes tanto em Black-tie como em 
Chapetuba. (VIANNA FILHO, 1981, p. 88) 

 

Vianinha se propõe por meio de sua obra artística, avaliar esse período de lutas 

ideológicas e de classes. O período de populismo e nacionalismo exprimiu uma 

ideologia dominante influenciado pela crise de hegemonia da classe dominante.  No 

ensaio-texto “Black-Tie”, “Chapetuba” e o “nacionalismo”, Vianinha esclarece a 

posição tomada pelo teatro brasileiro frente ao movimento do nacionalismo em que a 

esquerda brasileira fora influenciada.  

 

O movimento, digamos nacionalista, desdobra-se em duas posições – ainda 
confusas e interpenetradas – que tenderão a se diferenciar e a se configurar 
autonomamente: a primeira, que não mais pretende copiar o que se faz no 
estrangeiro, aceitando porém seus cânones artísticos e a sua filosofia. Um 
movimento cultural que ainda não se separa do livresco, da distinção 



42 

 

mecânica de cultura e realidade, como se elas não formassem um todo 
monolítico onde se interagem. Como se a nossa cultura não agisse sobre e 
condicionasse o lento e contraditório e anárquico enveredar de nossa 
realidade. Esta posição corresponde ao pensamento nacionalizante que 
pretende tão somente organizar e dar maior eficácia ao nosso quadro 
econômico, sem tocar nas relações de produção e distribuição, sem modificar 
a própria base em que vivemos; a segunda – confusa – se apoia no 
movimento nacional para escapar à falência do teatro no mundo, e procura 
então, baseando-se nos dados imediatos que pode colher e escolher, suprir a 
fragilidade dos autores que cansamos de ver e só fazem cevar e fortalecer o 
sentimento trágico da vida, o irracional e a irresponsabilidade, como se estes 
instrumentos pudessem servir a sessenta milhões de mortos de fome. 
(VIANNA FILHO, 1981, p. 88) 

 
 

Podemos ponderar no trecho acima, as informações de uma possível crítica de 

Vianinha ao nacionalismo. O dramaturgo expõe singelamente as contradições da 

transposição do problema do nacionalismo para a cultura, ele acrescenta duas divisões 

confusas do movimento nacionalista no teatro. Ele coloca a obra Black-tie e Chapetuba 

nessa divisão. Black-tie se aproximaria da primeira corrente, e Chapetuba da segunda.  

As obras Chapetuba e Black-tie estão à margem da problemática do 

nacionalismo enfrentado pela esquerda brasileira, na tomada de posição que implicasse 

a adoção de uma ideologia com bases na subordinação do movimento operário e 

popular à dita burguesia nacional. A discussão da esquerda era justificada pela adoção 

do nacionalismo, como instrumento de libertação de massas de um estado de opressão 

política e econômica. Mas, como percebemos, o nacionalismo exprimiu o sentimento 

pequeno burguês da hegemonia ao nível do aparelho de Estado, nesse sentido a própria 

Arte.  

Em 6 de fevereiro de 1960, Barbara Heliodora, publica no Jornal do Brasil uma 

crítica teatral sobre a semelhança da estrutura dramática entre as peças Chapetuba 

Futebol Clube de Vianinha e Eles Não Usam Black-tie de Guarnieri. 

Recursos que nos parecem demais semelhantes em Black-tie e Chapetuba: a 
busca consciente de ciclos de ação e diminuição de tensão dramática, 
necessidade de caracterizações e motivações multilaterais, a relação entre 
protagonista e antagonista, personagens secundários para reforço ou alivio da 
situação dramática central, sub-enredo em contraponto com o tema central, 
todos esses detalhes técnicos são bem semelhantes nas peças de Guarnieri e 
Vianna Filho, com as ilusões de Tião e Maranhão se contrapondo as 
desilusões de Durval e Otávio, Chiquinho e Tézinha correspondendo a Bila e 
Fina, e – por que não dizê-lo – Zito contribuindo com a dose de vivido bom-
senso que no Black-tie caracterizava Romana. (HELIODORA, 1960, apud 
GUIMARÃES, 1984, p.43) 
 

Vianinha coloca no centro da discussão, uma possível anarquia que as duas 

obras teatrais sofreram. A fragilidade apontada pelo dramaturgo, deriva do cansaço 

intelectual em que autor teatral passa ao tentar responder sobre o sentido trágico da 



43 

 

realidade e da vida. Vianinha subordina a obra ao material segundo uma realidade 

condicionada, e percebe em Chapetuba a falta de material que define com maior 

precisão a luta de classes.  No entanto dá à condição da obra como “material para um 

processo de análise dos que pretendem estruturar uma cultura brasileira que possa 

inteligir e submeter o desenvolvimento anárquico de nossa realidade”. (VIANNA 

FILHO, 1981, p.89). Chapetuba e Black-tie na própria análise do autor tem como base 

comum a relação dos problemas da ética e moral pequeno burguesa de bem e mal, justo 

e injusto, família, propriedade, tradição etc. 

Nesse contexto, Vianna e Augusto Boal (diretor do espetáculo), escrevem no 

programa de apresentação da peça, na estreia em 17 de março de 1959, a síntese de um 

postulado estético e político da situação da obra teatral enquanto criação de material de 

pesquisa para discussão das contradições de uma cultura ausente no desenvolvimento da 

realidade brasileira.  

Vianinha escreve: 

 

O Teatro de Arena de São Paulo apoia sua existência na concretização de um 
objetivo perseguido exaustivamente: uma dinâmica e autêntica forma 
brasileira para um teatro alerta à fixação dos pontos motores da trajetória 
humana. (...) Somente com realizações artísticas, apoiados na prática, é que 
poderemos chegar a formulações teóricas mais definitivas que permitam 
orientar e apressar o desenvolvimento do nosso teatro. Outro motivo para a 
linha de apresentação de peças nacionais. Chapetuba F. C. tem defeitos 
graves, de ordem essencial, causados pela ingênua satisfação de muitas vezes 
permanecer no pitoresco, no detalhe digestivo. Mas Chapetuba F.C. tem 
enorme importância atualmente porque, além de nacional, foi escrita numa 
tentativa de superar o melodrama jornalístico, a denúncia de efeito, a fala 
vazia. (...) Nunca pretendi fazer de Chapetuba F.C uma peça estática que 
imobilize o homem na sua fragilidade e na sua desconfiança. Talvez 
Chapetuba seja estática e só amargue.É defeito, então. Gostaria de transmitir 
com esta peça exatamente o transitório, o eterno para a frente, o 
condicionamento destas vidas a todo um processo da realidade de hoje. 
(VIANNA FILHO, 1981, p.83). 

 

No trecho acima, podemos acompanhar certa preocupação de Vianinha, com o 

rumo do teatro brasileiro nos anos de 1960, o dramaturgo ressalta que o teatro não está 

excluído do contexto da sociedade e por isso o Teatro de Arena propunha criar uma 

dinâmica de organização da consciência política dos artistas para transformação do 

material humano em potência de humanização da realidade subdesenvolvida.  

A estrutura da dramaturgia de Chapetuba se insere na pesquisa de Vianinha em 

superar as fórmulas ultrapassadas de escrita dramatúrgica correspondente ao conteúdo 

vazio e alienante na obra de arte. Vianinha, como dramaturgo trafegou sobre a 



44 

 

possibilidade do trabalho artístico no teatro brasileiro apoiado na orientação dos 

experimentos da prática e da pesquisa para chegar a conclusões sobre as formulações do 

estudo do campo da dramaturgia. Chapetuba, sobretudo é uma analise sobre a vida 

humana, a temática do futebol está ligado ao processo da realidade humana e os 

personagens são observados como sujeitos históricos condicionados à imobilidade 

humana na sociedade de consumo. Os temas recorrentes na obra de Vianinha no pós-

1964, procura exatamente discutir o movimento humano e seu processo de fragilidade 

para ultrapassar um modelo estático de obra de arte.  

Na mesma linha de pensamento sobre a peça Chapetuba, Boal aponta 

semelhanças sobre o processo de industrialização do país com o processo de criação que 

passava o teatro brasileiro a partir da obra como produto de mercado, alienado das reais 

condições de produção. 

Sentimos que o teatro brasileiro cresceu em bases alienadas. O grande 
desenvolvimento econômico de São Paulo criou uma maior disponibilidade 
financeira: o supérfluo tornou-se inadiável. Tornaram-se necessários os 
cadillacs, boates, inferninhos, teatros. Não havia tempo para a lenta criação 
de um teatro verdadeiramente brasileiro, não havia tempo para pesquisa. Era 
preciso imediatamente fazer espetáculos como Barrault, Olivier, Guilaud. 
Seguimos o caminho mais rápido: importamos diretores. A maior parte deles 
demonstrou competência e talento. Fizeram grandes espetáculos. Renovaram 
o teatro brasileiro. Mas, eles próprios, não eram brasileiros. Seus talentos 
tinham sido educados na Europa. Os espetáculos que fizeram, eram 
espetáculos traduzidos. A pequena plateia, que criara esse teatro, via e 
gostava: e tinha que gostar porque eram bons, embora alienados. A plateia foi 
crescendo, absorvendo gente vivida aqui, sem nenhum contato com Paris ou 
Londres. O encanto inicial de uma peça montada com todos os requintes do 
bom gosto europeu foi se desgastando. A plateia começou a exigir uma 
integração cada vez maior com o texto, com o seu conteúdo de ideia e 
emoção. Não mais apenas o prazer estético de uma estética importada, mas os 
nossos problemas, a nossa forma, a pesquisa da nossa realidade humana e 
social. (BOAL apud, VIANNA FILHO, 1981, p.83) 

 
Na era da industrialização, Boal afirma que é impossível pensar em uma criação 

lenta e de um teatro verdadeiramente ligado à pesquisa, ou seja, o teatro criado em bases 

alienadas, acaba trazendo para a plateia a dimensão de consumo, alheio às condições 

dos problemas do teatro, inclusive do tempo necessário para criação, pois o processo de 

alienação do próprio teatro contemporâneo brasileiro manifesta-se pelo método da 

escala industrial inserida na dimensão da obra de arte. O diretor ainda enfatizou que o 

público de teatro começou a ter consciência da importância do texto, do conteúdo de 

uma ideia e emoção, não era mais o mero prazer estético importado, traduzido e copiado 

da Europa, a plateia queria um novo prazer através do olhar sobre novas formas e novas 

ferramentas de pesquisa sobre a realidade humana e social. Para isso, o teatro cumpriria 

a função de transcrever de modo artístico, os resultados dessa pesquisa.  



45 

 

Sobre a criação de uma dramaturgia brasileira, Boal chama atenção sobre o 

desenvolvimento de um estilo de representação, interpretação que corresponde às 

aspirações do público, do texto e dos atores, ou seja, temáticas brasileiras para 

interpretações brasileiras. 

(...) Chapetuba não é naturalista. Vianna, elaborando o seu texto, não hesitou 
diante dos golpes diante da necessidade de uma elaboração literária do 
diálogo. O seu texto ditou o estilo da encenação: o realismo teatral. De todos 
os estilos “ilusionísticos”, este é o que pode mais energicamente atingir o 
espectador. E transmitir o conteúdo de Chapetuba ao expectador foi o 
princípio básico de nossa direção. Paralelamente à criação de uma 
dramaturgia brasileira, precisamos desenvolver os nossos estilos de 
representação. Realismo é realismo, em qualquer parte do mundo. Mas em 
cada país ou região, tem a sua fisionomia diferente. Estamos procurando a 
fisionomia do nosso realismo teatral. Valemo-nos da experiência de 
Stanislavksi e Kasan. Porém, tenha os defeitos que tiver, o nosso trabalho não 
será nunca uma reprodução, uma cópia. (BOAL, apud VIANNA FILHO, 
1981, p.83). 

 

Vianinha ao elaborar os seus textos teatrais no Teatro de Arena, mergulhou em 

um processo de pesquisa de análise psicológica dos personagens e tentou por meio da 

obra denunciar as mazelas humanas. Com isso numa perspectiva histórica as peças 

teatrais de Vianinha se colocaram por definição em uma literatura engajada, em 

determinando campo político, pois “a literatura engajada é radical; é uma literatura de 

protesto, não de aprovação, de violência, e não de louvor”. (BENTLEY, 1969, p.155) 

O dramaturgo Vianinha, traz para o palco brasileiro com Chapetuba os 

problemas do futebol ligado a todo um processo humano e social. Ele resgata a história 

do futebol e propõe a temática como termo comum para criticar a vertente nacionalista 

de democratização de um esporte para “às massas”. A história do futebol que o 

dramaturgo sugere, é permeado pelo universo de cores, gritos, do comércio puro e 

simples, da barganha, do interesse econômico, do suborno etc. 

No texto de Guarnieri, por exemplo, é abordada a questão da consciência 

política do operário, Chapetuba parte da experiência do futebol para expor os conflitos, 

as contradições vivenciadas pelos personagens e os times de futebol aparecem na obra 

como interesse expositivo e econômico, ou seja, o comércio rentável do futebol. 

O autor apresenta tanto para o público, como para o leitor da peça, uma situação 

de opressão imposta pelo interesse dos setores dominantes, o mero interesse esportivo e 

da importância dos times transcendem os limites impostos pela opressão. Em 

Chapetuba, os personagens são envolvidos por conflitos psicológicos e são colocados 

em dois lados opostos influenciados pela ética pequena burguesa de bem e mal. De um 



46 

 

lado estão os personagens céticos, deturpados, conformistas, comidos por suas próprias 

vidas representados por Durval, Maranhão, Pascoal e Benigno, do outro lado são os 

puros, carregados de ingenuidade, primitivos que sonham representados por Cafuné, 

Zito, Fina e Bila. 

Pois bem, Chapetuba foi concebida dentro da proposta dos Seminários de 

Dramaturgia do Teatro de Arena, a peça passou por inúmeras discussões, debates, foi 

reescrita diversas vezes até a sua versão final.  Vianinha no do final de 1950, já lançava 

seu olhar para os problemas históricos do teatro brasileiro, nesse período ele dedica ao 

Teatro de Arena e escreve inúmeros ensaios críticos sobre sua visão do processo 

cultural brasileiro. Sua crítica refere-se ao panorama do artista brasileiro diante da 

realidade, ele aponta sobre a convencionalidade do repertório teatral brasileiro numa 

dramaturgia conectada com os valores e ideias do colonialismo europeu. 

O eixo de trabalho de Vianinha na dramaturgia corresponde à posição adotada 

pelo artista diante do reflexo da realidade, sua proposta de escrita esteve ligada ao 

projeto cultural do Teatro de Arena em colocar no palco brasileiro, uma dramaturgia 

sobre temas brasileiros. Os estudos, as pesquisas foram sempre a orientação que 

caracterizou a dimensão histórica de sua obra.  

Black-tie e Chapetuba inovaram na temática. Em Chapetuba foi à primeira vez 

em que o futebol recebeu um tratamento dramático no palco brasileiro, aprofundando no 

conflito sobre a desmistificação do futebol. A estrutura dramática das duas obras 

apresenta a consciência do oprimido frente aos seus conflitos e contradições, em Black-

tie corresponde à consciência organizada do proletário militante e Chapetuba não há 

processo de politização, em ambas as peças a realidade de alguma forma é manipulada, 

seja pela impossibilidade de superação da opressão ou pela manutenção da ordem real 

existente. O oprimido em Black-tie é oprimido a partir do sistema que sustente a 

opressão, neste caso o Capitalismo. Em Chapetuba, o sistema compartilha a opressão 

pela não consciência do oprimido em conhecer formas de luta para superação da 

opressão.  

Em Black-tie, Guarnieri mostra o sistema de opressão numa perspectiva 

diversificada dos personagens numa situação de classe, são operários, sambistas, 

lavadeiras, artistas etc. Vianinha apresenta seus proletários sob o enfoque do esporte, 

todos ligados, direta ou indiretamente ao time de futebol, como jogadores, dirigentes de 

times ou simples torcedores. Conforme Maria Silva Betti (1997), Chapetuba e Black-tie 

apresentam como peças alegóricas dentro de um conjunto de visões conceituais dos 



47 

 

dramaturgos. Vianinha coloca em discussão os problemas relativos de uma ética 

pequeno-burguesa. Para isso, a autora destaca a presença de uma visão idealizada da 

realidade nas duas obras, e que Black-tie, a visão idealista está contida na própria 

representação da realidade do morro através da ação dos personagens que revelam uma 

possível ética e moral em relação à opressão. Já em Chapetuba, a visão idealista está na 

exposição pessoal de estórias dos próprios personagens que se vinculam pela fé no time, 

pela trágica construção da realidade, pelo sentido de derrota e pela falta de perspectiva 

de luta.  

Vianinha expõe sua obra, e talvez seja o núcleo central da estória, o problema da 

traição, para o dramaturgo “Chapetuba discute a traição, antes de discutir Chapetuba” 

(VIANNA FILHO, 1981, p. 89). O time de futebol é o plano de fundo para a criação do 

autor em revelar ao público uma obra de arte que fosse capaz de suportar a dura 

realidade angustiante, mesquinha e grudenta, seja pelo divertimento capaz de alienar e 

confortar ou pela impotência e irresponsabilidade de um sistema que oprime pelas 

concessões de rituais que mantêm opressores e oprimidos em seus respectivos lugares, 

imóveis e inertes. Vianinha sintetiza sua obra “Nunca pretendi fazer de Chapetuba, uma 

peça estática, que imobilize o homem na sua fragilidade e na sua desconfiança”. 

(VIANNA FILHO, apud BETTI, 1997, p. 56). 

A escrita de Chapetuba se deu paralelamente as discussões que vinham 

acontecendo no cenário político brasileiro com o processo de industrialização, e a 

consolidação do populismo e nacionalismo como ideologias. A partir de então, o 

cenário político brasileiro, trouxera uma visão geral sociopolítica, sobre a qual Vianinha 

começou a debruçar-se para escrever suas peças teatrais. 

1.6. A pedagogia nacional-popular gramsciana orienta a defesa de um teatro 
nacional. 

 

A construção histórica da dramaturgia de Vianinha deve ser compreendida sobre 

o cenário político brasileiro no fim dos anos de 1950, dentro da verificação do dilema 

do desenvolvimentismo do governo JK, sobre o lema de avançar ‘cinquenta anos em 

um’, e também sobre a revelação dramática das denúncias dos crimes políticos de Stalin 

na Rússia em 1956, o que provocou a ruptura de membros do Partido Comunista 

Brasileiro com o passado stalinista, favorecendo a entrada na fase de revisão prática e 

teórica do pensamento do culto da personalidade.  



48 

 

 Durante sua vivência no Teatro de Arena de São Paulo, Vianinha quer colocar 

em prática a discussão da função social da arte e levar a consolidação da dramaturgia 

brasileira. Sua participação no processo de revisão crítica da dramaturgia brasileira 

abriu portas para realização de um projeto cultural que inaugurasse no teatro brasileiro 

uma nova forma de criar um movimento de identidade nacional liderado por jovens 

iniciantes no fazer teatral. 

Para Rosangela Patriota (1999), a dramaturgia de Vianinha pode ser 

compreendida em seu interior pelo marco teórico e político das décadas de 1950 e 1960 

e sobre as produções dramatúrgicas do autor anteriores a 1964 em que alguns princípios 

são apresentados sob a ótica do Partido Comunista Brasileiro e da militância política do 

dramaturgo. 

 

Vianinha realizou, no período anterior a 1964, a defesa de um “teatro 
nacional”, que deveria compatibilizar-se com as necessidades mais imediatas 
do país, ao lado de uma produção dramatúrgica estruturada em um ideário 
que identificou como “progressista” a união das “forças nacionais”, em 
defesa do desenvolvimento, da independência diante dos setores, além de 
formular críticas às perspectivas individualistas. (PATRIOTA, 1997, p.100, 
grifo nosso). 

 
A defesa de um “teatro nacional” constitui-se o projeto político-cultural que se 

inseriu no Teatro de Arena de São Paulo, por meio de uma ética do grupo. A proposta 

de discussão da dramaturgia brasileira dentro do Teatro de Arena foi uma das diferentes 

estratégias para o projeto de formação de uma identidade nacional. 

O projeto político-cultural lançado no Teatro de Arena tinha como frente de 

trabalho, os artistas e intelectuais preocupados com a realidade brasileira e da 

verificação da necessidade do teatro como instrumento de conscientização política da 

classe trabalhadora, embora esse intenso movimento cultural fosse influenciado pelo 

nacionalismo. A arte naquele tempo era um instrumento de luta, de intervenção política 

e de ferramenta pedagógica para compreensão da realidade. 

A intenção do projeto de “teatro nacional” pode ser vista dentro do conceito de 

Nacional-Popular associado ao nome do filósofo italiano Antonio Gramsci, o autor 

observa que em inúmeras línguas os termos “nacional” e “popular” são sinônimos ou 

mesmo um conceito só. O filósofo que analisou a vida cultural italiana lança o conceito 

precisamente sobre a crítica à cultura elitista do distanciamento entre os intelectuais e o 

povo, distanciamento cuja raiz está ligada no florescimento da cultura “intimista” ou do 



49 

 

elitismo cultural sob a hegemonia burguesa dentro da sociedade de classes. O conceito 

de nacional observa Gramsci. 

 

Na Itália, o termo “nacional” tem um significado muito restrito 
ideologicamente e, de qualquer modo, não coincide com “popular”, já que os 
intelectuais estão afastados do povo, isto é, da “nação”, estando ligados, ao 
contrário, a uma tradição de castas, que jamais foi quebrada por um forte 
movimento político popular ou nacional vindo de baixo. (,,,) Os intelectuais 
não saem do povo, ainda que acidentalmente algum deles seja de origem 
popular; não se sentem ligados ao povo (deixando de lado a retórica), não o 
conhecem e não percebem suas necessidades, aspirações e seus sentimentos 
difusos; em relação ao povo, são algo destacado, solto no ar, ou seja, uma 
casta, não uma articulação – com funções orgânicas – do próprio povo.  
(GRAMSCI, 1978, p. 105.)       

 
A motivação do projeto do Teatro de Arena, seu deu pela seguinte forma como 

observa Maria Silvia Betti “a ideia de uma dramaturgia nacional, atenta às contradições 

históricas do país e disposta a interferir nelas, é compatível com a prática da militância e 

da desejada harmonia entre pensamento e ação”. (BETTI, 1997, p.13). Os parâmetros de 

abordagem do projeto de um teatro nacional-popular são carregados desde a proposta 

inicial do TPE, passando pelo Teatro de Arena e consolidando no movimento cultural 

do CPC da UNE.  

O Teatro de Arena propôs colocar em prática o projeto nacional-popular por 

meio do fazer teatral, de maneira específica, tratando de levantar o debate de uma 

temática brasileira, construir uma dramaturgia coerente com a ideologia do grupo e 

trazer para o teatro um modelo de identidade nacional com perspectiva da luta de 

classes como valor histórico da cultura brasileira. 

Para Betti (1997, p.16) o projeto nacional-popular de vertente marxista foi o que 

orientou o Teatro de Arena e serviu para produção de material teórico para guiar os 

futuros encaminhadores do projeto do CPC, dentre eles o próprio Vianinha criando uma 

nova forma de atuação no campo cultural, “nas formulações do grupo, esse “nacional”, 

conceito amplo no qual se projeta a identidade real do país, vem associar-se ao 

“popular” tomando como modelo para a sua impressão”.  

O nacional-popular dará legitimidade à pesquisa teatral do Teatro de Arena, 

desenvolvendo a partir disso uma reação de superação do modelo tradicional do teatro, e 

a busca por um novo modelo sintonizado com a perspectiva histórica da atuação do 

grupo frente à mobilização das classes exploradas e o desenvolvimento de uma forma 

de atuação política e cultural, “na base desse processo, o “nacional”, identificado ao 



50 

 

“popular” representa o primeiro passo para a superação do subdesenvolvimento e para a 

organização do proletariado como força histórica no país”. (BETTI, 1997, p.18) 

Para Carlos Nelson Coutinho (2011), o nacional-popular, refere-se apenas a 

ideologia, no sentido de concepção do mundo, liga-se assim à ciência social e a arte 

apenas na medida em que essas se ligam, de diferentes modos, a constelações 

ideológicas.  

Uma das características do nacional-popular é precisamente a capacidade de 
distinguir entre o válido e o não válido no seio do patrimônio cultural 
universal. Um erro seria o de identificar o nacional-popular com um 
determinado estilo ou com uma determinada temática, no plano estético, ou 
com uma única posição ideológica, no plano do pensamento social. 
(COUTINHO, 2011, p. 56) 

 
Gramsci declara em seus escritos sobre o nacional-popular, que há uma 

diferença entre o intelectual-político e o intelectual artista. A diferença explicada por 

Marilena Chauí (1983), tem como base a capacidade do intelectual ou de um artista em 

apresentar ideias, situações, sentimentos, paixões e anseios universais. O intelectual 

político não fixa qualquer imagem anterior a sua visão de mundo, deve estar atento aos 

detalhes da vida social para transformar essas situações produzidas dentro do contexto 

social, já o intelectual-artista deve fixar as imagens de modo a descrever e narrar o que 

existe, transformando em obra o seu conhecimento adquirido. Para o intelectual-artista, 

o significado nacional-popular faz referência à sensibilidade do artista em “ligar-se aos 

sentimentos populares”, exprimindo de forma artística esses sentimentos populares cuja 

interpretação pelo artista e pelo povo coincidem.  

Marilena Chauí dá o significado de nacional-popular em sentido ligado a 

hegemonia como sinônimo de cultura dentro da sociedade de classes, que determina o 

modo como os sujeitos sociais históricos representam a si mesmos, ou como interpretam 

os acontecimentos, o espaço, o tempo, o trabalho e o lazer, em que Gramsci define 

como “visão de mundo”.  

 

O nacional-popular parece ser, por um lado, um campo de práticas e de 
significações delimitadas pela formação social burguesa, mas, por outro lado, 
uma reestruturação contínua da experiência social, política e cultural que 
refaz e define, em momentos historicamente determinados, as relações 
sociais, o campo prático e semântico no qual os sujeitos sociais em presença 
se representam uns aos outros interpretando o espaço e o tempo sociais, a 
liberdade e a necessidade, o possível e o impossível, o justo e o injusto, o 
verdadeiro e o falso, a legalidade e a legitimidade – e o que fazem pela 
mediação desses dois termos cambiantes e instáveis que são o nacional e o 
popular. (CHAUÍ, 1983, p.22). 
 

 



51 

 

Essa relação da influência da classe dominante na produção da obra de arte 

verifica-se na medida do conteúdo ideológico de uma época histórica em que sujeitos 

constituem a classe dominante como pensadores, produtores de ideias e até mesmo 

como artistas que exercem o poder material dominante na sociedade capitalista. A luta 

de Vianinha e demais artistas envolvidos na defesa do teatro nacional eram verificar 

quais os instrumentos hegemônicos criados pela classe dominante que influem no 

processo de trabalho criativo do ser humano, indicando uma falsa percepção humana do 

mundo, como exemplo a capacidade da classe dominante em exercer a dominação, 

opressa, alienação e mistificação na cultura brasileira. A organização da atividade 

humana de criação artística não está dissociada do modo de produção em criar bens, 

valores, ideias, sentimentos e instrumentos que interfiram no mundo.  

Ainda Vianinha encara que os artistas ao produzirem a realidade, de fato são 

produtores das suas ideias e representações, da consciência que sua criação está 

entrelaçada com a atividade material determinada pela relação de modo de produção.  A 

produção de uma obra de arte e a comunicação entre os artistas que inspira a sua criação 

serve como alimento motor no caminho da transformação da realidade e da consciência 

social.  

(...) só o que contribui para a comunicação entre os homens, pode servir de 
verdadeira inspiração para o artista. Os limites possíveis dessa comunicação 
não são determinadas pelo artista, mas sim pelo nível de cultura alcançado 
pelo todo social de que ele faz parte. (PLEKHANOV, 1969, p.12) 

 
 
1.7 O artista diante da realidade: Vianinha do Arena ao CPC. 

 
 

No início dos anos de 1960, as aspirações dadas por Vianinha começam a 

experimentar uma profunda crise de inquietação do trabalho artístico que vinha 

desenvolvendo. Sua participação no Teatro de Arena durante quatro anos trouxe um 

amadurecimento de um artista no período de forte luta política. Ele começou a analisar 

criticamente sua participação no Teatro de Arena e experimentou querer tomar posse da 

própria personalidade. Vianinha escreve para seus pais Oduvaldo Vianna e Deoscélia 

Vianna, uma carta de desabafo. 

 

Brecht dizia que quando o homem vislumbra a verdade começa o sofrimento. 
Eu digo que começa a confusão. Eu ando terrivelmente confuso sobre tudo. O 
marxismo, o homem, a arte, as relações entre os três, a relatividade de 
Einstein, o absoluto, o relativo e todas essas coisas que vão se metendo na 
cabeça. Confuso porque não sei direito para que serve estudo todo – se não 
seria melhor parar tudo e ir viver sossegado. Bom,de qualquer maneira, acho 



52 

 

que a gente estuda e discute tudo isso para jogar alguma coisa para a frente. 
Senão não teria sentido um marxista fazer teatro – deveria fazer só política. 
Estou estudando violentamente. Mas ando chateado, pesando sempre  e não 
entendo muito isso. Viva a vida, vá! (VIANNA, 1984, p.133). 

 
Houve certa inquietação dos artistas e intelectuais brasileiros acerca da produção 

cultural brasileira nos anos de 1960, principalmente acerca do debate da cultura popular.  

Vianinha escolheu dar um novo rumo à sua vida artística dentro do panorama da 

centralização das discussões das diretrizes do teatro profissional no Teatro de Arena 

acerca da realização de um trabalho artístico que continuasse dentro do teatro de cento e 

cinquenta lugares ou romper com a estrutura do teatro comercial para aprender uma 

nova linguagem e construir uma dramaturgia dentro das raízes do teatro popular 

brasileiro.  

Enquanto isso, Vianinha procura se empenhar por fazer um Teatro Político, e 

problematiza as empresas teatrais que estão preocupadas somente com os aspectos 

exteriores da realização teatral, do poder real de investimentos acima das condições 

materiais, impossibilidade de investir numa montagem nova sem ter outra em cartaz, e 

principalmente o que ele classifica as montagens como “o digestivo e o laxante”. Ele 

escreve sobre sua aflição acerca da relação de trabalho no Teatro de Arena e do público 

que frequentava o teatro. 

Planos para o novo teatro, muita atividade no Seminário de Dramaturgia, 
com todo mundo querendo escrever pecinha. A linha de apresentação de 
peças nacionais tem que ser mantida de qualquer maneira e a qualquer preço. 
O resultado e a repercussão são enormes. Mas o público de São Paulo ainda 
está muito longe disso, não aparece num teatro para prestigiar uma diretriz, 
ou para verificar e pesar os espetáculos. Só vão atrás dos mesmos sucessos. 
Isso se justifica, é claro. Mas não me parece que seja regra imutável. 
(VIANNA, 1984, p.136) 

 

As divergências dentro do Teatro de Arena são reflexos da tomada de 

consciência da intelectualidade brasileira e dos artistas sobre a necessidade de outro tipo 

de trabalho que aprofundasse as contradições brasileiras, partindo do intelectual ao 

organizar suas obras por meio do pensamento ideológico de libertação da contradição 

das classes e da denúncia do ocultamento da divisão social em luta de classes. 

Logo após trabalhar como ator na montagem da peça A Revolução na América 

do Sul em 1960, texto de Augusto Boal e direção de José Renato, Vianinha decide se 

afastar do grupo e começa a colocar em prática sua proposta de realizar um teatro 

político. Sua decisão de sair do grupo foi exposta no texto conhecido como documento 

da crise do Teatro de Arena. Ele se posiciona no texto com a clareza das divergências 



53 

 

internas do grupo por questões ideológicas e assinala uma posição frente ao problema 

da alienação no teatro.  

 

Quero deixar bem claro que a posição que tenho não é a de  deixar o teatro 
para trabalhar politicamente. (...) Não. O que eu quero é ser artista mesmo. 
Com todas as responsabilidades culturais que se implicam nesse termo. Estes 
lampejos para mim são reflexos condicionados. O que eu quero com a minha 
atividade é exatamente condicionar esses reflexos – éticos, portanto – no 
sentido do desenvolvimento cultural do homem para o domínio de sua 
história. (...) O que eu preciso com a arte é ter o meu arsenal inconsciente – o 
meu arsenal cultural – organizado para responder desta ou daquela maneira 
aos problemas que surgem para mim. (...) Esta, para mim, é a função do 
teatro. Educativo – não no sentido didático e informativo -, educativo no 
sentido da organização subjetiva do homem. (VIANNA FILHO, 1999, p.58) 

 

Ainda sobre o contexto da defesa do teatro nacional, Vianinha avalia as falhas 

do trabalho do Teatro Arena sobre a tentativa de “fotografar a realidade aparente”, para 

ele a “realidade” no palco é distorcida pela ética cultural burguesa através dos sistemas 

de classes com relação à estrutura econômica que oprime e cria produtos culturais de 

alienação. Por isso a burguesia nacional se identifica com os produtos culturais que 

importa, criando o público alienado para peças teatrais alienadas submetidas por um 

sistema de valores.  

Vianinha defende um teatro que captaria a realidade em movimento, a partir da 

necessidade de uma transformação cultural, da importância da atividade política e da 

função do teatro para enriquecer o instrumento do ser humano para enfrentar a realidade 

concreta, permitindo uma intervenção direta nas próprias condições materiais de 

existência. 

 

Um teatro brasileiro que faça viver o homem, o sentido de sua 
responsabilidade na criação dos valores a que se encontra submetido, não é 
um teatro político – é um teatro que vai ter que se incluir na mediação que o 
homem tem da realidade concreta para poder aguça-la, e permitir uma 
intervenção precisa. O problema brasileiro é de cultura – política e teatro 
ganham fenomenal importância. As condições estão dadas para a 
modificação. É preciso que isso ganhe a consciência. Esta é a nossa tarefa. 
Que só poderá ser realizada com a disciplina e o estudo que os que procuram 
sua liberdade precisam ter. (VIANNA FILHO, 1999, p.79) 
 

Quando Vianinha afirma que “o problema brasileiro é de cultura”, está 

comentando o paradigma da cultura de elite ligada ao processo de industrialização do 

país, como etapa de produção de valores culturais dominantes em face ao capital 

estrangeiro, eliminando qualquer possibilidade de assimilação da cultura como fator 

histórico no processo produtivo. Ao afirmar, que política e teatro ganham fenomenal 



54 

 

importância, refere-se ao papel da militância, nesse caso convoca o artista para analisar 

as condições sociais e culturais, trabalhar no processo de organização de valores 

culturais. 

O texto “O artista diante da realidade”, escrito por Vianinha em 1960, trata-se 

de um relatório para discussão interna no grupo, quando ele redigiu no momento de 

crise profissional. Vianinha procurou dar um significado político-cultural para o 

trabalho e se esforçou em revisar as tendências do teatro brasileiro e apontar 

criticamente a dramaturgia clássica. Com isso ele propõe para o impasse da solução da 

crise ideológica no grupo, uma intervenção cultural influenciada por organismos 

políticos. 

A solução para mim é a imediata ligação do Teatro de Arena a entidades que 
facilitem e ampliem a capacidade administrativa do Arena. Não imediata – de 
hoje para amanhã – mas feita de estudo, de relações, de ligações lentas e 
necessárias. ISEB, FAU, sindicatos, partidos políticos que expressem ou 
procuram expressar sua intervenção política na realidade – da mesma 
maneira que nós queremos intervir culturalmente. Não digo que o Teatro de 
Arena deva ser subsidiário ao Partido Comunista. A ligação porém seria 
fecunda – mantida as independências. Os contatos seriam abertos por ele. Ele 
auxiliaria a administração do Arena. É preciso um grande plano de reformas 
radicais na estruturado teatro brasileiro. É lento, mas precisa ser feito em 
cima de conhecimentos seguros e possibilidades efetivas. Trabalho de 
coligação da classe teatral – que fosse permitindo o pagamento e o 
aparecimento de funcionários comuns, interessados no desenvolvimento do 
teatro brasileiro. As companhias teatrais brasileiras estão sumindo. É preciso 
enfrentar o problema de frente. (VIANNA FILHO, 1999, p.78-79) 

 

As preocupações de Vianinha estiveram subordinadas ao interesse no 

desenvolvimento do teatro brasileiro, ele não renega o projeto nacional-popular do 

Teatro de Arena, mas levanta inúmeras críticas ao questionar o alcance cultural do 

trabalho do grupo no pequeno teatro de 150 lugares a partir da concepção de “massas 

populares”.  Para Vianinha, “O Arena ser porta-voz das massas populares num teatro de 

cento e cinquenta lugares” não condizia com a prática, revelando a partir disso uma 

preocupação com os verdadeiros receptores do trabalho teatral, que para ele o Teatro de 

Arena não atingia o público popular. A ideia de popular identificado com a noção de 

“massa” e de “produção industrial” distancia o pensamento de Vianinha cada vez mais 

das direções tomadas pelo Teatro de Arena. 

Vianinha adota uma postura clara ao querer realizar um trabalho teatral voltado 

para as “massas populares”, direcionado a combater o poder do monopólio econômico 

da indústria cultural que gera “alienação em massa”. Ao se afastar da linha do grupo, ele 

aposta na criação de um movimento de massas fora do eixo do teatro comercial, e 



55 

 

caminha em direção ao projeto de teatro “popular”, ideia que o acompanha desde a fase 

amadorística do Teatro Paulista do Estudante e ganha consistência no Teatro de Arena e 

se aprofunda dentro do projeto do movimento teatral do CPC da UNE. No que tange as 

questões de estética e política, o primeiro distanciamento de Vianinha foi buscar uma 

nova forma para seu trabalho como autor teatral, ele afirma “era e é evidente a 

passividade humana das minhas peças e das peças do realismo” (VIANNA FILHO, 1999, p 

94). 

Na transição do Teatro de Arena ao CPC, Vianinha sente a necessidade de 

escrever peças que abordem os conceitos do marxismo. Na encenação de Eles não usam 

Black-tie no Rio de Janeiro, Vianinha é solicitado para trabalhar como ator na 

montagem, e também organiza a versão carioca dos Seminários de Dramaturgia, ele se 

empenha nas discussões das ideias de Piscator e Brecht. Feito isso, começa a estudar o 

conceito marxista de mais valia, e sente a necessidade de lançar mão do conceito de 

“massas” de alguma forma para entender o conceito de “classe”, que possibilite o 

contato direto entre o intelectual-artista e o proletariado protagonista.   

O tratamento cênico e dramatúrgico da adoção da forma épica no CPC demarca 

o início da recepção de Brecht na esfera da produção brasileira. Vianinha sugere com o 

projeto de encaminhamento do CPC, estabelecer uma relação entre o teatro e a realidade 

socioeconômica do país e pela proposta de abordagem do teatro popular, no sentido de 

superação do teatro burguês. Vianinha estava comprometido por um projeto político que 

estivesse sintonizado com as ideias marxistas, mas que tivesse uma perspectiva da 

análise dialética do materialismo histórico.  

Francisco Milani que acompanhou na época o trabalho do Comitê Cultural do 

Partido Comunista Brasileiro (PCB) comenta que Vianinha estava empenhado na 

construção de um projeto político que tivesse como base as ideias marxistas para 

estudar dialeticamente a realidade social. 

 

Que não fosse um projeto cultural importado diretamente de Moscou para ser 
colocado em prática no Rio de Janeiro. O grupo do qual Vianinha fazia parte 
não estava preocupado em transplantar um projeto cultural. Pelo contrário: 
tentava-se estudar dialeticamente a realidade social e adaptar a ela um plano 
cultural fundamentado no marxismo. Ou seja: que através do materialismo 
dialético pudéssemos contribuir para a solução dos problemas sociais. 
(MORAES, 2000, p.116) 

 

Em 1960, Vianinha coloca em prática o projeto de um programa nacional-

popular para o teatro. O novo núcleo para o desenvolvimento desse projeto será o CPC, 



56 

 

a partir de uma expectativa do modelo de teatro popular e antirrealista no esquema de 

um teatro realizado fora do espaço cênico convencional, como os autos de rua, que foi 

uma das linhas diversas da produção teatral do CPC.  

No âmbito de ação, o CPC tinha o objetivo atuar com o proletariado, com a 

intelectualidade e com a área estudantil universitária. A produção artística e intelectual 

dentro do CPC foi diversificada como: campanhas políticas, teatro, cinema, literatura, 

discos, livros, cursos de teatro, aulas de direção cênica, expressão corporal, laboratório 

de interpretação, pesquisas no campo da dramaturgia popular etc. 

A ideia de formação do projeto do CPC nasceu por ocasião da temporada do 

Teatro de Arena de São Paulo ao Rio de Janeiro que levou dois espetáculos Eles não 

usam Black-tie e Chapetuba Futebol Clube.  O aparecimento dos Centros Populares de 

Cultura tem como ponto de partida as condições materiais existentes atrelados à luta 

ideológica de classes. Sua duração se dá em março de 1961 a março de 1964, e sua 

extinção decorrente do golpe-civil militar brasileiro. 

No período de 1961 a 1964, o CPC desenvolveu inúmeras atividades culturais, 

porém como órgão cultural ligado a UNE regia com autonomia administrativa e 

financeira. As realizações do CPC dependeram do trabalho voluntário de estudantes, 

artistas e intelectuais, mas havia também o quadro de funcionários pagos. A organização 

estrutural do CPC seguia um organograma com a discriminação de vários setores 

(teatro, cinema, artes visuais, música, filosofia, alfabetização e etc.).  Os primeiros 

departamentos criados foram o de Teatro e Cinema. 

Foram os estudantes universitários que participavam ativamente do movimento 

cultural e a prática teatral em certa medida aproximava esse público que queria 

participar da luta nacionalista. Ferreira Gullar comenta “O CPC despertou a consciência 

dessa nova geração universitária para um trabalho cultural, voltado para a realidade 

brasileira, dos problemas políticos e culturais do país.”. (GULLAR, 1980, apud 

GILBERTO, KUHNER, 1980, p.168) 

No Teatro do CPC, inúmeras foram as peças produzidas e montadas que 

seguiam a proposta de uma nova experiência dramatúrgica (autos políticos e peças de 

agitação e propaganda). Os textos teatrais eram produzidos coletivamente através de 

esquetes cênicas, com menos de dez minutos de duração para denunciar a exploração de 

classe, as deficiências do ensino universitário ou o apoio a uma greve. As peças 

montadas eram apresentadas para operários, estudantes, em comícios, na praça pública, 

sindicatos, colégios, faculdades do Rio de Janeiro e cidades do Estado do Rio. João das 



57 

 

Neves comenta sobre a proposta de construção do roteiro dramatúrgico a partir da 

experiência do CPC: 

O CPC foi criado numa época de efervescência política muito grande, a 
eleição e renúncia de Jânio Quadros, a tentativa de que João Goulart não 
tomasse posse, o parlamentarismo, a queda do parlamentarismo. A tentativa 
de golpe que vinha desde a posse do Juscelino, pelo menos. O nosso trabalho 
era muito direto, em cima do acontecimento, como uma reportagem crítica 
das coisas que estavam acontecendo. Privilegiávamos as formas teatrais 
populares mais diretas porque nosso teatro era feito nas ruas, praças, sacadas 
de faculdades, nos subúrbios, nas roças ou em caminhão volante para 
montagens mais ambiciosas, fazíamos teatro em qualquer lugar. Usávamos a 
forma de representar dos palhaços, dos bobos, o reizado, bumba-meu-boi, 
commedia dell’arte, o mamulengo,etc. Os fatos aconteciam, e imediatamente 
estabelecíamos um roteiro crítico e íamos pra rua representar. As montagens 
eram muito rápidas, tipo teatro de guerrilha, no sentido de transmitir uma 
mensagem. (NEVES, 1980, apud GUIMARÃES, 1984, p.33.) 

 

A partir do uso da linguagem artística da narração utilizada pelo CPC para 

comunicar e expressar dentro de um movimento político-cultural, é possível levantar as 

questões fundamentais da ligação dos artistas e intelectuais com os setores populares. É 

primordial levar em consideração o processo político-cultural como prática histórica da 

própria gênese da consciência dos indivíduos em uma sociedade de classes em 

detrimento do político e ideológico. Para comunicar esse novo processo artístico do 

Teatro Político Brasileiro, a linguagem utilizada foi à narração, segundo aponta Walter 

Benjamim, “a narração é uma das mais antigas formas de comunicação”. (BENJAMIN, 

1989, p. 107).  

A nova experiência dramatúrgica do CPC se aprofundou dentro do cenário 

político brasileiro e os textos apresentados foram possíveis graças à colaboração de 

artistas e intelectuais preocupados com o debate da questão nacional. A relação da 

prática dramatúrgica e do projeto nacional-popular tem sua gênese a partir do processo 

político-cultural da consciência ideológica dos indivíduos em uma sociedade de classes.  

A validade do Teatro Político do CPC representa um movimento político-

cultural de participação de artistas e intelectuais para criar uma pedagogia política aos 

setores populares. O seu encaminhamento se define como linguagem entre arte e 

política de investigação dos mecanismos de superação da arte imposta pela classe 

burguesa e das novas condições objetivas ao intelectual dentro da sociedade, “(...) CPCs 

só existem ligados a entidades de massas ideologicamente representativas do 

pensamento de libertação do povo brasileiro”. (GULLAR, apud GILBERTO; 

KUHNER, 1980, p.184). 



58 

 

2 

A REVISTA POLÍTICA DE VIANINHA: 
POR UMA SÁTIRA DIDÁTICA E POPULAR 

 
Quem continua esperando que a 

realidade se comporte como nós 

desejamos, perdeu seu ardor, sua 

confiança, sua capacidade de se 

colocar entre uma das muitas 

vozes e ações que fazem parte de 

nossa capacidade de nos 

aprofundarmos nas contradições 

vivas de nossa época. 

 

Oduvaldo Vianna Filho 
 

Imagem:  
KOLLWITZ, Käthe. March of the Weavers.  1893-1897.  



59 

 

2.1: Teatro popular não desce ao povo, sobe ao povo: arte e política a serviço da 
Mais-valia vai acabar seu Edgar. 
  

Os temas políticos e sociais marcaram a renovação da dramaturgia brasileira no 

final da década de 1950 e início dos anos de 1960, os dramaturgos começaram a abordar 

os problemas de injustiça social e da opressão do proletariado. A perspectiva do Teatro 

Político engajado fez com que Vianinha, buscasse uma linha mais nacional para 

exprimir sua linguagem a partir da necessidade de denunciar o mecanismo das injustiças 

sociais no país. 

Teatro e Política ganham dimensão de enfrentamento do problema cultural 

brasileiro, a partir da consciência do artista interessado no desenvolvimento coletivo e 

autônomo do teatro brasileiro.  Vianinha propõe as condições para a modificação: 

 

Um teatro brasileiro que faça viver o homem, o sentido de sua 
responsabilidade na criação dos valores a que se encontra submetido, não é 
um teatro político – é um teatro que vai ter que se incluir na mediação que o 
homem tem da realidade concreta, para poder aguçá-la, e permitir uma 
intervenção precisa. O problema brasileiro é de cultura – política e teatro, 
ganham fenomenal importância.(VIANNA FILHO, 1999, p.79) 

 

O incentivo a dramaturgia nacional e a valorização dos temas populares são dois 

fenômenos que crescem no ambiente intelectual da esquerda brasileira. Os jovens 

artistas Vianinha e Guarnieri desejaram ampliar os espetáculos teatrais para atingir a 

classe trabalhadora. Para Guarnieri, o teatro seria a ferramenta de tomada de consciência 

política e de organização da classe trabalhadora. 

 

Fazer um teatro de temas populares, cantando as possibilidades, conquistas e 
lutas de nosso povo, impondo uma cultura popular, demonstrando à minoria 
que vai ao teatro o que ela ignora, não perdendo oportunidades de uma vez 
ou outra, realizarmos espetáculos para as grandes massas e na, prática, 
através de uma luta política, batalharmos pelas reivindicações mais sentidas 
de nosso povo, colocando entre elas, o teatro. (GUARNIEIRI, 1959, p. 126) 

 
O crescimento nos círculos intelectuais e artísticos sobre a função social da arte 

e também sua problemática na sociedade capitalista levantaram o debate sobre a 

organização da cultura. A arte também enfrenta problemas e pode ser alvo de 

manipulação e alienação, “(...) a questão não pesquisar o que é arte e o que não é; a 

questão é pesquisar quais as que servem ao homem e quais as que o alienam”. 

(VIANNA FILHO, 1999, p. 95). Vianinha compreende a arte como um conjunto de 

manifestações da sociedade refletindo sobre sua existência e por isso a defesa de um 



60 

 

teatro político, popular, geradora de trabalho humano social. A fase de transição de 

Vianinha do Teatro de Arena ao CPC deve ser compreendida de forma dinâmica no 

curso do processo histórico, isto é, a cultura. O compromisso firmado por ele é criar no 

artista, uma consciência do processo histórico a partir da participação na luta social, 

criando um sentimento de responsabilidade, de solidariedade humana e um desejo de 

justiça social.  

O dramaturgo faz apontamento sobre a necessidade de atividades que 

contribuíssem para a emancipação da classe trabalhadora, em que o militante do teatro 

brasileiro, não deva ser subsidiário do partido político, mas aquele intermediário da 

divulgação das ideias revolucionárias para luta política no campo cultural, “O Arena, 

sem contato com as camadas revolucionárias de nossa sociedade, não chegou a armar 

um teatro de ação, armou um teatro inconformado”. (VINNA FILHO, 1999, p.93). O 

inconformismo, na concepção de Vianinha compreende o valor estratégico do 

movimento de cultura popular, “nenhum movimento de cultura pode ser feito com um 

autor, um ator etc. É preciso massa, multidão”. (VIANNA FILHO, 1999, p. 93).  

Os novos caminhos apontados para a dramaturgia brasileira na obra de Vianinha 

no pré-1964 representaram um novo instrumento dentro do processo de refletir 

artisticamente o tempo e o espaço histórico. Desta maneira, o resultado de uma pesquisa 

para o entendimento dos mecanismos de exploração dentro do capitalismo, o 

dramaturgo Vianinha inaugura a nova fase desse processo: o texto teatral A Mais-valia 

Vai Acabar seu Edgar, base da origem da criação dos pressupostos do teatro de agitação 

e propaganda no Centro Popular de Cultura (CPC). 

A Mais Valia Vai Acabar seu Edgar, é um dos exemplos do conjunto de 

repertório montado e experimentando por Vianinha ao longo da sua trajetória no CPC. 

O dramaturgo define a obra, como política, uma tensão entre arte e mensagem, entre 

forma e conteúdo. Em 1960, o dramaturgo procurava construir um texto que pudesse 

superar os textos realistas produzidos no Seminário de Dramaturgia do Teatro de Arena 

e decidiu colocar em prática a escrita de uma dramaturgia antirrealista. 

Durante a temporada de repertório do Teatro de Arena no Rio de Janeiro, 

Vianinha planejou escrever uma peça a seis mãos com Chico de Assis e Miguel Borges 

sobre o processo da mais-valia, uma das bases fundamentais do pensamento marxista. A 

ideia de Vianinha era dar uma visão estética da tese sócio-política-econômica do 

conceito da mais-valia. 



61 

 

Vianinha antecipou-se no projeto e escreveu sozinho a peça. Em depoimento, 

Chico de Assis que foi colega de trabalho de Vianinha no Teatro de Arena de São 

Paulo, revela. 

 

É bom que se diga que o Vianinha, o Miguel Borges e eu tínhamos nos 
proposto a escrever uma peça a seis mãos. O resultado do trabalho a seis 
mãos foi que o Vianinha, que não brincava em serviço, fez a peça inteira. Eu 
então resolvi partir para a minha estreia na direção com o texto dele. (ASSIS 
apud VIANNA FILHO, 1981, p. 213). 

 

A construção dramatúrgica da Mais-Valia tem como procedimento, a 

investigação dos pressupostos do Teatro Popular. O trabalho artístico nas raízes sociais 

foi uma tentativa de ruptura dos artistas no conforto da torre de marfim e a derrubada da 

parede de isolamento com a classe operária. Vianinha naquele momento, para 

fundamentar sua peça com a teoria marxista da mais-valia, procura o ISEB, que 

fomentava a teoria nacional-desenvolvimentista. Chico de Assis em depoimento inédito 

concedido à Companhia do Latão em 2009 relembra a histórica montagem da peça. 

Quando eu fui montar A mais-valia convidei algumas pessoas do Iseb para 
serem uma espécie de assessores no que eu ia fazer lá. E o Carlos Estevam 
foi um desses assessores. Aí eu comecei a montar a Mais-valia, que não era 
uma peça dialética, à la Brecht. Ela é antes um Brecht de ópera, aquelas 
óperas que não são dialéticas, que são peças normais. Comecei a montar e 
comecei a fazer coisas que na época não se fazia: colocar filmes, colocar 
slides, coloquei um cenário monumental em homenagem ao Piscator, o meu 
fazedor de cabeça. (ASSIS apud VIANNA FILHO, 2016, p. 109 grifo do 
autor) 

 

Os intelectuais que participaram do ISEB retomaram o debate da temática da 

cultura popular sob a ótica marxista e ideológica. A obra de arte de certa maneira, 

exprime uma ideologia, direta ou indiretamente. A cultura entendida como instrumento 

de conservação como de transformação social. O fenômeno cultural brasileiro foi objeto 

de estudo e de defesa dos movimentos culturais que emergiram no país naquele período.  

A tomada de consciência dos artistas do caráter histórico de sua atividade se 

tornou importante elemento para repensar sobre o papel político na defesa de uma 

ideologia. Vianinha e os demais intelectuais, artistas enfrentaram a problemática da 

cultura brasileira, e perceberam o problema da criação no âmbito da cultura popular. 

O diálogo a respeito da cultura nacional e cultura popular, iniciado nos anos 

finais de 1950, em que grupos e movimentos culturais como o Teatro do Estudante, 

Teatro de Amadores de Pernambuco, Teatro Popular do Nordeste, o Movimento de 

Cultura Popular, o Teatro de Arena e o Teatro Oficina de São Paulo, realizaram 



62 

 

atividades para discutir os problemas políticos e sociais no país. Posteriormente, nos 

anos de 1960, o Centro Popular de Cultura (CPC), desdobra-se a partir da discussão do 

projeto político-cultural dos movimentos de cultura popular. 

Por meio do debate sobre Teatro Popular, Cultura Popular, Vianinha decidiu 

elaborar de maneira estética, abraçando a política como instrumento da pedagogia 

popular, a ideia de construir um teatro participante, que permitisse evidenciar a função 

social do artista. Já atuante no CPC, o dramaturgo, em um pequeno texto teórico Teatro 

popular não desce ao povo, sobe ao povo, sintetiza sua preocupação com o teatro como 

manifestação cultural e elaboração concreta de uma obra de arte, ele destaca que “não 

há que, em nome da participação, baixar no nível artístico das obras de arte, diminuir 

sua capacidade de apreensão sensível do real, estreitar a riqueza de emoções e 

significações que ela pode nos emprestar”. (VIANNA FILHO, 1981, p. 13). 

A defesa da mensagem política em detrimento da forma estética tornou-se 

recorrente posteriormente na análise crítica do movimento cultural do CPC. Porém, 

Vianinha naquela época se preocupava com o equilíbrio entre estética e política. A 

consciência revolucionária é a união entre arte e política a serviço de uma pedagogia de 

emancipação, são instrumentos cada qual com sua função e suas especificidades. A 

elaboração da obra de arte, como o texto teatral a Mais-valia, é exemplo de um 

exercício prático da dialética sobre a realidade brasileira. Para Ferreira Gullar, “a obra é 

concebida como um tipo de ação sobre a realidade social e deve-se buscar o modo mais 

eficaz de fazê-la exercer essa ação”. (GULLAR, 2002, p. 24). 

Escrito em 1960, o texto A Mais-valia, apresenta como projeto elaborado por 

Vianinha, durante a pesquisa das ferramentas dramatúrgicas de escrita sobre o teatro de 

agitação e propaganda, das influências do teatro épico de Bertolt Brecht e na busca da 

afirmação do projeto nacional-popular.  Para Chico de Assis, a Mais-valia significou “o 

início de um dos vários movimentos que tentaram estabelecer uma proposta de teatro 

popular naquela época” (ASSIS apud VIANNA FILHO,  2016, p.100).  

Os instrumentos do projeto nacional-popular representou uma alternativa no seio 

da cultura brasileira, na qual Carlos Nelson Coutinho ensina que “o nacional-popular é 

essencialmente um modo de articulação entre os intelectuais e o povo”. A obra de arte 

possui leis próprias, e o nacional-popular atua sobre uma unidade na diversidade, ou 

seja, há um pluralismo de estilos artísticos, de temáticas e tendências ideológicas, e que 

Coutinho adverte para não confundir o nacional-popular com a imposição de uma 

temática pré-estabelecida, “(..) a consciência artística nacional-popular se manifesta não 



63 

 

na temática, mas sim no ângulo de abordagem, no ponto de vista a partir do qual o 

criador estrutura sua obra”. (COUTINHO, 2011, p. 58). 

A peça teatral de Vianinha, a Mais-valia, tenta propor o que Marx na sua obra, 

Salário, preço e lucro (1865) pergunta - Quando o trabalhador reivindica melhores 

salários e os patrões concedem o aumento repassando-o aos preços, quem é o 

responsável pelo aumento do custo de vida: o trabalhador ou patrão? Para Iná Camargo 

(2016) a peça Revolução na América do Sul, de Augusto Boal e a Mais-Valia vai 

Acabar seu Edgar de Vianinha, desenvolvem um teorema para explicar a pergunta 

lançada por Marx. Antes, porém a teoria de Marx e Engels assinalam algumas 

características da sociedade capitalista dentro do sistema de produção e os teóricos 

apresentaram pontos sobre esse processo como: a crescente concentração da riqueza nas 

mãos de uns poucos e a crescente miséria das massas.  

Boal fala em Revolução em 1960, menção a Revolução de Cuba de 1959, 

Vianinha dá um passo, ao lançar no próprio título da peça, a necessidade de superação 

da exploração do trabalho. O dramaturgo queria colocar em pauta o discurso da classe 

dominante e entender o processo de extração da mais-valia para o desenvolvimento de 

sua tese na escrita da peça.  

A semelhança das duas obras, não é acidental, pois o diálogo interno às obras 

esclarece primeiro a participação de Vianinha como ator na Revolução da América do 

Sul, e na utilização de recursos do Teatro Épico de ambos os autores na escrita 

dramatúrgica ao mostrar o processo de contrarrevolução e personagens proletários que 

querem ter a noção de seus direitos. Vianinha rompe com os recursos tradicionais e 

propõe com a peça a experimentação de novos recursos que não se resolveria no âmbito 

do teatro convencional. A Revolução na América do Sul trata da exploração do 

trabalhador, mas a nova experiência brasileira sobre o Teatro Épico e a influência de 

Bertolt Brecht no Brasil está na obra de Vianinha, que foi procurar o conhecimento 

teórico marxista para dar continuidade à pesquisa dramatúrgica iniciada por Guarnieri 

em Black-tie. Para isso, o dramaturgo se mune da teoria da mais-valia de Marx, para 

resolver o mistério de como o trabalho é explorado na sociedade capitalista. Para Marx 

(1996), a produção capitalista é essencialmente produção de mais-valia, o trabalhador 

produz não para si, mas para o capital. É o empregador capitalista quem extrai 

diretamente do operário a mais-valia, o trabalho excedente não pago. A mais-valia como 

riqueza acumulada e expropriada. 



64 

 

As peças inauguram segundo Iná Camargo “(...) um fenômeno estético, artístico, 

político e estudantil que acaba por criar uma organização que rompe o cerco que vai ao 

público popular do teatro”. (COSTA, 2016, p.124).  O primeiro presidente do CPC da 

UNE, Carlos Estevam Martins8 que participou como pesquisador no ISEB e foi um dos 

responsáveis por dar suporte teórico a Vianinha, aponta os objetivos do teatro popular 

como ferramenta que proporcionava ao povo um entendimento sobre a realidade social, 

da mobilização da classe trabalhadora e da possibilidade de libertação da opressão do 

sistema capitalista.  

O teatro popular ao representar o homem limitado e determinado pelo 
desenvolvimento das circunstâncias adversas, opera no sentido de produzir, 
na consciência política, uma transfiguração de inestimável valia. Dirigindo-se 
a investigar, analisar e devassar o mundo objetivo, o teatro popular inculcará 
no expectador uma compreensão radical nova: a descoisificação de 
exterioridade, a dissolução da naturalidade das coisas. (ESTEVAM, 1961, 
s/n) 
 

O primeiro aspecto dessa transformação seria não naturalizar as condições 

adversas do funcionamento da sociedade, a compreensão da estrutura socioeconômica 

só existe a partir da tarefa política e revolucionária dada pelos artistas que ativamente 

participaram das experiências de construção de um organismo cultural e no trabalho de 

politização da sociedade brasileira.   

O ponto de vista de Vianinha, sobre o teatro popular é objetivo, ele compreende 

que o problema do teatro popular é de ordem econômica e de ordem cultural, e nos 

adverte sobre a premissa: 

Não se pode ver o teatro popular como algo que divida as classes, como algo 
que seja inaceitável para determinados setores da intelectualidade, da 
pequena burguesia, da burguesia nacional e que, por isso, é plenamente aceito 
pelo proletariado, pelo operariado e pelas classes trabalhadoras. (VIANNA 
FILHO, 1981, p.15). 

 

As obras de teatro popular, na concepção do dramaturgo, só existem quando se 

fala a linguagem do povo e dos nossos problemas coletivos, e o papel do dramaturgo, do 

intelectual e artistas seria buscar avançar “na observação do mundo e nas 

particularidades espirituais da vida brasileira”. (VIANNA FILHO, 1981, p.14).  As 

obras populares são instrumentos democráticos e de democratização na experiência 

defendida no seio da consciência popular brasileira. 

A estratégia de escrita formulada por Vianinha correspondeu sua preocupação 

com a onipresença do povo e ausência do indivíduo na criação do mundo. Esse fator 

                                                           
8 O CPC teve três presidentes/diretores: Carlos Estevam Martins (de dezembro de 1961ª dezembro de 
1962), Carlos Diegues (três meses) e Ferreira Gullar (até o golpe de 1964). 



65 

 

levantado representa a história da produção capitalista como uma luta ao redor dos 

limites da jornada de trabalho, da luta de classes no sistema capitalista e a exploração de 

trabalho humano social da classe dominante. Nesses limites entre o capital e o trabalho, 

a peça teatral a Mais-valia, representa uma peça política sobre a engrenagem da 

exploração capitalista e de revelação dos mecanismos de acumulação e expropriação da 

riqueza sobre o trabalho humano. 

2.2: Agitação e propaganda na dramaturgia do CPC da UNE: a revista política de 
Vianinha e as influências de Piscator. 
 

Diversos foram os métodos de agitação e propaganda (agitprop) incorporados no 

repertório artístico dos militantes comunistas. A dramaturgia criada no CPC, nos anos 

pré-golpe de 1964, de intenção nacional-popular, assumiu uma tarefa de agitação em 

uma imensa rede de tendências políticas e culturais.  

O termo agitprop em sua origem é um recurso de organização política utilizada 

na Revolução Russa de 1917, e nas experiências do Teatro Político de Erwin Piscator na 

Alemanha dos anos 1920. O agitprop é um método da atividade teórica do partido 

comunista para educação ideológica, de esclarecimento político e organização das 

massas que tinha como objetivo a difusão do programa socialista. Em certa medida, a 

denúncia à opressão, a mobilização da massa trabalhadora e o desenvolvimento amplo 

da consciência política exerciam influência nas atividades de militância política pela 

socialdemocracia russa. 

Na Rússia czarista, por exemplo, as campanhas de agitação e propaganda 

promovidas pelos socialdemocratas russos desempenharam o papel na luta econômica 

dos operários para se organizar e utilizar a greve como método de luta contra os 

capitalistas. “Sem teoria revolucionária não pode haver movimento revolucionário” 

escreve Lênin na obra As tarefas do Social-Democratas Russos. Lênin propôs 

desenvolver as teses do marxismo por intermédio das novas experiências da luta de 

classes.  

A luta dos operários só se torna luta de classe quando todos os representantes 
de vanguarda do conjunto de classe operária de todo o país têm a consciência 
de formar uma única classe operária e começam a agir não contra este ou 
aquele patrão, mas contra a classe inteira dos capitalistas e contra o governo 
que a apoia. Só quando cada operário tem a consciência de ser membro da 
classe operaria no seu conjunto, quando considera que lutamos diariamente 
por reivindicações parciais, contra tais patrões e tais funcionários, se bate 
contra toda a burguesia e todo o governo, só então a sua ação se torna uma 
luta de classe (LÊNIN, 1984, p.41). 



66 

 

 
Na dinâmica da luta de classes, o agitprop significou atividade primordial para a 

prática revolucionária de organização dos operários - as massas com o conhecimento do 

marxismo. Para Lênin, a agitação e a propaganda orientada pelo trabalho dos 

socialdemocratas consistiram uma tarefa de propagar a doutrina socialista. 

 

Os social-democratas russos veem como sua tarefa, antes de tudo, “propagar” 
a doutrina do socialismo científico, difundir entre os operários conceitos 
justos sobre a ordem social e econômica contemporânea, sobre suas bases e 
seu desenvolvimento sobre as diversas “classes” da sociedade russa, sobre 
suas relações sobre a luta dessas classes entre si, sobre o papel da classe 
operária nessa luta, sobre sua atitude para com as classes que degeneram e as 
que se desenvolvem para com o passado e o futuro do capitalismo, sobre a 
tarefa histórica do social-democracia internacional e da classe operária russa. 
(LÊNIN, 1984, p.179) 

 
Para isso, Lênin definiu a propaganda dos fundamentos da teoria política 

revolucionária de Marx e Engels como a tarefa da social democracia russa para 

organizar a luta de classes do proletariado e dirigir esta luta cujo objetivo final é a 

conquista do poder político pelo proletariado e a organização da sociedade socialista.  

Nesse sentido, no período de Revolução, havia um grau de exigência às 

qualidades dos propagandistas e agitadores russos. Para Lênin, a tarefa do agitprop se 

voltaria como um trabalho dos revolucionários e intelectuais para elaborar uma 

concepção marxista da história através da luta de classes e do agrupamento dos 

operários numa força política contra-hegemônica. Para esse trabalho teórico e prático, 

Lênin apropriou-se da palavra de ordem criada por Liebknecht9: Studieren, 

Propagandieren, Organisieren – estudar, propagar e organizar. A fórmula desenvolvida 

pelos socialdemocratas significou o estudo aprofundando da realidade social e do 

fornecimento para a classe operária de uma literatura de propaganda e agitação.  

Para consolidação da luta econômica, isto é a resistência à dominação feita pelos 

capitalistas, o projeto político socialista traz para a ação política a eclosão de uma 

“literatura de denúncia econômica” como proposta sobre “a verdade sobre a vida 

operária”, revelando a classe oprimida a compreensão contra a ordem social capitalista. 

Com isso, Lênin definiu como ponto de partida para essa literatura de denúncia, a 

criação de uma organização com o propósito de propaganda e agitação para 

emancipação da classe operária. No entanto, havia uma diferença da propaganda de 

                                                           
9 Liebknecht (1871-1919) foi um político e dirigente socialista e um dos fundadores do Partido Comunista 
Operário da Alemanha durante a época da República de Weimar. 



67 

 

antes e de depois da Revolução de Outubro para o desenvolvimento amplo da 

consciência política constatado por Lênin e por ele defendido: 

A propaganda do velho estilo contava, explicava com exemplos o que é o 
comunismo, mas esta velha propaganda não serve mais, porque agora se deve 
mostrar na prática como se constrói o socialismo. Toda a nossa propaganda 
deve ser baseada sobre a experiência política da construção econômica. 
(LÊNIN, 1984,  p.568). 

 
A experiência política da construção econômica representava o que Lênin 

definiu como denúncia econômica, principalmente o regime de trabalho das fábricas, 

esclarecendo os operários sobre as condições de miséria e de exploração do trabalho. A 

fórmula levantada pelos socialdemocratas tinha como objetivo a educação política da 

classe operária para defesa de suas reivindicações e esclarecimento acerca de sua 

opressão política nos diversos domínios da vida e da atividade civil, privada, familiar, 

religiosa, profissional, científica etc.  

Os social-democratas apoiam qualquer movimento revolucionário contra o 
regime social atual, qualquer nacionalidade oprimida, qualquer religião 
perseguida, qualquer categoria social humilhada e assim por diante, na sua 
luta pela igualdade de direitos (LÊNIN, 1984, p.20) 

 
Para superação das velhas fórmulas de propaganda, Lênin (1984, p. 77) parte da 

analise de sua experiência pessoal como agitador e propagandista “a agitação à força de 

panfleto de caráter local, tornou-se insuficiente”. Lênin defendia a criação de um 

organismo coletivo de cultura para a classe trabalhadora para exercer o domínio dos 

bairros operários, das grandes cidades, dos centros fabris e dos burgos industriais para 

defesa de um movimento revolucionário proletário.  

 

Não era raro que o simples aparecimento de um panfleto fizesse com que 
fossem satisfeitas total ou parcialmente as reivindicações dos operários. 
Numa palavra, as denúncias econômicas de fábricas foram e continuam a ser 
uma alavanca importante da luta econômica. E assim será enquanto existir o 
capitalismo que gera necessariamente a autodefesa dos operários. (LÊNIN, 
1984, p.77) 

 

O panfleto naquela época exercia uma poderosa pressão moral nos patrões de 

fábricas, como se fosse uma declaração de guerra. A atividade de formulação e 

distribuição de panfletos chamava a atenção dos operários para que se orientasse nos 

principais abusos e reivindicações que apresentam aos seus patrões. O panfleto 

significou o método de agitprop sobre as manifestações espontâneas da luta da classe 

operária nos conflitos entre operários e capitalistas a respeito do dia de trabalho, dos 

salários, das condições de trabalho etc. Para Lênin (1984) a nova resistência aos 



68 

 

capitalistas, se encontra na fundação de um jornal político. Como medida dos anseios do 

proletariado, que por intermédio da formação de dirigentes revolucionários, essa nova 

ferramenta, ou seja, o jornal penetrará entre a pequena burguesia das cidades, aos 

artesões das aldeias, aos camponeses como um verdadeiro órgão político popular. A 

partir disso, a propaganda e agitação tornou-se tarefa constante na agenda política da 

socialdemocracia, que despertava o interesse pela política e socialismo nas mais amplas 

camadas da população.  

Lênin compreendia a função do jornal e seus limites na análise das condições de 

aplicação dos métodos de agitprop “o jornal não limita o seu papel à difusão das ideias, 

à educação política e ao recrutamento de aliados políticos. Não é apenas um 

propagandista coletivo e um agitador coletivo, é também um organizador coletivo”. 

(LÊNIN, 1984, p.72). 

Na preparação da Revolução Russa, grupos teatrais da classe trabalhadora e 

coletivos que participaram do movimento de organização política e cultural, realizaram 

o chamado Teatro Jornal, ou Jornal Vivo, que nasce para aprofundar sobre a realidade 

social e retomar as antigas tradições do teatro popular. Os grupos teatrais criavam peças 

a partir de notícias de periódicos, e encenavam em ruas, na porta de fábricas, nas praças, 

produziam peças didáticas sobre o programa político do Partido comunista, e faziam 

montagens de textos literários de variados estilos e gêneros. As peças de tradição do 

teatro mundial eram reelaboradas e apresentadas pelos grupos de agitprop em formas de 

esquetes ou uma simples leitura, em voz alta, de artigos de jornal. Sobre o trabalho de 

produção das peças, podemos observar a forma de elaboração cênica dos jornais vivos.  

O trabalho de produção das peças era executado em diferentes etapas. Um 
comitê de redação, encabeçado por lideranças políticas, sindicais ou rurais e 
composto por membros de diferentes círculos da coletividade, destacava as 
principais notícias que deveriam ser abordadas, fornecidas por 
correspondentes operários e camponeses. Um comitê de artes que eram 
sempre muito simples e apoiados na estilização – o capitalista era 
representado por um ator usando uma grande cartola, por exemplo, e um 
burocrata podia aparecer carregando um lápis gigantesco. (MALLY, 2008 
apud LIMA, 2014 p. 31) 
 

No momento posterior da Revolução Bolchevique, o Teatro de Agitação e 

Propaganda – o agitprop tornou-se uma das modalidades de militância político-cultural. 

O Teatro Russo de agitação e propaganda trabalhava em cima das temáticas de 

educação e cultura para classe trabalhadora, cujo conteúdo se expressa na luta pela 

revolução proletária, na chance de sobrevivência, nas condições dignas de sobrevivência 

e na autoemancipação proletária.  Assim, o teatro de agitprop foi amplamente aceito 



69 

 

como instrumento de propagação da teoria marxista e do programa político da 

Revolução. O Teatro passou a significar um instrumento ideológico e orgânico da 

consolidação da educação da classe operária.  Sobre a tarefa de realização do teatro 

político pós-revolucionário, Iná Camargo comenta sobre a liberdade de criação nas 

diferentes práticas teatrais. 

Quem fez teatro político durante esse período, apoiado no direito criado pela 
própria Revolução, entendia que podia fazer o que bem entendesse 
(praticando a liberdade de criação no sentido mais radical possível) com 
qualquer material. Não havia limites: eles podiam tanto inventar formas 
inteiramente novas, como o Teatro Jornal, quanto retomar gêneros populares, 
medievais (alegorias e mistérios), ou até mesmo os desenvolvidos pela 
burguesia (melodramas e vaudevilles). Não precisavam pedir licença para 
ninguém. (COSTA, 2012, p. 85). 

 

A organização do agitprop como ideologia de classe no processo permanente de 

formação e educação política das classes populares, revelou a seguinte realidade 

histórica: “(...) na maior parte dos casos, o teatro de agitação e propaganda não é o 

intermediário nem o produto das palavras de ordem que vêm de cima, ele provém das 

iniciativas locais”. (MOREL apud COSTA, ESTEVAM, BÔAS, 2015, p. 58).   

O trabalho de agitprop tem a missão de elevar o nível de consciência política da 

classe trabalhadora e no contexto na Rússia pré-revolucionária de 1917, o país vivia 

com enorme índice de analfabetismo nas classes populares, e para isso a intervenção dos 

bolcheviques na organização de duplas e brigadas de agitadores e propagandistas foi 

importante para enfrentar os problemas de desinformação, da fome, do despovoamento 

do campo e da alienação.  

Outra questão, é que o agitprop antes da Revolução é diferente daquele realizado 

em etapa posterior. Durante a primeira década da revolução russa, houve uma 

proliferação de agitprop ligados aos clubes operários, às fabricas, núcleos de bairros e 

união da juventude comunista e outras organizações de caráter educacional, cultural e 

política autônomas em relação ao partido. A mobilização em torno do projeto político-

cultural conseguiu o envolvimento de soldados do Exército Vermelho, de estudantes, 

artistas e intelectuais que se empenharam na invenção, desenvolvimento e 

aprimoramento das diversas técnicas e formas de agitprop, utilizando as mais diversas 

linguagens como o cinema, o teatro, a música, o jornalismo, etc.  

E importante destacar, que as experiências do agitprop, não ficaram restritas a 

sociedade russa, em 1905 já funcionavam na Alemanha um trabalho de militância 

cultural socialdemocratas em clubes, editoras, bibliotecas, coros, grupos teatrais e outros 



70 

 

organismos culturais. Os militantes socialistas alemães fizeram agitprop sobre o aspecto 

da luta cultural, e Lênin em 1906 volta ao tema e anunciava o programa do agitprop 

russo “tomar as providências necessárias para desenvolver uma literatura (e, por 

extensão, uma cultura), abertamente vinculada ao partido”. (LÊNIN apud COSTA, 

2015, p.20).  

Nesse período, os agitadores e propagandistas russos organizaram o chamado 

trem de agitprop, cuja proposta era levar em cada vagão uma forma distinta de agitação 

e propaganda: banda de música, grupo de teatro, equipamentos de cinema para exibição 

e filmagens, vagão de biblioteca, militantes políticos para debates etc. O trem soviético 

tinha uma equipe de comício, um grupo de canto, de danças populares, um pianista, um 

projetor de cinema e filmes, uma vitrola com discos, uma orquestra, jornais e cartilhas 

de leitura. No Brasil, quase se concretizou a experiência de trem de agitprop, foi à ideia 

de um circo desmontável que se chamaria “Tomatão” e seria o instrumento de trabalho 

do CPC. A mãe de Vianinha, Deocélia Vianna revelou que o sonho do filho era comprar 

um caminhão que se transformasse em palco para levar o teatro aos subúrbios, aos 

morros, à periferia da cidade: teatro para o povo. 

O Tomatão correria os bairros e subúrbios da Guanabara levando 
espetáculos, filmes, palestras, exposições de arte, prestando assistência 
médica e jurídica. Ficaria vinte dias em cada local, até poder deixar 
organizado um núcleo de cultura popular no bairro. (VIANNA, 1984, p.140). 

 
A concretização de um teatro para o povo, e consequentemente no teatro político 

de agitação e propaganda esteve na época no entrecruzamento da política do teatro a 

partir do movimento revolucionário e da mudança na prática teatral, como não foi 

possível a realização do sonho, por falta de dinheiro, os artistas do CPC, partiram para o 

teatro de rua. Segundo Vianinha. 

(...) foram representações em sindicatos, colégios, faculdades, associações de 
bairros, praças públicas, escadarias, portas de cinema, favelas, portas de 
fábricas: em toda a Guanabara foram apresentados espetáculos. Os ‘Autos’ 
do CPC. Peças escritas em um, dois dias, com material coligido por uma 
equipe, ensaiadas às vezes horas antes da apresentação. Os temas políticos e 
sociais marcantes sempre mereciam um ‘Auto’. O CPC era quase um jornal. 
A peça era dividida em cenas. Cada cena tinha um ou dois redatores. A peça, 
no final, era revisada por um elemento. Um espetáculo feito na escadaria do 
Palácio Tiradentes, sobre o bloqueio de Cuba, era ensaiado à medida que ia 
sendo escrito. Dois atores na porta da Central iniciavam uma discussão. 
Quando o povo, curioso, juntava em volta, os dois atores se vestiam de Tio 
Sam e operário e começavam uma cena. Na praça pública, atores do CPC, em 
plena representação, recebiam dinheiro. (VIANNA, 1984, p.141). 

 



71 

 

Após quarenta anos da Revolução de Outubro de 1917, no Brasil a primeira 

experiência de organização política afinada com o programa do socialismo 

revolucionário russo e do método do agitprop, refere-se abertamente ao CPC da UNE.  

Na primeira fase de trabalho de CPC após a Mais-valia, pode-se observar uma 

linha popular de trabalho, com objetivo de organizar núcleos de cultura popular na 

periferia. A encenação de breves peças teatrais na rua, sindicatos, portas de fábrica, 

associações de bairro e escolas marcaram a consolidação da experiência do teatro de 

agitprop brasileira. Segundo Eduardo Campos Lima, os autos políticos do CPC, fez 

nascer, em terras brasileiras, a experiência do jornal vivo. 

Em cena, as questões mais urgentes do país – a luta anti-imperialista, as 
reformas de base, a repressão policial às mobilizações – eram apresentadas e 
debatidas. Lidando com temas da conjuntura política com o intuito de neles 
intervir, essas breves peças – chamadas pelos cepecistas de autos – 
aproximavam-se dos jornais vivos de agitprop europeu e estadunidense. 
(LIMA, 2014, p.93) 

 

O próprio Vianinha, afirma que os autos eram “peças escritas em um, dois dias” 

em que o material dramatúrgico era “coligido por uma equipe” e ensaiado “às vezes 

horas antes da apresentação”. O dramaturgo definiu a metodologia adotada pelo CPC 

“um jornal vivo”. Sobre a dramaturgia de urgência representada nos autos do CPC, as 

escolhas dos temas são extraídas dos acontecimentos políticos e sociais da vida 

cotidiana. Para Betti o trabalho do jornal vivo significou o cultivo das experiências 

populares a partir da metodologia de trabalho urgente e imediatista do CPC, que se 

justificaram pelo período tumultuado da política brasileira no final dos anos de 1950. 

Os autos são apresentados como elementos extraídos da cultura popular e que 
atuam no sentido de despertá-la e unificá-la. Não são vistos como teatro 
propriamente dito, e sim, como “jornal vivo”, dado o seu esquematismo de 
enredo e de caracterização. (BETTI, 1997, p. 114). 

 
Para Costa (2015) levar a cabo a comparação do CPC e do Partido Social-

Democrata dos Trabalhadores Russos em 1906, é um pouco forçada, no sentido que o 

CPC foi uma organização político-cultural com caráter de frente estudantil universitária, 

vinculada a uma instituição financiada por órgãos do governo federal. Mas, nada 

impede de identificar nos planos e na ação do CPC algumas semelhanças dos principais 

elementos dos programas de militância cultural dos partidos revolucionários do início 

do século XX. 

(...) em primeiro lugar, o objetivo de organizar uma ação cultural que fizesse 
avançar a consciência política (crítica) dos próprios estudantes universitários; 
e em segundo lugar, a criação de um ambiente de debate e produção de uma 
cultura menos comprometida com as demandas de mercado da classe 
dominante. (COSTA, 2015, p. 30) 



72 

 

 

A matriz que deu origem a dramaturgia do CPC, está na experiência de 

organização dos estudantes frente ao projeto político-cultural da esquerda, e dos 

primeiros experimentos cênicos da experiência socialista do agitprop histórico na 

operação de luta ideológica brasileira. Essa experiência se consagra no texto teatral A 

Mais-valia vai acabar seu Edgar, de Vianinha, que decidiu pesquisar e transpor em 

síntese política e didática o mecanismo da mais-valia para os palcos, abrindo mãos dos 

pressupostos do teatro realista e propondo a criação de uma linguagem nova.  

 

(...) A Mais-Valia Vai Acabar Seu Egdar, que de certa forma dá um salto na 
própria dramaturgia do Vianna e na própria dramaturgia nacional, porque é 
uma tentativa de discutir uma questão econômica e também a necessidade de 
romper aquele realismo tradicional, que era característica das primeiras peças 
do Arena. (PEIXOTO, 1984, p.12) 

 

O crítico Miguel Borges que comentou o espetáculo entusiasmado escreve “A 

Mais-valia vai acabar, seu Edgar é a primeira experiência real plenamente lograda, no 

Brasil, de um teatro político-social”. (BORGES apud GUIMARÃES, 1984, p. 48).  

Dessa forma, a peça Mais-valia, foi concebida por Vianinha, na assimilação dos 

procedimentos tradicionais do teatro de revista brasileiro e da revista política de Erwin 

Piscator. A incorporação dos ensinamentos teóricos de Brecht e Piscator no teatro 

brasileiro constituiu o experimento do teatro de agitprop e motivou a criação do CPC 

como organização de agitprop. 

O texto teatral da Mais-valia se consagrou como revista política musical, 

Vianinha lança mão de recursos técnicos consagrados no teatro de agitprop de Piscator 

na Alemanha dos anos de 1920, como a (música, canção, projeção de slide, cartazes, 

ilustração, alocução, retórica, comicidade, projeção de filmes, trecho de documentários 

etc.) e também compôs personagens nas proposições do teatro épico. Fernando Peixoto, 

em depoimento a Jalusa Barcellos, registrou a importância de Piscator em relação à 

questão CPC e do encontro com os pressupostos do teatro político de agitação.  

O CPC nasceu muito sobre o signo de Piscator. A gente andava com o livro 
Teatro Político de Piscator debaixo do braço o tempo todo. Afinal, ele 
propunha um teatro de agitação, deliberadamente proletário, que procurava 
levantar as massas. (...) Não estou querendo reduzir o CPC a Piscator, mas 
sim querendo dizer que essa noção meio sectarizada, meio dogmática que o 
Piscator tinha, penetrou muito no CPC. Piscator foi a primeira Bíblia de 
teatro político que caiu nas nossas mãos. (PEIXOTO apud BARCELLOS, 
1994, p.203). 

 



73 

 

A princípio, a primeira fase da dramaturgia do CPC, tinha como norma a 

agitação, o panfleto e o esquema didático. A compreensão da dramaturgia cepecista 

surgiu do quadro político e social da vida brasileira que assumia no Brasil de 1961 a 

1964 nos diversos momentos de disputa: o projeto de reforma de base, o 

desenvolvimentismo nacional, o monopólio do capitalismo internacional, o 

imperialismo norte-americano na América Latina, ascensão do movimento operário, a 

formação das ligas camponesas, a ideologia nacionalista do ISEB, a disputa pela 

hegemonia do movimento estudantil entre militantes católicos e comunistas e o trabalho 

político-cultural de artistas e intelectuais nos organismos culturais. Conforme Fernando 

Peixoto, a dramaturgia do CPC não foi obra do acaso, e sim pela consciência de disputa 

política por meio do jogo dos atores (o lúdico e improviso). 

Nessa época assumia integralmente, com plena consciência de sua 
necessidade e limites, uma tarefa de agitação deliberadamente circunstancial. 
E sem medo de um inevitável esquematismo: o objetivo não era substituir o 
imprescindível comício ou a passeata, mas sim ajudar com o espetáculo 
teatral – geralmente a sátira de efeito imediato – contribuindo graças ao quase 
improvisado trabalho histriônico dos atores, como urgente elemento lúdico e 
participante (PEIXOTO, 1989, p.8) 

 

A respeito da tendência da simplificação do panfleto na dramaturgia do CPC, 

podemos verificar o debate crítico frequente no trabalho artístico do movimento, como 

acusação de sectarismo, de imposição de palavra de ordem, populismo, de privilégio da 

mensagem política em detrimento da estética, da festividade revolucionária, da 

dificuldade de relação com o público popular etc. 

Em 1960, Vianinha escreve o relatório teórico com título Alienação e 

Irresponsabilidade, num processo de autocrítica, o autor examina uma série de questões 

sobre o significado do trabalho artístico. Vianinha compreende que as teorias estéticas 

caminham para uma manifestação do individuo, que supera e sufoca o artista. Para o 

autor, o artista que participa no processo de evolução da humanidade torna-se um ser 

estético, histórico e vital que luta com as armas dirigidas aos nervos, às unhas, à 

circulação sanguínea como maneira de organizar os problemas que surgem para si.  

Vianinha sobre uma possível concessão da liberdade do artista caracterizada 

como panfletária, comenta sobre o assunto, “como se o panfletarismo não fosse 

exatamente a mesma alucinação nervosa e emocional do artista que reclama as bases 

sociais isolado dela”. (VIANNA FILHO, 1999, p. 57) 

 Ao longo da trajetória de criação dramatúrgica do CPC, vários textos tiveram o 

cuidado de elaboração e preocupação estética. Para Fernando Peixoto, alguns textos 



74 

 

foram ignorados pela crítica e não entraram para historia da moderna dramaturgia no 

Brasil. O próprio Vianinha, elaborou textos de elevada dramaticidade, da mesma forma 

que ele encontrava nas ruas e nos movimentos populares. Seus textos na fase do CPC 

significaram a sua descoberta do teatro como ferramenta de pesquisa, investigação, de 

participação e intervenção na realidade social. Para isso, Fernando Peixoto, chama 

atenção que as peças do CPC representaram uma relação difícil e complexa entre o 

intelectual e a formulação dos valores estéticos e políticos.  

Textos completamente ignorados do CPC revelam uma elaboração mais 
cuidada inclusive recuperando e investigando aspectos da revista e da 
comédia popular ou chegando mesmo a uma dramaturgia de surpreendente 
vigor, aprofundando questões de comportamento político mesmo de forma 
controvertida, fornecendo elemento para uma reflexão dos inesgotáveis 
sentidos da teatralidade. (PEIXOTO, 1989, p. 9). 

 

Desta feita, o debate político e cultural repercutiu na mobilização em torno da 

montagem cênica de A Mais-valia, imprimindo na escrita dramática o caráter de revista 

musical. O conceito de mais-valia como “a medida da exploração do trabalho no 

sistema capitalista”. (MARX apud HUBERMAN, 1996, p. 233), coloca para o 

trabalhador a tarefa da consciência política de classe e de investigação permanente do 

poder capitalista, dos limites e do caráter da extração da força física e da energia vital 

do trabalho não pago.  

Vianinha menciona a questão da mais-valia, em entrevista a Beatriz Bandeira 

para o jornal Novos Rumos, em 1960. A pergunta foi direcionada ao autor, sobre a 

finalidade de querer atingir um público proletário e se na realidade haveria alguma 

condição para isso, ele responde. 

A minha peça foi escrita especialmente para esse público. Em um dos debates 
de nosso Seminário de Dramaturgia ficou resolvido que seriam abordados 
temas econômicos para serem representados em um Congresso de Jovens 
Trabalhadores que se realizaria ou realizou-se em janeiro do corrente. Eu 
escolhi a teoria da mais-valia. Não há possibilidades de operário vir ao teatro 
– por uma série de condições econômicas e sociais – mas é muito fácil o 
teatro ir até o operário. As dificuldades materiais são facilmente removíveis, 
principalmente em se tratando de espetáculos com esse que, praticamente, 
não requer cenário e pode ser levado ao ar livre, em clubes de bairro, 
sindicatos. Basta simplesmente que todos os componentes do grupo queiram 
tomar essa iniciativa. (VIANNA FILHO, 2016, p.151). 

 
O dramaturgo Vianinha, com o texto da Mais-valia, propôs tratar de um dos 

problemas diretamente ligados a classe operária, elaborando o seu caminho estético e 

político na experiência de escrever sobre um determinando problema econômico da 

sociedade.  



75 

 

Enquanto isso, a recepção do pensamento de Piscator no CPC, se encontra na 

formulação de uma linguagem estética na ordem prática do projeto cultural de teatro 

proletário, teatro revolucionário, teatro popular, teatro de tendência e teatro político, “o 

ponto de mira mental é e continua a ser para mim o proletariado e a revolução social” 

(PISCATOR, 1968, p.104). Piscator escolheu elaborar no teatro uma dramaturgia que se 

propunha discutir as relações sociais e, sobretudo formulou hipóteses dentro da prática 

teatral sobre o significado de uma função social do ser humano e na interpretação da 

realidade no plano histórico político, econômico e social de sua época.  

 

A arte não deve ser considerada somente do ponto de vista da distração, do 
entretenimento, e sim como um laboratório de comportamento do homem e 
de sua educação moral, no sentido que se entende de Diderot e Schiller. E 
necessário ver em sua função de construção e de renovação de uma 
verdadeira sociedade humana. Desta concepção nasce o teatro político, que 
deve ser considerado como uma necessidade histórica. (PISCATOR, 1967, 
p.81, tradução nossa)10 

 

Naquela época, o diretor alemão, queria apoiar um teatro proletário que passasse 

a ser o palco propagandístico dos trabalhadores revolucionários de Berlim e aconselha 

“não se tratava de um teatro que pretendia proporcionar arte aos proletários, e sim uma 

propaganda consciente; não se tratava de um teatro para o proletariado e sim um teatro 

do proletário”. (PISCATOR, 1968, p.51). 

A união entre o teatro e o proletariado e a ideia de fazer um movimento cultural 

em favor do movimento proletário, ainda estava amadurecendo na Alemanha dos anos 

de 1920 e no apoio de organizações destinadas ao acesso ao teatro pelos operários, “o 

teatro proletário pressupõe que o proletário só podia ser constituído como teatro de 

massas, como teatro de três ou quatro mil lugares.” (PISCATOR, 1968, p.143). A 

contradição este lançada, pois por uma série de fatores econômico-sociais e 

educacionais, os operários não tinha acesso a bens culturais como o teatro, destinados à 

camada da burguesia. 

 

Até então, o nosso teatro nada mais será do que um teatro revolucionário que 
intervém para libertar ideologicamente o proletariado, para propagar uma 

                                                           
10

 El arte no debe ser considerado solo desde el punto de vista de la distraccíon, del entretenimento, sino 
como un laboratório del comportamiento del hombre y de su educación moral, en el sentido em que ló 
entendían Diderot y Schiller. Es necesario verlo en función de la construcción y de la renovación de uma 
verdadera sociedad humana. De esta concepción nace el teatro político, que debe ser considerado como 
uma necesidad histórica (PISCATOR, 1967, p.81).  
 



76 

 

transformação social que, com o proletariado, liberte também o teatro de 
todas as suas contradições. (PISCATOR, 1968, p. 143). 
 

Para o encenador, o palco era compreendido como uma tribuna e dessa relação 

com o público aparecia uma assembleia, um comício, um parlamento, ou campo de 

batalhas em que são definidos e encarados os elementos de agitação para a tomada de 

decisões políticas de participação popular, “a criatura no palco tem para nós o 

significado de uma função social”. (PISCATOR, 1968, p.156)  

Sobre a necessidade do teatro e do seu desenvolvimento no processo de 

submissão à discussão de temas sociais e revolucionários, Piscator lançou-se a uma 

missão na qualidade de marxistas revolucionários “a missão do teatro revolucionário 

consiste em tomar como ponto de partida a realidade, e elevar a discrepância social a 

elemento de acusação, de subversão e de nova ordem”. (PISCATOR, 1968, p.156).  

Existia no CPC, certa preocupação em levar para os setores de vanguarda e de 

luta da massa trabalhadora novos instrumentos culturais para acesso à informação 

social. A relação do artista com a sociedade estava na ordem do dia, Vianinha não 

encarava o teatro como “espelho do seu tempo” e nem passaporte para revolução, sua 

posição diante da sociedade, dos problemas sociais, de sua época era o fenômeno capaz 

de provocar as experiências de humanidade. 

O artista colabora na criação de condições para intervenção humana sobre a 
realidade. (...) o artista cria um objeto sensível porque como indivíduo é 
prisioneiro de sua individualidade na observação dos fenômenos mas, como 
ser social, é capaz de coordenar suas experiências extraindo significados e 
sentimentos que referem nossa existência e ação. O artista se dirige à 
consciência social formulando experiências que coordenarão e desenvolverão 
o conhecimento que esta consciência social possui do ser social. (VIANNA 
FILHO, 1981, p. 217) 
 

Vianinha se propôs situar sua obra dramatúrgica por meio de uma perspectiva 

social, refletindo sobre a realidade social, da classe trabalhadora, denunciando as 

mazelas, as misérias, a dominação e a desigualdade social. Para ele, o teatro seria um 

instrumento de transformação social e luta política mesmo apontando a uma forte 

esquematização na utilização do método de agitação e propaganda e os recursos épicos. 

Sobre a subordinação dos textos teatrais de Vianinha às discussões políticas e do 

compromisso do autor com a agitação e propaganda, Rosangela Patriota comenta: 

Para realizar-se seus propósitos, usou técnicas dramatúrgicas que tornassem 
as mensagens mais eficazes. Esteticamente, ora vinculou-se ao drama 
realista, ora optou por textos estruturados em situações dramáticas 
independentes, uma vez que a temática e a mensagem nela contida deveriam 
ser prioridades, e não os recursos artísticos. (PATRIOTA, 1995, p.108). 

 



77 

 

A estrutura dramatúrgica da Mais-valia na percepção do dramaturgo seguia o 

caminho do Teatro Político. Para abordar o conceito, a autor deseja aprofundar sobre o 

debate do subdesenvolvimento, desemprego, o utilitarismo, a individualização, a guerra 

etc. Ele escreve uma peça para compreender o movimento dialético e histórico da 

sociedade, a teoria da mais-valia serviu para o artista organizar sua poesia e formular 

valores de intervenção e responsabilidade para com o ser social. 

A Mais-Valia Vai Acabar, Seu Edgar é peça política mesmo circunstancial. 
Os valores formulados são simplistas e esquemáticos, viciados na ação que 
corre e se movimenta deixando o objeto de representação estático e 
emburrado. Só tentei realizá-la como teatro político. (...) Procurei explicar a 
mais-valia de maneira primeira que só de maneira primeira a conheço. A 
mais-valia vale um teatro político circunstancial. (VIANNA FILHO, 1981, 
p.221.) 

 
 

Nesse projeto do Teatro Político, Vianinha combina o humor, a política, a sátira 

para tratar da temática do ponto de vista crítico social e que nasce do desejo de reflexão 

do quadro histórico e das relações de produção da época. A peça é uma aula de 

economia política ministrada na forma de teatro. O dramaturgo cria o texto dentro da 

estrutura de experimento cênico para comunicar a arte como meio político e educativo.  

De início, o teatro político se apresenta com palavras de ordem revolucionárias, com 

peças teses de refutação e de enfrentamento entre a classe oprimida e a dominante.  

O processo deflagrado pela montagem de A Mais-Valia foi na verdade, o de 
mobilização não de operários dispostos a articular-se e lutar contra a 
exploração capitalista, mas o de intelectuais prontos para utilizarem-se de 
formas supostamente mais eficazes que um texto teórico para induzir a 
consciência de luta do proletariado. (BETTI, 1997, p. 102) 

 

A ousadia de Vianinha, que tinha plena consciência, foi trabalhar com um 

assunto novo e na pesquisa de novos materiais e códigos estéticos de ruptura ao 

repertório valorizado do teatro moderno brasileiro. Era preciso buscar outra forma 

prática de escrever uma peça e submeter à discussão dos temas sociais e criar condições 

para o nascimento de uma dramaturgia revolucionária.  A propósito de um nível de 

expectativa estética, Vianinha declara. 

É preciso uma outra forma de teatro que expresse a experiência mais ampla 
de nossa condição. Uma forma que se liberte dos dados imediatos, que 
organize poeticamente valores de intervenção e responsabilidade. Peças que 
não desenvolvam ações; que representem condições. Peças que consigam 
unir, nas experiências que podem inventar e não copiar, a consciência social e 
o ser social mostrando o condicionamento da primeira pela última. Isto não 
será um teatro apenas político embora o teatro político seja fundamental nas 
atuais circunstâncias. (VIANNA FILHO, 1981, p. 221) 

 



78 

 

  A reelaboração artística de Vianinha com a tradição dos textos realistas, marca 

em sua trajetória, o encontro de uma estética marxista e da tentativa de contribuir para a 

educação do proletariado. O primeiro objetivo da Mais-valia foi à exposição da teoria 

marxista à propaganda política e como resultado suprimir a simples alienação dos 

sentidos humanos que servem como meios para a propriedade privada (capital e 

trabalho). Os artistas do CPC aspiravam em constituir uma nova vanguarda em relação 

ao despertar crítico da consciência do operário e da recuperação do domínio da cultura 

no lugar político de luta, “não se trata de teorizar sobre cultura em geral, mas de agir 

sobre a cultura presente procurando transformá-la, entendê-la, aprofundá-la.” 

(GULLAR, 2002, p. 21). A construção da história na sua dimensão de liberdade adquire 

a necessidade de sociedade, de organização política e de emancipação. A participação 

política do artista se define no reino da liberdade à medida que supera o problema 

artístico numa sociedade de massa. 

A montagem do texto da Mais-valia seguiu as riscas as diretrizes do autor e o 

encenador Chico de Assis planejou montar o espetáculo em ensaios abertos em um 

teatro de arena ao ar livre que tinha abrigado os primeiros shows da bossa nova, ficava 

na Faculdade Nacional de Arquitetura na Urca, Praia Vermelha no Rio de Janeiro. 

Chico de Assis formou o elenco com o pessoal do Teatro Jovem 11e mais os estudantes 

universitários da própria Arquitetura, “eu queria montar uma peça monumental e peguei 

um grupo de mais ou menos 70 pessoas”. (ASSIS apud VIANNA FILHO, 2016, p. 

105).  

O encontro de Vianinha com a juventude universitária foi possível na montagem 

da Mais-valia, e o seu trabalho de vanguarda possibilitou vencer “o espírito comodista e 

antinacional que se procurava incutir na juventude.” (GULLAR, 2002, p.26). Ainda, 

com os ensaios da peça, começou a ser formar uma frente intelectual com os jovens que 

                                                           
11  O Teatro Jovem foi um grupo teatral, que fez a estreia em 1960 com a A Mais-valia vai acabar seu 
Edgar, de Vianinha. O grupo foi dirigido por Kleber Santos, estudante de arquitetura e diretor artístico. O 
grupo ficava sediado em uma casa no Mourisco, na Praia do Botafogo no Rio de Janeiro. No programa de 
espetáculo da peça Mais-valia, Kleber Santos reflete “E para o Teatro Jovem significará a primeira prática 
de uma de nossas diretrizes teóricas: o teatro popular”.   TEATRO Jovem. In: ENCICLOPÉDIA Itaú 
Cultural de Arte e Cultura Brasileiras. São Paulo: Itaú Cultural, 2017. Disponível em: 
<http://enciclopedia.itaucultural.org.br/grupo399327/teatro-jovem>. Acesso em: 15 de Out. 2017.  Joel 
Barcellos em depoimento inédito em fevereiro de 2016, relembra “Partimos para incentivar um grupo 
jovem, chamado Teatro Jovem, no Rio de Janeiro. Porém pouco depois da estreia de A mais-valia vai 
acabar, seu Edgar, do Vianinha com direção de Chico de Assis, o diretor do grupo do Teatro Jovem, filho 
de general, disse que aquilo era coisa de comunista e abandonou o espetáculo junto com os atores de seu 
grupo. (BARCELLOS, Joel. Mais-valia após o racha. In VIANNA FILHO, Oduvaldo. Peças do CPC: a 
mais-valia vai acabar seu Edgar e mundo enterrado.  São Paulo: Expressão Popular, 2016. 
 
 



79 

 

apareciam “a montagem daquele espetáculo nasceram outras ideias para o teatro popular 

que mais tarde se consubstanciariam um pouco o Centro Popular de Cultura da UNE”. 

(ASSIS apud VIANNA FILHO, 2016, p.102).  

O autor se valeu da tradição do teatro de revista brasileiro, da técnica da revista 

piscatoriana e das peças didáticas de Brecht, o que resultou numa “sátira política de 

caráter anti-ilusionista” (BETTI, 1997, p.90). A propósito do Teatro de Revista no 

Brasil, podemos observar uma forte influência da revista clássica francesa e portuguesa 

correspondente à estrutura formal: o prólogo de abertura, quadros musicais, números de 

cortina etc. A revista no Brasil, foram adicionadas um arcabouço tipicamente brasileiro 

como: caricaturas, música popular, quadros de comédias (quadro de rua ou esquete), 

quadro de fantasias, marchinhas populares, melodias carnavalescas, blocos 

carnavalescos alegorizados, charges, escracho etc. Durante os anos de 1920, os 

espetáculos do gênero da revista no Brasil encontraram caminhos com a ligação entre 

teatro de revista e música popular, que se concentrava na Praça Tiradentes, frequentado 

por um público oriundo de diferentes classes sociais.  

Pode-se dizer que praça Tiradentes e teatro de revista eram sinônimos. No 
entanto, ainda que tentassem se modernizar, os teatros da “praça” teimavam 
em conservar a estética popular e tradicional da velha revista consolidada 
durante décadas. (FARIA; GUINSBURG, 2012. P 446).  
 

Segundo João Roberto Faria e Jacó Guisburg (2012), as influências do teatro de 

revista sobre a sociedade exigiam por parte da dramaturgia, uma habilidade e eficiência 

na confecção de esquetes, rábulas e monólogos dentro da estrutura da proposta de crítica 

política, da sátira e o humor como temas centrais. 

O tema principal do teatro de revista é sempre a atualidade. Estar em sintonia 
com a atualidade é, também, o primeiro compromisso do teatro de revista. 
Por isso é que às novidades está sempre reservado um quadro, uma música, 
um esquete. Telefones, ventarolas, abat-jours, descobertas científicas, 
automóveis, gramofones, elixires da juventude, tudo era assunto cabível 
nesse teatro de ritmos futuristas, em compasso com seu tempo. (FARIA; 
GUINSBURG, 2012, p. 443). 

 

No texto, a alegoria é um recurso utilizado por Vianinha apropriado do gênero 

do teatro de revista.  A revista em sentido piscatoriana, na sua composição cênica e 

dramatúrgica, tem o caráter pedagógico. Piscator passa a trabalhar a problemática da 

falta de produção dramática, propondo outros tipos de textos - o documental, a 

reportagem e jornalístico, experimentara romper com as leis formais do drama e escolhe 

o elemento da revista como novo princípio formal da dramaturgia para interromper o 

esquema dramático e elevar o épico a elemento cênico, “a forma da revista encontrou-se 



80 

 

com a decadência da forma dramática burguesa.” (PISCATOR, 1968, p.72) Piscator 

recorre à tradição da forma de revista de cabaré à função política do teatro, “a revista 

proporcionava a possibilidade de uma “ação direta” no teatro”. (PISCATOR, 1968, p. 

73) e mediante a isso, aplica de todas as possibilidades: música, canção, acrobacia, 

desenho instantâneo, esporte, projeção, fita de cinema, estatística, cena de ator, alocução 

etc.  

Vianinha também consegue romper com as leis formais do drama, e assume uma 

postura de lutar por uma nova cultura, por uma nova vida moral e por uma nova forma 

de espetáculo teatral. Sua obra se propagou em novas relações sociais ao 

esclarecimento, a sabedoria e reconhecimento do artista vinculado à classe trabalhadora. 

A premissa dos artistas do CPC, de contribuir para elevação moral e intelectual da 

classe trabalhadora, de outro modo representou a oportunidade prática da nova literatura 

teatral como fator histórico, político e popular para aprofundar nas raízes da cultura 

popular brasileira. Vianinha enfrentou o problema das tradições teatrais, da literatura 

teatral e do próprio método do realismo, ou seja, na criação de uma obra de arte no 

sistema capitalista.  

A obra de arte contém o elemento histórico da linguagem que se desenvolve 

lentamente no grupo social como afirma Gramsci, “uma obra de arte e tão mais 

“artisticamente popular” quanto mais seu conteúdo moral, cultural e sentimental for 

aderente à moralidade, à cultura, aos sentimentos nacionais”. (GRAMSCI, 1978, p. 27). 

Na criação literária da peça teatral, não se vincula a algo estático, mas como atividade 

em contínuo desenvolvimento, o autor se comunica com o leitor através das palavras, 

que acaba por propiciar ao público a vivência da obra seja pela leitura ou por uma 

representação teatral do ponto de partida da difusão nacional-popular. 

O ponto de partida de Vianinha com a Mais-Valia foi extrair o novo elemento 

cênico para combater a decadência da forma dramática burguesa e com isso ele busca 

introduzir o que na prática Piscator realizou na dramaturgia de agitação e propaganda 

“(...) ampliação da ação e do esclarecimento dos seus segundos planos; uma 

continuação da peça para além da moldura da coisa apenas dramática.” (PISCATOR, 

1968, p.69). Até o momento da História do Teatro Brasileiro, a narrativa épica dialética 

não fora aplicada nos meios cênicos, era um terreno estranho ao teatro. As concepções 

sobre teatro épico, didático, revolucionário, documentário de Piscator difundiram no 

trabalho artístico de Vianinha que na época estava interessado por um Teatro Político. 

Para criação dessa narrativa como epopeia da luta proletária de libertação, Vianinha 



81 

 

enfatiza o objetivo de realização de trabalho de cultura popular, ao procurar reavivar nos 

palcos brasileiros a revista brasileira, a linguagem das chanchadas. 

O CPC da UNE resolveu-se inicialmente pela revista, procurando reavivar e 
manter uma tradição de sátira impiedosa, de crítica de costumes – espetáculos 
com quadros isolados, com uma ligação dinâmica que permita a permanente 
chamada da atenção do público, com música, poesia e as formas mais 
variadas que permitam sempre uma mudança no tom do espetáculo. Esta 
adaptação às condições objetivas nos parece fundamental em todo o tipo de 
realização de trabalho de cultura popular (VIANNA FILHO, 1999, p. 98) 

 
Ao resgatar a linguagem da cultura popular, Vianinha questiona a forma realista 

e as condições do moderno palco burguês e aprofunda na renovação do palco, da 

linguagem, através de um caráter ilustrativo e didático para a Mais-valia. Sua 

preocupação com outra forma de teatro, se expressa na afirmação de Alfred Doblin, em 

seu artigo “a construção da obra dramática”, em 1929, “mas não vejo nenhum caminho 

claro para o épico na atualidade, a não ser o caminho para um novo palco”. (DOBBLIN 

apud PISCATOR, 1968, p.69). A suposta crise do realismo compartilha com a ideia do 

de Vianinha “o artista realista agora escreve para não entrar na fila e ser ninguém.” 

(VIANNA FILHO, 1981, p.220); ele enquanto artista se informa sobre os novos 

pressupostos estéticos e políticos e desenvolve a peça na estrutura antirrealista, “a 

preocupação de Vianinha, ao escrever o texto, fora a de entender ao que lhe pareciam 

ser as necessidades de um público proletário.” (BETTI, 1997, p.99).  

O autor questionava os limites da decadência capitalista e da criação de 

condições prévias para a vida cultural da sociedade socialista, “as conquistas 

democráticas de nossa época estão intimamente ligadas ao realismo. Agora o realismo 

caiu de costas”. (VIANNA FILHO, 1981, p 220).  

Ainda, nesse debate sobre o realismo, Vianinha se concentra na ideia de criar 

uma nova literatura teatral para despertar no seu público o pensamento fundamental 

marxista: a consciência social determina o ser social.  As inúmeras preocupações sobre 

a forma realista apontada por Vianinha referem-se à fragilidade humana mostrada no 

palco, como se a existência social fosse um fardo ou um mal inevitável e também a 

acomodação, o individualismo, o utilitarismo que surgem do complexo cultural 

capitalista, “o realismo hoje se acomodou; perdeu qualquer correspondência cultural 

mais intensa com as novas propostas que surgem que se configura com a nova 

consciência.” (VIANNA FILHO, 1981, p. 218).  

Vianinha se debruça sobre consciência social aos valores de intervenção ao 

movimento histórico e da necessidade revolucionária, “o realismo brasileiro ainda tem o 



82 

 

sabor de revolta e protesto. Levantou-se diante da cultura importada que somente 

esclarecia  e afirmava nossa natural e necessária e folclórica inferioridade.” (VIANNA 

FILHO, 1981, p. 220).  Sobre a inferioridade, podemos destacar um aspecto da luta 

ideológica que se apoia sobre a forma de luta de classes e, sobretudo na afirmação da 

cultura nacional-popular, que só é nacional o que é popular, sem separação e distinção 

dos termos, “o realista não está atrás de novos valores para a realidade que se modifica; 

quer recuar a realidade para valores ideias que, de qualquer forma, compõem 

historicamente a luta do homem pela liberdade”. (VIANNA FILHO, 1981, p.220).  

Nelson Werneck Sodré sobre a cultura importada burguesa que se reveste de um 

caráter reacionário, antipopular e de deformação aos padrões culturais, coloca a seguinte 

questão, “não se trata de fechar as portas ao que vem de fora, mas de fechar as portas ao 

ruim que vem de fora, em doses maciças, para deformar nossa cultura, para lhe impor 

padrões baixos.” (SODRÉ apud GILBERTO, KUHNER, 1980, p. 204). 

Esses padrões culturais importados oriundos do controle dos meios de 

comunicação de massa pela classe dominante, nada mais recorrente no pensamento 

crítico de Vianinha que traduz pela necessidade de intervir na sociedade como 

componente do movimento dialético. Naquele momento e posteriormente, ele opta em 

escrever peças políticas na tentativa de procurar explicar os fundamentos de seu teatro 

político, “todos os autores que se levantam contra o teatro político vão para casa e 

escrevem peças políticas. Abordar temas políticos é uma coisa; escrever peças políticas 

é outra.” (VIANNA FILHO, 1981, p.219). 

2.3 A construção dramatúrgica e dialética da Mais-valia Vai Acabar seu Edgar. 
 

De onde vem o lucro? Uma tese marxista para fins didáticos é a primeira 

pergunta lançada na obra da Mais-Valia que oferece ao leitor/espectador como elemento 

à proposta da escrita dramatúrgica sobre um determinado problema econômico da nossa 

sociedade. A exposição da temática se revela na ação do ambiente de uma fábrica.  

A peça conta a estória de uma trajetória heroica de sujeitos que passam a 

questionar as condições de exploração da força de trabalho. O dramaturgo não nomeia 

nenhum personagem, aparecem como sujeitos em dois blocos: os capitalistas e os 

operários. 



83 

 

O primeiro recurso para informar o leitor/espectador sobre o objetivo da ação 

está na função de atores-narradores que se dirigem ao público para dar início à ação 

dramática. 

OS ATORES DE DIRIGEM AO PÚBLICO: 
Atenção! Vai começar a função! 

(...) Queremos cantar o que sabemos, 
Apesar de pouco sabermos, 
Queremos fazer você rirem 
Da graça que ninguém tem. 

(VIANNA FILHO, 1981, p. 224). 
 

A narração dos atores tem o objetivo de alertar o leitor/espectador sobre a 

pretensão de fazer rir, mesmo da falta de graça sobre os fatos da ficção. No texto, 

Vianinha escolhe as palavras que rimam com “eu”, o uso da rima tem o objetivo de 

iniciar um processo de individualização de cada personagem para definir uma função 

social dos mesmos, (“Somos poucos: eu, eu, Abreu, Romeu, Tadeu, Dirceu Edivirges 

Seixas Dosório”.) (VIANNA FILHO, 1981, p. 225). 

O bloco capitalista é denominado pelo dramaturgo, como sujeitos senhores da 

alienação, isto é os patrões que alienam a força de trabalho, são personagens sociais 

nomeados como capitalista 1 (C1), Capitalista 2 (C2) e Capitalista 3 (C3). 

O primeiro gesto social aparece na entrada de quatro sujeitos de macacão, 

barbudos, em volta de uma máquina. O dramaturgo coloca a máquina para simbolizar, o 

meio pela qual é extraída a força de trabalho.  Os personagens barbudos são nomeados 

como Coro dos Desgraçados, que são os proletários que vendem sua força de trabalho 

para produzir: charuto, isqueiro, chiclete e travesseiro.  

Os desgraçados realizam as tarefas de levar e trazer os produtos da máquina para 

os capitalistas consumirem. No coro dos desgraçados, revela ao leitor/espectador quem 

são os criadores dos produtos ofertados para os capitalistas, temos a voz de comentário 

dos proletários. 

Trabalhamos noite e dia,  

Dia e noite sem parar!  

Então de nada precisamos  

Se só precisamos trabalhar!  

HÁ MIL ANOS SEM PARAR!  

(VIANNA FILHO, 1981, p.225) 

 

Para situar os personagens no enredo, o dramaturgo escreve diversas canções em 



84 

 

que os personagens entram em cena cantando recitativos.  O coro dos Desgraçados 

representa a voz dos proletários em sua luta por condições dignas de subsistência e 

trabalho e cada canção tem o objetivo de denunciar os mecanismos da exploração de 

trabalho.  

Os desgraçados cumprem ao longo da peça, uma função: são sujeitos de um 

código social. A ação da peça desenrola com os Desgraçados que são denominados 

como D1, D2, D3 e D4. O dramaturgo personifica esses quatro desgraçados formados 

por um grupo heterogêneo que se apresentem como tipos bem diferenciados: o D1 

(religioso), o D2 (simplório), D3 (mulherengo) e D4 (o questionador). 

Cada Desgraçado possui uma personalidade dentro do contexto de ambições e 

desejos, D1 canta o desejo do céu, D2 quer ter um novo sapato e tem vontade de ir para 

algum lugar, D3 tem o desejo de ter uma mulher e D4 questiona o porquê de trabalhar 

tanto e não poder usufruir do descanso.  No desenvolvimento da ação, D4, o 

questionador incita aos poucos a transformação que aparecem dentro do argumento de 

querer mais dois minutos de descanso. 

D4: E tenho dois minutos de descanso? 
Nunca vi o sol, não tomei leite condensado, 
não canto na rua, esqueci de sentar, quando 
chega a hora de descansar, fico pensando na 
hora do trabalhar! Chega!  
(VIANNA FILHO, 1981, p.227). 

 

A primeira tomada de consciência sobre a exploração do trabalho suscita a ação 

de D4 em questionar o porquê de não descansar. Vianinha, ao longo da peça, escreve 

pequenos quadros, esquetes, fragmentos de cenas dentro de uma unidade da ação, para 

evidenciar momentos fotográficos e cinematográficos. O dramaturgo quer captar o 

momento para satirizar a temática do processo de acumulação da riqueza e exploração 

dos capitalistas. O dramaturgo expõe o lema individualista na expressão cunhada pelos 

capitalistas que se expressa na canção “hei de vencer”.   

 

C2: (canta)  
Hei de vencer, 
lutar até morrer, 
pela história, 
pelo meu bem-querer. 
Hei de vencer, 
Cobrir mamãe de glória, 
hei de sorrir, 
hei de mamar! 



85 

 

(VIANNA FILHO, 1981, p.236) 
 

Os quadros cênicos são exemplificativos dentro do objetivo do dramaturgo em 

querer mostrar como funciona a engrenagem social de exploração dos capitalistas. Os 

diálogos dos capitalistas e desgraçados retomam de modo jocoso e irônico o 

antagonismo de classes por meio da confirmação da proposta de tese do dramaturgo: a 

mais-valia.  

Vianinha cria os quadros a partir de situações absurdas, como na ação do 

capitalista de contar moedas para comprar a máquina de exploração, que apresenta 

como conteúdo ideológico que coloca o lucro como fonte de desejo do capitalista. O 

dramaturgo constrói as cenas se utilizando de símbolos sociais, para mostrar a condição 

moral dos capitalistas. 

 

C2: Descobri que o pai teu mistura terra na 
farinha e explora o povo que é tão povo ou 
mais povo do que eu! 
Mocinha: Mas a máquina que inventaste, 
mocinho, também mistura farinha na terra. 
C2: Muito menos... e terra de primeira sem 
minhoca onde tem mandioca. 
Mocinha: Eu te amo, mocinho. 
C2: Idem, mocinha (Ao público) Assim era 
minha vida... heroca, escondido na toca, 
agitada que nem pororoca.  
(VIANNA FILHO, 1981, p. 233) 
 

Vianinha vai descrevendo as ações dos personagens dentro de um discurso 

oculto, revelando a lógica as avessas, mostrando as contradições. As situações absurdas, 

os efeitos cômicos, ele extrai dos principais responsáveis da criação, ou seja, os 

capitalistas.   

Para mostrar, a saga de disputa de poder e das artimanhas criadas pelos 

capitalistas dentro das relações de privilégio de classe e de exploração, Vianinha opta 

pela linguagem do melodrama (mocinho e vilão), o dramaturgo se utiliza do recurso 

cinematográfico de filme de cowboy e de velho oeste, propondo mostrar a contradição 

das estórias sobre um suposto ato heroico de como vencer o último obstáculo da vida 

pela venda da farinha adulterada, classificada por um cartaz como a “última invenção”. 

 

C2: Hei de vencer! Depois de um tempão 
consegui um dinheirinho para acabar a 
invenção. Vendi meu sangue, um dedo da 
mão vendi minha sombra, e o meu calção. 



86 

 

(VIANNA FILHO, 1981, p. 235). 
 

A preparação da cena se dá pela música de suspense, os capitalistas em cena 

anunciam com um cartaz o preço da farinha “duzentos dinheirinhos”. O coro do 

mocinho e da mocinha faz a propagada (“olha a farinha, limpa e bem purinha, branca 

como lembrança de paixão. Cinquenta dinheirinhos.”) (VIANNA FILHO, 1981, p.235). 

A disputa pela venda da farinha entre mocinhos e vilão cresce, “a fila que quase estava 

comprando na banqueta do vilão saúda com entusiasmo a chegada do mocinho. 

Dirigem-se para ele. O vilão, furioso, vem por trás, com o capanga. Filme de cowboy”. 

(VIANNA FILHO, 1981, p. 235). Vender mais caro o produto? Uma pergunta lançada 

por Vianinha, ao colocar a farinha do vilão por “duzentos dinheirinhos” e do mocinho 

da invenção por “cinquenta dinheirinhos”. O quadro da disputa pelo poder finaliza com 

a vitória do capitalista vestido de mocinho, concluindo o tema da concorrência 

capitalista, da barganha e dos instrumentos que os capitalistas se utilizam para enganar 

os oprimidos. 

O discurso dos capitalistas tem um teor de manifesto que o dramaturgo elegeu 

para verificar como são emaranhadas as relações de produção e de exploração 

mascaradas pelo sistema capitalista. Vianinha quer mostrar como os capitalistas são 

conhecedores do processo de exploração.  

No fragmento a seguir, o dramaturgo reproduz o pensamento mercantil medieval 

sobre a relação da mercadoria e lucro, dado pela explicação por um dos capitalistas que 

reproduzem uma falsa fórmula: o lucro existe porque as mercadorias são vendidas por 

preço superior ao de seu custo. O dramaturgo lança a semente como fato gerador da 

trama: qual é a origem do lucro? 

 

C2: Eis a minha história, sem enfeites e 
macetes. Deslutei, destrabalhei sem 
descanso e desvenci. Não era preciso vender 
um pouco mais caro, seu Amaro? Era 
preciso. Meu lucro tinha que existir para 
extinguir em todos os recônditos recantos do 
mundo os homens que sugam como 
vampiros imundos do trabalho de seus 
semelhantes. E preciso continuar a ganhar – 
para a luta continuar. O meu lucro – que 
não paga metade do meu trabalho – é 
dedicado à luta pela liberdade. Vendo mais 
caro – nada oculto aos homens de bem – 
para construir novas máquinas, novas vidas.  
(VIANNA FILHO, 1981, p. 236). 



87 

 

 
A estória que foi contata pelos capitalistas é a tentativa de explicar aos 

desgraçados como vencer na vida, o coro dos capitalistas afirma “que todos os seus 

privilégios são oriundos de história de luta, suor e lágrimas”. Os desgraçados acabam se 

impressionando com o coro, que tentam convencer sobre a possibilidade de vencer na 

vida.  

Vianinha para mostrar a ideia de como vencer na vida, constrói o quadro da feira 

de ilusões, onde se vendem sonhos ou a possibilidade de ser feliz. O dramaturgo opta 

por encaminhar a ação através da versão dos personagens capitalistas para iniciar a ação 

de tomada de consciência dos desgraçados. Os capitalistas se transformam em locutores, 

garotos propagandas de televisão e anunciantes. A cena se desenvolve com a seguinte 

pergunta: você é o homem mais feliz do país? 

 

C1 (Locutor. Com microfone) Você é o 
homem mais feliz do país? Eis aí a sua 
grande oportunidade de passar para a 
eternidade! Ganhe também uma viagem aos 
Estados Unidos, homem mais feliz do país! 
(...) C2 (Pôs a cabeleira. Garota 
propaganda. Como se estivesse na televisão. 
Os desgraçados se concentram na frente 
dela). Será você aí na esquina com mão no 
nariz? Ou você que está na fila do lotação 
há sete anos e oito dias? Você aí – largue a 
sua marmita e venha concorrer. Você 
também conserta o esgoto fedido da Avenida 
Buracos a Granel. Venha. Uma viagem aos 
States, homem mais feliz do país!  
(VIANNA FILHO, 1981, p. 239). 

 

Durante o quadro, vozes questionam os desgraçados: Você é o homem mais feliz 

do país, infeliz? As vozes correspondem aos desejos ocultos vinculados nos meios de 

comunicação na ilusão de comprar a felicidade. O quadro da feira de ilusões desenvolve 

com o concurso da felicidade para premiar com uma viagem aos Estados Unidos, o 

homem mais feliz do mundo. Os capitalistas são a banca examinadora e os Desgraçados 

(D1, D2 e D3) entram na fila para passar por uma avaliação da banca, (“uma banca 

examinadora com os três capitalistas. Na porta um cartaz. “Fila para o homem mais feliz 

do país. Para concorrer basta fumar cento e doze maços de comigo ninguém põe a 

cara”.”). (VIANNA FILHO, 1981, p. 239). As perguntas da banca são direcionadas a 

D2: o senhor é feliz? O senhor tem mulher? Tem filhos? O senhor trabalha muito? O 



88 

 

senhor tem dores? Qual é o seu maior desejo na vida? Os capitalistas ao examinar D2, 

chegam à conclusão que o homem feliz apareceu, pois o homem feliz é sozinho: não 

ama, não chora, não pensa, não lê.  O coro do Homem feliz anuncia o vencedor do 

concurso: D2.  

Coro do homem feliz:  
Não sabe ler, não quer comer, 
Rir sem saber por que, 
A mãe morreu, irmão sumiu, 
Logo, logo vai pro beléliu. 
Não tem nada que lhe possam  roubar, 
De tão seco nem precisa mais urinar. 
O homem feliz é sozinho: 
Não ama, não chora, não pensa, não lê: 
É feliz! Feliz. 
(VIANNA FILHO, 1981, p.242) 

 

O Desgraçado (D2), vence o concurso sobre a condição do processo de alienação 

da força de trabalho pelos capitalistas. Na fábrica, os quatro desgraçados continuam a 

trabalhar na máquina. Um cartaz anuncia “no dia seguinte” e D2 ainda tem em volta do 

pescoço às flores que lhe deram. Para dar prosseguimento à ação, Vianinha provoca 

uma mudança na narrativa: a morte de D2 em virtude do excesso de trabalho e por 

exaurimento.  

Nas rubricas da cena, o dramaturgo aponta o desfecho da morte pelas ações 

físicas do personagem (“o desgraçado 2 estremece e cai duro no chão. Levanta./Cai 

outra vez/ Ele se levanta, Todos riem. D2 ri também. Cai duro no chão. Morre”.) 

(VIANNA FILHO, 1981, p. 243). Antes de morrer, D2 pergunta aos operários: O que é 

que quer dizer feliz?  Vianinha lança o ponto-chave, “o homem feliz morreu feliz?” para 

projetar em D4 a desconfiança sobre a situação da morte do colega de trabalho: (“D4: 

Assim? Assim é que se morre? Com essa cara sugada? Rindo por quê? Amassado, 

encarquilhado, encurvado... dormindo de pé? Assim eu vou terminar?”) (VIANNA 

FILHO, 1981, p. 244). 

O D4 começa a desconfiar da imagem dos capitalistas que se dispõe a vender a 

felicidade, o conforto e a beleza aos operários. A morte do colega “com essa cara 

sugada” exemplifica os anos dedicados ao trabalho excessivo na fábrica, “rindo por 

quê?” é a ilusão do D2 em usufruir do produto criado pelos capitalistas: a busca da 

felicidade.  

O próximo andamento da narrativa sintetiza em D4 na medida de querer 

entender os argumentos dos capitalistas. Instaura-se na peça o início de uma 



89 

 

investigação sobre essa exploração que aos poucos entra no plano da consciência.  

 

D4: (Cantando e falando). Podem disfarçar 
e me enganar; podem tocar tango, anular 
gol de Pelé, que na Índia é muito pior, que o 
Brasil é rico de fazer dó, que eu estou aqui 
porque quis, que o calor arrebenta o verniz. 
Podem fazer pinga da verdade, da branca, 
da amarela. Quem nasceu pra tostão nunca 
chegará ao milhão e ficará mijão e pagão. 
Só uma coisa vocês não podem sentir! É 
essa dor de barriga, é essa dor no meu peito 
– é essa dor que eu tenho de mim! 
Precisamos descobrir imediatamente de 
onde vem essa dor, essa raiva enrugada, o 
macacão que não sai do meu corpo. Quem 
vai? (VIANNA FILHO, 1981, 245) 

 

Vianinha humaniza o operário, ao colocar suas aflições e suas dúvidas. O sujeito 

social é humano, e para isso o dramaturgo ajusta a capacidade de D4 em existir dentro 

dos critérios sociais e políticos para o acontecimento inicial na tarefa: quem vai 

descobrir onde vem à dor, a raiva, a condição de miséria e opressão dentro da estrutura 

capitalista. D4 convoca um dos operários para cumprir com tarefa e D3 se dispõe a sair 

para procurar a resposta: Por que é que existe o lucro? 

D3 sai para procurar e os capitalistas entram em cena ao lado da piscina, de 

short, deitados, D3 entra cansado de procurar e pergunta ao Coro dos Capitalistas: Eu 

quero saber por que é que existe lucro! Para mostrar o discurso capitalista para ocultar a 

verdade, Vianinha revela a lógica capitalista de criar ilusões. Nesse contexto, D3 acaba 

sendo premiado com uma viagem aos Estados Unidos em função da morte do 

contemplado inicial D2. Os capitalistas oferecem a D3 a possibilidade de realizar seus 

desejos de conforto, descanso e mulher. 

 

C2: Precisa uma roupa melhorzinha... uma 
barbeada.... uma boa loçãozinha. Anel no 
dedo... falta de medo... gravata vermelha, 
um sapato brilhando. Boa viagem! (Os 
outros capitalistas tiraram tudo isso do baú. 
D3 vai saindo feito bobo) Ah, espere. Isto 
aqui é o que você queria saber. Os 
problemas do mundo imundo. Leia para 
seus companheiros. Volte quando quiser com 
prato, copo, colher e mulher.  
(VIANNA FILHO, 1981, p. 246) 
 



90 

 

A luz se apaga e acende na fábrica.  D1 e D4 trabalham na máquina com maior 

rapidez. D3 chega com charuto na boca, manchado de batom, roupa nova em cima do 

macacão e uma mulher do lado. Vianinha constrói uma cena sobre a traição de classe a 

partir da visão do operário que cai no suborno pela fantasia. A cena é a trajetória de 

cooptação do sujeito. A classe dominante oferece aos operários cooptados desejos como 

copo, colher, mulher (aparência, dinheiro e sexo). A cena foi construída pela linguagem 

do absurdo através da linguagem figurativa do exagero e da hipérbole. Ao voltar para a 

fábrica D3 absorve e passa a reproduzir os argumentos dos capitalistas para justificar a 

exploração “tudo porque o mundo gira”. D3 em tom de oratória expõe os argumentos 

aos companheiros de trabalho em uma cena cômico-ideológico em termos de 

compreender a trivialidade da classe dominante 

 

D4: Descobriu? 
D3: Claro que descobri. (Beija a mulher. 
Fuma o charuto. Tira o papel do bolso). 
Irmãos. O mal que existe no mundo é o 
mundo girar sem parar. A terra gira, então 
venta, se venta você precisa de casa, então 
casa – casou – tem mulher, tem problema. 
(...) Se você tem mais dinheiro que o outro o 
outro tem raiva de você – então ele inventa 
o revólver – você inventa o canhão. Pra 
avisar o seu sogro surdo você berra: 
inventei o canhão! Então tem guerra! (...) 
então a gente começa a falar – começou a 
falar, começou a mentir – pra dizer que não 
mentiu a gente escreve – então aparece 
jornal, cheque sem fundo, carta anônima, 
correio e selo. (...) Guerra, mentira, chope 
cuspido. Tudo porque o mundo gira. 
(VIANNA FILHO, 1981, p.248) 

 
D4 ainda não se convence dos argumentos, mas a traição da classe se completa 

com o desfecho da cena em que D3 se retira em companhia da mulher. D4 contra-

argumenta: (“D4: (olha para o chão) Para de rodar! Para de rodar! Não adianta. 

Ninguém pode fazer o mundo parar... Ninguém não pode... Vou morrer sem saber. Vou 

acabar sem mudar. Vou sumir sem descobrir.”) (VIANNA FILHO, 1981, p. 248). 

O personagem questionador D4, na condição de oprimido, quer acabar com a 

opressão pela alternativa da morte, (“D4: já não há o que fazer se não há onde trabalhar, 

se meu braço tem de parar, o melhor, mais bonito é morrer, fotografia no jornal, isso é 

que é! (...) Dou trabalho pro vigário, pro agente funerário, dou trabalho coveiro.”) 



91 

 

(VIANNA FILHO, 1981, p. 249). D4 se coloca como vanguarda de sua classe e de 

crítica da opressão e do estado de exploração. 

Para o tratamento da temática do suicídio em decorrência dos limites impostos 

pela exploração do ser humano no mundo capitalista, Vianinha escreve em linguagem 

tragicômica, a cena da agência dos suicídios para explicar os conflitos sobre a opressão.  

A comicidade da cena para o leitor/espectador manifesta-se no movimento de 

agenciamento dos suicídios, da fila que se forma e na figura do cobrador e no cartaz que 

anuncia os valores do suicídio: (“taxa de suicídios 1º andar ao 5º - Cr$ 50,00; 5º ao 10º 

andar – Cr$ - 100,00; 10º ao 15º andar – Cr$ 1.000,00 – Gorjeta inclusa”.) (VIANNA 

FILHO, 1981, p. 249). 

Para o operário a morte está ligada a condição do trabalho como dor ou a de 

resignação. Ele reconhece existir algo que retira suas forças físicas e mentais, mesmo 

durante seus conflitos, o trabalho aparece em primeiro plano. D4 entra na fila com vinte 

cruzeiros, e não tem condição de pagar pela tabela de suicídios. 

 

D4: Eu só tenho vinte cruzeiros. 
Cobrador: Vinte e pulo bem... Pra assustar 
a família. Se quiser...  
D4: Não.  
Cobrador: Sinto muito mas não há outro 
jeito... o senhor tem que continuar vivendo.  
(VIANNA FILHO, 1981, p. 250) 

 
O personagem D4 continua a trajetória para descobrir a origem do lucro e da 

exploração. Para expor a falsa tese de que o lucro decorre da ação de “comprar barato e 

vender caro”, Vianinha escreve uma paródia baseada na comédia O Barbeiro de Sevilha 

do dramaturgo francês Pierre Beaumarchais (1732-1799). Dois barbeiros representantes 

da pequena burguesia corroboram em cima do argumento de que para ter lucro é preciso 

cobrar mais caro. 

 

Barbeiro 1: Você é pobre? (D4 faz que sim. 
Ele ri mais ainda) Já nem usa cueca? (D4 
faz que sim. Ele ri mais) Eu vou ficar rico. 
Rico da Silva! Sabe quanto me custa fazer 
uma barba? Cincão. Sabe quanto eu cobro? 
Dezão. (Ri. Barbeiro dois entra. Com uma 
barba enorme, amarrada no ouvido. A 
barba sai inteira. Senta. Barbeiro faz a 
barba cantando). Fígaro lá dinheiro aqui. 
Dinheiro no bolso, sorriso na cara. Fígaro 
lá, de qualitá! (Termina a barba) Dezão! 



92 

 

(VIANNA FILHO, 1981, p. 251). 
 

Vianinha mostra a lógica das relações capitalistas às avessas, pois produzir é 

uma coisa e trocar é outra coisa. Os barbeiros produzem para si e trocam o que 

produzem, empregando o dinheiro como facilitador da troca. O dinheiro para eles 

aparecem cada vez mais como uma riqueza verdadeira e universal. A ação de barbear 

como atividade, destina-se ao comércio e assume o caráter de mercadoria. Os barbeiros 

são senhores de suas próprias condições de trabalho, porém estão embutidos dos 

sentimentos da classe burguesa de acumulação da riqueza e de conceitos complemente 

equivocados, de que para enriquecer ou ter lucro é preciso vender o produto mais caro. 

O personagem D4 começa a rir da briga entre os barbeiros para enriquecer dentro do 

processo de fazer a barba cada vez mais rápida, e com isso o personagem revela a 

primeira pista de uma descoberta. 

 

D4: Estou rindo porque descobrir uma coisa 
sozinha da Silva aqui na minha cabeça. (...) 
um homem muito rico, de muito bom bico, 
disse que ele tinha lucro porque vendia um 
pouco mais caro o que ele fazia trabalhando 
como burro chucro! E era mentira. E é 
mentira. (...) Se ele vendesse um pouquinho 
mais caro do que é, comprava dos outros um 
pouquinho mais caro do que é – e tudo 
acontecia sempre como aconteceu com 
vocês – ganhava vendendo, perdia 
comprando, ganhava vendendo, perdia 
comprando, ganhava vendendo, perdia 
comprando, ganhava vendendo... 
 (VIANNA FILHO, 1981, p. 253). 

 

Vianinha na cena dos barbeiros apresenta as circunstancias em que D4 começa a 

construir na sua cabeça um entendimento crítico da situação da exploração. A busca de 

D4 pelo esclarecimento surge como vontade de continuar o itinerário para descobrir o 

processo de acumulação da riqueza nas relações capitalistas, (“Eu preciso descobrir... 

Será que eu posso não usar dinheiro sem ser galinha e morar em galinheiro? O que 

sucederá agora? Serei feliz? Descobrirei ou não de onde vem o lucro?”) (VIANNA 

FILHO, 1981, p. 254). 

Para explicar a relação entre dinheiro, mercadoria e lucro, Vianinha conduz o 

personagem D4 para a esquete “o vendedor de automóveis”. D4 quer comprar um carro 

de última geração e super veloz. Vianinha estrutura a cena com base na máxima 



93 

 

marxista do valor de uso e valor de troca como atributo da mercadoria para resolver o 

enigma do dinheiro, “quanto vale o automóvel”? D4 quer o automóvel e em troca 

oferece a carta da vovó como forma de pagamento. O vendedor ri e não aceita como 

moeda de troca e D4 argumenta que a carta da vovó vale mais do que dois milhões. 

Toda essa situação foi planejada por D4, para tentar descobrir por que o automóvel vale 

dois milhões. 

D4: Estou pagando com isso meu amigo. 
Isto vale muito mais do que dois milhões. É 
da vovó. É sério. (Pisca para o público). 
Vendedor: É sério? 
D4: É sério. 
Vendedor: Muito sério? 
D4: Muito sério. 
Vendedor: Mais sério do que eu estou? 
D4: Mais sério do que eu estou.  
O velotesc não é dois milhões? 
Vendedor: É. 
D4: (Ao público) Agora ele vai começar a 
explicar. A carta da vovó vale mais do que 
isso. (VIANNA FILHO, 1981, p. 256). 

 

Na cena do “velotesc”, Vianinha quer refletir sobre a essência do dinheiro como 

força equivalente de cristalização do valor. D4 nas investigações sobre o dinheiro e o 

lucro, ouve com atenção as explicações do vendedor sobre o uso, o pagamento e o poder 

de compra. 

Vendedor: Mas pelo velostec, se quiser 
sempre ir já chegando, precisa pagar. O ar 
você usa e não paga.... o velostec, pra usar- 
tem que pagar. Dinheiro, dinheiro, dinheiro. 
D4: Por que então eu não pago o ar? Se eu 
não respiro eu morro. Se eu não tiver 
velostec eu não subo um morro mas não 
morro. (...) 
Vendedor: (...) essa carta da vovó, você usa 
pro seu coração mingau, mas não compra. 
Tem coisas que a gente usa, tem coisas que a 
gente compra. E comprar é com dinheiro, 
talento e formosura.  
(VIANNA FILHO, 1981, p. 257). 

 

O vendedor usa de argumentos para tentar convencer D4 a pagar pelo 

automóvel: “tem coisas que a gente usa e tem coisas que agente compra”, e para 

comprar é com dinheiro. Em Marx, o valor de uso e valor de troca são atributos da 

mercadoria, e a utilidade pode não ligar a mercadorias, pois existem objetos úteis para 

satisfazer as necessidades humanas. Sobre esse princípio, o vendedor faz a revelação 



94 

 

sobre a premissa do fetiche da mercadoria: a gente compra o que dá trabalho pra fazer. 

Será que D4 decifrou o enigma do dinheiro? O Desgraçado com um caderninho de 

anotações escreve sobre a nova descoberta sobre o lucro. 

 

D4: O dinheiro então existe porque existem 
coisas que a gente compra. Mercadorias... 
Todas as mercadorias servem para alguma 
coisa, mas nem tudo que existe é 
mercadoria. O ar serve para alguma coisa e 
não é mercadoria. Então as coisas viraram 
mercadorias? Não eram assim? E são 
mercadorias porque a gente faz as coisas 
pra vender e não para usar!  
(VIANNA FILHO, 1981, p. 259). 

 

A partir da nova descoberta sobre as mercadorias, D4 faz as seguintes 

indagações: o que será que determina o valor da mercadoria? Como é que a gente mede 

o valor da mercadoria? 

O ápice da peça resulta no momento de elucidação do operário a partir da 

explicação da teoria do processo de acumulação da mais-valia. O tratamento para essa 

explicação está na cena do congresso geral dos economistas. Vianinha coloca em cena 

os intelectuais da classe dominante para refutar a tese marxista, o dramaturgo se propõe 

a criticar a ideologia dominante por meio da sátira. Os ideólogos da classe dominante 

como sábios economistas são caracterizados como velhos com sono, desinteressados, 

dispersos, com problemas de incontinência urinaria e hipocondríacos. Para atrair a 

comicidade da cena, Vianinha afasta qualquer hipótese de credibilidade da classe 

dominante. Dentro da proposta de assimilação de D4 a pesquisa sobre o valor da 

mercadoria, os velhos economistas apresentam a tese. 

 

Velho 4: O valor das mercadorias não é 
determinado pela quantidade do produto 
como afirmava o extinto economista 
João Galagão. (...) O que determina o 
preço das mercadorias... posso afirmar 
depois de aprofundados estudos 
históricos, sociais, econômicos... é a 
etiqueta! Aquele pequeno papelzinho que 
fica sobre as mercadorias nas vitrines... 
Aquele numerinho escrito é o valor, que 
aliás a gente nem consegue ler... 
(VIANNA FILHO, 1981, p.262). 

 



95 

 

D4 continua anotando no caderninho o que escuta, em cena surge o personagem 

do economista moço, que pede a palavra para anunciar uma tese. O jovem economista 

representa o intelectual de formação marxista que lê e interpreta os conteúdos para a 

classe operária. Vianinha criou a figura do moço, para mostrar o processo de luta da 

juventude no meio de ideólogos da classe dominante, e para isso ele coloca o jovem a 

gaguejar para explicar a tese marxista: o valor das mercadorias é determinado pelo 

tempo de trabalho que se consome na sua fabricação. 

Ninguém ouve o jovem, e os velhos economistas votam na tese ganhadora da 

etiqueta. O economista moço antes de sair indignado após a votação da tese quer 

apresentar uma última tese de um amigo alemão morto, novamente ninguém ouve, e ele 

sai revoltado e desiste de participar do congresso. O papel com o texto que expõe a tese 

é arremessado ao chão. D4 observando a reação do jovem, na curiosidade pega o papel 

e lê para o público a lição de seu aprendizado. 

 

D4: “O lucro existe porque as 
mercadorias são vendidas pelos seus 
valores. Isto parece um paradoxo e 
contrário à observação de todos os dias. 
Parece também paradoxal que a Terra 
gire ao redor do Sol, e que água seja 
formada por dois gases altamente 
inflamáveis. As verdades científicas 
serão sempre paradoxais se julgadas 
pela aparência enganadora das coisas. 
Karlão!”.  
(VIANNA FILHO, 1981, p. 265). 

 

O colega alemão é uma homenagem ao representante da teoria, o filósofo 

alemão Karl Marx, que é descrito como Karlão. A trajetória de D4 segue no 

compromisso de transmitir o seu aprendizado aos operários. Após a leitura do texto, D4 

vai até a casa de D1 para mostrar ao operário a sua pesquisa. A peça encaminha para 

finalização, mas antes disso, D4 para colocar o resumo de seus aprendizados recria no 

plano simbólico uma feira imaginária e convida D1 para participar da ação. 

 

D4: Ouve aí – uma feira. Vende tudo lá... Só 
que invés de dinheiro, vende tudo pelo 
tempo de trabalho que levou pra fazer... Vem 
comigo – mas só pode comprar o que você 
compra todo dia, mais nada. Você vem? 
(VIANNA FILHO, 1981, p. 267) 



96 

 

 
Vianinha se preocupa em criar uma alegoria da feira imaginária de D4, sendo 

uma metáfora das relações de consumo para justificar a tese de que as mercadorias são 

vendidas pelo tempo de trabalho necessário a sua produção. Na feira, os capitalistas são 

os vendedores que montam suas barraquinhas, para entrar na feira um porteiro fornece 

aos Desgraçados notas grandes com horas escritas de acordo com a jornada de trabalho. 

D1 fica deslumbrado pela feira de produtos que vendem: automóvel, geladeira, patinete, 

televisão, enceradeira, binóculo, escada-rolante, ambulância, terno, navio, barraco no 

morro, feijão, caviar, peru, patê de enguia, apartamento, férias na praia etc.  

O Desgraçado 1, animado compra um quilo de feijão bichadinho por trinta 

minutos de trabalho, barraco quando chove enche de água por trinta minutos de 

trabalho,  terno velho por quarenta minutos de trabalho, jornal sensacionalista por cinco 

minutos de trabalho e  filme por dez minutos de trabalho.  Os vendedores anunciam 

caviar por uma hora e dez de trabalho, e D1 quer comprar, mas D4 adverte, (“D4: Não, 

1. Você só compra no sonho o que você compra acordado”.) (VIANNA FILHO, 1981, p. 

269). 

A feira vai diminuindo e os produtos continuam a venda e D1 sai triste por não 

conseguir comprar os produtos por estar fora do seu orçamento. D1 e D4 compram as 

mercadorias essenciais à sobrevivência, porém não excederam ao equivalente a duas 

horas das oito horas de trabalho. O que foi feito com as seis horas? Foram confiscadas 

pelo porteiro. 

 
D1: (Ao público) Eu vou guardar essas seis 
horas de trabalho que sobraram... Depois 
sonho sozinho e compro mais coisa, seu 
Coisa. 
Porteiro: (Aparecendo o fundo) Essas horas 
ficam conosco, cavalheiro. 
D1 (A feira está completamente vazia. Os 
vendedores foram se retirando de costas. 
Diminuindo a intensidade dos anúncios até 
desaparecerem) Mas... 
Porteiro: Regulamento é regulamento (sai) 
Regulamento é regulamento... Lamento... 
regulamento é regulamento, sargento. 
Atento? Regulamento é regulamento? 
Contento? (VIANNA FILHO, 1981, p. 270). 

 

D4 aos poucos esclarece D1 sobre o processo de investigação da origem da 

exploração. Vianinha utilizou do foco narrativo para cenicamente demonstrar na ação 



97 

 

dos personagens a experiência do aprendizado da mais-valia. D4 narrou a D1 a alegoria 

da feira imaginária de maneira didática. 

D1: Que sonho mais besta, ô! Eu trabalhei 
oito horas... seu grudento! 
D4: E gasta pra viver – pra poder trabalhar 
no dia seguinte – só duas horas... As outras 
seis horas... ficam na feira... é o lucro. 
D1: Como é? (o indivíduo também se 
interessa. O lixeiro também). 
D4: A gente vende a gente, não é? 
Individuo: É 
(VIANNA FILHO, 1981, p. 271) 

 

D1 começa a despertar criticamente sobre a situação das seis horas de trabalho que são 

embolsadas. A investigação chega ao final, encerrando a pesquisa de D4 sobre a origem do 

lucro. D4 ao aventurar na pesquisa confessa a D1 o receptor do aprendizado, a descoberta sobre 

a exploração capitalista do trabalho não remunerado: a extração da mais-valia. 

 
D4: Sabe como é que o Gaguinho disse que 
chamava isso de ficar com as horas que a 
gente trabalha? 
D1: Não. 
D4: Mais-valia. 
D1: Maisania?12 
(VIANNA FILHO, 1981, p. 273). 

 
 

Os Desgraçados assimilam o aprendizado, e o texto da Mais-Valia sugere que a 

luta contra a exploração deve ser feita a partir de uma compreensão crítica da realidade. 

O esforço de D4 para desvendar as origens do lucro prepara os caminhos da ação que 

potencializa o papel do militante. O mecanismo da mais-valia foi desvendando, e o 

dramaturgo sugere o combate para uma nova relação com o universo do trabalho. A 

compreensão final da peça é a organização dos operários para combater o fim da 

exploração. Em passeata os operários gritam a palavra de ordem: A mais-valia vai 

acabar, seu Edgar!. Os capitalistas agem contra os operários, e confirmam sobre a 

técnica de exploração. 

C3: O que é maisania? 
C1: Fala baixo. Mais-valia. Eles trabalham 
oito horas e os produtos que utilizam pra 
viver por dia, valem quatro horas, duas 
horas de trabalho... conforme a gente vai 
aperfeiçoando a técnica. 

                                                           
12 A pesquisadora Maria Silvia Betti sobre a preservação histórica da mais-valia comenta que o termo 
“maisania” consta no título do original datilografado por Vianinha e duas vezes no decorrer do texto 
como “maisania”.  



98 

 

C3: E essas quatro horas que sobram? 
C1: Ingenuozinho. Faz bilu-bilu. São nossas 
horas – é o meu iate, minha boate, a 
virgindade da minha filha, o meu peru, sua 
havaiana, nosso pastel de creme, nossa 
piscina, minha vacina, meu cavalinho... poc, 
poc, cavalinho bom... Minha fábrica. 
(VIANNA FILHO, 1981, p. 274). 

 
 

O quadro final é a prisão do líder do movimento, o personagem D4. O capitalista 

2, usa um adereço para se transformar em um guarda policial para prender D4 e 

dispersar os desgraçados por ordem de C1. 

 
C1: Isso é subversivo. Transtorno da ordem 
pública! Cana!  (C2 vestido de guarda 
coloca uma grade na frente de 4. Os 
desgraçados vão saindo abatidos. D1 
começa a rezar. Espera. Nada acontece). 
(VIANNA FILHO, 1981, p. 276). 

 

A peça termina com a libertação de D4 e a chamada de D1 para a convocação 

dos operários para ir à luta pelo fim da exploração, (“D1: (...) o sonho é teu, a foice é 

tua, o samba é teu, o amor é teu, a lembrança é tua, a lua é tua. A vida é teu! A vida é 

tua!”)  A cena final é reproduzida no plano histórico para despertar a consciência crítica 

do leitor/espectador em cima do convite a luta, a palavra “lua é tua”, é um trocadilho do 

dramaturgo para demonstrar que a luta dos operários não é um problema individual ou 

natural, mas essencialmente coletivo e histórico. 

 

 

 

 

 



99 

 

3 

A QUESTÃO DA TERRA NO CENTRO DA 

AÇÃO DRAMÁTICA: AS PEÇAS CAMPONESAS DE  

VIANINHA NO CPC. 

 

Sou um dramaturgo: mostro o que vou vendo. No mercado 

humano tenho visto como se negocia a humanidade – isso 

mostro eu, o dramaturgo... As palavras que mutuamente se 

dirigem, o que a mãe conta a seu filho, o que o chefe exige 

daqueles em que manda, o que a esposa responde a seu 

marido – isso eu mostro. 

Canção do escritor de peças (1935) Bertolt Brecht 
                 

                    Imagem:     
SAMICO, Gilvan. Alexandrino e o Pássaro de Fogo. 1962. 



100 

 

3.1.  O caminho da revolução: a terra no centro da ação dramática. 
 

A temática da ruralidade na dramaturgia de Oduvaldo Vianna Filho no Centro 

Popular de Cultura (CPC) da União Nacional dos Estudantes (UNE) tem como ponto de 

partida a discussão de um país subdesenvolvido, através da transição do Brasil rural 

para o Brasil urbano e pelo acirramento político da defesa da propriedade privada no 

desenvolvimento das relações capitalistas entre burguesia nacionalista e latifúndio.  

Vianinha procurou retratar em sua obra a classe dominante dentro da lógica da 

expansão do capitalismo no processo de acumulação da riqueza. O dramaturgo propôs 

desmistificar o mito da aliança entre burguesia e operariado na luta pela independência 

econômica e política do Brasil. Os temas que Vianinha abordou no CPC, retratam a luta 

ideológica como a questão agrária, a questão estudantil na reforma universitária, o 

imperialismo na América Latina e o subdesenvolvimento.  

O pensamento socialista dos artistas cepecistas sobre a questão da terra foi 

levada em consideração a partir da criação de produtos e bens materiais no curso da 

existência coletiva. Os membros do movimento eram jovens de classe média que 

encontraram o caminho da experiência direta para propor uma arte revolucionária e 

popular como instrumento político e pedagógico no combate das ideias da classe 

dominante.  Para Manoel Tosta Berlink, o projeto político-cultural do CPC dentro da 

prática da vanguarda estudantil tinha a proposta de discussão do papel do artista e do 

intelectual na organização política da classe trabalhadora. 

O projeto cultural da vanguarda estudantil baseava-se na suposição de que a 
consciência operária podia ser alterada por um projeto pedagógico. Assim 
como eles se supunham iluminados por seus mestres, pretendiam ser mestres 
da classe operária que, uma vez iluminada, marcharia em direção à uma 
sociedade socialista”. (BERLINK, 1984, p. 113). 

 
A organização política do movimento comunista no inicio de 1960, este ligado 

diretamente ao impacto dos primeiros estágios da Revolução Cubana de 1959 e no 

envolvimento dos militantes do Partido Comunista Brasileiro (PCB) na organização dos 

trabalhadores rurais. E no setor do movimento estudantil, os comunistas demonstraram 

seu comprometimento com a transformação da sociedade brasileira através de 

atividades culturais e educacionais. 

Em março de 1963, o presidente da República João Goulart, sancionou o 

Estatuto do Trabalhador Rural, que se apresentou em diretrizes como a livre associação 

em sindicatos dos trabalhadores rurais. A lei foi um mecanismo político e estratégico 

para acionar a defesa do trabalhador rural, permitindo o envolvimento dos comunistas 



101 

 

ao sentimento popular para as novas forças nacionalistas e de esquerda sob a pauta da 

reforma agrária e da luta antimperialista para combater os interesses básicos da 

exploração de classe. O PCB apoiava a extensão da legislação trabalhista urbana e a 

proteção às áreas rurais, porém o que vigorava na lógica política dominante era uma 

disputa entre o triunfo do radicalismo urbano sobre o ruralismo conservador. 

Em 9 de abril de 1964 em São Paulo, a polícia em busca e apreensão, descobrira 

vinte cadernos de notas na casa do político comunista Luís Carlos Prestes. Os cadernos 

descreviam em detalhes as reuniões do PCB desde 1961, e com isso tornaram-se a base 

para a investigação policial anticomunista no Brasil. A partir disso, foi instaurado um 

inquérito policial contra Prestes que durou seis meses e levou ao indiciamento de 

membros do Partido. No relatório processual havia transcrições das anotações do 

caderno como informações de estratégias políticas dos dirigentes soviéticos Nikita 

Kruschev e Mikhail Suslov que aconselharam Prestes, em Moscou, em novembro de 

1961, “a aumentar as reivindicações das grandes massas camponesas, levando-as à 

insurreição”. Os líderes explicavam, “Você fala de reforma agrária. Isto é correto 

quando a situação não é revolucionária. Numa situação revolucionária nós devemos 

saber como lutar pela revolução agrária”.13  

O PCB na época era liderado por Prestes, lutando pela legalização do partido, e 

pela campanha da devolução dos poderes presidenciais a João Goulart, considerava as 

contradições fundamentais na infraestrutura da sociedade brasileira, anunciando teses e 

resoluções em defesa de um governo nacionalista, antimperialista e democrático. A 

política adotada pelo PCB para conseguir uma participação efetiva das massas 

trabalhadoras, identificava na denúncia das concessões burguesas ao imperialismo e ao 

latifúndio como política externa. Segundo Ronald H. Chilcote (1982), a agitação 

política, as greves no meio operário, o aumento do custo de vida se transformava em 

acontecimentos cotidiano durante o ano de 1963, o que permitiu a polarização política, 

“as posições políticas se afastaram de Goulart, ainda que as próprias inclinações do 

presidente e certas posições políticas básicas do governo favoreciam os poderosos 

interesses urbanos e rurais”. (CHILCOTE, 1982, p. 136). 

A estratégia do PCB antes de 1964 foi à pregação da aliança dos comunistas 

com a burguesia nacional na tarefa de conciliação da política de “frente única com a 

                                                           
13  As notas foram transcritas pelo Departamento de Ordem Política e Social da Secretária de Segurança 
Pública, do Estado de São Paulo e republicado pelo historiador americano John W.F.Dulles em seu livro 
Unrest in Brazil: Political-Military Crises 1955-1964. 



102 

 

burguesia nacional”.  O sistema de conciliação e dual da burguesia nacional foi objeto 

de crítica da esquerda marxista, pois a ideologia socialista servia a resolução de 

problemas do capitalismo para uma alternativa radical que poderia ser viável nas 

reformas de base travada pelos camponeses, trabalhadores e intelectuais 

revolucionários.   

Para Roberto Schwarz (1978, p.65), havia um complexo hegemônico no PCB, 

que ao mesmo tempo combativo e de conciliação de classes, acabou transformando em 

vasto movimento ideológico e teórico as suas alianças posto de lado a luta de classes e a 

expropriação do capital ao interesse de setores da burguesia. Para o autor, o caráter 

conciliatório do Partido prevalecia na esfera do movimento operário e sindical e o 

aspecto combativo era reservado à luta anticapitalista e anti-imperialista que marcava a 

oposição no interior das classes dominantes, de um lado um setor agrário e pró-

americano e de outro um setor industrial, nacional e progressista.  

A burguesia nacional representa a classe burguesa cuja atividade está ligada à 

produção nacional, à venda e o comércio das mercadorias produzidas no país. É também 

a parte da burguesia que se opõe ao imperialismo quando se sente ameaçada no 

processo de capitalização nacional. No Brasil, a dependência com o capitalismo 

monopolista fortaleceu na fase imperialista do capitalismo a aliança entre o 

imperialismo e os latifundiários.  

Na fase histórica de preparação do golpe de 1964, as forças políticas do 

latifúndio e da burguesia nacional criaram uma unidade interessada na composição do 

poder político. O Estado brasileiro fora utilizado pelos latifundiários enquanto fração 

que defende a dominação das áreas produtivas nas relações capitalistas de acumulação e 

da expropriação das terras dos camponeses. Os latifundiários na estrutura da sociedade 

brasileira é a classe que deteve o poder político por longo tempo e que hoje vive da 

renda da terra participando da substituição de velhas relações de produção por novas 

relações de força produtiva do campo. Nelson Werneck Sodré nos informa que a 

concentração capitalista gera antagonismos no seio da burguesia na medida em que o 

capitalismo se incompatibiliza com a democracia.  

A legalidade democrática, assim, torna-se asfixiante para o capitalismo 
monopolista. A saída natural e única, para este, consiste na liquidação pura e 
simples da democracia. Antes, o caminho utilizado era o do fascismo, que 
levou à guerra e à sua própria liquidação. Hoje, o caminho é a confusão entre 
democracia e corrupção, no estabelecimento de formas paternalistas de 
relações no trabalho e, depois da concentração de poderes, no anticomunismo 
sistematizado, que expressa a intenção de privar a classe operaria de seu 



103 

 

papel político e serve de cobertura para a liquidação do regime democrático 
(SODRÉ, 1979, p.402.) 

 
A defesa do regime democrático e a conjugação de cultura e política no 

panorama cultural brasileiro nos anos que antecedem o golpe de 1964 floresceram 

dentro da produção cultural do movimento ideológico de estudantes, artistas, jornalistas 

e intelectuais comunistas em torno do projeto político-cultural do nacional-popular, 

“(...) apesar da ditadura da direita há relativa hegemonia cultural da esquerda do país”. 

(SCWARZ, 1992, p.62).  A propaganda do socialismo e da teoria marxista foi um traço 

visível no campo cultural que se cristalizou em 1964, pela tentativa de corte das pontes 

entre o movimento cultural e as massas pelo governo militar, que pregava o fim da 

corrupção e à subversão comunista no Brasil.  

O caminho para revolução brasileira no conjunto das atividades culturais, como 

a dramaturgia do CPC, permaneceu sensível politicamente ao horizonte da revolução, 

como chegou a definir Roberto Schwarz (1978, p.69) que “vento pré-revolucionário 

socialista que se encontrava o país estava irreconhecivelmente inteligente”. O Teatro 

Político que se improvisava no CPC, era retirado da matéria prima da realidade 

brasileira, e a consciência nacional esteve atrelada ao movimento de reforma agrária, de 

agitação camponesa e do movimento operário.  

A perspectiva de uma aliança política de operários e camponeses para 

estabelecer uma hegemonia do proletariado criado sob a ótica do PCB refletiu nas obras 

dramatúrgicas de Vianinha no ano de 1963 e 1964 por meio de suas peças camponesas. 

Conforme Rosangela Patriota (1995), a produção dramatúrgica de Vianinha no período 

anterior a 1964, foi estruturada na conjuntura política das décadas de 1950, 1960 e 

inicio de 1970, a partir dos princípios apresentados pela Resolução do Comitê Central 

do PCB sobre os ensinamentos do XX Congresso do PC da URSS realizado em 1956. O 

documento salientou os grandes avanços do mundo socialista e avaliou as mudanças 

políticas e sociais propondo modificações na correlação das forças políticas desde a 

classe operária até importantes setores da burguesia favoráveis à democracia, à 

independência e ao progresso. 

O fortalecimento da unidade da classe operária, o desenvolvimento e 
consolidação da aliança operário-camponesa são fatores decisivos para 
garantir a estabilidade e a ampliação da frente única. As reivindicações 
específicas da pequena burguesia, da intelectualidade e da burguesia nacional 
devem merecer da parte dos comunistas a maior atenção. (PATRIOTA, 1995, 
p.99). 

 



104 

 

A democracia no caminho para emancipação do país, e o regime democrático 

ligado ao desenvolvimento de alterações econômicas, políticas e sociais, incluiu a 

preocupação de Vianinha em abordar o teatro como instrumento de mediação cultural.  

A pesquisa estética para a composição da cultura nacional fez parte do repertorio 

artístico de Vianinha no CPC, a partir da entrada em cena dos movimentos sociais rurais 

e na tentativa de unificação entre a classe operária e as outras classes sociais que 

constituem a classe trabalhadora brasileira e dos dilemas da arte “engajada, popular, 

nacional, revolucionária e vanguardista”.  

Na Dramaturgia Brasileira, os textos aparecem afinados com uma temática da 

ruralidade, na escrita do dramaturgo Jorge Andrade. Para Luiz Humberto M. Arantes 

(2001) a ruralidade em Jorge Andrade é organizada pelo dramaturgo no conteúdo e na 

forma na estrutura erguida sobre as preocupações com a questão rural no contexto do 

Brasil pós-1929. Para o pesquisador, a temática na obra de Jorge Andrade, como 

“alteração de um modo de vida rural” e “famílias rurais em decadência” atendia ao tema 

geral “dos segmentos sociais em desagregação”.  
A ordem rural em Jorge Andrade e de seus personagens relaciona-se com o 
meio urbano de forma dialética. Há, de um lado, o estranhamento por parte 
do mundo da fazenda, mas, aos poucos, é uma realidade que irá desagregar-
se em função dos valores econômicos disseminados pela esfera urbana 
industrializante. (ARANTES, 2001, p.75) 
 

A ruralidade nos anos de 1950 e 1960 esteve ligada ao processo de 

democratização do país a partir de 1946 e das organizações sindicais e as Ligas 

Camponesas, que crescem nos finais da década de 1950, chegam ao governo de João 

Goulart tendo a reforma agrária como uma das reivindicações no programa das reformas 

de base.  Logo que a proliferação de temas rurais no cinema, podemos apreender o rural 

na dramaturgia de Vianinha no CPC. A pesquisadora Célia Toletino (2001), afirma em 

estudo sobre o rural no cinema brasileiro, que o campo chamava atenção por duas 

importantes e paradoxais funções: era o lugar da nossa brasilidade, da nossa reserva 

imaculada do imperialismo, da política do PCB para instaurar a aliança operário-

camponês na revolução democrático-burguesa. E a outra função dada de um lado pela 

autêntica e revolucionária das Ligas Camponesas, do outro o lugar do latifúndio no 

processo de resistência à modernização, ocupando uma estrutura arcaica, conservadora, 

de traços feudais e de manutenção do colonialismo. 

O movimento camponês desse período, sobretudo no Nordeste do país, 
oferecia muitos elementos importantes para dar respaldo às propostas do CPC 
de encontrar-se com a ação política do povo. No ano de 1964, as Ligas 
Camponesas já obtinham repercussão nacional e carreavam para si a atenção 



105 

 

dos principais mediadores políticos dos movimentos populares, seja dos 
grupos de esquerda, seja do majoritário Partido Comunista. Para além disso, 
havia a repressão privada dos proprietários de terra e os conflitos armados, 
inclusive com órgãos de repressão pública, demonstrando que a organização 
camponesa constituía uma grande ameaça à ordem política, aliada aos 
esquemas tradicionais de dominação. (TOLENTINO, 2001, p. 210) 

 

As Ligas Camponesas surgem no contexto de uma política de libertação do 

campo ligada na ampliação do sistema socialista e na decomposição do sistema colonial 

com a liquidação do latifúndio e das relações semifeudais de produção. As Ligas 

lideradas por Francisco Julião14 que recebeu apoio quanto à proposta de expropriação 

imediata das grandes propriedades, reunia meeiros da cultura cafeeira e trabalhadores da 

região da cana. Para Caio Navarro de Toledo, a politização das massas rurais constitui 

numa realidade nova dentro da história política brasileira no final dos anos de 1950, em 

que trabalhadores do campo assumem a proletarização da força de trabalho.  

As Ligas camponesas nasceram da resistência – muitas vezes armada – dos 
foreiros (pequenos agricultores e não proprietários) contra a tentativa de 
expulsão das terras onde trabalhavam, movida pelos proprietários; de 1959 a 
1962, as Ligas tiveram uma acelerada expansão em todo o Nordeste. As 
Ligas contestavam, abertamente, a dominação política e econômica que 
estavam secularmente submetidas as massas rurais. (TOLEDO, 1994, p.77) 

 

 A partir de 1962, houve a expansão do sindicalismo rural, um dos fatores da 

diminuição da importância política das Ligas e estímulo aos padres católicos 

progressistas a aumentaram seus esforços pela legalização dos sindicatos camponeses. 

Os padres anunciavam que “a propriedade privada é um dos pilares da civilização 

democrática e cristã”, e que os trabalhadores rurais apenas deveriam defender os seus 

direitos trabalhistas e combateram qualquer envolvimento dos sindicatos na luta pela 

reforma agrária radical, pois a bandeira agarrada pelas Ligas foi a Reforma Agrária 

Radical. 

Naquele momento, o Nordeste brasileiro representou nas zonas em que vigorava 

o colonialismo político e econômico, o extenso material de cultura que configuravam a 

acumulação primitiva do capital para o processo de emancipação das antigas colônias 

ibéricas da América Latina. A dramaturgia de Vianinha no CPC serviu de instrumento 

de intervenção concreta na luta política e denunciou os conflitos centrais da miséria, da 

seca, do direito à terra e da organização dos trabalhadores rurais em torno das condições 

de enfrentar as contradições políticas das relações capitalistas de produção. 

                                                           
14  Foi um advogado, político e escritor brasileiro. Foi líder em 1955, das Ligas Camponesas, no Engenho 
Galileia em Pernambuco. Julião foi eleito deputado federal por Pernambuco em 1962, cassado os direitos 
políticos e preso em 1964. 



106 

 

3.2 A organização dos trabalhadores rurais: por uma categoria estética popular 
 

O rural brasileiro como pré-capitalista e feudal nas peças conjugadas do 

imperialismo e latifúndio, introduziram na situação do campo nos anos de 1960, as 

condições de afetar a estrutura do sistema para abranger uma reforma agrária. Em 1962, 

o governo de Miguel Arraes em Pernambuco, promoveu a sindicalização dos 

trabalhadores da região canavieira, e articulou um projeto de reformas agrárias.  

Do ponto de vista das peças camponesas de Vianinha, Quatro quadras de terra e 

Os Azeredo mais os Benevides, o dramaturgo produziu obras que tentaram captar e 

transmitir a realidade em movimento. A questão rural estava no centro dos debates, e as 

peças de Vianinha foram elaboradas no aceso das lutas sociais de 1963. A primeira 

incursão de Vianinha, na temática da questão da terra, foi na peça Quatro quadras de 

Terra, escrita em 1963. O dramaturgo retratou a luta pela posse da terra no interior do 

país, expondo a problemática social do campo através dos efeitos do latifúndio, da 

exploração dos lavradores e empregados pelos latifundiários, e o fenômeno do êxodo 

rural provocado pela substituição das culturas agrícolas pela pecuária. As peças 

camponesas descrevem as condições sociais, políticas e econômicas no sistema de 

latifúndio no Nordeste do Brasil.  

Na peça Quatro quadras de terra, intitulada inicialmente de O Filho da Besta 

Torta do Pajeú, o estilo da escrita dramatúrgica de Vianinha mantém uma estrutura de 

drama realista, com tendência ao melodrama.  O espetáculo Quatro quadras de Terras 

estreou no Brasil, no final do ano de 1963, em roteiro do repertório da segunda UNE 

Volante, tendo sido apresentada em capitais do País.  A direção do espetáculo foi de 

Carlos Kroeber e a assistência de direção, de João das Neves. 

Em 1964, Vianinha venceu com Quatro quadras de Terra, o concurso 

internacional de dramaturgia promovido pela Casa das Américas cubana, Havana, que 

também foi publicada e encenada no país, em decorrência do prêmio. 

A ideia inicial de escrever uma peça sobre a reforma agrária para o CPC foi de 

Vianinha que vinha amadurecendo o projeto desde sua ida ao Nordeste com o Teatro de 

Arena de São Paulo, no início de 1960. Em depoimento a Jalusa Barcellos, o ator 

Nelson Xavier comenta que depois da visita ao Nordeste, ninguém cabia mais no Teatro 

de Arena, e que Vianinha queria reproduzir a experiência viva que se viu lá, e utilizou a 

união de sua potência criativa e esforço cuja finalidade prática era de desenvolver, 

pesquisar, criar uma cultura popular, “(...) foi no Nordeste que nos mostrou a verdadeira 



107 

 

realidade brasileira que até então conhecíamos mais pela literatura marxista”. (XAVIER 

apud BARCELLOS, 1994, p.374).  

Ferreira Gullar, conta sua experiência e sobre o começo de seu trabalho no CPC 

a convite de Vianinha, que pedira ao escritor um poema de cordel, no estilo dos 

cantadores de feira no Nordeste para compor a estrutura de um roteiro de peça sobre a 

reforma agrária. 

Eles tinham ideia de escrever uma peça sobre a reforma agrária. O Vianinha 
pediu, então, que eu fizesse um poema, no estilo de cantador de feira, que iria 
servir como uma espécie de roteiro, de espinha dorsal da peça. Esse poema é 
que se tornou mais tarde “João Boa Morte, cabra marcada para morrer”. A 
peça não foi escrita, mas sobrou o poema. (GULLAR apud BARCELLOS, 
1994, p.210). 

 

O poema de Gullar foi publicado em cordel, e corresponde uma tentativa do 

escritor em criar uma proximidade com a linguagem popular e que nasceu para ser 

encenado na carreta do CPC, em praça pública. A opção estética escolhida por Gullar 

permaneceu traçada ao objetivo do CPC de levar arte e cultura ao povo para despertar a 

consciência política da classe trabalhadora e aprofundar nos níveis da cultura brasileira 

na expressão da realidade. Por meio da atividade cultural, o CPC introduziu no trabalho 

artístico a mensagem sobre exploração e miséria. O poema de Gullar de maneira 

didática apresenta uma narrativa poética conjugada com o projeto político da época via 

processo revolucionário. Para Thaís Leão Vieira (2002), o poema João Boa-Morte narra 

a condição de vida do homem do campo e de sua posição na estrutura capitalista, de 

modo a denunciar o mecanismo de subordinação na sociedade pela exploração e de 

mostrar o caminho da libertação do trabalhador pelo processo revolucionário. 

O personagem João Boa-Morte, de “João Boa-Morte, cabra marcado para 

morrer” (1962) é um lavrador nordestino explorado pelo coronel para qual trabalhava 

na Paraíba. É expulso da terra com a mulher e filhos por motivos salariais, são 

rejeitados por fazendeiros da região e não tem outra perspectiva que a de matar sua 

família e suicidar-se. Para não sucumbir de fome com a esposa e crianças, João percebe 

a sua volta (“terra e mais terra vazia”), e começa a perguntar para sim mesmo do lugar 

que ocupa no latifúndio, (“Essa guerra do Nordeste/ não mata quem é doutor/ não mata 

dono de engenho/só mata o cabra da peste/só mata o trabalhador”) (GULLAR, 1962, 

p.09), e em uma nova perspectiva o personagem começa a se revoltar com o crime sem 

nome: a exploração da força de trabalho, e em atitude engajada João fala com seus 

companheiros (“Lavradores, meus irmãos/esta nossa escravidão/tem que ter um 



108 

 

paradeiro/Não temos terra nem pão,/vivemos num cativeiro/Livremos nosso sertão/do 

jugo do fazendeiro”) (GULLAR, 1962, p.13), para o caminho da vitória através da luta 

do camponês, Gullar introduz no poema, o personagem Pedro Teixeira, um líder 

camponês que lutara ao lado de Julião, falando aos caboclos sobre a organização 

política para lutar contra o patrão e acabar com a exploração, porém o líder acaba sendo 

assassinato em morte feita de encomenda. Pedro Teixeira ira mostrar a João o caminho 

da revolução representando a voz da Liga Camponesa, (“Já vão todos 

compreendendo/como compreendeu João/que o camponês vencerá/pela força da 

união/Que é entrando para as Ligas/que ele derrota o patrão/que o caminho da 

vitória/está na Revolução”.). (GULLAR, 1962, p.25). No final da publicação do cordel, 

um texto informativo foi colocado para situar o leitor no espaço geográfico do Nordeste 

sobre a situação de miséria e desigualdade social no país.  

O Nordeste é três vezes maior que a França, cinco vezes maior que a Itália, 
seis vezes maior que a Alemanha Ocidental, dez vezes maior que a Inglaterra, 
trinta vezes maior que a Suíça, quarenta e cinco vezes maior que a Holanda, 
cinquenta vezes maior que a Bélgica. No Nordeste, 78% dos municípios não 
tem um hospital. Os homens do Nordeste vivem, em média apenas 25 anos. 
Eles, quando comem, comem farinha d’água com água. Um lavrador do 
Nordeste ganha, em média, Cr$ 100 por dia. E custa Cr$ 100 um litro de 
farinha. (GULLAR, 1962, p. 27) 
 

De certa maneira Ferreira Gullar considerou que o CPC estimulou o intelectual 

brasileiro a pensar sobre a realidade do seu país, permitindo uma revalorização do 

trabalho artístico, pedagógico e ideológico, “O CPC tinha uma teoria de cultura popular 

no sentido de cultura revolucionária. Era popular, porque era cultura para o povo, mas o 

seu sentido básico era a transformação da sociedade”. (GULLAR apud BARCELLOS, 

1994, p. 217).  

A dramaturgia da temática da terra de Vianinha no CPC visou aprofundar a 

experiência do teatro de agitação e propaganda, no sentido de aumentar o grau de 

comunicação dos problemas fundamentais de libertação da classe trabalhadora criando 

uma abertura da tomada de consciência revolucionária do camponês. A obra de 

Vianinha se insere no caminho para o processo revolucionário e do arrolamento de uma 

visão crítica da realidade pela consciência de classe.  

Em Quatro Quadras de Terra o enredo da peça apresenta a história trágica de 

um conflito de gerações no contexto da injustiça social e da revolta, os personagens são 

trabalhadores rurais que estão num processo de organização da resistência à ameaça de 

expulsão da terra. Os escritos de Vianinha no início de 1963 coloca no centro da ação a 



109 

 

questão da terra e da organização política dos trabalhadores rurais. É no CPC da UNE, 

que Vianinha coloca em prática seu ativismo político e de sua vivência dentro do PCB.  

A fase criadora no teatro em 1960 se desenvolveu dentro do debate político e 

cultural do momento histórico. A elaboração dramatúrgica das peças de Vianinha traz à 

cena a parcela da população marginalizada que sem nenhum poder de compra 

ingressava no processo econômico do capital por meio da acumulação primitiva pelos 

setores da burguesia nacional. Carmelinda Guimarães comenta a busca dramatúrgica de 

Vianinha nesse período pela temática rural a propósito das formulações teóricas do 

CPC. 

Percebe-se nesse período em que Vianinha busca numa temática rural distinta 
de sua formação urbana, a influência do movimento que surge do Nordeste 
com as Ligas Camponesas de Francisco Julião, um tema de discussão e 
interesse dentro do CPC que busca no campo a origem dos problemas do 
homem da periferia, do favelado da metrópole. A situação do homem do 
campo surge então como mais grave que a do operário, e aparece como a 
base da situação de opressão do trabalhador. (GUIMARÃES. 1984, p. 50) 

 

A ideia de ambas as peças foram reagir à opressão sentida pelo trabalhador do 

campo explorado em seu trabalho, que é apresentado pelo dramaturgo em diálogos entre 

pais e filhos. Tanto Os Azeredo mais os Benevides e Quatro Quadras de Terra há um 

conflito de gerações entre pais e filhos. O núcleo dramático das duas peças estabelece a 

tensão entre duas visões de mundo opostas entre si: a dos pais (Jerônimo em Quatro 

Quadras de terra e Alvimar em Os Azeredo mais os Benevides) e a dos filhos (Demétrio 

na primeira peça e Espiridião na segunda). O personagem Jerônimo de Quatro Quadras 

é o pai de família que continua acreditar no patrão e nos benefícios da estrutura arcaica 

e paternalista do latifúndio. Alvimar em os Azeredo é o trabalhador capataz da plantação 

que submete ao sistema de submissão ao proprietário da terra. Os textos colocam o 

trabalhador rural em fazendas de monocultura nos latifúndios do Nordeste. Em Quatro 

Quadras trata-se da cultura do algodão e em Os Azeredo a cultura de cacau. 

Vianinha procurou nessas obras verificar o choque cultural entre o velho e o 

novo a partir da materialização nas divergências entre pai e filho por motivos políticos e 

existenciais. O dramaturgo analisa os valores que permanecem dificultando a ação 

organizada da classe trabalhadora, ele verifica as condutas dentro do sistema de 

aceitação e omissão, que na consciência popular é impregnada de ideias sobre a 

existência natural de “superiores” e “inferiores”. Os personagens das peças são 

envolvidos pela forma da consciência do dominador e a consciência do explorado. As 



110 

 

classes sociais em ambas as peças revelam os agentes do conflito, e apresenta-se num 

processo de luta e resistência.  

Em uma entrevista concedida a uma revista cubana, Vianinha comenta sobre o 

tema presente em sua obra Quatro Quadras que imprimem os valores da submissão e da 

prostração nas relações da ruralidade. 

Quatro Quadras de Terra é a história de um camponês que não foi capaz de 
ter fé em si mesmo e nos seus. A história de um homem que fez os mais 
violentos sacrifícios para entender e viver a submissão e a aceitação e que 
termina por se orgulhar delas tal ponto que é incapaz de acreditar em outros 
valores. A história de um homem que passou sua vida para conseguir ficar 
contra si mesmo (VIANNA FILHO, 1981, p.290). 
 

Vianinha coloca os camponeses numa situação de submissão ou de resistência 

pela luta. O personagem Demétrio em Quatro Quadras exerce a função de resistência, 

enquanto seu pai Jerônimo é incapaz de questionar as razões da miséria e da opressão 

dentro do poder estabelecido no latifúndio.  O embate de gerações na relação com 

sistema rural e feudal está representado no diálogo entre pai e filho. 

 

Jerônimo: Pra dentro (Demétrio de 
distancia) 
Demétrio: Meu pai, não vou passar minha 
vida de chapéu na mão, lendo revista de 
história, agradecendo comer farinha e 
farinha e farinha... 
Jerônimo: Cala essa boca. 
Demétrio: Ah, não passo minha vida na 
cabeceira de moribundo, ah, não... não me 
meço pela paciência... a benção, meu pai, a 
benção... 
Jerônimo: Ah, menino, ah, diabo... 
Demétrio: Ah, não, não, não passo minha 
vida pra engulir ela... 
Jerônimo: Sou seu pai, cachorro! 
Demétrio: Não fico como o senhor, meu pai, 
não fico... 
Jerônimo: Me respeite. Me respeite. 
Demétrio: Lhe botaram nessas quatro 
quadras de terra e vosmicê invés de 
reclamar acha que é esse o lugar que lhe 
cabia. Não me acostumo com desgraça, não 
me meço por desgraça... 
Jerônimo: Sai daí, Demétrio... 
Demétrio: Quero esse mundo dobrado 
debaixo do meu peso de homem, meu pai, a 
benção, meu pai, a benção meu pai... a... 
Jerônimo: Sai, sai, sai... (Demétrio sai 
correndo. A família olha espantada. 
Luz).(VIANNA FILHO, 1981, p.338) 

 



111 

 

As peças camponesas de Vianinha desenvolvem-se em uma polarização entre a 

submissão e a rebeldia. Os filhos das peças são os portadores de uma consciência de 

luta revolucionária, que exercem a função de questionadores e críticos diante da 

realidade. O dramaturgo criou em Quatro Quadras o ambiente rural em um tempo 

místico da religiosidade popular que representa o sonho por uma terra e o tempo 

histórico da luta pela terra. O local da ação em Quatro Quadras é uma zona rural na 

década de 1960, e em Os Azeredo o local da ação de passa no interior da Bahia, 

aproximadamente nos anos de 1910 a 1930. O ambiente místico é descrito no primeiro 

ato da peça Quatro Quadras. 

 

Roçado da casa de Jerônimo. Casa com um 
único compartilhamento com fogão de 
tijolo, santos, mesa, estrados no chão. Uma 
cama de ferro, um armário. No pátio, uma 
casa de farinha, um cercado quase desfeito. 
Em torno da casa de farinha um grupo reza. 
Predominam mulheres. Uma imagem de 
Nossa Senhora, velas fazem da casa de 
farinha um altar improvisado. (VIANNA 
FILHO, 1981, p.294). 

 
As peças são uma criação de Vianinha, no cuidado de registrar a linguagem 

popular a fidelidade possível a um artista de vivência urbana. A estrutura dramatúrgica 

de Quatro Quadras é linear ao descrever  a luta dos camponeses que começam a ser 

expulsos da fazenda em que trabalham. A estruturação do enredo de Quatro Quadras e 

Os Azeredo se diferenciam no aspecto do perfil dos personagens. Os trabalhadores 

rurais em Quatro Quadras estão num processo de organização política, e em Azeredo 

um grupo de trabalhadores rurais estão morrendo de fome devido à falta de manutenção 

das terras. Os personagens representam forças sociais concedidas mediante a opressão e 

pacto entre explorador e explorado para manutenção do status quo. Nas peças de 

temática rural, os personagens são representações do latifúndio e do trabalhador rural.  

O personagem Demétrio convoca os camponeses para lutar na esperança de uma 

ação revolucionária. O filho de Alvimar em Os Azeredo lidera a revolta do grupo de 

trabalhadores num saque ao armazém da fazenda do patrão Espiridião Azeredo.  Em Os 

Azeredo, as terras são abandonadas pelo patrão que não precisando mais da renda 

proveniente da plantação, retorna mandando todos desocuparem as terras, com isso com 

a falta de manutenção das terras instaura-se um ambiente de miséria. O filho de Alvimar 

recebeu o nome de Espiridião, em homenagem ao padrinho dono da terra, o rapaz 



112 

 

assume uma postura de resistência ao convocar os camponeses a lutar contra a miséria e 

a fome. O saque no armazém representa o estopim de uma revolta para o enfrentamento 

da opressão e de luta pela permanência nas terras, ("Filho: Vamos sair da terra, sim, 

mais de bucho e alma cheia".). (VIANNA FILHO, 1968, p.95).   

A condição de opressão é revelada pelo dramaturgo no momento que Filho 

convida os pais e camponeses a experimentar as comidas do saque, caracterizando o 

dialogo da consciência do explorado.  

Filho: Minha mãe. Sente aqui, minha 
mãe. Aqui meu pai. Vem, mãe. Estou 
dizendo prá vir. (Os dois vem tímidos). É 
prá vocês comer... (Silêncio) Coma pai. 
Isso é comida nossa que ele compra 
arroz por cinquenta réis e vende a três 
mil réis em Tabatinga.  
Guimas: Olhe, meu amigo, eu... 
Filho: Cala a boca que meu pai vai 
comer. Coma meu pai. Isso se chama 
compota, isso é vitela , pai. Uma carne 
macia, minha mãe, que só a senhora 
devia comer no mundo. Coma. Isso é 
chocolate, mãe. Feito do cacau que a 
gente plantou. Chocolate, mãe. Fui o 
único filho que vingou porque nasci na 
fé, na força do meu pai que nunca teve 
parceiro prá ele na enxada, que ensinou 
o povo a plantar, que puxou o mundo 
prá essas bandas e hoje só tem um 
baralho. Meu pai, meu santo, cheio de 
carícia que só é capaz de ter o que todos 
os outros podem ter... 
Alvimar: É bom chocolate, filho. Quem 
diria. Nunca comi assim, não, filho, 
nunca... 
Filho: Vem vovó, vem seu Teodoro... seu 
Indalécio... se sirva... Vem povo... (O 
Povo vem comer). (VIANNA FILHO, 
1968, p.96). 

 

As peças convocam o leitor e público para a necessidade de organização dos 

trabalhadores rurais e do processo de resistência dos trabalhadores à condição de 

exploração e de luta contra a opressão. Os textos integram um painel dramatúrgico, uma 

opção do dramaturgo em abordar temas sociais para aprofundar sobre a realidade. 

Quatro Quadras é um texto de informação e de politização do público universitário e 

Os Azeredo se orienta no esforço do dramaturgo entre a necessidade de aprofundamento 



113 

 

das categorias estéticas e da proposta de abordagem político-ideológico dos temas 

tratados.  

Para Betti (1997), as diferentes linhas de trabalho de Vianinha permite afirmar 

sem dúvida que é o dramaturgo por excelência do CPC da UNE, pois na criação de 

textos o dramaturgo incorpora tanto a dimensão política quanto as questões estéticas. 

Vianinha ao ser questionado sobre os temas que mais interessa em suas obras, responde 

para a revista cubana. 

Os temas que possam, partindo da particularidade de nossos sentimentos, de 
nossos hábitos e costumes, de nossos valores, partindo da clareza política das 
necessidades subjetivas do povo brasileiro, conseguir uma visão universal da 
condição do homem como produtor de sua própria existência e ao mesmo 
tempo, produto das condições que cria. (VIANNA FILHO, 1981, p. 292). 

 
Podemos obsevar na resposta de Vianinha, que ele encara a sua produção 

intelectual como resultado do movimento histórico, uma luta que o sujeito trava com a 

natureza para assegurar sua própria existência.  Para uma concepção materialista da 

História, as relações de produção determinam todas as outras relações que existem entre 

os sujeitos na sua vida social. Para uma clareza das necessidades subjetivas do povo 

brasileiro, devemos verificar as condições materiais de existência no conjunto das 

relações de produção.  

Na luta pela terra, os camponeses lidam com o processo natural de lutar pela 

existência e sobre os resultados desta luta. Para Vianinha é o homem como produtor das 

suas representações, ideias que se encontram condicionados por um determinado 

desenvolvimento das suas forças produtivas. Marx lembra que essas relações de 

produção correspondem a um dado grau, a conexão da estrutura social e política com a 

produção, “O modo de produção da vida material condiciona o processo da vida social, 

política e intelectual em geral. Não é a consciência dos homens que lhes determina o 

ser; ao contrário, seu ser social determina sua consciência.” (PLEKHANOV apud 

MARX, 1963, p.32). A história da humanidade, em que não é a consciência dos homens 

que determina seu ser, mas sim ao contrário, é a história da luta de classes.  A partir das 

leis do materialismo histórico e materialismo dialético, podemos perceber as 

contradições internas da sociedade no conjunto das relações econômicas que constitui 

uma infraestrutura social histórica, base sobre as superestruturas culturais que 

compreende a religião, a arte, a ética, a lei, a filosofia e a literatura. 

A ambição de Vianinha em fundir arte e política em suma corresponde às formas 

ideológicas das relações de produção. As peças camponesas indicam a possibilidade de 



114 

 

analisar os agravantes que levam a manutenção do sistema de exploração e de 

manipulação dos interesses nacionais pelo capital estrangeiro. O camponês como classe 

social que sobrevive em condições semifeudais, foi tratado por Vianinha, que utilizou 

do mundo material para aprofundar sua visão sobre o estado das forças produtivas, ou 

seja, a conexão estreita que existe entre a produção e o regime de propriedade.  

3.3 Os experimentos dramatúrgicos do Teatro Épico em Brecht por Vianinha: o 
teatro participante. 
 

Na fase do Teatro de Arena ao CPC, Vianinha empregou os recursos anti-

ilusionistas em seus textos de transição. Na temática rural, ele insistiu no modelo 

realista e na assimilação dos pressupostos do Teatro Épico de Bertolt Brecht no Brasil.  

Dentro da dimensão política ideológica que se processaram na agitação política 

do CPC e do PCB, do ponto de vista dramatúrgico, os textos de Vianinha para Maria 

Silvia Betti são experimentais à linguagem e ao modo de representação da realidade.  

Os Azeredo mais os Benevides é possível observar o esforço aplicado de 
rompimento com uma estética realista e a tentativa de utilização de recursos 
de distanciamento, em Quatro Quadras de Terra sente-se uma maior 
aproximação com o realismo antes observado no Arena. (BETTI, 1997, p. 
137). 

 

Além disso, a pesquisadora Betti (1997) indica uma abordagem comparativa dos 

aspectos da dramaturgia de Vianinha em dois eixos complementares: o primeiro eixo 

referente ao conflito das peças e do desenvolvimento da narrativa nas implicações 

históricas e políticas e o segundo eixo a resolução do conflito e aos desdobramentos 

ideológicos da peça. Nesse sentido, Vianinha no CPC perseguiu o ideal de sentido 

existencial e ideológico, na tentativa de verificar a problemática de associar os 

princípios políticos e objetivos estéticos, “fora da coerência histórica e ideológica não 

poderá haver coerência estética; fora do campo das relações historicamente determinado 

não existirá pertinência temática para a criação”. (BETTI, 1997, p. 147).   

Para concretizar esse ideal de uma categoria estética, Vianinha procurou aplicar 

no campo dramatúrgico às conquistas no campo estético através dos experimentos da 

teoria de Bertolt Brecht do Teatro Épico. Vianinha chegou a declarar em entrevista, que 

soube da existência de Brecht, quando o Teatro de Arena ficou em cartaz no Rio de 

Janeiro, e foi junto com a intelectualidade do Rio que ele tomou o conhecimento dos 

pressupostos do teatro didático de Brecht. 



115 

 

 

Mas Brecht nós tomamos conhecimento não como uma forma estética 
superior e rigorosíssima, que ele atingiu em Galileu Galilei, Mãe Coragem, 
Sr. Puntila. Não, nós tomamos conhecimento do Brecht do teatro didático, da 
Exceção e a Regra, de uma série daquelas peças didáticas dele que são 
realmente as coisas mais sectariazinhas e inteligentes feitas no mundo. Houve 
uma confusão, no sentido do Erwin Piscator e o Brecht serem mais ou menos 
o mesmo tipo de pensamento. Então era com... com estrannha... perplexidade 
que nós vimos que o Brecht dizia que a função principal do teatro era 
divertir. (VIANNA FILHO, 1999, p. 162). 

 

A assimilação de Vianinha aos recursos dramatúrgicos de Brecht se concretizou 

por suas escolhas e seleção ao escrever Os Azeredo mais os Benevides.  A referência de 

Brecht na obra Os Azeredo, aparece em uma epígrafe que Vianinha escolhe e que saiu 

em publicação pelo Prêmio Serviço Nacional de Teatro, que é o trecho do Canto da 

Grande Capitulação da peça teatral Mãe Coragem de Brecht. 

Eu também, eu disse na flor da minha 
juventude 
Não sou como todos os outros Não comerei 
de tudo, tenho a minha delicadeza 
Eu pretendia andar de cabeça  erguida... 
Antes que se passasse um ano aprendi a 
beber em todos os copos... 
Ponha-se no tom 
um, dois, todo mundo em fila! 
(BRECHT, Canto da Grande Capitulação – 
Mãe Coragem) 
 

 A peça escrita em 1964 e publicada em 1966 por menção honrosa, conta uma 

história da família Albuquerque que envia seu filho Espiridião às terras improdutivas no 

interior da Bahia, (“Espiridião: Vou para a Bahia plantar cacau, vou usar minhas 

economias, nenhum tostão da família! Nossas terras estão abandonadas. Isso o Brasil 

espera de nós”.) (VIANNA FILHO, 1968, p. 12). 

A família em decadência, com problemas financeiros, mantêm uma fazenda 

abandonada, sem cumprir nenhuma função social. Espiridião vai para Bahia com a 

intenção de explorar as terras hipotecadas. O proprietário da terra faz a amizade com o 

trabalhador rural Alvimar, que passa a tomar conta da propriedade e fica sendo o 

homem de confiança do patrão.  Para recuperar a fazenda, Espiridião coloca em prática 

os planos de erguer uma plantação de cacau, entra em cena um grupo de camponeses 

que é orientado por Alvimar.  Vianinha aplica na peça o recurso da canção, do uso de 

coros, vozes, diálogos em versos disseminados pelo texto.  Para mostrar a chegada dos 



116 

 

camponeses às terras para o trabalho, Vianinha utiliza a canção nomeada de Chegança, 

que é cantada pelo trabalhador Alvimar.  

Alvimar: Estamos chegando 
de todo lugar 
que se tem prá partir. 
Trazemos na chegança 
foice, mulher nova 
e uma quadra de esperança. 
Ah, se viver fosse chegar 
chegar, sem parar, 
parar prá casar, 
casar, filho espalhar 
por o mundo num tal de  rodar.  
(VIANNA FILHO, 1968, p.14). 

 

A segunda peça camponesa trata-se das alianças políticas no latifúndio pela 

tríade das relações capitalistas da família, propriedade privada e Estado. As alianças se 

configuram em diversos desejos como do pai e da mãe de Espiridião que o filho se case 

com uma moça rica da família Carvalhais para haver um empréstimo financeiro para 

continuar a vida pequena burguesa. 

 

Mãe: Mas onde é que vamos conseguir 
um empréstimo, Senhor? Encalacrados 
em todos os bancos! Se não houver 
casamento, não haverá empréstimos e 
adeus as tertúlias, os trocadilhos, as 
chalaças, cristais e berloques, 
guirlandas e lantejoulas.   
(VIANNA FILHO, 1968, p. 11).  
 

Vianinha coloca o coro para comentar o enredo da aliança política familiar que é 

“juntar os Albuquerque e os Carvalhais, Os Carvalhais mais os Albuquerque” 

(VIANNA FILHO, 1968, p. 38). O casamento organizado entre as famílias se configura 

pelas relações de poder entre o pai de Sílvia e o latifundiário Espiridião Albuquerque. O 

próprio título da peça Os Azeredo mais o Benevides faz menção a essa aliança entre a 

família decadente Albuquerque e os Carvalhais, o primeiro os Azeredo e o segundo os 

Benevides.  Da possibilidade de interpretar uma possível relação entre família e 

propriedade privada, o dramaturgo concebe o seguinte diálogo que marca o início de 

uma aliança de interesses de classes. 

 

(CARVALHAIS E ESPIRIDIÃO ABRAÇAM) 
Carvalhais: Cuida bem da minha Sílvia. 



117 

 

Espiridião: Sim, senhor. 
Carvalhais: Como vai o cacau? 
Espiridião: Não tenho estradas, a taxa de 
exportação é muito alta, prazos de 
financiamentos muito curtos... 
Carvalhais: Bem, no Ministério da Viação 
temos o Otávio Carvalhais, no Banco do 
Brasil o Aluísio Carvalhais... 
(VIANNA FILHO, 1968, p. 39) 
 

Sobre o esquema dramatúrgico, Vianinha utiliza os elementos da canção, do 

coro que canta e da música dentro da estrutura épica que tem a função de comunicar, 

comentar o texto, pressupor o texto, assumir uma posição, revelar um comportamento 

etc. Em Os Azeredo, o texto intercalado de canções é destinado à reflexão crítica sobre o 

conflito. Para Betti, os camponeses que cantam em cena em Os Azeredo, fazem-no de 

forma a expor mais eficazmente a condição sub-humana de suas existências, “o 

rompimento da convenção cênica realista enxuga a expressão para supostamente 

aumentar-lhe o impacto crítico”. (BETTI, 1997, p. 146).  O Coro canta em Os Azeredo a 

canção que anuncia a colheita do primeiro fruto de cacau. 

 

CORO – (DE DENTRO, ENTRA EM CENA. 
AS PESSOAS. ALGUMAS CANTAM. 
OUTRAS PEDEM LICENÇA PARA 
ENTRAR, SE APRESENTAM). 
Sou Raimundo 
Moro na Baixada 
Bom-dia – Me dê licença. 
Colheita! Colheita! 
A vida é tão feia 
Só o homem a enfeita 
Colheita! Colheita! 
Para a vida ser bonita 
Tem que ter um homem na receita 
Só o homem não enjeita 
Colheita! 
A vida vale a pena 
Por que o home não aceita! 
(TODOS SE ABRAÇAM. RIEM. DANÇAM. 
O FRUTO PASSA DE MÃO E MÃO)  
O homem chegou 
A terra era terra 
Do lombo da terra 
A vida arrancou.  
(VIANNA FILHO, 1968, p.33). 

 

A utilização de slides foi adotada em Os Azeredos para ilustrar a ação, mostrando o 

trabalho na fazenda dos Azeredo. 



118 

 

 

TELÃO DA CASA DE ESPIRIDIÃO DE 
NOVO. A FACHADA DA CASA AGORA 
ESTÁ MAIS ENRIQUECIDA COM 
COLUNAS, FRISOS, ETC. OS 
CAMPONESES CARREGAM VASOS, 
QUADROS, TAPETES, CAMAS, 
CASTIÇAIS, ESTATUETAS, LUSTRES, 
MÓVEIS, ESPIRIDIÃO ESTÁ COM A 
FAMÍLIA, DE CULOTES E ROUPAS DE 
CAMPO, ORGULHOSOS. UMA MESA 
COM UMA GRANDE QUANTIDADE DE 
DINHEIRO. MIGUEL PRETO DÁ 
ORDENS, OS CAMPONESES TEM 
DIFICULDADE EM CUMPRIMENTAR 
ESPIRIDIÃO, TÃO CARREGADOS ESTÃO. 
(VIANNA FILHO, 1968, p. 34). 

 

O conflito da peça instaura-se, no momento em que o filho de Alvimar retorna à 

plantação, após passar temporadas com a família Azeredo em Salvador. Ao ver a 

miséria dos camponeses e a condição de exploração, o filho de Alvimar que esteve 

exposto à ação dos valores daqueles que detêm o poder, decide enfrentar as condições 

de submissão e opressão. Espiridião passa oito anos sem aparecer na plantação e não 

investe mais nas terras. 

Alvimar: Faz oito anos que o doutor 
Espiridião não vem aqui, Lindaura. Oito 
anos é um, dois, três, quatro, cinco, seis, 
sete, oito anos. Me lembro, ele chegou aqui, 
ai ele pegou na foice errado, de banda, ai a 
gente riu, eu ria de um lado, doutor ria do 
outro, aquela gargalheira. Oito anos agora 
sem notícias? A gente não planta mais 
cacau faz três anos. Ele prometeu que ia 
plantar cacau de novo.  
(VIANNA FILHO, 1968, p. 82). 

 

No desenvolvimento da peça, as alianças aparecem frequentemente, como à 

aliança política entre Espiridião e seu sogro Gonçalo Carvalhais que se candidata na 

eleição para governador da Bahia.  O Chefe de Polícia, o juiz, e a polícia contribuem 

para a manutenção dos poderes do latifúndio e da manipulação das forças de opressão.  

A liderança do filho de Alvimar, desperta o lado dos exploradores e de 

Espiridião que retorna as terras para abortar o processo de resistência dos posseiros. O 

encaminhamento final da peça, em desfecho trágico pela morte do Filho de Alvimar, 

encomendado por Espiridião que ordena à polícia que mate o afilhado, revela a união 



119 

 

das forças opressoras em caráter triunfalista. Espiridião desativa a plantação e os 

trabalhadores são forçados a deixar as terras, e com isso diante da morte, o silêncio dos 

pais, Alvimar e Lindura. A peça termina com Espiridião dando dinheiro para os pais do 

afilhado, para que este vá embora com a mulher submetendo a aceitação da opressão, 

(“Espiridião (dá um dinheiro): Tome, Alvimar. É dois contos de réis. Prá você enterrar o 

menino e enfrentar o que vem aí. Tem dinheiro até prá por casa em algum canto. Não 

posso fazer mais nada”). (VIANNA FILHO, 1968, p. 105). 

O dramaturgo aponta novos horizontes para a prática dramatúrgica que marca 

um novo período de produção do CPC. O texto foi destinado à inauguração do Teatro 

da UNE, previsto para março de 1964, essa nova fase teria sido distinguida por uma 

revisão crítica do processo de criação, “no tocante às frentes de criação no setor teatral, 

há a necessidade de expansão do trabalho criador para além dos limites dos autos e 

esquetes de rua”. (BETTI, 1997, 145).  

O trabalho cultural do CPC na primeira fase esteve atrelado por um vasto 

material dramatúrgico de Autos Políticos com a função didática e esquemática 

compatíveis com o modelo de teatro desenvolvido por Piscator. A segunda fase 

consistiu em uma evolução na dramaturgia de Vianinha, tratando-se também do caráter 

didático das peças, com o objetivo de educação política para a classe trabalhadora, 

“esta, para mim, é a função do teatro. Educativo – não no sentido didático e informativo 

-, educativo no sentido da organização subjetiva do homem”. (VIANNA FILHO, 1999, 

p. 58). 

A fase que antecede o fechamento do CPC em 1964, o modelo dramatúrgico 

utilizado por Vianinha dava indicações de sua preocupação no campo estético, para ele 

a estética era uma batalha para atualização cultural do teatro em relação ao seu tempo, e 

por isso Vianinha foi buscar a transformação da linguagem teatral em torno do nome de 

Brecht, “como referência a um trabalho esteticamente instigante e politicamente 

competente e crítico”. (BETTI, 1997, p.146). 

Fernando Peixoto, que divulgou os estudos teóricos de Brecht no Brasil, aponta 

que o dramaturgo alemão chega ao Brasil enquanto companheiro de trabalho nos anos 

de 1960, no interior dos centros de produção do Teatro Político Brasileiro que 

antecedem o golpe militar de 1964, como o CPC da UNE.  

 

No CPC, mergulhado nos escritos de Piscator, a obra de Brecht surge como 
um problemático antídoto: enquanto Piscator, compreendido na superfície, 
estimulava uma tendência radical ao sectarismo político, Brecht introduzia 



120 

 

com irrecusável autoridade um conceito sadio de teatro dialético, ampliando 
os horizontes para a construção de um teatro participante que essencialmente 
assume o significado não instrumentalizado da qualidade estética enquanto 
arma transformadora de reflexão e diálogo entre palco e platéia. (PEIXOTO, 
1987, p. 239). 

 

Piscator e Brecht foram duas referências de trabalho artístico em relação à 

questão do CPC. Piscator colocava como norma a agitação, o esquematismo, e Brecht 

instaurou a questão da dúvida, da reflexão com a plateia, do aprofundamento dialético 

da função social da arte e do artista diante da realidade.  

O tema da luta pela terra, e a questão arte e política assinala na obra de 

Vianinha, a ideia do dramaturgo em propor fazer teatro social e político sobre a 

influência de Brecht, e dar a plateia elementos de reflexão dialética para investigar a 

realidade. Vianinha compreende o teatro como instrumento de ação no campo da luta de 

classe em nível político, e com isso ele formula o pressuposto estético entre o teatro 

político  e o teatro social, "no teatro social a dualidade  se estabelece no plano subjetivo. 

(...), o teatro político apresenta a dualidade como irreconciliável, independente dele". 

(VIANNA FILHO, 2016, p. 203.) O dramaturgo define a função da dualidade dentro 

do âmbito da contradição entre os limites naturais do homem e seus limites sociais, e 

para isso a dualidade em matéria de dramaturgia será revelada numa ação em que o 

objetivo só se realizará, não como uma mudança subjetiva do personagem, mas 

com uma mudança objetiva "o operário terá que deixar de ser operário para poder dirigir 

a produção social  que o esmaga." (VIANNA FILHO, 2016, p. 203). 

As situações evidenciadas nas obras de Vianinha, não havia uma dissociação 

entre o trabalho artístico, a ousadia criativa e a intenções sociais e políticas de uma obra 

dramatúrgica. Assim, há uma expressiva relação entre o teatro de Vianinha e do 

dramaturgo alemão, que para ambos tinha a preocupação em situar a obra teatral em 

uma perspectiva social que refletisse a realidade social de seu povo. A preocupação de 

Vianinha era revelar certos mecanismos de funcionamento da estrutura social.  

Sobre o tratamento temático da ruralidade que ampliou o escopo da mensagem 

cultural e política do trabalho teatral do CPC, Leslie Damasceno compreende que a 

esperança de transformação social e mudança revolucionária eram centradas na 

eliminação da seca e da miséria do Nordeste, fortemente alimentada pelo exemplo 

cubano de mobilização revolucionária no campo. No contexto de agitação política 

cultural anterior a 1964, e da contradição entre a proposta estética e a política, que as 



121 

 

peças do CPC eram divulgadas no debate da reforma ou revolução dentro do espaço 

cultural do teatro brasileiro engajado. 

 
Encenadas nas cidades industrializadas do Sul, essas peças queriam 
conscientizar o público urbano e suburbano da situação econômica e social 
do Nordeste. Descrevendo essas condições e a possibilidade de reforma e/ou 
revolução, elas também objetivaram instilar um maior senso de coesão 
nacional na luta por mudanças sociais. Adicionalmente, essas peças eram 
tematicamente similares a outras, de outros dramaturgos do CPC, que não 
eram encenadas somente em cidades industrializadas onde o CPC era mais 
ativo, como Rio de São Paulo. Elas eram encenadas também por grupos de 
teatro de entidades culturais no Nordeste, uma área que tinha uma rica 
tradição teatral própria e que utilizava convenções populares para tratar de 
realidades sociais. (DAMASCENO, 1994, p.126). 

 

A evolução da dramaturgia de Vianinha no CPC revela sua concepção 

racionalista em torno do trabalho teatral crítico e de suas ferramentas, que segundo Betti 

“o compromisso de representação da realidade se pauta não pela verossimilhança, mas 

pela pertinência da crítica exercida e dos mecanismos que a sustentam”. (BETTI, 1997, 

p. 146). O encaminhamento da dramaturgia de Vianinha encontra-se vinculado ao 

projeto nacional-popular do CPC e da observação do dramaturgo no momento de 

emergência da consciência de luta da classe camponesa e do processamento deste 

aprendizado.  

A reflexão, a crítica, a didática e novos aspectos técnicos de criação foram 

extraídos por Vianinha ao longo de sua trajetória de dramaturgo, que conduziu suas 

peças ao exercício de reflexão dialética na perspectiva de que o intelectual do país 

subdesenvolvido tem que refletir e criar sobre as condições reais de existência do povo, 

e segundo qual afirma Brecht em 1931 que “pensar, escrever ou montar uma peça, 

significa também transformar o Estado submeter às ideologias a um exame rigoroso”. 

(BRECHT apud PEIXOTO, 1974, p. 107). Para Brecht transformar o teatro era 

necessário transformar o público, ou seja, educar o ser humano, transformar um Estado, 

intervir na sociedade para uma transformação revolucionária do mundo. E o intuito 

didático na obra de Brecht, liga-se à intenção de apresentar um palco científico, capaz 

de esclarecer o público sobre a sociedade e necessidade de transformá-la.  

Vianinha no CPC formulou teoricamente a experiência real, da percepção do 

verdadeiro problema e da solução verdadeira a respeito da realidade. A produção 

cultural dos anos de 1960 significou o acúmulo de energia criadora do país que se unia 

aos interesses sociais legítimos da classe trabalhadora. A dramaturgia de Vianinha no 

CPC e seus estudos teóricos desempenharam uma função educadora e orgânica do 



122 

 

intelectual que criou uma produção artística que colocava no centro da ação o problema 

de elaborar os sentimentos populares. O dramaturgo Paulo Pontes a respeito do teatro 

do CPC relembra a trajetória de Vianinha como destacado teórico cuja capacidade foi 

de criar um nexo entre o artista da classe média, saído das universidades, e a cultura do 

povo.  

 

E ele não queria uma aliança em que o artista da classe média se 
transformasse num parasita das formas exóticas da cultura popular. Ele 
propunha – e levou à prática -, antes de qualquer consideração estética, uma 
aliança política na qual o artista da classe média e o povo se reconhecessem 
atingidos pelo mesmo conjunto de contradições e se encontrassem para 
superá-lo. (PONTES apud BARCELLOS, 1994, p. 20). 

 

Para o aprendizado das formulações de uma teoria da estética marxista, Brecht 

foi uma das referências fundamentais no trabalho intelectual de Vianinha, que chegou a 

coordenar no interior do departamento de teatro do CPC, um grupo de estudos da obra 

do dramaturgo alemão. Vianinha em sua aplicada busca de técnicas brechtianas, 

procurou em Os Azeredo, retornar ao esforço de criação que o orientou na criação da 

peça A Mais-valia vai acabar, seu Edgar, na incursão aos recursos cênico-literários 

associados à estrutura da peça, a fim de elaborar seu próprio arsenal de assimilação das 

técnicas do teatro épico, “Os Azeredo mais os Benevides é o fruto natural do processo 

de absorção de recursos brechtianos e de realização de um trabalho teatral capaz de 

inovar quanto à linguagem sem perder de vista o componente político visado”. (BETTI, 

1997, p. 146).  

Brecht emprega em seus textos dramatúrgicos os seguintes recursos de 

distanciamento: literários (a ironia, a paródia, o paradoxo etc.), cênico-literários (os 

títulos, cartazes, projeções de textos, filmes, uso de máscaras etc.), cênico-musicais 

(coros, canções, músicas, declamação, dança etc.), e o ator como narrador ou o ator que 

narra seu papel com o gestus de que mostra uma personagem, mantendo certa distância 

dele (gesto das relações sociais, pantomima, entoação, mímica etc.). 

O efeito de distanciamento é obtido no teatro alemão não apenas pelo ator, 
mas também pela música (coros, canções) e o cenário (cartazes, filmes, etc.). 
Foi concebido principalmente para historicizar os acontecimentos 
representados. (BRECHT, 1967, p. 111) 
 

Para Brecht (1967), gestus não significa mera gesticulação, e não se trata de uma 

questão de movimentos das mãos, explicativos ou enfáticos e sim como princípio de 

adotar uma atitude política para estabelecer um gestus social. O dramaturgo define 

gestus social “é o gesto relevante para a sociedade, o gesto que permite conclusões 



123 

 

sobre as circunstâncias sociais”. (BRECHT, 1967, p.79). O gestus social em Brecht é 

toda a atividade humana dirigida para o controle da natureza, isto é, uma tarefa social e 

uma tarefa do mundo dos homens no âmbito das relações sociais de sua época. 

 Esses recursos de distanciamentos são estruturados no campo da prática literária 

ao lado da atitude narrativa geral associada a próprio esqueleto da peça.  Distanciar para 

Brecht é ver em termos históricos, e sua teoria do distanciamento é, em si, dialética, a 

negação da negação cuja função é a de anular a si mesma. A técnica do distanciamento 

compreende que todos os acontecimentos cotidianos são significativos, particulares e 

merecedores de indagação. Para isso, o efeito didático em Brecht é suscitado por toda a 

estrutura épica da peça e principalmente pelo efeito de distanciamento 

(Verfremdungseffekt  ou V-Effekt = efeito de estranheza, alienação, Efeito V, efeito da 

desilusão, afastamento, “desfamilirização”). Nisso, a teoria do distanciamento quer criar 

um novo movimento alienador lado a lado ao olhar épico da distância, “todos os 

acontecimentos entre os homens devem ser notados, e tudo deve ser visto de um ponto 

de vista social”. (BRECHT, 1967, p.114). Desta maneira para melhor visualizar a teoria 

de Brecht, a palavra “épico” segundo Rosenfeld (2012,) não deve ser confundida com a 

acepção popular de sinônimo de epopeia, o termo épico usado na sua acepção técnica, 

significa narrativo fazendo referência a um gênero literário que abrange todas as 

espécies narrativas (ao lado da epopeia, do romance, da novela, do conto etc.)  

 Conforme Rosenfeld (2012), Brecht se dirigiu contra o teatro culinário, de mero 

entretenimento, do teatro como “ramo do comércio bourgeois de entorpecentes”, que 

visa o prazer do público, em estado de encantamento convertendo em órgão de 

publicidade. Para o autor, o fim didático na obra de Brecht exige que seja eliminada a 

ilusão, o impacto mágico do teatro burguês, mas a teatro épico tem de continuar teatro e 

divertido, pois os divertimentos de épocas diversas são naturalmente, diversos, 

conforme o convívio social dos homens e porque “não falamos em nome da moral, mas 

em nome dos prejudicados”. Assim, a teoria épica de Brecht se dirige à razão como 

elementos de uma pedagogia que se contrapõem ao teatro burguês, formulando os 

princípios da sabedoria, clareza e consciência em assuntos das representações teatrais.  

Neste caso o impulso, o entusiasmo e o êxtase encomendados pelo teatro 

burguês não se submetem a esses elementos: sabedoria, a clareza, a consciência, o 

aprendizado através da educação política que se dirige ao teatro épico de Brecht, “o 

teatro permanece teatro, mesmo quanto é teatro pedagógico e, na medida em que é bom 

teatro, é diversão”. (BRECHT, 1967, p. 99). Brecht fixa então um novo objetivo para o 



124 

 

teatro: a pedagogia. E para isso, o dramaturgo alemão afirma que para o aparecimento 

de uma nova dramaturgia é necessário um novo método dramático: “a dramaturgia 

dialética substituirá a dramaturgia idealista”. (PEIXOTO apud BRECHT, 1974, p. 329). 

Vianinha e Brecht coincidem em diversos pontos, suas peças registram as 

palavras que mostram ao leitor os mecanismos de funcionamento da sociedade 

capitalista, como uma exigência crítica de uma dramaturgia dialética que investigue as 

relações humanas marcadas por conflitos, desigualdades e exploração. Vianinha na sua 

trajetória no CPC atuou sobre o real que se processou em um ideário de transformação 

política da sociedade, “o político atua sempre diante de solicitações concretas da 

realidade”. (VIANNA FILHO, 2016, p. 197). Para o dramaturgo brasileiro, havia a 

necessidade de se debruçar diante de uma ação, de atitudes e comportamentos que 

reabastecesse espiritualmente a classe trabalhadora para assimilação das tarefas 

revolucionárias. Vianinha e Brecht foram capazes de sintonizar a produção artística e 

intelectual como ação política, “a ação política – baseada em categorias ideológicas – 

inspira ações e nas ações conscientiza o povo. A artística – baseada nas mesmas 

categorias – conscientiza e na conscientização aprimorará as ações”. (VIANNA FILHO, 

2016, p. 198).  

Por uma categoria de ordem estética, Vianinha chegou a formular notas, 

propostas e sugestões sobre o teatro épico como manifestação de teatro popular, ele se 

propôs a fazer um estudo de suas peças à luz dos critérios do teatro épico. A primeira 

nota que o dramaturgo aponta é que o teatro épico parece resolver o problema da nitidez 

da mensagem e da cobertura formal, pois a peça se baseia e arma-se em oposições 

lógicas, que se desenvolvem diante do espectador. Vianinha pretende com esse estudo, 

elaborar um programa de peças de acordo com a real capacidade de montagem e de 

escrituração, pela proposta de um teatro dirigido à razão e não à manipulação da 

emoção.  

Um teatro épico, afastando-se em primeiro lugar da descrição fiel ao real, 
para apanhá-lo em outro nível de conhecimento, em outro nível de 
comunicação em que as bases racionais em que se apoia a peça são 
nitidamente expostas – deixa de lado uma força emocional que é importante 
que seja preservada. Ganha em magia, em comunicação, em segurança de 
observação, em nitidez de limites, em evidência de querer dizer. (VIANNA 
FILHO, 2016, p. 204) 
 

Brecht e Vianinha compreendiam a dramaturgia como matéria prima de uma 

ampla concepção do mundo para esclarecer ao público sobre a sociedade e Brecht 

conclama a reflexão sobre as relações de produção, “camaradas, falemos das relações de 



125 

 

propriedade”. (PEIXOTO apud BRECHT, 1974, p. 314). Para Brecht, a palavra possui 

um som bárbaro e o escritor precisa se transformar num animal selvagem capaz de 

defender a cultura com armas materiais para a superação das contradições, “mas o novo 

deve superar o velho; este último deve estar presente no novo, mas dominado. 

Suprimido, mas conversado”. (PEIXOTO apud BRECHT, 1974, p. 319). Vianinha 

discute o poder ideológico da ação do artista frente à criação de uma realidade 

revolucionária, “o credencial de revolucionário não se ganha fora da realidade. É 

conquistando os limites objetivos da realidade.” (VIANNA FILHO, 2016, p. 199). Para 

ele, o teatro popular fornece elementos para luta de classe no nível econômico e a partir 

de uma estética marxista as peças surgem como experimentos para mostrar as ações que 

devem ser feitas, relatar o que se maquina, por exemplo, a possibilidade de golpe de 

Estado “quando existe uma solicitação de atitude social, porém a atitude é tema de 

debate, é tema de contradição – teatro cômico, Revista, sketches etc.” (VIANNA 

FILHO, 2016, p. 203).  

Assim, Vianinha cria estratégias para elaborar um teatro no nível da existência 

espiritual do homem no conjunto das relações sociais. A forma épica visualizada na 

obra de Vianinha são elementos dramatúrgicos dentro de uma matéria prima para uma 

concepção dialética do mundo, demonstrado pelo dramaturgo o seu interesse em fazer 

uma tentativa de teatro épico, narrativo, que para a opinião do dramaturgo seria o teatro 

de todo o povo, “uma tentativa didática em que as categorias sociais se convertem em 

um personagem – latifúndio, imperialismo, campesinato etc. Com forma cômica”. 

(VIANNA FILHO, 2016, p. 205).  

De tal modo, Vianinha com as peças camponesas, cumprem o papel de uma ação 

de resistência frente ao caráter da desigualdade social para mostrar os processos, antigos 

ou novos, provados ou inéditos, derivados da arte ou de outros meios da superestrutura, 

para evitar a confusão entre tema e conteúdo, arte e política colocando em evidência os 

temas sociais.   

Neste caso, o tema social das peças camponesas de Vianinha é extraído da 

realidade construída na seguinte hipótese concreta: de como fazer a distribuição de 

terras no Brasil. Tanto para Brecht e Vianinha existem cem meios de dizer ou de calar 

verdade. No prólogo em Os Azeredo mais os Benevides, Vianinha quer dizer a verdade e  

convoca a classe camponesa para ir à luta.  

PROLÓGO 
Mas o que queremos dizer 



126 

 

E que essa fraternidade 
Ah, não é coisa do homem 
Que não existe amizade 
Se um passa fome, outro come 
Se um existe, outro some. 
Mas o que queremos dizer 
Ouça bem, meu amigo 
Se você quer amizade 
Tenha sempre um inimigo 
Acabe com a desigualdade 
Mas o que queremos dizer 
Veja bem sem o véu 
Amizade é coisa de Deus 
Mas ela não cai do céu 
Mas o que queremos dizer 
É que a amizade no fundo 
É a luta do homem no mundo. 
A luta do homem no mundo. 
(VIANNA FILHO, 1968, p. 108) 

 
Desta maneira, as peças camponesas de Vianinha expressou no imaginário da 

intelectualidade brasileira o papel revolucionário do proletariado, e da posição do artista 

na defesa de uma arte nacional-popular. Os intelectuais e artistas engajados da época 

lançaram-se na luta de elevação cultural através de uma readaptação dos conceitos 

artísticos populares. A tomada de posição de Vianinha implicou em sua dramaturgia o 

aprendizado da estética popular para dar força à consciência ética do ser humano na 

transmissão de valores de uma vanguarda cultural das massas trabalhadoras.  

A peça Os Azeredo mais os Benevides foi ensaiada na sede da UNE, com direção de 

Nelson Xavier, assistência de direção João das Neves, o cenário de Flávio Império e Música de 

Edu Lobo. Uma grande festa estava marcada para comemorar no dia 30 de março de 1964, uma 

das metas consolidadas pelo CPC: o Teatro do CPC da UNE, “um bom teatro de trezentos 

lugares, com ar refrigerado”. Na última semana de março, começaram a serem distribuídos os 

convites para a inauguração do Teatro da UNE, os cepecistas em tom de provocação convocava 

o público para a programação de estreia que se estenderia por todo mês de abril. 

 

Este volante subversivo e clandestino é para comunicar uma terrível notícia: 
em abril vai ser inaugurado um novo teatro na cidade. O que tem isso de 
terrível? Perguntará o senhor. Há, há, há! Esses anúncios esquisitos isso é 
coisa de Bardhal. É que o novo teatro é o Teatro do Centro Popular de 
Cultura da UNE. UNE é União Nacional dos Estudantes. Pois é... 
Inicialmente queríamos montar peças de Stálin. Infelizmente, Kruchev 
queimou todas as peças do camarada. Peças de Lênin, então. Lênin não 
escreveu peças. No fundo, um homem incompleto. Pensamos então em 
remontar a Revolução Francesa. Nenhuma atriz aceitou o papel de Maria 
Antonieta. Nos falaram numa história, um título muito sugestivo: “o 
Chapeuzinho Vermelho”. Vermelho? Oba! Fomos ler a história. Uma coisa 
horrível! Imaginem: um coitado lobo faminto devora uma velha pequeno 
burguesa, decadente e é castigado por isso! Depois de muito pensar 



127 

 

resolvemos fazer mesmo é bom teatro. Um bom teatro de trezentos lugares,  
com ar refrigerado. Na UNE, casa das mais respeitáveis tradições de luta e 
desassombro. Em abril. Mês de Tiradentes. Não podíamos terminar sem falar 
em Tiradentes e essas coisas, não é? (GARCIA, 2007, 50) 

 

Em 31 março de 1964, na sede da União Nacional dos Estudantes (UNE), um 

clima de tensão se instalaria em meio às notícias de que as tropas dos generais Olímpio 

Mourão Filho e Carlos Luís Guedes marchavam de Minas Gerais para o Rio de Janeiro. 

Nos alto-falantes da UNE exortavam os estudantes e a população para se mobilizarem e 

reagirem contra o movimento militar. A UNE se mobilizou contragolpe pela 

continuidade das medidas populares e pelas liberdades democráticas. Em uma entrevista 

a uma publicação cubana, Vianinha dizia confiar na supremacia das forças populares e 

no avanço democrático. 

(..) povo brasileiro já se organizou o suficiente para não permitir um recuo 
nas suas conquistas democráticas. Uma justa política de apreciação sobre os 
setores do povo brasileiro interessadas nas transformações da estrutura 
política brasileira é que permitirá uma aceleração do processo revolucionário. 
No Brasil, me parece, nesse sentido, a mais importante luta ainda é contra as 
tendências sectárias que procuram entregar somente a alguns setores as 
tarefas revolucionárias. (...) É preciso, a cada momento, ter uma tática, um 
centro tático, realmente baseado nas condições objetivas da realidade. 
(VIANNA FILHO apud MORAES, 2000, p. 160). 

 

Na noite que antecede o golpe civil-militar, Vianinha convocou artistas e 

intelectuais para a noite de vigília na sede da UNE.  Os estudantes e militantes do CPC 

começaram a erguer improvisadas barricadas, com móveis, cadeiras com a finalidade de 

resistir. Cerca de 200 pessoas ocupavam o prédio, não se falava em outra coisa senão 

enfrentar os golpistas. Enquanto isso, o conservadorismo ganhava força por parte de 

civis que passavam na porta da UNE de carro com bandeirinhas do Brasil, buzinando e 

festejando o golpe e os grupos que gritavam slogans anticomunistas e atiravam pedras 

na fechada da UNE.  

Um enorme repertório ideológico foi preparado pela classe média brasileira, que 

no inicio de março de 1964, saiam às ruas insatisfeitas com a corrupção e pela defesa da 

família, da moral e dos bons costumes. As forças conservadoras anticomunistas e 

ufanistas deram continuidade ao legado autoritário do Brasil, através dos instrumentos 

de opressão e de controle ideológico que marcaram a articulação do golpe militar. 

Sobre as estruturas autoritárias de padrão elitista e hierárquico do Estado 

Brasileiro, o primeiro de abril, o famoso dia da mentira, se iniciava com a instauração 

de dúvidas e de um avanço autoritário das forças conservadoras. 



128 

 

De uma hora para outra, o discurso progressista e revolucionário ficava 
emudecido pelo alarido conservador, pela voz da Ordem, da Moralidade, da 
Pátria, da Família, das Tradições mais caras ao nosso povo. Surpresa e 
perplexidade tomavam conta de intelectuais e militantes. Passava-se da 
euforia à dúvida, da ofensiva ao recuo. (HOLLANDA, GOLÇALVES, 1995, 
p. 14). 
 

O pânico se instalou na UNE. Era madrugada, por volta das três horas da manhã 

do dia primeiro de abril de 1964, a sede da UNE na Praia Vermelha foi metralhada por 

militares e incendiada por tropas militares e civis. O prédio começou a pegar fogo, os 

personagens da história: Vianinha, Carlos Vereza, João das Neves, um rapaz chamado 

Troiano, outro chamado Leo, Luís Werneck, Francisco Milani, Denoy de Oliveira 

estavam lá dentro do prédio e os quatro últimos a pularem o muro dos fundos foram: 

Vianinha, Carlos Vereza, Francisco Milani e João das Neves. Os tiros cessaram e as 

pessoas apavoradas deixavam a sede do CPC da UNE, com o dia amanhecendo. Sobre o 

acontecimento, João das Neves descreve o episódio da invasão do prédio da UNE. 

Havíamos saído da sede da UNE pulando o muro do quintal. (...) A passagem 
pela frente do prédio em chamas permanece indelével em minhas retinas: 
Vianinha, Carlos Vereza e eu chorávamos. No prédio em chamas morriam 
sonhos e a utópica esperança de contribuir para tomar o Brasil um País 
menos injusto. Morria também o teatro do CPC que ia ser inaugurado com Os 
Azeredo mais os Benevides. Relendo hoje o texto da peça me vem à 
lembrança as suas palavras (de Vianinha) naquele instante: - Apesar de tudo 
eu não acredito num retrocesso do processo político! O que me faz pensar na 
curiosa dicotomia que por vezes se estabelece entre um artista e sua obra. No 
caso, o militante político não conseguia ver o que o artista já afirmava com 
admirável clareza em Os Azeredo, que era irrealizável a aliança entre 
opressores e oprimidos; que aqueles sempre colocariam em primeiro plano os 
seus interesses, e só eles, não importava as razões e ou emoções destes. 
(NEVES, 1981 apud GUIMARÃES, 1984, p. 53). 

 
Enfim o golpe de 1964 trouxeram os resíduos autoritários de regimes de exceção 

anteriores no Brasil, significou a regulação autoritária das relações entre as classes e 

grupos, e para o Estado uma continuidade de assegurar sua hegemonia por controles 

ideológicos. O legado autoritário do Brasil remonta ao passado colonial, imperial e 

república velha e no processo de preparação do golpe de 1964 que esteve presente no 

país desde o início dos anos de 1950 associados ao capital monopolista. 

A UNE pegando fogo cor vermelha, e o teatro recém-construído se transformava 

em cinzas. O sonho e a utopia se misturavam na fumaça e um grito com foco de 

resistência ecoava na voz de Vianinha: não ao retrocesso do processo político!   

 

 

 



129 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Quero para o meu País a esperança restaurada,  
não a que se esvaiu pelos vãos dos dedos,  
mas a que germina na consciência do povo,  
a que vem do processo de acreditar  
na possibilidade da vida,  
no direito de trabalhar a terra,  
de formar uma legião em busca da cidadania  
arrancada do nosso peito,  
para escrever a história de nossa aventura,  
acabar com a fome, 
 aniquilar a miséria  
e devolver o riso aos lábios dos que choram. 
(Maciel Aguiar, Pão, Terra e Liberdade). 

 

A presente dissertação, O Nacional-Popular e a Dramaturgia de Vianinha no 

Centro Popular de Cultura (CPC) da União Nacional dos Estudantes (UNE), formulou-

se como proposta de investigação dos fundamentos estéticos marxistas na produção 

teatral do CPC da UNE, a partir das peças didáticas do Teatro Político de Oduvaldo 

Vianna Filho. 

A arte nasce da sociedade e a dialética é inevitável, escreveu Vianinha. Uma 

sociedade justa e igualitária era o lema da bandeira de Vianinha e dos artistas do 

Centro Popular de Cultura (CPC) que desempenharam a função do intelectual de fazer 

um trabalho cultural com profundidade. A reconstrução histórica de uma experiência 

viva e pulsante, do movimento político-cultural do CPC, foi um exercício de memória 

coletiva. 

O CPC representou uma experiência histórica encarregada por artistas e 

intelectuais preocupados com o sentimento nacional em relação à superação do processo 

de alienação frente à concentração de poder, perda da democracia e perda da liberdade 

no sistema capitalista.  

A trajetória de militância política e artística de Vianinha permitiu aprofundar nas 

contradições do teatro em relação ao dramaturgo dizer a verdade em tempos de exclusão 

da classe trabalhadora da cena política.  O movimento político-cultural do CPC, 

liderado por Vianinha, significou a busca por um projeto pedagógico para exprimir à 

classe trabalhadora as ideias de uma prática revolucionária no campo da luta de classes. 



130 

 

A dramaturgia de Vianinha nos ensinou que a hegemonia da classe burguesa 

recorre à condição de reprimir, oprimir, manipular e apropriar das manifestações 

culturais das classes populares que foram historicamente marginalizadas.  

O texto A Mais-Valia vai acabar, seu Edgar de Vianinha (1960), é resultado do 

processo de pesquisa e investigação da prática dramatúrgica, que o dramaturgo escolheu 

para dar um novo caminho a dramaturgia brasileira por meio do projeto nacional-

popular no Teatro. O tema em Mais-valia recai sobre a relação de exploração dos 

operários pelos capitalistas. A criação dramatúrgica da peça, como impulso motor para 

uma crítica social ao modo de produção capitalista. Vianinha esclareceu na peça a luta 

de classes entre a burguesia e o proletariado como inerente à formação social capitalista.  

Vianinha foi um autor de peças didáticas na proposta de arte engajada em 

referência as peças escritas no CPC. Vianinha tomou consciência de sua condição de 

intelectual orgânico? Somente sua dramaturgia e seus escritos teóricos poderão 

responder, para isso será necessário descer terra adentro e encharcar-se no lodo. Cada 

personagem criado pelo dramaturgo corresponde a uma categoria social, ou seja, são 

sujeitos históricos, humilhados e oprimidos. 

Vianinha escreveu suas peças no pré-1964 dentro da possibilidade de golpe de 

Estado existindo uma unanimidade ideológica. O dramaturgo relatou nas peças o raio de 

ação da classe trabalhadora e sua atitude foi tema de debate, tema de contradição que se 

transformou em matéria-prima para escrita dramatúrgica. 

As peças camponesas Quatro Quadras de Terras (1963) e Os Azeredo mais os 

Benevides (1964), Vianinha conquistou os limites objetivos da realidade ao tratar da 

organização política dos trabalhadores rurais para mostrar à juventude universitária a 

situação de miséria no país. O dramaturgo se aprofundou nas formas épicas e dialéticas 

na construção de personagens como resultado de obstáculos e pensamentos traduzidos 

por uma ideologia.  

Assim como Brecht, as peças de Vianinha foram experimentos sociológicos, 

uma descrição sociológica feita a partir dos estudos dos mecanismos, das categorias 

econômicas e sociológicas da realidade brasileira.  A dramaturgia de Vianinha do 

Teatro de Arena ao CPC, na ordem de amadurecimento de uma técnica de escrita, ele 

trabalhou com o realismo para organizar sua visão de mundo e no CPC transformou sua 

dramaturgia em instrumento de luta política. O realismo e o épico foram armas de 

conscientização e de mobilização que Vianinha utilizou para defesa de um teatro 

nacional-popular.  



131 

 

Sob o ângulo do nacional-popular da cultura brasileira, o princípio dialético de 

que “a verdade é sempre concreta”, nos desafia para futura reflexão sobre a divulgação 

entre nós de uma cultura nacional-popular democrática e pluralista. Para superação das 

velhas concepções tudo depende da nossa capacidade de satisfazer as condições de 

“nossa” luta. Pois sempre colocaram uma distância considerável entre o escritor e o 

povo.  

Não obstante, em uma sociedade de classes, a cultura é produzida e reproduzida 

pelas classes, e o CPC da UNE ao longo do processo de amadurecimento do projeto 

político-cultural, verificou o compromisso entre o artista, intelectual e o povo para uma 

atitude vinculada com a problemática de seu tempo. O papel político-social entre os 

sujeitos que organizam a pluralidade dos seus organismos culturais para o exercício 

democrático é uma etapa a ser conquistada, pois na sociedade capitalista há sempre 

déficit de cidadania.   

O golpe civil-militar brasileiro de 1964 interrompeu as bases de produção do 

Teatro Político Brasileiro, mas o ponto de partida para os anos de resistência do teatro 

brasileiro continuou na tentativa de construção de novos institutos culturais e 

democráticos. O regime autoritário e a perpetuação do poder militarizado 

transformaram-se em batalha ideológica. Para o Brasil de hoje, no cenário político e 

cultural, é preciso contribuir para uma superação do elitismo cultural.  E que são os 

estados sem a sabedoria do povo? 

Na política cultural no Brasil pós-1964, houve uma deformação do processo de 

produção intelectual tanto crítica quanto criadora que se expressou na censura, repressão 

e autocensura como formas para cortar a ligação dos intelectuais orgânicos com a 

realidade nacional-popular.  

Para a democracia burguesa que governa “de cima para baixo”, e que as marcas 

do golpe de 1964, significaram a tentativa de esmagar a nossa herança cultural. A 

divulgação da obra de Vianinha na ação de uma comunicação coletiva para os jovens e 

a massa trabalhadora se mostra um recurso pedagógico para o exercício crítico da 

realidade.  

O debate sobre o nacional-popular na obra de Vianinha no pós-1964, lança o 

desafio para as Artes Cênicas e para o estudo de Dramaturgia Brasileira, uma possível 

revisão crítica sobre a realização de trabalho de cultura popular de raízes com o 

regional. 



132 

 

Desta maneira, conclui-se que as formas de expressão popular devem ser 

preservadas e estimuladas para que a estrutura de hegemonia da cultura dominante 

(censura/repressão, herança elitista da intelectualidade brasileira e monopólio da 

indústria cultural), não destinem as culturas nacionais ao desparecimento ou entrem em 

acelerado processo de debilitação.  

Penso que para os futuros debates sobre a Cultura Política na atualidade, temos 

que recorrer aos seguintes temas: a crítica ao teatro engajado, o controle do espírito 

crítico, as exigências da acumulação do capital monopolista e a produção em massa da 

cultura brasileira.   

 Terminamos com erros e acertos, mas apontamos para futuros desdobramentos, 

“é preciso ser paciente com a experiência”, afirmou Brecht. Ao final da pesquisa, foi 

indicada a possibilidade de um novo caminho que não chegou a ser assumido pelo CPC 

em decorrência do golpe militar, montar uma adaptação de Comédia de Erros, de 

Shakespeare. Nesse contexto, para romper o muro da ideologia dominante no pós-1964, 

foram procurados novos caminhos para colocar a ação dramática como categoria 

estética. Dentro disso o olhar épico da distância em Vianinha conquista uma produção 

dialética à brasileira por meio do olhar nos olhos da tragédia como centro da 

dramaturgia nacional-popular. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 



133 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

ARANTES, Luiz Humberto Martins. Teatro da memória: história e ficção na 
dramaturgia de Jorge Andrade. São Paulo: Annablume/Fapesp, 2001. 

BARCELLOS, Jalusa. CPC da UNE: uma história da paixão e consciência. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 1994. 

BENJAMIM, Walter.  Magia e Técnica, Arte e Política. Obras escolhidas. São Paulo: Editora 
Brasiliense, 1989. 

BENTLEY, ERIC. O Teatro Engajado. Tradução de Yan Michalski, apresentação de 
Paulo Francis. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 1969. 

BERLINK, Manuel Tosta. O Centro Popular de Cultura da UNE. Campinas: Papirus, 
1984, (Coleção krisis). 

BETTI, Maria Silvia. Oduvaldo Vianna Filho. São Paulo: Editora da USP, 1997 
(Artistas Brasileiros, 6). 

BRASIL. Ministério da Educação e Cultura. Secretaria da Cultura. Serviço Nacional de Teatro. 
In: Depoimentos V. GUARNIERI, Gianfrancesco. Rio de Janeiro, 1981. 

BRECHT, Bertolt. Teatro Dialético – Ensaios. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
1967. 

CHAUÍ, Marilena. O nacional e o popular na cultura brasileira, Seminários. São 
Paulo: Editora Brasiliense, 1983.      

CHILCOTE, Ronald H. O Partido Comunista Brasileiro. Rio de Janeiro: Edições 
Graal, 1982. 

COSTA, Iná Camargo. A hora do teatro épico no Brasil. São Paulo: Expressão 
Popular, 2016. 

_________. Nem uma lágrima: teatro épico em perspectiva dialética. São Paulo: 
Expressão Popular: Nankin Editorial, 2012. 

COSTA, I. C; ESTEVAM, D; BOÂS, R. V.(Orgs.). AGITPROP: cultura política. São 
Paulo: Expressão Popular, 2015. 

COUTINHO, Carlos Nelson. Cultura e sociedade no Brasil: ensaios sobre ideias e formas. 
São Paulo: Expressão Popular, 2011. 

CRUZ, Osmar Rodrigues. Osmar Rodrigues: uma biografia teatral. São Paulo: 
Hucitec, 2011. 

DAMASCENO, Leslie Hawkins. Espaço cultural e convenções teatrais na obra de 
Oduvaldo Vianna Filho. Tradução: Iná Camargo Costa. Campinas: Editora da 
Unicamp, 1994. 

ECHEVERRIA, R; CASTILHO, F. Elementos para la teoria de la ideologia – em 
Ideologia y medios de communicación. Buenos Aires: Amorrortu Editores, 1973. 



134 

 

FARIA, João Roberto; GUINSBURG, Jacó. História do teatro brasileiro, volume I: 
das origens ao teatro profissional da primeira metade do século XX. São Paulo: 
Perspectiva: Edições SESCSP, 2012. 

FERNANDES, Nanci, VARGAS, Maria Thereza. Uma atriz: Cacilda Becker. São 
Paulo: Editora Perspectiva, 1995. 

FILHO, Gisálio Cerqueira. Reflexões em torno de uma teoria do discurso político. 
Rio de Janeiro: Ed. Achiamé, 1979. 

FISCHER, Ernst. A necessidade da arte. Tradução de Leandro Konder. Rio de Janeiro: 
Zahar Editores, 1983. 

GARCIA, Miliandre. Do teatro militante à música engajada: a experiência do CPC 
da UNE (1958-1964). São Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo, 2007.  

GUARNIERI, Giafrancesco, ROVERI, Sérgio. Coleção Aplauso, série perfil. São 
Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, Fundação Padre Anchieta, 2004.  

_________. O teatro como expressão da realidade nacional. Revista Brasiliense, São 
Paulo: Brasiliense, n.25, p.121-126, Set/Out, 1959. 

GUIMARÃES, Carmelinda. Um ato de Resistência: o teatro de Oduvaldo Vianna 
Filho. São Paulo: MG Ed. Associados, 1984. 

_________. Seminários de Dramaturgia: uma avaliação 17 anos depois. In:Revista 
Dyonisos:“Especial Teatro de Arena”, out.1978. 

GRAMSCI, Antonio. Escritos Políticos. Lisboa: Empresa de Publicidade Seara Nova, 
v.1, 1976. 

_________. Literatura e vida nacional. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1978. 

GULLAR, Ferreira. Cultura posta em questão, Vanguarda e subdesenvolvimento: 
ensaios sobre arte. Rio de Janeiro: José Olympio, 2002. 

_________. João Boa-Morte, cabra marcado para morrer. Rio de Janeiro: Editora 
Universitária, 1962.  

HOLLANDA, Heloisa B. de; GONÇALVES, Marcos A. Cultura e participação nos 
anos 60. São Paulo: Editora Brasiliense, 1995. 

HUBERMAN, Leo. História da Riqueza do homem. Rio de Janeiro: Zahar Editores, 
1981. 

KUHNER, Maria Helena de Oliveira, Gilberto. Os Centros Populares de Cultura: 
Momento ou modelo? In: Monografias, 1980. BRASIL, Ministério da Educação e 
Cultura. Secretária da Cultura. Instituto Nacional de Artes Cênicas. Rio de Janeiro, 
1983. 

LÊNIN, V.I.  Propaganda e Agitação.  Moscovo: Edições Progresso, 1984. 

LIMA, Eduardo Campos. Coisas de jornal no teatro. 1.ed. São Paulo: Expressão 
Popular, 2014. 



135 

 

MAGALDI, Sábato. Um palco brasileiro o Arena de São Paulo. São Paulo: Editora 
Brasiliense,1984. 

MAGNO, Pascoal Carlos. O Teatro do Estudante. In: Revista Dyonysos. Rio de 
Janeiro, n.23, 1978. 

MARTINS, Carlos Estevam. História do CPC (depoimento). Arte em Revista, 2ed.; 
São Paulo: Kairós, n.3, 1980. 

MARX, Karl. Salário, preço e Lucro. Tradução de Leandro Konder. Os Economistas. 

São Paulo: Editora Nova Cultural, 1996.  

MINISTÉRIO DA CULTURA, BANCO DO BRASIL, CENTRO CULTURAL DO 
BANCO DO BRASIL. Catálogo Augusto Boal ato de um percurso. Rio de Janeiro, 
2015, p.20. 

MORAES, Dênis de. Vianinha, cúmplice da paixão. Rio de Janeiro: Record, 2000. 

PATRIOTA, Rosangela. Vianinha: um dramaturgo no coração de seu tempo. São 
Paulo: Hucitec, 1999. 

PEIXOTO, Fernando. Entrevista com Gianfrancesco Guarnieri. In: Encontros com a 
Civilização Brasileira. Rio de Janeiro: Editora Civilização Brasileira, v.1, 1979. 

_________.O papel de Brecht no Teatro Brasileiro: uma avaliação. In: BADER, 
Wolfgang. (org.) Brecht no Brasil, experiências e influências. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1987. 

_________.Brecht: vida e obra. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1974. 

_________.O melhor teatro do CPC da UNE. São Paulo: Global, 1989. 

PLEKHANOV, George. A Arte e a Vida Social, Cartas sem Endereço. São Paulo: 
Editora Brasiliense, 1969. 

_________.A concepção materialista da História. Rio de Janeiro: Editorial Vitória 
Limitada, 1963. 

PISCATOR, Erwin. Teatro Político. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1968. 

_________.Post-scriptum al teatro politico. In. Teatro y Politica. Buenos Aires: 
Ediciones de La flor, 1967. 

ROSENFELD, Anatol. Brecht e o teatro épico. Organização e notas Nanci Fernandes. 
São Paulo: Perspectiva, 2012. 

SCHWARZ, Roberto. O pai de família e outros estudos. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978. 

SODRÉ, Nelson Werneck. Formação Histórica do Brasil. 10. Ed. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 1979. 

TEIXEIRA, Isabel; NIKITIN, Vadim. Arena conta Arena: 50 anos. São Paulo: 
Editora Cia Livre, Petrobras, obra publicada em CD-rom, 2004. 

TOLEDO Caio Navarro de. O governo Goulart e o golpe de 64. São Paulo, Editora 
Brasiliense, 14ª edição, 1994. 



136 

 

TOLENTINO, Célia Aparecida Ferreira. O rural no cinema brasileiro. São Paulo: 
Editora UNESP, 2001. 

VIANNA, Deocélia. Companheiros de Viagem. São Paulo, Editora Brasiliense, 1984. 

VIANNA FILHO, Oduvaldo. Teatro de Oduvaldo Vianna Filho. In: MICHALSKI, 
Yan (org). Rio de Janeiro: Ilha, 1981, v.1. 

_________.Vianinha, teatro, televisão e política. In: PEIXOTO, Fernando, Seleção, 
Organização e Notas. São Paulo: Editora Brasiliense, 1983. 

_________. Os Azeredo mais os Benevides. Rio de Janeiro: Serviço Nacional de 
Teatro. Ministério da Educação e Cultura, 1968. 

_________. Peças do CPC: a mais-valia vai acabar seu Edgar e mundo enterrado. 
1º Ed. – São Paulo: Expressão Popular, 2016. 

VIEIRA, Thaís Leão. O CPC da UNE: arte popular revolucionária posta em questão. In: 
História e Cultura: espaços plurais. PATRIOTA, Rosangela e RAMOS, Alcides 
Freire (orgs.). Uberlândia: Aspectus, 2002. 

WEFFORT, Francisco Correia. O Populismo na política brasileira. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1980. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



137 

 

ICONOGRAFIA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



138 

 

 

 

 

 

 

 
Vianinha aos 19 anos, militante da Juventude Comunista. Acervo: Funarte 

 

 

 

 



139 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vianinha anuncia apresentação de ELES NÃO USAM BLACK-TIE no CPC da UNE, 
1962. Fonte: Arquivo Iconographia Funarte. 
 
 
 

 
 
 
 
 



140 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Vianinha em 1964. Fonte: Jornal do Brasil, 17 de julho de 1974. 
 
 
 
 
 
 
 
 



141 

 

 
 
 
 
 
 

 
Matéria publicada no Jornal Correio da Manhã para divulgação da peça “A Mais-Valia 
Vai Acabar, seu Edgar”, 1960. Fonte: Correio da Manhã, 24 de julho de 1960. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



142 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
Carta de Divulgação da peça “A Mais-Valia vai Acabar, seu Edgar”. Fonte: Correio da 
Manhã, 24 de julho de 1960. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



143 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Atores na peça “A Mais-Valia vai Acabar, seu Edgar”. Fonte: Correio da Manhã, 24 de 
julho de 1960. 

 



144 

 

 

Cena de A Mais-Valia Vai acabar, seu Edgar. Encenada no Teatro de Arena da 
Faculdade Nacional de Arquitetura, no Rio de Janeiro, com direção de Francisco de 
Assis, 1960. Fonte: Acervo Brício de Abreu/Funarte. 



145 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Cena de A Mais-Valia Vai acabar, seu Edgar. Fonte: Acervo Cedoc/Funarte. 

 

 

 

 

 

 

 

 



146 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Incêndio do prédio da União Nacional dos Estudantes (UNE), em 1º de abril de 1964. 
Fonte: Memorial da Democracia. 

 

 

 

 

 

 

 

 



147 

 

 

 

 

 

 

As chamas se espalham pelo prédio da União Nacional dos Estudantes (UNE) no ataque 
dos militares em 1964. Fonte: Memória UNE. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



148 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
UNE com Jango – mobilizações contragolpe pela continuidade das medidas populares e 
pelas liberdades democráticas. Fonte: Correio da Manhã, 1/04/1964. 
 

 
 
 
 
 



149 

 

 
Incêndio no prédio da UNE – Fogo vermelho. Fonte: Diário de Notícias, 02/04/1964. 

 

 

 

 

 

 

 



150 

 

 

 

 

 

 

Populares exaltados invadiram a sede da UNE, incendiando-a. Fonte: Jornal do Brasil, 

02/04/1964. 

 


