Universidade Federal de Uberlandia

Arthur Falco de Lima

O consequencialismo e ndo consequencialismo em ética animal

Uberlandia

2017



Universidade Federal de Uberlandia

Arthur Falco de Lima

O consequencialismo e ndo consequencialismo em ética animal

Dissertagdo apresentada ao Programa de Mestrado do
Instituto de Filosofia da Universidade Federal de
Uberlandia na Linha de Pesquisa Etica e Politica como
requisito parcial para obtencdo do grau de mestre em

Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Alcino Eduardo Bonella

Uberlandia

2017



Dados Internacionais de Catalogacdo na Publicacdo (CIP)
Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil.

L732¢
2017

Lima, Arthur Falco de, 1992-

O consequencialismo ¢ ndo consequencialismo em ética animal /
Arthur Falco de Lima. - 2017.

146 f.

Orientador: Alcino Eduardo Bonella.

Dissertagdo (mestrado) - Universidade Federal de Uberlandia,
Programa de Pds-Graduagdo em Filosofia.

Disponivel em: http://dx.doi.org/10.14393/ufu.di.2017.18

Inclui bibliografia.

1. Filosofia - Teses. 2. Utilitarismo - Teses. 3. Singer, Peter, 1946-
Teses. 4. Direito dos animais - Teses. I. Bonella, Alcino Eduardo. II.
Universidade Federal de Uberlandia. Programa de Pés-Graduacdo em
Filosofia. III. Titulo.

CDU: 1




Arthur Falco de Lima

O consequencialismo e ndo consequencialismo em ética animal

Dissertacdo apresentada ao Programa de Mestrado do
Instituto de Filosofia da Universidade Federal de
Uberlandia na Linha de Pesquisa Etica e Politica como
requisito parcial para obtencdo do grau de mestre em

Filosofia.

Banca Examinadora

Profa. Dra. Mariana Spacek Alvim

Prof. Dr. Marcos César Seneda

Prof. Dr. Alcino Eduardo Bonella

Uberlandia

2017



A memoria de Tom Regan,
fildsofo e defensor dos direitos animais,

com gquem aprendi que 0s animais Sao sujeitos de suas proprias vidas.



AGRADECIMENTOS

Aos docentes do Instituto de Filosofia da Universidade Federal de Uberlandia pelos sete
anos de aprendizado.

A Universidade Federal de Uberlandia e ao Programa de Pés-Graduagdo em Filosofia

pelo apoio.

A Coordenacdo de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior (CAPES), pela
concessdo de uma bolsa de estudos, sem a qual a realizacdo deste trabalho ndo seria

possivel.

Aos professores Dr. Marcos César Seneda e a professora Dra. Mariana Spacek Alvim por
aceitarem de bom grado compor a banca deste trabalho. Agradeco ao professor Marcos,
em especial, pela convivéncia compartilhada na graduacéo, suporte e exemplo como

professor.

Ao professor Alcino Bonella, pela paciéncia, pelos conselhos e por aceitar me orientar
nesta empreitada.

Aos meus pais, Gilmar Evangelista de Lima e Deise Aparecida de lima, e a minha irma

Bethania Falco de Lima, pelo apoio e amor incondicional.

As pessoas que tanto amo Enoque, André, Cristiano, Henrique, Eduardo, Carlos, Vinicius
Vieira, Vinicius Navarro, Gabriel, Renan, Diego, Natéalia, Jodo Paulo Ayub, Stefanne, por

rirem da vida comigo. Sem vocés nada teria sentido.



RESUMO

Peter Singer e Gary L. Francione, filosofos contemporaneos, adotam o termo especismo
ao se referirem as teorias éticas que desprivilegiam de alguma forma os interesses de
outras espécies, privando-lhes assim do &mbito da moralidade, e fornecem argumentos
solidos, cada qual a seu modo, em favor de uma ampliacdo de nossa comunidade moral
para seres de outra especie. Singer é consequencialista, mais especificamente, um
utilitarista preferencial. Francione, por sua vez, adota uma perspectiva deontologica,
pautada na abordagem de direitos. Ha, de modo geral, uma tenséo natural entre essas duas
teorias normativas devido ao fato de que uma esté pautada na defesa de que o fundamento
de nossas obrigacdes morais e a correcdo da acdo estdo inevitavelmente conectados com
as consequéncias resultantes para os interesses de todos os afetados, enquanto a outra, por
outro lado, pensa que devemos proteger interesses, independente das consequéncias de
nossas agdes, a saber, mesmo quando agir de certa maneira possa trazer beneficios a
outras pessoas. Neste trabalho mostramos que, embora esta diferenca seja essencial para
compreendermos o debate entre os dois autores, ela ndo os separa de forma antagonica de
dois lados opostos. Ao contrario, concluimos que os dois autores defendem que devemos
abolir a exploracdo institucionalizada dos animais ndo humanos através, por exemplo, da

adocdo de uma dieta vegana e do boicote aos outros usos habituais que fazemos.

Palavras-chave: utilitarismo; direitos animais; Francione; Peter Singer; ética animal.



ABSTRACT

Peter Singer and Gary L. Francione, contemporary philosophers, espouse the term
speciesism by referring to ethical theories that somehow deprive the interests of other
species, depriving them of the scope of morality, and provide solid arguments, each one
in your own way, in favor of an extension of our moral community to beings of another
species. Singer defends a consequentialist approach, more specifically, preference
utilitarianism. Francione, in turn, adopts a deontological perspective, based on rights
approach. There is, in general, a natural tension between these two normative theories
due to the fact that one is based on the defense that the foundation of our moral obligations
and the correctness of action are inevitably connected with the resulting consequences for
the interests of all affected, while the other, on the other hand, thinks that we must protect
interests, regardless of the consequences of our actions, namely, even when acting in a
certain way can bring benefits to other people. In this work we show that although their
difference is essential to understand the debate between them, it does not antagonistically
separate them from in two opposite sides. On the contrary, we conclude that the two
authors defend a shared claim that we should abolish the institutionalized exploitation of
non-human animals by, for example, adopting a vegan diet and boycotting the other

customary practices we make.

Key-words: Utilitarianism; animal rights; Francione; Peter Singer; animal ethics.



SUMARIO

INTRODUGAOD........coooeieeeeeeeeeeeee e es st n st 7
Capitulo 1: Utilitarismo de Preferéncias de SINQGer ..o 13
1.1 Principio da igual consideracdo de interesses e 0 Seu escopo: a senciéncia como
critério de pertencimento a comunidade moral ..o 13
1.2 O dano da morte e 0 valor da vida em geral..........ccccoveviiieninnine e 23
1.2.1 A vida humana € SAgrada?.........ccccceiveiieiieiieeie e sre e 24
1.2.2 As pessoas ndo humanas e a ética no ato de matar............c.cceeveveveevieeresieeseennens 26
1.3 O argumento da substituibilidade dos animais ndo humanos..............ccccccceeiverieennnne 43
1.3.1 Utilitarismo total versus utilitarismo de existéncia prévia: comparar a existéncia
COM @ NAO-EXISENCIA ....viveveitieieeiieie ettt ettt bbb nne e 43
1.3.2 O escopo do argumento da substituibilidade............c.cccoeveieiiiiiic e 49
1.3.3 OULIAS ODJEGOES .....veuveeeieiiieiiieiiei ettt bbbt bbb 57
1.4 ASPECEOS PrALICOS ....c.veveeeierieieite ettt sttt ettt n e b e 62
Capitulo 2: Abordagem dos direitos de Gary L. FranCione..........ccccccevevereresvsnannnes 85
2.1 Esquizofrenia moral: Origem € CAUSA..........currrirrierienieniesie st 87
2.1.1 Diferenga entre uso € tratamento ............ccecviieieeiesie e 87

2.1.2 A transicdo da abordagem dos animais como coisas para a do bem-estar animal 89

2.1.3 Por que somos esquizofrénicos do ponto de vistada moral? .............c.cccoeeveneee. 103
2.2 A abordagem dos direitos e a igual consideracao de interesses .........ccovvevverveennenn. 110
2.2.1 O mesmo caso: aspectos da escraviddo humana semelhantes ao da exploragéo
institucionalizada dos animais N0 NUMANOS............ccevviiiiieie e 112
2.2.2 Somos iguais aos animais? Sobre o direito de todo ser senciente de ndo ser tratado
exclusivamente COmMO Propri€dae ..........ccoieieriiiiieieie e 119
2.2.3 Teoria das Mentes Similares: uma critica ao utilitarismo de Bentham e de Singer
...................................................................................................................................... 123
2.2.4 E se a casa estiver mesmo em chamas: a diferenca entre conflitos falsos e
1YL= (0 =10 L= o1 USRS 133
CONSIDERAC()ES FINALIS oo 137

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS ..o e 144



INTRODUCAO

Durante quase toda a Histdéria da Filosofia, os animais ndo humanos foram
considerados como meras coisas, isto é, meios pelos quais a humanidade pudesse alcangar
seus variados objetivos. Toda nossa tradicdo moral e 0 modo como pensamos a ética,
portanto, teve como alicerce esta maneira de pensar. Segundo esta tradicdo, apenas 0s
humanos, por serem racionais, sao passiveis de consideracdo e devem possuir, portanto,
valor moral. Isto se deve, principalmente, a antiga crenca de que a espécie humana é
superior as demais, em outras palavras, que 0s seres humanos possuem, quando o assunto

é ética, mais valor do que os outros seres. A este respeito, Felipe nos explica que:

A ideia de que na diversidade das formas de vida haja um “acima” e um
“abaixo” em uma escala hierarquicamente ordenada, status estabelecido a
partir de uma linha diviséria que varia de acordo com o interesse e o poder de
quem a define, € antiga, remonta a tradicdo judaica, & filosofia grega
(Aristoteles), ao cristianismo que nasce do Império Romano, e a Igreja
Catdlica, de seus primérdios até a heranca legada em nossos dias pela mesma
tradi¢do. Desse modo, homens e animais tém sido separados em ambitos
morais distintos, os quais, por sua vez, sao classificados de modo hierarquico,
assegurando aos primeiros que a classificacdo jamais seja estabelecida a partir
de um critério que ponha em risco o status beneficiario incondicional na ordem
das espécies vivas. Aquela que tem o poder de fazer distingdes e de classificar
tem ao mesmo tempo o poder de ordenar e discriminar todas as formas de vida
de acordo com seu interesse (2003, p. 20).

Como se nota acima, a racionalidade como critério moral (uso da linguagem,
autonomia, autoconsciéncia, capacidade de fazer julgamentos morais, etc.) que instaurou
essa crenca fundada no preconceito em relacdo as outras espécies e separou em campos
distintos os deveres que temos com 0s animais humanos e com o0s animais ndo humanos.
No século XVII, por exemplo, com a difusdo do pensamento cartesiano, chegou-se a
pensar que a diferenca entre humanos e animais era mais profunda ainda: os animais, por
ndo possuirem a capacidade de se comunicar através de nossa linguagem, eram
considerados como maquinas, seres destituidos de interesses e incapazes de possuirem
qualquer experiéncia subjetiva consciente. Felizmente, esta visdo, de modo geral, foi
abandonada e a senciéncia, capacidade de experimentar conscientemente a sensacéo de
dor e sofrimento, foi reconhecida. Isto permanece assim até hoje de modo incontestavel,
segundo a nossa melhor ciéncia disponivel.

De fato, os animais ficaram por séculos excluidos da esfera de nossas
consideracGes morais diretas. Todas as nossas obrigacdes para com eles eram entendidas
apenas como deveres que estavam de algum modo relacionados a nés humanos, isto é,

ndo estavam fundadas nos danos ou prejuizos que causamos aos proprios animais, mas a



outros seres merecedores de consideracdo direta. As abordagens morais que prescrevem
apenas obrigacOes indiretas para com os animais podem ser colocadas, tendo em vista o
que dissemos, em dois grupos:

a) Os que mantém que 0s animais ndo possuem interesses a serem considerados. De
acordo com este ponto de vista, 0s animais ndo sao sencientes, isto é, ndo podem
ter experiéncias subjetivas conscientes, e por isso, ndo podem ser prejudicados em
um sentido moralmente significativo.

b) Os que mantém que, embora 0s animais sejam sencientes, isto €, possam ser
prejudicados, seus interesses nao sao moralmente significativos porque eles ndo
possuem as caracteristicas necessérias exigidas para que 0s tenhamos em

consideracao, ou respeitemos 0s seus interesses.

Ainda que muitos de nds ndo concordemos que 0s interesses dos animais tenham
a mesma importancia que os nossos, a melhor ciéncia disponivel corrobora, € 0 senso
comum concorda, que a maioria dos animais ndo humanos que usamos diariamente para
fins humanos diversos como a alimentacdo, vestuario, experimentacdo, entretenimentos,
etc., possuem interesses, isto €, sdo sencientes, e em consequéncia disto, tém interesse ou
desejam evitar a dor. Por exemplo, concordamos que quando submetemos um animal
senciente a intenso sofrimento, o dano causado pela nossa agéo prejudica diretamente o
préprio animal, uma vez que ele deseja ndo ser ferido. A discordancia surge, no entanto,
de outro modo: ha quem argumente que o interesse em nao sofrer ou ndo ser prejudicado
importa mais quando pertence a um humano do que quando pertence a um animal. Uma
justificativa comum, por exemplo, é a de que o sofrimento humano importa mais porque
0S outros animais ndo pertencem a espécie Homo Sapiens, isto €, ndo possuem a mesma
constituicdo bioldgica que nds e, portanto, ndo exibem, no geral, as mesmas capacidades
cognitivas. Ha, por outro lado, quem argumente que o fato do individuo ser de uma
espécie ou de outra, ser de um género ou de outro, etc., ndo interessa para entendermos
nossas obrigacGes morais para com ele. O que interessa sdo as caracteristicas do proprio
interesse: o0 interesse que um humano possui, caso semelhante ao interesse de um animal,
deve importar igualmente. O interesse, por exemplo, de um cachorro em ndo ser
qgueimado com um magcarico, sendo iguais todas as demais condic¢des, segundo esta
abordagem, tem de ser considerado igualmente ao interesse de um humano em nao ser
prejudicado do mesmo modo. Interesses iguais contam igualmente. Temos novamente

dois grupos:



a) Os que mantém que temos obrigacGes diretas para com 0s animais, mas que
pensam que os interesses humanos sempre contam mais do que os interesses dos
animais.

b) Os que mantém que temos obrigacdes diretas para com 0s animais e argumentam
que todo interesse semelhante tem peso semelhante independentemente se esse

interesse pertence a um humano ou a um animal.

O ultimo grupo aceita como preceito moral basico o que ficou conhecido na
historia da filosofia como principio da igual consideracdo de interesses. Por exemplo,
Bentham, em Introduction to the Principles of Morals and Legislation o formulou da
seguinte maneira “Cada um conta como um e ninguém como mais de um” (BENTHAM
apud SINGER, 2004, p. 6). Sidwick, por sua vez, em Methods of Ethics o expressou
assim: “O bem de qualquer individuo ndo tem importancia maior, do ponto de vista (se
assim se pode dizer) do Universo, do que o bem de qualquer outro” (SIDWICK apud
SINGER, 2004, p. 6-7). Apenas neste grupo, os interesses sao considerados, também,
independentemente da espécie a que os individuos pertencem.

Por fim, temos também diferencas entre as abordagens que concordam que 0s
interesses devem ser considerados igualmente. Elas podem diferir do ponto de vista
normativo, isto é, quanto a prescricdo do que devemos fazer em determinada situacdo
dado que todos os interesses tenham sido considerados igualmente: em situacdes que
temos interesses que ndo sdo semelhantes em jogo, qual interesse deve prevalecer? Se
tenho, por exemplo, interesse em comer carne, dado que a produgéo de carne no geral
causa sofrimento, e o animal tem interesse em nao sofrer, o que devemos fazer? As duas
principais teorias normativas podem ser separadas, grosso modo, também em dois

grupos:

a) Consequencialistas: determina nossas obrigacbes morais de acordo com as
consequéncias dos nossos atos.

b) N&o consequencialistas: determina nossas obrigacfes morais baseando-se em
deveres que temos de cumprir independentemente das consequéncias das nossas
acoes, isto &, independentemente do beneficio que essas acbes possam prover para

os afetados pela agéo.

Como vimos, independentemente se sd@o consequencialistas ou ndo, as abordagens
que adotam o principio da igual consideracdo de interesses negam que a espécie seja um

fator relevante para consideragdo dos interesses de um individuo. O mesmo é verdade em



10

relacdo aos nossos deveres morais: a especie ndo serd em momento algum o guia para as
nossas normas de conduta, mas sim os interesses de todos os afetados pela nossa conduta.

O cientista e fildsofo Rychard D. Ryder, segundo as palavras de Felipe:

[...] denominou, em 1975, de especista, a tradicdo moral na qual vivemos, essa
espécie de ditadura abrangente que condena os animais ndo humanos a viver
para atender aos desejos, satisfazer os caprichos e suprir as necessidades dos
humanos (2003, p. 20).

Peter Singer e Gary L. Francione, filosofos contemporaneos, adotam também o
termo especismo ao se referirem a teorias éticas que desprivilegiam de alguma forma os
interesses de outras espécies, privando-lhes assim do &mbito da moralidade, e fornecem
argumentos sélidos, cada qual a seu modo, em favor de uma ampliacdo de nossa
comunidade moral para seres de outra espécie. Singer é consequencialista, mais
especificamente, um utilitarista preferencial. Francione, por sua vez, adota uma
perspectiva deontoldgica, pautada na abordagem de direitos. Ha, de modo geral, uma
tensdo entre essas duas teorias normativas devido ao fato de que uma estad pautada na
defesa de que o fundamento de nossas obrigacGes morais e a correcdo da acdo estdo
inevitavelmente conectados com as consequéncias resultantes para os interesses de todos
os afetados, enquanto a outra, por outro lado, pensa que devemos proteger interesses,
independente das consequéncias de nossas acdes, a saber, mesmo quando agir de certa
maneira possa trazer beneficios a outras pessoas. Neste trabalho mostraremos que embora
esta diferenca seja essencial para compreendermos o debate entre os dois autores, ela ndo
os separa de forma antagonica de dois lados opostos. Ao contrario, ficara claro que os
autores compartilham ideias fundamentais, como a adogdo do principio da igual
consideracdo de interesses e 0 reconhecimento de que nossos interesses triviais ndo
podem, em principio, superar 0s interesses mais basicos dos animais. Tendo isto em vista,
nosso principal interesse nesta pesquisa é o de investigar de que modo ambos fil6sofos
desenvolvem suas respectivas teorias éticas, a saber, quais sdo suas criticas a tradicdo
moral especista, e de que maneira dialogam entre si ao sustentarem diferentes posicoes
diante do mesmo problema tanto do ponto de vista normativo quanto do ponto de vista
filosofico e cientifico.

Nosso fio condutor serdo os pontos de tensao entre os argumentos que de algum
modo tratam sobre nossas obrigacfes para com o0s animais Os principais topicos

discutidos ao longo de nosso trabalho serao:



11

a) A diferenca entre tratamento e uso dos animais ndo humanos, e se a igual
consideracdo dos interesses requer a abolicdo ou ndo de todos 0s usos que
fazemos deles.

b) Se podemos ou ndo justificar a inflicho de dor e morte aos animais nao
humanos.

c) Se os animais sdo ou ndo substituiveis. Isto é, se a0 matarmos animais para o
Nosso uso, podemos compensar NnOsso ato com a criagdo de outros que nédo
teriam existido.

d) A discussédo sobre se 0s animais possuem direitos morais ou nao.

e) Se 0s animais sdo pessoas ou ndo, e o significado deste conceito para a

inclusdo dos animais na comunidade moral.

Por fim, nossa ordem de exposicdo se dara da seguinte maneira. No primeiro
capitulo, trataremos basicamente da abordagem de Singer e de sua defesa utilitarista pelo
fim da exploracdo animal. Podemos dividir em quatros grandes assuntos principais o
nosso primeiro capitulo. Trataremos, primeiramente, sobre o erro de causar dor aos
animais ndo humanos. Em segundo lugar, sobre o erro de matar em geral. Em terceiro
lugar, sobre o erro de matar animais em todos os seus detalhes, a saber, abordaremos sob
quais condicdes € justificavel do ponto de vista ético, para o filésofo, tirarmos a vida de
animais ndo humanos. Por fim, trataremos, a luz dos argumentos analisados, das
consequéncias praticas de sua teoria para os animais de um modo geral, isto é,
mostraremos a posicao geral de Singer ( as vezes também a posicdo que nds pensamos
decorrer de seus argumentos) sobre o uso e tratamento que damos atualmente a animais
e quais as mudancas que sua filosofia utilitarista exige que promovamos.

No segundo capitulo, analisaremos a abordagem dos direitos de Gary L.
Francione. Em primeiro lugar, falaremos sobre a disparidade entre o que dizemos pensar
sobre nossas obrigagdes morais para com 0s animais e 0 modo como realmente nos os
tratamos, nomeada pelo autor como esquizofrenia moral. Mostraremos também porque,
para Francione, a atribuicdo de direitos morais e o reconhecimento dos animais como
pessoas — individuos que para ele possuem 0 mesmo status em uma comunidade moral —
€ que podem garantir aos animais ndo humanos uma igual consideracao de seus interesses
na pratica. Ademais, apontaremos as consequéncias praticas de sua teoria, a saber,

entenderemos porque o préprio Francione intitula sua prépria abordagem de



12

abolicionista®, ao analisarmos o que ele pensa ser a solugdo para o fim da exploragéo
animal. Por fim, trataremos diretamente das criticas que Francione faz ao Peter Singer e
poderemos vislumbrar claramente as diferengas entre os dois autores do ponto de vista
tedrico e pratico; alem disso, explicaremos 0s casos em gue ele argumenta ser possivel
preferirmos nossos interesses aos dos animais ndo humanos, sem, contudo, sermos
especistas. Na concluséo deste trabalho, por fim, tentaremos mostrar que, apesar de todas
as diferencas expostas ao longo do trabalho, podemos aproximar os dois autores pelo

menos do ponto de vista das suas conclusdes praticas.

! Sua principal obra é intitulada de Animals as Persons: Essays on the abolition of animal exploitation. Cf.
FRANCIONE, 2008.



13

Capitulo 1: Utilitarismo de Preferéncias de Singer

1.1 Principio da igual consideracdo de interesses e 0 Seu escopo: a senciéncia como
critério de pertencimento a comunidade moral

N&o podemos contestar o avango e a mudanca drasticos de paradigma quanto as
nossas atitudes morais concernentes a igualdade humana nas Ultimas décadas.
Diferentemente de outras questfes morais como, por exemplo, a eutanésia e o aborto, que
permanecem até hoje controversas, isto €, destituidas de um consenso no sentido forte da
palavra; a igualdade parece constituir “parte da ortodoxia ético-politica predominante” e
“ideias racistas compartilhadas pela maior parte dos europeus na virada do seculo
[passado] tornaram-se inteiramente inaceitaveis, ao menos na vida publica” (SINGER,
2002, p.26). O mesmo podemos dizer em relacdo a questdes relacionadas ao sexo. E
solida e difundida a opinido comum de que o0s seres humanos sdo iguais
independentemente do sexo a que pertencem: homens e mulheres sio iguais?. O que dizer,
contudo, quando a questdo toma um contorno maior e nos perguntamos se a ideia de
igualdade termina ali exatamente onde repousam nossas preocupac¢des com 0s humanos.
Chegamos entdo ao ponto caro a este trabalho e que perpassa toda a obra de Singer e a
discussdo mais central da ética animal em geral: a ideia de igualdade que comumente
aceitamos esta restrita aos seres humanos ou podemos afirmar em algum sentido que
somos iguais a seres de outras espécies, mais particularmente, aos outros animais? Ja de
antemao, podemos adiantar que a resposta de Singer a esta pergunta é sim. A mesma ideia
de igualdade que nos compromete com a rejeicao do racismo e do sexismo também nos
compromete, se formos coerentes, em reconhecer que a barreira da espécie ndo é
suficiente para excluirmos os outros animais da esfera da igualdade. Tendo isto em vista,
entdo, a primeira questdo que examinaremos rapidamente serd o que significa, do ponto
de vista moral, a igualdade humana, e em seguida, mais especificamente, sob que
principio ético ela se baseia, e, por que motivo a aceitamos. Feito isto, ficara mais facil
de visualizarmos porque ndo podemos negar aos animais ndao humanos reconhecimento
moral semelhante ao que damos aos humanos. E preciso deixar claro, por fim, que a
compreensdo do argumento de Singer ndo exige esta ordem de exposi¢do, mas expo-lo
deste modo, ao nosso ver, facilita o seu entendimento porque, ao aceitarmos que as razoes

que serdo oferecidas explicam em que sentido os humanos séo iguais, ndo poderemos

2 0 avanco na compreenséo de questdes relacionadas ao género, orientacio sexual e suas variantes também
é notavel e todas essas diferencas humanas tém sido reconhecidas sob 0 mesmo preceito moral de que todos
0s humanos sdo iguais.



14

mais recusar a mesma concluséo para 0s outros animais sem termos de nos apoiar em
justificativas arbitrarias, isto €, sem termos de recusar em primeiro lugar a l6gica, e depois
0s proprios fatos que importam para o problema em quest&o.

Quando dizemos que todos os seres humanos séo iguais estamos simplesmente
afirmando que eles sdo iguais de fato? Afirmar que somos iguais de fato, isto €, procurar
caracteristicas reais que nos tornam iguais parece produzir o efeito oposto do desejado
por aqueles que defendem a igualdade entre humanos, pois este tipo de justificativa
reforca as diferencas e isto é exatamente a que 0s racistas e sexistas desejam fazer quando
defendem ideias morais fundadas no preconceito e na desigualdade. Ora, o fato é que
todos os seres humanos séo diferentes entre si: somos diferentes na altura, no sexo, na cor
da pele, diferentes nas capacidades intelectuais, nas capacidades fisicas, etc. Se nossa
ideia de igualdade fosse a mera afirmacao do fato de que as pessoas sdo iguais, teriamos
simplesmente de abandona-la e admitirmos que ela ndo existe.

Alguém, no entanto, que quisesse insistir neste Gltimo caminho poderia dizer que
apesar de sermos todos diferentes enquanto individuos, do ponto de vista do sexo e da
etnia somos iguais. Por exemplo, partindo do mero fato de alguém ser negro ou homem
nada poderiamos inferir sobre suas capacidades intelectuais ou morais e por este motivo
0 racismo ou sexismo estariam errados. Embora existam diferengas, por exemplo, entre
brancos e negros, entre homens e mulheres, nada garante que um individuo particular seja
mais dotado do que o outro em alguma caracteristica especifica pelo simples fato de ser
homem ou pelo fato de sua pele ser branca. Isto, contudo, pode ser falso quando
utilizamos médias. Estudos cientificos com frequéncia revelam, por exemplo, que 0s
homens sdo, na média, diferentes das mulheres em varios aspectos. A origem dessas
diferencas em muitos casos pode ser explicada geneticamente, o que nos faria retornar ao
ponto de partida: as diferencas remontariam a fatos bioldgicos, e, portanto, a diferencas
factuais. Além disso, mesmo que todas as diferencas fossem ambientais e ndo genéticas
(fatores sociais que pudessem ser contornados, por exemplo) e pudéssemos afirmar com
toda certeza que ndo é possivel definir diferengas através do sexo e da etnia que sejam
determinantes do ponto de vista da igualdade, alguém poderia usar o nivel das
capacidades individuais como critério para discriminar um grupo de pessoas perante o
outro. Melhor dizendo, se baseamos nosso conceito de igualdade em fatos, seria dificil
discordar de alguém, por exemplo, que alegasse uma maior consideracdo a um grupo de
pessoas que sdo mais inteligentes do que os demais, afinal, é verdade que algumas pessoas

sdo mesmo mais inteligentes do que as outras: elas ndo sdo iguais. A inteligéncia neste



15

caso nada teria a ver com sexo ou etnia e poderia estabelecer uma sociedade hierarquica
que ndo seria nem sexista nem racista, pois estaria assentada em outro critério factual.
Uma sociedade assim ndo seria menos preconceituosa do que uma sociedade racista ou
sexista pura e simplesmente porque adota um critério factual diferente. Tentar, portanto,
evitar o racismo e 0 sexismo por este caminho apenas exacerba aquilo que ja sabemos:
somos diferentes tanto do ponto de vista individual quanto do ponto de vista coletivo
(neste caso as diferencgas aparecem quando usamos médias e estatisticas).

A ideia ou principio de igualdade, segundo argumenta Singer € a prescricdo de
como devemos tratar os outros seres humanos, isto €, um principio ou regra segundo a
qual podemos entender nossas obrigagcdes em relagdo aos outros seres humanos, em sua
infinita diversidade, e ndo a tentativa de igualar factualmente individuos que, como
vimos, sdo de fato e inevitavelmente diferentes em varios aspectos. Assim, para tratarmos
as pessoas com igualdade ndo é preciso que elas sejam iguais de fato, € preciso apenas
que se dé igual consideracéo a seus interesses. Como nos explica Singer, “ndo existe uma
razao obrigatdria, do ponto de vista l6gico, para pressupormos que uma diferenca factual
de capacidade entre duas pessoas justifiqgue qualquer diferenca na consideracdo que
damos a suas necessidades e interesses” (2004, p. 6). Em outras palavras, ndo podemos
simplesmente inferir de nossas diferencas ou desigualdades naturais ou sociais que
devamos dar uma maior consideracdo aos interesses de uns em detrimento aos de outros,
mas antes, um principio ético de igualdade exige que consideremos igualmente 0s
interesses diversos. Assim, o que importa ndo é possuir caracteristicas factuais que sejam
idénticas ou similares, mas pura e simplesmente a capacidade de possuir interesses.
Homens ndo precisam ser iguais as mulheres para que possamos dar uma igual
consideracdo aos seus interesses que podem, e sdo, em muitos casos, diferentes.
Entendemos melhor o que Singer quer dizer sobre o principio da igualdade, a luz do que

o fildsofo pensa ser uma exigéncia de qualquer raciocinio ético:

A ética extrapola o “eu” e o “vocé” para chegar a lei universal, ao julgamento
universalizavel, ao ponto de vista do espectador imparcial ou observador ideal,
ou qualquer coisa que nds escolhamos chamar isto (2011, p. 11, traducéo
nossa)

E completa ao argumentar que,

Ao admitir que juizos éticos devem ser formulados a partir de um ponto de
vista universal, eu estou aceitando que minhas préprias necessidades, vontades
e desejos ndo podem, simplesmente porque sdo minhas preferéncias, contar



16

mais do que as necessidades e desejos de um outro alguém. Dessa forma, a
minha preocupacdo bastante natural de que minhas vontades, necessidades e
desejos — de agora em diante eu irei me referir a elas como “preferéncias” —
sejam cuidadosamente, quando penso eticamente, estendidas as preferéncias
dos outros (2011, p. 12, tradugdo nossa).

Singer em Etica Préatica (2011, p. 8-15) argumenta que s6 agimos eticamente
quando podemos dar razdes para justificar 0 modo como vivemos e as decisdes que
tomamos, o que ele chama de padrdes éticos®. A universalidade e a imparcialidade,
defende o filésofo, sdo dois aspectos fundamentais para a formulacdo de um juizo ético,
a saber, quando estamos na esfera da ética e da justificacdo dos nossos atos ndo podemos
restringir nossa defesa de um certo padrdo ético ou modo de vida somente em nossos
proprios interesses. Quando temos, portanto, de tomar uma decisdo que afeta também a
outros individuos, devemos extrapolar a barreira do nosso préprio interesse, bem como
do interesse das pessoas que gostamos, ou do grupo a que pertencemos, e consideramos
todos os afetados pela nossa agdo: sé assim estamos universalizando nosso juizo sobre
aquela acdo. Se conseguimos levar a cabo essa universalizacdo a ponto de nédo atribuir um
maior peso aos meus proprios interesses simplesmente por serem meus interesses e ao de
quaisquer individuos envolvidos por motivos semelhantes, entdo, sé assim, somos
imparciais. Pensar eticamente, neste sentido, é nos colocarmos no lugar dos outros
afetados pelas nossas decisfes, imaginando o que é estar na posi¢do que eles estdo e com
0s interesses que possuem. Isto justifica a postura ética de levar em conta os interesses do
mesmo modo ou na mesma medida em que consideramos nossos proprios interesses. Nas

palavras do proprio Singer,

Ao fazer um juizo ético, devo ir além de um ponto de vista pessoal ou grupal,
e levar em consideragdo os interesses de todos por ele afetados. Isso significa
que refletimos sobre os interesses, considerados simplesmente como
interesses, € Nd0 como meus interesses, ou como interesses dos australianos
ou de pessoas de descendéncia europeia. 1sso nos proporciona um principio
béasico de igualdade: o principio da igual consideracéo de interesses (2002,
p. 30, destaque nosso).

3 Devemos ter em mente aqui que o padréo ético que Singer defende é o utilitarismo preferencial. Esta
vertente do utilitarismo defende que o aspecto universal da ética nos leva, quando temos de tomar uma
decisdo, a sempre maximizar de modo imparcial a satisfacdo das preferéncias de todos os afetados.
Preferéncia aqui deve ser entendido como tudo aquilo que um individuo quer, necessita ou deseja. Contudo,
as preferéncias que devem levadas em conta, “os utilitaristas preferenciais diriam, sao aquelas que teriamos
se estivéssemos plenamente informados, em um ambiente calmo e pensando claramente” (SINGER, 2011,
p. 14, tradugdo nossa).



17

O principio da igual consideracdo de interesses € a alternativa proposta por Singer
que evita os problemas expostos e debatidos previamente. Segundo este principio, temos
de dar o mesmo peso a todos os interesses semelhantes daqueles que serdo atingidos ou
envolvidos pelas nossas acfes. Nao poderiamos dar um peso maior ao interesse de X se
ele, o interesse, € semelhante ou idéntico ao de Y pura e simplesmente porque queremos,
seja porque X somos nGs mesmos ou porque temos algum interesse egoista em jogo
quando X é outro individuo. Fazé-lo, a despeito do fato do interesse de Y ser semelhante,
seria arbitrario, tendo em vista que o principio exprime que “um interesse ¢ um interesse,
seja 14 de quem for esse interesse” (SINGER, 2002, p. 30). Seja la quais forem seus
interesses eles serdo considerados a despeito de sua etnia, do sexo, nivel de inteligéncia,
ou qualquer outro aspecto factual. Ora, isto fica claro quando entendemos que o0s
principais interesses que os seres humanos possuem “como o interesse em evitar a dor,
desenvolver as proprias aptiddes, satisfazer as necessidades basicas de alimento e abrigo,
manter relacfes amigaveis e amorosas com os outros e ser livre para realizar seus projetos
sem a desnecessaria interferéncia alheia” (SINGER, 2002, p. 32) ndo tem nada a ver com
a inteligéncia, género, etnia, e, portanto, a ideia de uma sociedade hierarquica ou elitista
fundada neste ou em qualquer outro aspecto factual ndo é de modo algum compativel com
as exigéncias do principio da igual consideracdo de interesses. Ora, uma sociedade
escravagista, por exemplo, que quisesse se basear em uma hierarquia de inteligéncia néo
permitiria que esses interesses humanos basicos fossem satisfeitos, e além disso, as
vantagens que os racistas, por exemplo, obteriam quando contrapostas de modo imparcial
ao prejuizo que os outros individuos teriam ao terem seus interesses frustrados jamais
prevaleceriam. Em outras palavras, a realizacdo dos interesses centrais de qualquer ser
humano sempre € mais forte do que o interesse do outro de dominar ou escravizar, seja a
justificativa para esse dominio grosseira como a do racismo ou do sexismo ou “refinada”
como a daqueles que querem baseé-la em caracteristicas como a inteligéncia ou qualquer
outra capacidade supostamente mais importante. O principio da igual consideracdo de
interesses, argumenta Singer, também exclui a discriminagdo sob o pretexto da

incapacidade, tanto intelectual quanto fisica, na medida em que a incapacidade ndo é

4 Em Libertagdo Animal Singer aponta que os utilitaristas Jeremy Bentham e Henry Sidwick ja haviam
incorporado em seus sistemas de ética uma exigéncia semelhante. Bentham, em Introduction to the
Principles of Morals and Legislation o formulou da seguinte maneira “Cada um conta como um e ninguém
como mais de um” (BENTHAM apud SINGER, 2010, p. 9). Sidwick, por sua vez, em Methods of Ethics o
expressou assim “O bem de qualquer individuo ndo tem importancia maior, do ponto de vista (se assim se
pode dizer) do Universo, do que o bem de qualquer outro” (SIDWICK apud SINGER, 2010, p. 9).



18

relevante para os interesses mais centrais que elencamos. E claro, contudo, que certos de
tipos de incapacidade podem ter importancia em algumas situacdes especificas, mas isto
ndo significa de modo algum que devamos desconsiderar arbitrariamente os interesses de
alguém por este motivo. Neste sentido, € que a exigéncia de considerarmos prontamente
0s interesses dos outros nada tem a ver com as caracteristicas ou aptiddes dos mesmos
(diferencas factuais), a ndo ser uma Unica caracteristica central: a de ter interesses.

Tendo isto em vista, fica claro que quando aceitamos o principio da igual
consideracdo de interesses como um bom principio no qual se fundamenta a igualdade
entre os seres humanos levando em conta as diferencas que existem entre eles, entdo o
escopo deste mesmo principio ndo pode ser restrito apenas para seres da nossa propria
espécie, mas deve ser aplicado independentemente da espécie do individuo. Entender
como o principio da igualdade pode ser estendido além da nossa propria espécie, alega
Singer, ¢ “tao simples que ndo requer mais do que uma clara compreensao da natureza do
principio da igual consideracdo de interesses” (2002, p. 66). O principio da igual
consideragdo®, como vimos, ndo leva em conta as aptiddes ou capacidades para que nos
preocupemos com o0s outros. De acordo com isso é que afirmamos e explicamos por que
a cor da pele, o género ou a inteligéncia de alguém néo altera em nada® a consideracéo
que devemos dar aos seus interesses. Seguindo a mesma linha de raciocinio, “o principio
[...] também implica o fato de que os seres ndo pertencerem a nossa espécie ndo nos da o
direito de explora-los, nem significa que, por serem 0s outros animais menos inteligentes
do que nods, possamos deixar de levar em conta os seus interesses” (SINGER, 2002, p.
66).

Outros fildsofos, como notamos anteriormente, ja haviam adotado o principio da
igual consideracdo e o expressaram através de formulacGes diferentes. Mas foi Bentham
0 primeiro a perceber que seria arbitrario limitar a aplicacdo deste principio aos membros
da nossa espécie. No contexto escravagista em que viveu onde 0s interesses de muitos
humanos eram ignorados, Bentham ja argumentava que caracteristicas como a posse da
razdo e da linguagem nada tem a ver com a consideracdo moral que devemos dar a um
individuo, mas sim a sua sensibilidade, isto €, a sua capacidade de sofrer, o que

denominamos hoje de senciéncia. Aqueles que tentam tracar a linha que define o limite

5 Abreviaremos assim ao longo do texto.

& Aqui é preciso esclarecer que igual consideragdo de interesses ndo implica necessariamente em igual
tratamento. Devemos, talvez, ensinar matematica avangada a uma crianga que possui aptiddes para tal (uma
crianga superdotada, por exemplo), mas disto ndo decorre que estamos dando mais peso ao seu interesse do
gue ao de uma crianca normal que possui aptiddo a aprender apenas a matematica basica.



19

para inclusdo de um individuo na comunidade moral” na razo a fim de excluir os animais
ndo humanos se veem em embaraco ao terem que assumir que quaisquer que sejam as
capacidades intelectuais escolhidas como critério para que a linha seja tracada, havera
humanos que estardo aquém do que ela exige, e animais ndo humanos que atenderdo 0s
pré-requisitos exigidos®. Um cavalo, por exemplo, é mais racional do que uma crianca
recém-nascida. Se o critério estipulado for a razéo, entdo um cavalo estaria dentro do
escopo da comunidade moral enquanto o bebé estaria do lado de fora. Bentham vai além,
e afirma “imaginemos, porém, que as coisas ndo fossem assim [isto &, que um cavalo ndo
fosse mais racional que uma crianga recém-nascida]; que importancia teria tal fato? A
questdo ndo é saber se sdo capazes de raciocinar, ou se conseguem falar, mas, sim, se sao
passiveis de sofrimento” (BENTHAM apud SINGER, 2002, p. 67)°. Ora, 0 que Bentham
quer dizer € que a capacidade de sofrer € a Unica condicdo moralmente relevante para
conferir direito a igual consideracdo dos interesses de um individuo, ndo interessando o
grau de inteligéncia ou que aptiddes este mesmo individuo possa ter.

Singer, assim como Bentham, defende que a senciéncia € a caracteristica que
confere a qualquer individuo direito a igual consideracdo de interesses. Isto porque esta
capacidade minima de poder ou ndo ser de alguma maneira prejudicado € pré-requisito
para que um individuo tenha quaisquer interesses, isto €, a “condi¢do que ¢ preciso
satisfazer antes de se poder falar de interesses, e falar de um modo significativo”
(SINGER, 2002, p. 67). Portanto, dizer que um individuo tem interesses s pode ser
interpretado de maneira relevante se este mesmo individuo puder experimentar
experiéncias positivas ou negativas, no caso, a mais basica delas é a capacidade de sentir
prazer e dor. N6s ndo atribuimos interesses, por exemplo, a uma pedra simplesmente

porque ela ndo pode sofrer ou sentir prazer. Como poderiamos dizer que um chute afeta

7 Ser membro de uma comunidade moral significa ter seus interesses considerados diretamente, porque eles
importam por si mesmos. Para os utilitaristas todos aqueles que participam da comunidade moral tém seus
interesses considerados igualmente.

8 Este tipo de argumento ficou conhecido posteriormente como Argumento dos casos marginais. O nome
se deve ao fato de que ao eleger uma capacidade intelectual qualquer como pré-requisito para consideracdo
dos interesses de um individuo sempre havera um ser humano que estara a margem deste critério, e,
portanto, fora do escopo do que chamamos de comunidade moral. Melhor dizendo, tentar colocar a
racionalidade como critério limitador do escopo da comunidade moral para justificar a inclusdo apenas de
seres humanos sempre falha porque qualquer critério que seja baseado nas capacidades intelectuais ndo sera
atendido por alguns seres humanos “marginais”: recém-nascidos, humanos com sérias deficiéncias mentais
ou com idade muito avangada. A alcunha “casos marginais” embora seja a mais conhecida, no entanto, nao
é bem vista na comunidade filosofica devido a sua conotacdo pejorativa e a sua imprecisdo. Eticistas tém
preferido chamar o argumento de Argumento da sobreposicéo de espécies. Para mais detalhes Cf. Animal
Ethics. O argumento da sobreposicdo das espécies. Disponivel em: http://www.animal-
ethics.org/argumento-sobreposicao-especies/. Acesso em 5 de janeiro de 2017.

® A célebre passagem de Bentham esté reproduzida por completo em SINGER, 2002, p. 66-67.



http://www.animal-ethics.org/argumento-sobreposicao-especies/
http://www.animal-ethics.org/argumento-sobreposicao-especies/

20

0 bem-estar e, portanto, é contra o interesse de uma pedra, ou que esta quer evitar ser
chutada ou prefere ndo ser chutada em algum sentido moral significativo? O mesmo néo
podemos dizer, por exemplo, de um cachorro. E inegavel que um cachorro sofre quando
leva um pontapé, e que tem o interesse claro em evita-lo, assim como evita o sofrimento
ou dor que possa advir de qualquer outro tipo de fonte e busca, inversamente, o prazer
(uma tigela de racdo, por exemplo). Um cachorro, e qualquer outro ser senciente, em
suma, evita a dor e busca o prazer, e, uma vez que experimenta a dor, prefere sempre

evita-la. Nas palavras do préprio Singer:

Se um ser sofre, ndo pode haver nenhuma justificativa de ordem moral para
nos recusarmos a levar esse sofrimento em consideracdo. Seja I& qual for a
natureza do ser, o principio de igualdade exige que o sofrimento seja levado
em conta em termos de igualdade com o sofrimento semelhante — até onde
possamos fazer comparagdes aproximadas — de qualquer outro ser. Quando um
ser ndo for capaz de sofrer nem de sentir alegria ou felicidade, ndo havera nada
a ser levado em consideracdo. E por esse motivo que o limite de
sensibilidade °(para usarmos o termo com o sentido apropriado, quando nio
rigorosamente exato, da capacidade de sofrer ou sentir alegria ou felicidade) é
o0 Unico limite defensavel da preocupacdo com os interesses alheios (2002,
p. 68, destaque nosso).

O racismo e o sexismo, como ja foi argumentado, consistem na violacdo do
principio da igualdade baseando-se em critérios irrelevantes do ponto de vista da
consideracdo moral que devemos dar aos interesses de um individuo, a saber, a cor da
pele e 0 género. Por analogia o especista — 0 que propaga 0 especismo — comete 0 mesmo
erro que um racista ou sexista ao atribuir um maior peso aos interesses dos membros da
sua prépria espécie. Os especistas ignoram que um interesse conta independentemente
das aptidGes do individuo a quem ele pertence, e por mero preconceito ddo menos peso
aos interesses dos animais ndo humanos. N&o reconhecem, por exemplo, que o interesse
de um rato em evitar a dor conta tanto quanto o de um ser humano em situacao
semelhante. Este é inclusive o ponto de partida de uma objecdo comum a aplicacéo do
principio da igual consideracdo aos outros animais sencientes. Argumenta-se que 0
sofrimento de um ser humano, devido as suas capacidades mentais mais sofisticadas, €
muito maior do que o dos outros animais, porque estas mesmas capacidades lhe
proporcionam uma maior consciéncia do que Ihes acontece. Singer, admite que € verdade

gue em alguns casos o0 sofrimento humano pode ser maior do que o de um ndo-humano.

100 termo em inglés utilizado € “sentience”, que pode ser traduzido em portugués também por senciéncia.
Como nos explica DeGrazia, “senciéncia ¢ mais do que a capacidade de responder a estimulos; é a
capacidade de ter ao menos alguns sentimentos. Sentimentos incluem sensag¢@es (conscientes) como a dor
—onde ‘dor’ se refere a algo sentido e ndo meramente a deteccdo do sistema nervoso de estimulos nocivos
— e estados emocionais com 0 medo (2002, p. 18)



21

Uma vitima humana de cancer que padece aos poucos pelos motivos alegados de fato, em
circunstancias normais, sofre mais do que uma vitima ndo-humana que passe pelo mesmo
sofrimento. Todavia ndo é verdade que seja sempre 0 caso que um humano sofra mais
que um animal ndo-humano. Um animal ndo-humano pode, as vezes, sofrer mais do que
um humano justamente por sua compreensdo ser mais limitada do que acontece consigo
mesmo e ao seu redor. Quando, por exemplo, capturamos e prendemos animais selvagens
que tém seu bem-estar afetado negativamente quando enclausurados, eles podem sofrer
muito mais do que um ser humano. O exemplo (SINGER, 2002, p. 70) a seguir esclarecera
a afirmacdo: um prisioneiro de guerra compreende perfeitamente que se cooperar e ndo
reagir aos inimigos ele sera libertado assim que a guerra acabar, um animal selvagem, por
sua vez, ndo é capaz de distinguir uma tentativa de prendé-lo de uma tentativa de feri-lo,
e, portanto, sofrerd um terror imenso mesmo quando a intencdo ndo é a de machucé-lo
fisicamente. Algumas aptid6es, argumenta Singer (2002, p. 69) mais complexas — como
uma maior capacidade de memdria e de antecipagdo, e maior consciéncia do que esta
acontecendo — dos seres humanos podem, portanto, fazer diferenca em casos como o da
pessoa que esta morrendo de cancer, mas em outros, como o exemplo que demos do ser
humano e do animal selvagem encarcerados, podem ser um fator de sofrimento extra para
0s animais ndo humanos. Singer argumenta que isso ndo é motivo para negarmos aos
animais uma igual consideracdo de seus interesses, mas ao contrario, € motivo para
reforcarmos que a dificil tarefa de compararmos os interesses entre espécies diferentes
deve ser cuidadosa e bem refletida. Além disso, ele conclui que “em algumas situagdes,
um membro de uma espécie sofrera mais do que o membro de outra. Neste caso, devemos
ainda aplicar o principio da igual considerag&o de interesses, mas a consequéncia de fazé-
lo serd, é claro, dar prioridade ao alivio do sofrimento maior” (SINGER, 2002, p. 69).
Uma outra objecdo possivel a aplicacdo do principio da igual consideracdo de
interesses a animais ndo humanos é alegar que o problema imposto é mais radical do que
parece: alguem poderia alegar que é impossivel comparar o sofrimento ou a dor de
espécies diferentes. Uma consequéncia imediata desta objecdo seria impossibilidade de
uma orientacdo adequada para tomada de decisdo quando os interesses de humanos e ndo
humanos conflitassem. Ora, Singer admite que é impossivel fazer comparacdes exatas.
De fato, ndo € possivel nem mesmo fazer comparacfes exatas entre o sofrimento de
diferentes humanos. A exatiddo, no entanto, ndo é necessaria nem mesmo fundamental
para o que esta posto em questdo. Isto porque “mesmo se devéssemos impedir a imposigdo

de sofrimentos aos animais apenas quando o0s interesses dos seres humanos ndo fossem



22

afetados tanto quanto os animais o sdo, seriamos forcados a fazer transformacoes radicais
em nosso tratamento dos animais” (SINGER, 2002, p. 71). Singer nos fornece um
exemplo (2002, p. 69) para ilustrar que a exatiddo ndo nos impede de fazer comparagoes:
um tapa em um cavalo pode causar apenas um leve incbmodo ao animal, afinal, ele € forte
e possui uma pele resistente o suficiente, 0 que impede que um simples tapa lhe ofereca
maiores danos. O mesmo tapa, no entanto, pode causar uma dor enorme em uma crianga
recém-nascida, devido a sua fragilidade. Sendo assim, 0 mesmo tapa dado com a mesma
intensidade de forca X pode ser praticamente inofensivo para um cavalo e muito doloroso
para uma crianca recem-nascida. Contudo, em um segundo caso, podemaos pensar em um
tipo de golpe, com um porrete, por exemplo, que faria com o que o cavalo sentisse de
maneira aproximada tanta dor quanto a crianga sentiu ao levar o tapa. Ora, se nem o
recém-nascido nem o cavalo tem o interesse em sentir dor, e se comparativamente neste
segundo caso eles vdo sentir a dor na mesma quantidade, como entdo poderiamos
justificar que podemos infligir dor a um cavalo enquanto devemos poupar o bebé de
sofrimento semelhante? Se € errado causar dor a um bebé& sem qualquer motivo, segue-
se, se formos imparciais, que € errado causar a mesma quantidade de sofrimento a um
cavalo. Um interesse é um interesse e deve ser considerado independentemente da espécie
dos envolvidos na situagao.

Aplicar o principio da igual consideracdo aos animais ndo humanos no que diz
respeito ao seu bem-estar em um sentido mais basico € o que fundamentalmente fizemos
nesta secdo. O que queremos dizer por sentido basico é justamente o que Singer denomina
como pré-requisito para se ter algum interesse: a senciéncia ou capacidade de sentir dor
ou prazer. Qualquer individuo senciente, seja ele humano ou ndo-humano, possui o
interesse que podemos denominar como sendo o0 mais basico possivel e que esta
relacionado de maneira estreita com seu bem-estar: o de nfo sofrer. E este interesse como
vimos que garante a inclusdo dos animais ndo humanos na esfera das nossas
consideracOes morais. Afinal, interesses sdo interesses, e interesses semelhantes devem
ser considerados igualmente a despeito da espécie a qual o individuo portador destes
interesses pertenga. Existem animais ndo humanos que sdo sencientes, isto €, que
possuem interesse em nao sofrer, logo ndo ha motivo para desconsidera-los sem que
cometamos erro semelhante que cometem 0s racistas ou sexistas, ao atribuirem maior
peso aos seus proprios interesses baseando-se em critérios irrelevantes do ponto de vista
moral. Fica claro até aqui como Singer argumenta em prol da atribuicao de estatuto moral

aos animais — a saber, a sua inclusdo no escopo da comunidade moral — baseando-se



23

apenas no critério da senciéncia, € na compreensao de que “a dor € o sofrimento sao coisas
mas, e independentemente da raca, do sexo ou da espécie do ser que sofre, devem ser
evitados ou mitigados” (SINGER, 2002, p. 71) e de que dores semelhantes (igual duragdo
e intensidade) sdo igualmente mas e devem ser igualmente levadas em conta.

Nem todo uso que fazemos, ou tratamento que dispensamos aos animais, contudo,
causam apenas sofrimento. Na verdade, a maioria do sofrimento cotidiano que impomos
aos animais custam-lhe também as suas vidas. No entanto, para tratarmos sobre o
posicionamento de Singer sobre o erro de matar e o valor da vida dos animais nao
humanos teremos que adentrar em uma discussdo mais geral sobre o valor da vida
(humana e ndo-humana) e algumas de suas implica¢Oes, para em seguida tratar do caso
dos animais de modo especifico, e por fim, mostrar as implica¢cfes praticas da filosofia
de Singer. Este modo de proceder se justifica porque “quando refletimos sobre o valor da
vida, ndo podemos dizer, tdo confiantemente assim, que uma vida é uma vida, e
igualmente valiosa, seja ela humana ou animal” (SINGER, 2002, 71). Um dos motivos
de isto ser assim é que, segundo o utilitarismo preferencial de Singer, quando tratamos da
ética no ato de matar ndo parece tao claro que todos os animais ndo humanos que possuem
interesse em n&o sofrer também tenham o interesse em continuarem vivos ou mesmo
qualquer interesse que ndo seja de ordem imediata, isto é, que sua realizacdo seja
projetada para o futuro. E claro, contudo, que com o que temos até o momento fica facil
imaginar inimeras maneiras pelas quais ao desconsiderarmos o sofrimento dos animais
ndo humanos agimos de modo especista. Achamos por bem tratarmos destas questdes de
uma sé vez em conjunto com as conclusdes extraidas acerca do valor da vida e do erro de

matar ao fim deste capitulo.

1.2 O dano da morte e o valor da vida em geral

Quando o assunto é o valor da vida e do erro de causar morte, estamos tratando
de algo que estd para além da questdo do sofrimento. A morte interrompe qualquer
possibilidade de experimentar prazer ou dor. Somos especistas quando tiramos a vida de
outros animais ndo humanos? E facil admitir que damos um tratamento contrastante do
que, em geral, oferecemos aos humanos, para 0s animais ndo humanos: agimos como se
suas vidas tivessem nenhum ou muito pouco valor, independentemente se eles poderéo
ter uma vida digna de ser vivida. Esta diferenca de tratamento se justifica ou esta

assentada em algum equivoco dos que defendem que a vida humana é sagrada? Esta



24

duvida pode ser levantada de maneira similar com que fizemos acerca da igual
consideracao dos interesses de todos 0s animais sencientes. Chegamos a concluséao de que
todos seres que podem sofrer possuem estatuto moral, isto é, seus interesses devem ser
levados em conta quando seu bem-estar pode ser afetado (mais especificamente, quando
podem sofrer), independente da espécie a que pertencem. Tendo isto em vista, a espécie
poderia justificar uma consideracdo desigual em favor dos humanos em relagéo aos nao
humanos no que diz respeito ao interesse na existéncia continuada, isto é, o interesse em

nao serem mortos?

1.2.1 A vida humana é sagrada?

Comecaremos entendendo primeiro o que de fato significa dizer que a vida
humana é sagrada, ou simplesmente, o que argumentam os partidarios da doutrina da
sacralidade da vida humana. Diferente do que o nome possa erroneamente indicar, 0s
defensores desta abordagem ndo defendem que toda e qualquer vida seja sagrada,
incluindo a de animais ndo humanos e de plantas, etc. O que eles querem dizer é que a
vida humana € sagrada, ou que tirar a vida de um humano é algo errado, 0 que ndo se
aplica as outras formas de vida (a de um animal, por exemplo). Em outras palavras, dizer
que a vida humana é sagrada significa conferir-lhe um valor especial, distinto e superior
ao de todos outros tipos de vida. A doutrina ndo requer, ao contrario do que possa parecer
a primeira vista, nenhum fundamento religioso para que se sustente (é bem aceita e faz
parte da ética secular), tampouco implica algum tipo de proibicdo absoluta de matar
(admite-se excecdo, por exemplo, para a autodefesa). Este modo de pensar estd tdo
enraizado em nossa sociedade que mesmo em casos em que a vida humana parece conter
apenas sofrimento para o individuo e quando ndo ha perspectiva alguma de uma vida
razoavel em termos de bem-estar, ainda assim a legislacdo de varios paises proibe o ato
de matar®!,

A primeira confusdo que precisa ser desfeita € quanto aos dois significados
envolvidos quando usamos a palavra “humano”. O primeiro significado € preciso e se

refere ao fato cientifico e bioldgico que determina se alguém pertence a espécie Homo

11 Singer d4 o exemplo de “Andrew Stinson, [que] foi mantido vivo contra a vontade dos seus pais, a um
custo financeiro substancial, a despeito de sofrimentos evidentes e do fato de que, depois de um certo ponto,
tornara-se claro que ele jamais teria condi¢des de levar uma vida independente, ou de pensar e falar do
mesmo jeito que faz a maior parte dos seres humanos” (2002, p. 94, 95).



25

Sapiens. Neste primeiro sentido, embrides, fetos, seres humanos com deficiéncias graves,
até mesmo um bebé anencefélico s&o seres humanos. O segundo significado proposto diz
respeito a individuos que sdo dotados de “consciéncia de si, autocontrole, senso de futuro
e passado, capacidade de relacionar-se com 0s outros, preocupagdo com 0S outros,
comunicagdo e curiosidade” (SINGER, 2002, p. 96). Neste segundo sentido o que esta
em jogo sdo caracteristicas que 0s seres humanos possuem e ndo meramente 0
pertencimento a espécie Homo Sapiens. Os dois sentidos, assim expostos, nem sempre
coincidem. Um embrido, um feto, ou uma crianca gravemente deficiente pertencem a
espéecie Homo Sapiens, mas ndo possuem uma vida humana no segundo sentido: ndo séo
autoconscientes, ndo possuem senso de futuro e passado, etc. Para deixar claro a
diferenga entre os dois significados de “humano”, Singer propde que utilizemos, quando
no primeiro sentido, “membro da espécie Homo Sapiens”, € no segundo sentido,
“pessoa”. Como ja dissemos, nem todo membro da espécie Homo Sapiens € uma pessoa
(recém-nascidos, bebés, etc.). O ponto importante a ser notado agora é que nem toda
pessoa tem de ser necessariamente um membro da espécie Homo sapiens. Pode haver
membros de outras espécies que se adequam as exigéncias impostas pelo segundo
significado do conceito, e este € um motivo a mais para abandonarmos o conceito de
“humano” e utilizarmos “pessoa” quando temos que lidar com este sentido especifico.
Singer acredita que as principais notas do conceito de pessoa s@o a racionalidade e a
consciéncia de si e acha que Locke atingiu o alvo ao definir o conceito de pessoa como
“um ser pensante e inteligente dotado de razao e reflexdo, que pode ver-se como tal, a
mesma coisa pensante, em tempos ¢ lugares diferentes” (LOCKE apud SINGER, 2002,
p. 97). A conclusdo de Singer — que sera a base para a investigacdo daqui para frente —

apos levar em conta esta distin¢do terminoldgica se traduz da seguinte forma:

O erro de infligir sofrimento a um ser ndo pode depender da espécie desse ser;
0 mesmo se pode dizer do erro de mata-lo. Os fatos biol6gicos que determinam
a linha diviséria da nossa espécie ndo tém um significado moral. Dar
preferéncia a vida de um ser simplesmente porque ele ¢ membro de nossa
espécie é algo que nos colocaria na mesma posi¢do dos racistas, que dao
preferéncia aos que sdo membros de sua raca (2002, p. 98).

O pertencimento a uma determinada espécie ndo possui significado moral,
portanto, quanto ao erro de causar sofrimento nem quanto ao erro de matar. Ademais,
quando distinguimos os dois sentidos de “humano”, nem todo ser humano é uma pessoa,
e nem toda pessoa pertence a espécie humana. Resta agora saber se o conceito de pessoa

¢ um bom guia para entendermos em que consiste o0 erro de matar. A doutrina da



26

sacralidade da vida humana falha ao argumentar que a vida humana possui um valor
especial pois se ampara apenas no pertencimento a espécie Homo Sapiens como critério.
O que resta nos perguntarmos agora é se ha “um valor especial na vida de um ser racional
e autoconsciente, por oposicao a um ser que seja meramente senciente? ” (SINGER, 2002,
p. 100, 101). Ora, apesar de ndo termos estabelecido nas se¢des anteriores as distinges
terminoldgicas que agora dispomos, podemos claramente entender que quando o que esta
em jogo é o sofrimento (o mais béasico interesse que alguém pode ter), 0 que interessa € a
senciéncia. Se um ser € senciente seu sofrimento deve ser levado em conta igualmente ao
de qualquer outro individuo, a despeito da espécie a que pertence, ou das capacidades
intelectuais que possuli, isto &, se algum ser possui um interesse ele deve ser considerado
seja o individuo uma pessoa ou ndo, e seja ela da espécie Homo Sapiens ou nédo. Ora,
€omo vimos, a espéecie nao é critério nem para inclusdo de um ser na esfera da moralidade,
tampouco para determinarmos se € errado tirar sua vida. Resta saber se quando tratamos
do erro de matar, a pessoalidade pode constituir um critério relevante para nossas decisdes

morais.

1.2.2 As pessoas ndo humanas e a ética no ato de matar

Singer oferece uma linha argumentativa (2002, p.100) para defender que a morte
de uma pessoa é pior do que a morte de um ser meramente senciente. Uma pessoa é a)
um ser autoconsciente (possui consciéncia de si mesmo enquanto entidade distinta, tanto
em relacdo ao passado quanto em relagdo ao futuro), b) possui desejos e preferéncias
relacionados ao futuro. Matar uma pessoa sem que ela dé seu consentimento frustra,
portanto, todos os desejos relacionados ao futuro que esta pessoa possui. O mesmo nao
pode ser dito de uma lesma ou de recém-nascido, afinal, eles ndo sdo autoconscientes e,
portanto, sdo incapazes de possuir esse tipo de desejo relacionado ao futuro.

Ha quem discorde de Singer da seguinte maneira: se alguém é morto, os desejos
que possui em relagéo ao futuro deixam de existir depois da morte e 0 morto ndo sofre
nem perde nada por deixar de realiza-los. Para o utilitarismo classico, que prescreve as
acOes que maximizam o prazer ¢ a felicidade, “quando se morre instantaneamente, o fato
de se ter, ou ndo, desejos para o futuro é indiferente no que concerne a quantidade de
prazer ou dor que se experimente” (SINGER, 2002, p. 100-101) e por isso, 0 estatuto de
pessoa ndo é relevante diretamente para o erro de matar segundo essa teoria. Ha, todavia,
um fator importante para o utilitarismo classico que deve ser levado em conta: uma

pessoa, por ser autoconsciente, no geral, teme a morte e isto pode influenciar nas



27

experiéncias futuras que ela terd, pois passara a considerar a possibilidade de que pode
ser morto a qualquer momento. Ora, esta € uma razdo indireta para a proibicdo do
assassinato de pessoas, pois ndo coloca uma objecdo ao assassinato pelo prejuizo que
causa a propria vitima'?, mas pelo prejuizo causado a terceiros (também pessoas) que
teriam vidas infelizes ao perceberem que podem, a qualquer momento, também serem
mortos. Esta raz&o indireta poderia, no entanto, ser anulada em face a um assassinato em
segredo. A Gltima ressalva que um utilitarista classico faria, segundo Singer, seria de que
ao inves de aplicar a regra utilitdria de maximizacdo da felicidade caso a caso, seria
possivel que adotassemos principios mais amplos que servissem para um grande numero
de situacBes. Proceder assim, por regras ou principios, poderia trazer a longo prazo
melhores consequéncias, isto é, uma maximizacdo da felicidade/prazer para todos 0s
envolvidos. A proposta de R. M. Hare (1981) sugere algo semelhante. Hare distingue
entre dois niveis de raciocinio moral: o intuitivo e o critico. O intuitivo esta relacionado
ao raciocinio moral do dia-a-dia, € nos guia através de regras ou principios éticos mais
gerais, que evitam que tenhamos que calcular todas as consequéncias e desdobramentos
complexos de nossas escolhas. Assim, um utilitarista classico poderia argumentar que um
principio ético que evita o assassinato de pessoas traria mais beneficios a longo prazo e,
que, portanto, é melhor para todos os envolvidos que as pessoas se prendam a esse tipo
de regras. Manteriamos essas regras, argumenta Singer ao se referir a teoria de Hare,
“ainda que, no nivel critico, possamos imaginar circunstancias nas quais melhores
consequéncias resultariam de acGes praticadas contra um ou mais desses principios, em
termos gerais sera melhor que as pessoas se prendam a eles do que o contrario” (SINGER,
2002, 103). O nivel critico para Hare, por outro lado, diz respeito a um raciocinio mais
criterioso que exige, em casos bem especificos, que nos afastemos das regras mais gerais
do dia-a-dia obtermos um resultado melhor para os todos os envolvidos. Seguindo esse
tipo de raciocinio, por exemplo, um utilitarista classico poderia justificar um assassinato
em segredo desde que essa fosse a razéo para que se evitasse uma grande quantidade de
sofrimento, “mas, [ndo devemos nos esquecer que, | para quase todos nos, a maior parte
do tempo, tais circunstancias ndo surgirdo, e podemos tira-las do nosso pensamento”
(SINGER, 2002, p. 104).

2 Uma outra razdo, que um utilitarista classico teria para se opor ao ato de matar uma pessoa, seria o fato
de que a morte impede que a vitima desfrute estados de consciéncia prazerosos que poderia experimentar
caso nao tivesse morrido. Esta oposicdo, no entanto, ndo da importancia a distingdo entre pessoas e nao-
pessoas, afinal, ndo é preciso ser uma pessoa para poder ter experiéncias prazerosas.



28

O utilitarismo preferencial, por sua vez, atribui um maior peso a distin¢ao entre
matar uma pessoa e um ser apenas senciente. Essa versdo do utilitarismo que Singer
defende “julga as acdes ndo por sua tendéncia a maximizar o prazer ou a minimizar o
sofrimento, mas pela verificacdo de até que ponto elas correspondem as preferéncias de
quaisquer seres afetados pela acdo ou por suas consequéncias” (2002, p. 104). Para o
utilitarismo preferencial, frustrar uma preferéncia é errado, a menos que essa preferéncia
seja superada por outras preferéncias de maior peso. Sendo assim, “matar uma pessoa que
prefere continuar vivendo €, portanto, errado, sendo iguais as demais condigdes”,
(SINGER, 2002, p. 104), ndo importa se a vitima ndo estard mais viva para contestar as
preferéncias que ficaram por satisfazer, porque o que conta é o mal causado pela
frustracdo da preferéncia. Matar uma pessoa, para um utilitarista preferencial, € pior do
que tirar a vida de algum outro tipo de ser porque matar uma pessoa ndo frustra apenas a
preferéncia que ela possui em continuar vivendo, mas todo um conjunto de preferéncias
significativas que estdo relacionadas ao fato de uma pessoa orientar varias de suas
preferéncias e desejos em um nivel muito alto pelo futuro. Neste sentido, matar uma
pessoa “quase sempre, equivale a ignorar tudo aquilo que a vitima tentou fazer nos
ultimos dias, meses ou até mesmo anos” (SINGER, 2002, p. 105). Os seres que ndo sao
autoconscientes, por contraste, ndo tém consciéncia de que séo seres com um futuro, ndo
possuem, argumenta Singer, qualquer preferéncia que seja orientada por este futuro que
desconhecem, e mais, ndo preferem sequer continuar existindo no futuro. Singer, contudo,
alerta que “isto ndo equivale a negar que tais seres pudessem lutar contra uma situacao na
qual as suas vidas estivessem correndo perigo, como um peixe luta para livrar-se do anzol
em sua boca; mas ndo indica mais do que uma preferéncia pela cessacao de um estado de
coisas percebido como doloroso ou amedrontador” (2002, p. 105). Em outras palavras,
Singer através desse exemplo, quer dizer que a fuga da dor de um ser meramente senciente
(se os peixes forem realmente destituidos de consciéncia de si mesmos) ndo indica
necessariamente que esse ser prefere continuar existindo no futuro, mas que prefere no
momento presente ndo sofrer. Se isto € assim, a morte instantanea e indolor, por exemplo,
ndo frustraria, do ponto de vista do utilitarismo preferencial, qualquer desejo de um
animal meramente senciente. Trataremos, mais adiante sobre a questdo dos seres que ndo
s80 pessoas com mais atencéo.

Embora o utilitarismo preferencial aponte razdes diretas para que nao
assassinemos pessoas, ha quem argumente que o célculo utilitario contra a morte coloca

a preferéncia pela vida apenas como mais um fator entre tantos outros que devem ser



29

considerados, e ndo fornece, portanto, uma protecdo adequada para as pessoas, ja que “a
preferéncia da vitima poderia [...] ser considerada menos importante que as preferéncias
de outros” (SINGER, 2002, p. 105). Alguns dos criticos do utilitarismo preferencial
apelam para a ideia de direitos morais, abordagem segundo a qual a vida de uma pessoa
seria um direito que ela possuli, isto &, algo que ndo pode ser violado para o a satisfacdo
das preferéncias e desejos de terceiros, ou, dizendo de outro modo, algo que ndo pode ser
violado parar gerar beneficios ou melhores consequéncias para os outros afetados. Singer
ndo ignora a critica e investiga se € possivel atribuir de maneira fundamentada direito a
vida®® no caso dos individuos que sdo pessoas.

Singer utiliza 0 exemplo de Michael Tooley, filosofo defensor dos direitos morais,
que afirma que somente seres que possuem autoconsciéncia, e, podem conceber-se como
um ser distinto dos outros que existe no tempo é que possuem direito a vida. Em outras
palavras, somente pessoas, no sentido que definimos anteriormente, possuem direito a
vida. Para Tooley ha uma conexdo entre os desejos que um ser é capaz de possuir com 0s
direitos que ele possui. Neste sentido, “violar o direito de um individuo a alguma coisa é
o mesmo que frustrar o desejo correspondente” (TOOLEY apud SINGER, 2002, p. 106).
A aplicacdo ao direito a vida se da da seguinte maneira: o direito a vida é o direito de um
individuo em continuar existindo como uma entidade especifica, entdo para haver o
direito de continuar existindo é preciso que exista 0 mesmo desejo correspondente. SO
guem € pessoa possui 0 desejo de continuar existindo como uma entidade especifica
através do tempo, logo sé as pessoas possuem direito a vida. Uma nuance importante do
argumento de Tooley argumenta é que para ter direito a vida, o individuo precisa ter tido
pelo menos em algum momento, o conceito de existéncia continua, isto é, ele precisa ter
sido pelo menos em algum momento autoconsciente. Essa formulacdo evita objecdes
guanto as pessoas que estdo dormindo ou temporariamente inconscientes, ja que “meu
desejo de continuar vivendo — ou de concluir o livro que estou escrevendo, ou de viajar
pelo mundo no ano que vem — n&o cessa sempre que ndo estou pensando conscientemente
nessas coisas” (SINGER, 2002, p. 108). Ora, em outras palavras, ndo ¢ preciso que se
esteja consciente de um desejo 0 tempo todo para que a sua conexdao com o direito

correspondente seja valida. No caso do direito a vida, ndo é preciso que uma pessoa esteja

13 Vale notar, que de antemdo, o autor se diz ndo estar convencido de que uma ideia de direitos morais possa
ajudar a solucionar problemas da ética, mais especificamente, sobre em que consiste 0 erro de matar
pessoas. No maximo afirma Singer, os direitos morais podem ser entendidos como “uma forma simbodlica
de remeter a consideracdes morais de cunho mais fundamental” (2002, p. 106), a saber, uma forma de
remeter as preferéncias dos individuos.



30

0 tempo todo com o desejo de viver e preferéncias direcionados ao futuro em primeiro
plano na mente para que ela tenha o direito correspondente a vida. Basta que em algum
momento* ela tenha tido consciéncia de que tem consciéncia (autoconsciéncia) e de que
ird continuar existindo, enquanto ser distinto e consciente de si, no futuro. Sendo assim,
Singer concorda que “quando vamos dormir, 0s nossos desejos para o futuro nao deixam
de existir. Ainda estardo ali quando acordarmos. Assim como 0s desejos ainda séo parte
de nos, 0 nosso interesse pela continuidade da vida continua sendo parte de nés enquanto
estamos adormecidos ou inconscientes” (2002, p. 108). A consequéncia que Singer
extraira disso para sua propria teoria, como veremos mais adiante, é que seres gque, do
ponto de vista suas experiéncias subjetivas, ndo possuem uma vida mental com
continuidade entre intervalos de inconsciéncia (antes de dormir e depois de acordar, por
exemplo), e que, consequentemente ndo possuem desejos que sobrevivam a periodos de
sono, ndo possuem também direito a vida®®.

Outro ponto frequentemente apontado pelos adversarios do utilitarismo como de
extrema importancia para a questdo do erro de matar é o do respeito a autonomia. Ha
guem pense que o respeito pela autonomia é um principio moral basico. Esta Gltima é
definida como ““a capacidade de escolher, tomar decisdes e agir de acordo com elas”
(SINGER, 2002, p. 109). Ora, se é assim, aponta Singer, s6 podem tomar decisdes
autdbnomas seres racionais e autoconscientes, pois sao eles que possuem a capacidade de
escolher entre as alternativas disponiveis qual 0 curso de agdo vai tomar. Além disso “so
um ser que consegue apreender a diferenca entre morrer e continuar vivendo pode optar
autonomamente pela vida” (SINGER, 2002, p. 109). Matar uma pessoa, isto ¢, alguém
autbnomo e autoconsciente consiste, portanto, em desrespeitar ou frustrar a autonomia

deste mesmo individuo. Ndo sé desrespeita a autonomia, mas parece ser, nesta

4 Uma outra objecdo ao Tooley seria dizer que uma crianca ndo tem consciéncia de si mesma
temporalmente mas tem direito a vida. O engano, porém, é o de atribuir retrospectivamente ao bebé que,
por exemplo, eu um dia fui o interesse em continuar vivendo. Se eu fui salvo da morte quando bebé, poderia
dizer agora que era do meu interesse que eu fosse salvo, afinal, ndo fosse esse ato heroico, ndo existiria
hoje. Mas segundo Singer, “cometemos um erro se, agora, criamos um interesse na vida futura no bebé, o
qual, nos primeiros dias que se seguem ao seu nascimento, ndo pode ter conceito algum de uma existéncia
continua e com o qual ndo tenho quaisquer ligagcdes mentais (2002, p. 108, destaque nosso). O erro,
portanto, é o de confundir algo que foi benéfico para o bebé que fui com atribuir o desejo de continuar
existindo ao mesmo bebé, e, portanto, dizer que eu era autoconsciente. N&o se segue do fato de que hoje
me beneficio do fato de ter sido salvo (isto &, existo) que eu tenha desejado quando recém-nascido continuar
vivendo. Se eu tivesse sido morto, a morte nao teria sido contra algum interesse meu pois ainda ndo tinha
“o conceito de existir no tempo” (2002, p. 108).

15 Singer assume posicdo semelhante, contudo sem endossar a concepgdo de direitos morais. Como sera
argumentado na se¢do 1.4 deste trabalho, ele pensa que tirar a vida de seres meramente sencientes de modo
indolor ndo frustra nenhum desejo ou preferéncia da vitima, j& que esta ndo possui uma vida mental continua
e seus desejos, por assim dizer, ndo sobrevivem a uma noite de sono.



31

perspectiva, 0 erro mais grave que alguém pode cometer, pois violar a decisdo autbnoma
de alguém que quer viver abrevia todas as outras decisfes que esta mesma pessoa poderia
tomar durante a vida.

Os utilitaristas ndo concordam que a autonomia sejam um principio moral bésico.
Os utilitaristas preferenciais, embora reconhecam que o desejo de viver de uma pessoa
tenha um peso decisivo, sdo obrigados a aceitar que esse peso pode ser superado por
outros desejos envolvidos que sejam tdo fortes quanto o desejo de alguém em continuar
vivendo. Um utilitarista classico, por sua vez, teria que também aceitar, as vezes, que é
certo matar alguém que teria uma vida miseravel (com muito mais sofrimentos do que
felicidades). Singer, no entanto, alerta que isto é verdade apenas no nivel critico de
raciocinio moral (2002, p. 110). Em um nivel intuitivo, os utilitaristas tanto preferenciais
quanto classicos poderiam adotar o principio do respeito a autonomia, tendo em vista, que
ele levaria, no geral, as melhores consequéncias possiveis®®.

S&o quatro as razfes apresentadas até aqui para justificar que o tirar a vida de uma
pessoa é um erro, e que servem, a0 mesmo tempo, por oposicdo, para diferenciar o valor
de um ser autoconsciente de um ser apenas senciente: 1) a preocupacao que a morte de
uma pessoa geraria, segundo os utilitaristas classicos, sobre as outras que permanecem
vivas 2) a preocupacdo do utilitarismo preferencial com a frustragdo do desejo da vitima
em continuar vivendo e frustracdo de uma gama de preferéncias relacionadas ao futuro e
ao que a vitima fez nos ultimos tempos 3) capacidade ver-se a si mesmo como entidade
distinta no tempo (autoconsciéncia) para que se tenha um direito a vida 4) Respeito pela
autonomia.

Em um nivel critico de raciocinio moral um utilitarista classico ou hedonista
aceitaria apenas a primeira das razdes, que € indireta. O utilitarista preferencial aceitaria
a primeira e a segunda razdo, que é direta, pois diz respeito ao proprio individuo gque sofre
0 dano da morte. Em um nivel intuitivo, contudo, tanto um utilitarista classico quanto o
de preferéncias aceitariam a terceira e a quarta raz6es. Singler conclui que

A distin¢do entre os niveis critico e intuitivo leva, portanto, a um maior grau

de convergéncia, no nivel da tomada de decisdes morais do cotidiano, entre 0s
utilitaristas e aqueles que sustentam outras convic¢@es morais [ndo utilitaristas]

16 Apenas em casos muito especificos teriamos de raciocinar em um nivel critico e pensar se seria certo
tirar a vida de uma pessoa autbnoma contra a sua vontade, o0 que ndo aconteceria praticamente em nenhuma
das nossas escolhas mais corriqueiras do dia-a-dia. Por isso & melhor que sigamos um principio ético mais
geral que impede que frustremos a autonomia dos outros, afinal, no geral, ndo matar pessoas contra a
vontade delas é o que traz melhores consequéncias para todos.



32

— um grau de convergéncia maior do que encontrariamos se s6 levassemos em
consideracéo o nivel de raciocinio critico (2002, p. 110).

1.2.3 Uma oposigéo: senciéncia versus pessoalidade

Muitos animais ndo humanos e seres humanos ( por exemplo, recém-nascidos e
individuos com sérias deficiéncias mentais) ndo sdo pessoas no sentido exposto, mas por
oposicdo, sdo meramente sencientes ou algo proximo disto. Se as quatro razdes que foram
apresentadas estiverem certas, entdo, somente individuos que s&o pessoas gozam de uma
forte protecdo de suas vidas. O mesmo, & primeira vista, ndo pode ser dito de seres
meramente sencientes. Ainda assim, podem haver outras razdes que nos mostrem que
seria errado tirar suas vidas. Investigaremos agora, entdo, o que Singer pensa ser o valor
de uma vida senciente, por comparacao a vida de uma pessoa.

Se um ser é capaz de ter experiéncias prazerosas e dolorosas, a razao mais imediata
que podemos dar para apontar que € errado mata-lo é que a morte abreviaria suas
experiéncias prazerosas, a saber, se ndo fosse morto este mesmo ser teria tido mais
experiéncias prazerosas no futuro. Bom, pelo menos, é isto que um utilitarista hedonista
ou cléssico diria. E se eles estiverem certos, e se nos também valorizamos nossas
experiéncias prazerosas, entdo, devemos universalizar nossos juizos éticos e estendé-los
aos seres meramente sencientes. O oposto também é verdade, uma vida que contivesse
mais sofrimento do que prazer poderia ser abreviada. Tudo parece simples, observa
Singer: “valorizamos o prazer, matar os que levam vidas prazerosas acaba com o prazer,
que, de outro modo, teriam, e, portanto, tal tipo de morte constitui um erro (2002, p. 112).
No, entanto, Singer ndo concorda com este argumento, afinal € um utilitarista
preferencial. O problema se inicia justamente na afirmagdo “valorizamos o prazer”. Ela
afirma que o prazer é um valor. Ora, isto estd além do que um utilitarista preferencial
defenderia, porque declara que existe algo que possui valor independentemente das
nossas preferéncias, a saber, valorar o prazer significa que este possuira valor mesmo
quando alguém n&o prefere o prazert’. Para um utilitarista preferencial, um ser meramente
senciente ndo possui a preferéncia de continuar existindo. No maximo, argumenta Singer
(2011), o que ele pode preferir é que suas experiéncias prazerosas momentaneas

continuem, e as dolorosas cessem. Em outras palavras, um ser meramente senciente ndo

17 |sto fica mais claro na terceira edigdo da Etica Pratica de 2011, p. 86, embora ja estivesse subentendido
na edicdo de 2002. Singer reformula o paragrafo de modo a deixar explicito a divergéncia de sua posicdo
com o utilitarismo classico ou hedonista.



33

possui preferéncias de longo prazo relacionadas ao futuro “e os desejos que ele possui
ndo sobrevive aos periodos de sono ou de inconsciéncia temporéria, porque
diferentemente de um ser autoconsciente, ele ndo possui concepg¢éo alguma de sua propria
existéncia futura depois de um periodo de sono” (SINGER, 2011, p. 86, traducao nossa).
Portanto, para um ser meramente senciente o ato de mata-lo de modo indolor ndo seria
muito diferente do que acontece quando este mesmo animal dorme, do ponto de vista da
frustracdo de suas preferéncias. Isto acontece porque nenhuma preferéncia é frustada, ja
que ele ndo prefere, da mesma maneira que um ser autoconsciente, continuar existindo.
Quando um ser senciente acorda depois de um periodo de sono, “ele sera capaz de
continuar satisfazendo suas preferéncias [...] mas do ponto de vista subjetivo do ser seria
COMO Se um novo ser, com novas preferéncias, tivesse nascido” isto se deve ao fato de
que na “experiéncia subjetiva do proprio ser [meramente senciente], ndo ha um sentido
de continuidade entre sua vida mental antes de dormir e depois de acordar” (SINGER,
2011, p. 86, traducdo nossa).

Como falamos, a abordagem hedonista ou cléassica do utilitarismo, no entanto,
aceita que o prazer seja um valor positivo e a dor um valor negativo. Bentham, um dos

mais célebres, chega a afirmar que:

Beneficio, vantagem, prazer, bem, ou felicidade é tudo a mesma coisa, e
podemos dizer que alguma coisa promove o interesse, ou € do interesse de um
individuo, quando ela tende a acrescentar na soma total de seus prazeres: ou, 0
que é a mesma, diminuir a soma total de seu sofrimento (BENTHAM apud
SINGER, 2011, p. 86, traducéo nossa).

Em suma, o que promove a felicidade e o prazer de alguém € a coisa mais valiosa
que ele pode ter. Singer discorda, porque pensa que 0 que € do nosso interesse sao as
coisas que desejamos mais, e isto ndo depende exclusivamente se estas coisas vdo me dar
prazer ou ndo. Para defender o utilitarismo de Bentham, teriamos de encarar o prazer e a
dor como valores objetivos (positivo no caso do prazer, negativos no caso da dor) e ndo
poderiamos como acredita Singer (2011), basear-nos somente na universalizagdo
imparcial das nossas preferéncias.

Mas, Singer nos convida a fazer este exercicio de imaginagdo — supondo que
aceitassemos a abordagem de Bentham, de que o prazer é um valor objetivamente bom,
e que guanto mais prazer e menos sofrimento na soma total de suas experiéncias melhor
para o individuo, ainda assim ao colocar o individuo no centro do argumento, teriamos
de enfrentar outra dificuldade proveniente do fato de que existem dois jeitos de reduzir a

quantidade de prazer presente no mundo:



34

1) eliminar ou diminuir os prazeres daqueles que levam vidas agradaveis

2) eliminar os seres que levam vidas agradaveis

O primeiro resultado consiste em seres que experimentam menos prazer do que
experimentariam normalmente. O segundo resultado ndo. Singer acha que isto € um
problema porque mostra que ndo podemos passar automaticamente do fato de
valorizarmos uma vida agradavel ao invés de uma desagradavel, para o fato de
valorizarmos uma vida agradavel ao invés de vida nenhuma. Nao podemos inferir que —
devido ao fato de uma vida com mais experiéncias prazerosas ser melhor (possuir mais
valor) do que uma vida com menos experiéncias prazerosas — uma vida prazerosa também
é melhor ou tem mais valor do que vida nenhuma. Isto se explicaria porque a morte ndo
deixaria ninguém em pior condicdo, isto €, mais infeliz, mas faz simplesmente com que
deixemos de existir. Uma vez que o individuo ndo existe mais, ele ndo pode ter interesse
no prazer. Ainda assim, alguém poderia objetar: “por que ndo encarar a morte de um ser
como o mesmo que reduzir os prazeres de um ser existente a zero? ” (2011, p.87, traducéo
nossa). O caso paralelo pode responde a esta pergunta. Se considerarmos que existem

dois modos de maximizar o prazer no mundo®®:

1) aumentar a quantidade de prazer na vida dos individuos que existem.

2) aumentar o numero de individuos que terdo vidas prazerosas.

Se for verdade que matar um ser que leva uma vida prazerosa € errado porque
diminui a quantidade de prazer, entdo temos que aceitar que é bom que se aumente a
quantidade de individuos que possam ter vidas prazerosas. Isto pode ser feito, por
exemplo, gerando mais criangas com vidas prazerosas ou cultivando um grande nimero
de animais ndo humanos que terdo vidas felizes. Mas, no entanto, parece questionavel, ou
no minimo estranho, acreditar que seja bom aumentar o prazer no mundo através da
criacdo de seres que levam vidas felizes. Singer aponta, entdo, duas abordagens para

enfrentar essas questoes:

18 Precisamos ter em mente que um utilitarista sempre decide pela agcdo que maximiza o bem-estar de todos
os envolvidos de maneira imparcial, no caso do utilitarismo hedonista, o prazer.



35

1) Ponto de vista total: admite que € bom maximizar a quantidade de prazer no mundo
aumentado o numero de vidas agradaveis e ruim diminuir a quantidade de prazer
diminuindo a quantidade de vidas agradaveis.
2) Ponto de vista da existéncia prévia: se preocupa apenas com 0s seres que ja existem
antes da decisdo que vamos tomar, ou que existirdo independente desta mesma decisao.
A primeira abordagem implicaria na exigéncia de “que, se pudéssemos aumentar
0 numero de seres com uma vida agradavel sem piorar a situacdo de outros, seria bom
que o fizéssemos” (SINGER, 2002, p. 113). Singer para ilustrar essa abordagem da o
exemplo de um casal que esta decidindo se vai ou ndo ter filhos. Suponhamos que o casal
tenha condicdo de dar uma vida feliz aos filhos e, quanto a prépria felicidade do casal, as
desvantagens serdo anuladas pelo prazer que terdo em ver os filhos crescerem. Além
disso, se outras pessoas além dos pais forem afetadas, suponha que as boas consequéncias
serdo maiores dos que as mas. A pergunta crucial que resulta desta abordagem é: o futuro
feliz que as criancas terdo é uma razdo forte para que os pais decidam por ter filhos? Esta
abordagem é denominada por Singer de abordagem do ponto de vista total pois se
preocupa apenas com o aumento de quantidade de prazer no mundo (e diminui¢do do
sofrimento), independentemente se este aumento provira do aumento de seres no mundo
com vidas prazerosas ou do aumento do prazer na vida dos seres que ja existem no mundo.
O ponto de vista da existéncia prévia, ao contrario “nega que haja valor no fato de
aumentar-se o prazer através da criagdo de novos seres” (SINGER, 2002, p. 113). Isto
estad mais de acordo com o que pensamos no dia-a-dia. Afinal, ndo pensamos que um casal
tem a obrigacdo moral de ter uma crianga simplesmente porque provavelmente esta
crianca tera uma vida feliz. “Mas [questiona Singer] como conciliar o ponto de vista da
existéncia prévia com as nossas intuicdes sobre o caso contrario, quando um casal esta
pensando em ter um filho que, talvez pelo fato de herdar um defeito genético, viesse a
levar uma vida totalmente miseravel e a morrer antes de completar dois anos? ” (2002, p.
114). Um defensor do ponto de vista prévio teria que explicar essa assimetria, isto é, dar
uma razado moralmente relevante que explicaria porque ndo temos motivos a favor para
trazer a vida uma crianga que terd uma vida feliz mas teriamos motivos contra para
trazermos uma criancga que terd uma vida infeliz? Em outras palavras, se a felicidade néo
€ uma razdo que conta a favor, porque a infelicidade contaria contra? Uma outra saida
possivel consiste em dizer que ndo ha nada de errado em trazer a0 mundo uma crianga
que terd uma vida miseravel, mas uma vez que ela existe e que sua vida contera mais dor

do que prazer, também ndo ha nada de errado em tirar sua vida em um ato que reduziria



36

a quantidade de sofrimento no mundo. Contudo, “a eutanasia [...] € um processo mais
doloroso para 0s pais e outras pessoas envolvidas do que a ndo-concepcao.
Consequentemente, temos uma razao indireta para ndo conceber uma crianga destinada a
levar uma existéncia miseravel” (SINGER, 2002, p. 114).

Resumindo, para as duas abordagens € um mal abreviar uma vida prazerosa, no
entanto, a escolha de uma delas nos compromete com implicagOes diferentes:
1) ao adotar o ponto de vista da existéncia prévia temos de assumir a obrigagdo de permitir
que seres que nao vao ter uma vida feliz existam; ou dar uma explicacdo convincente para
a seguinte assimetria (SINGER, 2002, p. 114). se o prazer que um possivel ser
experimentara ndo é uma razao para trazé-lo ao mundo, por que o sofrimento que um ser
venha a experimentar pode ser uma razao contra o fato de trazé-lo ao mundo?
2) ao adotar o ponto de vista total temos que assumir que é bom criar tantos seres quanto
for possivel que terdo vidas agradaveis, 0 que ndo parece uma conclusdo muito plausivel.

Partindo da ideia de que é um mal abreviar a vida de um ser senciente!® podemos
comparar o valor de uma vida senciente com o de uma vida autoconsciente, ou, em outras
palavras, se podemos comparar 0 erro que cometemos ao tirar uma vida senciente com o
erro proveniente do ato de matar uma vida que possui autoconsciéncia 2°. O primeiro
obstaculo colocado pelos que rejeitam esse tipo de comparacdo € o de que seria especista
ou até mesmo antropocéntrico ordenar diferentes valores para os dois tipos de vida que
analisamos (ou possiveis niveis que existam entre eles). Ao fazer isto, “estaremos
inevitavelmente nos colocando no topo, e a outros seres em maior grau de proximidade
conosco, proporcionalmente a semelhanga que imaginarmos existir entre nos e eles”
(SINGER, 2002, p. 115). Os que colocam este tipo de objecdo, pensam que a senciéncia
é suficiente para garantir um igual valor & vida de todos os seres?. Eles argumentam,
portanto, que os prazeres da vida de um ser meramente senciente importam ou significam
tanto para esse ser quanto os prazeres da vida de ser autoconsciente importam para Si
mesmos. Nao é possivel, seguindo este raciocinio, dizer que a vida de um é mais valiosa
do que a de outro. Singer discorda desta visdo e acredita que € possivel, embora ndo seja

uma tarefa facil, encontrar um fundamento neutro (ndo especista) para fazer esse tipo de

19 E preciso ter em mente que até aqui a indecisdo entre o ponto de vista total e o da existéncia prévia se
mantém. A conclusdo proviséria, e que pode trazer implicagdes variadas, é apenas de que € um mal abreviar
a vida de um ser meramente senciente.

20 O préprio Singer admite os niveis de consciéncia ou autoconsciéncia variem em graus. Mas faremos essa
oposi¢do mais marcada para uma compreensao melhor do assunto.

21 Como veremos entre outro capitulo, esta é a posicdo que defende o fildsofo Gary Francione.



37

comparacdo. Ele nos convida a nos imaginarmos na posse da capacidade de nos
transformarmos no animal que quisermos. Se quiséssemos, por exemplo, nos transformar
em um ser meramente senciente, nos tornariamos um ser meramente senciente realmente
com todas as experiéncias mentais que esse ser pode experimentar. Quando nos
transformassemos em humanos de novo, seriamos realmente humanos e nos afastariamos
das experiéncias e capacidades que tinhamos enquanto éramos o0 outro ser. Haveria, no
entanto, uma terceira possibilidade, que nos permitiria experimentar um estado no qual
me lembraria de como € ser senciente e de como é ser humano (autoconsciente). Alguém
pode se perguntar como seria esse terceiro estado? “Em alguns aspectos [responde Singer]
— por exemplo, 0 grau de autoconsciéncia e de racionalidade em questdo — poderia
assemelhar-se mais a existéncia humana do que a equina [aqui representando um ser
meramente senciente, embora este fato seja bastante questionavel], mas nao seria, sob
nenhum aspecto, uma existéncia humana” (2002, p. 116). Nesse terceiro, estado, a
comparagdo poderia ser feita entre uma vida meramente senciente uma vida
autoconsciente, e se alguém tivesse de optar por um entre os dois modos de existir estaria
optando entre o que a vida de um ser meramente representa para ele proprio e entre o que
a vida de um ser autoconsciente significa para ele préprio. Baseando-se neste tipo de
experimento mental, Singer acredita que a partir da escolha feita neste terceiro estado é
possivel considerar que algumas vidas possuem mais valor do que outras assumindo uma
postura que ele considera mais objetiva, “ou pelo menos intersubjetiva [...] e que,
portanto, vai além do valor da vida de um ser considerado a partir do ponto de vista desse
mesmo ser” (2002, p. 117). Se ¢ assim, ndo parece especista hierarquizar ou valorizar
mais alguns tipos de vida em relagdo a outros, por mais que esta tarefa se revele
extremamente dificil em alguns casos?. Por fim, Singer defende explicitamente que

outras comparacdes ndo sdo tdo dificeis assim e que:

Em geral, quanto mais altamente desenvolvida fosse a vida consciente de um
ser, quanto mais intenso o grau de autoconsciéncia, de racionalidade e mais
ampla a gama de experiéncias possiveis, mais se preferiria esse tipo de vida,
caso se estivesse escolhendo entre ela e um nivel inferior de consciéncia (2002,
p. 117).

22 Singer, por exemplo, reconhece a dificuldade de comparar qual das existéncias seria melhor, a de uma
cobra ou de um peixe (2002, p. 117). Isto poderia ser levantado como objecdo pelos que pensam que 0s
seres sencientes possuem uma vida de igual valor, afinal, eles podem alegar que o préprio experimento
mental proposto pelo Singer s6 pode ser feito por alguns seres autoconscientes, 0 que poria abaixo a suposta
objetividade ou intersubjetividade alegada pelo fildsofo.



38

Podemos dizer, na verdade, que a conclusdo de Singer coincidird sempre com um
maior valor da vida de um ser humano adulto normal em relagéo aos animais ndo humanos
de outras espécies, por exemplo, um cachorro adulto normal. No entanto, argumenta
Singer, isto ndo se deve a uma discriminacdo de nossa parte com as outras espécies, mas
antes ao fruto de uma comparacdo esforcadamente neutra ou imparcial.

Quando nos perguntamos se um animal é uma pessoa, estamos na verdade
perguntando se existe algum animal ndo-humano que possua consciéncia de si mesmo
enquanto entidade dotada de passado e futuro. Singer acredita que temos evidéncias
suficientes para acreditar que ndo s6 humanos preenchem os pré-requisitos necessarios
exigidos para que se possa ser considerado uma pessoa. As razdes consistem na
capacidade de alguns animais, mais especificamente os grandes simios?3, de aprenderem
uma linguagem (no caso a linguagem de sinais), de reconhecerem a propria imagem
diante do espelho ou em fotografias, e de se lembrarem de fatos do passado e de
anteciparem acontecimentos no futuro. Ora, resta saber agora se estas evidéncias mostram
que os simios sdo exclusivamente 0s Unicos ndo humanos que sdo autoconscientes por
possuirem dominio da linguagem (podem aprender e também ensinar) de maneira similar
aos humanos, ou se a linguagem é apenas um modo de expressar as capacidades que eles
e outros animais ndo humanos possuem.

Ha fildsofos que defendem que a diferenca entre humanos e animais consiste no
fato de que s6 0os humanos conseguem expressar suas intencdes atraves de palavras sobre
as coisas que desejam fazer. Este é o caso de Hampshire (SINGER, 2002), que defendeu
que, pelo fato de os animais ndo poderem se comunicar com palavras, ou serem incapazes
de prever a ordem dos acontecimentos no futuro, ndo poderiamos dizer que eles pensam
em um sentido adequado ou que agem de maneira intencional. Ele vai além e afirma que
ndo é o caso de que 0s animais ndo possam simplesmente expressar suas intengdes, mas
antes que seria um absurdo “atribuir intengdes a um animal que nao dispde de meios para
refletir sobre o seu comportamento futuro e anuncié-lo para si préprio e para 0s outros
(HAMPSHIRE apud SINGER, 2002, p. 122). Se isto fosse verdade, nenhum animal ndo-
humano poderia ser uma pessoa. O fato é que Hampshire escreveu antes dos testes
realizados com 0s simios nos quais Singer se baseia serem realizados. Vimos que eles
podem sim ordenar na memoria eventos passados e antecipar ou criar expectativas acerca

daqueles que ainda estdo por acontecer, e até mesmo se comunicar através da linguagem

23 Estamos aqui nos referindo especificamente aos estudos citados por Singer (2002, p. 120, 121) com
chimpanzés, gorilas, orangotangos e bonobos.



39

de sinais. Hampshire, diante destes fatos poderia incluir os grandes simios, e ainda assim
afirmar que todos os animais que ndo possuem a capacidade de usar a linguagem néo
poderiam possuir estes atributos e ndo seriam, portanto, pessoas. Singer, ao contrario,

acredita que:

Néo ha nada de inteiramente inconcebivel no fato de um ser ter capacidade de
pensamento conceitual sem que tenha uma linguagem; existem exemplos de
comportamento  animal extraordinariamente  dificeis, quando ndo
categoricamente impossiveis de serem explicados, a ndo ser que se parta do
pressuposto de que os animais estdo pensando conceitualmente (SINGER,
2002, p. 123).

Para confirmar seu argumento Singer oferece alguns exemplos. Um deles é o de
Figan, um chimpanzé que demonstra atraves de seus atos tanto autoconsciéncia quanto
consciéncia da intencdo de terceiros. A situacdo exposta pelo exemplo € a seguinte: depois
do grupo de chimpanzés a que Figan pertence ser alimentado, ele nota que uma banana
passou desapercebida por todos. O problema, no entanto, é que a banana estava debaixo
de um outro chimpanzé. Figan, entdo, ao perceber a situacao, preferiu sentar-se em um
lugar distante da banana. Ora, se ele tivesse tentado pegar a fruta ou se tivesse ficado por
perto a observando, provavelmente o outro chimpanzé a perceberia e a pegaria primeiro.
Figan preferiu se afastar e quando o chimpanzé se levantou correu imediatamente para o
lugar onde estava sentado o chimpanzé para pegar a banana.?* Figan nessa situac&o,
podemos dizer, concebeu intencionalmente um plano relacionado ao futuro para
conseguir a banana e demonstrou bastante cautela em ndo demonstrar suas inten¢ées ao
se afastar do local (os chimpanzés percebem rapidamente os olhares). Um animal capaz
de conceber um plano assim, conclui Singer, “deve ter consciéncia de si enquanto
entidade distinta dotada de existéncia no tempo” (2002, p. 126).

Outro exemplo ainda mais convincente da capacidade de animais ndo humanos de
anteciparem seus desejos futuros diz respeito aos “scrub jays”, como sdo conhecidas na
lingua inglesa as aves da espécie Aphelocoma coerulescens. Os experimentos feitos com
esse tipo de passaro mostraram que, depois de acostumados com uma certa rotina de
alimentacéo, eles antecipavam e preferiam, apesar de estarem satisfeitos ao comer pinhéo,
estocar este mesmo tipo de comida. E preciso notar que logo depois de comerem pinh&o
e estarem saciados, os cientistas ofereciam a eles tanto ragdo quanto pinhdo para que

pudessem armazenar. Contudo, antes de poderem retornar ao seu esconderijo eles eram

24 Singer (2011) nos alerta para o fato de que comportamento semelhante pode ser observado em porcos
tanto na natureza quanto em experimentos em laborat6rio, fato que nos alerta para a possibilidade de que
varias outras espécies possam, pelo menos em algum nivel, ter a capacidade da autoconsciéncia.



40

alimentados com racdo, e ainda assim eles preferiam armazenar pinhdo. Ora, esse tipo de
comportamento indica que os passaros tém consciéncia de que antes de retornar ao
esconderijo eles véo estar saciados com a ragdo e que é melhor antes de comerem esta
mesma racdo armazenarem o pinhdo se ndo quiserem comer a mesma coisa na proxima
refeicdo. Esses passaros, segundo indica o experimento, tém a capacidade de prever,
esperar ou antecipar a ordem dos eventos que ocorrerdo no futuro e possuem desejos que
sdo orientados a longo prazo, isto é, eles tém consciéncia de que seus desejos do presente
serdo diferentes do futuro e fazem escolhas baseadas nisso.

A primeira consequéncia oriunda do fato de que existem animais ndo humanos
que sdo pessoas € clara: ndo podemos afirmar que a morte de um membro de nossa prépria
espécie sera sempre pior do que o de outras espécies. Esta é uma das principais razdes
por que a doutrina da sacralidade da vida humana, tal como a explicamos anteriormente,
é inadequada, e segundo Singer, a Unica versao defensavel é a doutrina que argumenta a
favor do carater sagrado da vida pessoal. Em outras palavras, a espécie ndo €, do ponto
de vista moral, um fator relevante para oferecermos uma protecdo forte a vida de um
individuo, mas sim o fato de o individuo ser uma pessoa. Ora, se protegemos a vida de
pessoas humanas pelas razbes que foram oferecidas anteriormente?®, entio, somos
levados a conclusdo de que estas mesmas razGes valem também para todos os animais
ndo humanos que forem pessoas. E se € assim, nem sempre a vida humana terd um valor
maior do que a de animais de outras espécies, afinal, nem todos os membros da espécie
humana sdo pessoas. Por exemplo, o fato de “matarmos um chimpanz¢ € pior do que o de
matarmos um ser humano que, devido a uma deficiéncia mental congénita, ndo é e jamais
sera uma pessoa” (SINGER, 2002, p. 127). Os grandes simios sdo, na opinido de Singer,
0 exemplo mais claro de pessoas ndo-humanas, mas com certeza ndo sdo os Unicos.
Elefantes, pegas (espécie de ave), e golfinhos também passam no teste do espelho?® feito
por cientistas para indicar de maneira experimental se um animal é autoconsciente. E
preciso, no entanto, notar que a porcentagem dos grandes simios que passam no teste

varia de acordo com a sua espécie (se sdo gorilas, orangotangos, chimpanzés, etc.) e que,

25 Aqui estamos nos referindo as razdes oferecidas pelo utilitarismo preferencial, pelos defensores do direito
moral a vida, e pelos defensores do respeito a autonomia. Somente a razdo indireta oferecida pelo
utilitarismo hedonista parece nao se aplicar tdo prontamente aos animais ndo humanos.

% O teste consiste em colocar um ponto colorido em um lugar visivel do corpo do animal enquanto ele
dorme. Se o animal depois quando colocado diante de um espelho tocar no ponto colorido, isto indica que
ele se auto reconhece na imagem refletida. No caso especifico dos golfinhos, os quais anatomicamente
estdo impossibilitados de tocarem o ponto ¢ indicado por contor¢des corporais diante do espelho (COLIN;
TRESTMAN, 2015).



41

como apontam alguns criticos, o teste parece ser inadequado ou injusto com animais de
outras espécies que se guiam mais por outros sentidos do que pela visdo (COLIN;
TRESTMAN, 2015). O teste, portanto, embora indique autoconsciéncia nos animais que
conseguem passar, ndo parece ser conclusivo em relacdo aos que falham. Animais como
cies, gatos, papagaios, porcos, galinhas, polvos, e até mesmo peixes?’, embora n&o
passem no teste do espelho, ainda assim, evidenciam através do seu comportamento
algum nivel de autoconsciéncia e senso de futuro que indicam que sdo pessoas (pelo

menos em algum grau). Contudo, Singer nos alerta que:

Tudo isso é notoriamente especulativo. Todos sabem como é dificil determinar
quando outro ser tem consciéncia de si mesmo. Mas, se é errado matar uma
pessoa quando podemos evitar essa morte e como ha duvidas concretas sobre
se 0 ser que estamos pensando em matar é ou ndo uma pessoa, devemos dar a
esse ser 0 beneficio da duvida (2002, p. 128).

Ainda hoje, nossas praticas cotidianas de alimentagdo, experimentacdo cientifica,
vestuario, etc., matam bilhdes destes e outros animais ndo humanos, que do mesmo modo
gue os humanos, apresentam as caracteristicas exigidas pelo conceito de pessoa. Se é,
como alerta Singer, tdo dificil determinar de maneira precisa que animais possuem ou ndo
consciéncia de si, entdo, sempre que houver davida, € melhor nos precavermos do erro.
Essa dificuldade de sabermos ao certo quando um animal ndo-humano é ou ndo
autoconsciente abre espaco para criticas. O filosofo Gary Varner (2012) argumenta que a
definicdo de pessoa de Singer é pouco exigente. Para ele, um individuo sé pode ser uma
pessoa em um sentido completo (fully-person) se puder ter uma narrativa biogréafica de si
mesmo. Isto requer um conjunto de capacidades que ndo sdo apresentadas por animais
ndo humanos (e nem mesmo por muitos humanos): “racionalidade, autoconsciéncia, e
autonomia no sentido de possuir desejos de segunda ordem, e a habilidade de pensar sobre
seu proprio nascimento, morte e personalidade” (ANDREWS, 2016, n.p.). Seguindo esta
linha de raciocinio, apenas individuos com um alto grau de sofisticacdo do uso da
linguagem seriam pessoas em um sentido pleno. Animais ndo humanos autoconscientes

seriam no maximo “quase-pessoas”, a saber, seres que ndo possuem uma ideia biogréafica

27 Embora 0 caso dos peixes seja 0 mais controverso por existirem mais de 28.000 espécies diferentes, e as
suas capacidades podem variar de acordo com a sua espécie, Singer cita (2010, p. 102-103) os estudos da
Revista Fish and Fisheries que revelam que muitos deles podem se lembrar de um buraco no ninho do qual
se mantiveram afastados por quase um ano, cooperam entre si para se livrar de predadores, etc. Braithwhaite
(2010) em estudo mais recente confirma que os peixes além de sencientes possuem uma capacidade
cognitiva complexa e sdo muito inteligentes, o que inclui uma memdéria acurada que pode manter
lembrancas de dias ou até anos.



42

de si mesmos. Esta ultima na visdo de Varner confere um maior valor a vida do individuo.
Segundo Varner, a vida de seres humanos adultos normais em posse plena de suas
capacidades sempre tera mais valor do que a de qualquer ndo-humano. Roger Scruton faz
observacdo semelhante ao argumentar que a morte de um ser humano normal é uma
tragédia e a de animais ndo humanos nédo. Seres humanos, ele argumenta, fazem planos e
querem realizé-los no futuro. A morte prematura ndo pode ser uma tragédia para nenhum
animal ndo-humano porque “mesmo os grandes simios que podem usar a linguagem de
sinal ndo falam para nos sobre planos para um futuro distante” (SINGER, 2011, p. 104,
traducdo nossa). O que tanto Varner quanto Scruton querem dizer, de modo geral, é que
o0 grau de linguagem e autoconsciéncia de um humano adulto normal fazem com que a
perda da vida se torne muito mais significativa por estar vinculada a uma complexa
narrativa biografica que a maioria dos animais ndo humanos ndo possuem, ou possuem
em um grau muito rastico. Tendo isto em vista, Singer conclui que a questdo do erro de
matar n&o € um problema situado entre dois extremos onde, de um lado, estéo as pessoas
e do outro estdo todos os outros individuos que ndo sdo pessoas. Ha entre aquilo que
poderiamos chamar de uma pessoa no sentido pleno graus que devemos levar em conta
em toda analise acerca da moralidade do ato de matar. Para Singer (2011) a importancia
dos desejos e preferéncias orientados pelo futuro para a vida do individuo, bem como o
nivel de autoconsciéncia é que vao determinar se um ser € uma pessoa, uma quase-pessoa,
ou algo muito proximo de um ser impessoal (quando este ndo possui em nivel algum
consciéncia de si mesmo). Contudo, lembremos do argumento do beneficio da duvida,
como essas diferencas ndo sdo abruptas, mas antes se ddo em graus, é preciso cautela
sempre que houver duvida quanto aquilo que podemos chamar de nivel de pessoalidade
do individuo em questao.

Quanto aos animais que, embora conscientes, ndo sdo pessoas, nem mesmo quase-
pessoas, restam apenas consideracdes utilitarias. Isto porque a razao oferecida por Tooley
para justificar o direito a vida ndo se aplica, como vimos, a individuos que ndo possuam
autoconsciéncia, nem tampouco as razdes baseadas na autonomia se aplicam a seres
meramente sencientes. Além disso, razBes indiretas como, por exemplo, mortes que
envolvem grande sofrimento para a vitima, ou para terceiros (outros animais) que tenham
vinculos com ela estardo a parte da discussdo, pois sdo, para um utilitarista, erradas
independentemente do fato de os animais serem em algum nivel pessoas ou ndo. Sao
razdes que ndo colocam em xeque o erro de matar em si, como, por exemplo, seria 0 caso

de uma morte sem dor e que ndo causasse sofrimento algum a terceiros.



43

1.3 O argumento da substituibilidade dos animais ndo humanos

Mas, afinal, matar um animal meramente senciente sem dor é permissivel, e ndo
causa perdas? Para Singer, a resposta depende da versdo que de utilitarismo que

escolhemos: de existéncia prévia ou total.

1.3.1 Utilitarismo total versus utilitarismo de existéncia prévia: comparar a
existéncia com a ndo-existéncia

Consideremos primeiro essas opc¢des do ponto de vista de um utilitarista
hedonista/classico. Se aceitarmos a abordagem da existéncia prévia concordaremos que
normalmente é errado matar animais (com fins alimenticios, por exemplo) que teriam,
caso ndo fossem assassinados, uma vida que conteria mais prazer do que sofrimento. A
morte privaria esses seres de ter experiéncias prazerosas por mais tempo, e 0 N0Sso prazer
guase momentaneo de saborear a carne deles ndo ultrapassaria em peso e importancia o
interesse no desfrute das experiéncias que esses seres teriam por dias, meses ou mesmo
anos. A abordagem do ponto de vista total, por outro lado, pode levar a um resultado
diferente. Leslie Stephen, por exemplo, argumentava ja em 1896 que se ndo fosse o
consumo de carne 0s animais que usamos como alimento sequer existiriam, logo é do
interesse deles que n6s o comamos?®. Em outras palavras: a0 matarmos animais para
comermos abreviamos as suas vidas e também as experiéncias positivas que esse animal
teria se ndo fosse assassinado. Essa perda, contudo, é compensada pela cria¢do de outros
animais. Além disso, se ndo cridssemos animais para alimentacdo, como ja dissemos, eles
sequer teriam existido. Este argumento é conhecido como argumento da substituibilidade
justamente porque pensa ser possivel substituir uma vida pela outra, desde que a nova
vida seja tdo prazerosa quanto a outra teria sido se ndo fosse interrompida. Além disso,
utilitaristas hedonistas que aceitam a abordagem total veem o0s seres meramente
sencientes como se fossem receptaculos de “experiéncias intrinsicamente valiosas, como
o prazer” (SINGER, 2002, p. 130). Se um receptaculo se quebra, mas o conteudo pode
ser transferido para outro receptaculo sem que se derrame o contetdo valioso, entdo ndo
ha perdas.

Singer faz trés observacGes acerca do argumento da substituibilidade. A primeira

é gue mesmo que 0 argumento esteja certo, ele ndo vale para 0s animais criados em

28 Esse argumento é conhecido como Ldgica da despensa. A explicagdo do nome se deve ao fato de se
pensar que a manutencdo de carnes na despensa € do interesse dos préprios animais que sdo consumidos.



44

granjas industriais onde suas vidas estao repletas de sofrimento. A segunda observacao,
que ja foi mencionada brevemente, aponta que se aceitarmos que € bom criar vidas felizes
entdo é melhor que se tenha a maior quantidade de seres felizes possivel no mundo. Por
que nao, neste caso, eliminar quase todos os seres humanos e criar/substituir uma
quantidade muito maior de pequenos outros animais felizes? Se os defensores deste ponto
de vista argumentarem que é melhor aumentar a quantidade de seres humanos, entdo
argumenta Singer, eles ndo vao poder defender o consumo da carne. Isto porque
poderiamos alimentar muito mais seres humanos se plantdssemos vegetais nas areas
ocupadas pela criagdo animal. O terceiro?® ponto colocado por Singer (2011, p. 106-107)
€ que se este argumento se aplica aos animais ndo humanos tem de valer também para os
humanos com nivel mental semelhante. O exemplo oferecido por Singer é o seguinte:
para cada criangca que nascesse poderia ser criado um clone correspondente para que
servisse no futuro como um doador de 6rgdos a esta crianca. A diferenca, contudo, entre
a crianca e o clone consistiria no fato de que este ultimo seria geneticamente modificado
para nunca ultrapassar as capacidades mentais de um bebé& — em outras palavras, o clone
jamais teria consciéncia de si mesmo, e, portanto, jamais seria uma pessoa ou nem mesmo
uma quase-pessoa. Além disso, toda a gestacdo do clone se daria em Utero artificial, e
depois, seria criado separado® dos humanos e levaria uma vida feliz até que chegasse a
hora de ser morto de maneira indolor para prolongar, através da doagdo de seus 6rgaos, a
vida do ser humano do qual foi clonado. Se alguém se opusesse a esta pratica de usar
clones para aumentar a nossa expectativa de vida, o argumento de Leslie Stephen poderia
ser invocado da seguinte maneira: é do interesse dos clones que nds os criemos para
prolongarmos nossas vidas, afinal, se ndo fosse essa pratica eles ndo existiriam. Tendo
isto em vista, Singer conclui que “dada nossa rejei¢ao prévia do especismo nao ¢ facil ver
como nos podemos usar 0 argumento da substituibilidade para defender o consumo de
carne sem também aceita-lo como uma defesa deste tipo de forma de banco de 6rgdos”
(2011, p. 107, tradugdo nossa).

Embora os trés pontos indicados reduzam bastante a for¢ca do argumento da
substituibilidade, e consequentemente, da abordagem do ponto de vista total, Singer

acredita que eles ndo acertam o alvo, a saber, eles ndo nos oferecem uma razéo

29 Este novo apontamento de Singer aparece apenas na edicdo de 2011 da Etica Pratica.

%0 O contato com humanos, principalmente com os pais, é evitado no exemplo para que ndo se crie um
vinculo entre os pais e o clone, o que daria, a0 menos, razdes indiretas para que depois ndo se utilizasse o0s
6rgdos do clone. Singer faz questdo de colocar esse tipo de condicdo, pois estd analisando se haveriam
razGes diretas para se opor a esse tipo de pratica.



45

convincente para pensarmos que seres sencientes ndo sao substituiveis. O ponto de vista
oferecido pela abordagem total e o argumento da substituibilidade oferecem, ao ver de
Singer, a0 menos uma resposta consistente para o problema. Henry Salt, por exemplo,
achava que o erro do argumento da substituibilidade consistia no fato de tentar comparar
a existéncia com a ndo-existéncia. Segundo ele, € um absurdo argumentar sobre a
felicidade ou infelicidade de um individuo que ndo existe, ou mesmo afirmar que € melhor
que esse mesmo individuo exista “a partir do abismo da nao-existéncia” (SALT apud
SINGER, 2002, p. 134). Melhor explicando, Salt defendia a abordagem da existéncia
prévia, e pensava que ndo podemos atribuir predicado a seres que ainda ndo existem3!.
Singer assume que ja chegou a concordar com Salt, ¢ que “achava um absurdo falar como
se o fato de trazer um ser a vida fosse como a concessdo de um favor, visto que, quando
se concede esse favor, ndo existe ser algum” (2002, p. 132), mas mudou de ideia®
basicamente por ndo aceitar a assimetria, ja mencionada em outro momento, que resulta
desta posi¢do: se € ruim que tragamos a vida um ser infeliz, entdo por que ndo seria bom
trazer a vida um individuo que tera uma vida feliz?

Um exemplo tomado por Singer de Derek Parfit em defesa do argumento da
substituibilidade ajudara a esclarecer o problema. O exemplo diz respeito a duas mulheres
que planejam cada uma ter um filho. A primeira ja esta gravida de trés meses, e o feto
possui uma doenca que afetara sua qualidade de vida no futuro de modo significativo. A
crianca, mesmo com a doenca, tera uma vida razoavelmente boa, isto €, que vale a pena
ser vivida. A mae, felizmente, pode tratar facilmente a doenca apenas tomando uma pilula
que ndo lhe trard nenhum efeito colateral. Nesta situacdo, tanto Singer quanto Parfit,
sugerem que o certo seria que a mde tomasse a pilula. A segunda mae, por outro lado, é
alertada pelo médico que em razdo dos efeitos do anticoncepcional que tomava, precisara
esperar trés meses para poder engravidar. Caso espere 0s trés meses, a crianga nascera e
levara uma vida normal. Se ela ndo esperar 0s trés meses, a crianca terd 0 mesmo
problema que a crianca do primeiro exemplo teria se a méae ndo tomasse a pilula. Aqui,
similarmente ao primeiro caso, 0 certo parece ser que a méae espere 0s trés meses antes de

engravidar. Agora, suponha que nenhuma das maes facam o que Ihes é recomendado, o

31 Em outras palavras, Salt argumenta que ndo podemos comparar 0 bem-estar do individuo quando ele
ainda ndo existe com o bem-estar do individuo existente porque sequer podemos falar de bem-estar de um
modo apropriado no primeiro caso.

32 Singer admite, no entanto, que ja concordou com Henry Salt. Esta era sua posicdo na primeira edigdo de
Libertacdo Animal em 1975. Essa mudancga do préprio autor de posi¢cdo mostra a dificuldade e controvérsia
em torno do problema. Motivo pelo qual o préprio Singer admite que a resposta que defende talvez ndo
seja muito apropriada.



46

que concordamos ser a melhor opcéo, e que as duas criangas nasgam com a mesma
deficiéncia. O erro de uma € igual ao da outra? Ao ndo tomar a pilula a mulher do primeiro
exemplo cometeu um erro idéntico ao da mulher que ndo esperou 0s trés meses para
engravidar? Podemos dizer que sim, afinal, parece que é tdo simples para uma aguardar
trés meses quanto para outra tomar a pilula indicada. No entanto, a primeira crianga, no
futuro, poderia dizer para sua mae que se ela néo tivesse sido negligente e tivesse tomado
a pilula ele agora ndo teria a deficiéncia que possui e sua vida seria muito melhor. A
segunda crianca, por outro lado, se dissesse 0 mesmo para sua mée, ouviria dela que se
ela tivesse esperado trés meses ela teria tido outra crianga, “teria gerado outra crianga, de
um 6vulo e de esperma diferentes” (SINGER, 2002, p. 133). A mde poderia se justificar
dizendo ao seu filho que se ela tivesse esperado os trés meses ele sequer existiria, e que,
portanto, apesar da sua deficiéncia, que ndo a impede de ter uma vida que valha a pena
ser vivida, ela ndo cometeu um erro tdo grave assim. Singer aponta que, se no segundo
exemplo, discordamos da justificativa da mée, e pensamos que ela cometeu um erro, entéo
estamos de alguma maneira comprometidos com a abordagem do ponto de vista total. Isto
acontece porque o erro “ndo pode estar no fato de ter trazido a existéncia a crianca que
deu a luz, pois essa crianca tem uma qualidade de vida adequada” (SINGER, 2002, p.
133), mas em ndo trazer um possivel ser a vida, mais precisamente, a crianga que nasceria
se ela tivesse esperado os trés meses. Esta resposta, além de estar comprometida com o
ponto de vista total “deixa implicito que, sendo iguais as demais condigdes, € bom trazer
a vida criangas sem deficiéncias” (SINGER, 2002, p. 133). A Ultima e melhor resposta,
segundo Singer, seria dizer que o erro consiste em nao trazer a tona o melhor resultado
possivel. Ora, a mae errou ao — no momento em que pode escolher esperar ou nao os trés
meses — deixar de trazer a vida uma crianca que teria uma qualidade de vida maior do que
a outra. Essa resposta implica aceitar que pelo menos as pessoas possiveis (seres que ndo
existem ainda, mas que podem existir dependendo de como escolhemos agir) séo
substituiveis.

Singer na edig&o de 2011 da Etica Pratica adiciona um novo exemplo com intuito
de convencer aqueles que ficaram inseguros em relagéo a este que acabamos de expor. O
cenario é o seguinte: as nagdes, atualmente, ao enfrentar os problemas relacionados as
mudancas climéaticas podem escolher duas alternativas: a primeira, chamada de Business
as Usual (os mesmos negdcios de sempre) seria de continuar usando formas baratas de
energia e fornecer para as pessoas que ja existem e as geragdes proximas (filhos e netos

no maximo) um alto padrdo de qualidade de vida. A segunda opcdo conhecida por



47

Sustentabilidade, implicaria, por exemplo, em uma rapida diminuicdo da utilizacdo de
combustiveis fosseis, 0 que mudaria bastante 0 modo de vida que a maioria das pessoas
leva hoje em dia: as pessoas viajariam menos, haveriam menos industrias, etc. Se adotada
a ideia da Sustentabilidade o bem-estar das pessoas ficaria um pouco limitado no
momento, mas essa decisdo garantiria que geracOes futuras longinquas estivessem bem
melhor do que estariam se mantivéssemos o Business as Usual. A pergunta que Singer
nos coloca é direta: se formos egoistas, e ndo nos preocuparmos com as geragdes futuras
para além dos nossos netos, e escolhermos os Business as Usual estaremos fazendo a
coisa errada?

A resposta mais plausivel, sugere Singer, é que sim, afinal, se agirmos assim
faremos com que a vida das pessoas que viverao nos proximos anos, talvez séculos, seja
muito pior do que seria se tivéssemos optado pela Sustentabilidade. Estariamos deixando
de promover o melhor resultado para todos os envolvidos. Mas caso escolhéssemos a
opcao da Sustentabilidade haveriam algumas consequéncias curiosas: devido ao fato de
que, por exemplo, as pessoas viajassem menos, e mudassem muitas de suas ocupagoes
por motivos relacionados a essa nova politica, isso mudaria também quem conheceria
qguem. Por exemplo, a mudanca da politica dos Business as Usual para a Sustentabilidade
poderia fazer com que um individuo X sequer viesse a existir. Ora, a nossa existéncia
depende de nossos pais e como os pais de X, por exemplo, viajariam menos, eles sequer
chegariam a se conhecer. Aguele que seria 0 pai do individuo X conheceria uma outra
moca em outro lugar e teria um outro filho Y. Neste panorama, por exemplo, o individuo
X ndo existiria. E isto aconteceria com muitas outras pessoas. Se é assim, um defensor da
politica do Business as Usual poderia justificar a sua manutencdo deixando uma carta
para as geragdes futuras distantes dizendo algo parecido com isto: se tivéssemos optado
pela “sustentabilidade” vocés ndo estariam melhor agora, na verdade, vocés sequer
existiriam. Esta justificativa € muito parecida com aquela dada pela segunda mée do
primeiro exemplo ao seu filho. E do ponto de vista da existéncia prévia ela teria também
de ser aceita, afinal, os que adotam essa posi¢éo prescrevem que devemos maximizar o
bem-estar daqueles que existem ou existirdo de qualquer forma, isto é,
independentemente da decisdo que estamos tomando. Continuar com o Business as Usual
estd de acordo com isto. Singer argumenta que as pessoas que vao ser prejudicadas se
mantivermos a politica do Business as Usual ndo existiriam caso optassemos pela
Sustentabilidade, logo, a abordagem da existéncia prévia deixaria de lado aspectos

importantes que envolvem uma decisé@o moral ao tomar a deciséo de desconsiderar seres



48

que ainda ndo existem. Singer argumenta justamente que “nds podemos, e devemos
comparar as vidas daqueles que vao existir com a vida daqueles poderiam ter existido, se
tivéssemos agido de modo diferente” (2011, p. 111, traducéo nossa). Ao refletirmos sobre
se devemos manter as coisas como estdo ou se devemos mudar para um modo de vida
mais sustentavel, temos que levar em conta o bem-estar das pessoas que existiriam se
mudassemos para a Sustentabilidade. Se julgarmos que é melhor realizar essa mudanca,
levando em conta que a vida das pessoas que v&o existir em um mundo guiado pela ideia
de Sustentabilidade sera bem melhor do que se mantivermos o Business as Usual, entdo
inevitavelmente estamos comparando a partir da ndo existéncia, afinal, a mudanca
impedira que as pessoas que seriam prejudicadas pelo Business as Usual existam, mas a
comparacdo parece plausivel e pode ser feita. Se ndo mudarmos para uma politica
sustentavel, no entanto, as pessoas que existiriam e teriam uma melhor qualidade de vida,
maximizando, portanto, o bem-estar total, permaneceriam n&o-nascidas e impessoais.*®
Contudo, ainda assim, argumenta Singer, a qualidade de vida, isto é, o bem-estar, dessas
pessoas ndo pode ser ignorado em nossa tomada de decisdo. A conclusdo de Singer é
semelhante ao do outro exemplo: as consequéncias para as pessoas que no momento em
gue estamos tomando a decisao a existéncia ainda € incerta (pessoas possiveis) devem ser
levadas em conta. E por este motivo, ignora-las em algumas de nossas decisdes morais
implicaria em ndo adotarmos o curso de acdo que maximiza a utilidade, isto é, que traz o
melhor resultado possivel para todos os afetados. Esta resposta, assim como a outra,
também implica que pessoas possiveis sdo substituiveis e esta comprometida com o
utilitarismo total.

As conclusdes obtidas através destes dois exemplos sdo cruciais para um
entendimento claro da posicdo de Singer acerca do argumento da substituibilidade. Ora,
por mais que Singer aceite que pessoas possiveis sdo substituiveis e, portanto, defenda,
dado o contexto dos exemplos acima, uma versdao do utilitarismo total, ainda assim
devemos ter em mente que ele ndo € um utilitarista hedonista. Singer, como ja dissemos,

opta pelo utilitarismo de preferéncias. Para um utilitarista preferencial o que esta em jogo

33 Aqui Singer esta se referindo ao que diz Lucrécio em De Rerum Natura. Henry Salt achava que Lucrécio
havia refutado o argumento de Leslie Stephen (Ldgica da despensa), o qual j& mencionamos, que diz que o
consumo de carne é do interesse dos proprios animais que consumimaos, pois caso ndo coméssemos carne,
eles sequer existiriam. Lucrécio diz: Que perda seria a nossa/ Se ndo tivéssemos nascido / Possam 0s
homens vivos aspirar a uma vida mais longa / Enquanto uma terna afeicdo ligar seus coragdes a Terra: /
Mas o que desconhece o sabor de viver, / Ndo nascido e impessoal, da vida ndo sentird falta alguma
(LUCRECIO apud SINGER, 2002, p. 134). Em resumo, Lucrécio pensava que é preciso estar vivo para
que se possa falar com propriedade em ganhos ou perdas. Se alguém ndo chega sequer a nascer, ndo
podemos dizer que chegou a perder algo, j& que nesta condi¢do ndo se pode desejar viver.



49

quando devemos decidir o curso de nossa a¢ao sao 0s nossos desejos e preferéncias, e ndo
apenas a felicidade (entendida de forma geral como prazer). E claro que todo ser senciente
de modo geral deseja ou prefere o prazer em detrimento da dor, contudo ndo é tdo claro
assim que esta sera a regra sempre. O utilitarismo de preferéncias, por esta razdo, tem
claramente definida a diferenca entre 0s seres autoconscientes e 0s seres meramente
sencientes. Estes Ultimos sdo conscientes e possuem a capacidade de sentir prazer e dor,
e, por este motivo, desejam ou preferem sempre situacdes que sejam prazerosas e evitam
aquelas que possam trazer sensacdes dolorosas. Além disso, seres meramente sencientes,
Singer argumenta, por ndo possuirem consciéncia de si mesmos, nao tem a capacidade
desejarem ou preferirem continuar existindo. Em outras palavras, a auséncia de
autoconsciéncia implica na impossibilidade destes seres possuirem quaisquer
preferéncias que sejam orientadas pelo futuro. Suas preferéncias possuem carater
imediato, e por isso ao se referir aos seres meramente sencientes Singer também, assim
com os utilitaristas hedonistas, pode utilizar a metafora do receptaculo de prazer, isto
porque, devemos insistir, as preferéncias e desejos destes seres estdo ligados de forma

estreita com a subita fuga da dor e a busca pelo prazer.

1.3.2 O escopo do argumento da substituibilidade

Tendo em vista a diferenca entre seres autoconscientes e meramente sencientes
podemos estabelecer um limite claro onde o argumento da substituibilidade deixa de fazer
sentido para um utilitarista preferencial como Singer, a saber, quando a substituicdo
envolve pessoas reais. Em outras palavras, Singer defende que devemos levar em conta
0s interesses das geracdes futuras — o que envolve naturalmente pessoas possiveis — para
tomarmos, de um ponto de vista utilitario, decisdes que tragam a tona as melhores
consequéncias, e as vezes, estas decisbes sO sdo possiveis se substituirmos pessoas
possiveis por outras. O que decorre disso é que o autor, em razdo de sua filiacdo ao
utilitarismo de preferéncias, ndo vé problemas com este tipo de substitui¢do, afinal, as
pessoas possiveis que sao substituidas e nunca chegam a experimentar a existéncia séo e
permanecerdo, utilizando o proprio vocabulario de Singer, impessoais. Isto € assim
porque o conceito de pessoa, como vimos repetidamente, requer a existéncia de
aspiracOes e preferéncias relacionadas ao futuro e apenas seres reais e autoconscientes
(pelo menos em algum nivel) preenchem este requisito. Os seres meramente sencientes
tém, para Singer, algo em comum com as pessoas possiveis: sdo também impessoais.

Embora reais e experimentadores de prazer e dor, suas preferéncias sdo tdo imediatas que



50

para eles o ato de despertarem ap6s terem adormecido — entendidos aqui como exemplos
de perda e retomada de consciéncia — pode ser visto como o surgimento de um novo ser.
Isto se explica basicamente porque seres meramente sencientes a) ndo possuem desejos
ou preferéncias que sejam direcionadas ao futuro, isto é, ndo podem projetar “para o
futuro a imagem que fazem de sua prépria existéncia” (SINGER, 2002, p. 135) b) ndo
possuem ligagdes mentais entre os estados de consciéncia que experimentam durante suas
vidas.

Afirmar que surge um novo ser significa dizer que seres sencientes, devido ao fato
de ndo possuirem expectativas ou desejos relacionados ao que lhes vai acontecer apos
periodos de inconsciéncia (sono, por exemplo) e de ndo possuirem memdrias ou
consciéncia da propria existéncia prévia, do ponto de vista desta mesma consciéncia, ndo
sd0 0s mesmos depois que despertam. Se uma nova consciéncia surge, por exemplo, ao
despertar de cada periodo de sono, parece ndo haver diferenca entre um mesmo ser
meramente senciente perder e retomar a consciéncia (caso A) e um ser meramente
senciente ser morto e substituido enquanto dorme por outro ser meramente senciente

(caso B):

Caso A: ser meramente senciente X fica inconsciente (dorme) e depois acorda, mas agora
do ponto de vista de sua consciéncia ja ndo possui nenhuma ligagdo mental mais com X
e podemos denomina-lo agora de Y.

Caso B: ser meramente senciente Z enquanto dorme é morto instantaneamente e de
maneira indolor, mas é substituido por outro ser meramente senciente V.

Se ndo h& uma conexao entre 0s estados mentais de consciéncia entre o ser que
adormece e 0 ser que acorda (reiteramos que para isso 0 ser ndo pode possuir desejos ou
preferéncias relacionados ao futuro apos o estado de inconsciéncia e ndo pode ter também
memorias relacionadas ao momento anterior ao estado de inconsciéncia), e ha somente
preferéncia imediata pelo prazer, parece ndo haver perda quando se mata de modo indolor
e instantdneo um ser meramente senciente que se encontre em estado de inconsciéncia e
se substitua por outro, desde que o segundo tenha uma vida tdo prazerosa quanto o
primeiro teve. Utilizando a metafora do receptaculo do prazer proposta por Singer: se
temos um liquido valioso e a possibilidade de troca-lo de recipiente sem perda alguma,
entdo ndo ha motivo para que a troca ndo seja feita. A morte de um ser meramente
senciente € na perspectiva de Singer apenas “a interrupg¢do das experiéncias, num sentido

semelhante ao de o nascimento representar o inicio das experiéncias” (2002, p. 135) No



o1

caso dos seres meramente sencientes, portanto, o nascimento de um novo ser & uma
compensacao suficiente para a morte de outro porque institui, assim como acontece com
o0 despertar do sono, o inicio de novas experiéncias. O nascimento e a morte, neste caso
em especifico, anulam-se justamente porque representam duas coisas opostas: 0 cessar e
0 inicio de experiéncias conscientes. E assim como o0 mero inicio de experiéncias
conscientes ndo pode representar o interesse ou preferéncia pela vida, também o mero
cessar das experiéncias ndo representam também oposicdo alguma ao interesse em
continuar vivendo. O mesmo, por oposi¢do, ndo pode ser dito em relagdo aos seres
autoconscientes. Pessoas reais, para um utilitarista preferencial, ndo podem ser vistas
como meros receptaculos de prazer pois seus desejos e anseios ultrapassam a esfera
restrita apenas a felicidade e ao sofrimento. Esta é a principal razdo porque a
autoconsciéncia — pré-requisito para que um individuo aspire a uma vida mais duradoura
— € o critério que define o limite que seres ndo podem ser substituiveis.

Os exemplos tomados por Singer de Parfit nos levam a concluir que o autor
endossa uma versdo total do utilitarismo. Contudo, como vimos, 0s exemplos servem para
nos fornecer razBes para compreendermos porque, na visdo de Singer, devemos levar em
conta em nossas decisdes morais ndo s6 apenas “seres que ja existem antes da decisdo
que estamos tomando, ou que, pelo menos, vao existir independentemente dessa decisdo”
(SINGER, 2002, p.113), mas também pessoas possiveis, a saber, seres autoconscientes
que ainda ndo existem e podem existir ou ndo dependendo da escolha que tomamos. Mas
quanto aos seres meramente sencientes Singer se pergunta: “Que dizer, porém, dos seres
que, apesar de vivos, ndo podem aspirar a uma vida mais longa, por faltar-lhes a
concepgdo de si préprios enquanto seres vivos dotados de um futuro? ” (SINGER, 2002,
p. 135). Como ja dissemos, a versao preferencial que Singer defende da um peso maior a
diferenca entre seres meramente sencientes e seres autoconscientes do que o utilitarismo
hedonista. Também ja foi dito que Singer argumenta que apenas pessoas possiveis e seres
meramente sencientes sejam passiveis de substituicdo. No caso destes ultimos a morte
ndo traria prejuizo pessoal aos envolvidos. O autor chega a essa conclusdo quando ao se
opor ao utilitarismo de existéncia prévia analisa a apropriacdo que Henry Salt faz do
pensamento de Lucrécio ao argumentar que pessoas nao nascidas (pessoas possiveis) ndo
sentem falta alguma da vida, pois por ndo terem nunca experimentado a vida e o sabor do
que é desejar viver jamais poderdo também aspirar a uma vida mais longa e, portanto,
permanecerdo para sempre impessoais. Singer nos alerta que Henry Salt ao se posicionar

contra ao argumento da substituicdo ndo percebeu que a impessoalidade que ele atribuiu



52

aos ndo nascidos é uma caracteristica que pode estar presente em muitos seres meramente
sencientes. Se é assim, ao se opor ao consumo de carne®* e a substituicdo dos animais no
humanos envolvidos neste processo Henry Salt ou a) ignorou a distingdo entre seres
meramente sencientes e seres autoconscientes ou b) considerou que 0s animais
envolvidos na substituicdo sdo pelo menos em alguma medida pessoas, isto €, aspiram a
uma vida mais longa, ou, em outras palavras, possuem preferéncias direcionadas ao
futuro. Independentemente do que Henry Salt tenha pensado, o fato é que desta diferenca
surge uma questdo importante, a qual ja tratamos anteriormente: que seres sdo, afinal,
meramente conscientes (impessoais) e que seres sao autoconscientes (pessoas)? Basta
lembrar do que ja dissemos sobre o assunto e percebemos que ndo é tdo facil assim
determinar quais animais séo sencientes, mas ndo séo autoconscientes, ou mesmo avaliar
graus ou niveis® de que separam um ser meramente senciente de outros que possuem, se
assim podemos dizer, o mais alto grau de complexidade e autoconsciéncia que
conhecemos. O que temos que destacar, contudo, é que a defesa do argumento da
substituibilidade feita por Singer faz sentido somente se 0s animais ndo humanos

envolvidos forem seres meramente sencientes, a saber:

a) ndo s&o racionais e autoconscientes
b) possuem preferéncias apenas imediatas: ndo possuem desejos que envolvam uma
imagem de si mesmos no futuro.
C) seus estados mentais de consciéncia ndo possuem conexdo entre si ao longo do tempo
de suas existéncias.

O proprio Singer pensa que “é razoavel supor que existam®® alguns [animais] nesta
categoria” (SINGER, 2011, p. 112). Nossa inten¢do aqui ndo é a de elencar ou especular

com o maximo de certeza que animais sdo ou ndo meramente sencientes. Mas ndo

34 Aqui € preciso termos em mente que Salt se opde a Logica da Despensa.

3 O préprio Singer, de 1975 a 1993, utilizou como exemplo nas edicdes antigas de Etica Pratica, ao se
referir a seres meramente sencientes, cavalos, galinhas, vacas, peixes. Na edi¢cdo de 2011 notamos uma
grande cautela ao se referir ao grau de autoconsciéncia dos animais ndo humanos que usa como exemplo
justamente porque a ciéncia disponivel e os estudos filosoficos a respeito ndo sdo conclusivos a ponto de
determinar precisamente os critérios para averiguar os graus de autoconsciéncia das mais variadas espécies
de animais existentes.

3 Gary Francione, critico de Singer, pensa que todo ser senciente ¢ também autoconsciente “num sentido
moralmente relevante” (2013, p. 236). Francione, diferente de Singer, argumenta que todo animal senciente
tem o interesse em viver, pois do contrério, se ndo fosse assim, eles seriam indiferentes com o que lhes
acontece, o que, argumenta o filésofo, ndo parece plausivel. Se 0 argumento de Francione for verdade e se
todos os animais sencientes forem de fato autoconscientes em um sentido relevante entdo a ideia da
substituicdo se torna impraticavel. A posicdo de Francione, bem como suas criticas aos argumentos de
Singer, serdo discutidas com mais atencdo no proximo capitulo deste trabalho.



53

podemos ignorar o fato de que todo o argumento da substituibilidade aqui exposto
depende desta informacé&o. Quando se usa o adjetivo “meramente” para qualificar os seres
sencientes, este mesmo adjetivo precisa ser aplicado na pratica de maneira rigorosa. Em
outras palavras, seres que ultrapassam em qualquer nivel a capacidade da senciéncia
(possuam desejos que extrapolem periodos de inconsciéncia e/ou se vejam como seres
distintos dos mais em algum nivel) j& ndo se adequam perfeitamente a ideia da
substituicdo. E claro que existem seres mais ou menos pessoais — se é que podemos dizer
dessa forma. O conceito de quase-pessoa proposto como critica por Varner e aceito por
Singer corrobora com a afirmacdo que acabamos de fazer. Quase-pessoas ndo sdo
meramente sencientes, mas também ndo sdo pessoas no sentido pleno do conceito. Estdo
mais proximos de serem pessoas do que de serem seres meramente sencientes. No
entanto, quando tratamos do argumento da substituicdo, para que ela seja perfeita na
pratica, 0s seres em questdo nao podem extrapolar a restricdo da mera senciéncia. Se isto
acontece ha perdas no processo da substituicdo, e a metafora do receptaculo do prazer
perde forca. O escopo do argumento de Singer é, portanto, bastante restrito e se aplica
somente aos seres sencientes que ndo sdo autoconscientes. Contudo, € preciso destacar
gue a autoconsciéncia e, portanto, a pessoalidade, como o proprio Singer reconhece, se
da em graus (2011). Sendo assim, parece plausivel, seguindo esta linha de raciocinio,
afirmar que existem seres mais substituiveis®” que outros conforme seu grau de
autoconsciéncia, isto é, segundo qudo orientados pelo futuro sdo seus desejos e
preferéncias: quanto mais préximos da mera senciéncia mais substituiveis, e, por outro
lado quanto mais a autoconsciéncia for desenvolvida, mais objetavel se torna qualquer
possibilidade de substitui¢do. Formulando de uma maneira mais precisa diriamos que um
ser s é completamente substituivel se ele for meramente senciente, mas é mais ou menos
substituivel de acordo com o nivel de pessoalidade que possui. Contudo, é preciso deixar

claro que Singer, como dissemos, pensa que 0 escopo do argumento é restrito a seres

370 proprio Singer néo fala sobre graus de substituibilidade. No entanto, como bem nos alerta Visak (2013)
Singer vai deixar explicito que a pessoalidade se da em graus apenas na terceira (e Gltima) edicdo de Etica
Pratica (2011). Na segunda edigdo (2002) ele ainda falava de uma maneira dicotdmica simplesmente
colocando de um lado pessoas e do outro ndo-pessoas, de um lado seres autoconscientes e do outro, seres
meramente sencientes. Ao admitir j& na terceira edicdo que ndo ha uma linha téo clara que coloque de um
lado pessoas e de outro, seres meramente sencientes, Singer reconhece que a pessoalidade (ligada
diretamente a autoconsciéncia e a capacidade de ter preferéncias relacionadas ao futuro) se da em graus, o
que nos leva a concluir, portanto, que assim como o0 erro de matar nao é uma questdo de extremos (SINGER,
2011), o mesmo acontece com a substituibilidade. O que fica claro € que um ser que, “embora consciente,
ndo possui desejos direcionados ao futuro € completamente substituivel” (VISAK, 2013, p. 57). Isto se
explica porque a substituicdo acontece sem nenhuma perda do ponto de vista da soma total do bem-estar
envolvido na substituicdo em questdo apenas quando um ser é meramente senciente.



54

meramente sencientes e o filosofo ndo indica razdes para que extrapolemos o critério
estabelecido. Além disso, outras condigdes®® além desta precisam ser satisfeitas para que
a ideia da substituicdo seja viavel:

a) 0s animais, tanto o que serd morto quanto o que sera seu substituto, tenham vidas felizes
b) sejam mortos de maneira indolor.

C) suas mortes ndo causem sofrimento a terceiros.

d) e que a morte destes animais torne possivel a substituicdo por um outro que nao fosse

0 morte do primeiro jamais teria existido.

A primeira condigdo diz respeito a consideragdo do interesse de todo ser senciente
em ndo sentir dor em conjunto com a meta utilitarista de maximizacdo do bem-estar de
todos os envolvidos em uma questdo moral. A segunda condicdo é semelhante a primeira,
no entanto, esté direcionada agora ndo ao possivel sofrimento da prépria vitima, mas ao
sofrimento de terceiros vinculados a ela. A primeira condicdo é direta pois diz respeito
aos danos que devemos evitar causar a prépria vitima, enquanto a segunda é indireta pois
diz respeito ao dano que a morte do ser em questdo pode causar a outros seres. A terceira
condicdo, por sua vez, exige que a morte do individuo assassinado proporcione a
existéncia — entendida aqui como um beneficio — de um outro ser que do contrério ndo
teria existido, e que além disso, devera ter uma vida pelo menos tdo feliz quanto a do que
foi morto. Essas trés condi¢cdes podem ou ndo serem satisfeitas na pratica? Comecemos
pela terceira. A propria ideia de criacdo animal para o consumo humano exige a morte e
substituicdo dos animais envolvidos no processo. Nao fosse nosso consumo diario dos
produtos oriundos desses animais eles jamais teriam existido. A terceira condi¢do além
de ser possivel de ser realizada parece ser o motor de toda a producédo de origem animal
para o consumo humano. A substituicdo precisa ser feita — ndo importa se gradual ou ndo
— para que a demanda do consumo seja atendida. Resta saber agora se as outras condi¢fes
podem serem também satisfeitas, isto é, se 0s animais para consumo podem levar vidas
felizes, serem mortos de maneira indolor e se suas mortes ndo causam impacto em
terceiros. Tanto os interessados em vender os produtos derivados da morte dos animais
bem como os interessados em consumi-los parecem assumir que a resposta seja sempre
afirmativa. A realidade, no entanto, € outra. O préprio Singer (2004, 2006, 2007, 2011),

% SINGER, 2011, p. 120.



55

ao lado de ativistas e filésofos do mundo inteiro, foi um dos pioneiros ao denunciar 0s
horrores que antes estavam ocultos (ou simplesmente ignorados) nas granjas,
laboratorios, circos, e em todos os lugares onde os animais eram e ainda sdo tratados como
coisas para satisfazer nossos interesses. A maior parte da carne, para ficar em um so
exemplo, que chega aos nossos pratos vem de animais criados em granjas que Sdo mortos
de maneira prematura em escala industrial. Varios deles passam a vida inteira confinados
em espacos minusculos sem poder se mexer e realizar atividades basicas para o seu bem-
estar de maneira adequada. Na verdade, ¢ dificil imaginar como os 65 bilhdes de animais
terrestres e mais de um trilhdo de peixes (SINGER, 2016, p. 230) mortos para 0 consumo
humano podem levar vidas felizes e serem mortos de maneira indolor, e sem causar
qualquer prejuizo ou sofrimento a terceiros. Mesmo uma criagdo “amiga dos animais”
(animal-friendly animal husbandry) como pretende ser a criacdo organica ndo consegue
evitar varias fontes de sofrimento®® para os animais. Embora esta Gltima supere em varios
aspectos a cria¢do intensiva das granjas industriais ainda assim é discutivel se existe
algum modo de producdo animal para o consumo humano que proporcione de fato uma
vida feliz para o animal e evite completamente efeitos negativos em terceiros (VISAK,
2013). No entanto, a possibilidade de existir algum sistema de criacdo animal que atenda
as condigOes enumeradas fica em aberto. E se cumpridas essas condi¢des, algumas
consequéncias — as quais ja de alguma maneira ja podem ser vislumbradas ao longo de

nossa exposicdo — decorrem da aceita¢do do argumento da substituibilidade:

a) € possivel compensar um dano (morte) feito a um individuo X conferindo um beneficio
(existéncia) a um outro individuo Y.

b) seres meramente sencientes sdo completamente substituiveis entre si enquanto seres
gue sdo autoconscientes e possuem uma concepcdo de si mesmo enquanto distintos dos

demais e desejos que envolvem de algum modo a imagem si mesmos no futuro nao o séo.

Tendo em vista estas consequéncias é preciso elencarmos algumas observacdes
de cunho préatico que fizemos anteriormente de maneira mais dispersa. A primeira é

simples: para realizar a substituicdo de seres meramente sencientes e defender o

33Como aponta Visak (2013), em sistemas organicos de produgdo as vacas, por exemplo, ainda possuem
seus chifres retirados sem anestesia, possuem possibilidades de atendimento médico limitado devido as
restricBes impostas acerca das medicacfes. Os bezerros sdo separados de suas maes apds um curto periodo
de seu nascimento, o que causa imenso sofrimento devido ao estreito lago maternal entre ambos. Para mais
exemplos envolvendo outras espécies Cf. VISAK, 2013, p. 51-54



56

argumento da Logica da despensa € necessario saber que seres sdo de fato meramente
sencientes*’. Se estivermos incertos sobre em que categoria alguns desses animais se
encontram, entdo, como argumenta Singer, o melhor a se fazer é oferecer o beneficio da
duvida a estes seres. O proprio Singer admite e esclarece que ha boas evidéncias de que
varios animais que matamos diariamente para consumo possuem algum nivel de
autoconsciéncia** e muitos outros casos nos causam duvidas. Logo, por isso, estes
animais encontram-se fora do escopo do argumento da substituibilidade seja pelo
primeiro motivo, seja pelo outro — ou pelo menos nao sdo completamente substituiveis,
como ja elucidamos.

Pessoas em sentido pleno (fully-persons), isto é, que além de autoconscientes
possuem um sentido biografico de si mesmas, sdo 0s casos mais claros, portanto, de seres
que sdo insubstituiveis. Além disso, a morte de um individuo autoconsciente “ndo ¢é
adequadamente compensada pela criacdo de um ser com prospectos similares de
experiéncias prazerosas” (SINGER, 2011, p. 112, traducdo nossa). Isto fica claro se
tivermos em mente que a morte de uma pessoa, para um utilitarista preferencial, ndo
frustra apenas a preferéncia que ela possui em continuar vivendo, mas também todo um
conjunto de preferéncias significativas que estdo relacionadas ao fato de um ser
autoconsciente orientar através do futuro varias de suas preferéncias e desejos de uma
maneira bastante complexa. Perdas desta natureza ndo podem ser compensadas pela
criagdo de um novo ser, pois representam um prejuizo muito mais significativa do que o
mero cessar temporario de experiéncias conscientes®?. Singer acredita que, apesar da
dificuldade ja exposta de se fazer comparacfes entre o valor da vida de individuos de
diferentes especies, isto estad de acordo com a exigéncia da universalidade de nossos
julgamentos morais. O teste pode ser feito: basta que nos imaginemos respectivamente na
pele de um ser autoconsciente e em seguida na pele de um ser meramente consciente. E
somente na primeira situa¢do, argumenta Singer, que ha o desejo de se continuar vivendo
— ou simplesmente o desejo de evitar a morte, mesmo que seja indolor e instantanea -
juntamente com desejos que séo intencionalmente tracados a longo prazo e exigem tempo

e dedicacdo para que se concretizem. Apenas no primeiro caso é que a morte representa

40 Este é o 6nus de Singer e daqueles que defendem sua versdo do argumento da substituibilidade.

4 SINGER, 2011, p. 100-103.

42 Lembremos que Singer acredita que a morte para um ser meramente senciente, do ponto de vista de sua
consciéncia, ndo representa algo muito diferente do que o sono. Isto acontece porque, argumenta Singer,
quando um ser meramente senciente desperta € como se nascesse, devido a falta de conexdo entre os estados
mentais passados e futuros, um novo ser.



S7

um prejuizo neste sentido, pois frustra a realizacdo de desejos que sdo centrais na vida
dos individuos e que jamais serdo compensados pela criagdo de outro ser autoconsciente,
ja que neste caso o0 dano em questdo é pessoal (envolve preferéncias Unicas) e ndo pode
ser contrabalancado apenas trazendo a vida um outro ser com caracteristicas semelhantes.
Afinal, a caracteristica mais marcante de um ser autoconsciente é que seus desejos nao
sd80 genéricos, isto €, ndo exprimem apenas preferéncias imediatas semelhantes e
intercambiaveis. E, portanto, também somente no primeiro caso que o desejo de viver e
a realizacao dos desejos direcionados ao futuro devem ser levados em conta de maneira
imparcial, pois € somente em seres autoconscientes —aqui em 0posi¢cdo a seres meramente

conscientes — que esses desejos existem. J& no segundo caso, a saber,

Se um ser é incapaz de se conceber como existindo através do tempo, nés ndo
precisamos levar em conta a possibilidade dele se preocupar sobre as
expectativas de sua existéncia futura serem abreviadas. Ele ndo pode se
preocupar sobre isso, porque ele ndo possui uma concepgao de seu préprio
futuro (SINGER, 2011, p. 78, tradugdo nossa).

1.3.3 Outras objecoes

H&, no entanto, quem argumente que o utilitarismo preferencial de Singer ndo
restringe, como deseja, 0 escopo do argumento da substituibilidade somente para seres
meramente sencientes, e que, portanto, pessoas também podem ser substituidas. E o caso

de H.L.A Hart ao argumentar que

O utilitarismo de preferéncias é, afinal, uma forma de maximizagdo do
utilitarismo: ele determina que a satisfagéo geral das preferéncias de diferentes
pessoas seja maximizada, assim com o utilitarismo classico estabelece que a
felicidade geral experimentada seja maximizada... Se as preferéncias, inclusive
0 desejo de viver, podem ter a sua importancia diminuida pelas preferéncias
dos outros, por que ndo podem ter a sua importancia diminuida por novas
preferéncias que foram criadas para substitui-las? (HART apud SINGER,
2002, p. 136)

Visak (2013) explica esta objecdo da seguinte forma: quando uma pessoa é morta
ela é privada de satisfazer uma certa quantidade de desejos, afinal, se ela tivesse
sobrevivido ela provavelmente os teria satisfeito, o que resultaria provavelmente em um
bem-estar total positivo — a saber, no todo de sua vida haveriam mais desejos satisfeitos
do que insatisfeitos. Se uma pessoa quando morta é substituida por outra que terd no
minimo o mesmo tanto de bem-estar — no caso, a mesma quantidade de preferéncias
satisfeitas — do que a outra teria tido se tivesse continuado viva, logo a criacdo deste novo

ser parece compensar a perda ocasionada pela morte do outro. Singer concorda que 0



58

utilitarismo é uma maneira de maximizar a satisfacao das preferéncias, mas discorda que
preferéncias frustradas possam ser compensadas pela criagéo e satisfacdo de outras novas
preferéncias — ndo importa se as novas preferéncias serdo criadas juntas com um novo ser

ou em seres ja existentes. Para se justificar, o fildsofo propde o seguinte exercicio:

Se eu me colocar no lugar de outra pessoa com uma preferéncia insatisfeita e
me perguntar se quero que essa preferéncia seja satisfeita, a resposta sera
(tautologicamente) sim. Mas, se perguntar a mim mesmo se desejo que se crie
uma nova preferéncia que possa entdo ser satisfeita, ficarei em divida
(SINGER, 2002, p. 137).

A duvida se deve ao fato de que ndo sabemos se a nova preferéncia € agradavel
ou ndo. Nao ficamos propositalmente, por exemplo, com sede, para simplesmente
satisfazer nosso desejo de beber agua. Criar este tipo de preferéncia “se assemelha mais
a uma privagdo” (SINGER, 2002, p. 137). Por outro lado, se a criacdo de novas
preferéncias nos leva a ter experiéncias mais prazerosas, ela se torna um meio de
atingirmos aquilo que qualquer modo, afinal, quase todos n6s desejamos ter experiéncias
prazerosas. Por exemplo, fazer uma caminhada para garantir o bom apetite garante a
satisfacdo de um desejo que ja temos de qualquer forma: o de comer bem. Se € assim,
Singer, conclui que a cria¢do de novas preferéncias nao é algo bom ou ruim em si, mas
varia de acordo com a nivel de adequacdo que encontra com as nossas preferéncias
habituais: preferimos, como foi dito acima, por exemplo, experiéncias prazerosas em
detrimento daquelas que causam dor*3. Além disso, o argumentado utilizado por Singer
do livro de contabilidade moral (moral ledger*¥) nos ajuda a compreender melhor a sua
discordancia de Hart. Segundo este argumento, a criagdo de cada preferéncia insatisfeita
configura uma divida que fica anotada em um livro de contabilidade moral e que s6 €
cancelada quando esta € satisfeita. Este modelo exclui a possibilidade da substituicdo de
pessoas. Ora, quando uma pessoa € morta suas preferéncias a longo prazo e direcionadas
ao futuro, além do préprio desejo de continuar vivendo sdo frustrados. Utilizando a

metafora do livro de contabilidade, quando matamos uma pessoa, langamos uma divida

43 Singer poderia ter formulado assim: se alguém me pergunta se desejo caminhar para satisfazer com mais
intensidade o desejo de comer parece que a novo desejo criado ja esta de acordo com algo que desejo de
qualquer forma, comer bem, ou o prazer que obtenho de me alimentar quando tenho um apetite adequado.
Porém ,se me perguntam se quero que criem um outro individuo diferente de mim para compensar 0s
desejos que ndo poderei satisfazer — afinal, estarei morto —, me parece que isso se assemelha muito mais a
uma privagao.

44 _edger é uma palavra inglesa que significa livro de contabilidade. Este tipo de livro servia — hoje em dia
foi substituido pelos computadores — para anotar as dividas dos compradores até que elas fossem debitadas.
As dividas eram anotadas de um lado do livro e quando pagas eram devidamente debitadas do outro lado.



59

no livro que ndo podera mais ser cancelada. Substituir este ser morto por um novo nao
fard com a divida seja debitada. Na verdade, como bem observa Visak “o0 maximo que o
novo ser pode alcancgar é satisfazer todas as suas preferéncias e terminar em um nivel de
bem-estar neutro” (2013, p. 56). A conclusdo, portanto, é que a criagdo de um novo ser
autoconsciente jamais compensara o dano causado pela morte de um ser autoconsciente.
Ademais, se as preferéncias ndo satisfeitas no momento da morte contam negativamente
para Singer como se fossem dividas, seres meramente sencientes, que levam vidas
agradaveis, por ndo possuirem desejos direcionados ao futuro, podem ser substituidos por
outros individuos semelhantes sem deixar dividas* no livro de contabilidade moral.
Ainda sob raciocinio semelhante, este modelo de explicacdo, alega Singer, tem a
vantagem de explicar*® porque ¢ errado trazer a vida uma crianca que tera uma existéncia
miseravel, mas nao consideramos que seja uma obrigacdo trazer a vida uma crianca que
levard uma vida feliz. A crianca miseravel deixara uma divida (preferéncias insatisfeitas)
que ndo podera ser cancelada. A crianga feliz tera suas preferéncias satisfeitas, a saber,
todas as dividas criadas serdo debitadas quando seus desejos forem satisfeitos. De acordo
com esta perspectiva do débito, portanto, tanto no caso da substituicdo dos animais
meramente sencientes, como no da crianca feliz o resultado é eticamente neutro*’. O caso
da substituicdo entre seres meramente sencientes se explicaria da seguinte forma: no
momento em que 0 ser meramente senciente fosse morto de modo indolor enquanto
estivesse inconsciente ele ndo deixaria nenhuma divida no livro da contabilidade moral.
Ele ndo deixaria dividas porque a) teria levado até o0 momento da morte uma vida feliz,
isto é, uma vida com seus desejos, neste caso de natureza imediata, todos satisfeitos, b)
ele ndo possui desejos direcionados para o futuro, muito menos o préprio desejo de
continuar vivo. Assim, quando morto subitamente e de maneira indolor, dormindo, este
ser meramente senciente que teve uma vida feliz até o momento de sua morte terd em seu
livro da contabilidade moral saldo zero, isto €, todas as preferéncias satisfeitas e nenhuma
divida. Nossas consideracdes agora diriam respeito somente as novas preferéncias por

satisfazer que surgiriam quando acordasse caso nao tivesse sido morto. A substitui¢do por

4 Quanto mais forem orientadas pelo futuro as preferéncias do ser em questdo, maior seré a divida que a
morte prematura provera, pois envolvera a frustragdo de uma gama de desejos centrais em sua vida.

4 O argumento explica também porque as duas mulheres do exemplo do Parfit fazem igualmente a coisa
errada. As duas mulheres escolhem dar a luz a duas criangas que provavelmente terdo um saldo negativo
maior no livro da contabilidade moral do que teriam as outras criancas caso agissem diferente. O mesmo
vale para o outro exemplo: manter o Business as Usual traria uma divida muito maior do que mudar para
uma abordagem Sustentavel.

47 Consequentemente, esta explicacdo da assimetria, evita também a conclusdo de que seria obrigatorio
trazer a vida a maior quantidade de seres felizes possivel.



60

um outro ser semelhante que tera uma vida feliz (preferéncias satisfeitas), contudo,
compensaria sua morte prematura. Afinal, como foi explicitado, para um ser que néo
possui consciéncia de si mesmo em nenhum grau, o despertar do sono significa o
despertar de um novo ser do ponto de vista de sua consciéncia, entdo, ndo haveria
diferenca se de fato substituissemos um ser meramente senciente por outro, desde que
ambos levassem vidas felizes e ndo deixassem dividas no livro de contabilidade moral.
Manter o mesmo animal vivo ou substitui-lo, neste caso, seriam ambos eticamente
neutros.

H&, contudo, um problema a ser considerado com esta abordagem de débito das
preferéncias. Ela implica que seria errado trazer a vida uma crianca que teria uma vida
satisfatoria no geral, mas que deixasse no livro da contabilidade moral algumas
preferéncias por satisfazer. Afinal, “ja que todos tém alguns desejos que ficam por
satisfazer, a conclusdo que se pode tirar é que teria sido melhor nenhum de nos ter
nascido” (SINGER, 2002, p. 138). Uma possivel “3solucéo para o problema seria estipular
um nivel de satisfacdo que, embora abaixo da satisfacdo completa das preferéncias,
determinasse quando “uma vida deixa de valer a pena ser vivida, da perspectiva da pessoa
que a leva” (SINGER, 2002, p. 139). Em outras palavras, embora todos deixemos uma
divida no livro de contabilidade moral, parece possivel estipular um limite até onde nossas
vidas possam ser satisfatrias mesmo com algumas de nossas preferéncias frustradas.

Um outro argumento complementar é oferecido por Singer, o qual chamaremos
de modo abreviado de modelo da viagem*°. Singer tira de Shakespeare a inspiracdo para
este argumento. O poeta afirma que a vida € uma viagem incerta e que por isso as vidas
das pessoas séo “como jornadas arduas e incertas, em diferentes etapas, nas quais diversas
quantidades de esperanca e desejo, bem como tempo e esforco, foram investidas com a
finalidade de concretizar objetivos especificos” (SINGER, 2002, p.139). S&o 0s objetivos
e os esforcos empenhados nesta viagem que determinam, portanto, 0 sucesso de sua
realizacdo. Uma viagem cancelada antes mesmo de acontecer pode causar muito pouco
ou quase nenhuma frustragdo ao viajante, enquanto outra cancelada ja em curso traz
prejuizo ao viajante de acordo o grau de empenho ja gasto para alcancar os objetivos.

Quanto mais objetivos estabelecidos e quanto mais empenho para alcanga-los mais

8 Possivel porque nem o préprio Singer parece muito convencido dela, pois chega a admitir que sua prépria
solucédo parece ser ad hoc, embora talvez possa incorporada ao seu sistema de maneira plausivel. Singer,
na terceira e mais recente edigo de Etica Pratica omite esta solugéo.

49 0 modelo da viagem na terceira edicao de Etica Pratica (2011) também foi omitido.



61

“aumenta a inconveniéncia de se levar a viagem a um fim prematuro” (SINGER, 2002,
p. 139).

O modelo da viagem tem objetivos semelhantes ao modelo do livro de
contabilidade. O primeiro deles é o de mostrar que seres autoconscientes devido ao
empenho que despendem em suas viagens e a particularidade de seus objetivos ndo podem
ser substituiveis. O modelo também justifica que trazer a vida um ser infeliz é algo ruim
porque seria 0 mesmo que lancar o viajante a uma rota de fracasso e frustracdo. O oposto,
isto é, trazer a uma vida uma crianca feliz, também n&o € obrigatdrio segundo este modelo
de explicacao. Isto se explicaria porque cancelar uma viagem antes mesmo de ela comegar
ndo causa grandes prejuizos ao viajante ja que ele sequer tinha planos ou objetivos, e
nenhum esforgo foi frustrado em torno do empreendimento. Por fim, as duas mulheres do
exemplo de Parfit cometem igualmente o mesmo erro segundo este modelo porque
escolhem enviar os viajantes mais despreparados e com menos possibilidades de sucesso
no lugar de outros mais preparados.

E preciso notar, no entanto, que Singer, na terceira edicdo de Etica Préatica (2011),
para manter que pessoas sdo insubstituiveis baseando-se no modelo do livro de
contabilidade moral, indica como solugdo o “apelo uma nogdo de valor que va além da
base minimalista do utilitarismo preferencial”, a saber, um apelo a uma ideia de valor
objetivo que vai além da maximizacdo imparcial das preferéncias de todos os afetados
pela acdo. Este apelo proporciona um meio para escapar tanto da consequéncia,
claramente indesejada por Singer, de que pessoas sdo substituiveis bem como de outra
consequéncia que surge da objecdo pessimista de que € melhor ndo ter nascido: a de que
seria melhor que todos os que existem agora fossem esterilizados™, porque a) aquele que
existem agora teriam uma vida melhor se ndo houvesse geracdes futuras, b) trazer alguém
a vida deixara inevitavelmente uma divida no livro da caixa moral. A adocdo de uma
combinacéo entre o utilitarismo preferencial com a ideia de que existe algo que possui
valor intrinseco para além da satisfacdo das nossas preferéncias traz uma solucdo para
esse problema pois coloca em jogo outro valor®® além da satisfagdo e frustracdo das
preferéncias quando consideramos se devemos ou nao trazer um novo ser a0 mundo. A

realizacdo ou n&o deste valor independente pesaria contra a ideia de que seria melhor que

%0 Singer imagina nomeia este cenario pessimista de Party & Go.

51 Singer chega a sugerir a possibilidade se adotar uma abordagem pluralistica do valor, em que valores
como, por exemplo, a amizade, o conhecimento, etc. fossem também considerados como portadores de
valor intrinseco.



62

nenhum de nos tivessemos nascido, pois, afinal, ela também entraria no calculo —
complexo — do que torna ou ndo uma vida agradavel. No entanto, Singer, deixa claro que
este é apenas um caminho que ele aponta para resolver estas dificeis questdes, e que elas
trazem consigo problemas como: determinar que outro valor deve ser combinado com o
utilitarismo preferencial, e principalmente, explicar como esses diferentes valores se
relacionam uns com o0s outros, por exemplo, quando eles entram em conflito. Por fim, é
preciso notar que todos estes modelos oferecidos por Singer fornecem subsidio para uma
reflexdo sobre a dificil questdo sobre que seres sdo substituiveis, e todas elas, como
esclarecido, apontam raz0es para a rejeicdo da aceitacdo de que seres autoconscientes
sejam substituiveis. A aceitacdo do argumento da substituibilidade, contudo, de seres que
ndo possuem autoconsciéncia ndo significa de modo algum que o interesses destes seres
sejam levados em conta de maneira desigual. Na verdade, Singer acredita que, satisfeitas
todas as condi¢bes expostas, a substituicdo considera seus interesses de maneira

adequada.

1.4 Aspectos praticos

Podemos agora, a luz dos argumentos expostos, extrair algumas conclusdes
importantes acerca do nosso tratamento destinado aos animais ndo humanos. A aplicacao
do principio da igual consideracdo de interesses a todo ser senciente nos fornece um guia
para sabermos quais praticas humanas sdo especistas. Basta lembrarmo-nos que o critério
ndo arbitrario estabelecido para que um individuo tenha seus interesses levados em conta
¢ a senciéncia. Todo ser senciente, independente do seu grau de autoconsciéncia e da
espécie a que pertence, tem no minimo o interesse de nao sofrer. Se ndo quisermos ser
especistas, portanto, temos de levar em conta seu interesse em ndo sofrer
independentemente de quaisquer outras caracteristicas que eles possuam. Se quisermos
saber onde os animais ndo humanos entram nessa historia basta que nos perguntemos
quais dentre eles s&o sencientes®? e se nds respeitamos seus interesses em nossas praticas
diarias. A resposta nos faria perceber que teriamos que fazer mudancas radicais — ou
mesmo abandonar varias delas — no tratamento dispensado aos animais atraves de praticas

como a pecudria, experimentacdo animal, caca, entretenimento, etc. O fato é que se

2 Como nos explica DeGrazia “No6s ndo sabemos em que ponto da escala filogenética, ou arvore
evoluciondria, a senciéncia desaparece, sendo substituida por mecanismos neurais ndo conscientes mais
primitivos. Mas [...] hd uma forte evidéncia que a0 menos animais vertebrados sdo sencientes e pouca ou
nenhuma evidéncia que os mais primitivos invertebrados sejam sencientes” (2002, p. 18).



63

quisermos de fato respeitar o principio que nos diz que os interesses semelhantes de seres
de outras espécies contam igualmente, precisaremos buscar alternativas que nao
prejudiquem de maneira arbitraria o bem-estar destes animais.

No caso da alimentacdo, que adotaremos como exemplo, uso mais comum e
provavelmente também o mais antigo que fazemos dos animais ndo humanos, o
veganismo®3, de modo geral, é a alternativa defendida por Singer. Podemos ter uma dieta
nutricionalmente adequada® e saudavel sem consumir carnes e produtos de origem
animal. Se temos esta alternativa e sabemos que a producéo de carne e produtos de origem
animal nas industrias modernas, na busca por reducdo de custos para oferecer um preco
acessivel e lucrativo, causa sofrimento intenso aos animais envolvidos no processo que
vai do seu nascimento até o abate, que justificativa podemos dar para ndo pararmos de
financiar esta industria de sofrimento e ndo adotarmos uma dieta vegana? Fazé-lo seria
concordar que interesses triviais humanos como, por exemplo, o prazer do paladar — aqui
precisamos levar em consideragdo que existe uma alternativa concreta que € o veganismo
— tem um peso maior do que o bem-estar e as vidas destes animais, pois fere o interesse
mais basico que um ser pode ter: aquele de ndo sentir dor. Uma concluséo deste tipo nao
pode ser sustentada pelo principio igualitario defendido por Singer®®. Além disto, se
acrescentamos ao que acabamos de dizer outras razfes indiretas confirmamos que o
consumo de carne é um luxo insustentavel: a producdo industrializada de carne em larga
escala ¢ ineficiente porque desperdica uma grande quantidade de grdos que usamos para

alimentar os animais que consumimos e poderia ser consumida por nos diretamente.

53 O veganismo, do ponto de vista da alimentagdo, é o boicote aos alimentos de origem animal. Singer
afirma que “Os vegans [...] estdo certos em afirmar que ndo devemos utilizar lacticinios. Sdo demonstragdes
vivas de que uma dieta totalmente isenta de exploragdo de outros animais é possivel e benéfica, em termos
nutricionais” (SINGER, 2004, p. 200). Como tentaremos mostrar mais adiante, 0 veganismo é uma
consequéncia préatica dos argumentos de Singer, pelo menos para as nossas decisfes do dia-a-dia. Em um
nivel tedrico o consumo de ovos e lacticinios e até mesmo da carne segundo o autor é plausivel desde que
ndo cause sofrimento e atenda, quando envolver, morte as demandas exigidas por seu utilitarismo
preferencial para uma substituicdo ética de animais. Contudo, como mostraremos logo adiante, as
demandas sdo tdo exigentes, que ao nosso ver, dada a opcao palpavel do veganismo, um utilitarista como
Singer tem de concordar que o melhor para todos os envolvidos, nds e 0s animais, € nos tornarmos veganos.
%4 Cf. MELINA, Vesanto; CRAIG, Winston; LEVIN, Susan et al. Position of the Academy of Nutrition and
Dietetics: Vegetarian Diets. Journal of the Academy of Nutrition and Dietetics, Volume 116 , Issue 12 ,
1970 - 1980, 2016. Disponivel em: <http://www.andjrnl.org/article/S2212-2672(16)31192-3/pdf>. Acesso
em: 6 de janeiro de 2017; Departamento de medicina e nutri¢cdo da Sociedade Vegetariana Brasileira. Guia
alimentar de dietas vegetarianas para adultos. Sociedade Brasileira Vegetariana (SVB): Sdo Paulo, 2012.
Disponivel em: <https://www.svb.org.br/livros/guia-alimentar.pdf>. Acesso em: 6 de fevereiro de 2017.

55 Ademais, mesmo um especista que defendesse que os interesses dos outros animais ndo humanos contam
menos do que os dos humanos devido as diferencas de capacidade cognitiva entre humanos adultos normais
e outros animais ndo humanos, teria que reconhecer que 0 modo de criagdo moderno das granjas industriais
causa tanto sofrimento, que mesmo se considerado desigualmente — o que, como foi argumentado seria
logicamente arbitrario — teria de ser abolido.


http://www.andjrnl.org/article/S2212-2672(16)31192-3/pdf
https://www.svb.org.br/livros/guia-alimentar.pdf

64

Portanto, conclui Singer, a) a producdo de carne intensiva ndo é necessaria para que
tenhamos uma boa salde, b) ndo aumenta a quantidade de alimento disponivel, c) causa
efeitos colaterais negativos diversos®®, e por fim, d) causa sofrimento intenso aos animais.
Ora, de acordo com essas informacdes disponiveis e as alternativas que temos devemos
boicotar a industria da carne se ndo quisermos ser especistas.

A mesma conclusdo, no entanto, parece ndo se aplicar a outras formas de producéo
da carne e de produtos de origem animal. A primeira vista nio parece impossivel que
existam formas de criacdo animal que estejam de acordo com os interesses dos animais
ndo humanos. Animais criados livres, por exemplo, sdo muito mais felizes do que animais
que passam a vida toda confinados em jaulas apertadas. Contudo, mesmo os sistemas de
criagdo que existem hoje que mais se aproximam °’dessa ideia parecem apresentar
problemas que véo de encontro aos interesses basicos dos animais. A maioria deles ainda

pratica atividades como a

Castracdo, separacdo da mée e do filhote, separacdo dos rebanhos,
identificacéo, transporte, processo de abate e finalmente 0 momento do abate®®
em si mesmo — todas elas provavelmente envolvem sofrimento e ndo tomam
em consideracdo os interesses dos animais (SINGER, 2011, p. 56,traducéo
nossa).

N&o ha razdes para descartar a possibilidade de que existam formas de criacdo
animal que possam evitar esses problemas e que, portanto, ndo prejudiquem o bem-estar
dos animais envolvidos. Nao obstante, “¢ dificil imaginar como os animais poderiam ser
criados para gerar alimento sem se incorrer nessas formas de sofrimento”® (SINGER,
2004, p. 181). O foco, portanto, deve ser o de ndo consumir produtos que tenham origem
em modos de criagdo especista. A produgdo em grande escala para atender a demanda de
consumo das grandes cidades, como vimos, € incompativel com um tratamento ndo
especista. A conclusdo, a luz da abordagem utilitarista de Singer, se mantém com uma

pequena alteracdo: devemos boicotar o consumo de carnes e produtos derivados de

% Segundo consta em um relatério da Humane Society Internacional: “A agricultura animal consome
recursos naturais de forma ineficiente, contribui para o desmatamento e produz enormes quantidades de
dejetos animais, ameagando as qualidades da &gua e do ar e contribuindo para as mudancas climaticas. A
organizacdo das Nacdes Unidas para Agricultura e Alimentacdo (FAQO) estimou, em 2006, que o setor de
agricultura animal era responsavel por 18% de todos os gases do efeito estufa gerados por atividades
humanas e era, “de longe, o maior utilizador de terras dentre as atividades humanas”

57 Estamos nos referindo aqui a formas de criagio denominadas de “amiga dos animais” (animal-friendly
animal husbandry) ou simplesmente “humanitarias”.

% Cf. Animal Ethics. A morte dos animais usados para alimentagdo. Disponivel em: http://www.animal-
ethics.org/morte-animais-usados-para-alimentacao/. Acesso em 5 de janeiro de 2017.

59 Concordamos com Singer que isto parece praticamente impossivel de ser feito, ou no minimo duvidoso.
E se pudesse ser feito seria tdo dispendioso que apenas pessoas muito ricas teriam acesso.


http://www.animal-ethics.org/morte-animais-usados-para-alimentacao/
http://www.animal-ethics.org/morte-animais-usados-para-alimentacao/

65

animais ndo humanos, a ndo ser que tenhamos certeza de que tenham sido produzidos
sem sofrimento (embora saibamos que isto é quase impossivel).

Um outro aspecto merece ser mencionado quando tratamos do consumo da carne
na alimentacdo humana: a morte dos animais. Vimos, de acordo com o que foi
desenvolvido na se¢do anterior, que 0 assassinato de um ser meramente senciente pode

ser justificavel moralmente se:

a) o animal tiver uma vida feliz e for morto de maneira indolor.
b) suas mortes ndo causarem sofrimento a terceiros.
c) e que a morte do animal seja compensada pela criagdo de um outro que, ndo fosse a

morte do primeiro, jamais teria existido.

Para que as duas primeiras condices sejam satisfeitas precisaremos supor que
temos certeza que a carne que estamos consumindo é fruto de um modo de criagdo sem
sofrimento tanto para o animal abatido quanto para terceiros, algo que como vimos,
embora questionavel, é possivel. A terceira condicdo faz uma exigéncia importante: €
preciso que tenhamos certeza também de que a morte prematura do animal morto para se
transformar em alimento tenha sido compensada pela vida de um outro que sera
igualmente criado sem sofrimento, a saber, terd uma vida feliz. Isto nos traz um problema
adicional no que tange a moralidade do consumo de carne: devemos evita-lo também
guando ndo sabemos se a vida do animal que originou o produto que se esta a consumir
foi devidamente substituida pela de outro animal semelhante. Além disso, devemos ter
em conta que o escopo de aplicacdo da terceira condicdo é bastante limitado. segundo o
raciocinio de Singer, a substituicdo de um animal por outro, sé é completa se envolver
animais meramente sencientes. Singer ndo fala nada sobre haver um nivel acima da mera
senciéncia em que o argumento seja ainda plausivel ou defensavel. No entanto, pensamos
que ele aceitaria a ideia de que quanto maior o nivel de autoconsciéncia dos animais
envolvidos na substituicdo maior o prejuizo (frustracdo das preferéncias) para os animais,
e, portanto, mais objetavel se torna a sua pratica. Imaginemos, por exemplo, uma escala
ficticia de autoconsciéncia que vai de um a dez (no zero estariam alocados 0s seres

meramente sencientes). Singer, por ser um consequencialista®®, provavelmente também

60 Singer (2004, p. 200), por exemplo, indica estratégias de reducdo de consumo de produtos de origem
animal e carnes. O raciocinio é semelhante: & melhor que as pessoas reduzam gradativamente e substituam



66

aceitaria que é pior substituir seres que tivessem nivel de autoconsciéncia 5 do que seres
que tivessem apenas 1. Isto ndo significa, contudo, que a substitui¢do tanto em um caso
COMO NO outro seja a coisa certa a se fazer, dado que podemos adotar uma alimentagéo
vegana sem nenhum prejuizo a nossa saude. Ademais, € notoria a dificuldade de se
estabelecer com alguma certeza que animais sao ou ndo autoconscientes (meramente
sencientes). Singer ndo nos d4 uma indicagdo concreta de que animais poderiam
preencher este pré-requisito, mas podemos imaginar que seres assim sejam bastante
rudimentares, o que nos levaria em alguns casos a espécies de animais ndo humanos das
quais sequer temos o costume de nos alimentarmos. Vacas, porcos, galinhas, peixes e
outros animais que costumamos Servir em nossos pratos como comida, possuem, em
algum grau, autoconsciéncia, logo estdo fora do escopo do argumento da
substituibilidade. Ademais, sempre que ndo pudermos ter certeza se um animal é
meramente senciente ou ndo, o melhor a se fazer, seria, de com acordo com Singer,

conceder o beneficio da divida . Poderiamos sistematizar assim o que foi dito:

1. Para que a alimentacao de produtos oriundos da criacdo de animais ndo humanos seja
justificavel moralmente é necessario que eles levem vidas felizes, isto é, sejam criados
sem sofrimento.

2. Contudo, em varios casos, para que se obtenha o produto desejado (a carne, por
exemplo), a criacdo sem sofrimento envolve em sua ultima etapa de producdo o
assassinato dos envolvidos.

3. O assassinato sé pode ser justificado moralmente se for feito de modo indolor, ndo
causar sofrimento ou prejuizo a terceiros, e, por fim, se for compensado pela existéncia
de um novo ser que tera prospectos semelhantes de uma vida feliz.

4. A compensacdo s6 pode ser justificada completamente, isto é, sem perdas, se 0s

animais em questdo forem meramente sencientes.

os alimentos de origem animal por vegetal depois de um tempo do que simplesmente continuarem a manter
0s mesmos habitos especistas.

81 O proprio Singer afirma que “Se ¢ errado matar uma pessoa quando nés podemos evitar fazé-lo, e se ha
uma dudvida real sobre se 0 ser que estamos pensando em matar € uma pessoa, a melhor coisa a se fazer é
oferecer aquele ser o beneficio da davida” (2011, p. 103, traducao nossa). Se devemos conceder o beneficio
da ddvida quando ndo estamos certos se um individuo é senciente, parece-nos claro que em um caso
semelhante como o de possuir ddvida se um ser possui algum nivel ou ndo de autoconsciéncia (algum nivel
de pessoalidade) o mesmo beneficio deva ser concedido. Na verdade, de modo mais geral, podemos
entender o principio do beneficio da divida da seguinte maneira: devemos conceder o beneficio da davida
em todos os casos em que, dada a falta de informagdes disponiveis conclusivas, nossas agcdes possam
prejudicar de forma parcial os afetados pela nossa acéo.



67

Concluséo provisoria

5. O consumo da carne e de outros produtos de origem animal s6 pode ser justificado
moralmente se envolver criacdo que dé ao animal uma vida agradavel, evitar sofrimento
e prejuizos a terceiros, causar morte indolor que serd compensada pela existéncia de um
novo ser semelhante que terd uma vida igualmente feliz, e se envolver apenas seres

meramente sencientes.

Contrapartida:

6. A autoconsciéncia, e, portanto, a pessoalidade, se ddo em graus e ndo sdo uma questéo
de extremos onde podemos simplesmente separar de um lado seres meramente sencientes
e do outro, seres autoconscientes. Por isto, é dificil estabelecer quando um outro ser possui
um senso de si mesmo, ou de seu passado e de seu futuro. Contudo, como o proprio Singer
indica, as evidéncias mostram que muitos animais 0s quais estamos acostumados a nos
alimentarmos (vacas, porcos, galinhas, peixes, etc.) possuem algum grau de
autoconsciéncia. Por fim, nos casos em que as informacGes disponiveis ndo forem

conclusivas®, devemos conceder aos envolvidos o beneficio da davida.

7. Pelos motivos explicitados acima, grande parte da matanca que envolve animais ndo
humanos esta aberta a objecdo: deve ser contestada por completo quando os animais
envolvidos possuirem algum grau de autoconsciéncia, e abandonadas quando o estado

das informacGes disponiveis sobre seu grau de autoconsciéncia nos causarem duvidas.

Concluséo final a um nivel critico de raciocinio moral

8. Concluséo quanto aos produtos de origem animal que ndo envolvem morte: o consumo
destes produtos é justificavel moralmente apenas quando tivermos certeza que 0s
animais envolvidos em sua producdo levam vidas felizes, e que a sua producdo nao causa

sofrimento ou prejuizos a terceiros.

62 Como Felipe nos explica: [...] o atraso das ciéncias em relacédo a capacidade mental da maior parte das
outras espécies animais ndo nos permite concluir que os demais animais ndo podem ter a existéncia de
pessoas [ou mesmo possuirem algum grau de autoconsciéncia]. Até ha alguns anos atrés, dizia-se de todos
0s animais que eram incapazes de sentir dor, prazer, de pensar e de comunicar-se. Hoje ja se diz de muitos
deles que sdo capazes de tudo isso na sua forma especifica. " (2003, p. 147).



68

9. Conclusdo quanto aos produtos de origem animal que envolvem morte: 0 consumo
destes produtos € justificavel moralmente apenas quando tivermos certeza que oS
animais envolvidos sem sua producdo levam vidas felizes (sem sofrimento), que a sua
producdo (incluindo agora a etapa que inclui o assassinato) ndo causa sofrimento ou
prejuizos a terceiros, que suas mortes serdo praticadas de modo indolor, e, por fim, que
0s animais envolvidos sdo meramente sencientes.

N&o podemos descartar que a realizagcdo das conclusdes expostas acima seja
possivel. Entretanto, como explicamos, parece conflituosa ou no minimo duvidosa a
tentativa de conciliar a meta de produzir animais para 0 consumo sem incorrer em
procedimentos tradicionais em sua criagdo que causam sofrimento. Na producéo intensiva
onde a busca por lucros exorbitantes é guiada pela eficacia industrial e combinada com
métodos de confinamento, o sofrimento e a vida degradante que os animais levam podem
ser vislumbrados e denunciados mais facilmente®®. Devemos, no entanto, sustentar
duvidas também quando a propaganda feita pelos criadores que prometem uma criagao
“amiga dos animais” e Uum abate “humanitario”. Muitas vezes as palavras “amigo” e
“humanitario” ndo significam nem de longe que os interesses dos animais estdo sendo
levados em conta da maneira justa e adequada. Em alguns, por exemplo, os animais
podem estar sendo tratados de modo semelhante ao que recebem no modo de criagdo
intensiva, exceto pela maior disponibilidade de espaco e menor tempo de confinamento
— 0 que pode sem duvida representar algum avan¢o, mas que nao deve ser avaliado
separadamente dos outros aspectos de sua criacdo. Além disso, a disponibilidade de
espaco pode ser contrabalanceada® por outras praticas nocivas: o sistema organico de
criacdo, apenas para citar apenas um exemplo, impde Vvérias restricdes no que tange a
medicacdo dos animais ndo humanos, o que traz dificuldade para um tratamento adequado
para os animais doentes, e consequentemente, influencia na qualidade de suas vidas.
Praticas como a restricio de medicamentos®® sdo promovidas como “humanitarias” e
“amigas dos animais”. As palavras “humanitario” e “amigo” devem, portanto, ser

analisadas e investigadas com muito cuidado, pois podem, na boca dos porta-vozes

83 A carne é fraca Terraqueos sdo dois exemplos documentérios que denunciam o tratamento dispensado
a animais ndo humanos. Ambos estéo listados nas Referéncias Bibliograficas.

64“Elsbeth Stasse, professora em Animais e Sociedade na Universidade de Wageningen, vai mais longe ao
afirmar que ela preferiria ser uma vaca em um sistema de criagdo intensivo do que uma vaca em um sistema
de agricultura organico” (VISAK, 2013, p. 52). Para mais informagdes sobre a condi¢ao de vida dos animais
em sistemas organicos de producédo conferir VISAK, 2013, p. 51-53.

85 Aqui é preciso esclarecer que o objetivo dessas praticas ndo é o de elevar o bem-estar dos préprios
animais, mas o de pura e simplesmente abastecer um nicho do mercado de produtos animalizados.



69

(incluidos aqui infelizmente, muitas vezes, veterinarios e organizagdes de saude animal
em geral) da exploracdo animal, ter o significado que eles quiserem.

Isto é o que podemos chamar de dito desconexo®. Ditos desconexos sdo
simplesmente discursos desconectados das praticas que eles representam e geralmente
estdo a servico da retdrica e propaganda daqueles vendem produtos de origem animal ou
lucram através da sua exploragdo em geral. Deveriamos, portanto, sempre que lermos
“amigos dos animais”, “bem-estar dos animais”, “humanitdrio”, “organico”, entre tantas
outras palavras que prometem maravilhas acerca do tratamento dos animais que
consumimos, nos perguntarmos se sao apenas ditos desconexos, ou se estdo de acordo
com o que o principio da igualdade requer que facamos. Este alerta precisa ser feito
porque se 0s argumentos de Singer estiverem corretos, 0 consumo de carne e de produtos
de origem animal sdo justificados sob uma série de condi¢cdes bem delineadas e que nédo
podem ser resumidas ou interpretadas como meros ditos desconexos, a saber, como mero
incentivo ao consumo de carne “amiga dos animais” ou de produtos “organicos”, sem que
estas palavras tenham um significado preciso®’. As conclusdes de Singer acerca do
consumo da carne e seus derivados é exigente. Exigente o bastante para deixar claro que,
se cumpridas e satisfeitas todas as condi¢Ges aqui mencionadas, bem como o0s
desdobramentos que delas reverberam, a sua aplicacdo se torna muito limitada. T&o
limitada que ndo serviria para nos orientar em nossos raciocinios morais do dia-a-dia,
dadas as suas peculiares e complexas exigéncias. Seria, por exemplo, simplesmente
impossivel investigar a procedéncia de tudo aquilo que comemos todos os dias, e em
muitos casos sequer teriamos as informacgdes necessarias disponiveis para uma avaliacdo
correta da situacdo. Ademais, em outros casos, sequer estariamos em condi¢des ideais de
julgar: apressados e com fome, ou mesmo afetados pelo desejo que nossos antigos habitos
alimentares construiram ao longo de nossa vida. O proprio Singer tem consciéncia de que,
embora no nivel critico do raciocinio moral seu argumento possa ser sélido ou no minimo
plausivel, no nivel pratico ele traz mais ddvidas do que orienta. E por isso que no nivel

intuitivo do raciocinio moral deveriamos simplesmente nos tornarmos veganos:

Matar animais para transforma-los em alimento leva-nos a pensar neles como
objetos que podemos usar como bem nos aprouver. Suas vidas, entdo, valem
muito pouco quando confrontadas com 0s nossos meros desejos. Enquanto
continuarmos com semelhante uso dos animais, mudar as nossas atitudes em
relacdo do jeito que deveriam ser mudadas continuard sendo uma tarefa

% Este conceito foi criado pelo filésofo Tom Regan (2006).
67 E verdade que na prética por ser um consequencialista, ele incentiva avangos gradativos



70

impossivel. Como podemos incentivar as pessoas a respeitar 0s animais e a ter
uma igual consideragdo pelos seus interesses, se elas continuam a comé-los por
mera questdo de prazer? Para incentivarmos as atitudes corretas de
consideracdo para com 0s animais, inclusive aqueles que ndo tém consciéncia
de si, talvez seja melhor elevarmos a principio elementar o evitar mata-los para
que nos sirvam de alimento (SINGER, 2002, p. 143).

Aqui também, como no caso em que discutimos as raz@es utilitarias que explicam
0 erro de se matar pessoas, a distingdo entre os niveis critico e intuitivo de raciocinio
moral leva a um maior grau de convergéncia, pelo menos no que diz respeito as
recomendacfes praticas, entre o utilitarismo e outras teorias morais néo
consequencialistas em geral. A adoc¢do de um principio mais geral como o de “Nao tratar
0s animais ndo humanos, independentemente se sdo autoconscientes ou nao, como
objetos que podemos usar como bem nos aprouver” se aproxima®® bastante do que propde
0s que defendem a atribuicdo de direitos morais aos animais ndo humanos. A diferenca
crucial, contudo, esta na razdo da adocdo desta regra. Singer, como utilitarista, a adota
basicamente porque pensa que a) ela esta de acordo com o principio da igual consideracao
de interesses e trara a médio e longo prazo as melhores consequéncias para todos 0s
envolvidos, neste caso em especifico, principalmente para os animais ndo humanos, b)
“ha razoes utilitarias para acreditar que n6s devemos nao tentar calcular as consequéncias
para todas as decisdes éticas que nds fazemos em nossas vidas didrias, mas somente em
circunstancias muito incomuns ou quando nds estamos refletindo sobre nossa escolha de
principios gerais para nos guiar no futuro” (SINGER, 2011, p. 12, tradugdo nossa). N&o
tratar ou pensar nos animais ndo humanos como coisas, 0 que implica no caso da
alimentag¢do em nos tornarmos veganos, € um principio simples e claro o suficiente para
nos guiar em nossas escolhas praticas do dia-a-dia. Se nos alimentamos da carne e de seus
derivados, sabemos que muito dificilmente ndo estaremos colocando o mero prazer do
paladar acima dos interesses mais basicos e vitais dos animais ndo humanos. Isto porque,
se nossa interpretacdo dos argumentos de Singer estiver correta, € praticamente

impossivel satisfazer na préatica por completo as exigéncias impostas em um nivel critico

8 Francione (1995, 2008, 2013), como veremos no proximo capitulo, argumentara que s6 poderemos falar
em igual consideracdo de interesses em um sentido moral significativo se ela vier acompanhada da aboli¢éo
do status de propriedade dos animais ndo humanos sencientes, isto é, se pararmos de trata-los como meros
recursos a nossa disposic¢do. Caso semelhante é o de Tom Regan (2004, 2006) que, embora nao trataremos
diretamente neste trabalho, prescreve que tratemos com respeito 0s animais ndo humanos que compartilham
conosco caracteristicas relevantes do ponto de vista moral. Respeito significa, no contexto de sua obra,
nunca tratar os individuos apenas como se tivessem valor instrumental, isto &, como se fossem meros meios
para nossos fins. Tanto Francione, quanto Regan argumentam, em linhas gerais, a favor da aboli¢ao do uso
institucionalizado dos animais ndo humanos. A adocdo do veganismo, portanto, converge aqui no
utilitarismo proposto por Singer e na abordagem dos direitos animais de modo geral.



71

de pensamento. Ademais, mesmo que possiveis, estas exigéncias ndo nos fornecem um
guia objetivo e seguro para fazermos a coisa certa porque requer que fagamos uma grande
quantidade de célculos que envolvem todos 0s aspectos tedricos discutidos até aqui. Por
fim, posto na balanca tudo o que analisamos, a conclusdo, feita no nivel intuitivo do
pensamento, de que devemos nos tornar veganos, pode ser entendida como uma
concessdo®® do estatuto de pessoa para todos os seres sencientes. Se concedemos o0
beneficio da divida para todos os animais ndo humanos (e humanos)’ sencientes, entdo
ndo precisariamos mais nos preocupar se a) eles séo meramente sencientes ou possuem
algum grau de autoconsciéncia, e, portanto, b) se sdo substituiveis ou ndo c) se levam
vidas felizes e sdo de fato devidamente substituidos d) se somos devidamente informados
pelos criadores quando eles usam adjetivos como “amigo” e “humanitario”, etc. Outros
argumentos mencionados também entrariam na balanca se estivéssemos operando em um
nivel critico de raciocinio moral e preocupados também os impactos globais de nossas
praticas, por exemplo, quando consumimos produtos de origem animal gastamos mais
recursos do que se consumissemos alimentos de origem vegetal diretamente, além disso,
a criacdo de animais contribui para o desmatamento, produz enormes quantidades de lixo
e dejeto que ameacam a qualidade da agua, do ar e influéncia diretamente nas mudancas
climaticas, etc.

Utilizamos a alimentagdo como exemplo para ilustrar o impacto que a proposta
de Singer tem em nossas vidas caso a adotemos na pratica. Ela exige, do ponto de vista
da alimentacdo, o veganismo, isto é, a abolicdo do uso injustificado dos animais como
comida. Chegaremos a uma conclusdo semelhante em vérias outras praticas humanas
habituais: podemos nos vestir, nos divertir, praticar esportes, desenvolver atividades
culturais, desenvolver experiéncias cientificas, etc. sem sacrificar os interesses basicos de
bilhGes de animais ndo humanos de modo arbitrario e injustificado dadas as nossas

variadas alternativas e a nossa propria capacidade de criar alternativas que dispensem seu

89 Se nos lembrarmos bem, uma das principais caracteristicas de pessoas no utilitarismo de Singer é que
ndo sdo substituiveis. E principalmente isto que estd em jogo. Como afirma Felipe, o ideal seria “enquanto
n&o temos estudos mais refinados que nos permitam concluir que outros seres sdo incapazes de se tornarem
pessoas, o melhor é ‘conceder-lhes o beneficio da duvida’, e isso significa, tratar a todos como se fossem
pessoas, dispensando a eles os cuidados e prevencdes que dispensamos a uma pessoa para minimizar seu
sofrimento ou proporcionar seu bem-estar" (2003, p. 147).

70 Singer admite de modo semelhante, ao discutir questdes relacionadas ao aborto e infanticidio que, “para
as decisGes do dia-a-dia, nds devemos agir como se uma crianga tivesse o direito a vida desde o momento
de seu nascimento” (2011, p. 151, tradugio nossa). Bebés recém-nascidos assim como varios animais ndo
humanos néo sdo pessoas, logo, em um nivel critico de raciocinio moral, as consideracdes acerca de seu
bem-estar e do erro no ato de maté-los passam pelos mesmos problemas suscitados no caso dos animais
ndo humanos meramente sencientes.



72

uso, e, por consequéncia, a sua exploracdo. Devemos abolir, portanto, seguindo esta linha
de raciocinio todas as praticas humanas que exploram os animais ndo humanos e que
depositam pura e simplesmente no pertencimento a espécie humana a justificava de sua
manutencdo. Os casos mais claros sdo aqueles que confrontam meros desejos humanos
com interesses significativos dos animais ndo humanos: simplesmente ndo precisamos
pensar se devemos vestir ou ndo casacos de pele, visto que existem inimeras opcGes de
vestuario que atendem perfeitamente a demanda humana neste aspecto. Isto néo significa,
contudo, afirma Singer que ele esteja sugerindo que “pessoas que precisam de matar
animais para sobreviverem — pessoas vivendo na pobreza que estdo lutando para ter o
suficiente para alimentarem a si mesmos e as suas familias, ou aqueles que vivem uma
existéncia tradicional de caca e coleta — ndo devam fazé-lo” (2011, p. 121). Em outras
palavras, as situac6es de conflito de interesse entre humanos e ndo humanos, em que nao
houverem solucdes abolicionistas disponiveis, 0 uso dos animais ndo humanos precisa
ser justificado. O caso em que a sobrevivéncia estd em jogo ilustra perfeitamente o que
pensa Singer sobre a abolicdo do uso de animais para fins humanos, afinal, é muito
diferente comer carne porque simplesmente apreciamos o seu sabor do que comer carne
porque ndo ha outra opcdo de alimento disponivel. Embora inUmeros animais nao
humanos sejam autoconscientes em certo grau, nenhum deles o é em grau tdo elevado
quanto o de um ser humano adulto normal, por exemplo. A morte para um ser humano
adulto configura, portanto, uma perda maior do que a morte de um animal ndo-humano,
porque envolve normalmente uma divida maior no balanco total da satisfacdo e frustracao
das preferéncias no modelo adotado por Singer do livro da contabilidade moral. Nas
palavras do proprio Singer:

Eu concordo com Varner e Scruton que quanto mais alguém pensa sobre sua
prépria vida como uma historia que possui capitulos ainda por escrever, e
quanto mais expectativas sdo criadas em tornos de realizagdes ainda por vir,
mais esse individuo tem a perder sendo morto. Por esta razdo, quando hd um
conflito irreconcilidvel entre as necessidades basicas de sobrevivéncia dos
animais e a de humanos normais, nao € especista dar prioridade para as vidas
daqueles com um sentido biogréfico de suas vidas e um lago mais forte em
direcéo ao futuro (2011, p. 122, tradugdo nossa).

O grau de autoconsciéncia influencia, portanto, quantitativa e qualitativamente na
frustracdo das preferéncias envolvidas em um caso de conflito por sobrevivéncia. O
prejuizo que a morte causa é maior para um ser autobiografico porque ele possui uma
maior gama de preferéncias relacionadas ao futuro, e, além disto, estas mesmas

preferéncias tém um papel muito mais central em suas vidas por estarem conectadas entre



73

si de maneira muito mais significativa ao longo de suas vidas. A justificativa nao é
especista porque ndo coloca o simples pertencimento a espécie humana como cerne de
solugdo do problema. Ao contrario, indica o curso de acdo, em uma situacdo conflituosa
onde inevitavelmente o desejo de viver de apenas um dos envolvidos prevalecera, que
trard as melhores consequéncias — ou pelo menos, 0 menor prejuizo — para todos 0s
envolvidos analisadas de um ponto de vista imparcial. Isto ndo muda o fato de que a
frustracdo do desejo de viver e de todas as outras preferéncias do animal ndo-humano
morto seja algo negativo para um utilitarista preferencial, mas explicita que “a preferéncia
da vitima em continuar viva pode as vezes ser ultrapassada em importancia por
preferéncias mais fortes de outros” (SINGER, 2011, p.81, traducdo nossa).

Alguém poderia objetar que Singer estaria estabelecendo graus de consideragéo
de interesse diferentes ao dizer que um humano adulto sempre teria prioridade em relacédo
a membros de outra espécie. A objecao falharia justamente em desprezar que Singer € um
consequencialista. Para um utilitarista preferencial como Singer, o que deve ser feito, isto
é, a acdo que traz as melhores consequéncias, é aquela que maximiza a satisfacdo das
preferéncias de todos os envolvidos. Pensemos em um caso de conflito onde um ser
humano adulto paradigmatico (com um sentido biografico de si mesmo) precisa matar
um animal ndo-humano, um porco, por exemplo, para sobreviver. A titulo de
simplificacdo, s6 h& duas alternativas: a) ou o ser humano mata o porco e se alimenta ou
b) deixa de mata-lo e morre desnutrido. Se adotamos o curso de acdo a), sabendo que
porcos possuem algum grau de autoconsciéncia (possuem desejos direcionados ao futuro
e a capacidade mental de se verem como distintos dos demais) a sua morte frustrara sua
preferéncia em continuar vivendo. Se adotamos o curso de a¢do b), 0 humano morrera e
tera sua preferéncia em continuar vivendo, e uma vasta gama de preferéncias direcionadas
ao futuro também frustradas (incluido aqui também coisas importantes que estavam em
andamento nos Ultimos dias, meses e até anos). Para visualizarmos melhor o exemplo,
suponha que todas as demais condic¢Oes sejam iguais, isto €, suponha que o sofrimento
que o porco teria ao ser morto seja igual ao do humano ao morrer desnutrido. Temos, por
fim, uma situacdo de conflito onde os dois cursos de ac¢do disponiveis nos fazem colocar
de um lado da balanca a vida do humano e do outro a vida do porco. Segundo a teoria de
Singer, quanto maior o nivel de autoconsciéncia maior a perda que a morte proporciona
devido a impossibilidade de satisfacdo das preferéncias relacionadas ao futuro, portanto,

guanto maior o grau de autoconsciéncia maior é a divida que fica no livro da contabilidade



74

moral em casos de morte prematura. No geral’®, em casos em que a vida esta em jogo,
seres humanos adultos normais perdem mais em termos de satisfacdo das preferéncias do
que porcos adultos, o que torna, em casos de necessidade extrema como o da
sobrevivéncia o consumo de carne justificavel. Maximizar as preferéncias em um caso
onde ha um conflito irreconciliavel como este que acabamos de expor pode significar
adotar um curso de acdo onde a distribuicdo do bem-estar (satisfacdo das preferéncias)
seja bastante desigual: a vida do porco, no caso, seré sacrificada. Conflitos que envolvem
morte talvez sejam o tipo mais irreconciliavel de embate de interesses, pois, segunda a
teoria de Singer, a morte envolve a privacdo de nossos desejos: impede que realizemos
desejos que ja tinhamos e estavam sendo realizados ou seriam realizados no futuro, bem
como a realizacdo de desejos que ainda teriamos. N&o ha, portanto, hierarquia pré-
estabelecida. O que se estabelece sdo graus de prejuizo baseando-se em diferentes
interesses — e mesmo graus diferentes de um mesmo interesse semelhante — aqui
relacionados diretamente ao grau de autoconsciéncia; a ponderacdo dos interesses em
jogo, contudo, é guiada pelo principio da igual consideracdo de interesses e considerar
igualmente ndo significa necessariamente tratar de modo igual. Assim, uma apressada
conclusdo de que, segundo os argumentos defendidos por Singer, todos os membros da
espécie humana estardo sempre no topo de uma suposta hierarquia de valor quando
houverem conflitos irreconcilidveis (que envolvem, principalmente, o ato de causar
morte) ndo pode ser alcancada porque a caracteristica moralmente relevante para
considerar o dano da morte é o prejuizo que ela causa em termos de frustracdo de
preferéncias. Ora, ha casos em que um animal ndo-humano’® supera em grau de
pessoalidade (basicamente, autoconsciéncia e desejos direcionados ao futuro) um
membro da espécie humana, e, portanto, sua morte significa um prejuizo maior. Isto torna
claro que nem todo conflito pode ser resolvido automaticamente em favor de membros

da nossa espécie.

1 Nosso exemplo ¢ bastante simplista mas cumpre sua tarefa, a saber, exemplificar por que Singer pensa
ser justificavel dar prioridade para as vidas de seres que possuem um sentido biografico e o porqué de sua
justificativa ndo ser especista. Pode haver casos particulares que, devido ao maior prejuizo do individuo de
outra espécie, a concluséo seja oposta. Nao é dificil imaginar um exemplo: um ser humano adulto normal
com um dia de vida restante, por exemplo, perderia, nos parece, do ponto de vista da frustracdo de suas
preferéncias no livro de contabilidade moral, menos do que um porco que fosse viver ainda feliz por mais
alguns anos. Contudo, no geral, sua perspectiva baseada em desejos ou preferéncias parece justificar na
maioria dos casos a prioridade a seres com maior grau de autoconsciéncia em casos de conflito.

2 Por exemplo, bebés recém-nascidos estdo muito mais proximos da ideia de mera senciéncia, enquanto
mamiferos como chimpanzés, destituidos de autoconsciéncia biografica, podem ser considerados quase-
pessoas.



75

A préatica da experimentacdo cientifica em animais € um bom exemplo para
entendermos melhor a ideia de que, quando em conflito, uma ou mais preferéncias podem
ser superadas em peso por outras. Mas, por outro lado, como sera argumentado, deixa
claro também que nem todo conflito de interesses entre humanos e ndo humanos €
irreconciliavel ou mesmo urgente. Por fim, ilustra bem, na préatica, que a norma utilitaria
da maximizac&o de preferéncias guiada por uma igual consideracdo de interesses requer
imparcialidade: nossos desejos ndo podem simplesmente serem confrontados com os dos
outros individuos de modo parcial.

Os que defendem a experimentacdo frequentemente colocam a seguinte questao:
“O oponente da experimentacdo estaria preparado para deixar que milhares morressem
de uma terrivel doenca que poderia ser curada apenas fazendo experimentos em um
animal? ” (SINGER, 2011, p. 57, traducdo nossa). Antes de responder, Singer aponta que
esta pergunta posta assim, em termos absolutos, revela que a propria defesa da
experimentacao animal sob esta perspectiva é meramente hipotética. Em primeiro lugar,
porque nenhuma experiéncia sozinha pode prever resultados espetaculares assim e de
fato, nunca, houveram resultados assim provenientes de um experimento. Em segundo
lugar, porque a justificativa mais comum oferecida em defesa da experimentacao, a saber,
a de que ela serve para fins médicos importantissimos’®, e que estes fins sempre trardo
mais beneficios do que o sofrimento que a prépria experimentacdo causa, é falsa. Muitos
experimentos, por exemplo, sdo praticados com o propdsito de testar a toxicidade de
produtos de beleza e ndo de buscar a cura para doencas ou quaisquer outros avangos
significativos em termos de bem-estar. Singer (2011, p. 56-57) cita o caso do teste LD50
que é utilizado para descobrir a dose letal de um produto antirrugas. O experimento
submete animais ndo humanos a intenso sofrimento e morte e ndo proporciona nenhum
avanco médico em relacdo a qualidade de vida humana ou dos animais ndo humanos.
Aqui, de modo semelhante ao que foi exposto no caso da alimentagdo, podemos buscar
alternativas de produtos que satisfagcam nossas necessidades estéticas, € mesmo que ndo
houvesse alternativas para testarmos se um cosmético desse tipo € ou ndo seguro, um
utilitarista, argumenta Singer, defenderia que simplesmente abandonassemos esse
produto. O suposto “beneficio” de sabermos qual a dose letal de um produto antirrugas

para humanos, se somos imparciais, e consideramos igualmente os interesses de todos 0s

3 Ou simplesmente que toda experimentacgdo ode ser justificada com a alegacdo de que sempre sdo feitas
com objetivos importantes, e que a realizagdo destes objetivos sempre trard avangos que compensarao todo
0 dano causado aos animais.



76

afetados, ndo supera o intenso sofrimento causado aos animais ndo humanos. Na verdade,
neste exemplo em especifico, o prejuizo para os animais ndo humanos é certo e o
beneficio é trivial: estamos comparando interesses centrais dos animais ndo humanos com
0 nosso interesse estético de nao termos mais rugas. Nem mesmo todos 0s experimentos
feitos em universidades seriam justificaveis sob esta alegacdo de sempre trazerem
beneficios do que 0s prejuizos que causam, muito menos sob o0 pretexto de trazerem
contribuicbes médicas importantes para o bem-estar dos envolvidos. Singer cita
experimentos feitos com fins puramente especulativos. Pesquisas feitas por H.F. Harlow
(SINGER, 2011, p. 57), por exemplo, consistiam em criar macacos desde a infancia em
total isolamento, o que incluia também a privacdo materna. As conclusdes do pesquisador
foram que quando criados nestas condic¢des, depois 0s macacos ndo podiam interagir
socialmente com outros individuos de sua espécie e se encontravam em estado continuo
de depressdo e medo. Outra pesquisa (SINGER, 2002, p. 76) feita na Universidade de
Princeton deixou 256 ratos sem comida e agua até a morte. A conclusdo do experimento
foi: ratos em condicGes de privacdo de comida e agua sdo mais ativos do que ratos bem
alimentados. Experimentos desse tipo’ trazem resultados apenas especulativos, ou
qguando muito incertos em termos de beneficios para n6s humanos, enquanto, por outro
lado, o prejuizo para varios membros de outra espécie é enorme e desnecessario. Singer
se posiciona contra esse tipo de experimento que travestido pelo rétulo de pesquisa
médica e pelo pressuposto de que toda pesquisa medica traz mais beneficios do que
prejuizos, sempre prejudica individuos de outra espécie a troco de ganhos hipotéticos
baixissimos ou praticamente nulos. A busca irrestrita pelo conhecimento, testes da
toxicidade de produtos de beleza (dos quais inclusive ja temos uma gama tdo variada que
atende nossas necessidades) sdo exemplos claros de uma postura especista na
experimentacao animal que devia ser abolida.

Contudo, o que dizer da hipotese lancada pelos defensores da experimentagdo
animal? Se de fato, por exemplo, um Unico experimento em um animal ndo-humano
pudesse curar uma doenca grave, ele seria justificavel? A resposta de Singer, enquanto
utilitarista, é que sim, “em outras palavras, se um, ou mesmo uma duzia de animais
tivessem que sofrer experimentos a fim de salvar milhares, eu [Singer] pensaria que isto

seria certo e estaria de acordo com o a igual consideracdo de interesses que isto fosse

4 Singer menciona e descreve outros exemplos de experimentos cientificos aos quais submetemos os
animais ndo humanos rotineiramente sem qualquer preocupagdo imparcial ou ética de seus interesses
conferir 0 segundo capitulo de Libertagcdo Animal. A obra se encontra listada nas referéncias bibliogréaficas.



77

feito” (2011, p. 57, traducdo nossa). Se ndo houvesse outro modo de salvar estas pessoas
a ndo ser por estes experimentos, e a hipdtese fosse realmente verdadeira e pudesse
oferecer os resultados que promete entdo, considerados imparcialmente os interesses dos
afetados, a realizacdo do experimento traria a situagdo que maximizaria o interesse de
todos os afetados, a saber, as melhores consequéncias para todos. A balanca da igual
consideracao pesaria a favor dos beneficios, que, neste caso, em especifico superariam os
maleficios causados (dor, por exemplo) em levar adianta os experimentos. Contudo €
preciso lembrar a) nunca temos resultados assim e, portanto, esta questdo coloca os
beneficios em destaque absoluto, como se a mera hipotese em si ja fosse capaz de
autorizar qualquer tipo de experimento, b) a maioria dos experimentos sequer envolvem
situacBes em que podemos vislumbrar algum beneficio real. Singer , contudo, argumenta
gue em uma situacdo mais realista, se os beneficios ao menos forem elevados o bastante
(superarem em muito o interesse de ndo sofrer daqueles que fossem ser as vitimas da
experiéncia, e que este sofrimento pudesse ser atenuado ao méximo, por exemplo) e as
chances deste beneficio se tornar realidade fossem também altas, um utilitarista, na falta
de uma outra op¢do melhor, para trazer a tona a melhor consequéncia para 0s envolvidos
teria de aceitar que o experimento fosse feito. Sob estas condi¢bes, um pequeno nimero
de experimentos poderia ser justificavel moralmente. Isto, contudo, ainda ndo deixa claro
se a pratica, sob estas condicbes, se livra do especismo ou ndo. O teste para
compreendermos se a pratica estd imbuida de preconceito consiste em retrucar 0s

defensores da pratica da experimentacdo animal da seguinte forma:

[...] os que séo a favor da experimentacdo estariam preparados para executar
seus experimentos em criangas Orfas com um dano cerebral severo e
irreversivel se esse fosse o unico jeito de salvar milhares? (Eu digo ‘orfao’ para
evitar a complicacéo advinda dos sentimentos dos pais humanos) (2011, p. 57-
58, traducdo nossa).

Ora, a principal justificativa da experimentacdo animal é de que ela pode trazer
beneficios para os humanos atraves de suas descobertas. A busca por estas descobertas
através de experiéncias com animais se justifica principalmente pela semelhanga entre os
animais ndo humanos e nos, afinal, se isto ndo ocorresse em alguma medida, qual seria a
utilidade do experimento? O fato € que isto é tdo verdadeiro que em alguns casos animais
ndo humanos podem até superar humanos em muitas caracteristicas semelhantes: um
cachorro é e sempre sera mais autoconsciente, inteligente, mais suscetivel a dor do que,

por exemplo, uma crianga com um dano no cérebro severo e irreversivel. Ndo podemos



78

aceitar, portanto, pura e simplesmente que se faca experiéncias com individuos de outras
espécies sem admitirmos que 0 mesmo critério se aplicaria a seres da espécie humana
com nivel mental semelhante no que diz respeito as caracteristicas que sdo moralmente
relevantes (no caso do utilitarismo preferencial, senciéncia e autoconsciéncia, por
exemplo). Basta nos lembrarmos que casos semelhantes devem ser julgados do modo
semelhante. Alguém que se negasse a reconhecer isto estaria sendo de antemé&o especista
e incoerente: estaria avaliando casos semelhantes de modo desigual. Sua propria
inclinacdo preconceituosa em negar igual consideracdo a todos os afetados ja nos
permitiria dizer bastante sobre a moralidade de sua acdo. Contudo, o apelo a incoeréncia,
ndo constituiria sempre uma razdo para que nao se realizasse 0s experimentos. Se
aceitarmos, assim como o préprio Singer o faz, que um experimento seja realizado
quando, considerados os interesses de todos afetados de modo imparcial, este seria 0
unico curso de acdo que traria 0 maior beneficio para todos os afetados, a despeito do
dano (pequeno) que causasse a alguns poucos individuos, entdo, temos de aceitar este
argumento sem sermos especistas. Seja qual for a justificativa para a escolha de animais
ndo humanos para serem submetidos a alguma experiéncia, ela também tera de se aplicar
a seres da espécie humana com caracteristicas morais importantes em jogo que sdo
semelhantes™. Singer, portanto, diferentemente daqueles que defendem direitos morais
ndo é contra todo e qualquer tipo de experimentacdo que traga beneficios para todos os
afetados. A Unica regra absoluta que um utilitarista aceitaria, ao menos em um nivel
critico de raciocinio moral, é a de escolher a acdo que traga as melhores consequéncias
para todos os afetados por nossas agdes. Assim, a experimentacao poderia ser justificada
somente em casos em que a mera especulacao e os interesses supérfluos e secundarios
dessem lugar a beneficios e avancos palpaveis de que realmente temos necessidade. Nas
palavras do proprio Singer sobre a dificuldade de decidir se um experimento € justificavel

ou ndo:

De nada adianta dizer “nunca”! E tentador expressar essa justificativa em
termos morais mutuamente excludentes, porque assim se elimina a necessidade
de se pensar em casos especificos; mas, em circunstancias extremas, essas
respostas absolutistas sempre acabam ndo funcionando. A tortura de um ser
humano é quase sempre errada, mas ndo é absolutamente errada. Se a tortura

75 Isto vale também para o caso do argumento da substituigdo. Quando se aceita que animais ndo humanos
meramente sencientes sdo substituiveis, sendo iguais todas as demais condigdes, somos obrigados, por
coeréncia, a aceitarmos que seres humanos com nivel mental semelhante também o sdo. Singer da o
exemplo da criacdo de bebés humanos 6rfaos e geneticamente modificados para nunca ultrapassar em nivel
de desenvolvimento mental a mera senciéncia. Estes bebés seriam criados, mortos, e substituidos para
servirem como doadores de 6rgdos para outros humanos.



79

fosse a Unica maneira de se descobrir a localizacdo de uma bomba nuclear
escondida em algum pordo da cidade de Nova York, programada para explodir
em uma hora, a tortura se justificaria. Analogamente, se uma simples
experiéncia pudesse curar uma doenga como a leucemia, essa experiéncia seria
justificavel. Mas, na vida real, os beneficios sempre sdo mais remotos e, com
mais frequéncia, inexistentes (2004, p. 94, destaque nosso).

Perguntar-nos até onde estamos preparados para ir com experimentos em
membros da nossa espécie, portanto, nos ajuda a ponderar sobre a real necessidade da
pesquisa e a investigar métodos alternativos que ndo causem danos a ninguém, humanos
ou ndo humanos. Nos ajuda a avaliar e distinguir quais sdo as circunstancias extremas e
quando elas sdo justificaveis. Isto porque, embora a I6gica nos mande avaliar casos
semelhantes igualmente, a pratica diaria da experimentacao revela que embora aceitemos

comumente a ideia de que animais ndo humanos sejam submetidos a experiéncias,

Por outro lado, ndo é assim que qualquer defensor dos direitos humanos, ou
que qualquer membro de um comité de ética na pesquisa com seres humanos
(no Brasil eles se chamam CEPs e sdo regulados especialmente pela norma 196
do Ministério da Salde), normalmente reage ao experimento sugerido com o
bebé 6rfdo. Nds sé aprovamos pesquisa com bebés humanos se ela existe
primariamente em beneficio do prdprio bebé, se ndo causar dano desnecessario
0uU excessivo a ele, e se contar com a autorizagdo bem informada dos pais ou
responsaveis legais — que, se supde, julgardo e agirdo no melhor interesse da
crianga. Quando ha seres humanos vulneréaveis envolvidos em uma pesquisa a
regra € exclui-los, exceto se a pesquisa for para seu beneficio ou ndo oferecer
riscos. Chamamos isso de pesquisa terapéutica ou ndo danosa (BONELLA,
2012, p. 21).

Na prética, ndo aceitamos fazer experimentos danosos — que vao de encontro aos
interesses do individuo sujeito da experiéncia — com seres humanos com nivel mental
semelhante ao dos animais ndo humanos que, no geral, usamos em pesquisas cientificas.
Se, portanto, simplesmente equiparassemos o tratamento que dispensamos aos membros
da nossa espécie a todos 0s outros com caracteristicas morais relevantes semelhantes
entdo deixariamos de cometer erros graves com seres de outras espécies. Aceitariamos
apenas pesquisas terapéuticas ou ndo danosas tanto com animais ndo humanos quanto
com humanos e que trouxessem em primeiro lugar beneficio para o préprio sujeito da
experiéncia e ndo a terceiros. Na verdade, Singer vai além e, devido a situacao atual das
praticas institucionais de uso de animais em pesquisa, que apesar dos avancos graduais,
ainda passam longe de dar uma consideragdo imparcial aos interesses dos animais néo
humanos, sugere que “seria melhor, portanto, transferir fundos que agora servem para
pesquisa em animais para pesquisa clinica envolvendo pacientes capazes de consentir e

desenvolver outros métodos de pesquisa que ndo faga ninguém, animal ou humano,



80

sofrer” (2011, p. 58, traducdo nossa). Esta prescricdo se aproxima bastante em seu teor
moral com a que chegamos no caso da alimentagdo, a saber, a de nos tornarmos veganos’®.
Investirmos em pesquisas terapéuticas ndo danosas apenas com individuos que possam
consentir com a realizacdo das mesmas significa, na pratica, abolirmos a experimentagédo
com animais ndo humanos e também com humanos com nivel mental semelhante (bebés),
pois nenhum’” deles, apesar de alguns possuirem alto grau de autoconsciéncia e
inteligéncia, sdo autbnomos o suficiente para dar o consentimento se querem ou nao
participar de uma experiéncia. Singer chega a essa conclusdo, a n0osso ver, porque pensa
que a pratica da experimentacdo danosa tanto em humanos quanto em ndo humanos, no
geral, quando é feita pura e exclusivamente em vista de se obter beneficio para terceiros
ndo é a regra que produz as melhores consequéncias para todos os envolvidos. O fato é
que, na maioria dos casos, as experiéncias sao feitas com individuos humanos ou néo
humanos que ndo podem consentir por livre e espontdnea vontade com a pesquisa.
Teriamos, entdo, de assumir que sempre haveria pessoas responsaveis que poderiam
consentir de maneira informada e imparcial por eles tomando a melhor decisao disponivel
que esteja de acordo com seus interesses. A realidade mostra, no entanto, que na maioria
dos casos sequer consideramos os interesses dos animais ndo humanos de modo razoavel.
A indUstria da experimentacao e os lucros colossais que ela gera € um exemplo de barreira
que impede que tenhamos uma postura antiespecista. As proprias universidades e 0s
comités de ética ndo estdo isentos desta influéncia negativa. Quanto ao restante da
prescricdo, isto é, o fato dela exigir que as pesquisas sejam terapéuticas, podemos explica-
la mediante o alerta de que raramente as pesquisas alcangam os resultados espetaculares
que prometem, isto é, em pouquissimos casos pode-se de fato vislumbrar um beneficio

palpavel que supere os danos (dor e morte, por exemplo’®) causados ao sujeito da

6 Na verdade, o veganismo, entendido como uma posicdo ética e politica, requer o boicote ao uso dos
animais em todas as nossas préaticas. Porém, comumente, é identificado apenas com os habitos alimentares.
De qualquer forma, o que pretendemos dizer € que Singer no caso da experimentacéo cientifica a mesma
conclusédo do caso da alimentacdo: no geral é melhor que ndo fagamos experimentos com o0s animais.

" Mesmo animais ndo humanos com alto grau de autoconsciéncia como, por exemplo, os grandes simios,
ndo preenchem este pré-requisito. Contudo, casos assim sdo menos controversos porque por mais que eles
ndo exibam caracteristicas morais relevantes em um mesmo grau que um ser humano adulto ja
reconhecemos moral e as vezes até legalmente seus interesses. O projeto GAP, por exemplo, luta por
assegurar o direito a vida, liberdade, e ndo tortura aos primatas ndo humanos (chimpanzés, gorilas, bonobos
e orangotangos). Cf. http://www.projetogap.com.br/. Acesso em 5 de janeiro de 2017.

8 Se em um nivel critico de raciocinio moral Singer néo é absolutamente contra a experimentacao, isto nio
o faz ignorar que os danos causados aos animais ndo humanos sistematicamente sdo graves. Experimentos
podem causar além de sofrimento intenso, morte. Segundo o utilitarismo preferencial de Singer, seres
meramente sencientes sdo substituiveis, mas precisam levar vidas felizes e serem mortos de maneira
indolor, por fim, sua morte precisa ser compensada por um individuo semelhante com prospectos de vida
feliz também semelhantes. S assim a morte de seres meramente sencientes é justificavel moralmente. Um



http://www.projetogap.com.br/

81

experimentacao. No nivel intuitivo do raciocinio moral, entdo, deveriamos simplesmente
reprovar moralmente experiéncias feitas com humanos ou ndo humanos que nao fossem
terapéuticas e ndo envolvessem pacientes que ndo possam dar 0 seu consentimento
informado, ou, expressando de outro modo, deviamos abolir a experimentacdo danosa
com seres sencientes’®. Embora no nivel critico de raciocinio, Singer néo se oponha em
absoluto a experimentagdo danosa tanto em animais ndo humanos quanto de humanos
meramente sencientes, ele reconhece que continuar com a experimentagdo animal do jeito
como ela existe ainda hoje nos leva apenas a manter a tradicional postura de que animais
sdo objetos que podemos simplesmente usar para nosso beneficio, mesmo quando este
“beneficio” pode significar, por exemplo, apenas mais um produto de beleza para o rol
de milhares disponiveis no mercado, ou uma promessa hipotética de beneficios

espetaculares enviesados pela curiosidade intelectual. Nos, afirma Singer,

[...] estamos no meio de uma situacdo de emergéncia, em que terrivel
sofrimento estd sendo infligido a milhGes de animais para objetivos que,
segundo qualquer ponto de vista imparcial, obviamente sdo inadequados para
justificar o sofrimento. Quando tivermos cessado de realizar todos esses
experimentos, entdo teremos tempo suficiente para discutir o que fazer acerca
dos restantes, tidos como essenciais para salvar vidas ou evitar sofrimentos
maiores (2004, p. 95)

Assim, talvez, no futuro, quando cessada a exploragao escrupulosa que fazemos
dos outros animais ndo humanos, e abertas as portas para uma sociedade que reconheca
que pertencer a outra espécie diferente da nossa ndo nos diz que nada nos autorize a causar
sofrimento e morte a bilhGes de individuos a nosso bel prazer, ai entdo, neste momento,

argumenta Singer, seria mais proveitoso pensar conscienciosamente em casos em que

experimento que cause dor (impega que o animal tenha no balanco geral de suas experiéncias, um bem-
estar pelo menos positivo) e morte a um individuo precisa, obrigatoriamente, do ponto de vista da
otimizacdo das consequéncias para todos os afetados trazer beneficios que superem largamente todo esse
dano e prejuizo causado. O célculo se complica mais ainda se 0 animal tiver uma vida infeliz e morte com
dor, afinal, todo esse prejuizo sequer podera ser compensado com a criagdo de um novo ser. Se o ser é
autoconsciente em algum grau, como de fato acontece na maioria dos experimentos, o prejuizo se agrava
mais ainda, porque seres assim possuem preferéncias inicas e ndo sio nem em teorias substituiveis. E por
isso, provavelmente, que os defensores inveterados da experimentacdo animal sempre projetam resultados
pouco modestos quando nos oferecem a salvacao de milhares através do sacrificio de poucos: eles sabem
que o inferno que fazem da vida dos animais a troco de muito pouco, as vezes quase nada, s6 pode ser
aceito pela opinido publica se for escamoteado pela promessa de um paraiso, que na realidade néo existe.
" Uma outra alternativa seria a experimentacdo danosa ou provavelmente danosa apenas em seres que
possam consentir de maneira informada e autbnoma — o que restringiria 0 escopo apenas para humanos.
Embora esta alternativa seja possivel ela também é discutivel. Talvez, como no caso dos individuos que
ndo podem dar seu consentimento, a alternativa que traga as melhores consequéncias para a sociedade como
um todo seja 0 de acabar com experimentos danosos mesmo quando consentidos, afinal, os interesses
envolvidos (lucros, e curiosidade cientifica, por exemplo) podem levar a casos de abusos semelhantes aos
gue acontecem atualmente com os animais ndo humanos.



82

realmente, na falta de alternativas melhores, seja justificavel sacrificar de modo imparcial
alguns interesses através da experimentagdo (ou qualquer outra acdo) para trazermos de
fato um resultado benéfico a todos os envolvidos. Por fim, podemos concluir, que embora
Singer ndo seja em teoria, isto €, em um nivel reflexivo e critico, contra todo o uso de
animais ndo humanos (nem mesmo o de humanos em situacdes semelhantes) em alguns
casos especificos e justificados em que estivéssemos em condi¢do de avaliar de maneira
plenamente informada tanto as preferéncias de todos os envolvidos quanto os fatos
importantes (as alternativas, os beneficios e danos, o grau de autoconsciéncia dos
afetados, etc.), ele de modo geral prescreve que em nossas acdes cotidianas devamos
simplesmente abolir 0 uso dos animais e boicotar toda a indlstria e prética
institucionalizada associada a sua exploragdo. Mesmo em casos dificeis, ou menos
corriqueiros que os demais, como quando comparamos a experimentacdo animal com a
alimentacdo, o utilitarista esta do lado da abolicdo. O utilitarismo preferencial admite que
as vezes a experimentacao pode ser justificada e até se tornar nosso dever quando esta de
acordo com o principio da utilidade e da igual consideracao de interesses. Mas, a realidade
nos oferece muitas variaveis que devem ser levadas em conta, em suma, ela nos entrega
um labirinto de calculos e consequéncias: nem sempre o que do ponto de vista teorico €
possivel e traria 0 melhor resultado (um experimento, por exemplo) é realizavel; ou,
mesmo quando realizavel, se as demais condi¢des ndo forem iguais, pode simplesmente
ndo trazer os melhores resultados de um ponto de vista ético, isto €, universal e imparcial.
Resumindo, mesmo que os argumentos de Singer justifiquem a possibilidade do uso ético
de alguns animais ndo humanos em circunstancias bem delineadas, no entanto, devido ao
fato de ele ser um consequencialista e a correcdo da acdo levar em conta sempre as
consequéncias, nada garante que a) porque estas circunstancias sdo possiveis, elas
acontecem ou possam de fato acontecer b) e nada garante que elas, caso possiveis, trardo
os melhores resultados para todos envolvidos segundo uma consideracdo imparcial dos
interesses de todos os afetados. Se nossa interpretacdo estiver correta, de modo geral,
podemos afirmar que as consequéncias préaticas de todas as consideragdes que fizemos
nos leva a uma posicgdo abolicionista em um nivel intuitivo do raciocinio moral, mas nem

sempre em um nivel critico. Neste Gltimo, contudo, teriamos uma posicgéo circunstancial®

80 Concordamos que Singer ndo fecha as portas para um uso justificado dos animais ndo humanos. Isto esta
claro. Contudo, uma leitura atenta de seus argumentos nos leva a crer que a consideracdo cuidadosa de
todas as partes afetadas pelas praticas institucionalizadas de explora¢do animal nas circunstancias atuais
ndo se d4 em uma situacdo simples em que “todas as demais condigdes sdo iguais”. Mesmo em um nivel
critico de raciocinio existem outras consideracfes eticamente relevantes em jogo que ndo podem ser e ndo



83

e de modo algum definitiva ou absoluta. Abolir, a médio e longo prazo, pode maximizar
0 interesse de todos e inclusive proporcionar a possibilidade futura de um uso mais
consciencioso em situagfes de necessidade ou emergéncia. Quando, ao contrério,
analisamos caso a caso com 0 maximo de rigor, as vezes, podemos chegar a alguma
concluséo diferente.

Por fim, h& quem discorde que Singer seja em algum sentido significante
abolicionista, isto &, que sua filosofia proporcione uma defesa sélida contra a exploracéo
animal. Mais do que isso, alguns criticos de Singer pensam que sua filosofia fundamenta
a continuacdo desta mesma exploracdo animal, mesmo que de forma humanitaria ou
benevolente. Se entendermos que um “bem-estarista pensa [apenas] em termos de
maximizar os beneficios humanos, desde que ndo se cause com isso sofrimento excessivo
aos animais ou desde que se minimize tais prejuizos” (BONELLA, 2012, p.24), entdo, ao
que tudo indica, os argumentos de Singer ndo sdo deste tipo. Como foi demonstrado, o
uso de animais ndo humanos s6 pode ser justificado moralmente em circunstancias bem
especificas. Tao especificas que em nossas decisbes morais cotidianos é melhor nem
pensar nelas e agirmos de modo a abolir as praticas em que usamos animais. Além disto,
sua especificidade exigem um rigor l6gico (julgarmos casos similares de modo similar),
factual (termos 0 maximo de consciéncia da procedéncia das informacdes relevantes e
das alternativas disponiveis) e valorativo (maximizarmos a satisfagdo das preferéncias).
Tudo isto deve ser levado em conta e torna, argumenta Singer, e torna nossas decisoes
imparciais e universalizaveis. A filosofia de Singer ndo parece fazer jus a alcunha de bem-
estarismo, pelo menos, neste sentido em que bem-estarismo significa colocar a
otimizacdo dos beneficios humanos sempre em primeiro lugar. Pensar assim seria
reconhecer que animais ndo humanos possuem interesses semelhantes, mas mesmo assim,
ndo devemos considera-los igualmente aos nossos em situacfes idénticas. Isto €,
especista. Como vimos, um dos principais argumentos sustentados por Singer é que ndo
adianta apenas reconhecer que a capacidade de possuir interesses é suficiente para
consideragdo moral direta, precisamos dar um passo a mais, o de dar igual consideragéo

a todos os interesses. Defensores da atribuicdo de direitos morais aos animais ndo

sdo ignoradas pelo filésofo. Isto significa que o filésofo tem consciéncia de que quando langa méo de
argumentos altamente especulativos ele ndo pode ignorar as outras consideracdes relevantes que envolvem
circunstancias atuais e reais. Por exemplo, o argumento da substituicdo é especulativo, isto é, quando todas
as demais condicOes sdo iguais e satisfeitas, ele é plausivel e praticavel. Se incluimos outras consideracdes
relevantes minuciosas percebemos que ja ndo é tdo facil assim executa-lo na pratica de modo ético mesmo
guando estamos analisando casos especificos.



84

humanos, contudo, discordam de Singer em algo mais fundamental, a saber, a ideia
normativa de que as consequéncias de uma acgao é que determinam ou ndo a sua corre¢ao.
Para eles, de modo geral, o propoésito da ética ndo € o de produzir as melhores
consequéncias, mas sim o de proteger interesses. Considerar igualmente os interesses de
todos afetados significa, portanto, proteger com direitos aquilo que para todos em uma
comunidade moral sdo os interesses mais importantes em jogo, por exemplo, a vida (tanto
em sua duracdo quanto em sua qualidade). Este é o caso de Gary L. Francione, filésofo e
professor de direito, ao argumentar que quando o interesse moralmente relevante de
alguém puder ser superado por interesses de terceiros para produzir um beneficio maior,
entdo ele ndo serd levado a sério de fato. A critica neste sentido parece ir na direcdo de
que néo basta abolirmos o uso de animais em nosso dia-a-dia como um preceito geral que,
em alguns casos, pode ser abandonado ou revisto. A prépria ideia de igual consideragédo
de interesses para a abordagem dos direitos impede o calculo utilitario. Francione, neste
sentido, além de negar que o utilitarismo tenha carater abolicionista acredita que a teoria
moral desde as suas origens, de Bentham até Singer, apesar de ter avancado no sentido de
que reconhecer que animais ndo humanos possuem interesses, fundamentou o modo como
vemos nossa relacdo moral com os animais hoje: no fundo, embora reconhe¢camos que
eles possuem interesses, principalmente aquele de ndo sofrer, todo conflito de interesses
de forma geral pesara a favor de n6s humanos. A raz&o ele alega é que nés os vemos ainda
legal e moralmente como nossa propriedade, isto €, meios para realizarmos fins humanos.
Reconhecer que alguém tem interesses, mas ndo os proteger com direitos, levaria a esta
condigdo de injustica: reduziriamos o sofrimento causado, mas ndo aboliriamos a
exploragdo institucionalizada. Para Francione, o utilitarismo, portanto, ndo s6 € bem-
estarista como é um dos sustentaculos tedricos deste tipo de visdo moral dos animais ndo
humanos. Nosso proximo passo sera, portanto, tratar da abordagem dos direitos morais,
mais especificamente dos argumentos do prdprio Francione, para compreendermos
melhor como se da esse embate tedrico entre uma teoria consequencialista e outra nao
consequencialista. S6 depois de termos feito isto, poderemos, por fim, avaliar se as
criticas procedem e se a proposta abolicionista dos que defendem os direitos animais é

mesmo incompativel ou antagénica ao utilitarismo de Peter Singer.



85

Capitulo 2: Abordagem dos direitos de Gary L. Francione

Gary L. Francione é um tedrico defensor dos direitos animais e, como tal, do ponto de vista
normativo, um nao consequencialista. Sua obra é reconhecida notoriamente por sua posi¢ao clara:
todos os seres sencientes, ele defende, possuem o direito de ndo serem tratados como recursos, isto
€, como coisas das quais n6s podemos obter beneficios sempre que isto for do nosso interesse. Para
0 autor, a abolicdo do estatuto de propriedade € uma exigéncia moral do principio de igualdade.
Conferir o direito de ndo ser tratado meramente como propriedade significa proteger o interesse
basico de ndo sofrer de todo ser senciente, independentemente do quanto os outros possam ganhar
com isto. Todos que possuem este direito 0 possuem em pé de igualdade com os demais membros
da comunidade moral e todos eles sdo pessoas em um sentido moral significativo pura e
simplesmente porgue ndo sdo meramente coisas que podemos usar Como meios para nossos fins.
O estatuto de pessoa e o direito de ndo ser tratado como propriedade exigem mais do que uma
mudanca de tratamento, exigem a abolicdo de qualquer tipo de uso de todos 0s seres sencientes.
Isso é verdade tanto para humanos quanto para animais ndo humanos, que séo sencientes. Negar
aos animais este direito sob a alegagéo de que eles pertencem a outra espécie seria tdo arbitrario
quanto usar a cor da pele ou o sexo para justificar que humanos ndo tenham seus interesses basicos
considerados igualmente, a saber, sejam submetidos a condicdo de propriedade. Segundo pensa
Francione, especismo € isto: tratar casos semelhantes de modo diferente. Ora, se ndo aprovamos
que um ser humano seja tratado como coisa ou como propriedade alheia, somos especistas quando
aceitamos que os animais ndo humanos tenham uma consideracdo moral diferente.

A senciéncia € o Unico critério defendido pelo autor para que um individuo possa ser
incluido ou ndo na comunidade moral, isto &, para que tenhamos com ele obrigaces diretas sob a
égide da igualdade. Assim como Singer, Francione também defende que devamos aplicar o
principio da igual consideracdo de interesses aos animais, a diferenca é que, por ser um ndo
consequencialista e um defensor da atribuicao de direitos morais, a igual consideracdo moral requer,
segundo sua posicao teorica, a protecao de interesses independentemente das consequéncias — por
exemplo, da maximizagéo dos interesses dos envolvidos. Neste sentido, direitos s&o como escudos
que protegem os interesses dos individuos contra interesse de terceiros, mesmo quando sacrificar o
interesse daqueles possa trazer beneficios maiores a estes Gltimos. Francione é, por este motivo,
critico contundente do utilitarismo tanto em sua versdo hedonista, quanto em sua versdo
preferencial. A filosofia de Bentham é apontada pelo autor como sustentaculo tedrico sobre o qual
se promoveu a partir do século XIX uma mudanca paradigmatica tanto moral quanto legal no

ocidente em relagdo ao tratamento que dispensavamos aos animais ndo humanos. Os argumentos



86

do filésofo utilitarista simbolizam uma mudanca radical porque defendem veemente — como
mostramos também no capitulo anterior —0 reconhecimento dos interesses dos animais néo
humanos. Causar sofrimento desnecessario aos animais ndo humanos é simplesmente ignorar que
eles possuem interesses semelhantes aos nossos e injustificavel do ponto de vista moral segundo
pensava Bentham. Nossa visao sobre nossos deveres para com 0s animais ndo mudou muito desde
entdo, e isto se refletiu tanto nas leis da maioria dos paises do ocidente quanto em nossos principios
morais. O principio do tratamento humanitério afirma que s6 podemos preferir nossos interesses
aos dos animais quando for realmente necessario. Entre esses interesses 0 mais basico é o de ndo
sofrer. Este principio, segundo argumenta Francione, reflete nossa sabedoria convencional sobre a
questdo, a saber, 0 que no dia-a-dia pensamos ser as regras que devemos seguir. Segundo o autor, a
maioria das pessoas concorda com duas principais intuicdes: 1) quando houver necessidade, isto €,
em situacdes de conflito de interesses entre humanos e ndo humanaos, podemos preferir os primeiros
2) apesar de acharmos certo preferir os humanos em situacdo de emergéncia ou conflito verdadeiro,
isto ndo significa que podemos simplesmente tratar os animais ndo humanos como coisas
inanimadas que ndo sofrem ou sentem dor; ao contrario, reconhecemos que nao devemos produzir
sofrimento aos animais sem que haja necessidade. Ambas estdo assentadas em torna da ideia de
necessidade. Somente quando necessario € que podemos preferir os humanos e causar sofrimento
aos animais. O principio do tratamento humanitario € uma norma tanto moral quanto legal, pois ao
mesmo tempo que indica como devemos agir, também fundamenta o funcionamento das leis do
bem-estar animal e 0 seu modus operandi. Se as origens do principio do tratamento humanitario
remetem a Bentham, seu principal proponente moderno é Peter Singer, cujos argumentos Francione
analisa cuidadosamente e néo poupa criticas.

As criticas feitas a Bentham e a Singer — que serdo tratadas com cuidado neste trabalho —
sdo importantissimas para compreendermos bem a defesa dos direitos animais de Francione porque
revelam minuciosamente as razdes porque o fildsofo rejeita o principio do tratamento humanitario
e se opde de maneira categdrica a abordagem utilitarista defendida pelos outros dois autores. Todos
estes aspectos da abordagem de Francione, embora mencionados apenas de modo resumido, s&o,
podemos dizer, 0s pontos principais de sustentacao de todos seus argumentos. Eles serviréo, a partir
de agora, como nosso ponto de partida para alcangarmos uma compreensdo mais completa de sua
defesa dos direitos animais, bem como de suas criticas aos argumentos de Bentham e Peter Singer,

assunto do primeiro capitulo de nosso trabalho.



87

2.1 Esquizofrenia moral: origem e causa
2.1.1 Diferenca entre uso e tratamento

A primeira distin¢cdo que precisa ser feita para entendermos a teoria moral de
Francione é entre o conceito de uso e de tratamento. A diferenca normativa entre os dois
conceitos se deve ao fato de que justificar o uso de animais para uma finalidade especifica
ndo é a mesma coisa que justificar como devemos tratar estes mesmos animais quando de
antemao aceitamos que o uso deles para esta mesma finalidade ja esté justificado. Pensar,
por exemplo, se € justificavel criar animais, mata-los e usa-los como comida é diferente
de pensar como devemos tratar 0s animais gque criamos para comermos, ou sob quais
condicBes de tratamento seu uso para alimentacdo é justificavel. Neste Ultimo caso
frequentemente o que se questiona é se o tratamento € cruel ou ndo, se 0s animais levam
vidas felizes ou ndo, se podem de maneira satisfatoria perseguir e realizar seus desejos ou
ndo. Tudo isto depende de como tratamos os animais, por exemplo, se sdo criados em
granjas industriais em gaiolas apertadas ou se podem andar e correr livremente durante o
pouco tempo que possuem antes de serem abatidos. A questdo do uso, ao contrario,
podemos dizer, € mais radical. Ela envolve a investigacdo sobre se a prépria finalidade
em questdo — matar animais para alimentacdo, por exemplo — é aceitdvel moralmente, ou
até mesmo se a propria ideia de usar um animal como meio para realizar quaisquer tipos
de fins humanos pode ser aceitavel, independentemente de qual tratamento o animal teria.
Essa distincdo entre uso e tratamento nos ajuda a entender historicamente, mas também
no momento atual relacdo moral com os animais. A partir dela, Francione (2008, p. 1-2)
classifica quatro abordagens através das quais enxergamos nossas obrigacfes morais e

legais em relacdo aos animais ndo humanos:

1) Animais como coisas: antes do século X1X os animais eram vistos como meras coisas
tanto do ponto vista moral quanto do ponto de vista legal. A distingdo entre uso e
tratamento sob as lentes das teorias morais e legais daquele tempo simplesmente nédo
importava: os animais simplesmente estavam excluidos da comunidade moral, e as leis,
por consequéncia, simplesmente ignoravam 0s seus interesses.

2) Bem-estarismo animal: representa a partir do século X1X uma mudanca de paradigma
em relagdo a abordagem anterior. Ndo vé os animais como meras coisas, embora aceite
que o uso dos animais para propositos humanos seja justificavel. A sua justificacdo se

tem seu limite estabelecido através do reconhecimento da capacidade de sofrer dos



88

animais. Segundo esta abordagem podemos usar 0s animais desde que ndo os tratemos de
modo cruel, a saber, sem lhes impor sofrimento desnecessario, o que conhecemos pelo
nome de tratamento “humanitario”. Se a obriga¢do moral e legal de n&o causar sofrimento
desnecessario, por um lado, trouxe os animais para a esfera de nossas consideracoes
morais, por outro lado, colocou o cerne de toda a questdo na regulamentacdo do
tratamento que dispensamos a eles, isto €, na ideia de que € possivel ter um controle
adequado sobre o bem-estar dos animais que néo esteja de acordo apenas com 0S N0SS0S
interesses em usa-los, mas também na consideracdo adequada do interesse deles em seu
préprio bem-estar (principalmente no interesse em nédo sentir dor). Ainda hoje € a lente
pela qual majoritariamente enxergamos a nossa relacdo moral e legal com 0s outros
animais.

3) Novo bem-estarismo®!: ndo é muito diferente da posicio bem-estarista, embora tenha
varias versoes, e cada uma delas possa ser em algum aspecto critica do bem-estarismo
tradicional. A proximidade com o bem-estarismo tradicional existe devido & persisténcia
na ideia de regulamentar o tratamento ao invés de abolir o uso. Algumas versdes, contudo,
argumentam que a regulamentacéo continua do uso pode levar a reducédo drastica do uso
que fazemos dos animais, ou até mesmo a prépria abolicéo.

4) Direitos animais: é, como ja brevemente expomos, a posicdo do préprio Francione.
Segundo esta abordagem o uso dos animais ndo humanos deve ser abolido. Devemos,
portanto, rejeitar qualquer tentativa, tedrica ou pratica, de regulamentar o tratamento que
damos aos animais ndo humanos. A inclusdo dos animais na comunidade moral para a
posicao dos direitos animais requer mais do que um tratamento “humanitario” ou uma
regulamentacdo que impega sofrimento “desnecessario”. A distingdo aqui entre uso e
tratamento é central porque a defesa dos direitos animais coloca a questdo de um modo
mais radical, isto €, ela ndo se pergunta se 0 modo como tratamos 0s animais € certo ou
justificavel moralmente, mas antes ele se opGe ao uso em si mesmo daqueles que
pertencem a comunidade moral ndo importa como este uso se der, isto &, independente se
o0 tratamento é regulamentado pela ideia de ndo causar sofrimento desnecessario ou nao.
A ideia de regulamentacédo € rejeitada porque ndo consegue proteger os interesses dos

animais de modo satisfatério, e mais do que isso, ela mantém ou torna aceitavel o ponto

81 Usaremos o termo bem-estarismo para nos referirmos de modo geral tanto a segunda quanto a terceira
abordagem porque ambas ndo se opdem ao uso per se dos animais. A diferenca entre as duas, grosso modo,
€ que 0 novo bem-estarismo pode ver o regulamento do tratamento como um caminho que leva a abolicéo.



89

de vista de que podemos continuar usando 0s animais para nossos propositos desde que
o tratamento passe pelo crivo da necessidade. A posicdo de Francione, como ficara claro
ao longo deste capitulo, é resultado de uma oposigdo criteriosa a0 bem-estarismo em

geral, tanto moral quanto legal.

2.1.2 A transicdo da abordagem dos animais como coisas para a do bem-estar animal

Feita esta distingdo entre tratamento e uso bem como a sua aplicacdo a um quadro
tedrico composto pelas abordagens expostas, entenderemos onde se situa nossa sabedoria
convencional sobre os deveres que temos para com 0s animais. O modo como encaramos
nossa relacdo moral com os animais no dia-a-dia, como ja foi dito, estad assentado
basicamente em duas intuicdes amplamente aceitas e que sdo baseadas na nocao de
necessidade:

1. E errado causar sofrimento desnecessario aos animais.

2. Embora seja errado causar sofrimento desnecessario aos animais, em situacoes de
conflito de interesse de humanos ou animais, isto é, apenas quando houver necessidade,
podemos preferir os interesses dos humanos.

Estas duas intui¢cdes tém como pressuposto a ideia que, embora 0s animais tenham
algum valor moral, qualquer que seja esse valor os humanos sempre terdo uma
importancia moral maior®2. Este € o principal motivo para que, no geral, se pense que em
casos de conflito genuino ou emergéncia entre 0s interesses de humanos e ndo humanos
podemos sempre preferir os humanos. O exemplo da casa em chamas ilustra bem a
questdo: um individuo passa por uma casa e percebe que ela esta em chamas. Ele percebe
que dentro da casa ha uma crianca e um cachorro. Devido a rapidez com que o fogo se
alastra e destrdi toda a construcado, o individuo se da que conta que se quiser fazer algo
para ajudar terd que escolher salvar ou a crianga ou o cachorro. Segundo Francione, 0
individuo, bem como todos nos, normalmente seguiriamos a segunda intuicdo exposta
acima e salvariamos a crian¢a humana ao invés do cachorro. Na verdade, segundo pensa

o autor, “na maioria das situagbes de emergéncia — pelo menos no abstrato -,

82 Ha quem pense que os interesses humanos importam mais porque os animais seriam inferiores do ponto
de vista espiritual, ou porque possuem capacidades mentais e cognitivas inferiores a dos humanos. Seréa
mostrado mais adiante que Francione argumenta que nenhum critério além da senciéncia é necessario para
a sua defesa de que os animais possuem ao menos um direito, o de ndo serem tratados como recurso
econdmico ou propriedade.



90

consideramos moralmente preferivel escolher o humano a escolher o animal”
(FRANCIONE, 2013, p. 25). Pensar que os animais sejam diferentes de nds a ponto de
sempre serem preteridos por humanos em situages de emergéncia verdadeira, contudo,
ndo significa que podemos trata-los como bem nos aprouver, a saber, desconsiderarmos
seus interesses sem necessidade alguma. Reconhecemos que animais sdo diferentes de
pedras ou plantas porque s&o sencientes — possuem a capacidade de experienciar subjetiva
e conscientemente a dor e o sofrimento — por isso, tém o interesse em néo sofrer. E este
interesse que importa moralmente e que esta na base da intuicdo de que ndo devemos
causar sofrimento sem que haja necessidade. A intencdo de Francione, como mostraremos
ao longo deste trabalho, ndo é de simplesmente abandonar estas duas intuicdes que
representam o senso comum ou nossa sabedoria convencional sobre nossa relagdo moral
com 0s animais, mas sim de mostrar que somente a abordagem dos direitos defendida por
ele realmente toma os interesses dos animais como moralmente significativos, sem por
iSs0, negar que em casos de conflitos genuinos podemos preferir os humanos.

Embora compartilhemos essa visdo no nosso dia-a-dia sobre os animais, nossas
acdes, por outro lado, ndo se mostram de acordo com o que pensamos ou dizemos pensar.
Isto € o que Francione (2008, p. 25, 26; 2013, p. 1) em sua obra chama de esquizofrenia
moral®®. Nossas atitudes sdo esquizofrénicas porque concordamos que 0s animais
importam moralmente e que ndo devemos lhes causar dor ou sofrimento sem que haja
necessidade, mas mesmo assim 0 uso que fazemos deles e o tratamento que nds
dispensamos a eles esta longe de fazer justica ao que a palavra necessidade significa. A
maioria dos casos, por exemplo, em que impomos sofrimento aos animais ou que
preterimos seus interesses aos nossos nao pode ser comparado ao cenario da casa em
chamas porgue nao representam um conflito ou emergéncia verdadeira, isto €, um conflito
inevitavel. Se este fendmeno revela nossa incoeréncia, podemos entdo nos perguntar qual
a razdo desta disparidade entre 0 que pensamos ser a coisa certa a se fazer e como agimos?
Mais do que isso podemos nos perguntar sobre a origem desta disparidade. Tendo em
vista estas indagacOes, seguiremos a seguinte ordem de exposic¢do: a) comegaremos pela

origem histérica e filos6fica do nosso trato moral com os animais, a saber, pela

8 Francione em seu blog Animal Rights: Abolitionist Approach explica que “A esquizofrenia é uma
condicdo reconhecida que pode ser caracterizada pelo pensamento confuso e delirante. Dizer que somos
confusos e delirantes no que diz respeito a questdes morais nao significa dizer que aqueles que sofrem de
esquizofrenia clinica sdo imorais. E apenas dizer que muitos de nés pensamos acerca de assuntos morais
importantes de um modo confuso, delirante e incoerente” (tradugdo nossa). Disponivel em:
<http://www.abolitionistapproach.com/a-note-on-moral-schizophrenia/>. Acesso em 5 de janeiro de 2017.


http://www.abolitionistapproach.com/a-note-on-moral-schizophrenia/

91

caracterizacdo dos animais como meros instrumentos para a realizacdo dos fins humanos,
ou de modo geral, como coisas, b) depois mostraremos a ruptura com esta abordagem
através da aceitacdo do principio do tratamento humanitério, c) por fim explicaremos a
razdo da nossa esquizofrenia moral.

A origem, segundo entende Francione, tem raizes profundas em nossa historia e
estd diretamente relacionada ao fato de que antes do século XIX no ocidente ndo se
reconhecia, de modo geral, que os animais fossem de modo algum moralmente relevantes.
Os animais ndo humanos estavam excluidos da esfera da moralidade, e as obrigacdes
morais que lhes diziam respeito eram no maximo indiretas, isto €, pensava-se que quando
muito tinhamos deveres morais que de algum modo envolviam 0s animais, mas nunca
que tinhamos para com eles deveres diretos. Em outras palavras, todos os deveres morais
que tinhamos para com 0s animais eram obrigacdes diretas devidas a outro humano. Os
animais e nossos deveres para com eles entravam indiretamente apenas porque poderiam
ter alguma ligagdo com algum humano. Os animais eram tratados como meras coisas, e
do ponto de vista moral, portanto, ndo eram vistos de modo diferente do que vemos 0s
objetos inanimados. O estatuto moral dos animais ndo era muito diferente de o de uma
pedra.

A mais conhecida defesa filosofica (FRANCIONE, 2008, p. 28), da ideia de que
0s animais ndo passavam de autdmatos ou robds que ndo podiam ter experiéncias
conscientes do mundo foi feita por Descartes no século XVII. O fildsofo francés pensava
gue animais ndo possuiam mentes. Sua tese era defendida baseando-se no fato de que os
animais nao possuiam a capacidade de se comunicar através de uma linguagem. Apesar
dos animais aparentarem agir de maneira inteligente, Descartes argumentava que eles
eram apenas maquinas, desprovidas de alma, que agiam, por assim dizer, de modo

programado. Nas palavras do proprio Descartes:

E também notdério que, embora haja muitos animais que
demonstram mais engenhosidade do que nds em algumas de suas
acoOes, vé-se, contudo, que 0s mesmos nao demonstram nenhuma
em muitas outras; de modo que o que fazem melhor que nés nédo
prova que tenham espirito; pois, desta forma, té-lo-iam mais do
que qualquer um de noés, e agiriam com mais acerto em todas as
outras coisas; mas, pelo contrario, prova que ndo o ttm, é que é a
natureza que neles opera de acordo com a disposicdo de seus
Orgdos, assim como se vé que um reldgio, composto apenas de
rodas e de molas, pode contar as horas e medir o tempo com



92

muito mais exatiddo que nds, com toda a nossa prudéncia (2001,
p. 66).

Assim como um reldgio é uma coisa criada pelo homem para desempenhar uma
funcdo, os animais, desprovidos de mente e da capacidade de possuirem experiéncias
positivas ou negativas do ponto de vista subjetivo, eram vistos como relogios criados por
deus: maquinas naturais que nao possuiam qualquer tipo de vida mental e nenhum
interesse moral significativo, nem mesmo o mais basico, o de evitar a dor. Em suma, a
posicio de Descartes negava que 0s animais eram sencientes®*. Por este motivo, falar em
obrigacGes morais para com 0s animais, para ele e os adeptos de sua filosofia, era téo
absurdo quanto falar que rel6gios possuem algum interesse significante. As restricdes
quanto ao que se podia fazer com os animais eram praticamente ilimitadas, tdo ilimitadas

COMO 0 que pensamos sermos autorizados a fazer com reldgios:

Descartes e seus seguidores realizavam experimentos em que pregavam
animais em tébuas pelas patas e 0s cortavam vivos para revelar seus coragdes
batendo. Eles queimavam, escaldavam e mutilavam animais de todas as
maneiras concebiveis. Quando 0s animais reagiam como se estivessem
sentindo dor. Descartes desprezava essa reagdo por achar que ela ndo diferia
do som de uma maquina funcionando mal. Um cachorro gritando, Descartes
afirmava, ndo é diferente de uma engrenagem rangendo que precisa de 6leo
(FRANCIONE, 2013, p. 50).

Se para Descartes era absurdo falar em obrigagdes morais para com 0s animais,
por outro lado, era perfeitamente admissivel falar em obrigagdes morais que concernem
ou envolvem os animais. Esta € a perspectiva do que chamamos agora ha pouco de
obrigacBGes ou deveres indiretos. Um exemplo que pode ilustrar esta perspectiva dos
deveres indiretos é o seguinte: um individuo possui um gato e seu vizinho se incomoda
com o fato dele perambular pelo seu telhado. O vizinho, entdo, incomodado com o
barulho que o gato faz ao passear pelo telhado decide envenena-lo. Um defensor da
perspectiva dos deveres indiretos concordaria que o vizinho fez algo errado. Todavia,
argumentaria que fez algo errado ao individuo dono do gato, ndo ao préprio gato. Por
exemplo a) a morte do gato magoaria o seu dono ou b) o gato era propriedade do
individuo, e por isso ele causou um prejuizo ao individuo ao causar danos a sua

propriedade. Enfim, toda a obrigagdo de ndo causar possiveis danos aos animais estava

8 Francione (2013) assim como DeGrazia (2002) argumenta que a senciéncia ou a consciéncia da dor é
diferente de meras reagdes nervosas nociceptivas. Enquanto estas Ultimas sdo apenas respostas através de
acoes reflexivas a estimulos nocivos ou danos, a senciéncia, por outro lado, exige a percep¢do de um eu
que esta sentindo dor ou qualquer outra experiéncia negativa relacionada a ideia de dor. Quando ndo ha a
percepcdo subjetiva da dor, entdo, ndo faz sentido também em falar que h alguém que estd sendo
prejudicado ou sofrendo um dano.



93

vinculada aos interesses dos humanos envolvidos. Na perspectiva de cartesiana 0s
animais ndo possuiam mais interesses do que um relégio. Tanto o reldgio quanto os
animais sO possuiam valor instrumental, eram meios ou instrumentos para que 0S
humanos realizassem seus propositos. O problema moral envolvido no ato de matar o
animal de alguém envenenado seria 0 mesmo de alguém quebrar ou estragar um objeto
do vizinho sem o seu consentimento. Afinal, ou ele estaria errado porque danificou algo
que ndo é seu, ou porque fez algo errado a outro humano ao danificar algo que néo é seu
(deixou seu o vizinho chateado ou danificou sua propriedade).

Havia quem, embora, por um lado, discordasse de Descartes e ndo visse 0s animais
como simples maquinas ou coisas, mas por outro lado, continuasse pensando que eles
estavam excluidos de nossa esfera de consideragdo moral direta. Kant, por exemplo,
pensava que embora os animais fossem sencientes, a falta de racionalidade e
autoconsciéncia os colocava a parte de nossos deveres morais. Segundo o filésofo
alemao, “os animais sdo meros meios para os fins dos humanos; sdo “instrumentos do
homem”; existem apenas para o nosso uso ¢ nao tém, eles proprios, nenhum valor”
(FRANCIONE, 2013, p. 51). Para Kant apenas pessoas — entes racionais enquanto tais
dotados de autonomia e capazes de fazerem julgamentos morais® — nio devem ser
tratados como simples meios, instrumentos para se atingir outros fins, mas sempre como
fins em si mesmos. Reconhecer que 0s animais sdo sencientes mas pensar que seus
interesses ndo devam ser levados em conta simplesmente porque nao sao racionais e
autdnomos ndo traz nenhuma mudanca consideravel®® do ponto de vista pratico em
relagdo ao pensamento cartesiano de que os animais era maquinas. Melhor dizendo,
embora Kant ndo pensasse que 0s animais ndo pudessem ter experiéncias conscientes,
isto ndo afetou ou o fez repensar o estatuto de coisa a eles atribuido. Kant pensava que
devemos evitar sermos cruéis com os animais simplesmente pelo efeito que esse tipo de
comportamento causa nas relagbes humanas: tratar os animais com crueldade sem
justificava alguma pode nos levar a agirmos de modo semelhante quando temos de

cumprir nossos deveres morais perante outros seres humanos racionais e autbnomos. De

8 Animais ndo humanos ndo sdo agentes morais, isto €, ndo podem fazer juizos ou reivindicagdes morais
e responder por suas agoes.

8 A exigéncia da racionalidade e autonomia, respectivamente, a capacidade de avaliar e deliberar acerca
das escolhas antes de agir e a liberdade para escolher agir, ndo sé excluiu os animais ndo humanos da esfera
das consideracfes morais, mas também todos 0s humanos que ndo preenchem este pré-requisito: bebés,
seres humanos com deficiéncias cognitivas graves, seres humanos muito senis, etc.



94

acordo com anotacdes de alunos que frequentavam as aulas de Kant que podem ser

consultadas em Lectures on Ethics, ele mesmo dizia que:

Todos animais existem apenas como meios € ndo por si mesmos, uma vez que
eles ndo possuem autoconsciéncia, e que 0 homem é o fim, entdo eu ndo posso
perguntar; Por que ele existe? da mesma maneira que pode ser feito com os
animais, segue-se que nds ndo temos deveres imediatos para com o0s animais;
nossos deveres para com eles sdo deveres indiretos com a humanidade. Visto
que animais sdo analogos da humanidade, n6s observamos deveres para com a
humanidade quando observamos eles como analogos a ela, e, portanto,
cultivamos nossos deveres para a humanidade (2001, p. 212).

Se do ponto de vista moral, os animais ndo humanos eram vistos apenas de
maneira instrumental, isto €, como meios de realizar os fins humanos, 0 panorama nédo
era muito diferente no @mbito legal. Como aponta Francione (2008, p. 30), antes do século
XIX as leis também estavam de acordo com a visdo de que ndo temos para com 0s animais
nenhum dever direto. Os animais eram vistos pela lei apenas como propriedade humana.
O exemplo dado logo acima do gato envenenado pelo vizinho expressa claramente a
faceta legal desta visdo em que 0s animais séo coisas feitas para 0 uso humano: os animais
ndo possuiam do ponto de vista legal nenhuma protecdo direta, ao contrario, a lei era
“expressa somente em termos de interesses humanos, principalmente de interesses
propriedade” (FRANCIONE, 2013, p. 51). Se, de acordo 0 exemplo oferecido, um
individuo envenenasse o gato de seu vizinho, isto seria um problema legal®” apenas se o
ultimo pudesse provar que 0 primeiro intentava, ao envenenar seu gato, prejudica-lo. Se
fosse provado que a intencéo era de prejudicar apenas o gato, entdo a lei ndo teria nada a
dizer sobre a questdo. A lei protegia apenas o interesse dos individuos em sua
propriedade, e ndo protegia ou sequer reconhecia qualquer interesse do animal. Além
disso, todas as medidas legais que de algum modo condenavam a crueldade para com 0s
animais no fundo estavam de acordo com a ideia kantiana de que uma conduta deste tipo
quando posta em pratica pudesse incentivar praticas analogas contra seres humanos. Mais
uma vez, o foco das obrigacGes morais e das restricoes legais eram as relagdes morais
entre humanos. A finalidade de punir pela lei e reprovar, através da moral, 0s maus tratos
e a crueldade contra os animais ndo expressava definitivamente qualquer consideragédo

aos interesses dos proprios animais, mas, no geral, se devia a “uma preocupacao de que

87 Como nos explica Francione (2013, p. 51), a intencéo deliberada de prejudicar a propriedade alheia
violava a lei que previa dano doloso. Ao contrério, a intencdo, que ndo envolvesse um humano, de
prejudicar apenas o animal ndo configurava dano doloso.



95

os atos de crueldade contra os animais pudessem ameacar as regras de conduta moral da
populagdo” (FRANCIONE, 2013, 51).

Nos rejeitamos® atualmente a visdo de que os animais S0 coisas ou maquinas que
ndo possuem interesses que na filosofia e pensamento ocidental foi dominante por
séculos. Pensamos, diferente do que argumentavam Descartes e Kant, que nossos deveres
para com 0s animais ndo sdo apenas indiretos. Para mostrar a diferenca entre o que
pensamos e 0 que se pensava antes do século XIX Francione (2013, p. 52-53) oferece um
exemplo imaginario bastante elucidativo: um individuo chamado Simon é sadico e deseja
queimar um cachorro vivo com um macarico. A ideia de Simon em torturar o cachorro
tem o intuito apenas de obter prazer em vé-lo sofrer. Podemos de algum modo argumentar
que o que Simon pretende fazer é errado? Isto €, podemos condenar que utilizar um
animal deste modo para fins de divertimento é algo reprovavel moralmente?

Francione argumenta (2008, p. 31) que, no geral, todos nds concordamos que
torturar um animal com um macarico € algo injustificavel do ponto de vista moral, uma
enorme injustica com requintes de crueldade. N&o pensamos que o que Simon deseja fazer
é errado simplesmente porque
a) a sua acdo teria um efeito negativo sobre os outros seres humanos (poderia, por
exemplo, incitar atitudes violentas contra humanos por mera questdo de diversao ou
prazer)

b) a sua acdo desrespeitaria todas as outras pessoas que gostam de animais
C) a sua acdo deixaria ele proprio mais embrutecido quando fosse lidar com outros seres
humanos

d) a sua acéo prejudicaria o dono do cachorro

Francione argumenta (2013, p. 52) que todos concordamos que a principal razdo
para nos opormos ao ato sadico de Simon é a de que ele causa danos ou prejudica o
préprio cachorro e ndo simplesmente pelos efeitos que este ato pode causar em nos. E
claro que estes efeitos podem constituir uma razdo a mais para rejeitarmos a tortura de

animais. N&o queremos expor, por exemplo, nossas criancas a violéncia porque isto

8 E preciso notar que hé ainda filésofos como Peter Carruthers e Raymond G. Frey que ainda hoje negam
gue 0s animais possam ter experiéncias conscientes, nem mesmo experiéncias de prazer e dor, e, que por
isso ndo possuem a capacidade para possuir qualquer interesse. Francione pensa que a posicdo destes
autores ‘“ndo passa de uma regurgitacdo da posi¢do cartesiana” (2013, p. 191) e que “ja superamos esse
obstaculo ha alguns séculos, quando, como resultado da simples observacdo empirica, reconhecemos que
0S animais sencientes, como 0s humanos sencientes, sdo conscientes da dor e, portanto, tém interesse em
evita-la” (2013, p. 192).



96

poderia embrutecé-las ou incutir nelas a ideia de que a violéncia gratuita € algo toleravel,
contudo, este ndo € o motivo pelo qual achamos errado torturar animais por mero
divertimento. Se fosse assim, nos alerta Francione, a tortura em segredo, longe de outros
olhares, nos soaria como algo perfeitamente aceitavel. Ademais, teriamos que concordar
que Simon, ao respeitar os interesses humanos enquanto ao mesmo tempo tortura animais,
ndo estaria de modo algum sendo incoerente em suas atitudes. O fato é que nos opomos
ao que Simon deseja fazer independentemente se ele for bondoso com humanos ou néo,
e independentemente se o cachorro tiver um dono ou ndo. E mesmo que o cachorro que
Simon deseja queimar fosse um animal abandonado nas ruas, a despeito de todas as razdes
oferecidas, pensariamos que o principal prejudicado com a sua acdo seria o préprio
cachorro e que por este motivo torturar animais por mero divertimento € errado: causar
sofrimento aos outros de modo arbitrario e desnecessario € algo errado ou objetavel.

O cachorro é, como nos, senciente e ndo deseja ser queimado vivo porque isto lhe
causa imensa dor, e assim como nds, qualquer outro ser senciente prefere ou deseja nao
sentir dor. NOs temos um dever direto de ndo torturar o cachorro e ndo apenas um dever
que envolve o cachorro porque ele é instrumento para realizacdo de fins humanos. Para

Francione,

O Unico fundamento para esta obrigacdo é que o cachorro é senciente;
nenhuma outra caracteristica, como a racionalidade humana, autoconsciéncia
reflexiva, ou a habilidade de se comunicar em uma linguagem humana, é
necessaria. Simplesmente porque o cachorro pode experienciar dor e
sofrimento, nds achamos moralmente necessario justificar o fato de infligir
dano ao cachorro (2008, p. 32, traducéo nossa).

A ideia de que causar sofrimento desnecessario a outros individuos é errado esta
incutida em nossos raciocinios morais porque pensamos que a propria ideia de causar
sofrimento em si ja constitui uma razdo contra a execucao desta acdo. Em outras palavras,
sendo iguais todas as demais condicdes iguais, pensamos que o interesse em ndo sofrer
de um individuo basta para que consideremos a acédo errada. Nao importa de quem seja
esse interesse, se de um cachorro ou de qualquer outro animal, achamos que o0 ato continua
errado, a ndo ser que ndo tenhamos uma boa justificativa para fazé-lo, isto ¢, a ndo ser
gue haja uma real necessidade em fazé-lo.

A rejeicdo da viséo da abordagem dos deveres indiretos e, consequentemente, dos

animais como coisas, levou a uma mudanca de paradigma no nosso tratamento com os



97

animais e a uma suposta®® mudanca de estatuto moral e legal dos animais. O tratamento
que passamos a dar aos animais passou a ser guiado pelo principio do tratamento
humanitario. Este principio, o qual ja mencionamos, nasce justamente da valorizacéo
moral da distingdo entre criaturas sencientes e objetos inanimados. De um lado temos
seres com interesses morais significativos, do outro as coisas, objetos inanimados.
Embora, este principio, como vimos, exprima que possamos sempre preferir os humanos,
ele também prescreve que temos a obrigacdo moral direta de ndo causar sofrimento
desnecessario para 0s animais.

A origem do principio do tratamento humanitario, alega Francione (2013, p. 53),
esta na filosofia utilitarista do inglés Jeremy Bentham. O argumento de Bentham, como
ja expusemos no primeiro capitulo deste trabalho, resumidamente, é o seguinte: embora
0s animais ndo humanos e os seres humanos sejam muito diferentes entre si, ha algo de
fundamental que os une. Humanos e ndo humanos tem a capacidade de sofrer, e este é 0
interesse mais fundamental que um ser pode ter, na verdade é o pré-requisito para que se
possa falar em interesses em um sentido moralmente significativo. A capacidade de usar
a linguagem, a razdo, a autonomia ou qualquer outra caracteristica, para Bentham, ndo
era relevante para que um individuo tivesse seus interesses levados em conta e fizesse

parte da comunidade moral. Francione afirma que

O principio de Bentham representou nada menos que uma revolugéo no nosso
pensamento moral sobre os animais, pois rejeitou as visdes daqueles que, como
Descartes, afirmavam que os animais ndo eram sencientes e ndo tinham
interesses, e as daqueles que, como Kant, afirmavam que os animais tinham
interesses, mas que esses interesses ndo eram moralmente significativos
porque ndo podiamos ter nenhuma obrigacdo direta para com 0s animais,
apenas para com o0s outros humanos. Bentham argumentou que nossa
obrigacdo de ndo infligir sofrimento desnecessario aos animais era devida
diretamente a eles e era baseada apenas em sua senciéncia e em nenhuma outra
caracteristica. Isso marcou um pronunciado rompimento com uma tradi¢do
cultural que sempre considerara 0s animais como coisas sem interesses
moralmente significativos (FRANCIONE, 2013, p. 54).

A filosofia de Bentham teve um impacto tdo grande no modo como passamos a
enxergar a moralidade que o principio do tratamento humanitario foi incorporado também
nos sistemas legais de praticamente todas as na¢des ocidentais através de leis de bem-

estar animal. Segundo Francione (2008, p. 33), as leis de bem-estar animal sdo de dois

8 Entenderemos mais adianta porque, apesar da mudanca de paradigma, o estatuto moral e legal dos
animais ndo humanos progrediu ao ponto de haver uma ruptura significante no tratamento que dispensamos
aeles.



98

tipos: gerais e especificas. As primeiras® sdo leis anticrueldade, como o préprio nome ja
indica, mais abrangentes e que proibem a inflicdo de sofrimento desnecessario sem
distinguir situagdes ou usos especificos. As leis de bem-estar animal especificas®® por sua
vez tém a finalidade de, atraves do principio do tratamento humanitario, regular certos
usos distintos dos animais, como, por exemplo, o tratamento em experimentos cientificos
ou o tratamento destinado aos animais abatidos para uso alimenticio.

As leis anteriores as do bem-estar animal, que previam apenas dano doloso, como
dissemos, operavam apenas no ambito da protecdo legal dos interesses humanos. A
preocupacdo com a crueldade contra os animais, por exemplo, se limitava aos efeitos que
a crueldade poderia ter sobre a conduta dos humanos e ndo com o préprio dano que atos
Cruéis causavam aos animais. Se um individuo machucasse o gato de seu vizinho ele s6
teria um problema legal se pudesse ser provado gque a sua intencdo ao machucar o gato
era de deliberadamente prejudicar o seu vizinho e ndo o gato ele proprio. A mudanca,
(FRANCIONE, 2013, p. 56) que comegou a ocorrer também no século XI1X, das leis que
previam dano doloso para as leis anticrueldade tornaram possivel que o vizinho pudesse
ser processado e punido mesmo quando a sua intencdo fosse claramente a de prejudicar
apenas o gato e ndo o vizinho. As leis do bem-estar animal sdo deste modo basicamente
como uma aplicacdo® do principio do tratamento humanitario porque representam
também uma preocupacio direta com os interesses dos animais em si. E claro que junto
desta preocupacdo mantém-se somado a ideia de regulamentar os efeitos negativos que a
crueldade com os animais podem ocasionar aos préprios humanos ou mesmo em

regulamentar o interesse a propriedade dos humanos. Em outras palavras,

As leis que previam dano doloso eram “destionadas a proteger os animais
como propriedade em vez de como criaturas suscetiveis ao sofrimento”. Ja as
leis anticrueldade foram “designadas a prote¢do dos animais”. Essas novas leis
foram destinadas “ao beneficio dos animais como criaturas capazes de sentir e
sofrer, e [foram] destinadas a protegé-los da crueldade, sem referéncia ao fato
de eles serem propriedade. As leis anticrueldade eram frequentemente
explicitas na sua aplicacdo a todos os animais, tanto os que pertenciam a
alguém quanto os que ndo pertenciam a ninguém.

% Um exemplo € a lei de Nova York que “impde uma sangdo penal a qualquer pessoa que “fatigar,
sobrecarregar, torturar, ou espancar cruelmente, ou ferir, estropiar, mutilar ou matar injustificavelmente
qualquer animal”. ” (FRANCIONE, 2013, p. 55, 56).

% Francione (2013, p. 56) menciona “a American Animal Welfare Act, promulgada em 1966, e emendada
em numerosas ocasides, a British Cruelty to Animals Act, promulgada em 1876, e a British Animals
(Scientific Procedures) Act de 1986”. Todas elas tém como objetivo regular o tratamento dos animais
usados em experimentos.

%2 Francione (2008, p. 35) chama atencéo para o fato que varias leis de bem-estar sdo criminais, isto €, leis
que envolvem penas para quem as descumprem. Isto, na opinido de Francione, mostra que os interesses dos
animais sdo levados minimamente a sério, na medida em que a violagdo do principio do tratamento
humanitario ¢ visto através do “estigma social da pena criminal” (2008, p. 35).



99

Resumindo, podemos dizer que as leis anticrueldade, se ndo completamente, ao
menos em parte, deslocaram o foco dos interesses humanos para os interesses dos
animais, reconhecendo que os humanos tem obrigagdes legais diretas para com 0s
animais, independentemente se eles forem propriedade nossa ou ndo. A principal
obrigacdo legal, reflexo da mudanga moral de paradigma, é a de proteger o interesse dos
animais em ndo sofrer sem necessidade, o0 que, na préatica, tanto do ponto de vista moral
como legal, € entedido como crueldade.

A perspectiva legal — que no entender de Francione é um reflexo juridico do
principio do tratamento humanitario — bem como a perspectiva moral da ideia de bem-
estar animal exigem uma avaliacio mais cuidada da ideia de necessidade®. O principio
do tratamento humanitario requer que, para sabermos se um determinado uso dos animais
é justificavel ou ndo, coloquemos na balanca de um lado os interesses humanos e do outro
0s interesses dos animais para que entdo se possa avaliar se a acdo de uso pode ser
considerada necessaria ou nao, isto €, cruel ou ndo. Esta ideia de equilibrar interesses tem
0 proposito exclusivo de resolver conflitos de interesse. O principal conflito de interesses
entre humanos e animais que surge devido a mudanca de paradigma dos animais como
coisas para o reconhecimento de que eles possuem um bem-estar que importa moralmente
é o que envolve, de um lado, o nosso interesse em infligir a eles dor e sofrimento (através
de varios usos diferentes que estamos acostumados a fazer deles), e de outro, o interesse
deles em ndo sofrer. Segundo o principio do tratamento humanitario, se o interesse
humano em causar dor tiver um peso maior do que o interesse do animal em néo sofrer,
entdo a pratica ¢ justificavel tanto moral quanto legalmente®, isto é, o sofrimento animal
nestes casos é considerado necessario. O mesmo principio, ao contrario, prescreve que
somos pura e simplesmente cruéis quando nenhum interesse humano mais relevante do
que o interesse dos animais em nao sofrer estd em jogo e mesmo assim lhes infligimos
dor para propdsitos, considerados deste ponto de vista, desnecessarios ou supérfluos.

Neste sentido, a ideia de usarmos animais em qualquer situacéo para fins humanos

sO pode ser justificada como necessaria, segundo argumenta Francione, quando estamos

9 Precisamos ter em mente aqui que, para Francione, a ideia de necessidade esta entranhada em nossa
sabedoria convencional sobre o tratamento dos animais permeando 0 que o autor estabeleceu como as duas
intuicBes mais basicas que temos acerca da ética animal e que constituem as colunas de sustentacdo do
principio do tratamento humano.

% Francione da o exemplo da “lei britanica que regula o uso de animais em experimentos [que] diz que,
antes de qualquer experimento ser aprovado, € necessario “pesar os provaveis efeitos adversos sobre os
animais envolvidos, em relagdo ao beneficio [humano] que provavelmente sera obtido”.” (FRANCIONE,
2013, p. 58).



100

em face de uma verdadeiro conflito. Este tipo de conflito se caracteriza pelo seu carater
emergencial e disjuntivo, a saber, quando estamos em uma situagdo equivalente aquela
do exemplo da casa em chamas onde o individuo tinha apenas duas opgdes: ou poderia
salvar o0 humano ou poderia salvar o animal. Em suma “o principio do tratamento
humanitario parece dizer que podemos usar 0s animais, mas apenas quando for necessario
fazer isso [...] e que devemos impor apenas o minimo de dor e sofrimento necessarios
aquele propdsito” (FRANCIONE, 2008, p. 58). Se a ideia de crueldade esta associada a
sofrimento desnecessario, ela também exige, mesmo quando o uso € justificado pelo
principio humanitario, que causemos o minimo de danos aos animais exigidos pelo
proposito em questdo: qualquer sofrimento além do necessario é imoral. Por fim,
podemos afirmar que o sentido de uso necesséario significa, no contexto do principio do
tratamento humanitario, “usar os animais quando esta for a Unica alternativa viavel”. Isto
requer de nos a avaliacdo criteriosa das alternativas disponiveis, afinal, se houver alguma
alternativa factivel para determinado necessidade ou interesse humano considerada
importante ou urgente (pelo menos tdo importante que na falta de alternativas justificasse
o sacrificio do interesse dos animais em ndo sofrer) e que possa evitar o uso de animais,
e consequentemente, o seu sofrimento, entdo o principio do tratamento humanitario
requer que tomemaos este curso de acao.

A conclusdo que Francione chega ao discutir o principio do tratamento
humanitario a luz da ideia de necessidade que lhe € intrinseca talvez seja bastante
incbmoda para muitas pessoas: ndo somos muito diferentes de Simon, o personagem
sadico que desejava queimar o cachorro vivo por mero divertimento. Iniciamos este
subcapitulo apontando nossa esquizofrenia moral, e a Unica diferenca entre nos e Simon,
supondo, por exemplo, que ele tivesse vivido no século XVII, seria que ndés somos
esquizofrénicos enquanto ele ndo. Mesmo com a mudanca de paradigma que se deu
através do reconhecimento dos animais seres capaz de terem experiéncias conscientes
negativas e positivas e a aceitacdo do principio do tratamento humanitario que prescreve
gue ndo devemos causar dor aos animais sem que haja necessidade, nos ainda,
paradoxalmente, agimos como se 0s interesses dos animais ndo importassem nada ou
importasse muito pouco. Concordamos que preferir humanos em situagOes de verdadeiro
conflito ndo nos autoriza a causar sofrimento desnecessario aos animais, porque o
interesse em ndo sentir dor é algo ruim em si, isto ¢, algo que todo ser senciente quer

evitar independentemente da espécie a que ele pertence, mas mesmo assim o uso real que



101

fazemos diariamente dos animais € completamente diferente do que dizemos acreditar, e

do que as leis dizem proteger. Ndo podemos negar, como argumenta Francione, que

Tratamos praticamente todas as interagdes entre humanos e 0s animais como
se elas envolvessem uma casa em chamas que requeira que facamos uma
escolha entre 0os humanos e os animais. Mas a grande maioria dos n0ssos usos
dos animais ndo pode ser descrita como necessaria em nenhum sentido dessa
palavra; ao contrario, esses usos meramente aumenta a satisfacéo do desejo,
de prazer, divertimento e conveniéncia dos humanos (2013, p. 58, destaque
N0ss0).

Os uso dos animais para comida, entretenimento, caca esportiva, vestuario,
experimentos ou testes cientificos®, para ficarmos nos principais exemplos de usos que
fazemos diariamente deles, ndo podem, argumenta Francione, serem justificados como
usos necessarios. Mesmo se todo as formas de entretenimento envolvessem o uso de
animais, por definicdo, elas ndo poderiam ser consideradas necessarias. Felizmente,
temos inumeras alternativas de divertimento e de praticas esportivas que ndo fazem uso
de animais e podemos criar tantas outras alternativas quanto a nossa capacidade de
imaginar permitir. Ndo ha necessidade também de usarmos animais para o vestuario e
para a alimentacdo. A alimentacdo, como ja dissemos no capitulo anterior, mata
anualmente bilhdes de individuos e hoje a melhor ciéncia disponivel mostra que nao €
necessario de modo algum consumir produtos de origem animal para termos uma dieta
nutricionalmente adequada. Além disso, é sabido também e Francione concorda que do
ponto de vista ambiental o consumo da carne é bastante questionavel, se ndo mesmo
insustentavel®®. Todos estes usos causam todos os dias sem necessidade e uma quantidade

de sofrimento incomensuravel a milhdes de animais que, no geral, costumam resultar em

% A experimentacdo animal é a Unico uso que Francione reconhece a alegacdo de conflito genuino entre
nossos interesses e 0s dos animais. Ele admite que, a primeira vista ela pode, em algumas circunstancias,
parecer necessaria, quando a comparamos com as outros usos frivolos que damos aos animais. Por este
motivo ele dedica tanto em Animals as Persons quanto em sua Introdug&o aos direitos Animais um capitulo
para este assunto. No entanto, o fildsofo abolicionista chega a mesma conclusdo: argumenta que néo ha
uma base moral satisfatdria para justificar o uso de animais em experimentos. Cf. FRANCIONE, 2008,
170-185; Cf. FRANCIONE, 2013, p. 159-182.

% Outras razdes contribuem para que repensemos nossos habitos alimentares tdo enraizados em nossa
cultura, como, por exemplo, o fato de que “cientistas ambientais respeitados t€ém apontado a tremenda
ineficiéncia e os custos resultantes para o0 nosso planeta provenientes da agricultura animal. Por exemplo,
animais consomem mais proteina do que eles produzem. Para cada quilograma de proteina animal
produzida, os animais consomem em média quase 6 quilogramas de proteinas vegetal oriunda de graos e
forragem. E preciso mais do que 100,000 litros de &gua para produzir um quilograma de bife, e
aproximadamente 900 litros para produzir um quilograma de trigo” (FRANCIONE, 2008, p. 36, 37,
tradugdo nossa).



102

morte apenas por razdes de conveniéncia ou simplesmente porque Seu UusO NnOS
proporciona algum tipo de prazer.

Em suma, nossos habitos ndo sdo muito diferentes do desejo de Simon de queimar
animais vivos porque nenhum deles pode ser justificado como necessarios. Contudo,
como afirmamos, sofremos de esquizofrenia moral enquanto Simon ndo. Simon, um
cidaddo comum do século XVII, simplesmente pensava que as suas obrigacbes morais
diretas para com os animais eram nulas. Simon via 0s animais como meros instrumentos
para realizacdo dos propdsitos humanos e sé reconhecia que existiam quaisquer
obrigacOes para com eles quando algum interesse humano estivesse envolvido. NOs,
embora, reconhegamos que 0s animais possuem interesses, e que esses interesses tem
importancia moral, agimos de um modo que ndo difere essencialmente do de Simon,
afinal, agimos de maneira andloga a ele®. A diferenca é que, a0 mesmo tempo,
contraditoriamente reconhecemos que ndo devemos impor a eles sofrimento
desnecessario. O mesmo acontece com as leis de bem-estar animal regidas pelo principio
do tratamento humanitério, pois estas mesmas atividades que acabamos de mostrar nao
serem muito diferentes, do ponto de vista da necessidade, de queimar um animal com o
magarico por mero divertimento “sdo protegidas por leis que supostamente proibem a

inflico de sofrimento desnecessario aos animais” (FRANCIONE, 2008, p. 36).

9 Um exemplo real exposto por Francione seu livro Eat Like you care: na examination of the morality of
eating (2013a) é o do jogador de futebol americano Michael Vick. O esportista se envolveu com rinhas de
cdes — pratica proibida por lei nos Estados Unidos e reprovada moralmente pela maioria de nés — e chegou
mesmo a financia-las. Quando suas atividades foram descobertas foi condenado e teve que cumprir sentenca
de prisdo de aproximadamente dois anos. O caso gerou comogao em seu pais e deixou fas de futebol
americano enfurecidos com a atitude do jogador. A reacdo das pessoas ao descobrirem o que fazia Michael
Vick mostram na prética nossa esquizofrenia moral: condenamos a rinha de cées, mas continuamos, por
exemplo, a usar os animais na alimentacdo e em vérias outras praticas habituais. Ndo ha diferenca
substancial em obter prazer as custas do sofrimento e morte de animais para o nosso paladar ou obter prazer
semelhante assistindo cdes brigarem até a morte. Em outras palavras, o interesse dos animais em néo
sofrerem ou terem suas vidas interrompidas para se transformar em comida que nés apreciamos ndo é
diferente do interesse que eles possuem em evitar esse mesmo sofrimento e morte para que nos proporcione
entretenimento ou diversdo. A diferenca que vemos entre uma pratica e outra é iluséria. Nao parece de
forma alguma plausivel defender que devamos preferir os interesses dos humanos em detrimento aos dos
animais no caso do alimentacdo porque ela € mais necessaria do que a rinha de cdes. Ambas causam
sofrimento desnecessario aos animais — algo que de acordo com o principio do tratamento humanitario é
reprovavel, e a maioria de nds assente — por mero prazer e conveniéncia. A rinha de cdes, no entanto, em
quase todos 0s paises ocidentais é proibida por lei, enquanto o uso de animais para alimentagéo € protegido
e regulamentado pelas mesmas leis de bem-estar animal que supostam deveriam proibir que se infligisse
sofrimento desnecessario aos animais. Neste sentido, afirma Francione, somos todos Michael Vick, e nossas
leis refletem nossa esquizofrenia moral. Por fim, a proibi¢do das rinhas e a manutencdo de varias outras
praticas expressa no entender de Francione (2008, p. 39) mais um preconceito cultural em termos de classes
econdmicas do que uma preocupagao genuina com o bem-estar dos animais.



103

2.1.3 Por que somos esquizofrénicos do ponto de vista da moral?

A afirmacéo de que a origem da nossa esquizofrenia moral tem a ver com o fato
de que os animais foram vistos por séculos como meros instrumentos para realizagdo dos
fins humanos pode ser elucidada agora mais facilmente. O nosso comportamento
esquizofrénico, como foi dito, diz respeito a disparidade que ha entre ndo concordarmos
mais que 0s animais sejam coisas, mas mesmo assim trata-los como tal. Ora, deixamos
de pensar que os animais sdo coisas desprovidas de interesses, criamos leis que dizem
proteger esses interesses e que se propdem a punir atos de crueldade (inflicdo de
sofrimento desnecessario), mas mesmo assim continuamos a trata-los como se 0 seus
interesses ndo valessem de nada pois os preterimos pelos nossos por razdes supérfluas,
que colidem diretamente com a nossa concep¢do de que temos obrigacéo direta de néo
causar sofrimento aos animais a ndo ser em casos de verdadeira necessidade. Se tanto o
senso comum quanto a nossa melhor ciéncia disponivel admite que os animais sdo
sencientes por que ainda continuamos a trata-los assim?

O ponto é que, embora tenhamos deixado de enxergar 0s animais como maquinas
naturais do modo como a filosofia de Descartes havia proposto, continuamos a enxerga-
los moral e legalmente como nossa propriedade, coisas das quais temos posse. O que
queremos dizer é que apesar de todas as mudancas expostas, 0 que permaneceu 0 mesmo,
a causa de nossa incoeréncia moral, segundo argumenta Francione em toda sua obra, € 0
estatuto de propriedade dos animais ndo humanos. Se as leis®, antes do século XIX,
ofereciam protecdo aos animais apenas em termos de interesses humanos de propriedade,
as nossas leis anticrueldade atuais, embora reconhecam que 0s animais tem um interesse
moral e legalmente significativo em ndo sofrer, mantém ainda que os interesses humanos

de propriedade importam. Nas palavras do préprio Francione:

A inconsisténcia profunda entre o que nds dizemos sobre 0s animais e como
nés de fato os tratamos esta relacionado ao estatuto dos animais como nossa
propriedade. Animais sdo mercadorias (commodities) que nds possuimos e que
ndo possuem nenhum valor além daquele que nés, como donos da propriedade,
escolhemos lhes dar (2008, p. 37, tradugdo nossa).

% O conteldo das leis bem com 0 modo como elas operam, como ficara claro nesta se¢do, sdo um fator
importantissimo para a manutencdo de nosso comportamento contraditério em relagdo aos animais ndo
humanos e de sua exploracéo institucionalizada.



104

Que os animais sejam vistos como nossa propriedade ndo € novidade alguma, ao
contrario, eles estdo submetidos a esta condigdo ha milénios®. O direito de propriedade,
isto é, a ideia de que podemos nos apossar de coisas e recursos de maneira privada,
segundo Francione (2013, p. 118-121) ¢ para sociedade ocidental um dos direitos mais
importantes que possuimos. A ideia de propriedade privada, para noés, esta
particularmente ligada, desde sua origem®, a concepgdo de que o trabalho nos da
autorizacdo a posse dos todos os recursos disponiveis, oferecidos por Deus, diante de nos
neste mundo. Entre estes recursos estdo também os animais ndo humanos, e por isto, 0
nosso entendimento da ideia de propriedade esta declaradamente ligado a concepc¢éo de
que eles sdo recursos disponiveis para nosso usufruto. Neste sentido, embora a influéncia
da filosofia de Bentham tenha provocado mudancas importantes no modo como vemos
nossas obrigacdes morais e legais para com 0s animais, 0 reconhecimento de que 0s
animais sdo sencientes e possuem interesses ndo foi o suficiente para que
questionassemos o estatuto de propriedade dos animais. Para percebermos isto, basta que

olhemos para nossas leis na cultura ocidental:

Conforme o Direito atual, “os animais sdo possuidos do mesmo modo que os
objetos inanimados tais como os carros e a mobilia”. Eles sdo “tratados pela
lei como qualquer outra forma de propriedade mével e podem ser sujeitados a
posse absoluta, i.e., completa... [e] proprietario tem & sua disposicdo toda a
protecdo que a lei proporciona com respeito a posse absoluta”. O proprietario
tem o direito a fazer contratos com relagéo ao animal ou para usar o animal
como garantia para um empréstimo. O proprietario tem o dever para com 0s
outros humanos de assegurar que sua propriedade animal ndo cause danos aos
outros, mas pode vender, legar ou dar o animal, perdé-lo como parte da
execucdo de uma sentenga judicial contra si. Ele também pode destruir ou
matar o animal (FRANCIONE, 2013, p. 121).

O principio do tratamento humanitario sob estas circunstancias esta fadado ao
fracasso. A ideia de que os animais sofrem, e que este interesse € moralmente significante

e que nos, temos a obrigacdo moral direta para com eles de ndo causar-lhes qualquer

% O préprio desenvolvimento dos conceitos de propriedade e dinheiro estdo intimamente relacionados a
histéria da domesticagdo e posse dos animais ndo humanos: “A palavra cattle (gado), por exemplo, vem da
mesma raiz que a palavra capital, e as duas sdo sinGnimas em muitas linguas europeias. A palavra espanhola
para propriedade é ganaderia; a palavra para gado é ganado. A palavra latina para dinheiro é pecunia, que
deriva de pecus, que quer dizer “gado” (2013, p. 118).

100 Francione indica o filésofo inglés John Locke como o arquiteto e sistematizador de maior importancia
da nossa teoria de direito a propriedade. De modo geral, afirma Francione, “para Locke, como deus deu aos
humanos o dominio sobre os animais, estes ndo diferem de nenhum outro recurso ou objeto que podemos
possuir” (2013, p. 119). Em suma, Locke enxergava o direito de propriedade como um direito natural dado
por Deus aos homens.



105

sofrimento desnecessario € simplesmente anulada pelo estatuto de propriedade dos
animais. Este é, para Francione, o motivo do fracasso do principio do tratamento
humanitario bem como das leis de bem-estar animal.

O estatuto de propriedade dos animais torna inoperante o ato de equilibrar ou
balancear os interesses dos humanos com os dos animais para decidirmos se em certa
situacdo este uso particular dos animais é necessario ou ndo. Francione afirma (2013, p.
122) que antes mesmo de pensarmos em colocar do outro lado da balanca os interesses
dos animais — como requer o principio do tratamento humanitario e as leis anticrueldade
— ja esta decidido ou predeterminado moral e legalmente que estamos autorizados a usar
0s animais porque o que estamos fazendo no fim das contas é medindo forca entre os
interesses da propriedade e do proprietério. Sob estas circunstancias, afirma Francione,
“¢ um absurdo sugerir que podemos balancear interesses humanos, os quais sdo
protegidos, em geral, por reivindicacdes de direito e o direito a sua propria propriedade
em particular, contra os interesses da propriedade, que existem apenas como um meio
para os fins humanos” (2008, p. 38, tradugdo nossa).

O conflito de interesses entre humanos e animais pode ser resumido entdo como
o simples interesse do proprietario em usufruir de sua propriedade. Como vimos, o direito
atual, protege o interesse do proprietario de usar os animais praticamente da forma como
bem lhe aprouver: vender, dar, legar, destruir e até mesmo matar; em suma, na realidade,
quase ndo ha limite sobre o que podemos fazer com os animais. Para o proprietario todo
0 USO é necessario, ja que seus interesses sao protegidos pela legitimidade do dominio que
possui sobre seus recursos. A ideia de necessidade, que explicitamos através da metafora
da casa em chamas também se torna vazia porque “como os animais sdo propriedade,
tratamos todas as questfes envolvendo seu uso ou tratamento como analogas a situacédo
da casa em chamas, em que devemos escolher entre os interesses do humano e os do
animal” (2013, p. 123). Em outras palavras, os interesses dos animais mais fundamentais
como o de n&o sentir dor ou de continuarem vivendo'®* sempre serdo preteridos pelos dos
humanos mesmo quando o0 que esta em jogo sdo interesses triviaisi®2. Por isto, todo o
valor conferido aos animais, enquanto propriedades, € apenas de uso ou extrinseco, isto
é, a medida do valor que possuem é exatamente aquela que o seu proprietario deseja lhe
atribuir, o que, na nossa cultura implica quase sempre na realizagdo dos interesses

humanos: alimentacdo, entretenimento, vestuario, experimentacédo cientifica, etc. Neste

101 Conferir segdo 2.2.3



106

sentido 0 maximo que fazemos do ponto de vista moral é questionar o tratamento que
dispensamos aos animais em alguns casos pontuais, e do ponto de vista legal, através das
leis de bem-estar, regular este mesmo tratamento; em hipo6tese alguma o uso em si é

questionado'®

. A manutencdo do estatuto de propriedade dos animais permite, por um
lado, que as instituicdes de uso ou exploracdo animal jamais sejam postas em xeque, por
outro lado, o principio do tratamento humanitario e as leis de bem-estar “regulam” o
tratamento que o proprietario deve dar a sua propriedade. O fracasso do principio
humanitario e das leis de bem-estar, de modo geral, fica evidente justamente neste ponto,
afinal, como foi exposto, valorizamos em nossa cultura ocidental o direito a posse do
proprietario, isto €, o seu direito de usar seus recursos sem a interferéncia alheia,
principalmente quando estes usos podem gerar beneficio econémico.

Em resumo, as cinco principais razdes'® para o fracasso das leis de bem-estar animal
em proteger de modo significativos o interesse dos animais em ndo sofrer danos

desnecessarios sao:

1) Estas leis, de forma geral, ndo se aplicam a maioria dos usos institucionalizados que
fazemos dos animais, 0 que em termos praticos significa que, elas deixam de fora do
seu ambito protetivo um nimero imenso (para ndo dizer quase todos) de animais que
exploramos: a agropecuaria, a experimentacao cientifica, a industria do vestuério, etc.

2) Mesmo quando as leis ndo proibem a maioria dos usos, os tribunais que julgam as leis
as interpretam de modo a isentar nossas praticas de punicdes.

3) Algumas leis de bem-estar animal sdo penais e exigem, para que se prove um crime,
que o estado de espirito do réu ao causar sofrimento a um animal seja caracterizado
como culpavel. A necessidade de provar que um dano causado a um animal precisa
ser feita sob determinado estado de espirito especifico para ser considerada passivel
de punicdo transfere para a intencdo do réu o problema moral e legal da acdo, e nao
para o prejuizo causado ao proprio animal. Alem disso, como aponta Francione (2013,

103N4o se questiona, no geral, o uso dos animais na alimentagdo, mas se indaga moralmente, por exemplo,
e ha leis de bem-estar que buscam, regulamentar certos tipos de abate. Em suma, como proprietérios, ou
entusiastas da ideia de propriedade, ndo pomos em xeque a pratica de qualquer uso que cause sofrimento
desnecessario, mas antes, arbitrariamente escolhemos que tipo de sofrimento achamos toleravel que nossas
propriedades sejam submetidas. Neste ultimo caso, aponta Francione, e nés concordamos, os proprietarios
escolhem sempre as praticas mais lucrativas.

104 para conferir exemplos reais de leis que exemplificam cada uma delas conferir FRANCIONE, 2013, p.
124-143. As leis existentes e reais variam de acordo com a constituicdo de cada pais, mas, como vimos, o
direito a propriedade é um dos alicerces de toda cultura moral e legal do ocidente. Para os propésitos deste
trabalho basta que entendamos as raz8es pelas quais as leis anticrueldade de forma geral fracassaram.



107

p. 123), “¢ dificil provar que um réu que tenha infligido sofrimento a um animal ao
fazer um uso de propriedade costumeiro ou aceito tenha agido sob o requerido estado
de espirito culpavel”, o que dificulta também a aplicacdo destas leis.

4) A lei entende que os proprietarios sempre vao agir tendo em vista a maximizacdo dos
seus interesses econdmicos. O que fica subentendido é que ndo causariamos por
vontade prépria danos desnecessarios aos animais porque isto ndo é rentavel, isto é, a
lei pressupde que seria irracional prejudicar nossos proprios interesses, neste caso em
especifico, o interesse em obtermos lucro.

5) No geral, as leis sdo relutantes em punir os proprietarios pelo que fazem com a sua
propriedade. Em outras palavras, no geral, pelos motivos que expomos ao longo desta
secdo, pensamos, e isto se reflete ,no julgamento dos tribunais, que as outras pessoas

ndo tem que interferir no uso que damos para a nossa propriedade.

As leis de bem-estar animal além de ndo protegerem o0s interesses dos animais de
maneira significativa, na medida em que os vé como propriedade, facilitam legalmente o
nosso uso institucionalizado deles, isto €, ndo coloca empecilho algum as formas mais
aceitas de exploragdo animal . A Unica condigdo para que um certo uso de animais possa
ser protegido ou proibido esta relacionado ao fato dele fazer parte ou ndo das instituicoes
aceitas de exploracdo animal. Independentemente do sofrimento que lhes causemos ao
fazer certo tipo de uso, ele so sera proibido se ndo gerar lucro econémico ou riqueza social

de um modo culturalmente aceito. Exemplificando,

Se alguém matar um gato no micro-ondas, atear fogo a um cachorro, permitir
que a temperatura coelho suba a ponto de poder causar um choque hipotérmico,
cortar a cabega de animais ou permitir que os animais figuem sofrendo de
doengas graves sem ser tratados, a conduta pode violar as leis anticrueldade®.
Mas se um experimentador tiver a mesma conduta como parte de um
experimento em uma universidade (e varios pesquisadores tém matado animais
ou lhes infligido dor de maneiras iguais ou muito parecidas), a conduta é
protegida pela lei porque est4 supostamente usando o animal para gerar um
beneficio (2013, p. 140).

105 Somente casos em que o comportamento é visto como tortura “para a gratificacdo de um temperamento
maligno ou vingativo”, afirma Francione (2013, p. 140), ¢ que sdo julgados como infragdo das leis
anticrueldade. Estes casos sao infimos perto de toda a exploragdo rotineira que fazemos diariamente dos
animais. Eles, além disso, se enquadram na terceira razdo exposta para o fracasso das leis anticrueldade
pois exigem que se prove que o acusado estava sob certo estado de espirito culposo “maligno ou vingativo”,
somados ao de que ele ndo estd fazendo um uso aceito institucionalmente dos animais, isto é, ndo estd
agindo racionalmente ao ndo obter lucro ou beneficios de seu recurso econémico.



108

Todas as nossas praticas que causam sofrimento para 0s animais que s&o
consideradas usos normais sdo vistas como uso racional da propriedade, e como tais néo
oferecem do ponto de vista legal nenhum problema. A criagcdo de animais em granjas
industriais, para citar o exemplo talvez mais comum, causa sofrimento aos animais desde
0 seu nascimento até a momento da morte, contudo, as leis, neste caso, ndo veem 0s
animais mais do que como recursos econdémicos, e a pratica da agropecuéria e da
alimentacdo sdo instituicOes aceitas antes mesmos de pensarmos em balancear nossos
interesses com os dos animais. Consideramos de antemdo que ndo ha sofrimento
desnecessario nestas praticas porque ndo seria racional da nossa parte desperdi¢carmos
N0Ss0s recursos econdmicos. Os animais na condicdo de propriedade ndo sdo, portanto,
mais do que mercadorias (2013, p. 143).

Mesmo os animais de estimacao que tanto amamos e que consideramos, as vezes,
como membros da nossa propria familia ndo escapam a esta Idgica. A industria que existe
para manter a demanda dos animais de estimacdo ndo é substancialmente diferente da
indUstria da alimentacdo. Como no caso da alimentacdo, os animais de estimacdo sao
tratados como recursos, possuem valor de mercado, e existem apenas como nossa
propriedade da qual podemos racionalmente obter ganhos econémicos. O fato de
gostarmos mais de alguns animais ao ponto de atribuirmos mais consideracao aos seus
interesses e oferecermos um tratamento semelhante nos aspectos mais relevantes ao que
damos aos membros da nossa prépria familia ndo significa que eles deixaram de possuir
estatuto de propriedade. Ao contrario, alega Francione, “é precisamente porque 0s pets
sd0 nossa propriedade que podemos escolher valora-los como algo mais do que
mercadorias” (2013, p. 148). Contudo, como j4 foi argumentado, o proprietario ¢ que
decide o tratamento que quer dar a sua propriedade’®. No caso dos pets, como podemos
constatar em nossas proprias experiéncias cotidianas, algumas pessoas escolhem valora-
los como algo muito mais valioso que simples objetos, outros os tratam como mera
propriedade: vendem, abandonam, usam como guardas, deixam morrer a mingua, etc.

O proposito original do principio do tratamento humanitario se vé distorcido ou

se torna indcuo ao apenas proibir “o uso dos animais que esteja fora das instituigdes de

106 Do ponto de vista da lei isto também se confirma. Francione afirma que a lei ndo reconhece que o0s
animais possam ser membros de nossa familia ou mesmo possuir algum valor além do de uma mercadoria
e “se uma pessoa negligentemente mata o cachorro de outra, a maioria dos tribunais se recusam a
reconhecer o estatuto do anima como membro da familia e limita o proprietério a receber a mesma
indenizacdo que lhe seria permitida caso a propriedade fosse inanimada” (1995, p. 24)



109

exploragdo aceitas e que nao resulte em beneficios economicos” (FRANCIONE, 2013, p.
142). Ora, ele surge, como uma defesa moral e legal dos interesses dos animais. Seu
fundamento, o argumento de que a senciéncia era o suficiente para que tivéssemos para
com eles obrigacOes diretas e reconhecéssemos que seu interesse em ndo sofrer sem
necessidade conta, € uma oposi¢cdo veemente a ideia de que os animais sdo coisas ou
instrumentos para realizag&o de fins humanos, isto é, coisas apenas com valor de uso ou
extrinseco. Contudo, este principio formulado inicialmente por Bentham, ao se
desenvolver também em forma de leis que, embora tivessem o objetivo de proteger 0s
interesses dos animais contra nossos interesses desmedidos, mantiveram que 0s animais
eram nossa propriedade. A manutencdo do estatuto de propriedade fez com que este
principio tanto moral quanto legalmente fosse inoperante, e ndo conseguisse proteger 0s
interesses dos animais de forma muito mais significativa do que antes do século XIX,
afinal, a aceitacdo social de nossas praticas, isto &, a forca institucional que ela possui em
nossa cultura é que determinaram a abrangéncia de nossas leis anticrueldade. As praticas
socialmente aceitas, altamente lucrativas (entendidas aqui como um uso eficiente e
racional dos proprios recursos) sempre foram e ainda sdo vistas como necessarias. No
ambito do uso institucional dos animais as lei e a moral, através do nosso consentimento
esquizofrénico, aprovam praticas danosas que ndo podem substancialmente serem
diferenciadas de atos como o de “colocar um gato vivo no microondas” € mesmo assim
ndo sdo vistas como cruéis. As leis de bem-estar ndo interferem nos nossos interesses
arraigados, nossos habitos, e no nosso direito de usufruir de nossa propriedade. Em
consequéncia disso, 0s danos causados aos animais tém, podemos dizer, um papel de
coadjuvante no equilibrio de interesses entre humanos e animais, entre proprietarios e
propriedade. Em suma, argumenta Francione, o surgimento do principio do tratamento
humanitario representou apenas uma falsa ruptura com o paradigma de que os animais
sd0 apenas instrumentos ou recursos dos quais dispomos, isto €, dos quais somos
proprietarios e, neste sentido, foi “desnecessario historicamente” (2013, p. 142). Por fim,

conclui Francione:

O status dos animais como propriedade torna insignificante a nossa afirmacéo
de que rejeitamos o status dos animais como coisas. Tratamos 0s animais como
equivalentes morais a objetos inanimados sem interesses moralmente
significativos ou direitos. A cada ano, trazemos bilhdes de animais a existéncia,
simplesmente para mata-los. Os animais tém pregos de mercado. Cdes e gatos
sdo vendidos em pet shops como se fossem CDs; os mercados financeiros
negociam contratos futuros de gado e carne de porco. Qualquer interesse que um
animal tiver ndo passa de uma mercadoria que pode ser comprada e vendida



110

quando for do interesse de seu proprietario. E isso que significa ser propriedade
(FRANCIONE, 2013, p. 150).

2.2 A abordagem dos direitos e a igual consideracéo de interesses

Diante desta inconsisténcia ou deste quadro paradoxal diretamente ligado ao
estatuto de propriedade dos animais, Francione afirma que temos apenas duas opcGes que

se excluem mutuamente:

1. Ou mantemos nossas praticas intactas e continuamos a explorar 0s animais ndo
humanos causando-lhes danos e sofrimento para fins humanos desnecessarios
para 0 nosso proprio beneficio econémico.

2. Ou passamos a reconhecer que 0s interesses dos animais realmente sdo
significativos e que, de fato, temos para com eles obrigacdo direta de respeitar

esses interesses.

Se ficarmos com a primeira opgdo, tendo em vista tudo o que foi exposto até aqui,
teriamos ao menos de admitir que todo o reconhecimento que dizemos dar aos interesses
dos animais foi e ainda é apenas uma encenacéo e deixariamos de lado o que prescreve 0
principio do tratamento humanitario. Reconheceriamos que para nds 0s animais Sao
apenas mercadorias que usamos para nossos fins diversos: pensariamos e agiriamos como
se fazia antes do século XIX, e pelo menos, deste modo, extinguiriamos nosso
comportamento contraditorio. Assumiriamos que a moral e a lei servem para proteger
apenas nossos interesses e as nossas necessidades. Se ficamos com a segunda opcéo, por
outro lado, a cura da nossa esquizofrenia tem de vir pela via oposta, a saber, pelo
reconhecimento tedrico e pratico (moral e legal) de que os interesses dos animais tém
importancia. Este reconhecimento exige, no minimo, que reconsideremos seriamente a)
nossa concepcdo de necessidade e de sofrimento desnecessario (algo que ja estamos
fazendo desde o inicio do capitulo), b) o estatuto moral e legal dos animais, ¢) o proprio
principio do tratamento humanitario e o seu modus operandi.

A segunda alternativa é a defendida por Francione. E ela requer, alega o autor, a
aplicacdo da igual consideragdo de interesses. Este principio (FRANCIONE, 2008, 45),
¢ um elemento fundamental de qualquer teoria moral. Qualquer teoria moral aceitavel
precisa reconhecer este aspecto l6gico e formal. O principio nos diz, como vimos também
no primeiro capitulo, que devemos tratar casos semelhantes de maneira semelhante.

Segundo este principio, “a menos que exista uma boa razao para ndo fazermos isso”



111

(FRANCIONE, 2013, p. 160), devemos tratar interesses semelhantes do mesmo modo.
Ora, assim como nds somos sencientes, existem também inlimeros animais sencientes'’.
Estes animais, do mesmo modo que a gente, tem interesse em n&o sofrer. A conclusdo é
que nao podemos considerar o sofrimento dos animais e dos humanos de modo diferente.
N&o podemos considerar que uma certa acdo X cause sofrimento desnecessario para
humanos mas seja aceitavel para os animais. Se assim fizéssemos estariamos
simplesmente afirmando que o mesmo caso deve ser julgado de dois modos diferentes.
Como diz o ditado popular — o principio da igual consideracdo de interesses é também
aceito pela maioria das pessoas — teriamos “um peso ¢ duas medidas”. Tratar interesses
iguais de modo semelhante expressa apenas a concepcdo bem aceital® entre os fil6sofos
e 0 senso comum de que nossos julgamentos morais devem ser universais, isto é, devem
ser imparciais e ndo podem se basear no interesse proprio ou das pessoas que gostamos,

ou de um grupo particular, etc.

107 Alguém pode se perguntar imediatamente: mas quais animais exatamente sdo sencientes? A resposta
imediata é: isto depende de quais animais “sdo seres conscientes com mentes que experienciam dor e prazer.
Em suma, embora néo tenhamos informacg&o e conhecimento disponivel para estabelecer uma lista completa
de quais animais sdo sencientes ou ndo, isto ndo nos exime de nossos deveres para com 0s animais que
temos certeza que sdo sencientes. Se ndo ha, por exemplo, consenso sobre se 0s insetos sdo ou ndo
sencientes, isto ndo nos autoriza a causarmos sofrimento desnecessario e arbitrdrio a porcos. O
comportamento que 0s animais exibem somado aos nossos conhecimentos de biologia disponiveis
corroboram com o fato de que a capacidade de sentir dor é compartilhada com certeza, aqui estamos sendo
conservadores, pelo menos entre os animais vertebrados (DEGRAZIA, 2002; SINGER, 2011).

198 Francione (2013, 160-163) algumas outras caracteristicas do principio da igual consideracdo de
interesses que considera de essencial importancia:

1) Ele é um principal apenas formal, isto é, apenas uma regra/prescricdo logica sobre como funciona os
nossos julgamentos. Neste sentido ele é destituido de contelido ou prescri¢des morais. Alguém pode
defender que apenas os seres racionais, por possuirem esta capacidade cognitiva especifica, devem ter o
interesse em ndo sofrer protegido por direitos morais. Isto faria com que esta mesma pessoa julgasse todos
0s casos iguais de forma semelhante e, nunca esta pessoa poderia aplicar seu raciocinio defendendo que um
ser racional tivesse seu direito em ndo sofrer negado, a ndo ser que tivesse boas razfes para fazer isto. Isto
ndo significa que o critério (a racionalidade) que ela escolheu para conferir a alguém o direito de ter seu
interesse em ndo sofrer protegido seja relevante, ou que a teoria normativa que ela escolheu seja a mais
adequada (teoria dos direitos morais, por exemplo). Estes Gltimos sdo questdes ou contetidos morais ou de
ética. Alguns tipos de preconceito mais conhecidos costumam falhar do ponto de vista da forma: um
machista, para citar um exemplo, quando proibe uma mulher de trabalhar esta julgando casos semelhantes
de modo diferente. Ora, 0 interesse em trabalhar tanto em um homem quanto em uma mulher ndo
constituem casos diferentes, logo devem ser julgados igualmente.

2) Ele ndo nos obriga a tratar todos da mesma maneira para todos os propositos diferentes: ora, casos iguais
contam igualmente, mas obviamente nem todos 0s casos sdo iguais. Ora, 0 tratamento igual sé é requerido
quando o que se tem em jogo sdo caracteristicas comuns: ndo precisamos tratar igualmente um humano e
um porco do ponto de vista da vida politica precisamente porque um porco ndo tem interesse na vida
politica. Para os prop6sitos da vida politica o caso do humano e o caso do porco néo sdo iguais.

3) Francione, por fim, argumenta que o principio da igual consideracao é elemento indispensavel a qualquer
teoria moral, sem ele estamos fadados a arbitrariedade I6gica de julgarmos como quisermos situagdes
semelhantes.



112

Ora, tendo isto em vista, poderiamos nos render ao impulso imediato de pensar
que o principio do tratamento humanitario era de antemdo insatisfatorio simplesmente
porque ndo estava baseado no principio da igual consideragdo de interesses. Isto, contudo,

é falso. Francione nos explica, ao contrario, que

[...] a forma como o principio do tratamento humanitario se desenvolveu
historicamente incluiu de modo explicito o principio da igual consideragéo
de interesses. Bentham reconhece que o tnico modo de assegurar 0s interesses
dos animais em ndo sofrer fossem tomados seriamente seria aplicar o principio
da igual consideracdo de interesses aos animais, e a posicao de Bentham entéo
“incorporou a base essencial da igualdade moral ... por meio da formula: ‘Cada
um conta como um e ninguém como mais de um’. O sofrimento animal ndo
pode ser menosprezado ou ignorado com base em uma suposta falta de alguma
caracteristica diferente da senciéncia, se ndo quisermos que 0s animais sejam
“degradados a classe de coisas” (FRANCIONE, 2008, p. 45).

Ora, se isto é assim, uma pergunta permanece: assegurado o fato de que tanto
humanos quanto ndo humanos sdo sencientes e, como tais, possuem ambos interesse
semelhante em n&o sofrer, por que oferecemos tratamento desigual aos animais ao
aplicarmos moral e legalmente o principio do tratamento humanitario? A resposta de
Francione pode ser facilmente vislumbrada: Porque os animais se encontram em condicao
de mera propriedade, ¢ “os interesses da propriedade quase nunca serdo julgados
semelhantes aos interesses dos proprietarios” (FRANCIONE, 2013, p. 165). Vimos que,
nestas circunstancias, o exercicio de contrabalancear os interesses dos humanos e dos
animais se torna inoperante ou fica simplesmente destituido do significado moral que é
exigido pelo principio do tratamento humanitario, a saber, 0S nossos interesses mais
triviais sempre pesam mais do que 0s interesses mais do que 0s interesses mais
fundamentais. Em suma, o estatuto de propriedade dos animais sempre constitui uma boa
razao para que o proprietario trate casos semelhantes de modo dessemelhante. Adequando
a propria formulacdo de Bentham, sob esta condi¢do, 0s animais sempre contardo como

menos do que um.

2.2.1 O mesmo caso: aspectos da escraviddo humana semelhantes ao da exploragéo
institucionalizada dos animais ndo humanos

O fato é que Bentham pensou que o estatuto de propriedade ndo era empecilho
algum para uma devida aplicacdo do principio da igual consideracdo de interesses aos

animais ndo humanos sencientes. Este foi o seu erro, na visdo de Francione. E este erro



113

foi “perpetuado atraves de leis que pretendiam equilibrar o interesse dos proprietarios e
sua propriedade” (FRANCIONE, 2008, p.46). Bentham, no entender de Francione, ao
tratar da questdo ética da escraviddo humana concordou que “os humanos tinham o que
equivalia a um direito basico de nédo ser tratados como propriedade e que isso impedia 0
uso dos humanos como escravos ou recursos alheios” (2013, p. 230). Em outras palavras,
ele reconhecia que a escraviddo enquanto instituicdo permitia que se tratasse outros
humanos como mercadorias, e que, sob estas condig¢oes, 0s seres humanos tinham seus

interesses subconsiderados'®®

, 0 que reprovava veementemente, mas nunca questionou o
estatuto de propriedade dos animais.

A estrutura moral e legal da escravidao estudanidense ndo era muito diferente do
modo como exploramos atualmente os animais ndo humanos. A escraviddo humana era
aceita moral e legalmente como um uso institucionalizado de outros seres humanos. As
leis, por sua vez, reconheciam que o0s escravos possuiam interesses!!® que seus
proprietarios tinham a obrigacdo de respeitar, e serviam, analogamente as leis
anticrueldade, para regulamentar o uso e tratamento que era dado aos escravos. Contudo,
a escraviddo humana, exatamente como é no caso da exploracdo animal, era uma
instituicdo que, amparada pela moral e pelas leis, permitia que 0s proprietarios
desconsiderassem as obrigagdes que eram devidas aos escravos, pois sua propria estrutura
estava fundada em uma diferenca de estatuto legal entre os envolvidos em conflitos de
interesses: de um lado o proprietario, do outro a propriedade. Essa assimetria minava 0s
esforcos de qualquer tentaiva de equilibrar interesses: tanto o proprietario quanto a
propriedade possuiam, por exemplo, interesse em ndo sofrer, mas apenas o primeiro podia

reivindicar''! justica quando seus interesses conflitasse. A propriedade, relegada a

109 Além disso, na interpretacdo de Francione, a posicdo de Bentham a escraviddo deve [...] ser vista como
uma mistura de sua aceitagdo do principio da igualdade seu reconhecimento de que todos os humanos
tinham um interesse semelhante em ndo ser tratados como coisas, junto com sua visdo de que a escravidao,
como instituicdo, ndo aumentaria, em termos factuais, o saldo do bem-estar agregado (FRANCIONE, 2013,
p. 230, nota 9).

110 Reconhecia-se que os escravos tinham o interesse ndo sofrer: “[...] ndo sdo seres racionais. Ndo, mas sdo
criaturas de Deus, seres sencientes, capazes de sentimento e prazer, e com direito ao prazer conforme a sua
capacidade. A voz da Natureza ndo informa todo mundo de quem lhes inflige dor sem necessidade ou
objetivo ¢ culpado de ato ilicito?” (CHANCELLOR HARPER, 1860, p. 559 apud FRANCIONE, 2013, p.
165)

11 Francione esclarece que “como bens mdveis os escravos podiam ser vendidos, legados em testamento,
segurados, hipotecados, e confiscados como pagamento de dividas de seu dono. Os donos de escravos
podiam infligir severes castigos aos escravos por praticamente qualquer motivo. Quem lesasse intencional
ou negligentemente o escravo de outra pessoa podia ser responsabilizado pelo dano a propriedade dessa
pessoa, no caso de uma agdo. Como regra geral, 0s escravos ndo podia celebrar contratos, ter propriedade,
processar ou ser processados judicialmente, ou viver como pessoas livres com direitos e deveres basicos”
(2013, p. 165).



114

condicdo de recurso econdmico, de instrumento para otimizacdo de beneficios para
outrem, tinha de antem&o seu proprio direito & igual consideragdo de interesses negado**2.
Se a propria reivindicacdo a igualdade de consideracdo de interesses estava previamente
determinada ao fracasso pelas razbes que acabamos de explicitar, as leis, por
consequéncia, no contexto da escraviddo norte americana nao poderiam e nem de fato
puderam “dar nenhum status moral aos escravos nem estabelecer qualquer limite efetivo
ao uso e ao atratamento da propriedade escrava [...]” (FRANCIONE, 2013, p. 166).
Francione insiste, no caso da escraviddao humana, em chamar atencédo para o fato
de que reconhecer uma obrigacdo direta a alguém, mas privar-lhe de um estatuto de
igualdade para com os demais participantes da comunidade moral implica sempre em um
desequilibio predeterminado. Quais os efeitos praticos de nossa obrigacdo de considerar
diretamente o sofrimento dos outros, se, nossa propria condicao prévia nos permite, em
casos de conflito, vencer todas as disputas de equilibrio, mesmo por razdes insignifantes
e até mesmo torpes? Neste sentido ¢ que “o principio da igual consideracdo ndo podia ser
aplicado porque os interesses dos escravos e 0s interesses dos proprietarios de escravos
quase nunca eram julgados semelhantemente” (2013, p. 166). Do ponto de vista juridico
as leis falharam em proteger de modo significativo os interesses dos escravos também de
modo semelhante as razdes pelas quais as leis de bem-estar animal fracassaram?*3:
1) Elas relutavam em atribuir aos proprietarios de escravos a responsabilidade por seus
crimes, como quando, exemplo, eles causavam dor desnhecessaria através de atos de
tortura. Punir os proprietarios significava questionar o préprio estatuto de propriedade
dos escravos. A mentalidade era de que caso as leis realmente punissem os proprietarios,
0 que significaria na préatica a prote¢cdo dos interesses dos escravos, entdo, 0s escravos
seriam incitados a pensar que poderiam “apelar contra o exercicio da dominagao por parte
do seu senhor” (FRANCIONE, 2013, 166).
2) Estava pressuposto que ndo era racional da parte de um proprietario destruir ou cuidar
mal de sua propriedade. Como o proposito da escraviddo era o de obter beneficios

112 Quando casos semelhantes sdo julgados com disparidade estamos ja fora da algada do principio da
igualdade. Podemos ver o problema também o problema de outro angulo, o que também era comum no
caso da escraviddao e também acontece na atual condicdo de nossa exploragdo institucionalizada dos
animais, segundo pensa Francione: diz-se que a consideracao é igual, mas os interesses é que ndo sao iguais
porque pertencem a escravos ou a animais. Ora, aqui o desequilibrio estd predeterminado de anteméo
baseado em uma diferenca natural. A cor da pele, ou a espécie, contudo, ndo sdo de forma alguma relevantes
para julgarmos por exemplo se devemos ou ndo infligir dor a alguém, mas apenas a senciéncia. A escravidao
humana era baseada, no geral, como todos hoje reconhecemos, em critérios irrelevantes. O mesmo acontece
com a exploragdo animal, como veremos.

113 Cf. FRANCIONE, 2008, 45-49; FRANCIONE, 2013, p. 165-169.



115

econémicos, argumentava-se que jamais os donos de escravos fariam algo irracional
como prejudicar sua prépria mercadoria ou causar mais danos do que 0 necessario em
Seus proprios recursos.
3) Relacionado diretamente a razao anterior, as obrigacGes morais e legais que existiam
dos donos para com 0s escravos, em sua maioria, apenas os envolviam e ndo eram devidas
diretamente a eles. Uma pessoa poderia ser punida por prejudicar o escravo de outra
pessoa, afinal, ela estaria agindo contra os interesses de propriedade do dono do escravo.
O proprio dono, por outro lado, como vimos, estava justificado a fazer praticamente o que
quisesse a sua propriedade, protegido pela excusa de que jamais agiria de forma
irracional, isto €, jamais agiria contra seu proprio interesse: a escraviddo era rentavel.
4) A ultima razdo e talvez a mais abrangente é que as leis que tinham o papel de regular
0 uso e tratamento dos escravos continham tantas excegdes que praticamente
inabilatavam o seu caréater protetivo. Para exemplificarmos,
Uma lei aprovada em 1798 na Carolina do Norte, por exemplo, previa que a
pena por matar maliciosamente um escravo deveria ser a mesma que para o
assassinato de uma pessoa livre. No entanto, essa lei “ndo se aplicava a um
escravo fora da lei, nem a um escravo ‘num ato de resisténcia ao seu dono

legal’, nem a um escravo ‘morrendo quando submetido a uma corre¢do
moderada™ (FRANCIONE, p, 166).

Leis assim, recheadas de excecBes convenientes — dados os propositos da
escraviddo — praticamente ndo forneciam protecao significativa contra o assassinato dos
escravos. A vida humana, considerada, por muitos, como uma das coisas mais valiosas
moralmente também era vista apenas como um recurso quando o estatuto do portador
desta vida era uma propriedade de alguém.

A escraviddo hoje, unanimemente, nao é mais tolerada, tanto do ponto de vista
moral quanto do ponto de vista legal. As leis no mundo todo proibem a escraviddo e a
veem como uma das formas mais vis de violacdo dos direitos humanos. Em outras
palavras, é consenso, e ninguém mais defende que seja algo razoavel que tratemos outros
humanos como mercadorias que podem ser vendidas e utilizadas por outras pessoas a fim
de que estas Ultimas possam se beneficiar finaceiramente disto. O fato de reprovarmos a
escraviddo néo fez, infelizmente, com que ela desaparecesse. Isto, contudo, apenas mostra
que algumas pessoas ainda insistem no mesmo erro que historicamente ja foi uma
instituicdo sélida e bem aceita de exploragdo humana. Hoje, condenamos e combatemos
a escraviddo quando a vemos diante de nds. Além disso, argumenta Francione, nés a

reprovamos em todas as suas formas: ndo achamos que a escravidao seja mais aceitavel



116

pura e simplesmente porque ela € humanitaria ou caridosa. Ao contrario, pensamos que
n&o se trata de modo algum de caridade, mas sim de justi¢a 0 nosso dever de ndo tratarmos
ou permitirmos que outros seres humanos sejam tratados como mercadoria, recurso
econdmico, ou propriedade alheia*. E claro que no discordariamos, alega Francione,
que formas mais cruéis de escraviddo sejam mais condenaveis do que formas mais
“amenas”, a saber, um escravo“se pudesse escolher entre um Senhor que a espancasse
Cinzo vezes por semana a um que a espancasse dez vezes por semana, ela escolheria o
primeiro” (FRANCIONE, 2013, p. 168). Isto, contudo, nao significa que a escravidao
seja toleravel moralmente. Significa apenas que os proprietarios podem escolher como
tratar seus recursos como bem Ihe aprouverem. Alguns sdo tdo “caridosos” que tratam
sua propriedade humanitariamente!’>. Em suma, reprovamos a escravidio porque “0S
humanos tem interesse em nao sofrer de jeito nenhum como consequéncia do seu uso
como propriedade alheia”''® (FRANCIONE, 2013, p. 168).

Temos de rejeitar, e Francione acredita que na pratica rejeitamos, todas as demais
praticas que se assemelham a escraviddo do ponto de vista do que elas significam
moralmente: rechacamos a ideia de que podemos tratar outros humanos exclusivamente
como meios para um fim. Isto ndo significa, contudo, que nao tratemos outros humanos
como fins para realizarmos varios de nossos propdsitos. Quando pagamos a alguém para
que corte nossa barba, estamos usando esta pessoa como um fim para 0 nosso propdsito:
mudarmos nossa aparéncia, por exemplo. Inversamente, somos também um meio para
que o barbeiro o barbeiro possa se sustentar financeiramente. Em muitas dessas relaces
cotidianas em que utilizamos outras pessoas para realizarmos nossos objetivos nos
também vinculamos um valor econdmico a estas pessoas. Os barbeiros mais habilidosos
cobram um pre¢o maior para que eles sejam o meio de realizarmos nosso proposito de
termos a barba bem feita. Aceitamos que possamos tratar, circunstancialmente, outras
pessoas como meios para realizagao de nossos interesses, ma isto ndo significa, contudo,

que estamos autorizados a trata-las exclusivamente como meios ou como meros recursos

114 A cor da pele, sabemos, ndo é um critério relevante para justificarmos qualquer diferenca de tratamento
entre humanos, muito menos tratarmos outros humanos como propriedade alheia.

115 O adjetivo humanitario podia, como foi mostrado, no contexto da escraviddo norte americana significar
praticamente o que o proprietario quisesse. Ndo podemos esperar menos, se olharmos para as formas de
escravidao que ainda existem atualmente. Para citarmos apenas alguns exemplos, a escraviddo que ainda
persiste em nosso mundo costuma ter propdsitos nada caridosos: trabalho forcado, trabalho infantil,
prostituicdo forcada, etc.

116 Se um humano é propriedade de outrem, ele é visto exclusivamente como um apenas como recurso
através do qual outros podem ser beneficiar (geralmente, economicamente). Neste sentido escravidao, em
um sentido amplo, € um termo apropriado a todas as institui¢des de exploragéo ou usos que tratam os outros
COmMO recursos apenas (ou apenas como meios para fins rentaveis).



117

dos quais possamos obter beneficio econdémico. Nao podemos, por exemplo, tratar o
barbeiro “exclusivamente como uma mercadoria; ndo podemos escraviza-1[o] num campo
de trabalhos forg¢ados; ndo podemos comé-1[o], usé-I[o] em experimentos, ou transforma-
1[o] num par de sapatos”, em suma, ndo podemos Vvalora-lo exclusivamente como meio
de obter lucro (valor econdmico) ou qualquer outro tipo de beneficio®’.

O fim da escraviddo, no entender de Francione, ndo foi mais do que o
reconhecimento de que o interesse dos humanos em n&o sofrer como resultado do seu uso
como recursos alheio devia ser protegido de modo significativo. A escraviddao ou a
condicdo de propriedade permitia que seres humanos fossem tratados como meros
recursos econdémicos de outros humanos, isto é,exclusivamente como meios para um fim.
O Unico modo de proteger os interesses humanos de modo significativo, argumenta
Francione, € através da atribuicdo do direito basico de ndo ser tratado como propriedade.
Dizendo de outro modo, a condicdo minima para que o interesse em ndo sofrer dos
humanos possa ser considerado significativo de um ponto de vista moral é que os
humanos tenham uma protecdo bésica contra a condicdo prévia de desigualdade, isto é,
uma protecdo que previne que sejam tratados apenas cOmMO recursos, Ou COMO
propriedade.

O direito de ndo ser tratado como propriedade é basico em um sentido 16gico!8,

isto ¢, ndo exige de nos “aceitagdo de alguma doutrina metafisica” (2013, p. 172):

pl O principio da igual consideracdo de interesses, incorporado por qualquer teoria moral
aceitvel, expressa que todo interesse semelhante tem que ser considerado
semelhantemente.

p2 A condicdo de propriedade de alguns seres humanos impede que interesses
semelhantes sejam tratados semelhantemente.

C Logo, para que interesses semelhantes sejam, de fato, considerados semelhantemente

devemos dar aos humanos o direito de ndo serem tratados como propriedade.

117 Qutro exemplo de Francione (2013, p. 169) consiste em argumentar que ndo achamos moralmente
aceitavel recolher moradores de ruas e submeté-los contra sua vontade a experimentos cientificos danosos
ou usé-los como doadores forgados e valora-los exclusivamente como meios para obtermos beneficios no
campo da ciéncia ou da salde, ou como meio de obtermos lucro através da descoberta de novos
medicamentos.

118 «Q direito basico de ndo ser tratado como propriedade expressdo uma proposicéo ldgica. Se os interesses
humanos possuem significado moral (i.e., se 0s interesses humanos devem ser tratados de acordo com o
principio da igual consideragdo de interesses), entdo humanos ndo podem ser recursos; o interesse dos
humanos que sdo propriedade ndo serdo tratados igualmente aos interesses dos proprietarios” (2008, p. 50,
nota 71, traducdo nossa).



118

Outro modo de formular essa ideia de que temos o direito de ndo sermos tratados
como propriedade, segundo Francione, é afirmar que todo humano possui valor inerente
igual. Isto significa dizer que os individuos possuem “um valor que transcende o seu valor
enquanto recursos para outras pessoas” (FRANCIONE, 2013, p. 175). Explicando
melhor, as coisas possuem para nos apenas valor extrinseco, isto é, o valor que nés lhe
oferecemos. Elas ndo possuem valor em si, ou valor intrinseco, justamente porque
dependem de nds para as valorizarmos. Por exemplo, a mesa em que estou sentado agora
neste momento sé possui valor para mim porque eu a valorizo como um meio para realizar
confortavelmente meus estudos. Quando alguém esta na condicao de propriedade, ele ndo
pode valorar a si mesmo, porque pertence, assim como uma coisa, a outra pessoa. O
humano na condigédo de propriedade em si, bem como seus interesses poderdo entéo ser
valorados pelo seu proprietario segundo os interesses dele e ndo de acordo com seus
interesses préprios. Costumamos valorar as coisas em termos de dinheiro. Um individuo
com estatuto moral e legal de propriedade ndo €, como vimos, muito diferente de uma
coisa, e poderd assim ser valorado exclusivamente em termos de interesse econémico do
proprietario. Afirmar, portanto, que os seres humanos possuem valor inerente igual
significa dizer que eles pode dar “valor a si proprios, mesmo se ninguém mais lhes der
valor” (2013, p. 176). Em outras palavras, afirmar que todos humanos possuem valor
inerente igual significa dizer que seus interesses fundamentais ndo poderao ser valorados
por outras pessoas, independentemente do beneficio que elas ou a sociedade possam obter
com isso. Por fim, o direito a ndo ser tratado como propriedade é a precondicio®*® para
gue um individuo faca parte da comunidade moral em um sentido significativo, a saber,
a condicdo para que ele que possa ter seus interesses considerados igualmente, e por isto,
é chamado de direito basico ou pré legal. Nas palavras do proprio Francione:

A proteccdo proporcionada pelo direito basico de ndo ser tratado como
propriedade é limitada. O direito béasico ndo garante igual tratamento em todos
0s aspectos nem protege os humanos de todo o sofrimento, mas ele protege
todos os seres humanos, a despeito de suas caracteristicas particulares, de
sofrer qualquer privacdo de interesses como o resultado de ser usado
exclusivamente como recursos de outros e, por isso, fornece protecbes
essenciais (2008, p. 50)

119 Este direito, alerta Francione (2008, p. 50), ndo garante que os seres humanos receberdo o mesmo
tratamento em todos os aspectos, mas € ele que permite que outros direitos possam existir. Em suma, ele
garante o basico: que ndo possamos ser escravizados. Isto é necessario para que se pense substantivamente
em qualquer outro direito.



119

2.2.2 Somos iguais aos animais? Sobre o direito de todo ser senciente de ndo ser
tratado exclusivamente como propriedade

Tinhamos duas opgdes: ou levar a sério o interesse dos animais ou continuar a
trata-los como coisas. A segunda opcao exigiria que a) ou negassemos que 0s animais
sdo sencientes b) ou aceitdssemos que 0s animais Sdo sencientes mas que seu interesse
em ndo sofrer ndo possui importancia alguma moral. A opcdo a) vai contra 0 Senso
comum contra também a melhor ciéncia disponivel, e, portanto ndo pode ser sustentado.
A opcdo b) ndo pode, como vimos, nos conduzir a uma teoria moral aceitavel, pois
exigiria de nos, do ponto de vista ldgico, que julgassemos dois casos semelhantes de modo
desigual. Esta segunda opcdo nos faria assumir que, sendo iguais as demais condicdes,
temos a obrigacdo de ndo causar sofrimento desnecessario a um individuo X porque ele
possui 0 interesse em ndo sofrer; mas, por outro lado, que ndo temos nenhuma obrigacao
de ndo causar sofrimento desnecessario ao individuo Y, que assim como X possui
interesse em nado sofrer. O fato de X ser da espécie humana e Y um cachorro ndo nos
oferece uma boa razdo para subconsiderarmos o interesse do cachorro. Casos iguais
contam igualmente. Resta analisarmos, portanto, a primeira op¢do, a posicdo de
Francione sobre 0 assunto.

Vimos em primeiro lugar que a estrutura moral e legal da escraviddo ndo era muito
diferente do modo como exploramos atualmente os animais ndo humanos. A escravidédo
humana era aceita moral e legalmente como um uso institucionalizado de outros seres
humanos assim como aceitamos hoje o uso institucionalizado dos animais por nds
humanos. O estatuto de propriedade dos animais impede*?°, assim como impedia no caso
dos escravos, que seus interesses mais fundamentais sejam considerados de maneira
equilibrada ou igual. As leis anticrueldade, destinadas a proteger os interesses dos
animais, assim como foi no caso da escraviddo, facilitam que a exploracdo se acentue
porque excetua a maior parte das punicdes aos proprietarios na medida em que considera
que eles estdo fazendo um uso institucionalmente aceito, a saber, conveniente e rentavel
para o proprietario e para a sociedade. As leis, em ambos contextos, também presumiam
que o proprietario fazia um uso racional de seus recursos, que ele ndo causaria mais danos

do que o necessario a sua propria propriedade,o que justificava no caso dos humanos e

12005 animais, assim como os seres humanos, tém interesse em ndo sofrer, mas, como vimos, o principio
da igual consideracdo ndo tem aplicacdo significativa aos interesses dos animais se eles sdo propriedade de
outros, assim como ela ndo tinha nenhuma aplicacdo significativa aos interesses dos escravos
(FRANCIONE, 2008, pagina 51, traducdo nossa)



120

legitima ainda no caso dos animais praticas de crueldade em nome do lucro e da

prosperidade. Tendo toda estas semelhangas em conta, Francione reivindica que

Se concordamos com a premissa subjacente do principio do tratamento
humanitario e discordarmos de que 0s animais sejam meras coisas para com as
quais ndo podemos ter nenhuma obrigacdo moral ou legal direta, devemos
comecar tudo de novo. Devemos nos comprometer com a ideia de que,
guando os animais e os humanos tém um interesse semelhante, devemos
trata-los de um modo semelhante, a menos que haja uma razdo
moralmente sdlida para nado fazermos isso. E, apesar de qualquer diferenca
entre as espécies, todos os seres sencientes tém interesses, em particular o
interesse em ndo sofrer. Os animais, com 0s humanos, tém interesses, em
particular o interesse em ndo sofrer. Os animais, como 0s humanos, tém um
bem-estar experiencial no sentido de que as coisas podem melhorar ou piorar
para eles, dependendendo de se seu interesse em nao sofrer € respeitado, e de
se 0s outros interesses que eles tm como seres senciente sdo atendidos ou
frustrados (FRANCIONE, 2013, p. 179, destaque nosso)

Ora, se no que diz respeito ao interesse em ndo sofrer (senciéncia) os animais séo
exatamente como nos, entdo, apenas se julgassemos casos semelhantes de modos
diferentes é que poderiamos negar-lhes o direito basico de ndo serem tratados como
recursos. Assim como nds ndo temos o interesse em ndo sofrermos de nenhum modo
sendo usados exclusivamente como recurso de outrem, 0s animais,por serem sencientes,
possuem interesse semelhante. A condicdo de propriedade, no entanto, tanto no nosso,
quanto no caso dos animais, impede qualquer aplicacéo significativa do principio da igual
consideracdo de interesses. O interesse em ndo sofrer dos animais, quando vistos como
meros recursos econdmicos dos humanos, sempre contara menos do que o interesse de
seus proprietarios. O proprietario podera, exercendo as regalias de seu estatuto
privilegiado, valorar os interesses dos animais como se eles possuissem apenas valor
extrinseco, isto €, como se eles ndo se importassem de maneira alguma com o que lhes
acontece, como se eles ndo tivessem interesse nem na qualidade nem na quantidade de
suas vidas'?!, como se eles fossem exclusivamente meios para alcancar seus fins, por fim,
como se eles fossem meros recursos econdmicos ou Coisas.

Se quisermos levar a sério os interesses dos animais, a nossa unica opgéo, segundo
a abordagem de Francione, é de também conferir o direito basico a eles de ndo serem
tratados como meros recursos. Conferir este direito basico a eles ndo significa que

teremos que tratar igualmente seres humanos e animais ndo humanos em todos os

121 Como sera explicado na segdo 2.2.3 Francione argumenta que o bem-estar experiencial de todo ser
senciente é constituido fundamentalmente por dois interesses mais basicos: o de ndo sofrer e o de continuar
existindo. Estes dois interesses sdo fundamentais no sentido em que depende-se que eles sejam protegidos
e respeitados para que outros interesses possam ser perseguidos ou satisfeitos de modo adequado.



121

aspectos. Ao contrario, significa tdo somente que, fundamentalmente. nos e eles somos
semelhantes porque temos o interesse semelhante em ndo sofrer. Este nosso interesse
semelhante s6 pode ser levado realmente a sério, como foi demonstrado, se ele for
protegido com um direito: o direito de nfo sermos escravizados. E claro que podemos ter
outros interesses em comum, e se eles forem semelhantes, terdo de ser julgados de
maneira semelhante, independentemente de todas as outras diferengas que existir entre
noés e 0s animais ndo humanos. Todoavia, apenas se pudermos levar nossas vidas sem
sermos tratados como meros recursos econdémicos de outros individuos é que esses outros
interesses poderdo ser satisfeitos.

Aniamais e humanos, quais sejam, todos 0s seres sencientes, possuem assim valor
inerente igual e 0 mesmo direito de ndo serem tratados exclusivamente como meios para
fins de outrem. O nosso reconhecimento desse direito, no caso dos humanos, exigiu a
abolicdo da escraviddo e ndo a sua mera regulamentacdo, se € assim, por uma questdo de
justica ou de igualdade, devemos abolir também a exploracdo institucionalizada dos
animais ndo humanos. Isto se explica porque, como ja explicitado,a ideia de que todo
interesse conta igualmente ndo é uma questdo de benevoléncia ou caridade. Ora, é
verdade que a condicdo de propriedade permite que seres sencientes possam ser Vistos
ou valorados exclusivamente como recursos. Contudo, o oposto também € verdade, a
saber, que um proprietario pode tratar como igual sua propriedade, como quando, no caso
da escraviddo um dono escolhia tratar um escravo como membro de sua familia, ou no
nosso caso, escolhemos tratar um animal ndo humano como membro de nossa familia.
Isto, no entanto, como foi argumentado, revela apenas um comportamento
esquizofrénico: escravizdvamos pessoas injustificadamente e amavamos algumas dentre
elas dando-lhes uma consideracdo maior; exploramos 0s animais ndo humanos de todos
0s modos imaginaveis, mas tratamos alguns deles como membros de nossa familia. O
fato é que mesmo estes, que consideramos membros de nossa familia, podem ser a
qualquer momento?2, sob a protecdo da lei, abandonados, torturados, mortos, etc. O
nosso assentimento ao seu estatuto de propriedade e as leis que mantém este estado de
coisas garantem a nos esse direito. Todovia, um julgamento moral adequado, como requer
o0 principio da igual consideracdo de interesses, exige mais do que escravos (humanos ou
animais) bem tratados; exige mais do que a mera regulacédo através de leis de bem-estar

inoperantes; exige a abolicdo do uso de seres mencientes, a despeito de qualquer outra

122 Nao ¢é dificil que em nossa vida cotidiana tenhamos ja nos deparado com inlimeros casos assim.



122

caracteristica que possuam, exclusivamente como meios para obter lucro ou atingir
qualquer outro propésito alheio, para Francione € uma questdo de igualdade, e como tal
uma questdo de justica. O filésofo e jurista nos explica que a sua proposta

[...] é radical, no sentido de que ela nos forgaria a parar de usar 0s animais de
muitas maneiras que hoje achamos absolutamente normais. Num outro sentido,
entretanto, meu [de Francione] argumento é bem conservador, pois parte de
um principio que ja dizemos aceitar — que é errado impor sofrimento
desnecessario aos animais. Se o interesse dos animais em ndo sofrer é, de
verdade, um interesse moralmente signficativo, e se 0s animais ndo sdo meras
coisas moralmente indistiguiveis de objetos inanimados, entdo devemos
interpretar a proibicdo do sofrimento animal desnecessario de um modo
semelhante aquele como interpretamos a proibicdo do sofrimento humano
desnecessario. Em ambos os casos, o sofrimento ndo pode ser justificado por
facilitar o divertimento, a conveniéncia ou o prazer alheios. Os humanos e 0s
animais devem ser protegidos, em qualquer circunstancia, contra o sofrimento
resultante de seu uso como propriedade ou recurso alheio (2013, p. 33).

Por fim, o ultimo aspecto que merece ser mencionado e que resulta disto tudo é o
que envolve o conceito de pessoa. Francione, argumenta, diferentemente de toda tradigcdo
12moral que Ihe precede, que o Unico requisito para um ser uma pessoa no sentido moral
e legal é o da senciéncia. Embora, por um lado, de um ponto de vista abrangente, isto é,
qguando olhamos historicamente para o significado deste conceito na tradicdo moral, a
afirmacdo de que todo ser senciente € uma pessoa pareca no minimo estranha; por outro
lado, do ponto de vista da légica interna dos argumentos de Francione, ela apenas é uma
consequéncia resultante do fato de que todos seres sencientes possuem valor inerente
igual. Se é assim, possuir o direito de ndo ser tratado como propriedade, isto €, possuir
valor inerente igual e ser senciente (requisito para que o interesse de qualquer individuo
tenha importancia moral) é o suficiente para que a pessoalidade de um ser seja
reconhecida.

Para Francione, quando se trata de proteger o interesse fundamental de ndo sofrer
através do uso exclusivo como recurso de outrem ndo ha meio termo: a) ou somos
propriedade e nesta condicdo 0 nosso interesse mais fundamental de ndo sofrer esta
vulneravel, de modo que ficamos vulneraveis ao valor que outro individuo possa atribuir
a nds com a mera intencédo de se beneficiar com isto b) ou ndo somos propriedade, isto é,
pessoas, seres que possuem alguns interesses morais fundamentais que sdo tdo
importantes quanto os de qualquer outro ser que possuam tambeém estes mesmos

interesses. O principio da igual consideracdo de interesses ndo podia ser aplicado aos

123 Para uma discussdo sobre o conceito de pessoa segundo seu significado tradicional conferir a segdo 1.2
deste trabalho.



123

escravos porque eles ndo eram vistos como pessoas, assim como hoje, 0s animais ndo
vistos como pessoas, mas como meras coisas. Francione nos explica que “durante algum
tempo , tentamos ter um sistema de trés niveis: coisas, ou propriedade inanimada; pessoas,
as quais eram livres; e, dependendo da linguagem que escolhéssemos, “quase pessoas”
ou “algo mais do que coisas” — os escravos” (2013, p. 181). Um sistema hibrido assim
n&o funcionava, como argumentamos, porque “quase pessoas” se encontravam, de modo
arbitrério, ainda sob a condigdo ou estatuto de propriedade. Nés, e também alguns

fildsofos?*

, embora reconhecamos que temos a obrigacdo de ndo causar sofrimento
desnecessario aos animais, pensamos que eles sao “algo mais do que coisas” ou “quase
pessoas”. Isto, para Francione, ¢ paradoxal, e significa dizer: considerarmos importantes
0s interesses destes seres mas, podemos, quando for conveniente dar o valor que
quisermos ao seus interesses, independentemente do fato de que eles valorem por si
mesmos algumas coisas que lhes sdo importantes. Diante disto, ndo temos outra vez
escolha: ou concedemos o estatuto de pessoas aos animais, assim como o fizemos quando
abolimos a escraviddo, e Ihe concedemos o direito basico e pré legal de ndo serem tratados
como propriedade, ou continuaremos sofrendo de esquizofrenia moral: dizendo que 0s
animais tem interesses que importam, mas conferindo-lhes nés mesmos o valor destes

interesses segundo fins de conveniéncia, divertimento ou habito.

2.2.3 Teoria das Mentes Similares: uma critica ao utilitarismo de Bentham e de
Singer

Segundo a analise de Francione, o principio do tratamento humanitario e as leis
de bem-estar animal falharam em sua tarefa de proteger de modo significativo os
interesses dos animais precisamente porgque nao questionaram o estatuto de propriedade
dos animais. Vimos que o interesse fundamental em nao sofrer dos animais ndo humanos
é semelhante ao dos humanos e que a diferenca de estatuto (proprietérios e propriedade)
entre eles ndo se justifica do ponto de vista moral. No caso da escraviddo humana esta
injustica foi corrigida: reconhecemos que se quiséssemos ser coerentes com o principio
de igualdade que aceitamos, seria necessario conceder o direito de ndo ser tratado como
propriedade a todos os humanos. Seguiu-se disso que a aboli¢ao da escravidao foi exigida:

ou protegiamos de modo significativo os interesses dos humanos em nédo sofrer através

124 Conferir secdes 1.3 e 1.4 deste trabalho.



124

do uso por outro seres humanos como meros meios para se obter beneficios individuais e
coletivos, ou esses seres humanos estariam fadados a terem seus interesses
subconsiderados em qualquer situacdo de “conflito”'?°. O caso dos animais, por sua vez,
que, como foi demonstrado, possuem o0 mesmo interesse que 0s humanos em ndo serem
tratados meramente como meros recursos alheios, continua 0 mesmo: tratamo-nos como
se fossem coisas ou mercadorias, mesmo sabendo que sdo sencientes, e, portanto,
possuem 0 mesmo interesse que nds em ndo serem explorados como se fossem meros
recursos a disposicao de alguém. O que pode explicar o fato de que, mesmo sabendo que
0s animais sdo sencientes, continuemos a manter moral e legalmente esta discrepancia?
Melhor dizendo, o que faz com gque pensemos que a escravidao, no caso dos humanos,
deva ser abolida, e a exploracdo institucional dos animais apenas regulamentada*?®?

A resposta mais comum afirma que embora os animais ndo humanos também
sejam sencientes, existem outras diferencas qualitativas entre humanos e animais que nos
permitem aceitar que, apesar de pensarmos que ndo devamos causar sofrimento
desnecessario aos animais, ndo precisamos conceder-lhes o direito de ndo serem tratados
como recurso alheio. Esta distincao de obrigacdes geralmente esta apoiada em diferencas
empiricas entre animais e humanos, mais precisamente, diferencas empiricas que dizem
respeito as suas capacidades mentais. Esta abordagem é denominada por Francione de
Teoria das mentes similares?’. Os defensores da Teoria das Mentes similares pensam que

125 Vimos que interesses triviais dos proprietarios sobrepujavam os interesses mais fundamentais dos
escravos, assim como 0s interesses mais triviais dos humanos servem como justificativa para causar
sofrimento aos animais.

126 pensamos, por exemplo, que é inaceitavel que usemos outros humanos exclusivamente para transforma-
los em comida, roupas, entretenimento ou mesmo para usa-los em experimentos dolorosos, etc.

127 Segundo Francione (2008), embora a teoria das mentes similares tenha muitos adeptos atualmente,
relacionar o estatuto moral dos animais com caracteristicas cognitivas diferentes da senciéncia nao é algo
novo. De fato, como vimos na se¢do 2.1.2 deste trabalho, houve quem pensasse que 0s animais ndo
pudessem sequer ter experiéncias subjetivas conscientes e que 0s nossos deveres morais estavam restritos
apenas a entes racionais, autbnomos, autoconscientes, etc. Neste caso, a diferenca empirica era considerada
abissal, de um lado seres autoconscientes, do outro robds ou autématos. Descartes foi no século XVII o
principal responsavel pela difusdo desta visdo de que os animais sdo “maquinas naturais”. Peter Carruthers
e Raymond G. Frey sdo exemplos de proponentes modernos de algo fundamentalmente semelhante ao que
Descartes havia proposto. De modo oposto ao pensamento cartesiano, aceita-se hoje que os animais séo
sencientes, mas que a senciéncia ndo é a Unica caracteristica importante no que diz respeito ao uso e
tratamento que fazemos dos animais. Trataremos, nesta secao, especificamente das criticas que Francione
faz aos argumentos dos utilitaristas Bentham e Singer, proponentes deste modo de pensar. E preciso,
contudo, ter em mente que ndo so os utilitaristas defendem que diferencas de capacidades ou caracteristicas
mentais justificam, no geral, uma diferenca de estatuto moral ou de tratamento entre humanos e animais.
Francione (2013, p. 35-39; 2008, p. 210-239), por exemplo, critica Tom Regan, defensor da ideia de que
0s animais tém direitos morais, por eleger um critério diferente da senciéncia, também baseado em
capacidades mentais que os individuos possuem, que permite que em situacBes de conflito genuino
justifique-se diferentes obrigacdes entre humanos e animais. Para Regan, por exemplo, a morte quase
sempre serd um dano maior para um humano porque devido as suas capacidades mentais — em geral, mais
complexas —, a morte impede um humano de desfrutar de oportunidades mais valiosas do que as dos



125

estas diferencas mentais entre animais e humanos séo uma boa razdo para justificar um
estatuto moral e legal diferente entre eles, a saber, pensam que é uma boa razdo para
permitir que humanos tenham o direito de ndo serem tratados exclusivamente como
propriedade. Eles defendem também a ideia de que tudo o que precisamos para
resolvermos a situacdo degradante que o0s animais se encontram é mudarmos ou
regulamentarmos o tratamento que dispensamos a eles, e ndo abolirmos o seu uso. As
principais caracteristicas ou capacidades mentais que fundamentam a posi¢do dos adeptos
da Teoria das Mentes Similares sdo, de modo geral, “a autoconsciéncia, razao,
pensamento abstrato, emocdo, a capacidade de comunicacdo e a capacidade de acao
moral” (FRANCIONE, 2008, p. 52). Em suma, as caracteristicas requisitadas para alguém
seja uma pessoa, na acepcao tradicional do conceito®?®,

A origem do problema, ao ver de Francione, esta na filosofia de Bentham. O
utilitarista'?® inglés argumentava que, embora os animais, tivessem interesse em nao

sofrer, eles ndo possuiam interesse em continuar existindo. Resumindo:

Bentham acreditava que os animais ndo possuem um sentido de si; eles vivem
para 0 momento e ndo possuem uma existéncia mental continua. A seu ver, a
morte ndo é um dano para 0s animais; 0s animais ndo se importam se nos o0s
comemos, ou usamos e matamos eles para outros propoésitos desde que nos
provoquemos sofrimento a eles no processo (FRANCIONE, 2008, p. 53).

Como ja explicitado, Bentham rejeitava fervorosamente que os animais fossem
como coisas que ndo podiam sentir prazer ou dor. Ele acreditava que o interesse em ndo
sentir dor dos animais, sendo iguais todas as demais condicdes, deve contar igualmente
ao interesse em n&o sentir dor dos humanos. No, entanto, como 0s animais, em sua

opinido, ndo sdo autoconscientes, 0 mesmo nao acontece quando o interesse que estava

animais. Trataremos somente das criticas de Francione a Bentham e Singer porque a) elas representam de
modo genérico as principais objecdes de Francione a todas as formas especificas de defender a abordagem
da teoria das mentes similares, b) elas tem origem, no entender de Francione, no utilitarismo de Bentham
gue, por sua vez, tem como proponente moderno em varios aspectos de sua filosofia o filésofo australiano
Peter Singer, c) elas sdo objecdes diretas aos argumentos trabalhados no primeiro capitulo deste trabalho.
128 £ aquilo a que nds nos referimos no primeiro capitulo passado como pessoas em um sentido completo
ou em um sentido (fully-persons).

129 Ag ver de Francione, (2013, p. 229-230) Bentham é um utilitarista de atos que pensava que em qualquer
situacdo particular, a atitude correta moralmente correta que devemos tomar é aquela que maximiza para o
maior nimero de individuos afetados pela nossa agdo. Contudo, Bentham, rejeitava a escraviddo porque
pensava que, COMO regra, o interesse do escravo em ndo estar na condicdo de propriedade tinha um peso
maior do que qualquer beneficio que os proprietarios de escravo poderiam ter. Segundo interpreta
Francione, “no que diz respeito a moralidade da escravidio, Bentham era, no minimo, um utilitarista de
regra (ele achava as consequéncias da instituicdo da escraviddo indesejaveis) (2013, p. 230).



126

em jogo era o interesse a vida'®®

. A diferenca entre os dois casos permite, no que tange o
ato de causar morte, que nenhum interesse seja contrariado, quando matamos 0s animais
sem lhes causar dor ou sofrimento. Se, ao contrario, o ato de causar morte envolver dor,
neste caso, entdo, a dor causada durante o ato de matar ao animal consiste em uma razdo
contra 0 ato. Em suma, Bentham pensava que o problema era o tratamento que
dispensdvamos aos animais e ndo o uso em si que fazemos deles: podemos tratar bem o
animal e comé-lo.

Singer, cujos argumentos foram analisados no primeiro capitulo de nosso trabalho,
é considerado por Francione um proponente moderno da abordagem de Bentham. Ele,
diferente de Bentham, como vimos, € um utilitarista preferencial e pensa que o valor que
deve ser maximizado quando temos de decidir, de um ponto de vista moral, pelo curso de
uma ac¢do € a maximizacao das preferéncias de todos os afetados. Singer pensa de modo
semelhante ao de Bentham e afirma que alguns animais, que nao sdo autoconscientes e
ndo possuem experiéncias mentais unificadas ao ponto de possuirem desejos ou memorias
que possam sobreviver a periodos de inconsciéncia: nao “possuem nenhum interesse em
suas vidas propriamente ditas” e ndo sdo prejudicados pessoalmente, isto €, de um ponto
de vista subjetivo que seja significativo, pela morte®!.

Francione discorda, basicamente, de Singer quanto a dois aspectos: a) ele rejeita
a defesa de que os animais ndo séo autoconscientes, e b) discorda da ideia de que a morte
ndo seja um dano para 0s animais. Em primeiro lugar, Francione pensa que a afirmacao
de Singer é no minimo contraintuitiva pois comumente pensamos que a morte seja o
maior ou prejuizo que um ser senciente (animal ou humano) pode ter. Em segundo lugar,
Francione argumenta que “ser senciente ja implica, pela 16gica, um interesse na existéncia
continuada e alguma consciéncia desse interesse” e “todo ser senciente tem interesse nao
apenas na qualidade da sua vida como também na quantidade da sua vida”

(FRANCIONE, 2013, p. 235). Isto se explica, em primeiro lugar, porque:

a) Todo ser senciente possui um bem-estar experiencial, isto é, 0s seres sencientes ndo

sdo indiferentes ao que Ihes acontece, e valoram por si proprios algumas experiéncias

130 «Se tudo que fazemos aos animais é comé-los, entdo had uma razdo muito boa para se permitir que
comamos tantos quantos quisermos: para nds é melhor, e para eles nunca é pior. Eles ndo tém nenhuma
daquelas longas antecipagdes de misérias futuras que nds temos... se tudo que fazemos aos animais é mata-
los, entdo h& uma razdo muito boa para se permitir que para eles nunca é pior estarem mortos. Mas ha
alguma razdo para se permitir que os fagamos sofrer? Eu ndo vejo nenhuma” (BENTHAM, 1781 apud
FRANCIONE, 2013, p. 231).

181 Cf. se¢do 1.2.2 deste trabalho.



127

intimamente relacionadas ao seu bem-estar. Isto ndo significa que todo ser senciente fique
pensando sobre o seu proprio valor ou sobre seu préprio bem-estar, mas significa apenas
que eles ndo sdo indiferentes ao que lhes acontece e algumas coisas, do ponto de vista de
sua subjetividade, os prejudicam, e outras os beneficiam, independentemente do que as
outras pessoas pensem sobre isso ou do valor que dao a eles.

b) A senciéncia ndo ¢ um fim em si mesma, (FRANCIONE, 2013, p. 233). Melhor
dizendo, a capacidade de ter sensac¢des conscientes de dor e prazer séo um meio para que
estes seres possam se afastar de situacdes que cologquem em risco suas vidas e busquem

situacOes que a beneficiem. Em suma,

A senciéncia é o que a evolucdo produziu para assegurar a sobrevivéncia de
certos organismos complexos. [...] Negar que um ser que evoluiu para
desenvolver uma consciéncia da dor e do prazer tenha interessem em
permanecer vivo é dizer que 0s seres consciencientes ndo tém interesse em
permanecer conscientes, uma posigdo das mais peculiares a assumir” (2013 p.
235).

O que Francione quer dizer é que a senciéncia é um produto da evolucao que, na
prética, atua como mecanismo de manutencédo da vida de seres que valoram suas préprias
experiéncias. Se a funcdo da senciéncia é assegurar que um ser que pode ter experiéncias
conscientes continue vivo, isto é, continue desfrutando de suas experiéncias conscientes,
entdo, dizer que ele ndo deseja permanecer vivo é dizer que um ser consciente ndo deseja
continuar desfrutando das experiéncias conscientes que valoriza, pois é nisto que consiste
a vida de um ser senciente.

Francione, além disso, reforca seu argumento alegando que 0 senso comum
discorda da ideia de que seres meramente sencientes tém interesse em néo sofrer mas néo
tém interesse na propria existéncia. Singer chega a afirmar que um peixe, por exemplo,
quando luta para se livrar de um anzol em sua boca “ndo indica mais do que uma
preferéncia por uma cessacdo de um estado de coisas percebido como doloroso ou
amedrontador” (2002, p. 105). O que importa, pensa Francione (2013, p. 234) é que 0
comportamento do peixe é consistente tanto com a ideia de que ele deseja parar de sentir
dor quanto preservar sua prépria vida. Qual a razdo que temos para duvidarmos de que

ele ndo esta tentando preservar sua propria vida?



128

Em segundo lugar, Francione defende que os seres sencientes possuem interesse
tanto na qualidade quanto na quantidade de suas vidas'®?, e que portanto eles sio, pelo
menos em algum sentido moralmente relevante, conscientes de si mesmos. H4, segundo
defende o autor uma relacdo de implicacdo entre ser senciente e a) ter interesse em
permanecer vivo, b) perceber a si mesmo como distinto dos demais. Tendo isto em vista,

Francione sustenta que todo ser que consciente é também autoconsciente porque

[...] quando experiéncia dor, ele tem necessariamente uma experiéncia mental
que lhe diz “estar dor estd acontecendo comigo”. Para existir a dor, alguma
consciéncia — alguém — deve percebé-la como acontecendo consigo, e deve
preferir ndo experiencia-la. Esse ser que percebe tem, necessariamente, algum
sentido de si, porque a consciéncia de uma sensacéo dolorosa, por exemplo ndo
pode ocorrer como uma espécie de experiéncia etérea; uma sensa¢do dolorosa
s6 pode ocorrer como um ser que pode ter essa experiéncia e prefere nao té-la
(2013, p. 236).

Francione (p. 236-237) se apoia'* nos estudos do cientista Donald Griffin (1992,
p. 248, 249) para chegar a esta conclusdo de que uma consciéncia é suficiente para
garantir que haja um “eu” que percebe que ¢ seu proprio corpo que esta sendo afetado™*.
Em outras palavras, 0 ato subjetivo de perceber conscientemente algo exige do proprio
sujeito a percepcdo de si mesmo enquanto sujeito da acao de perceber que é afetado, ou
em outras palavras, € impossivel perceber as outras sem de algum modo ter algum sentido
perceptivo de que quem as percebe somos nés. Negar isto seria 0 mesmo que dizer que
um ser sente dor mas ndo pode perceber que é de fato ele mesmo que esta sendo afetado
pela dor. Se isto fosse de fato verdade, alega Francione, todo seres sencientes seriam
indiferentes ao que lhes acontecem, o que é evidentemente falso. Além disso, 0s animais

sencientes ndo poderiam aprender nada caso ndo fossem em alguma medida

132 Ter interesse na propria vida significa para Francione que o ser em questdo se importa com o que
acontece a ele, independentemente se as outras pessoas se importem com isso, valorem isso, ou nao.

133 DeGrazia defende algo semelhante: “O tipo mais primitivo de autoconsciéncia é a autoconsciéncia
corporal, a percep¢do do préprio corpo como algo muito diferente do resto do ambiente - como diretamente
ligado a certos sentimentos e sujeito ao seu controle direto. Devido a autoconsciéncia corporal, ndo se
come a si mesmo. E persegue-se certos objetivos. A autoconsciéncia corporal propriocepcdo: a consciéncia
das partes do corpo, sua posi¢do, seu movimento, e posi¢do geral do corpo. Ela também envolve varias
sensagOes que sao informativas sobre o que esta acontecendo com o corpo: Dor, coceira, cdcegas, fome,
bem como sensacdes de calor, frio e presséo tatil. Essas formas de consciéncia séo essenciais para qualquer
criatura que possa sentir as caracteristicas de seu corpo e seu ambiente e agir adequadamente em resposta.
Em suma, a autoconsciéncia corporal inclui tanto a percepcdo da propria condicdo corporal como a
consciéncia de que se esta agindo, de que se estd a mover e a agir no mundo. De modo um pouco radical,
eu sugiro que quase todos 0s animais sencientes possuem esse tipo de autoconsciéncia” (2009, p.201).

134 poderiamos dizer, tendo isto em vista, que a posicdo de Francione formulada de um modo mais completo
seria a seguinte: os seres sencientes tém o interesse em ndo sofrer de jeito nenhum nem serem mortos
exclusivamente como meios para fins alheios. O direito de ndo ser tratado como recurso protege, como
consequéncia ldgica, o interesse a vida e a integridade fisica



129

autoconscientes e tudo seria uma questdo de condicionamento por estimulo-resposta. Um
cachorro, por exemplo, ao encostar em algo que queima sua pele, ndo encostara de novo
neste mesmo objeto se isto for doloroso. A Unica explicacdo para isto, segundo Francione
(2013, p. 237), é que ele tem consciéncia de que é ele que sentiu dor e foi sua pata que o
alvo da dor.

O fato de que os animais se auto reconhecem de maneiras diferentes de nés néo
significa, alega Francione, que eles ndo possuem autoconsciéncia. Um cachorro, por
exemplo (FRANCIONE, 2013, p. 237), pode perceber a si mesmo através do proprio
cheiro que exala da sua urina. Negar a ele, a autoconsciéncia, pelo menos em um nivel
perceptivo, seria simplesmente ignorar o que seu comportamento nos ensina sobre ele
pura e simplesmente porque ele ndo pode exibir uma capacidade semelhante a nossa,
como, por exemplo, reconhecer sua prépria imagem no espelho ou qualquer exigéncia
que se faca. Em suma, “pode haver diferengas no modo de reconhecermos a nés mesmos,
mas isso ndo significa que o autorreconhecimento seja algo de que apenas os humanos
sdo capazes” (2013, p. 237).

A distin¢do entre consciéncia e nuclear e consciéncia estendida que Francione
toma do trabalho do neurologista Antonio Damasio'® nos ajuda a entender porque a
senciéncia é suficiente para que um ser seja autoconsciente. Segundo, nos explica
Francione (2013, 2008), Damasio distingue entre dois tipos de consciéncia do self. Uma
consciéncia do self no presente e uma consciéncia do self “enfeitadas de detalhes”. A
primeira também chamada de consciéncia nuclear “ndo depende da memoria, da
linguagem, ou do raciocinio, [e] “prové o organismo de um sentido de acerca do momento
—agora — e acerca de um lugar — aqui” (FRANCIONE, 2013, p. 202). A outra, chamada
de consciéncia estendida, requer capacidades mentais mais sofisticadas como a meméria
e o raciocinio mas ndo requer necessariamente a linguagem. Defender que 0s animais ndo
possuem autoconsciéncia alegando que somente 0s humanos possuem uma
autoconsciéncia representacional ou autobiografica é um erro. Alguns humanos que por
alguma razdo tiveram sua consciéncia estendida prejudicada (através de um derrame, por
exemplo) se mantém conscientes de si no presente mas perdem a capacidade de imaginar
o futuro ou formar memadrias.

Tendo em vista esta distingdo de Damasio, vejamos alguns outros pontos em que

0s argumentos de Singer, na interpretacdo de Francione, erram o alvo ao atribuir um maior

135 Cf. DAMASIO, 1999.



130

valor a autoconsciéncia representacional ou estendida. Francione (2013, p. 237) discorda
de Singer no que diz respeito ao valor da vida estar diretamente relacionado ao grau de
autoconsciéncia que um ser possui. Singer, no entender, de Francione criou uma espécie
de hierarquia moral ao atribuir maior valor moral a vida dos seres que possuem uma
autoconsciéncia representacional e uma maior capacidade de fazer planos direcionados
para o futuro. Eles nos convida a fazer o seguinte exercicio:

Imagine que Simon goste de viajar e tenha planos muito concretos de visitar

20 lugares nos préximos cinco anos. Jane tem apenas um interesse na vida —

tomar conta da sua filha deficiente. Por que a vida de Simon deveria contar

como mais do que a de Jane simplesmente por ele ter mais desejos para o futuro
ou mais interesses do que ela? (FRANCIONE, 2013, p. 238).

Em suma, as objecdo de Francione pode ser formulada desta maneira: se pensamos
que quando ha um conflito entre humanos, os planos e os desejos direcionados para o
futuro ndo parecem ser um critério importante moralmente para refletir alguma diferenca
em nossas obrigacdes morais para com Simon e Jane, porque a capacidade de possuir
desejos deste tipo importa quando estdo em jogos 0s interesses dos animais e 0S N0SS0s?
Simon seria mais prejudicado pela morte apenas porque tinha mais desejos relacionados
ao futuro? Singer parece ndo dar resposta a este problema. Quanto aos animais, por sua
vez, Francione, argumenta que mesmo se eles tiverem apenas consciéncia nuclear, mesmo
assim eles continuam possuindo desejos e preferéncias que 0os humanos desconhecem.
Francione nos explica que “por exemplo, eu ndo tenho o sentido agugado de olfato ou
audicdo que os meus cachorros tém. [...] Se o hidrante da minha vizinhanca for retirado,
isso podera prejudicar o meu cachorro de uma maneira que ndo me prejudicaria, e esse
dano podera ser muito significativo para o meu cachorro” (2013, p. 239). Ora, a objecéo
colocada ao Singer é que ele ndo pode dizer que um humano é mais prejudicado do que
um animal, ou que sua vida tem mais valor apenas porque 0 modo como seus desejos séo
frustrados estd intimamente relacionados a posse da autoconsciéncia representacional.
Um cachorro pode ser prejudicado, devido a sua propria natureza, de maneiras que talvez
nem possamos imaginar. N&o sabemos, por exemplo, 0 que perderiamos se tivéssemos o
olfato de um céo e retirassem o hidrante que temos o desejo de cheirar. O erro, ao ver de
Francione, é pensar que o diferente se traduz em melhor em um sentido moral, a saber,
pensar que modos diferentes de experienciar podem ser comparadas em termos de valor

moral. Por que, para um cachorro (supondo que ele possua apenas consciéncia nuclear, o



131

que é bastante duvidoso) frustrar preferéncias relacionadas ao futuro seria algo
prejudicial, se para ele o que interessa é poder cheirar o hidrante que tanto gosta?

Um outro argumento de Singer contestado por Francione é de que animais séo
seres substituiveis. Como vimos na secdo 1.3 deste presente trabalho, Singer acha
realmente justificavel a substituicdo de alguns animais, aqueles que sdo, a seu ver,

meramente sencientes. Francione coloca para Singer a seguinte questao:

Se a morte de um animal for, como afirma Singer, “de um ponto de vista
imparcial, convertida em algo bem pela criacdo de um novo animal que tera
uma vida igualmente agradavel”, entdo porque sofremos quando um dos
nossos companheiros animais morre? (FRANCIONE, 2013, p. 239).

Francione alega que ndo vemos 0s animais meramente sencientes (pelo menos os
que temos mais contato diario, como 0s cdes e gatos) como recursos substituiveis. Ao
contrario, vemos eles como se tivessem personalidades Unicas, e ndo da forma como
Singer alega: seres que s6 possuem desejos genéricos e que sdo no sentido exposto de
nosso primeiro capitulo, impessoais. A mesma observacdo se estende para galinhas,
porcos, e outros animais 0s quais nossa convivéncia € limitada a momentos de uso:
pensamos que porcos e galinhas ndo possuem assim com 0S N0ssos animais de estimacao
uma personalidade Unica porque ndo nos damos ao trabalho de convivermos com eles e
quando 0s vemos eles estdo, geralmente, mortos em nossos pratos.

Esta objecdo é curiosa porque Singer pensa que realmente possam existir seres
substituiveis, a saber, seres impessoais, que por possuirem apenas desejos imediatos e
genéricos, provavelmente ndo possuem uma personalidade Unica como alega Francione.
Singer, contudo, como vimos pensa que € dificil saber quando um ser possui ou ndo algum
sentido de si e ndo se compromete a nos indicar um exemplo. Neste ponto a discordancia
entre os dois autores é inconcilidvel porque Francione argumenta, como acabamos de
explicitar, que todo ser senciente é autoconsciente a0 menos em um sentido perceptivo.
Tendo isto, em vista, segundo nos parece, Francione sustentaria que todo ser senciente
possui uma personalidade Unica. Quanto aos cées, penso que Singer concordaria com

Francione quanto & posse de uma personalidade tnica*3®. Esta concordancia contudo nio

136 Caes ndo passaram no texto do espelho, mas isto deve ser porque eles confiam mais no sentido do olfato
do que na visdo. Muitas pessoas que vivem com cdes e gatos estdo convencidas de que seus animais de
companhia sdo autoconscientes e possuem um sentido de futuro. Se cées e gatos sdo caracterizadas como
pessoas, 0s mamiferos que nds usamos como comida ndo sdo muito diferentes” (SINGER, 2011, p.102).



132

se estenderia a todos os seres sencientes devido a inconcilidvel divergéncia teorica citada
acima.

Outra objecdo de Francione é a que se segue: se nem todo ser senciente for
autoconsciente, entdo muitos humanos, no sentido exigido por Singer, ndo teréo interesse
na propria vida. A conclusao retirada por Francione do argumento de Singer é que pelo
fato destes humanos ndo possuirem interesse em continuar vivendo, eles poderdo ser
tratados como recursos de outras pessoas. Poderiamos trata-los bem mas usa-los como
recursos porque ndo possuem uma ideia de existéncia continua ao longo tempo: nem
memorias, nem desejos direcionados ao futuro. Francione, contudo, argumenta que a
maioria de nos se recusa a aceitar que seja correto tratarmos bebés, pessoas com serias
deficiéncias e outros seres humanos como meios exclusivos para os nossos fins. Singer,
por outro lado, aceita que assim com 0s animais meramente sencientes sdo substituiveis,
0s humanos também o sdo, uma visao que decorre de sua teoria de preferéncias.

Francione, tendo em vista, todas estas objecOes que pontuamos, conclui que
Singer ndo consegue dar uma justificativa plausivel para que possamos continuar a usar
0s animais. A autoconsciéncia e as suas diferencas mentais ou de cognicdo, pondera
Francione (2013, p. 241) podem até ser um problema interessante do ponto de vista
cientifico. Do ponto de vista moral, contudo, a senciéncia, como argumentado é tudo que
precisamos para levar em conta igualmente o interesse de todos que se importam com seu
préprio bem-estar. Além disso, a teoria de Singer, aponta Francione (2013, p. 244-245)
permite, um desnivelamento prévio entre os animais e 0s humanos, porque aceita de
antemao que podemos usar os animais em situacGes de conflito de interesse, porque seus
interesses contam menos devido ao fato de eles ndo possuirem o interesse em continuar
existindo. Soma-se a isto o fato de que a0 mesmo tempo que Singer demonstra se opor*®’
a exploracdo institucionalizada dos animais, na medida em que ela causa imensa dor e
que ela contraria o interesse de bilhdes de animais em continuarem existindo, ele também
deixa em alguns momentos transparecer que ndo se opde ao em uso em si quando este
atende as condigBes necessarias de justificacdo étical®®. O que ele néo percebe, ao ver de

Francione, é que a propria ideia de uso regulamentado coloca em posicdo de

187 Cf. Secéo 1.4 deste trabalho.

138 Este é o motivo porque a posicdo de Singer é considerada por Francione ser bem-estarista, mais
precisamente o que ele chama de novo bem-estarismo. Embora ele prescreva, do ponto de vista das
consequéncias, a abolicdo do uso dos animais como regra geral, ele ndo se opde ao uso em um raciocinio
critico. Quando diz sobre a ideia de ndo usarmos mais animais em um nivel intuitivo de raciocinio, Singer
também ndo deixa claro se um dia a possibilidade de uso regulamentado pode existir. Cf. FRANCIONE,
2008, p. 14).



133

vulnerabilidade os animais que Singer acredita poder serem substituidos. Mesmo que
Francione admitisse que Singer estivesse certo quando a existéncia de animais meramente
sencientes, isto €, destituidos de interesse na existéncia continuada, ele poderia
argumentar que o estatuto de propriedade e as leis de bem-estar facilitariam um uso
antiético (nos termos de Singer) dos animais visto que as leis de anticrueldade estdo

contraditoriamente a servigo da exploragéo institucionalizada. Francione conclui que:

Se Bentham e Singer realmente aplicassem o principio da igual consideracao
aos interesses dos animais, eles teriam de tratar casos semelhantes
semelhantemente, e teriam de dar a esses interesses uma protecdo semelhante,
do tipo direitos. Essa posicdo exigiria a abolicdo da instituicdo da propriedade
animal. Se ndo for assim, 0s animais, como no caso da escraviddo humana,
sempre e necessariamente contardo como menos que “um”, e serd impossivel
aplicar o principio da igual consideragdo a eles (2013, p. 247).

Singer poderia aceitar, em um nivel intuitivo do pensamento moral, assim como
faz com o direito & vida no caso das pessoas'®, o direito de todo ser senciente de ndo ser
escravizado. A adocdo deste direito poderia ser adotada, pura e exclusivamente, do ponto
de vista das consequéncias: ele aceitaria que o estatuto legal dos animais ndo humanos
impede qualquer consideracdo séria, sob a égide da igualdade, dos animais ndo humanaos,
assim como a escraviddo impedia que o interesse minimo dos escravos de ndo sofrer fosse
respeitado. Aceitar que 0s animais possuem o direito de ndo serem tratados como
propriedade traria a tona as melhores consequéncias: deixariamos de subconsiderar
interesses semelhantes, o que na prética levaria a uma maior satisfacdo das preferéncias

de todos os envolvidos pelo nossos habitos que dizem respeito aos animais.

2.2.4 E se a casa estiver mesmo em chamas: a diferenca entre conflitos falsos e
verdadeiros

Embora a abordagem dos direitos de Francione pareca radical, a primeira vista,
devido a sua exigéncia de que é nossa obrigacdo abolir o uso institucionalizado dos
animais ndo humanos em todas as suas versoes existentes, ela ndo representa mais do que
o resultado coerente extraido das duas intuigdes que, segundo Francione, a sabedoria
convencional ou o0 senso comum aceitam como a base das nossas obriga¢fes morais para
com o0s animais. Aceitamos que ndo devemos causar sofrimento desnecessario aos
animais ndo humanos e vimos que se quisermos curar nossa esquizofrenia moral devemos

colocar em prética esta ideia bem aceita, se ndo, do contrario, continuaremos

139 Cf. secdo 1.2 deste trabalho.



134

esquizofrénicos e especistas. Esquizofrénicos porque dissemos gque 0s animais devem ser
tratados com igualdade naquilo que somos iguais, isto €, quanto ao nosso interesse de nao
sofrer, mas ao mesmo tempo infligimos dor por mero habito e conveniéncia todos os dias
a um numero gigantesco de animais sencientes. E especistas por insistirmos em manter,
por razdes outras, que estdo além do critério da senciéncia, que humanos merecem de
modo geral um estatuto mais elevado que os animais. Vimos que nenhuma caracteristica
mental dos seres humanos pode justificar uma diferenca prévia de estatuto que relegue 0s
animais a condicdo de meras coisas'“°. A atribuicdo de direitos é uma questdo de justica
e ndo de caridade: ndo admitimos, argumenta Francione, uma escraviddo conscienciosa
ou humanitéria. A escravidao é errada porque trata seres que valoram seu préprio bem-
estar experiencial independentemente do que os outros pensem deles como se fossem
exclusivamente recursos econdmicos.

O caréater abolicionista da abordagem de Francione diz que € nossa obrigacédo
pararmos de usar 0s animais de modos que pensamos ser inaceitavel usarmos qualquer

ser humano:

Trazemos bilhdes de animais sencientes a0 mundo somente para o proposito
de mata-los. Depois procuramos entender a natureza de nossas obrigacles
morais para com esses animais. Mas, ao trazé-los a existéncia para usos que
jamais considerariamos apropriados a qualquer humano — ao termos uma
industria da “carne”, ou uma industria de “animais para entretenimento”, ou
uma industria de “animais de caga” — , n6s ja decidimos que o0s animais ndo
humanos sdo daqueles tipos de seres aos quais ndo estendemos igual
consideracdo e para com 0s quais ndo podemos ter nenhuma obrigagcdo moral
direta. Ja decidimos que os animais ndo tm nenhum status moral inerente —
ndo importa que o que digamos em contrario (FRANCIONE, 2013, p. 259).

Né&o estamos em um caso de necessidade, em um sentido da palavra que importe,
- ou pelo menos em um sentido em que consideramos que importe igualmente quando
uma situacdo semelhante envolve humanos — quando estamos refletindo se devemos
comer carne ou ndo, ir ao circo ou ndo. Estas atividades ndo séo, por definicdo, uma
emergéncia ou um conflito genuino mas sim formas de uso culturalmente aceitas. Em
suma, praticamente todos os “casos” de conflito ndo significam mais do que o ato de
arrastarmos os animais para dentro de uma casa em chamas para decidirmos se temos que
Ihes causar dor para a nossa conveniéncia ou prazer. A conclusao de Francione € que nao
devemos mais arrastar os animais para dentro de conflitos que ndo existem. Prazer,
diversdo, conveniéncia ndo sao justificam de forma alguma o uso de animais, bem como

ndo justifica o de qualquer ser senciente humano. A exigéncia que resulta de

140 podemos dizer de modo inverso que para cada caracteristica mental que quiséssemos justificar a
exclusdo animal, haveria humanos que também estariam excluidos.



135

reconhecermos que todo ser senciente possui o direito de ndo ser tratado como
propriedade é impactante: devemos parar com toda a exploracdo institucional e
socialmente aceita: alimentagdo, vestuario, experimentacdo'#!, caca, entretenimento, etc.
Em suma temos que nds tornar veganos e recusar que 0s animais possam ser tratados
como meros instrumentos disponiveis apenas para 0 beneficio da humanidade. O
veganismo ndo requer nada menos que o boicote a todos os usos institucionalizados dos

animais ndo humanos.

E quanto as situacGes de verdadeira emergéncia? Quando estamos de fato diante
de uma casa em chamas, podemos preferir os humanos sem cometer uma arbitrariedade
moral? Francione sustenta que sim, e que a abordagem dos direitos que ele defende
consiste num equilibrio entre as intuicdes morais que ja possuimos, a saber, a de que ndo
devemos causar sofrimento desnecessario aos animais, e de que podemos preferir o0s
humanos em situacdes de emergéncia. As situacdes de emergéncia, segundo Francione
(2013, p. 265, 266) “requerem decisdes que, no final das contas, sdo arbitrarias e nao
particularmente propicias a satisfazer principios de condutas gerais”. Nelas poderiamos
simplesmente jogar uma moeda para cima (2008,FRANCIONE, p. 14) para decidirmos
que decisdo tomar e isto seria tdo aceitavel quanto realmente fazer uma escolha. O
principal argumenta para explicar o que acabamos de afirmar é o que se segue:

Em um caso em que um médico (FRANCIONE, 2013, p. 264-265), por exemplo,
vive um conflito: possui dois pacientes necessitados mas bolsas de sangue suficientes
para salvar apenas um. Um paciente possui uma doenca terminal, e o outro vivera ainda
por anos a fio. Diante de situagdes assim, nossa intuicdo, argumenta Francione,
geralmente, nos diz que devemos salvar o paciente que podera desfrutar mais tempo de
vida. A médica que agir sempre assim, portanto, ndo podera ser acusada de preconceito
contra os pacientes em estado terminal pura e simplesmente em uma situacéo de real
necessidade tem que tomar uma decisdo, podemaos dizer, escusavel. Francione pensa que
a médica poderia simplesmente ter jogado uma moeda para cima e escolhido ao acaso
guem salvar. Se de fato ela tivesse tomado a deciséo oposta — a de salvar o outro paciente

— nado poderiamos dizer que ela teria feito a coisa errada: a situagcdo em si nos coloca

141 Francione pensa, de modo geral, que a experimentacao e todo uso cientifico dos animais néo se justifica
porque a) ndo achamos na maior parte dos casos realizar estas atividades em humanos sem o seu
consentimento, e como 0s animais ndo podem dar o seu consentimento, estariamos julgando casos iguais
de modo dessemelhante, isto é, sendo injustos b) a experimentacdo em animais requer extrapolacdo de
dados, o que ele argumenta é bastante duvidoso e ineficiente; em suma, podemos ter resultados semelhantes
ou melhores através de outros meios de pesquisa ou experimentos.



136

diante de tomarmos uma decisdo arbitraria porque sabemos que as vidas dos dois
pacientes importam para eles independentemente do que pensa a propria medica. O caso
anélogo, quando envolve um ser humano e um animal, nos oferece, portanto a mesma
conclusdo. Quando temos de escolher de fato entre um humano e um animal, e ndo
estamos simplesmente arrastando-os para dentro de uma casa em chamas criada por nos,
podemos escolher o humanos sem que sejamos acusados de especismo. Esta situacdo
dificil na verdade reflete a nossa preferéncia em salvar os humanos. O certo, sabemos
seria salvarmos os dois, mas na condi¢cdo de privacdo de fazer a coisa certa, usamos
critérios que sdo, argumenta Francione, inevitavelmente arbitrarios. Escolnemos em geral
0s humanos porque a) podemos imaginar melhor o que é a morte para um ser da nossa
propria espécie b) porque temos um vinculo afetivo mais forte com o envolvido (as vezes
é nosso filho ou nosso vizinho que esta nesta situacdo e socialmente nos importamos nédo
s6 com eles, mas com a todos que gostam dele e o impacto disto tem um peso maior em
nossa vida), etc. As razGes podem ser variadas, mas nenhuma delas serd, ao ver de
Francione, completamente satisfatoria.

Tanto no caso da médica que se vé em uma situacdo de emergéncia em que ha
dois humanos envolvidos, quanto no caso em que temos que escolher entre um humano
e um animal, o fato de podermos jogar uma moeda para escolher o que fazer ndo nos
autoriza a inferir disto que podemos tratar humanos ou animais como recursos. Especismo
de fato é isto para Francione: tratar como propriedade um ser senciente de forma
injustificada. Nossa obrigagdo moral, em primeiro lugar, ¢ a de acabar com os “conflitos”
entre nds e 0s animais que s6 existem porque 0s tratamos como coisas que ndo possuem

interesses morais significativos.



137

CONSIDERACOES FINAIS

As conclusdes de Singer, do ponto de intuitivo, se assemelham as de Francione.
Contudo, elas estdo fundadas mais na dificuldade de p6r em préatica o que o filésofo
australiano pensa ser um uso ético dos animais ndo humanos do que na propria
fundamentacdo de um argumento filoséfico que exija a abolicdo de todos as formas de
exploragdo institucional dos animais. Em outras palavras, do ponto de vista critico'#?
Singer aceita que usemos 0s animais ndo humanos desde que este uso seja criterioso ou
que este uso seja a melhor alternativa disponivel para todos os afetados pelo curso da
acdo. A abolicdo da exploracdo animal € para Singer, segundo o0 que se segue dos seus
argumentos, a melhor alternativa porque a mera regulacdo no momento atual a) no geral
ndo traz as melhores consequéncias, b) ndo pode fornecer uma regra assimilavel de
conduta porque 0s casos de uso possuem um escopo de aplicagdo muito restrito e exigente
c) os beneficios, na maior parte do casos, ndo superam os maleficios ou sdo d) baseados
em hip6teses que ndo representam a realidade (como por exemplo, 0s experimentos
cientificos que prometem resultados espetaculares que ndo podem cumprir). Se isto ndo
fosse assim Singer ndo se oporia, por exemplo, ao uso de animais meramente sencientes
como recursos substituiveis: ele ndo se oporia por exemplo que os transformassemos em
mercadoria para que pudéssemos comer a sua carnel#3,

Talvez um dos pontos mais interessantes de divergéncia entre Singer e Francione
seja 0 que envolve a questdo da mera senciéncia. Singer, por um lado, pensa que seres
meramente sencientes, se existirem sdo substituiveis. Francione, por outro lado,
argumenta que é impossivel conceber que um ser seja meramente senciente, porque a
senciéncia implicaria autoconsciéncia — pelo menos em um nivel perceptivo ou nuclear.
Para Singer seres meramente sencientes sdo seres conscientes de suas experiéncias
subjetivas que ndo possuem interesses ou desejos que ultrapassem periodos de sono: eles
ndo possuem experiéncias mentais unificadas, o que faz com que nenhum desejo atual
deste tipo de animal tenha relagdo com os desejos que ele terd, por exemplo, no outro dia
e no futuro em geral. O fato de nenhum desejo sobreviver a periodos de inconsciéncia
significa, ao ver de Singer, que ndo ha um "eu™ com experiéncias unificadas que perde
algo ou é prejudicado pela morte, por exemplo, como quando, este ser meramente

senciente é morto de maneira indolor enquanto dorme. Isto esta estreitamente relacionado

142 Temos aqui a distingdo mencionada entre os dois niveis de raciocinio moral na se¢do 1.2.2
143 Cf. Secdo 1.4



138

a concepcao de prejuizo e de dano da morte de Singer e com a adocao de uma versao total
do utilitarismo: ele argumenta que é errado trazer a vida um ser que tera uma vida infeliz,
isto €, com muitas preferéncias insatisfeitas, mas acha que é "bom" trazermos a vida
alguém que tera uma vida feliz. “Bom” porque, como vimos, 0 maximo que podemos
atingir segundo o modelo do livro de contabilidade moral adotado por Singer € uma
quitacdo de todas as dividas, isto €, um saldo neutro, nem positivo, nem negativo. A
consequéncia normativa que se extrai disto é que trazer alguém a vida seria no maximo
algo eticamente neutro. O fato de que satisfazer todas preferéncias seria eticamente neutro
trouxe, contudo, uma objecdo a tona: se 0 modelo do livro de contabilidade moral estiver
certo, chegariamos a conclusdo, no minimo questionavel, de que seria melhor que nem
tivéssemos nascido.

A objecdo é respondida por Singer, em primeiro lugar, com uma adaptacao ao seu
modelo: ao invés de dizermos que é preciso saldar todas as dividas, diriamos, ao contrario,
que é preciso saldar pelo menos a maioria delas. Esta solugdo consiste em realocar para
abaixo de zero o exigido para que uma vida seja satisfatoria do ponto de vista da satisfacao
dos desejos. Por exemplo, se alguém deixa 30% de preferéncias insatisfeitas, sua vida
poderia ainda ser considerada satisfatoria a ponto de valer a pena ser vivida. Isto, mudaria
também a conclus@o no que diz respeito ao caso oposto: seria bom que trouxéssemos seres
com vidas felizes a vida, isto é, seres que tivessem uma quantidade de preferéncias
satisfeitas acima do exigido (70%, de acordo com nosso exemplo), pois eles fariam mais
do que saldar a divida, eles teriam, por assim dizer, um crédito além da simples quitacédo
da divida. Isto comprometeria Singer também com a conclusdo de que é bom que
tragamos 0 méaximo de seres feliz a vida que pudermos'*. Singer, entretanto nio se vé
muito satisfeito com a sua reestruturacio do modelo da contabilidade moral®®.

De qualquer modo, o que se mantém, apesar de todas estas mudancas internas em
seus argumentos, é que ele pensa que a morte de um ser senciente pode ser
contrabalancada pelo beneficio de trazer a vida outro ser semelhante. Um ser senciente X

apos um periodo de sono ou inconsciéncia, do ponto de vista de sua consciéncia, ndo

144 Veja que disto ndo se segue, para Singer, que seria obrigatdrio substituir os seres humanos por uma
quantidade imensa de outros seres menores (supondo que eles pudessem ter vidas feliz) porque boa parte
dos seres humanos s8o pessoas, e, como tais, ndo sdo substituiveis. Além disto, Singer poderia oferecer em
suporte a sua posicao outras razdes indiretas, que estdo a parte do que ele pensa ser o prejuizo da prdpria
morte, para que ndo cheguemos a esta conclusdo, conhecida como conclusédo repugnante.

145 Na dltima edicdo de Etica prética ele aponta para um novo caminho para evitar as criticas feitas ao seu
modelo do livro de contabilidade moral, a saber, um modelo utilitarista hibrido que valorasse ndo s6 as
preferéncias mas também outros tipos de valores como, por exemplo, o prazer. Singer, contudo, ndo faz
mais que apontar essa solugéo.



139

possui mais nenhuma ligagcdo mental com o que era, e, podemos chama-lo de Y assim
que desperta. Satisfeitas todas as preferéncias de X antes de dormir, teriamos um resultado
neutro: nenhuma divida no livro de contabilidade moral. O fato de mantermos este mesmo
corpo ou simplesmente substitui-lo por outro nao faria diferenca, argumenta Singer.
Poderiamos usar o corpo do ser senciente X para nos alimentarmos e substitui-lo por outro
ser semelhante também meramente senciente. Francione discorda justamente neste ponto.
Ele pensa que ha uma continuidade mental pelo menos em um sentido nuclear: todo ser
meramente senciente continua tendo uma consciéncia perceptiva de si, de suas partes do
corpo, de que € ele mesmo o afetado por todas as sensacfes que experimenta, e isto é
suficiente do ponto de vista moral para que haja interesse na vida continuada. O exemplo
de pessoas que perdem a capacidade de ter uma consciéncia estendida confirma isto. N&o
pensamos, que podemos, nos termos do proprio autor, tratar como propriedade pessoas
que sofreram um derrame e que ndo podem mais ter memdarias ou planejar coisas para o
futuro. Se elas desejam ainda continuar a viver, ndo podemos simplesmente pensar que
porque elas ndo possuem um “eu” unificado em torno de certas capacidades cognitivas
mais complexas, enfeites do que é a consciéncia em seu nucleo duro. A capacidade de
fazer planos para o futuro, tampouco nos faz acreditar que a vida de um ser humano possui
mais valor que a de outro ser humano: se uma pessoa Se preocupa apenas com 0s prazeres
imediatos enquanto outra pensa constantemente em seu futuro e faz da vida uma
complexa narrativa de si, disto, entdo se conclui que a segunda, em caso de conflito, sofre
uma maior perda do que a primeira quando, por exemplo estdo diante do dano da morte?

Francione argumenta que ndo: a qualidade e quantidade da vida dos seres
sencientes é valorada por eles mesmos, ainda que ninguém mais se importe com isto. O
que se conclui disto € que as pessoas podem até nos servir como meios para realizarmos
alguns de nossos interesses, mas nao se justifica, do ponto de vista moral, que elas sejam
tratadas exclusivamente como meios através dos quais nds possamos satisfazer nossos
objetivos. O tipo de consciéncia ndo tem nada a ver com a igual consideracdo de
interesses. A senciéncia € o critério Unico para que alguém seja ou ndo uma pessoa moral
e legal. Se ela possui o interesse em ndo sofrer ou de perder sua vida de modo algum
como resultado do uso exclusivo como recurso de outrem, entdo ela é uma pessoa e tem
o direito de ndo ser tratada como propriedade.

Singer simplesmente rejeita a posi¢do de Francione de que todos seres sencientes
sdo autoconscientes de um modo moralmente relevante. Ele poderia, no entanto, aceitar,

a nosso ver, a alegacé@o de que a percepgdo do eu presente, imediata, e corporal exige



140

também uma percepcao de que € 0 “eu” que percebe isto tudo. Mas isto ndo traria impacto
em seu argumento da substituibilidade, porque o reconhecimento disto ndo implicaria,
para Singer, que estes seres tivessem pudessem formar uma imagem de si no futuro
(mesmo que um futuro quase imediato, 0 que se segue de uma noite de sono apenas) . A
teoria de Singer, baseada em preferéncias e fundada sobre o modelo do livro da
contabilidade moral requer isto para que um ser seja prejudicado pela morte. Francione
acusa Singer de nunca explicar porque é necessario este tipo de autoconsciéncia enfeitada
para que um ser seja danado pela morte. A critica parece plausivel, afinal, porque
necessariamente temos de ver a vida, bem como o prejuizo da morte atraves um livro de
contabilidade moral? Porque ndo poderiamos simplesmente, de um ponto de vista
preferencial, somar as preferéncias satisfeitas com as preferéncias insatisfeitas a fim de
obter um resultado final liquido que nos diria se a vida no geral teve mais satisfacdo do
que frustracdo. Uma abordagem deste tipo, a nosso ver, ndo teria que atribuir valor maior
a desejos que estdo relacionados ao futuro'#®. Além disto, poderiamos, perguntar a Singer,
por exemplo, por que ndo devemos levar em conta as evidéncias etologicas e evolutivas
de que o ser se importa com a propria vida?

Embora ndo pretendamos resolver aqui o problema controverso presente em todo
o0 debate da ética animal que envolve saber se todos 0s seres sencientes tém interesse, em
algum sentido moralmente significante em continuar vivendo, entendemos que a critica
de Francione a Singer poderia desperta-lo a outros aspectos cientificos que ajudam no
entendimento do problema do interesse na existéncia continuada. Embora os autores
baseiem seus argumentos em pressupostos diferentes — Francione, como dito, ndo aceita
que existam seres meramente sencientes — Singer poderia considerar que a fuga da dor,
expressa, através do comportamento pode indicar seriamente que este ser tem, em alguma
medida, uma mente unificada ou algum grau de autoconsciéncial*’. Basta olharmos para
o exemplo dos peixes que Singer costumava oferecer nas primeiras edicdes da Etica
Pratica ao falar do argumento da substituibilidade: ele proprio afirmava que o
comportamento dos peixes ndo indicava mais do que a busca pela cessagéo da dor e ndo

um interesse em continuar vivendo. Estudos hoje mostram que peixes possuem, no geral,

146 Este tipo de abordagem traz consigo uma consequéncia indesejada por Singer: ver as coisas deste modo
permitiria que pessoas, em um sentido filosofico, fossem substituiveis.

147 Qutra sugestdo seria a de repensar a necessidade de haver uma consciéncia continua que possui memorias
e desejos relacionados ao futuro. O self nuclear, por exemplo, tomado por Francione de Damasio, sugere
um continuum sem que haja a necessidade destes enfeites cognitivos.



141

algum tipo de experiéncia mental unificada, o que fica evidente através, por exemplo, da
sua capacidade de memorizar as coisas®.

Por fim, Francione parece estar certo ao apontar que Singer ndo é de fato um
abolicionista, ou que ndo é abolicionista por convic¢do. Melhor dizendo, o autor nédo
pensa que a abolicdo em si seja necessaria, mas seja a melhor opcao disponivel quando
pensamos no caso especifico dos animais e nas regras que devemos adotar para agir no
dia-a-dia, diante da vida como ela é. Isto porque ele, a0 menos em um nivel critico do
raciocinio moral, ndo se opBe ao uso em si dos animais, desde que, como mostramos, este
uso atenda as demandas de justificacdo impostas pelo seu utilitarismo preferencial. No
nivel prético, contudo, Singer se assemelha mais ao que propde Francione, pois
vislumbra, como dissemos, que as suas proprias conclusdes quanto ao uso justificado de
animais sdo tdo especificas e exigentes que ndo servem para nos guiar em nossas decisdes
diarias, e que, ao tentarmos nos guiar por elas, teriamos que levar em conta tantas
variaveis, que provavelmente tomariamos o curso de ag&o errado**®. Singer pensa, tendo
isto em vista que o melhor a fazermos é simplesmente abandonarmos o0 uso dos animais.
Usa-los assim faria com que 0s vessemos como coisas a nossa disposicao. Contudo, o que
fica claro, ao lermos seus argumentos, € que isto € uma prescricdo limitada ao contexto
atual apenas. Singer ndo diria isto, por exemplo, se pudesse, numa situacao hipotética, ter
certeza que os animais seriam usados apenas em casos especificos e justificados segundo
seu utilitarismo de preferéncias. A realidade, no entanto, nos mostra que esta hipotese €
um sonho. Os possiveis beneficios, como ele mesmo e Francione constantemente nos
mostram, sdo pequenissimos perto do prejuizo que nossos habitos causam aos animais, e
mesmo o que Singer defende ser um uso correto pode levar a abusos, por parte dos
pesquisadores, criadores de animais etc., que trariam, de um ponto de vista coletivo, mais

prejuizos que beneficios.

De qualquer forma, a diferenca entre o abolicionismo de Singer para o de
Francione € a que se segue: a ideia de aboligdo para Singer esta fundada na dificuldade

ou impossibilidade da regulamentagéo, enquanto Francione, por outro lado, pensa que a

148 Cf. Braithwaite, 2010.

149 A16m disso poderiamos estar em um estado de espirito afetado pelos nossos desejos e paixdes, ou
simplesmente afetados pelo fato de que nossas preferéncias ndo sdo as mais bem informadas possiveis (por
exemplo, se tiver a informacao disponivel sobre se o animal que estamos prestes a comer é meramente
senciente, se teve uma vida feliz, se teve uma morte indolor, se foi substituido adequadamente por outro
ser, etc.



142

prépria ideia de regular em si é perniciosa. Se quisermos considerar igualmente os
interesses dos animais, para Francione, precisamos fazer algo que nem Bentham nem
Singer se propuseram: abolir o estatuto de propriedade dos animais assim como abolimos
0 estatuto de propriedade dos humanos. Devemos fazer isto ndo porque isto maximiza o
agregado da satisfacao de preferéncias, mas sim porque isto € uma questdo de justica, se
todos os seres sencientes ndo puderem ter o direito de ndo serem tratados como
propriedade, entdo eles ndo poderdo sequer participar da comunidade moral de modo

adequado:

a) nao terdo direito sequer a igual consideracgdo de interesses (a propriedade sempre
possui um estatuto inferior que ndo permite que qualquer julgamento moral seja
coerente, ou equilibrado de modo nédo tendencioso).

b) néo terdo nenhuma protecdo moral significativa de seus interesses moral e

legalmente.

O direito basico pré legal de ndo ser tratado exclusivamente como recurso ou
propriedade garante, segundo pensa Francione, uma protecdo contra o interesse dos
outros de se beneficiarem através de um uso injustificado (que causa dor e morte, por
exemplo) por outros seres contra a sua prépria vontade.

Singer se opde'™, assim como Bentham, de algum modo & escraviddo e ao estatuto
de propriedade dos humanos. Aquele, embora ndo concorde com a ideia de direitos ou
mesmo com a maxima de que ndo devemos tratar 0s outros exclusivamente como meios
para nossos fins, poderia concordar, do ponto de vista, das consequéncias, e da
maximizacdo das preferéncias de todos os envolvidos, que seria melhor abolirmos o uso
de animais definitivamente. O estatuto legal de propriedade dos animais, como Francione
argumenta, impede que seus interesses, incluindo o de ndo sofrer, sejam considerados. As
leis de bem-estar falham ao regulamentar qualquer uso institucionalizado dos animais,
isto €, ao supostamente proteger os interesses dos animais de sofrer sem necessidade
parecem apenas reforcar o sofrimento e a exploracdo habitualmente aceita como pratica
indispensavel ao bem-estar humano. Se isto é verdade, a ideia de Singer de que 0 uso
pode ser justificado em certas ocasides parece mais longe ainda da pratica. NOs na se¢ao

1.5 demos razdes pelas quais achamos que a aplicacdo do argumento da substituibilidade

1%0 Ele aceita, por exemplo, em um nive intuitivo da reflexdo moral a ideia de direitos e a ideia de respeito
a autonomia. Elas a nosso ver, sdo o suficiente, para que na pratica, neguemos aos humanos um estatuto
moral e legal de propriedade.



143

era inviavel. Francione, com sua analise moral e legal traz razGes adicionais a nossa
conclusdo. As consequéncias da tentativa de regulamentar o uso de animais é catastrofica
e reforca padrbes de comportamento injustificados no que diz respeito ao sofrimento
animal. Isto ja é suficiente, a nosso ver, para justificar por que Singer defende a adogéo
de uma regra utilitaria mais geral que proiba o uso de animais. Para que isto fosse feito
ndo seria necessario entrar no mérito da questao teodrica sobre se 0s animais tém interesse
em viver ou ndo. Afinal, como mostra Francione, o estatuto de propriedade ou mercadoria
facilita tanto a exploracdo dos animais que a regulamentacdo geralmente se transforma
em um meio de proteger os interesses dos proprietarios em obter beneficio econémico
eficientemente. Eficiéncia e lucro combinados deram origem aos modos de criagdo e
exploram animal intensivos e cruéis: a industria dos alimentos de origem animal, a
industria do vestuario, industria dos testes e experimentos cientificos, etc. Disto se segue
que, aparentemente, quando para as solucdes praticas e preceitos gerais a questdo € vista
através de uma mudanca de tratamento e ndo de abolicdo do o uso, as instituicdes
habituais de exploragdo animal, assim como foi 0 caso escraviddo da humana, atingem
um numero gigantesco de individuos: matamos mais de 50 bilhGes de animais terrestres
anualmente. Se incluimos os animais marinhos 0s nameros ultrapassam a barreira do
trilhdo facilmente.

Por fim, mesmo que todos concordassemos com a teoria de Singer, e mesmo que
todos os animais, exceto os humanos, fossem meramente sencientes, parece ainda
incabivel pensar que é possivel regulamentar qualquer uso ético em propor¢des assim tao
grandes. Mesmo se concordassemos que 0s animais nao tém interesse em viver, ainda
assim teriamos razdo suficiente para prescrever'®!, do ponto de vista das consequéncias,
uma regra gue nos obriga do ponto de vista moral abolir o uso dos animais, e que do ponto
de vista legal nos faca lutar pela abolicdo do estatuto de propriedade destes animais. A
tentativa de regulamentar ou de fazer uso de excecdo a regra, nisto concordamos com
Francione expressamente, reforca o sofrimento animal sob a “protecao” de leis

“anticrueldade”.

151 E claro que, do ponto de vista tedrico, um partidario dos argumentos de Singer poderia continuar
pensando que, na teoria, animais meramente sencientes sdo substituiveis. Apenas ndo se seguiria dai,
segundo entendemos, uma norma pratica.



144

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ALLEN, Colin; TRESTMAN, Michael. Animal Consciousness. The Stanford
Encyclopedia of Philosophy (Summer 2015 Edition), Edward N. Zalta (ed.). Disponivel
em:<http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/consciousness-animal/>. Acesso
em: 20 de dezembro de 2016.

ANDREWS, Kristin. Animal Cognition. The Stanford Encyclopedia of Philosophy
(Summer 2016  Edition), Edward N. Zalta (ed.). Disponivel em:
<http://plato.stanford.edu/archives/sum2016/entries/cognition-animal/>. Acesso em: 15
de dezembro de 2016.

Animal Ethics. A morte dos animais usados para alimentacdo. Disponivel em:
http://www.animal-ethics.org/morte-animais-usados-para-alimentacao/. Acesso em 5 de
janeiro de 2017.

Animal Ethics. O argumento da sobreposicdo das espécies. Disponivel em:
http://www.animal-ethics.org/argumento-sobreposicao-especies/. Acesso em 5 de janeiro
de 2017.

BENTHAM, Jeremy. Uma Introducéo aos Principios da Moral e da Legislacéo. Sdo
Paulo: Abril, 1979. (Os Pensadores).

BONELLA, Alcino Eduardo. A ETICA NO USO DE ANIMAIS. PHILOSOPHOS,
GOIANIA, V.17, N. 2, P. 11-41, JUL./DEZ. 2012.

DAMASIO, Antonio. The Feeling of What Happens: Body and Emotion in the Making
of Consciousness:New York: Harcourt Brace & Company, 1999.

DeGRAZIA, David. Animal rights. Oxford: Oxford University Press, 2002,

DeGRAZIA, David. Self-awareness in animal. In: The philosophy of animal minds.
New York:Cambridge University Press: 2009.

Departamento de medicina e nutricdo da Sociedade Vegetariana Brasileira. Guia
alimentar de dietas vegetarianas para adultos. Sociedade Brasileira Vegetariana (SVB):
Sao Paulo, 2012. Disponivel em: <https://www.svb.org.br/livros/quia-alimentar.pdf>.
Acesso em: 6 de fevereiro de 2017.

DESCARTES, René. Discurso do Método. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1996.

Ehnert, J. (2002) The argument from species overlap, master’s thesis, Blacksburg:
Virginia Polytechnic Institute and State University, 2002.

FELIPE, Sonia T. Por uma questao de principios: alcance e limites da ética de Peter
Singer na defesa dos animais. Floriandpolis: Boiteux, 2003.

FOLSCHEID, Dominique; WUNENBURGER, Jean-Jacques. Metodologia
filosofica.Sao Paulo: Martins Fontes, 1999.


http://www.animal-ethics.org/morte-animais-usados-para-alimentacao/
http://www.animal-ethics.org/argumento-sobreposicao-especies/
https://www.svb.org.br/livros/guia-alimentar.pdf
http://scholar.lib.vt.edu/theses/available/etd-07292002-144516/unrestricted/EhnertThesis.pdf

145

FOOD AND AGRICULTURE ORGANIZATION OF THE UNITED NATIONS.
FAOSTAT agriculture — livestock primary dataset: world total of animals
slaughtered for meat in 2012. Disponivel em:
<http://faostat.fao.org/site/569/DesktopDefault.aspx?pagelD=569>. Acesso em: 26
jan. 2016.

FRANCIONE, Gary L. Animals Property & The Law. Philadelphia: Temple University
Press, 1995.

FRANCIONE, GARY L. Animals as Persons: Essays on the Abolition of Animal
Exploitation. Columbia University Press, 2008.

FRANCIONE, GARY L. A Note on Moral Schizophrenia. Disponivel em:
<http://www.abolitionistapproach.com/a-note-on-moral-schizophrenia/>. Acesso em 6
de fevereiro de 2017.

FRANCIONE, GARY L. ; CHARLTON, A. Eat like you care: an examination of the
morality eating animals. Logan: Exempla Press, 2013a.

FRANCIONE, Gary L. Introducéo aos direitos animais. Campinas: Editora da Unicamp,
2013b.

HARE, R. M. Moral Thinking: its levels, method and point. New York: Oxford

University Press, 1981.
https://doi.org/10.1093/0198246609.001.0001

HUMANE SOCIETY INTERNATIONAL. Um Relatério da HSI Brasil: O Bem-estar de
Animais Confinados Intensivamente em Gaiolas em Bateria, Celas de Gestacao e Gaiolas
para Vitelo.Disponivel em:
<http://www.confinamentoanimal.org.br/download/Bem%20Estar%20animal%20%20u
m%20Relat%C3%B3rio%20da%20HSI1%20(PDF).pdf>. Acesso em 5 de janeiro de
2017.

GRIFFIN, D. R. Animals mind: beyond cognition to consciousness. Chicago: The
University of Chicago Press, 1992.

KANT, Immanuel. Fundamentacdo da Metafisica dos Costumes, Sao Paulo: Barcarolla,
2009.

KANT,Immanuel . Lectures on Ethics. Cambridge: Cambridge University Press, 1997.

MELINA, Vesanto; CRAIG, Winston; LEVIN, Susan et al. Position of the Academy of
Nutrition and Dietetics: Vegetarian Diets. Journal of the Academy of Nutrition and
Dietetics, Volume 116 , Issue 12 , 1970 — 1980, 2016. Disponivel em:
<http://www.andjrnl.org/article/S2212-2672(16)31192-3/pdf>. Acesso em: 6 de janeiro
de 2017.



http://www.abolitionistapproach.com/a-note-on-moral-schizophrenia/
https://doi.org/10.1093/0198246609.001.0001
http://www.andjrnl.org/article/S2212-2672(16)31192-3/pdf

146

RACHELS, J. Os elementos da filosofia moral. Porto Alegre: AMGH, 2013.

REGAN, Tom. Animal rights, Human wrong: An Introduction to Moral Philosophy.
Lanharn: Roman & Lidefield, 2001.

REGAN, Tom. Jaulas vazias: encarando o desafio dos direitos animais. Porto Alegre:
Lugano, 2006.

REGAN, Tom. The case for animal rights. 22 ed. Berkeley, Los Angeles: University of
California Press, 2004.

SINGER, Peter. All animals are equal. In: Applied Ethics. New York: Oxford University
Press, 1987.

SINGER, Peter. Etica pratica. 32 ed. Sio Paulo: Martins Fontes, 2006.

SHAFER-LANDAU, R. The fundamentals of ethics. Nova York: Oxford University
Press, 2015.

SINGER, Peter. Libertacdo Animal. Porto Alegre/ Sdo Paulo: Lugano, 2004.

SINGER, Peter. Afterword. In: VISAK, Tatjana; GARNER, Robert. The ethics of killing
animals. New York: Oxford University Press: 2016.

STEINER, Gary. The Differences Between Singer, Regan, and Francione. In The
Abolinionist, Issue 3, Winter 2012. Disponivel em
<http://theabolitionist.info/magazine/issue3/#/0>. Acesso em: 15 de janeiro de 2015.

STUART MILL, John. Utilitarismo. Porto: Porto Editora, 2005.

VARNER, Gary. Personhood and Animals in the Two-Level Utilitarianism of R.M. Hare.
New York: Oxford University Press, 2012.

VISAK, Tatjana. Killing Happy Animals: Explorations in Utilitarian Ethics. New York:
Palgrave Macmillan, 2013.



