
Universidade Federal de Uberlândia 

 

 

 

 

Arthur Falco de Lima 

 

 

 

 

 

 

O consequencialismo e não consequencialismo em ética animal 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Uberlândia 

2017 



Universidade Federal de Uberlândia 

 

 

 

 

Arthur Falco de Lima 

 

 

 

 

O consequencialismo e não consequencialismo em ética animal 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Mestrado do 

Instituto de Filosofia da Universidade Federal de 

Uberlândia na Linha de Pesquisa Ética e Política como 

requisito parcial para obtenção do grau de mestre em 

Filosofia. 

Orientador: Prof. Dr. Alcino Eduardo Bonella 

 

 

 

Uberlândia 

2017 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil. 

 

 

L732c 

2017 

 

Lima, Arthur Falco de, 1992- 

O consequencialismo e não consequencialismo em ética animal / 

Arthur Falco de Lima. - 2017. 

146 f.  

 

Orientador: Alcino Eduardo Bonella. 

Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Uberlândia, 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

Disponível em: http://dx.doi.org/10.14393/ufu.di.2017.18 

Inclui bibliografia. 

 

1. Filosofia - Teses. 2. Utilitarismo - Teses. 3. Singer, Peter, 1946-  

Teses. 4. Direito dos animais - Teses. I. Bonella, Alcino Eduardo. II. 

Universidade Federal de Uberlândia. Programa de Pós-Graduação em 

Filosofia. III. Título. 

 

CDU: 1 

 



 

Arthur Falco de Lima 

 

 

O consequencialismo e  não consequencialismo em ética animal 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Mestrado do 

Instituto de Filosofia da Universidade Federal de 

Uberlândia na Linha de Pesquisa Ética e Política como 

requisito parcial para obtenção do grau de mestre em 

Filosofia. 

 

Banca Examinadora 

 

___________________________________________ 

Profa. Dra. Mariana Spacek Alvim 

 

__________________________________________ 

Prof. Dr. Marcos César Seneda 

 

___________________________________________ 

Prof. Dr. Alcino Eduardo Bonella  

 

Uberlândia 

2017 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À memória de Tom Regan, 

filósofo e defensor dos direitos animais,  

com quem aprendi que os animais são sujeitos de suas próprias vidas.  



 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Aos docentes do Instituto de Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia pelos sete 

anos de aprendizado. 

À Universidade Federal de Uberlândia e ao Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

pelo apoio. 

À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES), pela 

concessão de uma bolsa de estudos, sem a qual a realização deste trabalho não seria 

possível. 

Aos professores Dr. Marcos César Seneda e à professora Dra. Mariana Spacek Alvim por 

aceitarem de bom grado compor a banca deste trabalho. Agradeço ao professor Marcos, 

em especial, pela convivência compartilhada na graduação, suporte e exemplo como 

professor. 

Ao professor Alcino Bonella, pela paciência, pelos conselhos e por aceitar me orientar 

nesta empreitada.  

Aos meus pais, Gilmar Evangelista de Lima e Deise Aparecida de lima, e à minha irmã 

Bethânia Falco de Lima, pelo apoio e amor incondicional. 

Às pessoas que tanto amo Enoque, André, Cristiano, Henrique, Eduardo, Carlos, Vinícius 

Vieira, Vinícius Navarro, Gabriel, Renan, Diego, Natália, João Paulo Ayub, Stefanne, por 

rirem da vida comigo. Sem vocês nada teria sentido. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

RESUMO 

 

Peter Singer e Gary L. Francione, filósofos contemporâneos, adotam o termo especismo 

ao se referirem às teorias éticas que desprivilegiam de alguma forma os interesses de 

outras espécies, privando-lhes assim do âmbito da moralidade, e fornecem argumentos 

sólidos, cada qual a seu modo, em favor de uma ampliação de nossa comunidade moral 

para seres de outra espécie. Singer é consequencialista, mais especificamente, um 

utilitarista preferencial. Francione, por sua vez, adota uma perspectiva deontológica, 

pautada na abordagem de direitos. Há, de modo geral, uma tensão natural entre essas duas 

teorias normativas devido ao fato de que uma está pautada na defesa de que o fundamento 

de nossas obrigações morais e a correção da ação estão inevitavelmente conectados com 

as consequências resultantes para os interesses de todos os afetados, enquanto a outra, por 

outro lado, pensa que devemos proteger interesses, independente das consequências de 

nossas ações, a saber, mesmo quando agir de certa maneira possa trazer benefícios a 

outras pessoas. Neste trabalho mostramos que, embora esta diferença seja essencial para 

compreendermos o debate entre os dois autores, ela não os separa de forma antagônica de 

dois lados opostos. Ao contrário, concluimos que os dois autores defendem que devemos 

abolir a exploração institucionalizada dos animais não humanos através, por exemplo, da 

adoção de uma dieta vegana e do boicote aos outros usos habituais que fazemos.  

 

Palavras-chave: utilitarismo; direitos animais; Francione; Peter Singer; ética animal. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

ABSTRACT 

 

Peter Singer and Gary L. Francione, contemporary philosophers, espouse the term 

speciesism by referring to ethical theories that somehow deprive the interests of other 

species, depriving them of the scope of morality, and provide solid arguments, each one 

in your own way, in favor of an extension of our moral community to beings of another 

species. Singer defends a consequentialist approach, more specifically, preference 

utilitarianism. Francione, in turn, adopts a deontological perspective, based on rights 

approach. There is, in general, a natural tension between these two normative theories 

due to the fact that one is based on the defense that the foundation of our moral obligations 

and the correctness of action are inevitably connected with the resulting consequences for 

the interests of all affected, while the other, on the other hand, thinks that we must protect 

interests, regardless of the consequences of our actions, namely, even when acting in a 

certain way can bring benefits to other people. In this work we show that although their 

difference is essential to understand the debate between them, it does not antagonistically 

separate them from in two opposite sides. On the contrary, we conclude that the two 

authors defend a shared claim that we should abolish the institutionalized exploitation of 

non-human animals by, for example, adopting a vegan diet and boycotting the other 

customary practices we make. 

 

Key-words: Utilitarianism; animal rights; Francione; Peter Singer; animal ethics. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ................................................................................................................ 7 

Capítulo 1: Utilitarismo de Preferências de Singer ........................................................ 13 

1.1 Princípio da igual consideração de interesses e o seu escopo: a senciência como 

critério de pertencimento à comunidade moral .............................................................. 13 

1.2 O dano da morte e o valor da vida em geral ............................................................. 23 

1.2.1 A vida humana é sagrada? ..................................................................................... 24 

1.2.2 As pessoas não humanas e a ética no ato de matar ................................................ 26 

1.3 O argumento da substituibilidade dos animais não humanos ................................... 43 

1.3.1 Utilitarismo total versus utilitarismo de existência prévia: comparar a existência 

com a não-existência ...................................................................................................... 43 

1.3.2 O escopo do argumento da substituibilidade ......................................................... 49 

1.3.3 Outras objeções ..................................................................................................... 57 

1.4 Aspectos práticos ...................................................................................................... 62 

Capítulo 2: Abordagem dos direitos de Gary L. Francione ............................................ 85 

2.1 Esquizofrenia moral: origem e causa........................................................................ 87 

2.1.1 Diferença entre uso e tratamento ........................................................................... 87 

2.1.2 A transição da abordagem dos animais como coisas para a do bem-estar animal 89 

2.1.3 Por que somos esquizofrênicos do ponto de vista da moral? .............................. 103 

2.2 A abordagem dos direitos e a igual consideração de interesses ............................. 110 

2.2.1 O mesmo caso: aspectos da escravidão humana semelhantes ao da exploração 

institucionalizada dos animais não humanos ................................................................ 112 

2.2.2 Somos iguais aos animais? Sobre o direito de todo ser senciente de não ser tratado 

exclusivamente como propriedade ............................................................................... 119 

2.2.3 Teoria das Mentes Similares: uma crítica ao utilitarismo de Bentham e de Singer

 ...................................................................................................................................... 123 

2.2.4 E se a casa estiver mesmo em chamas: a diferença entre conflitos falsos e 

verdadeiros.................................................................................................................... 133 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ....................................................................................... 137 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ......................................................................... 144 

 

 

 

 

 



7 

 

INTRODUÇÃO 

Durante quase toda a História da Filosofia, os animais não humanos foram 

considerados como meras coisas, isto é, meios pelos quais a humanidade pudesse alcançar 

seus variados objetivos. Toda nossa tradição moral e o modo como pensamos a ética, 

portanto, teve como alicerce esta maneira de pensar. Segundo esta tradição, apenas os 

humanos, por serem racionais, são passíveis de consideração e devem possuir, portanto, 

valor moral. Isto se deve, principalmente, à antiga crença de que a espécie humana é 

superior às demais, em outras palavras, que os seres humanos possuem, quando o assunto 

é ética, mais valor do que os outros seres. A este respeito, Felipe nos explica que: 

A ideia de que na diversidade das formas de vida haja um “acima” e um 

“abaixo” em uma escala hierarquicamente ordenada, status estabelecido a 

partir de uma linha divisória que varia de acordo com o interesse e o poder de 

quem a define, é antiga, remonta à tradição judaica, à filosofia grega 

(Aristóteles), ao cristianismo que nasce do Império Romano, e à Igreja 

Católica, de seus primórdios até a herança legada em nossos dias pela mesma 

tradição. Desse modo, homens e animais têm sido separados em âmbitos 

morais distintos, os quais, por sua vez, são classificados de modo hierárquico, 

assegurando aos primeiros que a classificação jamais seja estabelecida a partir 

de um critério que ponha em risco o status beneficiário incondicional na ordem 

das espécies vivas. Aquela que tem o poder de fazer distinções e de classificar 

tem ao mesmo tempo o poder de ordenar e discriminar todas as formas de vida 

de acordo com seu interesse (2003, p. 20). 

Como se nota acima, a racionalidade como critério moral (uso da linguagem, 

autonomia, autoconsciência, capacidade de fazer julgamentos morais, etc.) que instaurou 

essa crença fundada no preconceito em relação às outras espécies e separou em campos 

distintos os deveres que temos com os animais humanos e com os animais não humanos. 

No século XVII, por exemplo, com a difusão do pensamento cartesiano, chegou-se a 

pensar que a diferença entre humanos e animais era mais profunda ainda: os animais, por 

não possuírem a capacidade de se comunicar através de nossa linguagem, eram 

considerados como máquinas, seres destituídos de interesses e incapazes de possuírem 

qualquer experiência subjetiva consciente. Felizmente, esta visão, de modo geral, foi 

abandonada e a senciência, capacidade de experimentar conscientemente a sensação de 

dor e sofrimento, foi reconhecida. Isto permanece assim até hoje de modo incontestável, 

segundo a nossa melhor ciência disponível.  

De fato, os animais ficaram por séculos excluídos da esfera de nossas 

considerações morais diretas. Todas as nossas obrigações para com eles eram entendidas 

apenas como deveres que estavam de algum modo relacionados a nós humanos, isto é, 

não estavam fundadas nos danos ou prejuízos que causamos aos próprios animais, mas a 



8 

 

outros seres merecedores de consideração direta. As abordagens morais que prescrevem 

apenas obrigações indiretas para com os animais podem ser colocadas, tendo em vista o 

que dissemos, em dois grupos: 

a) Os que mantém que os animais não possuem interesses a serem considerados. De 

acordo com este ponto de vista, os animais não são sencientes, isto é, não podem 

ter experiências subjetivas conscientes, e por isso, não podem ser prejudicados em 

um sentido moralmente significativo. 

b) Os que mantém que, embora os animais sejam sencientes, isto é, possam ser 

prejudicados, seus interesses não são moralmente significativos porque eles não 

possuem as características necessárias exigidas para que os tenhamos em 

consideração, ou respeitemos os seus interesses. 

Ainda que muitos de nós não concordemos que os interesses dos animais tenham 

a mesma importância que os nossos, a melhor ciência disponível corrobora, e o senso 

comum concorda, que a maioria dos animais não humanos que usamos diariamente para 

fins humanos diversos como a alimentação, vestuário, experimentação, entretenimentos, 

etc., possuem interesses, isto é, são sencientes, e em consequência disto, têm interesse ou 

desejam evitar a dor. Por exemplo, concordamos que quando submetemos um animal 

senciente a intenso sofrimento, o dano causado pela nossa ação prejudica diretamente o 

próprio animal, uma vez que ele deseja não ser ferido. A discordância surge, no entanto, 

de outro modo: há quem argumente que o interesse em não sofrer ou não ser prejudicado 

importa mais quando pertence a um humano do que quando pertence a um animal. Uma 

justificativa comum, por exemplo, é a de que o sofrimento humano importa mais porque 

os outros animais não pertencem à espécie Homo Sapiens, isto é, não possuem a mesma 

constituição biológica que nós e, portanto, não exibem, no geral, as mesmas capacidades 

cognitivas. Há, por outro lado, quem argumente que o fato do indivíduo ser de uma 

espécie ou de outra, ser de um gênero ou de outro, etc., não interessa para entendermos 

nossas obrigações morais para com ele. O que interessa são as características do próprio 

interesse: o interesse que um humano possui, caso semelhante ao interesse de um animal, 

deve importar igualmente. O interesse, por exemplo, de um cachorro em não ser 

queimado com um maçarico, sendo iguais todas as demais condições, segundo esta 

abordagem, tem de ser considerado igualmente ao interesse de um humano em não ser 

prejudicado do mesmo modo. Interesses iguais contam igualmente. Temos novamente 

dois grupos: 



9 

 

a) Os que mantém que temos obrigações diretas para com os animais, mas que 

pensam que os interesses humanos sempre contam mais do que os interesses dos 

animais. 

b) Os que mantém que temos obrigações diretas para com os animais e argumentam 

que todo interesse semelhante tem peso semelhante independentemente se esse 

interesse pertence a um humano ou a um animal. 

O último grupo aceita como preceito moral básico o que ficou conhecido na 

história da filosofia como princípio da igual consideração de interesses. Por exemplo, 

Bentham, em Introduction to the Principles of Morals and Legislation o formulou da 

seguinte maneira “Cada um conta como um e ninguém como mais de um” (BENTHAM 

apud SINGER, 2004, p. 6). Sidwick, por sua vez, em Methods of Ethics o expressou 

assim: “O bem de qualquer indivíduo não tem importância maior, do ponto de vista (se 

assim se pode dizer) do Universo, do que o bem de qualquer outro” (SIDWICK apud 

SINGER, 2004, p. 6-7). Apenas neste grupo, os interesses são considerados, também, 

independentemente da espécie a que os indivíduos pertencem. 

Por fim, temos também diferenças entre as abordagens que concordam que os 

interesses devem ser considerados igualmente. Elas podem diferir do ponto de vista 

normativo, isto é, quanto a prescrição do que devemos fazer em determinada situação 

dado que todos os interesses tenham sido considerados igualmente: em situações que 

temos interesses que não são semelhantes em jogo, qual interesse deve prevalecer? Se 

tenho, por exemplo, interesse em comer carne, dado que a produção de carne no geral 

causa sofrimento, e o animal tem interesse em não sofrer, o que devemos fazer? As duas 

principais teorias normativas podem ser separadas,  grosso modo, também em dois 

grupos: 

a) Consequencialistas: determina nossas obrigações morais de acordo com as 

consequências dos nossos atos. 

b) Não consequencialistas: determina nossas obrigações morais baseando-se em 

deveres que temos de cumprir independentemente das consequências das nossas 

ações, isto é, independentemente do benefício que essas ações possam prover para 

os afetados pela ação. 

Como vimos, independentemente se são consequencialistas ou não, as abordagens 

que adotam o princípio da igual consideração de interesses negam que a espécie seja um 

fator relevante para consideração dos interesses de um indivíduo. O mesmo é verdade em 



10 

 

relação aos nossos deveres morais: a espécie não será em momento algum o guia para as 

nossas normas de conduta, mas sim os interesses de todos os afetados pela nossa conduta. 

O cientista e filósofo Rychard D. Ryder, segundo as palavras de Felipe: 

[...] denominou, em 1975, de especista, a tradição moral na qual vivemos, essa 

espécie de ditadura abrangente que condena os animais não humanos a viver 

para atender aos desejos, satisfazer os caprichos e suprir as necessidades dos 

humanos (2003, p. 20). 

 

 Peter Singer e Gary L. Francione, filósofos contemporâneos, adotam também o 

termo especismo ao se referirem a teorias éticas que desprivilegiam de alguma forma os 

interesses de outras espécies, privando-lhes assim do âmbito da moralidade, e fornecem 

argumentos sólidos, cada qual a seu modo, em favor de uma ampliação de nossa 

comunidade moral para seres de outra espécie. Singer é consequencialista, mais 

especificamente, um utilitarista preferencial. Francione, por sua vez, adota uma 

perspectiva deontológica, pautada na abordagem de direitos. Há, de modo geral, uma 

tensão entre essas duas teorias normativas devido ao fato de que uma está pautada na 

defesa de que o fundamento de nossas obrigações morais e a correção da ação estão 

inevitavelmente conectados com as consequências resultantes para os interesses de todos 

os afetados, enquanto a outra, por outro lado, pensa que devemos proteger interesses, 

independente das consequências de nossas ações, a saber, mesmo quando agir de certa 

maneira possa trazer benefícios a outras pessoas. Neste trabalho mostraremos que embora 

esta diferença seja essencial para compreendermos o debate entre os dois autores, ela não 

os separa de forma antagônica de dois lados opostos. Ao contrário,  ficará claro que os 

autores compartilham ideias fundamentais, como a adoção do princípio da igual 

consideração de interesses e o reconhecimento de que nossos interesses triviais não 

podem, em princípio, superar os interesses mais básicos dos animais. Tendo isto em vista, 

nosso principal interesse nesta pesquisa é o de investigar de que modo ambos filósofos 

desenvolvem suas respectivas teorias éticas, a saber, quais  são  suas críticas à tradição 

moral especista, e de que maneira dialogam entre si ao sustentarem diferentes posições 

diante do mesmo problema tanto do ponto de vista normativo quanto do ponto de vista 

filosófico e científico. 

Nosso fio condutor serão os pontos de tensão entre os argumentos  que de algum 

modo tratam sobre nossas obrigações para com os animais Os principais tópicos 

discutidos ao longo de nosso trabalho serão: 



11 

 

a) A diferença entre tratamento e uso dos animais não humanos, e se a igual 

consideração dos interesses requer a abolição ou não de todos os usos que 

fazemos deles. 

b) Se podemos ou não justificar a inflição de dor e morte aos animais não 

humanos. 

c) Se os animais são ou não substituíveis. Isto é, se ao matarmos animais para o 

nosso uso, podemos compensar nosso ato com a criação de outros que não 

teriam existido. 

d) A discussão sobre se os animais possuem direitos morais ou não. 

e) Se os animais são pessoas ou não, e o significado deste conceito para a 

inclusão dos animais na comunidade moral. 

 

 

Por fim, nossa ordem de exposição se dará da seguinte maneira. No primeiro 

capítulo, trataremos basicamente da abordagem de Singer e de sua defesa utilitarista pelo 

fim da exploração animal. Podemos dividir em quatros grandes assuntos principais o 

nosso primeiro capítulo. Trataremos, primeiramente, sobre o erro de causar dor aos 

animais não humanos. Em segundo lugar, sobre o erro de matar em geral. Em terceiro 

lugar, sobre o erro de matar animais em todos os seus detalhes, a saber, abordaremos sob 

quais condições é justificável do ponto de vista ético, para o filósofo, tirarmos a vida de 

animais não humanos. Por fim, trataremos, à luz dos argumentos analisados, das 

consequências práticas de sua teoria para os animais de um modo geral, isto é, 

mostraremos a posição geral de Singer ( às vezes também a posição que nós pensamos 

decorrer de seus argumentos) sobre o uso e tratamento que damos atualmente a animais 

e quais as mudanças que sua filosofia utilitarista exige que promovamos. 

No segundo capítulo, analisaremos a abordagem dos direitos de Gary L. 

Francione. Em primeiro lugar, falaremos sobre a disparidade entre o que dizemos pensar 

sobre nossas obrigações morais para com os animais e o modo como realmente nós os 

tratamos, nomeada pelo autor como esquizofrenia moral. Mostraremos também porque, 

para Francione, a atribuição de direitos morais e o reconhecimento dos animais como 

pessoas – indivíduos que para ele possuem o mesmo status em uma comunidade moral – 

é que podem garantir aos animais não humanos uma igual consideração de seus interesses 

na prática. Ademais, apontaremos as consequências práticas de sua teoria, a saber, 

entenderemos porque o próprio Francione intitula sua própria abordagem de 



12 

 

abolicionista1, ao analisarmos o que ele pensa ser a solução para o fim da exploração 

animal. Por fim, trataremos diretamente das críticas que Francione faz ao Peter Singer e 

poderemos vislumbrar claramente as diferenças entre os dois autores do ponto de vista 

teórico e prático; além disso, explicaremos os casos em que ele argumenta ser possível 

preferirmos nossos interesses aos dos animais não humanos, sem, contudo, sermos 

especistas. Na conclusão deste trabalho, por fim, tentaremos mostrar que, apesar de todas 

as diferenças expostas ao longo do trabalho, podemos aproximar os dois autores pelo 

menos do ponto de vista das suas conclusões práticas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
1 Sua principal obra é intitulada de Animals as Persons: Essays on the abolition of animal exploitation. Cf. 

FRANCIONE, 2008. 



13 

 

Capítulo 1: Utilitarismo de Preferências de Singer 

1.1 Princípio da igual consideração de interesses e o seu escopo: a senciência como 

critério de pertencimento à comunidade moral 

Não podemos contestar o avanço e a mudança drásticos de paradigma quanto as 

nossas atitudes morais concernentes a igualdade humana nas últimas décadas. 

Diferentemente de outras questões morais como, por exemplo, a eutanásia e o aborto, que 

permanecem até hoje controversas, isto é, destituídas de um consenso no sentido forte da 

palavra; a igualdade parece constituir “parte da ortodoxia ético-política predominante” e 

“ideias racistas compartilhadas pela maior parte dos europeus na virada do século 

[passado] tornaram-se inteiramente inaceitáveis, ao menos na vida pública” (SINGER, 

2002, p.26). O mesmo podemos dizer em relação a questões relacionadas ao sexo. É 

sólida e difundida a opinião comum de que os seres humanos são iguais 

independentemente do sexo a que pertencem: homens e mulheres são iguais2. O que dizer, 

contudo, quando a questão toma um contorno maior e nos perguntamos se a ideia de 

igualdade termina ali exatamente onde repousam nossas preocupações com os humanos. 

Chegamos então ao ponto caro a este trabalho e que perpassa toda a obra de Singer e a 

discussão mais central da ética animal em geral: a ideia de igualdade que comumente 

aceitamos está restrita aos seres humanos ou podemos afirmar em algum sentido que 

somos iguais a seres de outras espécies, mais particularmente, aos outros animais? Já de 

antemão, podemos adiantar que a resposta de Singer a esta pergunta é sim. A mesma ideia 

de igualdade que nos compromete com a rejeição do racismo e do sexismo também nos 

compromete, se formos coerentes, em reconhecer que a barreira da espécie não é 

suficiente para excluirmos os outros animais da esfera da igualdade. Tendo isto em vista, 

então, a primeira questão que examinaremos rapidamente será o que significa, do ponto 

de vista moral, a igualdade humana, e em seguida, mais especificamente, sob que 

princípio ético ela se baseia, e, por que motivo a aceitamos. Feito isto, ficará mais fácil 

de visualizarmos porque não podemos negar aos animais não humanos reconhecimento 

moral semelhante ao que damos aos humanos. É preciso deixar claro, por fim, que a 

compreensão do argumento de Singer não exige esta ordem de exposição, mas expô-lo 

deste modo, ao nosso ver, facilita o seu entendimento porque, ao aceitarmos que as razões 

que serão oferecidas explicam em que sentido os humanos são iguais, não poderemos 

                                                 
2 O avanço na compreensão de questões relacionadas ao gênero, orientação sexual e suas variantes também 

é notável e todas essas diferenças humanas têm sido reconhecidas sob o mesmo preceito moral de que todos 

os humanos são iguais. 



14 

 

mais recusar a mesma conclusão para os outros animais sem termos de nos apoiar em 

justificativas arbitrárias, isto é, sem termos de recusar em primeiro lugar a lógica, e depois 

os próprios fatos que importam para o problema em questão. 

Quando dizemos que todos os seres humanos são iguais estamos simplesmente 

afirmando que eles são iguais de fato?  Afirmar que somos iguais de fato, isto é, procurar 

características reais que nos tornam iguais parece produzir o efeito oposto do desejado 

por aqueles que defendem a igualdade entre humanos, pois este tipo de justificativa 

reforça as diferenças e isto é exatamente a que os racistas e sexistas desejam fazer quando 

defendem ideias morais fundadas no preconceito e na desigualdade. Ora, o fato é que 

todos os seres humanos são diferentes entre si: somos diferentes na altura, no sexo, na cor 

da pele, diferentes nas capacidades intelectuais, nas capacidades físicas, etc. Se nossa 

ideia de igualdade fosse a mera afirmação do fato de que as pessoas são iguais, teríamos 

simplesmente de abandoná-la e admitirmos que ela não existe.  

Alguém, no entanto, que quisesse insistir neste último caminho poderia dizer que 

apesar de sermos todos diferentes enquanto indivíduos, do ponto de vista do sexo e da 

etnia somos iguais. Por exemplo, partindo do mero fato de alguém ser negro ou homem 

nada poderíamos inferir sobre suas capacidades intelectuais ou morais e por este motivo 

o racismo ou sexismo estariam errados. Embora existam diferenças, por exemplo, entre 

brancos e negros, entre homens e mulheres, nada garante que um indivíduo particular seja 

mais dotado do que o outro em alguma característica específica pelo simples fato de ser 

homem ou pelo fato de sua pele ser branca. Isto, contudo, pode ser falso quando 

utilizamos médias. Estudos científicos com frequência revelam, por exemplo, que os 

homens são, na média, diferentes das mulheres em vários aspectos. A origem dessas 

diferenças em muitos casos pode ser explicada geneticamente, o que nos faria retornar ao 

ponto de partida: as diferenças remontariam a fatos biológicos, e, portanto, a diferenças 

factuais. Além disso, mesmo que todas as diferenças fossem ambientais e não genéticas 

(fatores sociais que pudessem ser contornados, por exemplo) e pudéssemos afirmar com 

toda certeza que não é possível definir diferenças através do sexo e da etnia que sejam 

determinantes do ponto de vista da igualdade, alguém poderia usar o nível das 

capacidades individuais como critério para discriminar um grupo de pessoas perante o 

outro. Melhor dizendo, se baseamos nosso conceito de igualdade em fatos, seria difícil 

discordar de alguém, por exemplo, que alegasse uma maior consideração a um grupo de 

pessoas que são mais inteligentes do que os demais, afinal, é verdade que algumas pessoas 

são mesmo mais inteligentes do que as outras: elas não são iguais. A inteligência neste 



15 

 

caso nada teria a ver com sexo ou etnia e poderia estabelecer uma sociedade hierárquica 

que não seria nem sexista nem racista, pois estaria assentada em outro critério factual. 

Uma sociedade assim não seria menos preconceituosa do que uma sociedade racista ou 

sexista pura e simplesmente porque adota um critério factual diferente. Tentar, portanto, 

evitar o racismo e o sexismo por este caminho apenas exacerba aquilo que já sabemos: 

somos diferentes tanto do ponto de vista individual quanto do ponto de vista coletivo 

(neste caso as diferenças aparecem quando usamos médias e estatísticas). 

A ideia ou princípio de igualdade, segundo argumenta Singer é a prescrição de 

como devemos tratar os outros seres humanos, isto é, um princípio ou regra segundo a 

qual podemos entender nossas obrigações em relação aos outros seres humanos, em sua 

infinita diversidade, e não a tentativa de igualar factualmente indivíduos que, como 

vimos, são de fato e inevitavelmente diferentes em vários aspectos. Assim, para tratarmos 

as pessoas com igualdade não é preciso que elas sejam iguais de fato, é preciso apenas 

que se dê igual consideração a seus interesses. Como nos explica Singer, “não existe uma 

razão obrigatória, do ponto de vista lógico, para pressupormos que uma diferença factual 

de capacidade entre duas pessoas justifique qualquer diferença na consideração que 

damos a suas necessidades e interesses” (2004, p. 6). Em outras palavras, não podemos 

simplesmente inferir de nossas diferenças ou desigualdades naturais ou sociais que 

devamos dar uma maior consideração aos interesses de uns em detrimento aos de outros, 

mas antes, um princípio ético de igualdade exige que consideremos igualmente os 

interesses diversos. Assim, o que importa não é possuir características factuais que sejam 

idênticas ou similares, mas pura e simplesmente a capacidade de possuir interesses. 

Homens não precisam ser iguais às mulheres para que possamos dar uma igual 

consideração aos seus interesses que podem, e são, em muitos casos, diferentes. 

Entendemos melhor o que Singer quer dizer sobre o princípio da igualdade, à luz do que 

o filósofo pensa ser uma exigência de qualquer raciocínio ético: 

 

A ética extrapola o “eu” e o “você” para chegar a lei universal, ao julgamento 

universalizável, ao ponto de vista do espectador imparcial ou observador ideal, 

ou qualquer coisa que nós escolhamos chamar isto (2011, p. 11, tradução 

nossa) 

 

E completa ao argumentar que, 

Ao admitir que juízos éticos devem ser formulados a partir de um ponto de 

vista universal, eu estou aceitando que minhas próprias necessidades, vontades 

e desejos não podem, simplesmente porque são minhas preferências, contar 



16 

 

mais do que as necessidades e desejos de um outro alguém. Dessa forma, a 

minha preocupação bastante natural de que minhas vontades, necessidades e 

desejos – de agora em diante eu irei me referir a elas como “preferências” – 

sejam cuidadosamente, quando penso eticamente, estendidas às preferências 

dos outros (2011, p. 12, tradução nossa). 

Singer em Ética Prática (2011, p. 8-15) argumenta que só agimos eticamente 

quando podemos dar razões para justificar o modo como vivemos e as decisões que 

tomamos, o que ele chama de padrões éticos3. A universalidade e a imparcialidade, 

defende o filósofo, são dois aspectos fundamentais para a formulação de um juízo ético, 

a saber, quando estamos na esfera da ética e da justificação dos nossos atos não podemos 

restringir nossa defesa de um certo padrão ético ou modo de vida somente em nossos 

próprios interesses. Quando temos, portanto, de tomar uma decisão que afeta também a 

outros indivíduos, devemos extrapolar a barreira do nosso próprio interesse, bem como 

do interesse das pessoas que gostamos, ou do grupo a que pertencemos, e consideramos 

todos os afetados pela nossa ação: só assim estamos universalizando nosso juízo sobre 

aquela ação. Se conseguimos levar a cabo essa universalização a ponto de não atribuir um 

maior peso aos meus próprios interesses simplesmente por serem meus interesses e ao de 

quaisquer indivíduos envolvidos por motivos semelhantes, então, só assim, somos 

imparciais. Pensar eticamente, neste sentido, é nos colocarmos no lugar dos outros 

afetados pelas nossas decisões, imaginando o que é estar na posição que eles estão e com 

os interesses que possuem. Isto justifica a postura ética de levar em conta os interesses do 

mesmo modo ou na mesma medida em que consideramos nossos próprios interesses. Nas 

palavras do próprio Singer, 

Ao fazer um juízo ético, devo ir além de um ponto de vista pessoal ou grupal, 

e levar em consideração os interesses de todos por ele afetados. Isso significa 

que refletimos sobre os interesses, considerados simplesmente como 

interesses, e não como meus interesses, ou como interesses dos australianos 

ou de pessoas de descendência europeia. Isso nos proporciona um princípio 

básico de igualdade: o princípio da igual consideração de interesses (2002, 

p. 30, destaque nosso). 

 

                                                 
3 Devemos ter em mente aqui que o padrão ético que Singer defende é o utilitarismo preferencial. Esta 

vertente do utilitarismo defende que o aspecto universal da ética nos leva, quando temos de tomar uma 

decisão, a sempre maximizar de modo imparcial a satisfação das preferências de todos os afetados. 

Preferência aqui deve ser entendido como tudo aquilo que um indivíduo quer, necessita ou deseja. Contudo, 

as preferências que devem levadas em conta, “os utilitaristas preferenciais diriam, são aquelas que teríamos 

se estivéssemos plenamente informados, em um ambiente calmo e pensando claramente” (SINGER, 2011, 

p. 14, tradução nossa). 

 



17 

 

O princípio da igual consideração de interesses é a alternativa proposta por Singer 

que evita os problemas expostos e debatidos previamente. Segundo este princípio, temos 

de dar o mesmo peso a todos os interesses semelhantes daqueles que serão atingidos ou 

envolvidos pelas nossas ações. Não poderíamos dar um peso maior ao interesse de X se 

ele, o interesse, é semelhante ou idêntico ao de Y pura e simplesmente porque queremos, 

seja porque X somos nós mesmos ou porque temos algum interesse egoísta em jogo 

quando X é outro indivíduo. Fazê-lo, a despeito do fato do interesse de Y ser semelhante, 

seria arbitrário, tendo em vista que o princípio exprime que “um interesse é um interesse, 

seja lá de quem for esse interesse”4 (SINGER, 2002, p. 30). Seja lá quais forem seus 

interesses eles serão considerados a despeito de sua etnia, do sexo, nível de inteligência, 

ou qualquer outro aspecto factual. Ora, isto fica claro quando entendemos que os 

principais interesses que os seres humanos possuem “como o interesse em evitar a dor, 

desenvolver as próprias aptidões, satisfazer as necessidades básicas de alimento e abrigo, 

manter relações amigáveis e amorosas com os outros e ser livre para realizar seus projetos 

sem a desnecessária interferência alheia” (SINGER, 2002, p. 32) não tem nada a ver com 

a inteligência, gênero, etnia, e, portanto, a ideia de uma sociedade hierárquica ou elitista 

fundada neste ou em qualquer outro aspecto factual não é de modo algum compatível com 

as exigências do princípio da igual consideração de interesses. Ora, uma sociedade 

escravagista, por exemplo, que quisesse se basear em uma hierarquia de inteligência não 

permitiria que esses interesses humanos básicos fossem satisfeitos, e além disso, as 

vantagens que os racistas, por exemplo, obteriam quando contrapostas de modo imparcial 

ao prejuízo que os outros indivíduos teriam ao terem seus interesses frustrados jamais 

prevaleceriam. Em outras palavras, a realização dos interesses centrais de qualquer ser 

humano sempre é mais forte do que o interesse do outro de dominar ou escravizar, seja a 

justificativa para esse domínio grosseira como a do racismo ou do sexismo ou “refinada” 

como a daqueles que querem baseá-la em características como a inteligência ou qualquer 

outra capacidade supostamente mais importante. O princípio da igual consideração de 

interesses, argumenta Singer, também exclui a discriminação sob o pretexto da 

incapacidade, tanto intelectual quanto física, na medida em que a incapacidade não é 

                                                 
4 Em Libertação Animal Singer aponta que os utilitaristas Jeremy Bentham e Henry Sidwick já haviam 

incorporado em seus sistemas de ética uma exigência semelhante. Bentham, em Introduction to the 

Principles of Morals and Legislation o formulou da seguinte maneira “Cada um conta como um e ninguém 

como mais de um” (BENTHAM apud SINGER, 2010, p. 9). Sidwick, por sua vez, em Methods of Ethics o 

expressou assim “O bem de qualquer indivíduo não tem importância maior, do ponto de vista (se assim se 

pode dizer) do Universo, do que o bem de qualquer outro” (SIDWICK apud SINGER, 2010, p. 9). 



18 

 

relevante para os interesses mais centrais que elencamos. É claro, contudo, que certos de 

tipos de incapacidade podem ter importância em algumas situações específicas, mas isto 

não significa de modo algum que devamos desconsiderar arbitrariamente os interesses de 

alguém por este motivo. Neste sentido, é que a exigência de considerarmos prontamente 

os interesses dos outros nada tem a ver com as características ou aptidões dos mesmos 

(diferenças factuais), a não ser uma única característica central: a de ter interesses. 

Tendo isto em vista, fica claro que quando aceitamos o princípio da igual 

consideração de interesses como um bom princípio no qual se fundamenta a igualdade 

entre os seres humanos levando em conta as diferenças que existem entre eles, então o 

escopo deste mesmo princípio não pode ser restrito apenas para seres da nossa própria 

espécie, mas deve ser aplicado independentemente da espécie do indivíduo. Entender 

como o princípio da igualdade pode ser estendido além da nossa própria espécie, alega 

Singer, é “tão simples que não requer mais do que uma clara compreensão da natureza do 

princípio da igual consideração de interesses” (2002, p. 66). O princípio da igual 

consideração5, como vimos, não leva em conta as aptidões ou capacidades para que nos 

preocupemos com os outros. De acordo com isso é que afirmamos e explicamos por que 

a cor da pele, o gênero ou a inteligência de alguém não altera em nada6 a consideração 

que devemos dar aos seus interesses. Seguindo a mesma linha de raciocínio, “o princípio 

[...] também implica o fato de que os seres não pertencerem a nossa espécie não nos dá o 

direito de explorá-los, nem significa que, por serem os outros animais menos inteligentes 

do que nós, possamos deixar de levar em conta os seus interesses” (SINGER, 2002, p. 

66). 

Outros filósofos, como notamos anteriormente, já haviam adotado o princípio da 

igual consideração e o expressaram através de formulações diferentes. Mas foi Bentham 

o primeiro a perceber que seria arbitrário limitar a aplicação deste princípio aos membros 

da nossa espécie. No contexto escravagista em que viveu onde os interesses de muitos 

humanos eram ignorados, Bentham já argumentava que características como a posse da 

razão e da linguagem nada tem a ver com a consideração moral que devemos dar a um 

indivíduo, mas sim a sua sensibilidade, isto é, a sua capacidade de sofrer, o que 

denominamos hoje de senciência. Aqueles que tentam traçar a linha que define o limite 

                                                 
5 Abreviaremos assim ao longo do texto. 
6 Aqui é preciso esclarecer que igual consideração de interesses não implica necessariamente em igual 

tratamento. Devemos, talvez, ensinar matemática avançada a uma criança que possui aptidões para tal (uma 

criança superdotada, por exemplo), mas disto não decorre que estamos dando mais peso ao seu interesse do 

que ao de uma criança normal que possui aptidão a aprender apenas a matemática básica. 



19 

 

para inclusão de um indivíduo na comunidade moral7 na razão a fim de excluir os animais 

não humanos se veem em embaraço ao terem que assumir que quaisquer que sejam as 

capacidades intelectuais escolhidas como critério para que a linha seja traçada, haverá 

humanos que estarão aquém do que ela exige, e animais não humanos que atenderão os 

pré-requisitos exigidos8. Um cavalo, por exemplo, é mais racional do que uma criança 

recém-nascida. Se o critério estipulado for a razão, então um cavalo estaria dentro do 

escopo da comunidade moral enquanto o bebê estaria do lado de fora. Bentham vai além, 

e afirma “imaginemos, porém, que as coisas não fossem assim [isto é, que um cavalo não 

fosse mais racional que uma criança recém-nascida]; que importância teria tal fato? A 

questão não é saber se são capazes de raciocinar, ou se conseguem falar, mas, sim, se são 

passíveis de sofrimento” (BENTHAM apud SINGER, 2002, p. 67)9. Ora, o que Bentham 

quer dizer é que a capacidade de sofrer é a única condição moralmente relevante para 

conferir direito a igual consideração dos interesses de um indivíduo, não interessando o 

grau de inteligência ou que aptidões este mesmo indivíduo possa ter. 

Singer, assim como Bentham, defende que a senciência é a característica que 

confere a qualquer indivíduo direito a igual consideração de interesses. Isto porque esta 

capacidade mínima de poder ou não ser de alguma maneira prejudicado é pré-requisito 

para que um indivíduo tenha quaisquer interesses, isto é, a “condição que é preciso 

satisfazer antes de se poder falar de interesses, e falar de um modo significativo” 

(SINGER, 2002, p. 67). Portanto, dizer que um indivíduo tem interesses só pode ser 

interpretado de maneira relevante se este mesmo indivíduo puder experimentar 

experiências positivas ou negativas, no caso, a mais básica delas é a capacidade de sentir 

prazer e dor. Nós não atribuímos interesses, por exemplo, a uma pedra simplesmente 

porque ela não pode sofrer ou sentir prazer. Como poderíamos dizer que um chute afeta 

                                                 
7 Ser membro de uma comunidade moral significa ter seus interesses considerados diretamente, porque eles 

importam por si mesmos. Para os utilitaristas todos aqueles que participam da comunidade moral têm seus 

interesses considerados igualmente. 
8 Este tipo de argumento ficou conhecido posteriormente como Argumento dos casos marginais. O nome 

se deve ao fato de que ao eleger uma capacidade intelectual qualquer como pré-requisito para consideração 

dos interesses de um indivíduo sempre haverá um ser humano que estará à margem deste critério, e, 

portanto, fora do escopo do que chamamos de comunidade moral. Melhor dizendo, tentar colocar a 

racionalidade como critério limitador do escopo da comunidade moral para justificar a inclusão apenas de 

seres humanos sempre falha porque qualquer critério que seja baseado nas capacidades intelectuais não será 

atendido por alguns seres humanos “marginais”: recém-nascidos, humanos com sérias deficiências mentais 

ou com idade muito avançada. A alcunha “casos marginais” embora seja a mais conhecida, no entanto, não 

é bem vista na comunidade filosófica devido a sua conotação pejorativa e a sua imprecisão. Eticistas têm 

preferido chamar o argumento de Argumento da sobreposição de espécies. Para mais detalhes Cf. Animal 

Ethics. O argumento da sobreposição das espécies. Disponível em: http://www.animal-

ethics.org/argumento-sobreposicao-especies/. Acesso em 5 de janeiro de 2017. 
9 A célebre passagem de Bentham está reproduzida por completo em SINGER, 2002, p. 66-67. 

http://www.animal-ethics.org/argumento-sobreposicao-especies/
http://www.animal-ethics.org/argumento-sobreposicao-especies/


20 

 

o bem-estar e, portanto, é contra o interesse de uma pedra, ou que esta quer evitar ser 

chutada ou prefere não ser chutada em algum sentido moral significativo? O mesmo não 

podemos dizer, por exemplo, de um cachorro. É inegável que um cachorro sofre quando 

leva um pontapé, e que tem o interesse claro em evitá-lo, assim como evita o sofrimento 

ou dor que possa advir de qualquer outro tipo de fonte e busca, inversamente, o prazer 

(uma tigela de ração, por exemplo). Um cachorro, e qualquer outro ser senciente, em 

suma, evita a dor e busca o prazer, e, uma vez que experimenta a dor, prefere sempre 

evitá-la. Nas palavras do próprio Singer: 

Se um ser sofre, não pode haver nenhuma justificativa de ordem moral para 

nos recusarmos a levar esse sofrimento em consideração. Seja lá qual for a 

natureza do ser, o princípio de igualdade exige que o sofrimento seja levado 

em conta em termos de igualdade com o sofrimento semelhante – até onde 

possamos fazer comparações aproximadas – de qualquer outro ser. Quando um 

ser não for capaz de sofrer nem de sentir alegria ou felicidade, não haverá nada 

a ser levado em consideração. É por esse motivo que o limite de 

sensibilidade 10(para usarmos o termo com o sentido apropriado, quando não 

rigorosamente exato, da capacidade de sofrer ou sentir alegria ou felicidade) é 

o único limite defensável da preocupação com os interesses alheios (2002, 

p. 68, destaque nosso). 

 O racismo e o sexismo, como já foi argumentado, consistem na violação do 

princípio da igualdade baseando-se em critérios irrelevantes do ponto de vista da 

consideração moral que devemos dar aos interesses de um indivíduo, a saber, a cor da 

pele e o gênero.  Por analogia o especista – o que propaga o especismo – comete o mesmo 

erro que um racista ou sexista ao atribuir um maior peso aos interesses dos membros da 

sua própria espécie. Os especistas ignoram que um interesse conta independentemente 

das aptidões do indivíduo a quem ele pertence, e por mero preconceito dão menos peso 

aos interesses dos animais não humanos. Não reconhecem, por exemplo, que o interesse 

de um rato em evitar a dor conta tanto quanto o de um ser humano em situação 

semelhante. Este é inclusive o ponto de partida de uma objeção comum a aplicação do 

princípio da igual consideração aos outros animais sencientes. Argumenta-se que o 

sofrimento de um ser humano, devido as suas capacidades mentais mais sofisticadas, é 

muito maior do que o dos outros animais, porque estas mesmas capacidades lhe 

proporcionam uma maior consciência do que lhes acontece. Singer, admite que é verdade 

que em alguns casos o sofrimento humano pode ser maior do que o de um não-humano. 

                                                 
10 O termo em inglês utilizado é “sentience”, que pode ser traduzido em português também por senciência. 

Como nos explica DeGrazia, “senciência é mais do que a capacidade de responder a estímulos; é a 

capacidade de ter ao menos alguns sentimentos. Sentimentos incluem sensações (conscientes) como a dor 

– onde ‘dor’ se refere a algo sentido e não meramente a detecção do sistema nervoso de estímulos nocivos 

– e estados emocionais com o medo (2002, p. 18) 
 



21 

 

Uma vítima humana de câncer que padece aos poucos pelos motivos alegados de fato, em 

circunstâncias normais, sofre mais do que uma vítima não-humana que passe pelo mesmo 

sofrimento. Todavia não é verdade que seja sempre o caso que um humano sofra mais 

que um animal não-humano. Um animal não-humano pode, às vezes, sofrer mais do que 

um humano justamente por sua compreensão ser mais limitada do que acontece consigo 

mesmo e ao seu redor. Quando, por exemplo, capturamos e prendemos animais selvagens 

que têm seu bem-estar afetado negativamente quando enclausurados, eles podem sofrer 

muito mais do que um ser humano. O exemplo (SINGER, 2002, p. 70) a seguir esclarecerá 

a afirmação: um prisioneiro de guerra compreende perfeitamente que se cooperar e não 

reagir aos inimigos ele será libertado assim que a guerra acabar, um animal selvagem, por 

sua vez, não é capaz de distinguir uma tentativa de prendê-lo de uma tentativa de feri-lo, 

e, portanto, sofrerá um terror imenso mesmo quando a intenção não é a de machucá-lo 

fisicamente. Algumas aptidões, argumenta Singer (2002, p. 69) mais complexas – como 

uma maior capacidade de memória e de antecipação, e maior consciência do que está 

acontecendo – dos seres humanos podem, portanto, fazer diferença em casos como o da 

pessoa que está morrendo de câncer, mas em outros, como o exemplo que demos do ser 

humano e do animal selvagem encarcerados, podem ser um fator de sofrimento extra para 

os animais não humanos. Singer argumenta que isso não é motivo para negarmos aos 

animais uma igual consideração de seus interesses, mas ao contrário, é motivo para 

reforçarmos que a difícil tarefa de compararmos os interesses entre espécies diferentes 

deve ser cuidadosa e bem refletida.  Além disso, ele conclui que “em algumas situações, 

um membro de uma espécie sofrerá mais do que o membro de outra. Neste caso, devemos 

ainda aplicar o princípio da igual consideração de interesses, mas a consequência de fazê-

lo será, é claro, dar prioridade ao alívio do sofrimento maior” (SINGER, 2002, p. 69).  

Uma outra objeção possível à aplicação do princípio da igual consideração de 

interesses a animais não humanos é alegar que o problema imposto é mais radical do que 

parece: alguém poderia alegar que é impossível comparar o sofrimento ou a dor de 

espécies diferentes. Uma consequência imediata desta objeção seria impossibilidade de 

uma orientação adequada para tomada de decisão quando os interesses de humanos e não 

humanos conflitassem. Ora, Singer admite que é impossível fazer comparações exatas. 

De fato, não é possível nem mesmo fazer comparações exatas entre o sofrimento de 

diferentes humanos. A exatidão, no entanto, não é necessária nem mesmo fundamental 

para o que está posto em questão. Isto porque “mesmo se devêssemos impedir a imposição 

de sofrimentos aos animais apenas quando os interesses dos seres humanos não fossem 



22 

 

afetados tanto quanto os animais o são, seríamos forçados a fazer transformações radicais 

em nosso tratamento dos animais” (SINGER, 2002, p. 71). Singer nos fornece um 

exemplo (2002, p. 69) para ilustrar que a exatidão não nos impede de fazer comparações: 

um tapa em um cavalo pode causar apenas um leve incômodo ao animal, afinal, ele é forte 

e possui uma pele resistente o suficiente, o que impede que um simples tapa lhe ofereça 

maiores danos. O mesmo tapa, no entanto, pode causar uma dor enorme em uma criança 

recém-nascida, devido a sua fragilidade. Sendo assim, o mesmo tapa dado com a mesma 

intensidade de força X pode ser praticamente inofensivo para um cavalo e muito doloroso 

para uma criança recém-nascida. Contudo, em um segundo caso, podemos pensar em um 

tipo de golpe, com um porrete, por exemplo, que faria com o que o cavalo sentisse de 

maneira aproximada tanta dor quanto a criança sentiu ao levar o tapa. Ora, se nem o 

recém-nascido nem o cavalo tem o interesse em sentir dor, e se comparativamente neste 

segundo caso eles vão sentir a dor na mesma quantidade, como então poderíamos 

justificar que podemos infligir dor a um cavalo enquanto devemos poupar o bebê de 

sofrimento semelhante? Se é errado causar dor a um bebê sem qualquer motivo, segue-

se, se formos imparciais, que é errado causar a mesma quantidade de sofrimento a um 

cavalo. Um interesse é um interesse e deve ser considerado independentemente da espécie 

dos envolvidos na situação. 

Aplicar o princípio da igual consideração aos animais não humanos no que diz 

respeito ao seu bem-estar em um sentido mais básico é o que fundamentalmente fizemos 

nesta seção. O que queremos dizer por sentido básico é justamente o que Singer denomina 

como pré-requisito para se ter algum interesse: a senciência ou capacidade de sentir dor 

ou prazer. Qualquer indivíduo senciente, seja ele humano ou não-humano, possui o 

interesse que podemos denominar como sendo o mais básico possível e que está 

relacionado de maneira estreita com seu bem-estar: o de não sofrer. É este interesse como 

vimos que garante a inclusão dos animais não humanos na esfera das nossas 

considerações morais. Afinal, interesses são interesses, e interesses semelhantes devem 

ser considerados igualmente a despeito da espécie a qual o indivíduo portador destes 

interesses pertença. Existem animais não humanos que são sencientes, isto é, que 

possuem interesse em não sofrer, logo não há motivo para desconsiderá-los sem que 

cometamos erro semelhante que cometem os racistas ou sexistas, ao atribuírem maior 

peso aos seus próprios interesses baseando-se em critérios irrelevantes do ponto de vista 

moral. Fica claro até aqui como Singer argumenta em prol da atribuição de estatuto moral 

aos animais – a saber, a sua inclusão no escopo da comunidade moral – baseando-se 



23 

 

apenas no critério da senciência, e na compreensão de que “a dor e o sofrimento são coisas 

más, e independentemente da raça, do sexo ou da espécie do ser que sofre, devem ser 

evitados ou mitigados” (SINGER, 2002, p. 71) e de que dores semelhantes (igual duração 

e intensidade) são igualmente más e devem ser igualmente levadas em conta.  

Nem todo uso que fazemos, ou tratamento que dispensamos aos animais, contudo, 

causam apenas sofrimento. Na verdade, a maioria do sofrimento cotidiano que impomos 

aos animais custam-lhe também as suas vidas. No entanto, para tratarmos sobre o 

posicionamento de Singer sobre o erro de matar e o valor da vida dos animais não 

humanos teremos que adentrar em uma discussão mais geral sobre o valor da vida 

(humana e não-humana) e algumas de suas implicações, para em seguida tratar do caso 

dos animais de modo específico, e por fim, mostrar as implicações práticas da filosofia 

de Singer. Este modo de proceder se justifica porque “quando refletimos sobre o valor da 

vida, não podemos dizer, tão confiantemente assim, que uma vida é uma vida, e 

igualmente valiosa, seja ela humana ou animal” (SINGER, 2002, 71). Um dos motivos 

de isto ser assim é que, segundo o utilitarismo preferencial de Singer, quando tratamos da 

ética no ato de matar não parece tão claro que todos os animais não humanos que possuem 

interesse em não sofrer também tenham o interesse em continuarem vivos ou mesmo 

qualquer interesse que não seja de ordem imediata, isto é, que sua realização seja 

projetada para o futuro. É claro, contudo, que com o que temos até o momento fica fácil 

imaginar inúmeras maneiras pelas quais ao desconsiderarmos o sofrimento dos animais 

não humanos agimos de modo especista. Achamos por bem tratarmos destas questões de 

uma só vez em conjunto com as conclusões extraídas acerca do valor da vida e do erro de 

matar ao fim deste capítulo. 

 

1.2 O dano da morte e o valor da vida em geral 

Quando o assunto é o valor da vida e do erro de causar morte, estamos tratando 

de algo que está para além da questão do sofrimento. A morte interrompe qualquer 

possibilidade de experimentar prazer ou dor.  Somos especistas quando tiramos a vida de 

outros animais não humanos? É fácil admitir que damos um tratamento contrastante do 

que, em geral, oferecemos aos humanos, para os animais não humanos: agimos como se 

suas vidas tivessem nenhum ou muito pouco valor, independentemente se eles poderão 

ter uma vida digna de ser vivida. Esta diferença de tratamento se justifica ou está 

assentada em algum equívoco dos que defendem que a vida humana é sagrada? Esta 



24 

 

dúvida pode ser levantada de maneira similar com que fizemos acerca da igual 

consideração dos interesses de todos os animais sencientes. Chegamos à conclusão de que 

todos seres que podem sofrer possuem estatuto moral, isto é, seus interesses devem ser 

levados em conta quando seu bem-estar pode ser afetado (mais especificamente, quando 

podem sofrer), independente da espécie a que pertencem. Tendo isto em vista, a espécie 

poderia justificar uma consideração desigual em favor dos humanos em relação aos não 

humanos no que diz respeito ao interesse na existência continuada, isto é, o interesse em 

não serem mortos? 

1.2.1 A vida humana é sagrada? 

 

Começaremos entendendo primeiro o que de fato significa dizer que a vida 

humana é sagrada, ou simplesmente, o que argumentam os partidários da doutrina da 

sacralidade da vida humana. Diferente do que o nome possa erroneamente indicar, os 

defensores desta abordagem não defendem que toda e qualquer vida seja sagrada, 

incluindo a de animais não humanos e de plantas, etc. O que eles querem dizer é que a 

vida humana é sagrada, ou que tirar a vida de um humano é algo errado, o que não se 

aplica as outras formas de vida (a de um animal, por exemplo). Em outras palavras, dizer 

que a vida humana é sagrada significa conferir-lhe um valor especial, distinto e superior 

ao de todos outros tipos de vida. A doutrina não requer, ao contrário do que possa parecer 

à primeira vista, nenhum fundamento religioso para que se sustente (é bem aceita e faz 

parte da ética secular), tampouco implica algum tipo de proibição absoluta de matar 

(admite-se exceção, por exemplo, para a autodefesa). Este modo de pensar está tão 

enraizado em nossa sociedade que mesmo em casos em que a vida humana parece conter 

apenas sofrimento para o indivíduo e quando não há perspectiva alguma de uma vida 

razoável em termos de bem-estar, ainda assim a legislação de vários países proíbe o ato 

de matar11.  

A primeira confusão que precisa ser desfeita é quanto aos dois significados 

envolvidos quando usamos a palavra “humano”. O primeiro significado é preciso e se 

refere ao fato científico e biológico que determina se alguém pertence a espécie Homo 

                                                 
11 Singer dá o exemplo de “Andrew Stinson, [que] foi mantido vivo contra a vontade dos seus pais, a um 

custo financeiro substancial, a despeito de sofrimentos evidentes e do fato de que, depois de um certo ponto, 

tornara-se claro que ele jamais teria condições de levar uma vida independente, ou de pensar e falar do 

mesmo jeito que faz a maior parte dos seres humanos” (2002, p. 94, 95). 



25 

 

Sapiens. Neste primeiro sentido, embriões, fetos, seres humanos com deficiências graves, 

até mesmo um bebê anencefálico são seres humanos. O segundo significado proposto diz 

respeito a indivíduos que são dotados de “consciência de si, autocontrole, senso de futuro 

e passado, capacidade de relacionar-se com os outros, preocupação com os outros, 

comunicação e curiosidade” (SINGER, 2002, p. 96). Neste segundo sentido o que está 

em jogo são características que os seres humanos possuem e não meramente o 

pertencimento a espécie Homo Sapiens. Os dois sentidos, assim expostos, nem sempre 

coincidem. Um embrião, um feto, ou uma criança gravemente deficiente pertencem a 

espécie Homo Sapiens, mas não possuem uma vida humana no segundo sentido: não são 

autoconscientes, não possuem senso de futuro e passado, etc.  Para deixar claro a 

diferença entre os dois significados de “humano”, Singer propõe que utilizemos, quando 

no primeiro sentido, “membro da espécie Homo Sapiens”, e no segundo sentido, 

“pessoa”. Como já dissemos, nem todo membro da espécie Homo Sapiens é uma pessoa 

(recém-nascidos, bebês, etc.). O ponto importante a ser notado agora é que nem toda 

pessoa tem de ser necessariamente um membro da espécie Homo sapiens. Pode haver 

membros de outras espécies que se adequam as exigências impostas pelo segundo 

significado do conceito, e este é um motivo a mais para abandonarmos o conceito de 

“humano” e utilizarmos “pessoa” quando temos que lidar com este sentido específico. 

Singer acredita que as principais notas do conceito de pessoa são a racionalidade e a 

consciência de si e acha que Locke atingiu o alvo ao definir o conceito de pessoa como 

“um ser pensante e inteligente dotado de razão e reflexão, que pode ver-se como tal, a 

mesma coisa pensante, em tempos e lugares diferentes” (LOCKE apud SINGER, 2002, 

p. 97). A conclusão de Singer – que será a base para a investigação daqui para frente – 

após levar em conta esta distinção terminológica se traduz da seguinte forma: 

 

O erro de infligir sofrimento a um ser não pode depender da espécie desse ser; 

o mesmo se pode dizer do erro de matá-lo. Os fatos biológicos que determinam 

a linha divisória da nossa espécie não têm um significado moral. Dar 

preferência à vida de um ser simplesmente porque ele é membro de nossa 

espécie é algo que nos colocaria na mesma posição dos racistas, que dão 

preferência aos que são membros de sua raça (2002, p. 98). 

 

O pertencimento a uma determinada espécie não possui significado moral, 

portanto, quanto ao erro de causar sofrimento nem quanto ao erro de matar. Ademais, 

quando distinguimos os dois sentidos de “humano”, nem todo ser humano é uma pessoa, 

e nem toda pessoa pertence a espécie humana. Resta agora saber se o conceito de pessoa 

é um bom guia para entendermos em que consiste o erro de matar. A doutrina da 



26 

 

sacralidade da vida humana falha ao argumentar que a vida humana possui um valor 

especial pois se ampara apenas no pertencimento a espécie Homo Sapiens como critério. 

O que resta nos perguntarmos agora é se há “um valor especial na vida de um ser racional 

e autoconsciente, por oposição a um ser que seja meramente senciente? ” (SINGER, 2002, 

p. 100, 101). Ora, apesar de não termos estabelecido nas seções anteriores as distinções 

terminológicas que agora dispomos, podemos claramente entender que quando o que está 

em jogo é o sofrimento (o mais básico interesse que alguém pode ter), o que interessa é a 

senciência. Se um ser é senciente seu sofrimento deve ser levado em conta igualmente ao 

de qualquer outro indivíduo, a despeito da espécie a que pertence, ou das capacidades 

intelectuais que possui, isto é, se algum ser possui um interesse ele deve ser considerado 

seja o indivíduo uma pessoa ou não, e seja ela da espécie Homo Sapiens ou não. Ora, 

como vimos, a espécie não é critério nem para inclusão de um ser na esfera da moralidade, 

tampouco para determinarmos se é errado tirar sua vida. Resta saber se quando tratamos 

do erro de matar, a pessoalidade pode constituir um critério relevante para nossas decisões 

morais. 

1.2.2 As pessoas não humanas e a ética no ato de matar 

Singer oferece uma linha argumentativa (2002, p.100) para defender que a morte 

de uma pessoa é pior do que a morte de um ser meramente senciente. Uma pessoa é a) 

um ser autoconsciente (possui consciência de si mesmo enquanto entidade distinta, tanto 

em relação ao passado quanto em relação ao futuro), b) possui desejos e preferências 

relacionados ao futuro. Matar uma pessoa sem que ela dê seu consentimento frustra, 

portanto, todos os desejos relacionados ao futuro que esta pessoa possui. O mesmo não 

pode ser dito de uma lesma ou de recém-nascido, afinal, eles não são autoconscientes e, 

portanto, são incapazes de possuir esse tipo de desejo relacionado ao futuro. 

Há quem discorde de Singer da seguinte maneira: se alguém é morto, os desejos 

que possui em relação ao futuro deixam de existir depois da morte e o morto não sofre 

nem perde nada por deixar de realizá-los. Para o utilitarismo clássico, que prescreve as 

ações que maximizam o prazer e a felicidade, “quando se morre instantaneamente, o fato 

de se ter, ou não, desejos para o futuro é indiferente no que concerne à quantidade de 

prazer ou dor que se experimente” (SINGER, 2002, p. 100-101) e por isso, o estatuto de 

pessoa não é relevante diretamente para o erro de matar segundo essa teoria. Há, todavia, 

um fator importante para o utilitarismo clássico que deve ser levado em conta: uma 

pessoa, por ser autoconsciente, no geral, teme a morte e isto pode influenciar nas 



27 

 

experiências futuras que ela terá, pois passará a considerar a possibilidade de que pode 

ser morto a qualquer momento. Ora, esta é uma razão indireta para a proibição do 

assassinato de pessoas, pois não coloca uma objeção ao assassinato pelo prejuízo que 

causa à própria vítima12, mas pelo prejuízo causado a terceiros (também pessoas) que 

teriam vidas infelizes ao perceberem que podem, a qualquer momento, também serem 

mortos. Esta razão indireta poderia, no entanto, ser anulada em face a um assassinato em 

segredo. A última ressalva que um utilitarista clássico faria, segundo Singer, seria de que 

ao invés de aplicar a regra utilitária de maximização da felicidade caso a caso, seria 

possível que adotássemos princípios mais amplos que servissem para um grande número 

de situações. Proceder assim, por regras ou princípios, poderia trazer a longo prazo 

melhores consequências, isto é, uma maximização da felicidade/prazer para todos os 

envolvidos. A proposta de R. M. Hare (1981) sugere algo semelhante. Hare distingue 

entre dois níveis de raciocínio moral: o intuitivo e o crítico. O intuitivo está relacionado 

ao raciocínio moral do dia-a-dia, e nos guia através de regras ou princípios éticos mais 

gerais, que evitam que tenhamos que calcular todas as consequências e desdobramentos 

complexos de nossas escolhas. Assim, um utilitarista clássico poderia argumentar que um 

princípio ético que evita o assassinato de pessoas traria mais benefícios a longo prazo e, 

que, portanto, é melhor para todos os envolvidos que as pessoas se prendam a esse tipo 

de regras. Manteríamos essas regras, argumenta Singer ao se referir a teoria de Hare, 

“ainda que, no nível crítico, possamos imaginar circunstâncias nas quais melhores 

consequências resultariam de ações praticadas contra um ou mais desses princípios, em 

termos gerais será melhor que as pessoas se prendam a eles do que o contrário” (SINGER, 

2002, 103). O nível crítico para Hare, por outro lado, diz respeito a um raciocínio mais 

criterioso que exige, em casos bem específicos, que nos afastemos das regras mais gerais 

do dia-a-dia obtermos um resultado melhor para os todos os envolvidos. Seguindo esse 

tipo de raciocínio, por exemplo, um utilitarista clássico poderia justificar um assassinato 

em segredo desde que essa fosse a razão para que se evitasse uma grande quantidade de 

sofrimento, “mas, [não devemos nos esquecer que, ] para quase todos nós, a maior parte 

do tempo, tais circunstâncias não surgirão, e podemos tirá-las do nosso pensamento” 

(SINGER, 2002, p. 104). 

                                                 
12 Uma outra razão, que um utilitarista clássico teria para se opor ao ato de matar uma pessoa, seria o fato 

de que a morte impede que a vítima desfrute estados de consciência prazerosos que poderia experimentar 

caso não tivesse morrido. Esta oposição, no entanto, não dá importância a distinção entre pessoas e não-

pessoas, afinal, não é preciso ser uma pessoa para poder ter experiências prazerosas. 



28 

 

 O utilitarismo preferencial, por sua vez, atribui um maior peso à distinção entre 

matar uma pessoa e um ser apenas senciente. Essa versão do utilitarismo que Singer 

defende “julga as ações não por sua tendência a maximizar o prazer ou a minimizar o 

sofrimento, mas pela verificação de até que ponto elas correspondem às preferências de 

quaisquer seres afetados pela ação ou por suas consequências” (2002, p. 104). Para o 

utilitarismo preferencial, frustrar uma preferência é errado, a menos que essa preferência 

seja superada por outras preferências de maior peso. Sendo assim, “matar uma pessoa que 

prefere continuar vivendo é, portanto, errado, sendo iguais as demais condições”, 

(SINGER, 2002, p. 104), não importa se a vítima não estará mais viva para contestar as 

preferências que ficaram por satisfazer, porque o que conta é o mal causado pela 

frustração da preferência. Matar uma pessoa, para um utilitarista preferencial, é pior do 

que tirar a vida de algum outro tipo de ser porque matar uma pessoa não frustra apenas a 

preferência que ela possui em continuar vivendo, mas todo um conjunto de preferências 

significativas que estão relacionadas ao fato de uma pessoa orientar várias de suas 

preferências e desejos em um nível muito alto pelo futuro. Neste sentido, matar uma 

pessoa “quase sempre, equivale a ignorar tudo aquilo que a vítima tentou fazer nos 

últimos dias, meses ou até mesmo anos” (SINGER, 2002, p. 105). Os seres que não são 

autoconscientes, por contraste, não têm consciência de que são seres com um futuro, não 

possuem, argumenta Singer, qualquer preferência que seja orientada por este futuro que 

desconhecem, e mais, não preferem sequer continuar existindo no futuro. Singer, contudo, 

alerta que “isto não equivale a negar que tais seres pudessem lutar contra uma situação na 

qual as suas vidas estivessem correndo perigo, como um peixe luta para livrar-se do anzol 

em sua boca; mas não indica mais do que uma preferência pela cessação de um estado de 

coisas percebido como doloroso ou amedrontador” (2002, p. 105). Em outras palavras, 

Singer através desse exemplo, quer dizer que a fuga da dor de um ser meramente senciente 

(se os peixes forem realmente destituídos de consciência de si mesmos) não indica 

necessariamente que esse ser prefere continuar existindo no futuro, mas que prefere no 

momento presente não sofrer. Se isto é assim, a morte instantânea e indolor, por exemplo, 

não frustraria, do ponto de vista do utilitarismo preferencial, qualquer desejo de um 

animal meramente senciente. Trataremos, mais adiante sobre a questão dos seres que não 

são pessoas com mais atenção. 

  Embora o utilitarismo preferencial aponte razões diretas para que não 

assassinemos pessoas, há quem argumente que o cálculo utilitário contra a morte coloca 

a preferência pela vida apenas como mais um fator entre tantos outros que devem ser 



29 

 

considerados, e não fornece, portanto, uma proteção adequada para as pessoas, já que “a 

preferência da vítima poderia [...] ser considerada menos importante que as preferências 

de outros” (SINGER, 2002, p. 105). Alguns dos críticos do utilitarismo preferencial 

apelam para a ideia de direitos morais, abordagem segundo a qual a vida de uma pessoa 

seria um direito que ela possui, isto é, algo que não pode ser violado para o a satisfação 

das preferências e desejos de terceiros, ou, dizendo de outro modo, algo que não pode ser 

violado parar gerar benefícios ou melhores consequências para os outros afetados. Singer 

não ignora a crítica e investiga se é possível atribuir de maneira fundamentada direito à 

vida13 no caso dos indivíduos que são pessoas. 

Singer utiliza o exemplo de Michael Tooley, filósofo defensor dos direitos morais, 

que afirma que somente seres que possuem autoconsciência, e, podem conceber-se como 

um ser distinto dos outros que existe no tempo é que possuem direito à vida. Em outras 

palavras, somente pessoas, no sentido que definimos anteriormente, possuem direito à 

vida. Para Tooley há uma conexão entre os desejos que um ser é capaz de possuir com os 

direitos que ele possui. Neste sentido, “violar o direito de um indivíduo a alguma coisa é 

o mesmo que frustrar o desejo correspondente” (TOOLEY apud SINGER, 2002, p. 106). 

A aplicação ao direito à vida se dá da seguinte maneira: o direito à vida é o direito de um 

indivíduo em continuar existindo como uma entidade específica, então para haver o 

direito de continuar existindo é preciso que exista o mesmo desejo correspondente. Só 

quem é pessoa possui o desejo de continuar existindo como uma entidade específica 

através do tempo, logo só as pessoas possuem direito à vida. Uma nuance importante do 

argumento de Tooley argumenta é que para ter direito à vida, o indivíduo precisa ter tido 

pelo menos em algum momento, o conceito de existência contínua, isto é, ele precisa ter 

sido pelo menos em algum momento autoconsciente. Essa formulação evita objeções 

quanto às pessoas que estão dormindo ou temporariamente inconscientes, já que “meu 

desejo de continuar vivendo – ou de concluir o livro que estou escrevendo, ou de viajar 

pelo mundo no ano que vem – não cessa sempre que não estou pensando conscientemente 

nessas coisas” (SINGER, 2002, p. 108). Ora, em outras palavras, não é preciso que se 

esteja consciente de um desejo o tempo todo para que a sua conexão com o direito 

correspondente seja válida. No caso do direito à vida, não é preciso que uma pessoa esteja 

                                                 
13 Vale notar, que de antemão, o autor se diz não estar convencido de que uma ideia de direitos morais possa 

ajudar a solucionar problemas da ética, mais especificamente, sobre em que consiste o erro de matar 

pessoas. No máximo afirma Singer, os direitos morais podem ser entendidos como “uma forma simbólica 

de remeter a considerações morais de cunho mais fundamental” (2002, p. 106), a saber, uma forma de 

remeter às preferências dos indivíduos. 



30 

 

o tempo todo com o desejo de viver e preferências direcionados ao futuro em primeiro 

plano na mente para que ela tenha o direito correspondente à vida. Basta que em algum 

momento14 ela tenha tido consciência de que tem consciência (autoconsciência) e de que 

irá continuar existindo, enquanto ser distinto e consciente de si, no futuro. Sendo assim, 

Singer concorda que “quando vamos dormir, os nossos desejos para o futuro não deixam 

de existir. Ainda estarão ali quando acordarmos. Assim como os desejos ainda são parte 

de nós, o nosso interesse pela continuidade da vida continua sendo parte de nós enquanto 

estamos adormecidos ou inconscientes” (2002, p. 108). A consequência que Singer 

extrairá disso para sua própria teoria, como veremos mais adiante, é que seres que, do 

ponto de vista suas experiências subjetivas, não possuem uma vida mental com 

continuidade entre intervalos de inconsciência (antes de dormir e depois de acordar, por 

exemplo), e que, consequentemente não possuem desejos que sobrevivam a períodos de 

sono, não possuem também direito à vida15. 

Outro ponto frequentemente apontado pelos adversários do utilitarismo como de 

extrema importância para a questão do erro de matar é o do respeito à autonomia. Há 

quem pense que o respeito pela autonomia é um princípio moral básico. Esta última é 

definida como “a capacidade de escolher, tomar decisões e agir de acordo com elas” 

(SINGER, 2002, p. 109). Ora, se é assim, aponta Singer, só podem tomar decisões 

autônomas seres racionais e autoconscientes, pois são eles que possuem a capacidade de 

escolher entre as alternativas disponíveis qual o curso de ação vai tomar. Além disso “só 

um ser que consegue apreender a diferença entre morrer e continuar vivendo pode optar 

autonomamente pela vida” (SINGER, 2002, p. 109). Matar uma pessoa, isto é, alguém 

autônomo e autoconsciente consiste, portanto, em desrespeitar ou frustrar a autonomia 

deste mesmo indivíduo. Não só desrespeita a autonomia, mas parece ser, nesta 

                                                 
14 Uma outra objeção ao Tooley seria dizer que uma criança não tem consciência de si mesma 

temporalmente mas tem direito à vida. O engano, porém, é o de atribuir retrospectivamente ao bebê que, 

por exemplo, eu um dia fui o interesse em continuar vivendo. Se eu fui salvo da morte quando bebê, poderia 

dizer agora que era do meu interesse que eu fosse salvo, afinal, não fosse esse ato heroico, não existiria 

hoje. Mas segundo Singer, “cometemos um erro se, agora, criamos um interesse na vida futura no bebê, o 

qual, nos primeiros dias que se seguem ao seu nascimento, não pode ter conceito algum de uma existência 

contínua e com o qual não tenho quaisquer ligações mentais (2002, p. 108, destaque nosso). O erro, 

portanto, é o de confundir algo que foi benéfico para o bebê que fui com atribuir o desejo de continuar 

existindo ao mesmo bebê, e, portanto, dizer que eu era autoconsciente. Não se segue do fato de que hoje 

me benefício do fato de ter sido salvo (isto é, existo) que eu tenha desejado quando recém-nascido continuar 

vivendo. Se eu tivesse sido morto, a morte não teria sido contra algum interesse meu pois ainda não tinha 

“o conceito de existir no tempo” (2002, p. 108). 
15 Singer assume posição semelhante, contudo sem endossar a concepção de direitos morais. Como será 

argumentado na seção 1.4 deste trabalho, ele pensa que tirar a vida de seres meramente sencientes de modo 

indolor não frustra nenhum desejo ou preferência da vítima, já que esta não possui uma vida mental contínua 

e seus desejos, por assim dizer, não sobrevivem a uma noite de sono.  



31 

 

perspectiva, o erro mais grave que alguém pode cometer, pois violar a decisão autônoma 

de alguém que quer viver abrevia todas as outras decisões que esta mesma pessoa poderia 

tomar durante a vida. 

 Os utilitaristas não concordam que a autonomia sejam um princípio moral básico. 

Os utilitaristas preferenciais, embora reconheçam que o desejo de viver de uma pessoa 

tenha um peso decisivo, são obrigados a aceitar que esse peso pode ser superado por 

outros desejos envolvidos que sejam tão fortes quanto o desejo de alguém em continuar 

vivendo. Um utilitarista clássico, por sua vez, teria que também aceitar, às vezes, que é 

certo matar alguém que teria uma vida miserável (com muito mais sofrimentos do que 

felicidades). Singer, no entanto, alerta que isto é verdade apenas no nível crítico de 

raciocínio moral (2002, p. 110). Em um nível intuitivo, os utilitaristas tanto preferenciais 

quanto clássicos poderiam adotar o princípio do respeito à autonomia, tendo em vista, que 

ele levaria, no geral, às melhores consequências possíveis16. 

São quatro as razões apresentadas até aqui para justificar que o tirar a vida de uma 

pessoa é um erro, e que servem, ao mesmo tempo, por oposição, para diferenciar o valor 

de um ser autoconsciente de um ser apenas senciente: 1) a preocupação que a morte de 

uma pessoa geraria, segundo os utilitaristas clássicos, sobre as outras que permanecem 

vivas 2) a preocupação do utilitarismo preferencial com a frustração do desejo da vítima 

em continuar vivendo e frustração de uma gama de preferências relacionadas ao futuro e 

ao que a vítima fez nos últimos tempos 3) capacidade ver-se a si mesmo como entidade 

distinta no tempo (autoconsciência) para que se tenha um direito à vida 4) Respeito pela 

autonomia. 

Em um nível crítico de raciocínio moral um utilitarista clássico ou hedonista 

aceitaria apenas a primeira das razões, que é indireta. O utilitarista preferencial aceitaria 

a primeira e a segunda razão, que é direta, pois diz respeito ao próprio indivíduo que sofre 

o dano da morte. Em um nível intuitivo, contudo, tanto um utilitarista clássico quanto o 

de preferências aceitariam a terceira e a quarta razões. Singler conclui que 

 
A distinção entre os níveis crítico e intuitivo leva, portanto, a um maior grau 

de convergência, no nível da tomada de decisões morais do cotidiano, entre os 

utilitaristas e aqueles que sustentam outras convicções morais [não utilitaristas] 

                                                 
16 Apenas em casos muito específicos teríamos de raciocinar em um nível crítico e pensar se seria certo 

tirar a vida de uma pessoa autônoma contra a sua vontade, o que não aconteceria praticamente em nenhuma 

das nossas escolhas mais corriqueiras do dia-a-dia. Por isso é melhor que sigamos um princípio ético mais 

geral que impede que frustremos a autonomia dos outros, afinal, no geral, não matar pessoas contra a 

vontade delas é o que traz melhores consequências para todos. 

 



32 

 

– um grau de convergência maior do que encontraríamos se só levássemos em 

consideração o nível de raciocínio crítico (2002, p. 110). 

 

1.2.3 Uma oposição: senciência versus pessoalidade 

 

Muitos animais não humanos e seres humanos ( por exemplo, recém-nascidos e 

indivíduos com sérias deficiências mentais) não são pessoas no sentido exposto, mas por 

oposição, são meramente sencientes ou algo próximo disto. Se as quatro razões que foram 

apresentadas estiverem certas, então, somente indivíduos que são pessoas gozam de uma 

forte proteção de suas vidas. O mesmo, à primeira vista, não pode ser dito de seres 

meramente sencientes. Ainda assim, podem haver outras razões que nos mostrem que 

seria errado tirar suas vidas. Investigaremos agora, então, o que Singer pensa ser o valor 

de uma vida senciente, por comparação à vida de uma pessoa. 

Se um ser é capaz de ter experiências prazerosas e dolorosas, a razão mais imediata 

que podemos dar para apontar que é errado matá-lo é que a morte abreviaria suas 

experiências prazerosas, a saber, se não fosse morto este mesmo ser teria tido mais 

experiências prazerosas no futuro. Bom, pelo menos, é isto que um utilitarista hedonista 

ou clássico diria. E se eles estiverem certos, e se nós também valorizamos nossas 

experiências prazerosas, então, devemos universalizar nossos juízos éticos e estendê-los 

aos seres meramente sencientes. O oposto também é verdade, uma vida que contivesse 

mais sofrimento do que prazer poderia ser abreviada. Tudo parece simples, observa 

Singer: “valorizamos o prazer, matar os que levam vidas prazerosas acaba com o prazer, 

que, de outro modo, teriam, e, portanto, tal tipo de morte constitui um erro (2002, p. 112). 

No, entanto, Singer não concorda com este argumento, afinal é um utilitarista 

preferencial. O problema se inicia justamente na afirmação “valorizamos o prazer”. Ela 

afirma que o prazer é um valor. Ora, isto está além do que um utilitarista preferencial 

defenderia, porque declara que existe algo que possui valor independentemente das 

nossas preferências, a saber, valorar o prazer significa que este possuirá valor mesmo 

quando alguém não prefere o prazer17. Para um utilitarista preferencial, um ser meramente 

senciente não possui a preferência de continuar existindo. No máximo, argumenta Singer 

(2011), o que ele pode preferir é que suas experiências prazerosas momentâneas 

continuem, e as dolorosas cessem. Em outras palavras, um ser meramente senciente não 

                                                 
17 Isto fica mais claro na terceira edição da Ética Prática de 2011, p. 86, embora já estivesse subentendido 

na edição de 2002. Singer reformula o parágrafo de modo a deixar explícito a divergência de sua posição 

com o utilitarismo clássico ou hedonista. 



33 

 

possui preferências de longo prazo relacionadas ao futuro “e os desejos que ele possui 

não sobrevive aos períodos de sono ou de inconsciência temporária, porque 

diferentemente de um ser autoconsciente, ele não possui concepção alguma de sua própria 

existência futura depois de um período de sono” (SINGER, 2011, p. 86, tradução nossa). 

Portanto, para um ser meramente senciente o ato de matá-lo de modo indolor não seria 

muito diferente do que acontece quando este mesmo animal dorme, do ponto de vista da 

frustração de suas preferências. Isto acontece porque nenhuma preferência é frustada, já 

que ele não prefere, da mesma maneira que um ser autoconsciente, continuar existindo. 

Quando um ser senciente acorda depois de um período de sono, “ele será capaz de 

continuar satisfazendo suas preferências [...] mas do ponto de vista subjetivo do ser seria 

como se um novo ser, com novas preferências, tivesse nascido” isto se deve ao fato de 

que na “experiência subjetiva do próprio ser [meramente senciente], não há um sentido 

de continuidade entre sua vida mental antes de dormir e depois de acordar” (SINGER, 

2011, p. 86, tradução nossa). 

Como falamos, a abordagem hedonista ou clássica do utilitarismo, no entanto, 

aceita que o prazer seja um valor positivo e a dor um valor negativo. Bentham, um dos 

mais célebres, chega a afirmar que: 

Benefício, vantagem, prazer, bem, ou felicidade é tudo a mesma coisa, e 

podemos dizer que alguma coisa promove o interesse, ou é do interesse de um 

indivíduo, quando ela tende a acrescentar na soma total de seus prazeres: ou, o 

que é a mesma, diminuir a soma total de seu sofrimento (BENTHAM apud 

SINGER, 2011, p. 86, tradução nossa). 

 

 Em suma, o que promove a felicidade e o prazer de alguém é a coisa mais valiosa 

que ele pode ter. Singer discorda, porque pensa que o que é do nosso interesse são as 

coisas que desejamos mais, e isto não depende exclusivamente se estas coisas vão me dar 

prazer ou não. Para defender o utilitarismo de Bentham, teríamos de encarar o prazer e a 

dor como valores objetivos (positivo no caso do prazer, negativos no caso da dor) e não 

poderíamos como acredita Singer (2011), basear-nos somente na universalização 

imparcial das nossas preferências. 

Mas, Singer nos convida a fazer este exercício de imaginação – supondo que 

aceitássemos a abordagem de Bentham, de que o prazer é um valor objetivamente bom, 

e que quanto mais prazer e menos sofrimento na soma total de suas experiências melhor 

para o indivíduo, ainda assim ao colocar o indivíduo no centro do argumento, teríamos 

de enfrentar outra dificuldade proveniente do fato de que existem dois jeitos de reduzir a 

quantidade de prazer presente no mundo: 



34 

 

 

1) eliminar ou diminuir os prazeres daqueles que levam vidas agradáveis 

2) eliminar os seres que levam vidas agradáveis 

 

O primeiro resultado consiste em seres que experimentam menos prazer do que 

experimentariam normalmente. O segundo resultado não. Singer acha que isto é um 

problema porque mostra que não podemos passar automaticamente do fato de 

valorizarmos uma vida agradável ao invés de uma desagradável, para o fato de 

valorizarmos uma vida agradável ao invés de vida nenhuma. Não podemos inferir que – 

devido ao fato de uma vida com mais experiências prazerosas ser melhor (possuir mais 

valor) do que uma vida com menos experiências prazerosas – uma vida prazerosa também 

é melhor ou tem mais valor do que vida nenhuma. Isto se explicaria porque a morte não 

deixaria ninguém em pior condição, isto é, mais infeliz, mas faz simplesmente com que 

deixemos de existir. Uma vez que o indivíduo não existe mais, ele não pode ter interesse 

no prazer. Ainda assim, alguém poderia objetar: “por que não encarar a morte de um ser 

como o mesmo que reduzir os prazeres de um ser existente a zero? ” (2011, p.87, tradução 

nossa).  O caso paralelo pode responde a esta pergunta. Se considerarmos que existem 

dois modos de maximizar o prazer no mundo18: 

 

1) aumentar a quantidade de prazer na vida dos indivíduos que existem. 

2) aumentar o número de indivíduos que terão vidas prazerosas.   

 

Se for verdade que matar um ser que leva uma vida prazerosa é errado porque 

diminui a quantidade de prazer, então temos que aceitar que é bom que se aumente a 

quantidade de indivíduos que possam ter vidas prazerosas. Isto pode ser feito, por 

exemplo, gerando mais crianças com vidas prazerosas ou cultivando um grande número 

de animais não humanos que terão vidas felizes. Mas, no entanto, parece questionável, ou 

no mínimo estranho, acreditar que seja bom aumentar o prazer no mundo através da 

criação de seres que levam vidas felizes. Singer aponta, então, duas abordagens para 

enfrentar essas questões: 

                                                 
18 Precisamos ter em mente que um utilitarista sempre decide pela ação que maximiza o bem-estar de todos 

os envolvidos de maneira imparcial, no caso do utilitarismo hedonista, o prazer. 



35 

 

1) Ponto de vista total: admite que é bom maximizar a quantidade de prazer no mundo 

aumentado o número de vidas agradáveis e ruim diminuir a quantidade de prazer 

diminuindo a quantidade de vidas agradáveis. 

2) Ponto de vista da existência prévia: se preocupa apenas com os seres que já existem 

antes da decisão que vamos tomar, ou que existirão independente desta mesma decisão. 

A primeira abordagem implicaria na exigência de “que, se pudéssemos aumentar 

o número de seres com uma vida agradável sem piorar a situação de outros, seria bom 

que o fizéssemos” (SINGER, 2002, p. 113). Singer para ilustrar essa abordagem dá o 

exemplo de um casal que está decidindo se vai ou não ter filhos. Suponhamos que o casal 

tenha condição de dar uma vida feliz aos filhos e, quanto a própria felicidade do casal, as 

desvantagens serão anuladas pelo prazer que terão em ver os filhos crescerem. Além 

disso, se outras pessoas além dos pais forem afetadas, suponha que as boas consequências 

serão maiores dos que as más. A pergunta crucial que resulta desta abordagem é: o futuro 

feliz que as crianças terão é uma razão forte para que os pais decidam por ter filhos? Esta 

abordagem é denominada por Singer de abordagem do ponto de vista total pois se 

preocupa apenas com o aumento de quantidade de prazer no mundo (e diminuição do 

sofrimento), independentemente se este aumento provirá do aumento de seres no mundo 

com vidas prazerosas ou do aumento do prazer na vida dos seres que já existem no mundo. 

 O ponto de vista da existência prévia, ao contrário “nega que haja valor no fato de 

aumentar-se o prazer através da criação de novos seres” (SINGER, 2002, p. 113). Isto 

está mais de acordo com o que pensamos no dia-a-dia. Afinal, não pensamos que um casal 

tem a obrigação moral de ter uma criança simplesmente porque provavelmente está 

criança terá uma vida feliz. “Mas [questiona Singer] como conciliar o ponto de vista da 

existência prévia com as nossas intuições sobre o caso contrário, quando um casal está 

pensando em ter um filho que, talvez pelo fato de herdar um defeito genético, viesse a 

levar uma vida totalmente miserável e a morrer antes de completar dois anos? ” (2002, p. 

114). Um defensor do ponto de vista prévio teria que explicar essa assimetria, isto é, dar 

uma razão moralmente relevante que explicaria porque não temos motivos a favor para 

trazer à vida uma criança que terá uma vida feliz mas teríamos motivos contra para 

trazermos uma criança que terá uma vida infeliz? Em outras palavras, se a felicidade não 

é uma razão que conta a favor, porque a infelicidade contaria contra? Uma outra saída 

possível consiste em dizer que não há nada de errado em trazer ao mundo uma criança 

que terá uma vida miserável, mas uma vez que ela existe e que sua vida conterá mais dor 

do que prazer, também não há nada de errado em tirar sua vida em um ato que reduziria 



36 

 

a quantidade de sofrimento no mundo. Contudo, “a eutanásia [...] é um processo mais 

doloroso para os pais e outras pessoas envolvidas do que a não-concepção. 

Consequentemente, temos uma razão indireta para não conceber uma criança destinada a 

levar uma existência miserável” (SINGER, 2002, p. 114).  

 Resumindo, para as duas abordagens é um mal abreviar uma vida prazerosa, no 

entanto, a escolha de uma delas nos compromete com implicações diferentes: 

1) ao adotar o ponto de vista da existência prévia temos de assumir a obrigação de permitir 

que seres que não vão ter uma vida feliz existam; ou dar uma explicação convincente para 

a seguinte assimetria (SINGER, 2002, p. 114): se o prazer que um possível ser 

experimentará não é uma razão para trazê-lo ao mundo, por que o sofrimento que um ser 

venha a experimentar pode ser uma razão contra o fato de trazê-lo ao mundo?  

2) ao adotar o ponto de vista total temos que assumir que é bom criar tantos seres quanto 

for possível que terão vidas agradáveis, o que não parece uma conclusão muito plausível. 

 Partindo da ideia de que é um mal abreviar a vida de um ser senciente19 podemos 

comparar o valor de uma vida senciente com o de uma vida autoconsciente, ou, em outras 

palavras, se podemos comparar o erro que cometemos ao tirar uma vida senciente com o 

erro proveniente do ato de matar uma vida que possui autoconsciência 20. O primeiro 

obstáculo colocado pelos que rejeitam esse tipo de comparação é o de que seria especista 

ou até mesmo antropocêntrico ordenar diferentes valores para os dois tipos de vida que 

analisamos (ou possíveis níveis que existam entre eles). Ao fazer isto, “estaremos 

inevitavelmente nos colocando no topo, e a outros seres em maior grau de proximidade 

conosco, proporcionalmente à semelhança que imaginarmos existir entre nós e eles” 

(SINGER, 2002, p. 115). Os que colocam este tipo de objeção, pensam que a senciência 

é suficiente para garantir um igual valor à vida de todos os seres21. Eles argumentam, 

portanto, que os prazeres da vida de um ser meramente senciente importam ou significam 

tanto para esse ser quanto os prazeres da vida de ser autoconsciente importam para si 

mesmos. Não é possível, seguindo este raciocínio, dizer que a vida de um é mais valiosa 

do que a de outro. Singer discorda desta visão e acredita que é possível, embora não seja 

uma tarefa fácil, encontrar um fundamento neutro (não especista) para fazer esse tipo de 

                                                 
19 É preciso ter em mente que até aqui a indecisão entre o ponto de vista total e o da existência prévia se 

mantém. A conclusão provisória, e que pode trazer implicações variadas, é apenas de que é um mal abreviar 

a vida de um ser meramente senciente. 
20 O próprio Singer admite os níveis de consciência ou autoconsciência variem em graus. Mas faremos essa 

oposição mais marcada para uma compreensão melhor do assunto. 
21 Como veremos entre outro capítulo, esta é a posição que defende o filósofo Gary Francione. 



37 

 

comparação. Ele nos convida a nos imaginarmos na posse da capacidade de nos 

transformarmos no animal que quisermos. Se quiséssemos, por exemplo, nos transformar 

em um ser meramente senciente, nos tornaríamos um ser meramente senciente realmente 

com todas as experiências mentais que esse ser pode experimentar. Quando nos 

transformássemos em humanos de novo, seríamos realmente humanos e nos afastaríamos 

das experiências e capacidades que tínhamos enquanto éramos o outro ser. Haveria, no 

entanto, uma terceira possibilidade, que nos permitiria experimentar um estado no qual 

me lembraria de como é ser senciente e de como é ser humano (autoconsciente). Alguém 

pode se perguntar como seria esse terceiro estado? “Em alguns aspectos [responde Singer] 

– por exemplo, o grau de autoconsciência e de racionalidade em questão – poderia 

assemelhar-se mais à existência humana do que à equina [aqui representando um ser 

meramente senciente, embora este fato seja bastante questionável], mas não seria, sob 

nenhum aspecto, uma existência humana” (2002, p. 116). Nesse terceiro, estado, a 

comparação poderia ser feita entre uma vida meramente senciente uma vida 

autoconsciente, e se alguém tivesse de optar por um entre os dois modos de existir estaria 

optando entre o que a vida de um ser meramente representa para ele próprio e entre o que 

a vida de um ser autoconsciente significa para ele próprio. Baseando-se neste tipo de 

experimento mental, Singer acredita que a partir da escolha feita neste terceiro estado é 

possível considerar que algumas vidas possuem mais valor do que outras assumindo uma 

postura que ele considera mais objetiva, “ou pelo menos intersubjetiva [...] e que, 

portanto, vai além do valor da vida de um ser considerado a partir do ponto de vista desse 

mesmo ser” (2002, p. 117). Se é assim, não parece especista hierarquizar ou valorizar 

mais alguns tipos de vida em relação a outros, por mais que esta tarefa se revele 

extremamente difícil em alguns casos22. Por fim, Singer defende explicitamente que 

outras comparações não são tão difíceis assim e que: 

 

Em geral, quanto mais altamente desenvolvida fosse a vida consciente de um 

ser, quanto mais intenso o grau de autoconsciência, de racionalidade e mais 

ampla a gama de experiências possíveis, mais se preferiria esse tipo de vida, 

caso se estivesse escolhendo entre ela e um nível inferior de consciência (2002, 

p. 117). 

 

                                                 
22 Singer, por exemplo, reconhece a dificuldade de comparar qual das existências seria melhor, a de uma 

cobra ou de um peixe (2002, p. 117). Isto poderia ser levantado como objeção pelos que pensam que os 

seres sencientes possuem uma vida de igual valor, afinal, eles podem alegar que o próprio experimento 

mental proposto pelo Singer só pode ser feito por alguns seres autoconscientes, o que poria abaixo a suposta 

objetividade ou intersubjetividade alegada pelo filósofo.  



38 

 

 Podemos dizer, na verdade, que a conclusão de Singer coincidirá sempre com um 

maior valor da vida de um ser humano adulto normal em relação aos animais não humanos 

de outras espécies, por exemplo, um cachorro adulto normal. No entanto, argumenta 

Singer, isto não se deve a uma discriminação de nossa parte com as outras espécies, mas 

antes ao fruto de uma comparação esforçadamente neutra ou imparcial.  

Quando nos perguntamos se um animal é uma pessoa, estamos na verdade 

perguntando se existe algum animal não-humano que possua consciência de si mesmo 

enquanto entidade dotada de passado e futuro. Singer acredita que temos evidências 

suficientes para acreditar que não só humanos preenchem os pré-requisitos necessários 

exigidos para que se possa ser considerado uma pessoa. As razões consistem na 

capacidade de alguns animais, mais especificamente os grandes símios23, de aprenderem 

uma linguagem (no caso a linguagem de sinais), de reconhecerem a própria imagem 

diante do espelho ou em fotografias, e de se lembrarem de fatos do passado e de 

anteciparem acontecimentos no futuro. Ora, resta saber agora se estas evidências mostram 

que os símios são exclusivamente os únicos não humanos que são autoconscientes por 

possuírem domínio da linguagem (podem aprender e também ensinar) de maneira similar 

aos humanos, ou se a linguagem é apenas um modo de expressar as capacidades que eles 

e outros animais não humanos possuem.  

Há filósofos que defendem que a diferença entre humanos e animais consiste no 

fato de que só os humanos conseguem expressar suas intenções através de palavras sobre 

as coisas que desejam fazer. Este é o caso de Hampshire (SINGER, 2002), que defendeu 

que, pelo fato de os animais não poderem se comunicar com palavras, ou serem incapazes 

de prever a ordem dos acontecimentos no futuro, não poderíamos dizer que eles pensam 

em um sentido adequado ou que agem de maneira intencional. Ele vai além e afirma que 

não é o caso de que os animais não possam simplesmente expressar suas intenções, mas 

antes que seria um absurdo “atribuir intenções a um animal que não dispõe de meios para 

refletir sobre o seu comportamento futuro e anunciá-lo para si próprio e para os outros 

(HAMPSHIRE apud SINGER, 2002, p. 122). Se isto fosse verdade, nenhum animal não-

humano poderia ser uma pessoa. O fato é que Hampshire escreveu antes dos testes 

realizados com os símios nos quais Singer se baseia serem realizados. Vimos que eles 

podem sim ordenar na memória eventos passados e antecipar ou criar expectativas acerca 

daqueles que ainda estão por acontecer, e até mesmo se comunicar através da linguagem 

                                                 
23 Estamos aqui nos referindo especificamente aos estudos citados por Singer (2002, p. 120, 121) com 

chimpanzés, gorilas, orangotangos e bonobos. 



39 

 

de sinais. Hampshire, diante destes fatos poderia incluir os grandes símios, e ainda assim 

afirmar que todos os animais que não possuem a capacidade de usar a linguagem não 

poderiam possuir estes atributos e não seriam, portanto, pessoas. Singer, ao contrário, 

acredita que: 

Não há nada de inteiramente inconcebível no fato de um ser ter capacidade de 

pensamento conceitual sem que tenha uma linguagem; existem exemplos de 

comportamento animal extraordinariamente difíceis, quando não 

categoricamente impossíveis de serem explicados, a não ser que se parta do 

pressuposto de que os animais estão pensando conceitualmente (SINGER, 

2002, p. 123). 

 

Para confirmar seu argumento Singer oferece alguns exemplos. Um deles é o de 

Figan, um chimpanzé que demonstra através de seus atos tanto autoconsciência quanto 

consciência da intenção de terceiros. A situação exposta pelo exemplo é a seguinte: depois 

do grupo de chimpanzés a que Figan pertence ser alimentado, ele nota que uma banana 

passou desapercebida por todos. O problema, no entanto, é que a banana estava debaixo 

de um outro chimpanzé.  Figan, então, ao perceber a situação, preferiu sentar-se em um 

lugar distante da banana. Ora, se ele tivesse tentado pegar a fruta ou se tivesse ficado por 

perto a observando, provavelmente o outro chimpanzé a perceberia e a pegaria primeiro. 

Figan preferiu se afastar e quando o chimpanzé se levantou correu imediatamente para o 

lugar onde estava sentado o chimpanzé para pegar a banana.24 Figan nessa situação, 

podemos dizer, concebeu intencionalmente um plano relacionado ao futuro para 

conseguir a banana e demonstrou bastante cautela em não demonstrar suas intenções ao 

se afastar do local (os chimpanzés percebem rapidamente os olhares). Um animal capaz 

de conceber um plano assim, conclui Singer, “deve ter consciência de si enquanto 

entidade distinta dotada de existência no tempo” (2002, p. 126). 

Outro exemplo ainda mais convincente da capacidade de animais não humanos de 

anteciparem seus desejos futuros diz respeito aos “scrub jays”, como são conhecidas na 

língua inglesa as aves da espécie Aphelocoma coerulescens. Os experimentos feitos com 

esse tipo de pássaro mostraram que, depois de acostumados com uma certa rotina de 

alimentação, eles antecipavam e preferiam, apesar de estarem satisfeitos ao comer pinhão, 

estocar este mesmo tipo de comida. É preciso notar que logo depois de comerem pinhão 

e estarem saciados, os cientistas ofereciam a eles tanto ração quanto pinhão para que 

pudessem armazenar. Contudo, antes de poderem retornar ao seu esconderijo eles eram 

                                                 
24 Singer (2011) nos alerta para o fato de que comportamento semelhante pode ser observado em porcos 

tanto na natureza quanto em experimentos em laboratório, fato que nos alerta para a possibilidade de que 

várias outras espécies possam, pelo menos em algum nível, ter a capacidade da autoconsciência. 



40 

 

alimentados com ração, e ainda assim eles preferiam armazenar pinhão. Ora, esse tipo de 

comportamento indica que os pássaros têm consciência de que antes de retornar ao 

esconderijo eles vão estar saciados com a ração e que é melhor antes de comerem esta 

mesma ração armazenarem o pinhão se não quiserem comer a mesma coisa na próxima 

refeição. Esses pássaros, segundo indica o experimento, têm a capacidade de prever, 

esperar ou antecipar a ordem dos eventos que ocorrerão no futuro e possuem desejos que 

são orientados a longo prazo, isto é, eles têm consciência de que seus desejos do presente 

serão diferentes do futuro e fazem escolhas baseadas nisso. 

A primeira consequência oriunda do fato de que existem animais não humanos 

que são pessoas é clara: não podemos afirmar que a morte de um membro de nossa própria 

espécie será sempre pior do que o de outras espécies. Esta é uma das principais razões 

por que a doutrina da sacralidade da vida humana, tal como a explicamos anteriormente, 

é inadequada, e segundo Singer, a única versão defensável é a doutrina que argumenta a 

favor do caráter sagrado da vida pessoal. Em outras palavras, a espécie não é, do ponto 

de vista moral, um fator relevante para oferecermos uma proteção forte à vida de um 

indivíduo, mas sim o fato de o indivíduo ser uma pessoa. Ora, se protegemos a vida de 

pessoas humanas pelas razões que foram oferecidas anteriormente25, então, somos 

levados à conclusão de que estas mesmas razões valem também para todos os animais 

não humanos que forem pessoas. E se é assim, nem sempre a vida humana terá um valor 

maior do que a de animais de outras espécies, afinal, nem todos os membros da espécie 

humana são pessoas. Por exemplo, o fato de “matarmos um chimpanzé é pior do que o de 

matarmos um ser humano que, devido a uma deficiência mental congênita, não é e jamais 

será uma pessoa” (SINGER, 2002, p. 127). Os grandes símios são, na opinião de Singer, 

o exemplo mais claro de pessoas não-humanas, mas com certeza não são os únicos. 

Elefantes, pegas (espécie de ave), e golfinhos também passam no teste do espelho26 feito 

por cientistas para indicar de maneira experimental se um animal é autoconsciente. É 

preciso, no entanto, notar que a porcentagem dos grandes símios que passam no teste 

varia de acordo com a sua espécie (se são gorilas, orangotangos, chimpanzés, etc.) e que, 

                                                 
25 Aqui estamos nos referindo às razões oferecidas pelo utilitarismo preferencial, pelos defensores do direito 

moral à vida, e pelos defensores do respeito à autonomia. Somente a razão indireta oferecida pelo 

utilitarismo hedonista parece não se aplicar tão prontamente aos animais não humanos. 
26 O teste consiste em colocar um ponto colorido em um lugar visível do corpo do animal enquanto ele 

dorme. Se o animal depois quando colocado diante de um espelho tocar no ponto colorido, isto indica que 

ele se auto reconhece na imagem refletida. No caso específico dos golfinhos, os quais anatomicamente 

estão impossibilitados de tocarem o ponto é indicado por contorções corporais diante do espelho (COLIN; 

TRESTMAN, 2015). 



41 

 

como apontam alguns críticos, o teste parece ser inadequado ou injusto com animais de 

outras espécies que se guiam mais por outros sentidos do que pela visão (COLIN; 

TRESTMAN, 2015). O teste, portanto, embora indique autoconsciência nos animais que 

conseguem passar, não parece ser conclusivo em relação aos que falham. Animais como 

cães, gatos, papagaios, porcos, galinhas, polvos, e até mesmo peixes27, embora não 

passem no teste do espelho, ainda assim, evidenciam através do seu comportamento 

algum nível de autoconsciência e senso de futuro que indicam que são pessoas (pelo 

menos em algum grau). Contudo, Singer nos alerta que: 

 
Tudo isso é notoriamente especulativo. Todos sabem como é difícil determinar 

quando outro ser tem consciência de si mesmo. Mas, se é errado matar uma 

pessoa quando podemos evitar essa morte e como há dúvidas concretas sobre 

se o ser que estamos pensando em matar é ou não uma pessoa, devemos dar a 

esse ser o benefício da dúvida (2002, p. 128). 

 

Ainda hoje, nossas práticas cotidianas de alimentação, experimentação científica, 

vestuário, etc., matam bilhões destes e outros animais não humanos, que do mesmo modo 

que os humanos, apresentam as características exigidas pelo conceito de pessoa. Se é, 

como alerta Singer, tão difícil determinar de maneira precisa que animais possuem ou não 

consciência de si, então, sempre que houver dúvida, é melhor nos precavermos do erro. 

Essa dificuldade de sabermos ao certo quando um animal não-humano é ou não 

autoconsciente abre espaço para críticas. O filósofo Gary Varner (2012) argumenta que a 

definição de pessoa de Singer é pouco exigente. Para ele, um indivíduo só pode ser uma 

pessoa em um sentido completo (fully-person) se puder ter uma narrativa biográfica de si 

mesmo. Isto requer um conjunto de capacidades que não são apresentadas por animais 

não humanos (e nem mesmo por muitos humanos): “racionalidade, autoconsciência, e 

autonomia no sentido de possuir desejos de segunda ordem, e a habilidade de pensar sobre 

seu próprio nascimento, morte e personalidade” (ANDREWS, 2016, n.p.). Seguindo esta 

linha de raciocínio, apenas indivíduos com um alto grau de sofisticação do uso da 

linguagem seriam pessoas em um sentido pleno. Animais não humanos autoconscientes 

seriam no máximo “quase-pessoas”, a saber, seres que não possuem uma ideia biográfica 

                                                 
27 Embora o caso dos peixes seja o mais controverso por existirem mais de 28.000 espécies diferentes, e as 

suas capacidades podem variar de acordo com a sua espécie, Singer cita (2010, p. 102-103) os estudos da 

Revista Fish and Fisheries que revelam que muitos deles podem se lembrar de um buraco no ninho do qual 

se mantiveram afastados por quase um ano, cooperam entre si para se livrar de predadores, etc. Braithwhaite 

(2010) em estudo mais recente confirma que os peixes além de sencientes possuem uma capacidade 

cognitiva complexa e são muito inteligentes, o que inclui uma memória acurada que pode manter 

lembranças de dias ou até anos. 



42 

 

de si mesmos. Esta última na visão de Varner confere um maior valor à vida do indivíduo. 

Segundo Varner, a vida de seres humanos adultos normais em posse plena de suas 

capacidades sempre terá mais valor do que a de qualquer não-humano. Roger Scruton faz 

observação semelhante ao argumentar que a morte de um ser humano normal é uma 

tragédia e a de animais não humanos não. Seres humanos, ele argumenta, fazem planos e 

querem realizá-los no futuro. A morte prematura não pode ser uma tragédia para nenhum 

animal não-humano porque “mesmo os grandes símios que podem usar a linguagem de 

sinal não falam para nós sobre planos para um futuro distante” (SINGER, 2011, p. 104, 

tradução nossa). O que tanto Varner quanto Scruton querem dizer, de modo geral, é que 

o grau de linguagem e autoconsciência de um humano adulto normal fazem com que a 

perda da vida se torne muito mais significativa por estar vinculada a uma complexa 

narrativa biográfica que a maioria dos animais não humanos não possuem, ou possuem 

em um grau muito rústico. Tendo isto em vista, Singer conclui que a questão do erro de 

matar não é um problema situado entre dois extremos onde, de um lado, estão as pessoas 

e do outro estão todos os outros indivíduos que não são pessoas. Há entre aquilo que 

poderíamos chamar de uma pessoa no sentido pleno graus que devemos levar em conta 

em toda análise acerca da moralidade do ato de matar. Para Singer (2011) a importância 

dos desejos e preferências orientados pelo futuro para a vida do indivíduo, bem como o 

nível de autoconsciência é que vão determinar se um ser é uma pessoa, uma quase-pessoa, 

ou algo muito próximo de um ser impessoal (quando este não possui em nível algum 

consciência de si mesmo). Contudo, lembremos do argumento do benefício da dúvida, 

como essas diferenças não são abruptas, mas antes se dão em graus, é preciso cautela 

sempre que houver dúvida quanto aquilo que podemos chamar de nível de pessoalidade 

do indivíduo em questão. 

Quanto aos animais que, embora conscientes, não são pessoas, nem mesmo quase-

pessoas, restam apenas considerações utilitárias. Isto porque a razão oferecida por Tooley 

para justificar o direito à vida não se aplica, como vimos, a indivíduos que não possuam 

autoconsciência, nem tampouco as razões baseadas na autonomia se aplicam a seres 

meramente sencientes. Além disso, razões indiretas como, por exemplo, mortes que 

envolvem grande sofrimento para a vítima, ou para terceiros (outros animais) que tenham 

vínculos com ela estarão à parte da discussão, pois são, para um utilitarista, erradas 

independentemente do fato de os animais serem em algum nível pessoas ou não. São 

razões que não colocam em xeque o erro de matar em si, como, por exemplo, seria o caso 

de uma morte sem dor e que não causasse sofrimento algum a terceiros.  



43 

 

1.3 O argumento da substituibilidade dos animais não humanos 

Mas, afinal, matar um animal meramente senciente sem dor é permissível, e não 

causa perdas? Para Singer, a resposta depende da versão que de utilitarismo que 

escolhemos: de existência prévia ou total. 

1.3.1 Utilitarismo total versus utilitarismo de existência prévia: comparar a 

existência com a não-existência 

 

Consideremos primeiro essas opções do ponto de vista de um utilitarista 

hedonista/clássico. Se aceitarmos a abordagem da existência prévia concordaremos que 

normalmente é errado matar animais (com fins alimentícios, por exemplo) que teriam, 

caso não fossem assassinados, uma vida que conteria mais prazer do que sofrimento. A 

morte privaria esses seres de ter experiências prazerosas por mais tempo, e o nosso prazer 

quase momentâneo de saborear a carne deles não ultrapassaria em peso e importância o 

interesse no desfrute das experiências que esses seres teriam por dias, meses ou mesmo 

anos. A abordagem do ponto de vista total, por outro lado, pode levar a um resultado 

diferente. Leslie Stephen, por exemplo, argumentava já em 1896 que se não fosse o 

consumo de carne os animais que usamos como alimento sequer existiriam, logo é do 

interesse deles que nós o comamos28. Em outras palavras: ao matarmos animais para 

comermos abreviamos as suas vidas e também as experiências positivas que esse animal 

teria se não fosse assassinado. Essa perda, contudo, é compensada pela criação de outros 

animais. Além disso, se não criássemos animais para alimentação, como já dissemos, eles 

sequer teriam existido. Este argumento é conhecido como argumento da substituibilidade 

justamente porque pensa ser possível substituir uma vida pela outra, desde que a nova 

vida seja tão prazerosa quanto a outra teria sido se não fosse interrompida. Além disso, 

utilitaristas hedonistas que aceitam a abordagem total veem os seres meramente 

sencientes como se fossem receptáculos de “experiências intrinsicamente valiosas, como 

o prazer” (SINGER, 2002, p. 130). Se um receptáculo se quebra, mas o conteúdo pode 

ser transferido para outro receptáculo sem que se derrame o conteúdo valioso, então não 

há perdas.  

Singer faz três observações acerca do argumento da substituibilidade. A primeira 

é que mesmo que o argumento esteja certo, ele não vale para os animais criados em 

                                                 
28 Esse argumento é conhecido como Lógica da despensa. A explicação do nome se deve ao fato de se 

pensar que a manutenção de carnes na despensa é do interesse dos próprios animais que são consumidos. 



44 

 

granjas industriais onde suas vidas estão repletas de sofrimento. A segunda observação, 

que já foi mencionada brevemente, aponta que se aceitarmos que é bom criar vidas felizes 

então é melhor que se tenha a maior quantidade de seres felizes possível no mundo. Por 

que não, neste caso, eliminar quase todos os seres humanos e criar/substituir uma 

quantidade muito maior de pequenos outros animais felizes?  Se os defensores deste ponto 

de vista argumentarem que é melhor aumentar a quantidade de seres humanos, então 

argumenta Singer, eles não vão poder defender o consumo da carne. Isto porque 

poderíamos alimentar muito mais seres humanos se plantássemos vegetais nas áreas 

ocupadas pela criação animal. O terceiro29 ponto colocado por Singer (2011, p. 106-107) 

é que se este argumento se aplica aos animais não humanos tem de valer também para os 

humanos com nível mental semelhante. O exemplo oferecido por Singer é o seguinte: 

para cada criança que nascesse poderia ser criado um clone correspondente para que 

servisse no futuro como um doador de órgãos a esta criança. A diferença, contudo, entre 

a criança e o clone consistiria no fato de que este último seria geneticamente modificado 

para nunca ultrapassar as capacidades mentais de um bebê – em outras palavras, o clone 

jamais teria consciência de si mesmo, e, portanto, jamais seria uma pessoa ou nem mesmo 

uma quase-pessoa. Além disso, toda a gestação do clone se daria em útero artificial, e 

depois, seria criado separado30 dos humanos e levaria uma vida feliz até que chegasse a 

hora de ser morto de maneira indolor para prolongar, através da doação de seus órgãos, a 

vida do ser humano do qual foi clonado. Se alguém se opusesse a esta prática de usar 

clones para aumentar a nossa expectativa de vida, o argumento de Leslie Stephen poderia 

ser invocado da seguinte maneira: é do interesse dos clones que nós os criemos para 

prolongarmos nossas vidas, afinal, se não fosse essa prática eles não existiriam. Tendo 

isto em vista, Singer conclui que “dada nossa rejeição prévia do especismo não é fácil ver 

como nós podemos usar o argumento da substituibilidade para defender o consumo de 

carne sem também aceitá-lo como uma defesa deste tipo de forma de banco de órgãos” 

(2011, p. 107, tradução nossa). 

Embora os três pontos indicados reduzam bastante a força do argumento da 

substituibilidade, e consequentemente, da abordagem do ponto de vista total, Singer 

acredita que eles não acertam o alvo, a saber, eles não nos oferecem uma razão 

                                                 
29 Este novo apontamento de Singer aparece apenas na edição de 2011 da Ética Prática. 
30 O contato com humanos, principalmente com os pais, é evitado no exemplo para que não se crie um 

vínculo entre os pais e o clone, o que daria, ao menos, razões indiretas para que depois não se utilizasse os 

órgãos do clone. Singer faz questão de colocar esse tipo de condição, pois está analisando se haveriam 

razões diretas para se opor a esse tipo de prática. 



45 

 

convincente para pensarmos que seres sencientes não são substituíveis. O ponto de vista 

oferecido pela abordagem total e o argumento da substituibilidade oferecem, ao ver de 

Singer, ao menos uma resposta consistente para o problema. Henry Salt, por exemplo, 

achava que o erro do argumento da substituibilidade consistia no fato de tentar comparar 

a existência com a não-existência. Segundo ele, é um absurdo argumentar sobre a 

felicidade ou infelicidade de um indivíduo que não existe, ou mesmo afirmar que é melhor 

que esse mesmo indivíduo exista “a partir do abismo da não-existência” (SALT apud 

SINGER, 2002, p. 134). Melhor explicando, Salt defendia a abordagem da existência 

prévia, e pensava que não podemos atribuir predicado a seres que ainda não existem31. 

Singer assume que já chegou a concordar com Salt, e que “achava um absurdo falar como 

se o fato de trazer um ser à vida fosse como a concessão de um favor, visto que, quando 

se concede esse favor, não existe ser algum” (2002, p. 132), mas mudou de ideia32 

basicamente por não aceitar a assimetria, já mencionada em outro momento, que resulta 

desta posição: se é ruim que tragamos à vida um ser infeliz, então por que não seria bom 

trazer à vida um indivíduo que terá uma vida feliz?  

Um exemplo tomado por Singer de Derek Parfit em defesa do argumento da 

substituibilidade ajudará a esclarecer o problema. O exemplo diz respeito a duas mulheres 

que planejam cada uma ter um filho. A primeira já está grávida de três meses, e o feto 

possui uma doença que afetará sua qualidade de vida no futuro de modo significativo. A 

criança, mesmo com a doença, terá uma vida razoavelmente boa, isto é, que vale a pena 

ser vivida. A mãe, felizmente, pode tratar facilmente a doença apenas tomando uma pílula 

que não lhe trará nenhum efeito colateral. Nesta situação, tanto Singer quanto Parfit, 

sugerem que o certo seria que a mãe tomasse a pílula. A segunda mãe, por outro lado, é 

alertada pelo médico que em razão dos efeitos do anticoncepcional que tomava, precisará 

esperar três meses para poder engravidar. Caso espere os três meses, a criança nascerá e 

levará uma vida normal. Se ela não esperar os três meses, a criança terá o mesmo 

problema que a criança do primeiro exemplo teria se a mãe não tomasse a pílula. Aqui, 

similarmente ao primeiro caso, o certo parece ser que a mãe espere os três meses antes de 

engravidar. Agora, suponha que nenhuma das mães façam o que lhes é recomendado, o 

                                                 
31 Em outras palavras, Salt argumenta que não podemos comparar o bem-estar do indivíduo quando ele 

ainda não existe com o bem-estar do indivíduo existente porque sequer podemos falar de bem-estar de um 

modo apropriado no primeiro caso.  
32 Singer admite, no entanto, que já concordou com Henry Salt. Esta era sua posição na primeira edição de 

Libertação Animal em 1975. Essa mudança do próprio autor de posição mostra a dificuldade e controvérsia 

em torno do problema. Motivo pelo qual o próprio Singer admite que a resposta que defende talvez não 

seja muito apropriada. 



46 

 

que concordamos ser a melhor opção, e que as duas crianças nasçam com a mesma 

deficiência. O erro de uma é igual ao da outra? Ao não tomar a pílula a mulher do primeiro 

exemplo cometeu um erro idêntico ao da mulher que não esperou os três meses para 

engravidar? Podemos dizer que sim, afinal, parece que é tão simples para uma aguardar 

três meses quanto para outra tomar a pílula indicada. No entanto, a primeira criança, no 

futuro, poderia dizer para sua mãe que se ela não tivesse sido negligente e tivesse tomado 

a pílula ele agora não teria a deficiência que possui e sua vida seria muito melhor. A 

segunda criança, por outro lado, se dissesse o mesmo para sua mãe, ouviria dela que se 

ela tivesse esperado três meses ela teria tido outra criança, “teria gerado outra criança, de 

um óvulo e de esperma diferentes” (SINGER, 2002, p. 133). A mãe poderia se justificar 

dizendo ao seu filho que se ela tivesse esperado os três meses ele sequer existiria, e que, 

portanto, apesar da sua deficiência, que não a impede de ter uma vida que valha a pena 

ser vivida, ela não cometeu um erro tão grave assim. Singer aponta que, se no segundo 

exemplo, discordamos da justificativa da mãe, e pensamos que ela cometeu um erro, então 

estamos de alguma maneira comprometidos com a abordagem do ponto de vista total. Isto 

acontece porque o erro “não pode estar no fato de ter trazido à existência a criança que 

deu a luz, pois essa criança tem uma qualidade de vida adequada” (SINGER, 2002, p. 

133), mas em não trazer um possível ser à vida, mais precisamente, a criança que nasceria 

se ela tivesse esperado os três meses. Esta resposta, além de estar comprometida com o 

ponto de vista total “deixa implícito que, sendo iguais as demais condições, é bom trazer 

à vida crianças sem deficiências” (SINGER, 2002, p. 133). A última e melhor resposta, 

segundo Singer, seria dizer que o erro consiste em não trazer à tona o melhor resultado 

possível. Ora, a mãe errou ao – no momento em que pode escolher esperar ou não os três 

meses – deixar de trazer à vida uma criança que teria uma qualidade de vida maior do que 

a outra. Essa resposta implica aceitar que pelo menos as pessoas possíveis (seres que não 

existem ainda, mas que podem existir dependendo de como escolhemos agir) são 

substituíveis. 

Singer na edição de 2011 da Ética Prática adiciona um novo exemplo com intuito 

de convencer aqueles que ficaram inseguros em relação a este que acabamos de expor. O 

cenário é o seguinte: as nações, atualmente, ao enfrentar os problemas relacionados as 

mudanças climáticas podem escolher duas alternativas: a primeira, chamada de Business 

as Usual (os mesmos negócios de sempre) seria de continuar usando formas baratas de 

energia e fornecer para as pessoas que já existem e as gerações próximas (filhos e netos 

no máximo) um alto padrão de qualidade de vida. A segunda opção conhecida por 



47 

 

Sustentabilidade, implicaria, por exemplo, em uma rápida diminuição da utilização de 

combustíveis fósseis, o que mudaria bastante o modo de vida que a maioria das pessoas 

leva hoje em dia: as pessoas viajariam menos, haveriam menos indústrias, etc. Se adotada 

a ideia da Sustentabilidade o bem-estar das pessoas ficaria um pouco limitado no 

momento, mas essa decisão garantiria que gerações futuras longínquas estivessem bem 

melhor do que estariam se mantivéssemos o Business as Usual. A pergunta que Singer 

nos coloca é direta: se formos egoístas, e não nos preocuparmos com as gerações futuras 

para além dos nossos netos, e escolhermos os Business as Usual estaremos fazendo a 

coisa errada?   

A resposta mais plausível, sugere Singer, é que sim, afinal, se agirmos assim 

faremos com que a vida das pessoas que viverão nos próximos anos, talvez séculos, seja 

muito pior do que seria se tivéssemos optado pela Sustentabilidade. Estaríamos deixando 

de promover o melhor resultado para todos os envolvidos. Mas caso escolhêssemos a 

opção da Sustentabilidade haveriam algumas consequências curiosas: devido ao fato de 

que, por exemplo, as pessoas viajassem menos, e mudassem muitas de suas ocupações 

por motivos relacionados a essa nova política, isso mudaria também quem conheceria 

quem. Por exemplo, a mudança da política dos Business as Usual para a Sustentabilidade 

poderia fazer com que um indivíduo X sequer viesse a existir. Ora, a nossa existência 

depende de nossos pais e como os pais de X, por exemplo, viajariam menos, eles sequer 

chegariam a se conhecer. Aquele que seria o pai do indivíduo X conheceria uma outra 

moça em outro lugar e teria um outro filho Y. Neste panorama, por exemplo, o indivíduo 

X não existiria. E isto aconteceria com muitas outras pessoas. Se é assim, um defensor da 

política do Business as Usual poderia justificar a sua manutenção deixando uma carta 

para as gerações futuras distantes dizendo algo parecido com isto: se tivéssemos optado 

pela “sustentabilidade” vocês não estariam melhor agora, na verdade, vocês sequer 

existiriam. Esta justificativa é muito parecida com aquela dada pela segunda mãe do 

primeiro exemplo ao seu filho. E do ponto de vista da existência prévia ela teria também 

de ser aceita, afinal, os que adotam essa posição prescrevem que devemos maximizar o 

bem-estar daqueles que existem ou existirão de qualquer forma, isto é, 

independentemente da decisão que estamos tomando. Continuar com o Business as Usual 

está de acordo com isto. Singer argumenta que as pessoas que vão ser prejudicadas se 

mantivermos a política do Business as Usual não existiriam caso optássemos pela 

Sustentabilidade, logo, a abordagem da existência prévia deixaria de lado aspectos 

importantes que envolvem uma decisão moral ao tomar a decisão de desconsiderar seres 



48 

 

que ainda não existem. Singer argumenta justamente que “nós podemos, e devemos 

comparar as vidas daqueles que vão existir com a vida daqueles poderiam ter existido, se 

tivéssemos agido de modo diferente” (2011, p. 111, tradução nossa). Ao refletirmos sobre 

se devemos manter as coisas como estão ou se devemos mudar para um modo de vida 

mais sustentável, temos que levar em conta o bem-estar das pessoas que existiriam se 

mudássemos para a Sustentabilidade. Se julgarmos que é melhor realizar essa mudança, 

levando em conta que a vida das pessoas que vão existir em um mundo guiado pela ideia 

de Sustentabilidade será bem melhor do que se mantivermos o Business as Usual, então 

inevitavelmente estamos comparando a partir da não existência, afinal, a mudança 

impedirá que as pessoas que seriam prejudicadas pelo Business as Usual existam, mas a 

comparação parece plausível e pode ser feita. Se não mudarmos para uma política 

sustentável, no entanto, as pessoas que existiriam e teriam uma melhor qualidade de vida, 

maximizando, portanto, o bem-estar total, permaneceriam não-nascidas e impessoais.33 

Contudo, ainda assim, argumenta Singer, a qualidade de vida, isto é, o bem-estar, dessas 

pessoas não pode ser ignorado em nossa tomada de decisão. A conclusão de Singer é 

semelhante ao do outro exemplo: as consequências para as pessoas que no momento em 

que estamos tomando a decisão a existência ainda é incerta (pessoas possíveis) devem ser 

levadas em conta. E por este motivo, ignorá-las em algumas de nossas decisões morais 

implicaria em não adotarmos o curso de ação que maximiza a utilidade, isto é, que traz o 

melhor resultado possível para todos os afetados. Esta resposta, assim como a outra, 

também implica que pessoas possíveis são substituíveis e está comprometida com o 

utilitarismo total. 

 As conclusões obtidas através destes dois exemplos são cruciais para um 

entendimento claro da posição de Singer acerca do argumento da substituibilidade. Ora, 

por mais que Singer aceite que pessoas possíveis são substituíveis e, portanto, defenda, 

dado o contexto dos exemplos acima, uma versão do utilitarismo total, ainda assim 

devemos ter em mente que ele não é um utilitarista hedonista. Singer, como já dissemos, 

opta pelo utilitarismo de preferências. Para um utilitarista preferencial o que está em jogo 

                                                 
33 Aqui Singer está se referindo ao que diz Lucrécio em De Rerum Natura. Henry Salt achava que Lucrécio 

havia refutado o argumento de Leslie Stephen (Lógica da despensa), o qual já mencionamos, que diz que o 

consumo de carne é do interesse dos próprios animais que consumimos, pois caso não comêssemos carne, 

eles sequer existiriam. Lucrécio diz: Que perda seria a nossa/ Se não tivéssemos nascido / Possam os 

homens vivos aspirar a uma vida mais longa / Enquanto uma terna afeição ligar seus corações à Terra: / 

Mas o que desconhece o sabor de viver, / Não nascido e impessoal, da vida não sentirá falta alguma 

(LUCRÉCIO apud SINGER, 2002, p. 134). Em resumo, Lucrécio pensava que é preciso estar vivo para 

que se possa falar com propriedade em ganhos ou perdas. Se alguém não chega sequer a nascer, não 

podemos dizer que chegou a perder algo, já que nesta condição não se pode desejar viver. 



49 

 

quando devemos decidir o curso de nossa ação são os nossos desejos e preferências, e não 

apenas a felicidade (entendida de forma geral como prazer). É claro que todo ser senciente 

de modo geral deseja ou prefere o prazer em detrimento da dor, contudo não é tão claro 

assim que esta será a regra sempre. O utilitarismo de preferências, por esta razão, tem 

claramente definida a diferença entre os seres autoconscientes e os seres meramente 

sencientes. Estes últimos são conscientes e possuem a capacidade de sentir prazer e dor, 

e, por este motivo, desejam ou preferem sempre situações que sejam prazerosas e evitam 

aquelas que possam trazer sensações dolorosas. Além disso, seres meramente sencientes, 

Singer argumenta, por não possuírem consciência de si mesmos, não tem a capacidade 

desejarem ou preferirem continuar existindo. Em outras palavras, a ausência de 

autoconsciência implica na impossibilidade destes seres possuírem quaisquer 

preferências que sejam orientadas pelo futuro. Suas preferências possuem caráter 

imediato, e por isso ao se referir aos seres meramente sencientes Singer também, assim 

com os utilitaristas hedonistas, pode utilizar a metáfora do receptáculo de prazer, isto 

porque, devemos insistir, as preferências e desejos destes seres estão ligados de forma 

estreita com a súbita fuga da dor e a busca pelo prazer.  

1.3.2 O escopo do argumento da substituibilidade 

 Tendo em vista a diferença entre seres autoconscientes e meramente sencientes 

podemos estabelecer um limite claro onde o argumento da substituibilidade deixa de fazer 

sentido para um utilitarista preferencial como Singer, a saber, quando a substituição 

envolve pessoas reais. Em outras palavras, Singer defende que devemos levar em conta 

os interesses das gerações futuras – o que envolve naturalmente pessoas possíveis – para 

tomarmos, de um ponto de vista utilitário, decisões que tragam à tona as melhores 

consequências, e às vezes, estas decisões só são possíveis se substituirmos pessoas 

possíveis por outras. O que decorre disso é que o autor, em razão de sua filiação ao 

utilitarismo de preferências, não vê problemas com este tipo de substituição, afinal, as 

pessoas possíveis que são substituídas e nunca chegam a experimentar a existência são e 

permanecerão, utilizando o próprio vocabulário de Singer, impessoais. Isto é assim 

porque o conceito de pessoa, como vimos repetidamente, requer a existência de 

aspirações e preferências relacionadas ao futuro e apenas seres reais e autoconscientes 

(pelo menos em algum nível) preenchem este requisito. Os seres meramente sencientes 

têm, para Singer, algo em comum com as pessoas possíveis: são também impessoais. 

Embora reais e experimentadores de prazer e dor, suas preferências são tão imediatas que 



50 

 

para eles o ato de despertarem após terem adormecido – entendidos aqui como exemplos 

de perda e retomada de consciência – pode ser visto como o surgimento de um novo ser. 

Isto se explica basicamente porque seres meramente sencientes a) não possuem desejos 

ou preferências que sejam direcionadas ao futuro, isto é, não podem projetar “para o 

futuro a imagem que fazem de sua própria existência” (SINGER, 2002, p. 135) b) não 

possuem ligações mentais entre os estados de consciência que experimentam durante suas 

vidas.  

Afirmar que surge um novo ser significa dizer que seres sencientes, devido ao fato 

de não possuírem expectativas ou desejos relacionados ao que lhes vai acontecer após 

períodos de inconsciência (sono, por exemplo) e de não possuírem memórias ou 

consciência da própria existência prévia, do ponto de vista desta mesma consciência, não 

são os mesmos depois que despertam. Se uma nova consciência surge, por exemplo, ao 

despertar de cada período de sono, parece não haver diferença entre um mesmo ser 

meramente senciente perder e retomar a consciência (caso A) e um ser meramente 

senciente ser morto e substituído enquanto dorme por outro ser meramente senciente 

(caso B): 

 

Caso A: ser meramente senciente X fica inconsciente (dorme) e depois acorda, mas agora 

do ponto de vista de sua consciência já não possui nenhuma ligação mental mais com X 

e podemos denominá-lo agora de Y. 

Caso B: ser meramente senciente Z enquanto dorme é morto instantaneamente e de 

maneira indolor, mas é substituído por outro ser meramente senciente V. 

Se não há uma conexão entre os estados mentais de consciência entre o ser que 

adormece e o ser que acorda (reiteramos que para isso o ser não pode possuir desejos ou 

preferências relacionados ao futuro após o estado de inconsciência e não pode ter também 

memórias relacionadas ao momento anterior ao estado de inconsciência), e há somente 

preferência imediata pelo prazer, parece não haver perda quando se mata de modo indolor 

e instantâneo um ser meramente senciente que se encontre em estado de inconsciência e 

se substitua por outro, desde que o segundo tenha uma vida tão prazerosa quanto o 

primeiro teve. Utilizando a metáfora do receptáculo do prazer proposta por Singer: se 

temos um líquido valioso e a possibilidade de trocá-lo de recipiente sem perda alguma, 

então não há motivo para que a troca não seja feita. A morte de um ser meramente 

senciente é na perspectiva de Singer apenas “a interrupção das experiências, num sentido 

semelhante ao de o nascimento representar o início das experiências” (2002, p. 135) No 



51 

 

caso dos seres meramente sencientes, portanto, o nascimento de um novo ser é uma 

compensação suficiente para a morte de outro porque institui, assim como acontece com 

o despertar do sono, o início de novas experiências. O nascimento e a morte, neste caso 

em específico, anulam-se justamente porque representam duas coisas opostas: o cessar e 

o início de experiências conscientes. E assim como o mero início de experiências 

conscientes não pode representar o interesse ou preferência pela vida, também o mero 

cessar das experiências não representam também oposição alguma ao interesse em 

continuar vivendo.  O mesmo, por oposição, não pode ser dito em relação aos seres 

autoconscientes. Pessoas reais, para um utilitarista preferencial, não podem ser vistas 

como meros receptáculos de prazer pois seus desejos e anseios ultrapassam a esfera 

restrita apenas à felicidade e ao sofrimento. Esta é a principal razão porque a 

autoconsciência – pré-requisito para que um indivíduo aspire a uma vida mais duradoura 

– é o critério que define o limite que seres não podem ser substituíveis. 

Os exemplos tomados por Singer de Parfit nos levam a concluir que o autor 

endossa uma versão total do utilitarismo. Contudo, como vimos, os exemplos servem para 

nos fornecer razões para compreendermos porque, na visão de Singer, devemos levar em 

conta em nossas decisões morais não só apenas “seres que já existem antes da decisão 

que estamos tomando, ou que, pelo menos, vão existir independentemente dessa decisão” 

(SINGER, 2002, p.113), mas também pessoas possíveis, a saber, seres autoconscientes 

que ainda não existem e podem existir ou não dependendo da escolha que tomamos. Mas 

quanto aos seres meramente sencientes Singer se pergunta: “Que dizer, porém, dos seres 

que, apesar de vivos, não podem aspirar a uma vida mais longa, por faltar-lhes a 

concepção de si próprios enquanto seres vivos dotados de um futuro? ” (SINGER, 2002, 

p. 135). Como já dissemos, a versão preferencial que Singer defende dá um peso maior a 

diferença entre seres meramente sencientes e seres autoconscientes do que o utilitarismo 

hedonista. Também já foi dito que Singer argumenta que apenas pessoas possíveis e seres 

meramente sencientes sejam passíveis de substituição. No caso destes últimos a morte 

não traria prejuízo pessoal aos envolvidos. O autor chega a essa conclusão quando ao se 

opor ao utilitarismo de existência prévia analisa a apropriação que Henry Salt faz do 

pensamento de Lucrécio ao argumentar que pessoas não nascidas (pessoas possíveis) não 

sentem falta alguma da vida, pois por não terem nunca experimentado a vida e o sabor do 

que é desejar viver jamais poderão também aspirar a uma vida mais longa e, portanto, 

permanecerão para sempre impessoais. Singer nos alerta que Henry Salt ao se posicionar 

contra ao argumento da substituição não percebeu que a impessoalidade que ele atribuiu 



52 

 

aos não nascidos é uma característica que pode estar presente em muitos seres meramente 

sencientes. Se é assim, ao se opor ao consumo de carne34 e à substituição dos animais não 

humanos envolvidos neste processo Henry Salt ou a) ignorou a distinção entre seres 

meramente sencientes e seres autoconscientes ou b) considerou que os animais 

envolvidos na substituição são pelo menos em alguma medida pessoas, isto é, aspiram a 

uma vida mais longa, ou, em outras palavras, possuem preferências direcionadas ao 

futuro. Independentemente do que Henry Salt tenha pensado, o fato é que desta diferença 

surge uma questão importante, a qual já tratamos anteriormente: que seres são, afinal, 

meramente conscientes (impessoais) e que seres são autoconscientes (pessoas)? Basta 

lembrar do que já dissemos sobre o assunto e percebemos que não é tão fácil assim 

determinar quais animais são sencientes, mas não são autoconscientes, ou mesmo avaliar 

graus ou níveis35 de que separam um ser meramente senciente de outros que possuem, se 

assim podemos dizer, o mais alto grau de complexidade e autoconsciência que 

conhecemos. O que temos que destacar, contudo, é que a defesa do argumento da 

substituibilidade feita por Singer faz sentido somente se os animais não humanos 

envolvidos forem seres meramente sencientes, a saber: 

 

a) não são racionais e autoconscientes  

b) possuem preferências apenas imediatas: não possuem desejos que envolvam uma 

imagem de si mesmos no futuro. 

c) seus estados mentais de consciência não possuem conexão entre si ao longo do tempo 

de suas existências. 

 O próprio Singer pensa que “é razoável supor que existam36 alguns [animais] nesta 

categoria” (SINGER, 2011, p. 112). Nossa intenção aqui não é a de elencar ou especular 

com o máximo de certeza que animais são ou não meramente sencientes. Mas não 

                                                 
34 Aqui é preciso termos em mente que Salt se opõe a Lógica da Despensa. 
35 O próprio Singer, de 1975 a 1993, utilizou como exemplo nas edições antigas de Ética Prática, ao se 

referir a seres meramente sencientes, cavalos, galinhas, vacas, peixes. Na edição de 2011 notamos uma 

grande cautela ao se referir ao grau de autoconsciência dos animais não humanos que usa como exemplo 

justamente porque a ciência disponível e os estudos filosóficos a respeito não são conclusivos a ponto de 

determinar precisamente os critérios para averiguar os graus de autoconsciência das mais variadas espécies 

de animais existentes. 
36 Gary Francione, crítico de Singer, pensa que todo ser senciente é também autoconsciente “num sentido 

moralmente relevante” (2013, p. 236). Francione, diferente de Singer, argumenta que todo animal senciente 

tem o interesse em viver, pois do contrário, se não fosse assim, eles seriam indiferentes com o que lhes 

acontece, o que, argumenta o filósofo, não parece plausível. Se o argumento de Francione for verdade e se 

todos os animais sencientes forem de fato autoconscientes em um sentido relevante então a ideia da 

substituição se torna impraticável. A posição de Francione, bem como suas críticas aos argumentos de 

Singer, serão discutidas com mais atenção no próximo capítulo deste trabalho. 



53 

 

podemos ignorar o fato de que todo o argumento da substituibilidade aqui exposto 

depende desta informação. Quando se usa o adjetivo “meramente” para qualificar os seres 

sencientes, este mesmo adjetivo precisa ser aplicado na prática de maneira rigorosa. Em 

outras palavras, seres que ultrapassam em qualquer nível a capacidade da senciência 

(possuam desejos que extrapolem períodos de inconsciência e/ou se vejam como seres 

distintos dos mais em algum nível) já não se adequam perfeitamente a ideia da 

substituição. É claro que existem seres mais ou menos pessoais – se é que podemos dizer 

dessa forma. O conceito de quase-pessoa proposto como crítica por Varner e aceito por 

Singer corrobora com a afirmação que acabamos de fazer. Quase-pessoas não são 

meramente sencientes, mas também não são pessoas no sentido pleno do conceito. Estão 

mais próximos de serem pessoas do que de serem seres meramente sencientes. No 

entanto, quando tratamos do argumento da substituição, para que ela seja perfeita na 

prática, os seres em questão não podem extrapolar a restrição da mera senciência. Se isto 

acontece há perdas no processo da substituição, e a metáfora do receptáculo do prazer 

perde força. O escopo do argumento de Singer é, portanto, bastante restrito e se aplica 

somente aos seres sencientes que não são autoconscientes. Contudo, é preciso destacar 

que a autoconsciência e, portanto, a pessoalidade, como o próprio Singer reconhece, se 

dá em graus (2011). Sendo assim, parece plausível, seguindo esta linha de raciocínio, 

afirmar que existem seres mais substituíveis37 que outros conforme seu grau de 

autoconsciência, isto é, segundo quão orientados pelo futuro são seus desejos e 

preferências: quanto mais próximos da mera senciência mais substituíveis, e, por outro 

lado quanto mais a autoconsciência for desenvolvida, mais objetável se torna qualquer 

possibilidade de substituição. Formulando de uma maneira mais precisa diríamos que um 

ser só é completamente substituível se ele for meramente senciente, mas é mais ou menos 

substituível de acordo com o nível de pessoalidade que possui. Contudo, é preciso deixar 

claro que Singer, como dissemos, pensa que o escopo do argumento é restrito a seres 

                                                 
37 O próprio Singer não fala sobre graus de substituibilidade. No entanto, como bem nos alerta Visak (2013) 

Singer vai deixar explícito que a pessoalidade se dá em graus apenas na terceira (e última) edição de Ética 

Prática (2011). Na segunda edição (2002) ele ainda falava de uma maneira dicotômica simplesmente 

colocando de um lado pessoas e do outro não-pessoas, de um lado seres autoconscientes e do outro, seres 

meramente sencientes. Ao admitir já na terceira edição que não há uma linha tão clara que coloque de um 

lado pessoas e de outro, seres meramente sencientes, Singer reconhece que a pessoalidade (ligada 

diretamente a autoconsciência e a capacidade de ter preferências relacionadas ao futuro) se dá em graus, o 

que nos leva a concluir, portanto, que assim como o erro de matar não é uma questão de extremos (SINGER, 

2011), o mesmo acontece com a substituibilidade. O que fica claro é que um ser que, “embora consciente, 

não possui desejos direcionados ao futuro é completamente substituível” (VISAK, 2013, p. 57). Isto se 

explica porque a substituição acontece sem nenhuma perda do ponto de vista da soma total do bem-estar 

envolvido na substituição em questão apenas quando um ser é meramente senciente. 



54 

 

meramente sencientes e o filósofo não indica razões para que extrapolemos o critério 

estabelecido. Além disso, outras condições38 além desta precisam ser satisfeitas para que 

a ideia da substituição seja viável: 

 

a) os animais, tanto o que será morto quanto o que será seu substituto, tenham vidas felizes 

b) sejam mortos de maneira indolor. 

c) suas mortes não causem sofrimento a terceiros. 

d) e que a morte destes animais torne possível a substituição por um outro que não fosse 

o morte do primeiro jamais teria existido. 

 

A primeira condição diz respeito à consideração do interesse de todo ser senciente 

em não sentir dor em conjunto com a meta utilitarista de maximização do bem-estar de 

todos os envolvidos em uma questão moral. A segunda condição é semelhante a primeira, 

no entanto, está direcionada agora não ao possível sofrimento da própria vítima, mas ao 

sofrimento de terceiros vinculados a ela. A primeira condição é direta pois diz respeito 

aos danos que devemos evitar causar a própria vítima, enquanto a segunda é indireta pois 

diz respeito ao dano que a morte do ser em questão pode causar a outros seres. A terceira 

condição, por sua vez, exige que a morte do indivíduo assassinado proporcione a 

existência – entendida aqui como um benefício – de um outro ser que do contrário não 

teria existido, e que além disso, deverá ter uma vida pelo menos tão feliz quanto a do que 

foi morto. Essas três condições podem ou não serem satisfeitas na prática? Comecemos 

pela terceira. A própria ideia de criação animal para o consumo humano exige a morte e 

substituição dos animais envolvidos no processo. Não fosse nosso consumo diário dos 

produtos oriundos desses animais eles jamais teriam existido. A terceira condição além 

de ser possível de ser realizada parece ser o motor de toda a produção de origem animal 

para o consumo humano. A substituição precisa ser feita – não importa se gradual ou não 

– para que a demanda do consumo seja atendida. Resta saber agora se as outras condições 

podem serem também satisfeitas, isto é, se os animais para consumo podem levar vidas 

felizes, serem mortos de maneira indolor e se suas mortes não causam impacto em 

terceiros. Tanto os interessados em vender os produtos derivados da morte dos animais 

bem como os interessados em consumi-los parecem assumir que a resposta seja sempre 

afirmativa. A realidade, no entanto, é outra. O próprio Singer (2004, 2006, 2007, 2011), 

                                                 
38 SINGER, 2011, p. 120. 



55 

 

ao lado de ativistas e filósofos do mundo inteiro, foi um dos pioneiros ao denunciar os 

horrores que antes estavam ocultos (ou simplesmente ignorados) nas granjas, 

laboratórios, circos, e em todos os lugares onde os animais eram e ainda são tratados como 

coisas para satisfazer nossos interesses. A maior parte da carne, para ficar em um só 

exemplo, que chega aos nossos pratos vem de animais criados em granjas que são mortos 

de maneira prematura em escala industrial. Vários deles passam a vida inteira confinados 

em espaços minúsculos sem poder se mexer e realizar atividades básicas para o seu bem-

estar de maneira adequada. Na verdade, é difícil imaginar como os 65 bilhões de animais 

terrestres e mais de um trilhão de peixes (SINGER, 2016, p. 230) mortos para o consumo 

humano podem levar vidas felizes e serem mortos de maneira indolor, e sem causar 

qualquer prejuízo ou sofrimento a terceiros. Mesmo uma criação “amiga dos animais” 

(animal-friendly animal husbandry) como pretende ser a criação orgânica não consegue 

evitar várias fontes de sofrimento39 para os animais. Embora esta última supere em vários 

aspectos a criação intensiva das granjas industriais ainda assim é discutível se existe 

algum modo de produção animal para o consumo humano que proporcione de fato uma 

vida feliz para o animal e evite completamente efeitos negativos em terceiros (VISAK, 

2013). No entanto, a possibilidade de existir algum sistema de criação animal que atenda 

as condições enumeradas fica em aberto. E se cumpridas essas condições, algumas 

consequências – as quais já de alguma maneira já podem ser vislumbradas ao longo de 

nossa exposição – decorrem da aceitação do argumento da substituibilidade: 

 

a) é possível compensar um dano (morte) feito a um indivíduo X conferindo um benefício 

(existência) a um outro indivíduo Y. 

b) seres meramente sencientes são completamente substituíveis entre si enquanto seres 

que são autoconscientes e possuem uma concepção de si mesmo enquanto distintos dos 

demais e desejos que envolvem de algum modo a imagem si mesmos no futuro não o são. 

 

 Tendo em vista estas consequências é preciso elencarmos algumas observações 

de cunho prático que fizemos anteriormente de maneira mais dispersa. A primeira é 

simples: para realizar a substituição de seres meramente sencientes e defender o 

                                                 
39Como aponta Visak (2013), em sistemas orgânicos de produção as vacas, por exemplo, ainda possuem 

seus chifres retirados sem anestesia, possuem possibilidades de atendimento médico limitado devido as 

restrições impostas acerca das medicações. Os bezerros são separados de suas mães após um curto período 

de seu nascimento, o que causa imenso sofrimento devido ao estreito laço maternal entre ambos. Para mais 

exemplos envolvendo outras espécies Cf. VISAK, 2013, p. 51-54 



56 

 

argumento da Lógica da despensa é necessário saber que seres são de fato meramente 

sencientes40. Se estivermos incertos sobre em que categoria alguns desses animais se 

encontram, então, como argumenta Singer, o melhor a se fazer é oferecer o benefício da 

dúvida a estes seres. O próprio Singer admite e esclarece que há boas evidências de que 

vários animais que matamos diariamente para consumo possuem algum nível de 

autoconsciência41 e muitos outros casos nos causam dúvidas. Logo, por isso, estes 

animais encontram-se fora do escopo do argumento da substituibilidade seja pelo 

primeiro motivo, seja pelo outro – ou pelo menos não são completamente substituíveis, 

como já elucidamos.  

Pessoas em sentido pleno (fully-persons), isto é, que além de autoconscientes 

possuem um sentido biográfico de si mesmas, são os casos mais claros, portanto, de seres 

que são insubstituíveis. Além disso, a morte de um indivíduo autoconsciente “não é 

adequadamente compensada pela criação de um ser com prospectos similares de 

experiências prazerosas” (SINGER, 2011, p. 112, tradução nossa). Isto fica claro se 

tivermos em mente que a morte de uma pessoa, para um utilitarista preferencial, não 

frustra apenas a preferência que ela possui em continuar vivendo, mas também todo um 

conjunto de preferências significativas que estão relacionadas ao fato de um ser 

autoconsciente orientar através do futuro várias de suas preferências e desejos de uma 

maneira bastante complexa. Perdas desta natureza não podem ser compensadas pela 

criação de um novo ser, pois representam um prejuízo muito mais significativa do que o 

mero cessar temporário de experiências conscientes42. Singer acredita que, apesar da 

dificuldade já exposta de se fazer comparações entre o valor da vida de indivíduos de 

diferentes espécies, isto está de acordo com a exigência da universalidade de nossos 

julgamentos morais. O teste pode ser feito: basta que nos imaginemos respectivamente na 

pele de um ser autoconsciente e em seguida na pele de um ser meramente consciente. É 

somente na primeira situação, argumenta Singer, que há o desejo de se continuar vivendo 

– ou simplesmente o desejo de evitar a morte, mesmo que seja indolor e instantânea - 

juntamente com desejos que são intencionalmente traçados a longo prazo e exigem tempo 

e dedicação para que se concretizem. Apenas no primeiro caso é que a morte representa 

                                                 
40 Este é o ônus de Singer e daqueles que defendem sua versão do argumento da substituibilidade.  
41 SINGER, 2011, p. 100-103. 
42 Lembremos que Singer acredita que a morte para um ser meramente senciente, do ponto de vista de sua 

consciência, não representa algo muito diferente do que o sono. Isto acontece porque, argumenta Singer, 

quando um ser meramente senciente desperta é como se nascesse, devido à falta de conexão entre os estados 

mentais passados e futuros, um novo ser. 



57 

 

um prejuízo neste sentido, pois frustra a realização de desejos que são centrais na vida 

dos indivíduos e que jamais serão compensados pela criação de outro ser autoconsciente, 

já que neste caso o dano em questão é pessoal (envolve preferências únicas) e não pode 

ser contrabalançado apenas trazendo à vida um outro ser com características semelhantes. 

Afinal, a característica mais marcante de um ser autoconsciente é que seus desejos não 

são genéricos, isto é, não exprimem apenas preferências imediatas semelhantes e 

intercambiáveis. É, portanto, também somente no primeiro caso que o desejo de viver e 

a realização dos desejos direcionados ao futuro devem ser levados em conta de maneira 

imparcial, pois é somente em seres autoconscientes – aqui em oposição a seres meramente 

conscientes – que esses desejos existem. Já no segundo caso, a saber, 

Se um ser é incapaz de se conceber como existindo através do tempo, nós não 

precisamos levar em conta a possibilidade dele se preocupar sobre as 

expectativas de sua existência futura serem abreviadas. Ele não pode se 

preocupar sobre isso, porque ele não possui uma concepção de seu próprio 

futuro (SINGER, 2011, p. 78, tradução nossa). 

 

 

1.3.3 Outras objeções   

 

Há, no entanto, quem argumente que o utilitarismo preferencial de Singer não 

restringe, como deseja, o escopo do argumento da substituibilidade somente para seres 

meramente sencientes, e que, portanto, pessoas também podem ser substituídas. É o caso 

de H.L.A Hart ao argumentar que 

 O utilitarismo de preferências é, afinal, uma forma de maximização do 

utilitarismo: ele determina que a satisfação geral das preferências de diferentes 

pessoas seja maximizada, assim com o utilitarismo clássico estabelece que a 

felicidade geral experimentada seja maximizada... Se as preferências, inclusive 

o desejo de viver, podem ter a sua importância diminuída pelas preferências 

dos outros, por que não podem ter a sua importância diminuída por novas 

preferências que foram criadas para substituí-las?  (HART apud SINGER, 

2002, p. 136) 

 

Visak (2013) explica esta objeção da seguinte forma: quando uma pessoa é morta 

ela é privada de satisfazer uma certa quantidade de desejos, afinal, se ela tivesse 

sobrevivido ela provavelmente os teria satisfeito, o que resultaria provavelmente em um 

bem-estar total positivo – a saber, no todo de sua vida haveriam mais desejos satisfeitos 

do que insatisfeitos. Se uma pessoa quando morta é substituída por outra que terá no 

mínimo o mesmo tanto de bem-estar – no caso, a mesma quantidade de preferências 

satisfeitas – do que a outra teria tido se tivesse continuado viva, logo a criação deste novo 

ser parece compensar a perda ocasionada pela morte do outro. Singer concorda que o 



58 

 

utilitarismo é uma maneira de maximizar a satisfação das preferências, mas discorda que 

preferências frustradas possam ser compensadas pela criação e satisfação de outras novas 

preferências – não importa se as novas preferências serão criadas juntas com um novo ser 

ou em seres já existentes. Para se justificar, o filósofo propõe o seguinte exercício: 

 

Se eu me colocar no lugar de outra pessoa com uma preferência insatisfeita e 

me perguntar se quero que essa preferência seja satisfeita, a resposta será 

(tautologicamente) sim. Mas, se perguntar a mim mesmo se desejo que se crie 

uma nova preferência que possa então ser satisfeita, ficarei em dúvida 

(SINGER, 2002, p. 137). 

 

 A dúvida se deve ao fato de que não sabemos se a nova preferência é agradável 

ou não. Não ficamos propositalmente, por exemplo, com sede, para simplesmente 

satisfazer nosso desejo de beber água. Criar este tipo de preferência “se assemelha mais 

a uma privação” (SINGER, 2002, p. 137). Por outro lado, se a criação de novas 

preferências nos leva a ter experiências mais prazerosas, ela se torna um meio de 

atingirmos aquilo que qualquer modo, afinal, quase todos nós desejamos ter experiências 

prazerosas. Por exemplo, fazer uma caminhada para garantir o bom apetite garante a 

satisfação de um desejo que já temos de qualquer forma: o de comer bem. Se é assim, 

Singer, conclui que a criação de novas preferências não é algo bom ou ruim em si, mas 

varia de acordo com a nível de adequação que encontra com as nossas preferências 

habituais: preferimos, como foi dito acima, por exemplo, experiências prazerosas em 

detrimento daquelas que causam dor43. Além disso, o argumentado utilizado por Singer 

do livro de contabilidade moral (moral ledger44) nos ajuda a compreender melhor a sua 

discordância de Hart. Segundo este argumento, a criação de cada preferência insatisfeita 

configura uma dívida que fica anotada em um livro de contabilidade moral e que só é 

cancelada quando esta é satisfeita. Este modelo exclui a possibilidade da substituição de 

pessoas. Ora, quando uma pessoa é morta suas preferências a longo prazo e direcionadas 

ao futuro, além do próprio desejo de continuar vivendo são frustrados. Utilizando a 

metáfora do livro de contabilidade, quando matamos uma pessoa, lançamos uma dívida 

                                                 
43 Singer poderia ter formulado assim: se alguém me pergunta se desejo caminhar para satisfazer com mais 

intensidade o desejo de comer parece que a novo desejo criado já está de acordo com algo que desejo de 

qualquer forma, comer bem, ou o prazer que obtenho de me alimentar quando tenho um apetite adequado. 

Porém ,se me perguntam se quero que criem um outro indivíduo diferente de mim para compensar os 

desejos que não poderei satisfazer – afinal, estarei morto – , me parece que isso se assemelha muito mais a 

uma privação. 
44 Ledger é uma palavra inglesa que significa livro de contabilidade. Este tipo de livro servia – hoje em dia 

foi substituído pelos computadores – para anotar as dívidas dos compradores até que elas fossem debitadas. 

As dívidas eram anotadas de um lado do livro e quando pagas eram devidamente debitadas do outro lado. 



59 

 

no livro que não poderá mais ser cancelada. Substituir este ser morto por um novo não 

fará com a dívida seja debitada. Na verdade, como bem observa Visak “o máximo que o 

novo ser pode alcançar é satisfazer todas as suas preferências e terminar em um nível de 

bem-estar neutro” (2013, p. 56). A conclusão, portanto, é que a criação de um novo ser 

autoconsciente jamais compensará o dano causado pela morte de um ser autoconsciente.  

Ademais, se as preferências não satisfeitas no momento da morte contam negativamente 

para Singer como se fossem dívidas, seres meramente sencientes, que levam vidas 

agradáveis, por não possuírem desejos direcionados ao futuro, podem ser substituídos por 

outros indivíduos semelhantes sem deixar dívidas45 no livro de contabilidade moral. 

Ainda sob raciocínio semelhante, este modelo de explicação, alega Singer, tem a 

vantagem de explicar46 porque é errado trazer à vida uma criança que terá uma existência 

miserável, mas não consideramos que seja uma obrigação trazer à vida uma criança que 

levará uma vida feliz. A criança miserável deixará uma dívida (preferências insatisfeitas) 

que não poderá ser cancelada. A criança feliz terá suas preferências satisfeitas, a saber, 

todas as dívidas criadas serão debitadas quando seus desejos forem satisfeitos. De acordo 

com esta perspectiva do débito, portanto, tanto no caso da substituição dos animais 

meramente sencientes, como no da criança feliz o resultado é eticamente neutro47. O caso 

da substituição entre seres meramente sencientes se explicaria da seguinte forma: no 

momento em que o ser meramente senciente fosse morto de modo indolor enquanto 

estivesse inconsciente ele não deixaria nenhuma dívida no livro da contabilidade moral. 

Ele não deixaria dívidas porque a) teria levado até o momento da morte uma vida feliz, 

isto é, uma vida com seus desejos, neste caso de natureza imediata, todos satisfeitos, b) 

ele não possui desejos direcionados para o futuro, muito menos o próprio desejo de 

continuar vivo. Assim, quando morto subitamente e de maneira indolor, dormindo, este 

ser meramente senciente que teve uma vida feliz até o momento de sua morte terá em seu 

livro da contabilidade moral saldo zero, isto é, todas as preferências satisfeitas e nenhuma 

dívida. Nossas considerações agora diriam respeito somente as novas preferências por 

satisfazer que surgiriam quando acordasse caso não tivesse sido morto. A substituição por 

                                                 
45 Quanto mais forem orientadas pelo futuro as preferências do ser em questão, maior será a dívida que a 

morte prematura proverá, pois envolverá a frustração de uma gama de desejos centrais em sua vida. 
46 O argumento explica também porque as duas mulheres do exemplo do Parfit fazem igualmente a coisa 

errada. As duas mulheres escolhem dar à luz a duas crianças que provavelmente terão um saldo negativo 

maior no livro da contabilidade moral do que teriam as outras crianças caso agissem diferente. O mesmo 

vale para o outro exemplo: manter o Business as Usual traria uma dívida muito maior do que mudar para 

uma abordagem Sustentável.  
47 Consequentemente, esta explicação da assimetria, evita também a conclusão de que seria obrigatório 

trazer à vida a maior quantidade de seres felizes possível. 



60 

 

um outro ser semelhante que terá uma vida feliz (preferências satisfeitas), contudo, 

compensaria sua morte prematura. Afinal, como foi explicitado, para um ser que não 

possui consciência de si mesmo em nenhum grau, o despertar do sono significa o 

despertar de um novo ser do ponto de vista de sua consciência, então, não haveria 

diferença se de fato substituíssemos um ser meramente senciente por outro, desde que 

ambos levassem vidas felizes e não deixassem dívidas no livro de contabilidade moral. 

Manter o mesmo animal vivo ou substituí-lo, neste caso, seriam ambos eticamente 

neutros. 

Há, contudo, um problema a ser considerado com esta abordagem de débito das 

preferências. Ela implica que seria errado trazer à vida uma criança que teria uma vida 

satisfatória no geral, mas que deixasse no livro da contabilidade moral algumas 

preferências por satisfazer. Afinal, “já que todos têm alguns desejos que ficam por 

satisfazer, a conclusão que se pode tirar é que teria sido melhor nenhum de nós ter 

nascido” (SINGER, 2002, p. 138). Uma possível 48solução para o problema seria estipular 

um nível de satisfação que, embora abaixo da satisfação completa das preferências, 

determinasse quando “uma vida deixa de valer a pena ser vivida, da perspectiva da pessoa 

que a leva” (SINGER, 2002, p. 139). Em outras palavras, embora todos deixemos uma 

dívida no livro de contabilidade moral, parece possível estipular um limite até onde nossas 

vidas possam ser satisfatórias mesmo com algumas de nossas preferências frustradas. 

 Um outro argumento complementar é oferecido por Singer, o qual chamaremos 

de modo abreviado de modelo da viagem49. Singer tira de Shakespeare a inspiração para 

este argumento. O poeta afirma que a vida é uma viagem incerta e que por isso as vidas 

das pessoas são “como jornadas árduas e incertas, em diferentes etapas, nas quais diversas 

quantidades de esperança e desejo, bem como tempo e esforço, foram investidas com a 

finalidade de concretizar objetivos específicos” (SINGER, 2002, p.139). São os objetivos 

e os esforços empenhados nesta viagem que determinam, portanto, o sucesso de sua 

realização. Uma viagem cancelada antes mesmo de acontecer pode causar muito pouco 

ou quase nenhuma frustração ao viajante, enquanto outra cancelada já em curso traz 

prejuízo ao viajante de acordo o grau de empenho já gasto para alcançar os objetivos. 

Quanto mais objetivos estabelecidos e quanto mais empenho para alcançá-los mais 

                                                 
48 Possível porque nem o próprio Singer parece muito convencido dela, pois chega a admitir que sua própria 

solução parece ser ad hoc, embora talvez possa incorporada ao seu sistema de maneira plausível. Singer, 

na terceira e mais recente edição de Ética Prática omite esta solução. 
49 O modelo da viagem na terceira edição de Ética Prática (2011) também foi omitido. 



61 

 

“aumenta a inconveniência de se levar a viagem a um fim prematuro” (SINGER, 2002, 

p. 139). 

 O modelo da viagem tem objetivos semelhantes ao modelo do livro de 

contabilidade. O primeiro deles é o de mostrar que seres autoconscientes devido ao 

empenho que despendem em suas viagens e a particularidade de seus objetivos não podem 

ser substituíveis. O modelo também justifica que trazer à vida um ser infeliz é algo ruim 

porque seria o mesmo que lançar o viajante a uma rota de fracasso e frustração. O oposto, 

isto é, trazer à uma vida uma criança feliz, também não é obrigatório segundo este modelo 

de explicação. Isto se explicaria porque cancelar uma viagem antes mesmo de ela começar 

não causa grandes prejuízos ao viajante já que ele sequer tinha planos ou objetivos, e 

nenhum esforço foi frustrado em torno do empreendimento. Por fim, as duas mulheres do 

exemplo de Parfit cometem igualmente o mesmo erro segundo este modelo porque 

escolhem enviar os viajantes mais despreparados e com menos possibilidades de sucesso 

no lugar de outros mais preparados. 

 É preciso notar, no entanto, que Singer, na terceira edição de Ética Prática (2011), 

para manter que pessoas são insubstituíveis baseando-se no modelo do livro de 

contabilidade moral, indica como solução o “apelo uma noção de valor que vá além da 

base minimalista do utilitarismo preferencial”, a saber, um apelo a uma ideia de valor 

objetivo que vai além da maximização imparcial das preferências de todos os afetados 

pela ação. Este apelo proporciona um meio para escapar tanto da consequência, 

claramente indesejada por Singer, de que pessoas são substituíveis bem como de outra 

consequência que surge da objeção pessimista de que é melhor não ter nascido: a de que 

seria melhor que todos os que existem agora fossem esterilizados50, porque a) aquele que 

existem agora teriam uma vida melhor se não houvesse gerações futuras, b) trazer alguém 

à vida deixará inevitavelmente uma dívida no livro da caixa moral. A adoção de uma 

combinação entre o utilitarismo preferencial com a ideia de que existe algo que possui 

valor intrínseco para além da satisfação das nossas preferências traz uma solução para 

esse problema pois coloca em jogo outro valor51 além da satisfação e frustração das 

preferências quando consideramos se devemos ou não trazer um novo ser ao mundo. A 

realização ou não deste valor independente pesaria contra a ideia de que seria melhor que 

                                                 
50 Singer imagina nomeia este cenário pessimista de Party & Go.  
51 Singer chega a sugerir a possibilidade se adotar uma abordagem pluralística do valor, em que valores 

como, por exemplo, a amizade, o conhecimento, etc. fossem também considerados como portadores de 

valor intrínseco. 



62 

 

nenhum de nós tivéssemos nascido, pois, afinal, ela também entraria no cálculo – 

complexo – do que torna ou não uma vida agradável. No entanto, Singer, deixa claro que 

este é apenas um caminho que ele aponta para resolver estas difíceis questões, e que elas 

trazem consigo problemas como: determinar que outro valor deve ser combinado com o 

utilitarismo preferencial, e principalmente, explicar como esses diferentes valores se 

relacionam uns com os outros, por exemplo, quando eles entram em conflito. Por fim, é 

preciso notar que todos estes modelos oferecidos por Singer fornecem subsídio para uma 

reflexão sobre a difícil questão sobre que seres são substituíveis, e todas elas, como 

esclarecido, apontam razões para a rejeição da aceitação de que seres autoconscientes 

sejam substituíveis. A aceitação do argumento da substituibilidade, contudo, de seres que 

não possuem autoconsciência não significa de modo algum que o interesses destes seres 

sejam levados em conta de maneira desigual. Na verdade, Singer acredita que, satisfeitas 

todas as condições expostas, a substituição considera seus interesses de maneira 

adequada. 

1.4 Aspectos práticos 

Podemos agora, à luz dos argumentos expostos, extrair algumas conclusões 

importantes acerca do nosso tratamento destinado aos animais não humanos. A aplicação 

do princípio da igual consideração de interesses a todo ser senciente nos fornece um guia 

para sabermos quais práticas humanas são especistas. Basta lembrarmo-nos que o critério 

não arbitrário estabelecido para que um indivíduo tenha seus interesses levados em conta 

é a senciência. Todo ser senciente, independente do seu grau de autoconsciência e da 

espécie a que pertence, tem no mínimo o interesse de não sofrer. Se não quisermos ser 

especistas, portanto, temos de levar em conta seu interesse em não sofrer 

independentemente de quaisquer outras características que eles possuam. Se quisermos 

saber onde os animais não humanos entram nessa história basta que nos perguntemos 

quais dentre eles são sencientes52 e se nós respeitamos seus interesses em nossas práticas 

diárias. A resposta nos faria perceber que teríamos que fazer mudanças radicais – ou 

mesmo abandonar várias delas – no tratamento dispensado aos animais através de práticas 

como a pecuária, experimentação animal, caça, entretenimento, etc. O fato é que se 

                                                 
52 Como nos explica DeGrazia “Nós não sabemos em que ponto da escala filogenética, ou árvore 

evolucionária, a senciência desaparece, sendo substituída por mecanismos neurais não conscientes mais 

primitivos. Mas [...] há uma forte evidência que ao menos animais vertebrados são sencientes e pouca ou 

nenhuma evidência que os mais primitivos invertebrados sejam sencientes” (2002, p. 18). 



63 

 

quisermos de fato respeitar o princípio que nos diz que os interesses semelhantes de seres 

de outras espécies contam igualmente, precisaremos buscar alternativas que não 

prejudiquem de maneira arbitrária o bem-estar destes animais. 

No caso da alimentação, que adotaremos como exemplo, uso mais comum e 

provavelmente também o mais antigo que fazemos dos animais não humanos, o 

veganismo53, de modo geral, é a alternativa defendida por Singer. Podemos ter uma dieta 

nutricionalmente adequada54 e saudável sem consumir carnes e produtos de origem 

animal. Se temos esta alternativa e sabemos que a produção de carne e produtos de origem 

animal nas indústrias modernas, na busca por redução de custos para oferecer um preço 

acessível e lucrativo, causa sofrimento intenso aos animais envolvidos no processo que 

vai do seu nascimento até o abate, que justificativa podemos dar para não pararmos de 

financiar esta indústria de sofrimento e não adotarmos uma dieta vegana? Fazê-lo seria 

concordar que interesses triviais humanos como, por exemplo, o prazer do paladar – aqui 

precisamos levar em consideração que existe uma alternativa concreta que é o veganismo 

– tem um peso maior do que o bem-estar e as vidas destes animais, pois fere o interesse 

mais básico que um ser pode ter: aquele de não sentir dor. Uma conclusão deste tipo não 

pode ser sustentada pelo princípio igualitário defendido por Singer55. Além disto, se 

acrescentamos ao que acabamos de dizer  outras razões indiretas confirmamos que o 

consumo de carne é um luxo insustentável: a produção industrializada de carne em larga 

escala é ineficiente porque desperdiça uma grande quantidade de grãos que usamos para 

alimentar os animais que consumimos e poderia ser consumida por nós diretamente. 

                                                 
53 O veganismo, do ponto de vista da alimentação, é o boicote aos alimentos de origem animal. Singer 

afirma que  “Os vegans [...] estão certos em afirmar que não devemos utilizar lacticínios. São demonstrações 

vivas de que uma dieta totalmente isenta de exploração de outros animais é possível e benéfica, em termos 

nutricionais” (SINGER, 2004, p. 200). Como tentaremos mostrar mais adiante, o veganismo é uma 

consequência prática dos argumentos de Singer, pelo menos para as nossas decisões do dia-a-dia. Em um 

nível teórico o consumo de ovos e lacticínios e até mesmo da carne segundo o autor é plausível desde que 

não cause sofrimento e atenda, quando envolver, morte as demandas exigidas por seu utilitarismo 

preferencial para uma substituição ética de animais. Contudo, como mostraremos  logo adiante, as 

demandas são tão exigentes, que ao nosso ver, dada a opção palpável do veganismo, um utilitarista como 

Singer tem de concordar que o melhor para todos os envolvidos, nós e os animais, é nos tornarmos veganos. 
54 Cf. MELINA, Vesanto; CRAIG, Winston; LEVIN, Susan et al. Position of the Academy of Nutrition and 

Dietetics: Vegetarian Diets. Journal of the Academy of Nutrition and Dietetics, Volume 116 , Issue 12 , 

1970 – 1980, 2016. Disponível em: <http://www.andjrnl.org/article/S2212-2672(16)31192-3/pdf>. Acesso 

em: 6 de janeiro de 2017; Departamento de medicina e nutrição da Sociedade Vegetariana Brasileira. Guia 

alimentar de dietas vegetarianas para adultos. Sociedade Brasileira Vegetariana (SVB): São Paulo, 2012. 

Disponível em: <https://www.svb.org.br/livros/guia-alimentar.pdf>. Acesso em: 6 de fevereiro de 2017. 
55 Ademais, mesmo um especista que defendesse que os interesses dos outros animais não humanos contam 

menos do que os dos humanos devido as diferenças de capacidade cognitiva entre humanos adultos normais 

e outros animais não humanos, teria que reconhecer que o modo de criação moderno das granjas industriais 

causa tanto sofrimento, que mesmo se considerado desigualmente – o que, como foi argumentado seria 

logicamente arbitrário – teria de ser abolido. 

http://www.andjrnl.org/article/S2212-2672(16)31192-3/pdf
https://www.svb.org.br/livros/guia-alimentar.pdf


64 

 

Portanto, conclui Singer, a) a produção de carne intensiva não é necessária para que 

tenhamos uma boa saúde, b) não aumenta a quantidade de alimento disponível, c) causa 

efeitos colaterais negativos diversos56, e por fim, d) causa sofrimento intenso aos animais. 

Ora, de acordo com essas informações disponíveis e as alternativas que temos devemos 

boicotar a indústria da carne se não quisermos ser especistas. 

  A mesma conclusão, no entanto, parece não se aplicar a outras formas de produção 

da carne e de produtos de origem animal. À primeira vista não parece impossível que 

existam formas de criação animal que estejam de acordo com os interesses dos animais 

não humanos. Animais criados livres, por exemplo, são muito mais felizes do que animais 

que passam a vida toda confinados em jaulas apertadas. Contudo, mesmo os sistemas de 

criação que existem hoje que mais se aproximam 57dessa ideia parecem apresentar 

problemas que vão de encontro aos interesses básicos dos animais. A maioria deles ainda 

pratica atividades como a 

Castração, separação da mãe e do filhote, separação dos rebanhos, 

identificação, transporte, processo de abate e finalmente o momento do abate58 

em si mesmo – todas elas provavelmente envolvem sofrimento e não tomam 

em consideração os interesses dos animais (SINGER, 2011, p. 56,tradução 

nossa). 

 

Não há razões para descartar a possibilidade de que existam formas de criação 

animal que possam evitar esses problemas e que, portanto, não prejudiquem o bem-estar 

dos animais envolvidos. Não obstante, “é difícil imaginar como os animais poderiam ser 

criados para gerar alimento sem se incorrer nessas formas de sofrimento”59 (SINGER, 

2004, p. 181). O foco, portanto, deve ser o de não consumir produtos que tenham origem 

em modos de criação especista. A produção em grande escala para atender a demanda de 

consumo das grandes cidades, como vimos, é incompatível com um tratamento não 

especista. A conclusão, à luz da abordagem utilitarista de Singer, se mantém com uma 

pequena alteração: devemos boicotar o consumo de carnes e produtos derivados de 

                                                 
56 Segundo consta em um relatório da Humane Society Internacional: “A agricultura animal consome 

recursos naturais de forma ineficiente, contribui para o desmatamento e produz enormes quantidades de 

dejetos animais, ameaçando as qualidades da água e do ar e contribuindo para as mudanças climáticas. A 

organização das Nações Unidas para Agricultura e Alimentação (FAO) estimou, em 2006, que o setor de 

agricultura animal era responsável por 18% de todos os gases do efeito estufa gerados por atividades 

humanas e era, “de longe, o maior utilizador de terras dentre as atividades humanas” 
57 Estamos nos referindo aqui a formas de criação denominadas de “amiga dos animais” (animal-friendly 

animal husbandry) ou simplesmente “humanitárias”. 
58 Cf. Animal Ethics. A morte dos animais usados para alimentação. Disponível em: http://www.animal-

ethics.org/morte-animais-usados-para-alimentacao/. Acesso em 5 de janeiro de 2017. 
59 Concordamos com Singer que isto parece praticamente impossível de ser feito, ou no mínimo duvidoso. 

E se pudesse ser feito seria tão dispendioso que apenas pessoas muito ricas teriam acesso. 

http://www.animal-ethics.org/morte-animais-usados-para-alimentacao/
http://www.animal-ethics.org/morte-animais-usados-para-alimentacao/


65 

 

animais não humanos, a não ser que tenhamos certeza de que tenham sido produzidos 

sem sofrimento (embora saibamos que isto é quase impossível). 

Um outro aspecto merece ser mencionado quando tratamos do consumo da carne 

na alimentação humana: a morte dos animais. Vimos, de acordo com o que foi 

desenvolvido na seção anterior, que o assassinato de um ser meramente senciente pode 

ser justificável moralmente se: 

 

a) o animal tiver uma vida feliz e for morto de maneira indolor. 

b) suas mortes não causarem sofrimento a terceiros. 

c) e que a morte do animal seja compensada pela criação de um outro que, não fosse a 

morte do primeiro, jamais teria existido. 

 

Para que as duas primeiras condições sejam satisfeitas precisaremos supor que 

temos certeza que a carne que estamos consumindo é fruto de um modo de criação sem 

sofrimento tanto para o animal abatido quanto para terceiros, algo que como vimos, 

embora questionável, é possível. A terceira condição faz uma exigência importante: é 

preciso que tenhamos certeza também de que a morte prematura do animal morto para se 

transformar em alimento tenha sido compensada pela vida de um outro que será 

igualmente criado sem sofrimento, a saber, terá uma vida feliz. Isto nos traz um problema 

adicional no que tange a moralidade do consumo de carne: devemos evitá-lo também 

quando não sabemos se a vida do animal que originou o produto que se está a consumir 

foi devidamente substituída pela de outro animal semelhante. Além disso, devemos ter 

em conta que o escopo de aplicação da terceira condição é bastante limitado. segundo o 

raciocínio de Singer, a substituição de um animal por outro,  só é completa se envolver 

animais meramente sencientes. Singer não fala nada sobre haver um nível acima da mera 

senciência em que o argumento seja ainda plausível ou defensável. No entanto, pensamos 

que ele aceitaria a ideia de que quanto maior o nível de autoconsciência dos animais 

envolvidos na substituição maior o prejuízo (frustração das preferências) para os animais, 

e, portanto, mais objetável se torna a sua prática. Imaginemos, por exemplo, uma escala 

fictícia de autoconsciência que vai de um a dez (no zero estariam alocados os seres 

meramente sencientes). Singer, por ser um consequencialista60, provavelmente também 

                                                 
60 Singer (2004, p. 200), por exemplo, indica estratégias de redução de consumo de produtos de origem 

animal e carnes. O raciocínio é semelhante: é melhor que as pessoas reduzam gradativamente e substituam 



66 

 

aceitaria que é pior substituir seres que tivessem nível de autoconsciência 5 do que seres 

que tivessem apenas 1. Isto não significa, contudo, que a substituição tanto em um caso 

como no outro seja a coisa certa a se fazer, dado que podemos adotar uma alimentação 

vegana sem nenhum prejuízo a nossa saúde. Ademais, é notória a dificuldade de se 

estabelecer com alguma certeza que animais são ou não autoconscientes (meramente 

sencientes). Singer não nos dá uma indicação concreta de que animais poderiam 

preencher este pré-requisito, mas podemos imaginar que seres assim sejam bastante 

rudimentares, o que nos levaria em alguns casos a espécies de animais não humanos das 

quais sequer temos o costume de nos alimentarmos. Vacas, porcos, galinhas, peixes e 

outros animais que costumamos servir em nossos pratos como comida, possuem, em 

algum grau, autoconsciência, logo estão fora do escopo do argumento da 

substituibilidade. Ademais, sempre que não pudermos ter certeza se um animal é 

meramente senciente ou não, o melhor a se fazer, seria, de com acordo com Singer, 

conceder o benefício da dúvida 61. Poderíamos sistematizar assim o que foi dito: 

 

1. Para que a alimentação de produtos oriundos da criação de animais não humanos seja 

justificável moralmente é necessário que eles levem vidas felizes, isto é, sejam criados 

sem sofrimento. 

2. Contudo, em vários casos, para que se obtenha o produto desejado (a carne, por 

exemplo), a criação sem sofrimento envolve em sua última etapa de produção o 

assassinato dos envolvidos. 

3. O assassinato só pode ser justificado moralmente se for feito de modo indolor, não 

causar sofrimento ou prejuízo a terceiros, e, por fim, se for compensado pela existência 

de um novo ser que terá prospectos semelhantes de uma vida feliz. 

4. A compensação só pode ser justificada completamente, isto é, sem perdas, se os 

animais em questão forem meramente sencientes. 

 

                                                 
os alimentos de origem animal por vegetal depois de um tempo do que simplesmente continuarem a manter 

os mesmos hábitos especistas. 
61 O próprio Singer afirma que “Se é errado matar uma pessoa quando nós podemos evitar fazê-lo, e se há 

uma dúvida real sobre se o ser que estamos pensando em matar é uma pessoa, a melhor coisa a se fazer é 

oferecer àquele ser o benefício da dúvida” (2011, p. 103, tradução nossa). Se devemos conceder o benefício 

da dúvida quando não estamos certos se um indivíduo é senciente, parece-nos claro que em um caso 

semelhante como o de possuir dúvida se um ser possui algum nível ou não de autoconsciência (algum nível 

de pessoalidade) o mesmo benefício deva ser concedido. Na verdade, de modo mais geral, podemos 

entender o princípio do benefício da dúvida da seguinte maneira: devemos conceder o benefício da dúvida 

em todos os casos em que, dada a falta de informações disponíveis conclusivas, nossas ações possam 

prejudicar de forma parcial os afetados pela nossa ação. 



67 

 

Conclusão provisória 

 

5. O consumo da carne e de outros produtos de origem animal só pode ser justificado 

moralmente se envolver criação que dê ao animal uma vida agradável, evitar sofrimento 

e prejuízos a terceiros, causar morte indolor que será compensada pela existência de um 

novo ser semelhante que terá uma vida igualmente feliz, e se envolver apenas seres 

meramente sencientes. 

 

Contrapartida: 

 

6. A autoconsciência, e, portanto, a pessoalidade, se dão em graus e não são uma questão 

de extremos onde podemos simplesmente separar de um lado seres meramente sencientes 

e do outro, seres autoconscientes. Por isto, é difícil estabelecer quando um outro ser possui 

um senso de si mesmo, ou de seu passado e de seu futuro. Contudo, como o próprio Singer 

indica, as evidências mostram que muitos animais os quais estamos acostumados a nos 

alimentarmos (vacas, porcos, galinhas, peixes, etc.) possuem algum grau de 

autoconsciência. Por fim, nos casos em que as informações disponíveis não forem 

conclusivas62, devemos conceder aos envolvidos o benefício da dúvida. 

 

7. Pelos motivos explicitados acima, grande parte da matança que envolve animais não 

humanos está aberta a objeção: deve ser contestada por completo quando os animais 

envolvidos possuírem algum grau de autoconsciência, e abandonadas quando o estado 

das informações disponíveis sobre seu grau de autoconsciência nos causarem dúvidas. 

 

Conclusão final a um nível crítico de raciocínio moral 

 

8. Conclusão quanto aos produtos de origem animal que não envolvem morte: o consumo 

destes produtos é justificável moralmente apenas quando tivermos certeza que os 

animais envolvidos em sua produção levam vidas felizes, e que a sua produção não causa 

sofrimento ou prejuízos a terceiros. 

                                                 
62 Como Felipe nos explica:  [...] o atraso das ciências em relação a capacidade mental da maior parte das 

outras espécies animais não nos permite concluir que os demais animais não podem ter a existência de 

pessoas [ou mesmo possuírem algum grau de autoconsciência]. Até há alguns anos atrás, dizia-se de todos 

os animais que eram incapazes de sentir dor, prazer, de pensar e de comunicar-se. Hoje já se diz de muitos 

deles que são capazes de tudo isso na sua forma específica. " (2003, p. 147). 



68 

 

9. Conclusão quanto aos produtos de origem animal que envolvem morte: o consumo 

destes produtos é justificável moralmente apenas quando tivermos certeza que os 

animais envolvidos sem sua produção levam vidas felizes (sem sofrimento), que a sua 

produção (incluindo agora a etapa que inclui o assassinato) não causa sofrimento ou 

prejuízos a terceiros, que suas mortes serão praticadas de modo indolor, e, por fim, que 

os animais envolvidos são meramente sencientes. 

Não podemos descartar que a realização das conclusões expostas acima seja 

possível. Entretanto, como explicamos, parece conflituosa ou no mínimo duvidosa a 

tentativa de conciliar a meta de produzir animais para o consumo sem incorrer em 

procedimentos tradicionais em sua criação que causam sofrimento. Na produção intensiva 

onde a busca por lucros exorbitantes é guiada pela eficácia industrial e combinada com 

métodos de confinamento, o sofrimento e a vida degradante que os animais levam podem 

ser vislumbrados e denunciados mais facilmente63. Devemos, no entanto, sustentar 

dúvidas também quando a propaganda feita pelos criadores que prometem uma criação 

“amiga dos animais” e um abate “humanitário”. Muitas vezes as palavras “amigo” e 

“humanitário” não significam nem de longe que os interesses dos animais estão sendo 

levados em conta da maneira justa e adequada. Em alguns, por exemplo, os animais 

podem estar sendo tratados de modo semelhante ao que recebem no modo de criação 

intensiva, exceto pela maior disponibilidade de espaço e menor tempo de confinamento 

– o que pode sem dúvida representar algum avanço, mas que não deve ser avaliado 

separadamente dos outros aspectos de sua criação. Além disso, a disponibilidade de 

espaço pode ser contrabalanceada64 por outras práticas nocivas: o sistema orgânico de 

criação, apenas para citar apenas um exemplo, impõe várias restrições no que tange a 

medicação dos animais não humanos, o que traz dificuldade para um tratamento adequado 

para os animais doentes, e consequentemente, influencia na qualidade de suas vidas. 

Práticas como a restrição de medicamentos65 são promovidas como “humanitárias” e 

“amigas dos animais”. As palavras “humanitário” e “amigo” devem, portanto, ser 

analisadas e investigadas com muito cuidado, pois podem, na boca dos porta-vozes 

                                                 
63  A carne é fraca Terráqueos são dois exemplos documentários que denunciam o tratamento dispensado 

a animais não humanos. Ambos estão listados nas Referências Bibliográficas. 
64“Elsbeth Stasse, professora em Animais e Sociedade na Universidade de Wageningen, vai mais longe ao 

afirmar que ela preferiria ser uma vaca em um sistema de criação intensivo do que uma vaca em um sistema 

de agricultura orgânico” (VISAK, 2013, p. 52). Para mais informações sobre a condição de vida dos animais 

em sistemas orgânicos de produção conferir VISAK, 2013, p. 51-53. 
65 Aqui é preciso esclarecer que o objetivo dessas práticas não é o de elevar o bem-estar dos próprios 

animais, mas o de pura e simplesmente abastecer um nicho do mercado de produtos animalizados. 



69 

 

(incluídos aqui infelizmente, muitas vezes, veterinários e organizações de saúde animal 

em geral) da exploração animal, ter o significado que eles quiserem.  

Isto é o que podemos chamar de dito desconexo66. Ditos desconexos são 

simplesmente discursos desconectados das práticas que eles representam e geralmente 

estão a serviço da retórica e propaganda daqueles vendem produtos de origem animal ou 

lucram através da sua exploração em geral. Deveríamos, portanto, sempre que lermos 

“amigos dos animais”, “bem-estar dos animais”, “humanitário”, “orgânico”, entre tantas 

outras palavras que prometem maravilhas acerca do tratamento dos animais que 

consumimos, nos perguntarmos se são apenas ditos desconexos, ou se estão de acordo 

com o que o princípio da igualdade requer que façamos. Este alerta precisa ser feito 

porque se os argumentos de Singer estiverem corretos, o consumo de carne e de produtos 

de origem animal são justificados sob uma série de condições bem delineadas e que não 

podem ser resumidas ou interpretadas como meros ditos desconexos, a saber, como mero 

incentivo ao consumo de carne “amiga dos animais” ou de produtos “orgânicos”, sem que 

estas palavras tenham um significado preciso67. As conclusões de Singer acerca do 

consumo da carne e seus derivados é exigente. Exigente o bastante para deixar claro que, 

se cumpridas e satisfeitas todas as condições aqui mencionadas, bem como os 

desdobramentos que delas reverberam, a sua aplicação se torna muito limitada. Tão 

limitada que não serviria para nos orientar em nossos raciocínios morais do dia-a-dia, 

dadas as suas peculiares e complexas exigências. Seria, por exemplo, simplesmente 

impossível investigar a procedência de tudo aquilo que comemos todos os dias, e em 

muitos casos sequer teríamos as informações necessárias disponíveis para uma avaliação 

correta da situação. Ademais, em outros casos, sequer estaríamos em condições ideais de 

julgar: apressados e com fome, ou mesmo afetados pelo desejo que nossos antigos hábitos 

alimentares construíram ao longo de nossa vida. O próprio Singer tem consciência de que, 

embora no nível crítico do raciocínio moral seu argumento possa ser sólido ou no mínimo 

plausível, no nível prático ele traz mais dúvidas do que orienta. É por isso que no nível 

intuitivo do raciocínio moral deveríamos simplesmente nos tornarmos veganos:  

 

Matar animais para transformá-los em alimento leva-nos a pensar neles como 

objetos que podemos usar como bem nos aprouver. Suas vidas, então, valem 

muito pouco quando confrontadas com os nossos meros desejos. Enquanto 

continuarmos com semelhante uso dos animais, mudar as nossas atitudes em 

relação do jeito que deveriam ser mudadas continuará sendo uma tarefa 

                                                 
66 Este conceito foi criado pelo filósofo Tom Regan (2006).  
67 É verdade que na prática por ser um consequencialista, ele incentiva avanços gradativos 



70 

 

impossível. Como podemos incentivar as pessoas a respeitar os animais e a ter 

uma igual consideração pelos seus interesses, se elas continuam a comê-los por 

mera questão de prazer? Para incentivarmos as atitudes corretas de 

consideração para com os animais, inclusive aqueles que não têm consciência 

de si, talvez seja melhor elevarmos a princípio elementar o evitar matá-los para 

que nos sirvam de alimento (SINGER, 2002, p. 143). 

 

Aqui também, como no caso em que discutimos as razões utilitárias que explicam 

o erro de se matar pessoas, a distinção entre os níveis crítico e intuitivo de raciocínio 

moral leva a um maior grau de convergência, pelo menos no que diz respeito as 

recomendações práticas, entre o utilitarismo e outras teorias morais não 

consequencialistas em geral. A adoção de um princípio mais geral como o de “Não tratar 

os animais não humanos, independentemente se são autoconscientes ou não, como 

objetos que podemos usar como bem nos aprouver” se aproxima68 bastante do  que propõe 

os que defendem a atribuição de direitos morais aos animais não humanos. A diferença 

crucial, contudo, está na razão da adoção desta regra. Singer, como utilitarista, a adota 

basicamente porque pensa que a) ela está de acordo com o princípio da igual consideração 

de interesses e trará a médio e longo prazo as melhores consequências para todos os 

envolvidos, neste caso em específico, principalmente para os animais não humanos, b) 

“há razões utilitárias para acreditar que nós devemos não tentar calcular as consequências 

para todas as decisões éticas que nós fazemos em nossas vidas diárias, mas somente em 

circunstâncias muito incomuns ou quando nós estamos refletindo sobre nossa escolha de 

princípios gerais para nos guiar no futuro” (SINGER, 2011, p. 12, tradução nossa). Não 

tratar ou pensar nos animais não humanos como coisas, o que implica no caso da 

alimentação em nos tornarmos veganos, é um princípio simples e claro o suficiente para 

nos guiar em nossas escolhas práticas do dia-a-dia. Se nos alimentamos da carne e de seus 

derivados, sabemos que muito dificilmente não estaremos colocando o mero prazer do 

paladar acima dos interesses mais básicos e vitais dos animais não humanos. Isto porque, 

se nossa interpretação dos argumentos de Singer estiver correta, é praticamente 

impossível satisfazer na prática por completo as exigências impostas em um nível crítico 

                                                 
68 Francione (1995, 2008, 2013), como veremos no próximo capítulo, argumentará que só poderemos falar 

em igual consideração de interesses em um sentido moral significativo se ela vier acompanhada da abolição 

do status de propriedade dos animais não humanos sencientes, isto é, se pararmos de tratá-los como meros 

recursos a nossa disposição. Caso semelhante é o de Tom Regan (2004, 2006) que, embora não trataremos 

diretamente neste trabalho, prescreve que tratemos com respeito os animais não humanos que compartilham 

conosco características relevantes do ponto de vista moral. Respeito significa, no contexto de sua obra, 

nunca tratar os indivíduos apenas como se tivessem valor instrumental, isto é, como se fossem meros meios 

para nossos fins. Tanto Francione, quanto Regan argumentam, em linhas gerais, a favor da abolição do uso 

institucionalizado dos animais não humanos. A adoção do veganismo, portanto, converge aqui no 

utilitarismo proposto por Singer e na abordagem dos direitos animais de modo geral. 



71 

 

de pensamento. Ademais, mesmo que possíveis, estas exigências não nos fornecem um 

guia objetivo e seguro para fazermos a coisa certa porque requer que façamos uma grande 

quantidade de cálculos que envolvem todos os aspectos teóricos discutidos até aqui. Por 

fim, posto na balança tudo o que analisamos, a conclusão, feita no nível intuitivo do 

pensamento, de que devemos nos tornar veganos, pode ser entendida como uma 

concessão69 do estatuto de pessoa para todos os seres sencientes. Se concedemos o 

benefício da dúvida para todos os animais não humanos (e humanos)70 sencientes, então 

não precisaríamos mais nos preocupar se a) eles são meramente sencientes ou possuem 

algum grau de autoconsciência, e, portanto, b) se são substituíveis ou não c) se levam 

vidas felizes e são de fato devidamente substituídos d) se somos devidamente informados 

pelos criadores quando eles usam adjetivos como “amigo” e “humanitário”, etc. Outros 

argumentos mencionados também entrariam na balança se estivéssemos operando em um 

nível crítico de raciocínio moral e preocupados também os impactos globais de nossas 

práticas, por exemplo, quando consumimos produtos de origem animal gastamos mais 

recursos do que se consumíssemos alimentos de origem vegetal diretamente, além disso, 

a criação de animais contribui para o desmatamento, produz enormes quantidades de lixo 

e dejeto que ameaçam a qualidade da água, do ar e influência diretamente nas mudanças 

climáticas, etc. 

 Utilizamos a alimentação como exemplo para ilustrar o impacto que a proposta 

de Singer tem em nossas vidas caso a adotemos na prática. Ela exige, do ponto de vista 

da alimentação, o veganismo, isto é, a abolição do uso injustificado dos animais como 

comida. Chegaremos a uma conclusão semelhante em várias outras práticas humanas 

habituais: podemos nos vestir, nos divertir, praticar esportes, desenvolver atividades 

culturais, desenvolver experiências científicas, etc. sem sacrificar os interesses básicos de 

bilhões de animais não humanos de modo arbitrário e injustificado dadas as nossas 

variadas alternativas e a nossa própria capacidade de criar alternativas que dispensem seu 

                                                 
69 Se nos lembrarmos bem, uma das principais características de pessoas no utilitarismo de Singer é que 

não são substituíveis. É principalmente isto que está em jogo. Como afirma Felipe, o ideal seria “enquanto 

não temos estudos mais refinados que nos permitam concluir que outros seres são incapazes de se tornarem 

pessoas, o melhor é ‘conceder-lhes o benefício da dúvida’, e isso significa, tratar a todos como se fossem 

pessoas, dispensando a eles os cuidados e prevenções que dispensamos a uma pessoa para minimizar seu 

sofrimento ou proporcionar seu bem-estar" (2003, p. 147). 
70 Singer admite de modo semelhante, ao discutir questões relacionadas ao aborto e infanticídio que, “para 

as decisões do dia-a-dia, nós devemos agir como se uma criança tivesse o direito à vida desde o momento 

de seu nascimento” (2011, p. 151, tradução nossa). Bebês recém-nascidos assim como vários animais não 

humanos não são pessoas, logo, em um nível crítico de raciocínio moral, as considerações acerca de seu 

bem-estar e do erro no ato de matá-los passam pelos mesmos problemas suscitados no caso dos animais 

não humanos meramente sencientes. 



72 

 

uso, e, por consequência, a sua exploração. Devemos abolir, portanto, seguindo esta linha 

de raciocínio todas as práticas humanas que exploram os animais não humanos e que 

depositam pura e simplesmente no pertencimento a espécie humana a justificava de sua 

manutenção. Os casos mais claros são aqueles que confrontam meros desejos humanos 

com interesses significativos dos animais não humanos: simplesmente não precisamos 

pensar se devemos vestir ou não casacos de pele, visto que existem inúmeras opções de 

vestuário que atendem perfeitamente a demanda humana neste aspecto. Isto não significa, 

contudo, afirma Singer que ele esteja sugerindo que “pessoas que precisam de matar 

animais para sobreviverem – pessoas vivendo na pobreza que estão lutando para ter o 

suficiente para alimentarem a si mesmos e as suas famílias, ou aqueles que vivem uma 

existência tradicional de caça e coleta – não devam fazê-lo” (2011, p. 121). Em outras 

palavras, as situações de conflito de interesse entre humanos e não humanos, em que não 

houverem soluções abolicionistas disponíveis, o uso dos animais não humanos precisa 

ser justificado. O caso em que a sobrevivência está em jogo ilustra perfeitamente o que 

pensa Singer sobre a abolição do uso de animais para fins humanos, afinal, é muito 

diferente comer carne porque simplesmente apreciamos o seu sabor do que comer carne 

porque não há outra opção de alimento disponível. Embora inúmeros animais não 

humanos sejam autoconscientes em certo grau, nenhum deles o é em grau tão elevado 

quanto o de um ser humano adulto normal, por exemplo. A morte para um ser humano 

adulto configura, portanto, uma perda maior do que a morte de um animal não-humano, 

porque envolve normalmente uma dívida maior no balanço total da satisfação e frustração 

das preferências no modelo adotado por Singer do livro da contabilidade moral. Nas 

palavras do próprio Singer: 

 
Eu concordo com Varner e Scruton que quanto mais alguém pensa sobre sua 

própria vida como uma história que possui capítulos ainda por escrever, e 

quanto mais expectativas são criadas em tornos de realizações ainda por vir, 

mais esse indivíduo tem a perder sendo morto. Por esta razão, quando há um 

conflito irreconciliável entre as necessidades básicas de sobrevivência dos 

animais e a de humanos normais, não é especista dar prioridade para as vidas 

daqueles com um sentido biográfico de suas vidas e um laço mais forte em 

direção ao futuro (2011, p. 122, tradução nossa). 

 

 O grau de autoconsciência influencia, portanto, quantitativa e qualitativamente na 

frustração das preferências envolvidas em um caso de conflito por sobrevivência. O 

prejuízo que a morte causa é maior para um ser autobiográfico porque ele possui uma 

maior gama de preferências relacionadas ao futuro, e, além disto, estas mesmas 

preferências têm um papel muito mais central em suas vidas por estarem conectadas entre 



73 

 

si de maneira muito mais significativa ao longo de suas vidas. A justificativa não é 

especista porque não coloca o simples pertencimento a espécie humana como cerne de 

solução do problema. Ao contrário, indica o curso de ação, em uma situação conflituosa 

onde inevitavelmente o desejo de viver de apenas um dos envolvidos prevalecerá, que 

trará as melhores consequências – ou pelo menos, o menor prejuízo – para todos os 

envolvidos analisadas de um ponto de vista imparcial. Isto não muda o fato de que a 

frustração do desejo de viver e de todas as outras preferências do animal não-humano 

morto seja algo negativo para um utilitarista preferencial, mas explicita que “a preferência 

da vítima em continuar viva pode às vezes ser ultrapassada em importância por 

preferências mais fortes de outros” (SINGER, 2011, p.81, tradução nossa).  

Alguém poderia objetar que Singer estaria estabelecendo graus de consideração 

de interesse diferentes ao dizer que um humano adulto sempre teria prioridade em relação 

a membros de outra espécie. A objeção falharia justamente em desprezar que Singer é um 

consequencialista. Para um utilitarista preferencial como Singer, o que deve ser feito, isto 

é, a ação que traz as melhores consequências, é aquela que maximiza a satisfação das 

preferências de todos os envolvidos. Pensemos em um caso de conflito onde um ser 

humano adulto paradigmático (com um sentido biográfico de si mesmo) precisa matar 

um animal não-humano, um porco, por exemplo, para sobreviver. A título de 

simplificação, só há duas alternativas: a) ou o ser humano mata o porco e se alimenta ou 

b) deixa de matá-lo e morre desnutrido. Se adotamos o curso de ação a), sabendo que 

porcos possuem algum grau de autoconsciência (possuem desejos direcionados ao futuro 

e a capacidade mental de se verem como distintos dos demais) a sua morte frustrará sua 

preferência em continuar vivendo. Se adotamos o curso de ação b), o humano morrerá e 

terá sua preferência em continuar vivendo, e uma vasta gama de preferências direcionadas 

ao futuro também frustradas (incluído aqui também coisas importantes que estavam em 

andamento nos últimos dias, meses e até anos). Para visualizarmos melhor o exemplo, 

suponha que todas as demais condições sejam iguais, isto é, suponha que o sofrimento 

que o porco teria ao ser morto seja igual ao do humano ao morrer desnutrido. Temos, por 

fim, uma situação de conflito onde os dois cursos de ação disponíveis nos fazem colocar 

de um lado da balança a vida do humano e do outro a vida do porco. Segundo a teoria de 

Singer, quanto maior o nível de autoconsciência maior a perda que a morte proporciona 

devido a impossibilidade de satisfação das preferências relacionadas ao futuro, portanto, 

quanto maior o grau de autoconsciência maior é a dívida que fica no livro da contabilidade 



74 

 

moral em casos de morte prematura. No geral71, em casos em que a vida está em jogo, 

seres humanos adultos normais perdem mais em termos de satisfação das preferências do 

que porcos adultos, o que torna, em casos de necessidade extrema como o da 

sobrevivência o consumo de carne justificável. Maximizar as preferências em um caso 

onde há um conflito irreconciliável como este que acabamos de expor pode significar 

adotar um curso de ação onde a distribuição do bem-estar (satisfação das preferências) 

seja bastante desigual: a vida do porco, no caso, será sacrificada. Conflitos que envolvem 

morte talvez sejam o tipo mais irreconciliável de embate de interesses, pois, segunda a 

teoria de Singer, a morte envolve a privação de nossos desejos: impede que realizemos 

desejos que já tínhamos e estavam sendo realizados ou seriam realizados no futuro, bem 

como a realização de desejos que ainda teríamos. Não há, portanto, hierarquia pré-

estabelecida. O que se estabelece são graus de prejuízo baseando-se em diferentes 

interesses – e mesmo graus diferentes de um mesmo interesse semelhante – aqui 

relacionados diretamente ao grau de autoconsciência; a ponderação dos interesses em 

jogo, contudo, é guiada pelo princípio da igual consideração de interesses e considerar 

igualmente não significa necessariamente tratar de modo igual. Assim, uma apressada 

conclusão de que, segundo os argumentos defendidos por Singer, todos os membros da 

espécie humana estarão sempre no topo de uma suposta hierarquia de valor quando 

houverem conflitos irreconciliáveis (que envolvem, principalmente, o ato de causar 

morte) não pode ser alcançada porque a característica moralmente relevante para 

considerar o dano da morte é o prejuízo que ela causa em termos de frustração de 

preferências. Ora, há casos em que um animal não-humano72 supera em grau de 

pessoalidade (basicamente, autoconsciência e desejos direcionados ao futuro) um 

membro da espécie humana, e, portanto, sua morte significa um prejuízo maior. Isto torna 

claro que nem todo conflito pode ser resolvido automaticamente em favor de membros 

da nossa espécie.  

                                                 
71 Nosso exemplo é bastante simplista mas cumpre sua tarefa, a saber, exemplificar por que Singer pensa 

ser justificável dar prioridade para as vidas de seres que possuem um sentido biográfico e o porquê de sua 

justificativa não ser especista. Pode haver casos particulares que, devido ao maior prejuízo do indivíduo de 

outra espécie, a conclusão seja oposta. Não é difícil imaginar um exemplo: um ser humano adulto normal 

com um dia de vida restante, por exemplo, perderia, nos parece, do ponto de vista da frustração de suas 

preferências no livro de contabilidade moral, menos do que um porco que fosse viver ainda feliz por mais 

alguns anos. Contudo, no geral, sua perspectiva baseada em desejos ou preferências parece justificar na 

maioria dos casos a prioridade a seres com maior grau de autoconsciência em casos de conflito. 
72 Por exemplo, bebês recém-nascidos estão muito mais próximos da ideia de mera senciência, enquanto 

mamíferos como chimpanzés, destituídos de autoconsciência biográfica, podem ser considerados quase-

pessoas.  



75 

 

A prática da experimentação científica em animais é um bom exemplo para 

entendermos melhor a ideia de que, quando em conflito, uma ou mais preferências podem 

ser superadas em peso por outras. Mas, por outro lado, como será argumentado, deixa 

claro também que nem todo conflito de interesses entre humanos e não humanos é 

irreconciliável ou mesmo urgente. Por fim, ilustra bem, na prática, que a norma utilitária 

da maximização de preferências guiada por uma igual consideração de interesses requer 

imparcialidade: nossos desejos não podem simplesmente serem confrontados com os dos 

outros indivíduos de modo parcial.  

Os que defendem a experimentação frequentemente colocam a seguinte questão: 

“O oponente da experimentação estaria preparado para deixar que milhares morressem 

de uma terrível doença que poderia ser curada apenas fazendo experimentos em um 

animal? ” (SINGER, 2011, p. 57, tradução nossa). Antes de responder, Singer aponta que 

esta pergunta posta assim, em termos absolutos, revela que a própria defesa da 

experimentação animal sob esta perspectiva é meramente hipotética. Em primeiro lugar, 

porque nenhuma experiência sozinha pode prever resultados espetaculares assim e de 

fato, nunca, houveram resultados assim provenientes de um experimento. Em segundo 

lugar, porque a justificativa mais comum oferecida em defesa da experimentação, a saber, 

a de que ela serve para fins médicos importantíssimos73, e que estes fins sempre trarão 

mais benefícios do que o sofrimento que a própria experimentação causa, é falsa. Muitos 

experimentos, por exemplo, são praticados com o propósito de testar a toxicidade de 

produtos de beleza e não de buscar a cura para doenças ou quaisquer outros avanços 

significativos em termos de bem-estar. Singer (2011, p. 56-57) cita o caso do teste LD50 

que é utilizado para descobrir a dose letal de um produto antirrugas. O experimento 

submete animais não humanos a intenso sofrimento e morte e não proporciona nenhum 

avanço médico em relação a qualidade de vida humana ou dos animais não humanos. 

Aqui, de modo semelhante ao que foi exposto no caso da alimentação, podemos buscar 

alternativas de produtos que satisfaçam nossas necessidades estéticas, e mesmo que não 

houvesse alternativas para testarmos se um cosmético desse tipo é ou não seguro, um 

utilitarista, argumenta Singer, defenderia que simplesmente abandonássemos esse 

produto. O suposto “benefício” de sabermos qual a dose letal de um produto antirrugas 

para humanos, se somos imparciais, e consideramos igualmente os interesses de todos os 

                                                 
73 Ou simplesmente que toda experimentação ode ser justificada com a alegação de que sempre são feitas 

com objetivos importantes, e que a realização destes objetivos sempre trará avanços que compensarão todo 

o dano causado aos animais. 



76 

 

afetados, não supera o intenso sofrimento causado aos animais não humanos. Na verdade, 

neste exemplo em específico, o prejuízo para os animais não humanos é certo e o 

benefício é trivial: estamos comparando interesses centrais dos animais não humanos com 

o nosso interesse estético de não termos mais rugas. Nem mesmo todos os experimentos 

feitos em universidades seriam justificáveis sob esta alegação de sempre trazerem 

benefícios do que os prejuízos que causam, muito menos sob o pretexto de trazerem 

contribuições médicas importantes para o bem-estar dos envolvidos. Singer cita 

experimentos feitos com fins puramente especulativos. Pesquisas feitas por H.F. Harlow 

(SINGER, 2011, p. 57), por exemplo, consistiam em criar macacos desde a infância em 

total isolamento, o que incluía também a privação materna. As conclusões do pesquisador 

foram que quando criados nestas condições, depois os macacos não podiam interagir 

socialmente com outros indivíduos de sua espécie e se encontravam em estado contínuo 

de depressão e medo. Outra pesquisa (SINGER, 2002, p. 76) feita na Universidade de 

Princeton deixou 256 ratos sem comida e água até a morte. A conclusão do experimento 

foi: ratos em condições de privação de comida e água são mais ativos do que ratos bem 

alimentados. Experimentos desse tipo74 trazem resultados apenas especulativos, ou 

quando muito incertos em termos de benefícios para nós humanos, enquanto, por outro 

lado, o prejuízo para vários membros de outra espécie é enorme e desnecessário. Singer 

se posiciona contra esse tipo de experimento que travestido pelo rótulo de pesquisa 

médica e pelo pressuposto de que toda pesquisa médica traz mais benefícios do que 

prejuízos, sempre prejudica indivíduos de outra espécie a troco de ganhos hipotéticos 

baixíssimos ou praticamente nulos. A busca irrestrita pelo conhecimento, testes da 

toxicidade de produtos de beleza (dos quais inclusive já temos uma gama tão variada que 

atende nossas necessidades) são exemplos claros de uma postura especista na 

experimentação animal que devia ser abolida. 

Contudo, o que dizer da hipótese lançada pelos defensores da experimentação 

animal? Se de fato, por exemplo, um único experimento em um animal não-humano 

pudesse curar uma doença grave, ele seria justificável? A resposta de Singer, enquanto 

utilitarista, é que sim, “em outras palavras, se um, ou mesmo uma dúzia de animais 

tivessem que sofrer experimentos a fim de salvar milhares, eu [Singer] pensaria que isto 

seria certo e estaria de acordo com o a igual consideração de interesses que isto fosse 

                                                 
74 Singer menciona e descreve outros exemplos de experimentos científicos aos quais submetemos os 

animais não humanos rotineiramente sem qualquer preocupação imparcial ou ética de seus interesses 

conferir o segundo capítulo de Libertação Animal. A obra se encontra listada nas referências bibliográficas. 



77 

 

feito” (2011, p. 57, tradução nossa). Se não houvesse outro modo de salvar estas pessoas 

a não ser por estes experimentos, e a hipótese fosse realmente verdadeira e pudesse 

oferecer os resultados que promete então, considerados imparcialmente os interesses dos 

afetados, a realização do experimento traria a situação que maximizaria o interesse de 

todos os afetados, a saber, as melhores consequências para todos. A balança da igual 

consideração pesaria a favor dos benefícios, que, neste caso, em específico superariam os 

malefícios causados (dor, por exemplo) em levar adianta os experimentos. Contudo é 

preciso lembrar a) nunca temos resultados assim e, portanto, esta questão coloca os 

benefícios em destaque absoluto, como se a mera hipótese em si já fosse capaz de 

autorizar qualquer tipo de experimento, b) a maioria dos experimentos sequer envolvem 

situações em que podemos vislumbrar algum benefício real. Singer , contudo, argumenta 

que em uma situação mais realista, se os benefícios ao menos forem elevados o bastante 

(superarem em muito o interesse de não sofrer daqueles que fossem ser  as vítimas da 

experiência, e que este sofrimento pudesse ser atenuado ao máximo, por exemplo) e as 

chances deste benefício se tornar realidade fossem também altas, um utilitarista, na falta 

de uma outra opção melhor, para trazer à tona a melhor consequência para os envolvidos 

teria de aceitar que o experimento fosse feito. Sob estas condições, um pequeno número 

de experimentos poderia ser justificável moralmente. Isto, contudo, ainda não deixa claro 

se a prática, sob estas condições, se livra do especismo ou não. O teste para 

compreendermos se a prática está imbuída de preconceito consiste em retrucar os 

defensores da prática da experimentação animal da seguinte forma: 

 

[...] os que são a favor da experimentação estariam preparados para executar 

seus experimentos em crianças órfãs com um dano cerebral severo e 

irreversível se esse fosse o único jeito de salvar milhares? (Eu digo ‘órfão’ para 

evitar a complicação advinda dos sentimentos dos pais humanos) (2011, p. 57-

58, tradução nossa). 

 

Ora, a principal justificativa da experimentação animal é de que ela pode trazer 

benefícios para os humanos através de suas descobertas. A busca por estas descobertas 

através de experiências com animais se justifica principalmente pela semelhança entre os 

animais não humanos e nós, afinal, se isto não ocorresse em alguma medida, qual seria a 

utilidade do experimento? O fato é que isto é tão verdadeiro que em alguns casos animais 

não humanos podem até superar humanos em muitas características semelhantes: um 

cachorro é e sempre será mais autoconsciente, inteligente, mais suscetível a dor do que, 

por exemplo, uma criança com um dano no cérebro severo e irreversível. Não podemos 



78 

 

aceitar, portanto, pura e simplesmente que se faça experiências com indivíduos de outras 

espécies sem admitirmos que o mesmo critério se aplicaria a seres da espécie humana 

com nível mental semelhante no que diz respeito as características que são moralmente 

relevantes (no caso do utilitarismo preferencial, senciência e autoconsciência, por 

exemplo). Basta nos lembrarmos que casos semelhantes devem ser julgados do modo 

semelhante. Alguém que se negasse a reconhecer isto estaria sendo de antemão especista 

e incoerente: estaria avaliando casos semelhantes de modo desigual. Sua própria 

inclinação preconceituosa em negar igual consideração a todos os afetados já nos 

permitiria dizer bastante sobre a moralidade de sua ação. Contudo, o apelo à incoerência, 

não constituiria sempre uma razão para que não se realizasse os experimentos. Se 

aceitarmos, assim como o próprio Singer o faz, que um experimento seja realizado 

quando, considerados os interesses de todos afetados de modo imparcial, este seria o 

único curso de ação que traria o maior benefício para todos os afetados, a despeito do 

dano (pequeno) que causasse a alguns poucos indivíduos, então, temos de aceitar este 

argumento sem sermos especistas. Seja qual for a justificativa para a escolha de animais 

não humanos para serem submetidos a alguma experiência, ela também terá de se aplicar 

a seres da espécie humana com características morais importantes em jogo que são 

semelhantes75. Singer, portanto, diferentemente daqueles que defendem direitos morais 

não é contra todo e qualquer tipo de experimentação que traga benefícios para todos os 

afetados. A única regra absoluta que um utilitarista aceitaria, ao menos em um nível 

crítico de raciocínio moral, é a de escolher a ação que traga as melhores consequências 

para todos os afetados por nossas ações. Assim, a experimentação poderia ser justificada 

somente em casos em que a mera especulação e os interesses supérfluos e secundários 

dessem lugar a benefícios e avanços palpáveis de que realmente temos necessidade.  Nas 

palavras do próprio Singer sobre a dificuldade de decidir se um experimento é justificável 

ou não: 

 

De nada adianta dizer “nunca”! É tentador expressar essa justificativa em 

termos morais mutuamente excludentes, porque assim se elimina a necessidade 

de se pensar em casos específicos; mas, em circunstâncias extremas, essas 

respostas absolutistas sempre acabam não funcionando. A tortura de um ser 

humano é quase sempre errada, mas não é absolutamente errada. Se a tortura 

                                                 
75 Isto vale também para o caso do argumento da substituição. Quando se aceita que animais não humanos 

meramente sencientes são substituíveis, sendo iguais todas as demais condições, somos obrigados, por 

coerência, a aceitarmos que seres humanos com nível mental semelhante também o são. Singer dá o 

exemplo da criação de bebês humanos órfãos e geneticamente modificados para nunca ultrapassar em nível 

de desenvolvimento mental a mera senciência. Estes bebês seriam criados, mortos, e substituídos para 

servirem como doadores de órgãos para outros humanos.  



79 

 

fosse a única maneira de se descobrir a localização de uma bomba nuclear 

escondida em algum porão da cidade de Nova York, programada para explodir 

em uma hora, a tortura se justificaria. Analogamente, se uma simples 

experiência pudesse curar uma doença como a leucemia, essa experiência seria 

justificável. Mas, na vida real, os benefícios sempre são mais remotos e, com 

mais frequência, inexistentes (2004, p. 94, destaque nosso). 

  

Perguntar-nos até onde estamos preparados para ir com experimentos em 

membros da nossa espécie, portanto, nos ajuda a ponderar sobre a real necessidade da 

pesquisa e a investigar métodos alternativos que não causem danos a ninguém, humanos 

ou não humanos. Nos ajuda a avaliar e distinguir quais são as circunstâncias extremas e 

quando elas são justificáveis. Isto porque, embora a lógica nos mande avaliar casos 

semelhantes igualmente, a prática diária da experimentação revela que embora aceitemos 

comumente a ideia de que animais não humanos sejam submetidos a experiências, 

 

Por outro lado, não é assim que qualquer defensor dos direitos humanos, ou 

que qualquer membro de um comitê de ética na pesquisa com seres humanos 

(no Brasil eles se chamam CEPs e são regulados especialmente pela norma 196 

do Ministério da Saúde), normalmente reage ao experimento sugerido com o 

bebê órfão. Nós só aprovamos pesquisa com bebês humanos se ela existe 

primariamente em benefício do próprio bebê, se não causar dano desnecessário 

ou excessivo a ele, e se contar com a autorização bem informada dos pais ou 

responsáveis legais – que, se supõe, julgarão e agirão no melhor interesse da 

criança. Quando há seres humanos vulneráveis envolvidos em uma pesquisa a 

regra é excluí-los, exceto se a pesquisa for para seu benefício ou não oferecer 

riscos. Chamamos isso de pesquisa terapêutica ou não danosa (BONELLA, 

2012, p. 21). 

 

Na prática, não aceitamos fazer experimentos danosos – que vão de encontro aos 

interesses do indivíduo sujeito da experiência – com seres humanos com nível mental 

semelhante ao dos animais não humanos que, no geral, usamos em pesquisas científicas. 

Se, portanto, simplesmente equiparássemos o tratamento que dispensamos aos membros 

da nossa espécie a todos os outros com características morais relevantes semelhantes 

então deixaríamos de cometer erros graves com seres de outras espécies. Aceitaríamos 

apenas pesquisas terapêuticas ou não danosas tanto com animais não humanos quanto 

com humanos e que trouxessem em primeiro lugar benefício para o próprio sujeito da 

experiência e não a terceiros. Na verdade, Singer vai além e, devido a situação atual das 

práticas institucionais de uso de animais em pesquisa, que apesar dos avanços graduais, 

ainda passam longe de dar uma consideração imparcial aos interesses dos animais não 

humanos, sugere que “seria melhor, portanto, transferir fundos que agora servem para 

pesquisa em animais para pesquisa clínica envolvendo pacientes capazes de consentir e 

desenvolver outros métodos de pesquisa que não faça ninguém, animal ou humano, 



80 

 

sofrer” (2011, p. 58, tradução nossa). Esta prescrição se aproxima bastante em seu teor 

moral com a que chegamos no caso da alimentação, a saber, a de nos tornarmos veganos76. 

Investirmos em pesquisas terapêuticas não danosas apenas com indivíduos que possam 

consentir com a realização das mesmas significa, na prática, abolirmos a experimentação 

com animais não humanos e também com humanos com nível mental semelhante (bebês), 

pois nenhum77 deles, apesar de alguns possuírem alto grau de autoconsciência e 

inteligência, são autônomos o suficiente para dar o consentimento se querem ou não 

participar de uma experiência. Singer chega a essa conclusão, a nosso ver, porque pensa 

que a prática da experimentação danosa tanto em humanos quanto em não humanos, no 

geral, quando é feita pura e exclusivamente em vista de se obter benefício para terceiros 

não é a regra que produz as melhores consequências para todos os envolvidos. O fato é 

que, na maioria dos casos, as experiências são feitas com indivíduos humanos ou não 

humanos que não podem consentir por livre e espontânea vontade com a pesquisa. 

Teríamos, então, de assumir que sempre haveria pessoas responsáveis que poderiam 

consentir de maneira informada e imparcial por eles tomando a melhor decisão disponível 

que esteja de acordo com seus interesses. A realidade mostra, no entanto, que na maioria 

dos casos sequer consideramos os interesses dos animais não humanos de modo razoável. 

A indústria da experimentação e os lucros colossais que ela gera é um exemplo de barreira 

que impede que tenhamos uma postura antiespecista. As próprias universidades e os 

comitês de ética não estão isentos desta influência negativa. Quanto ao restante da 

prescrição, isto é, o fato dela exigir que as pesquisas sejam terapêuticas, podemos explicá-

la mediante o alerta de que raramente as pesquisas alcançam os resultados espetaculares 

que prometem, isto é, em pouquíssimos casos pode-se de fato vislumbrar um benefício 

palpável que supere os danos (dor e morte, por exemplo78) causados ao sujeito da 

                                                 
76 Na verdade, o veganismo, entendido como uma posição ética e política, requer o boicote ao uso dos 

animais em todas as nossas práticas. Porém, comumente, é identificado apenas com os hábitos alimentares. 

De qualquer forma, o que pretendemos dizer é que Singer no caso da experimentação científica a mesma 

conclusão do caso da alimentação: no geral é melhor que não façamos experimentos com os animais. 
77 Mesmo animais não humanos com alto grau de autoconsciência como, por exemplo, os grandes símios, 

não preenchem este pré-requisito. Contudo, casos assim são menos controversos porque por mais que eles 

não exibam características morais relevantes em um mesmo grau que um ser humano adulto já 

reconhecemos moral e às vezes até legalmente seus interesses. O projeto GAP, por exemplo, luta por 

assegurar o direito à vida, liberdade, e não tortura aos primatas não humanos (chimpanzés, gorilas, bonobos 

e orangotangos). Cf. http://www.projetogap.com.br/. Acesso em 5 de janeiro de 2017. 
78 Se em um nível crítico de raciocínio moral Singer não é absolutamente contra a experimentação, isto não 

o faz ignorar que os danos causados aos animais não humanos sistematicamente são graves. Experimentos 

podem causar além de sofrimento intenso, morte. Segundo o utilitarismo preferencial de Singer, seres 

meramente sencientes são substituíveis, mas precisam levar vidas felizes e serem mortos de maneira 

indolor, por fim, sua morte precisa ser compensada por um indivíduo semelhante com prospectos de vida 

feliz também semelhantes. Só assim a morte de seres meramente sencientes é justificável moralmente.  Um 

http://www.projetogap.com.br/


81 

 

experimentação. No nível intuitivo do raciocínio moral, então, deveríamos simplesmente 

reprovar moralmente experiências feitas com humanos ou não humanos que não fossem 

terapêuticas e não envolvessem pacientes que não possam dar o seu consentimento 

informado, ou, expressando de outro modo, devíamos abolir a experimentação danosa 

com seres sencientes79. Embora no nível crítico de raciocínio, Singer não se oponha em 

absoluto a experimentação danosa tanto em animais não humanos quanto de humanos 

meramente sencientes, ele reconhece que continuar com a experimentação animal do jeito 

como ela existe ainda hoje nos leva apenas a manter a tradicional postura de que animais 

são objetos que podemos simplesmente usar para nosso benefício, mesmo quando este 

“benefício” pode significar, por exemplo, apenas mais um produto de beleza para o rol 

de milhares disponíveis no mercado, ou uma promessa hipotética de benefícios 

espetaculares enviesados pela curiosidade intelectual. Nós, afirma Singer, 

 
[...] estamos no meio de uma situação de emergência, em que terrível 

sofrimento está sendo infligido a milhões de animais para objetivos que, 

segundo qualquer ponto de vista imparcial, obviamente são inadequados para 

justificar o sofrimento. Quando tivermos cessado de realizar todos esses 

experimentos, então teremos tempo suficiente para discutir o que fazer acerca 

dos restantes, tidos como essenciais para salvar vidas ou evitar sofrimentos 

maiores (2004, p. 95) 

 

Assim, talvez, no futuro, quando cessada a exploração escrupulosa que fazemos 

dos outros animais não humanos, e abertas as portas para uma sociedade que reconheça 

que pertencer a outra espécie diferente da nossa não nos diz que nada nos autorize a causar 

sofrimento e morte a bilhões de indivíduos a nosso bel prazer, aí então, neste momento, 

argumenta Singer, seria mais proveitoso pensar conscienciosamente em casos em que 

                                                 
experimento que cause dor (impeça que o animal tenha no balanço geral de suas experiências, um bem-

estar pelo menos positivo) e morte a um indivíduo precisa, obrigatoriamente, do ponto de vista da 

otimização das consequências para todos os afetados trazer benefícios que superem largamente todo esse 

dano e prejuízo causado. O cálculo se complica mais ainda se o animal tiver uma vida infeliz e morte com 

dor, afinal, todo esse prejuízo sequer poderá ser compensado com a criação de um novo ser. Se o ser é 

autoconsciente em algum grau, como de fato acontece na maioria dos experimentos, o prejuízo se agrava 

mais ainda, porque seres assim possuem preferências únicas e não são nem em teorias substituíveis. É por 

isso, provavelmente, que os defensores inveterados da experimentação animal sempre projetam resultados 

pouco modestos quando nos oferecem a salvação de milhares através do sacrifício de poucos: eles sabem 

que o inferno que fazem da vida dos animais a troco de muito pouco, às vezes quase nada, só pode ser 

aceito pela opinião pública se for escamoteado pela promessa de um paraíso, que na realidade não existe. 
79 Uma outra alternativa seria a experimentação danosa ou provavelmente danosa apenas em seres que 

possam consentir de maneira informada e autônoma – o que restringiria o escopo apenas para humanos. 

Embora esta alternativa seja possível ela também é discutível. Talvez, como no caso dos indivíduos que 

não podem dar seu consentimento, a alternativa que traga as melhores consequências para a sociedade como 

um todo seja o de acabar com experimentos danosos mesmo quando consentidos, afinal, os interesses 

envolvidos (lucros, e curiosidade científica, por exemplo) podem levar a casos de abusos semelhantes aos 

que acontecem atualmente com os animais não humanos. 

 



82 

 

realmente, na falta de alternativas melhores, seja justificável sacrificar de modo imparcial 

alguns interesses através da experimentação (ou qualquer outra ação) para trazermos de 

fato um resultado benéfico a todos os envolvidos. Por fim, podemos concluir, que embora 

Singer não seja em teoria, isto é, em um nível reflexivo e crítico, contra todo o uso de 

animais não humanos (nem mesmo o de humanos em situações semelhantes) em alguns 

casos específicos e justificados em que estivéssemos em condição de avaliar de maneira 

plenamente informada tanto as preferências de todos os envolvidos quanto os fatos 

importantes (as alternativas, os benefícios e danos, o grau de autoconsciência dos 

afetados, etc.), ele de modo geral prescreve que em nossas ações cotidianas devamos 

simplesmente abolir o uso dos animais e boicotar toda a indústria e prática 

institucionalizada associada a sua exploração. Mesmo em casos difíceis, ou menos 

corriqueiros que os demais, como quando comparamos a experimentação animal com a 

alimentação, o utilitarista está do lado da abolição. O utilitarismo preferencial admite que 

às vezes a experimentação pode ser justificada e até se tornar nosso dever quando está de 

acordo com o princípio da utilidade e da igual consideração de interesses. Mas, a realidade 

nos oferece muitas variáveis que devem ser levadas em conta, em suma, ela nos entrega 

um labirinto de cálculos e consequências: nem sempre o que do ponto de vista teórico é 

possível e traria o melhor resultado (um experimento, por exemplo) é realizável; ou, 

mesmo quando realizável, se as demais condições não forem iguais, pode simplesmente 

não trazer os melhores resultados de um ponto de vista ético, isto é, universal e imparcial. 

Resumindo, mesmo que os argumentos de Singer justifiquem a possibilidade do uso ético 

de alguns animais não humanos em circunstâncias bem delineadas, no entanto, devido ao 

fato de ele ser um consequencialista e a correção da ação levar em conta sempre as 

consequências, nada garante que a) porque estas circunstâncias são possíveis, elas 

acontecem ou possam de fato acontecer b) e nada garante que elas, caso possíveis, trarão 

os melhores resultados para todos envolvidos segundo uma consideração imparcial dos 

interesses de todos os afetados. Se nossa interpretação estiver correta, de modo geral, 

podemos afirmar que as consequências práticas de todas as considerações que fizemos 

nos leva a uma posição abolicionista em um nível intuitivo do raciocínio moral, mas nem 

sempre em um nível crítico. Neste último, contudo, teríamos uma posição circunstancial80 

                                                 
80 Concordamos que Singer não fecha as portas para um uso justificado dos animais não humanos. Isto está 

claro. Contudo, uma leitura atenta de seus argumentos nos leva a crer que a consideração cuidadosa de 

todas as partes afetadas pelas práticas institucionalizadas de exploração animal nas circunstâncias atuais 

não se dá em uma situação simples em que “todas as demais condições são iguais”. Mesmo em um nível 

crítico de raciocínio existem outras considerações eticamente relevantes em jogo que não podem ser e não 



83 

 

e de modo algum definitiva ou absoluta. Abolir, a médio e longo prazo, pode maximizar 

o interesse de todos e inclusive proporcionar a possibilidade futura de um uso mais 

consciencioso em situações de necessidade ou emergência. Quando, ao contrário, 

analisamos caso a caso com o máximo de rigor, às vezes, podemos chegar a alguma 

conclusão diferente. 

 Por fim, há quem discorde que Singer seja em algum sentido significante 

abolicionista, isto é, que sua filosofia proporcione uma defesa sólida contra a exploração 

animal. Mais do que isso, alguns críticos de Singer pensam que sua filosofia fundamenta 

a continuação desta mesma exploração animal, mesmo que de forma humanitária ou 

benevolente. Se entendermos que um “bem-estarista pensa [apenas] em termos de 

maximizar os benefícios humanos, desde que não se cause com isso sofrimento excessivo 

aos animais ou desde que se minimize tais prejuízos” (BONELLA, 2012, p.24), então, ao 

que tudo indica, os argumentos de Singer não são deste tipo. Como foi demonstrado, o 

uso de animais não humanos só pode ser justificado moralmente em circunstâncias bem 

específicas. Tão específicas que em nossas decisões morais cotidianos é melhor nem 

pensar nelas e agirmos de modo a abolir as práticas em que usamos animais. Além disto, 

sua especificidade exigem um rigor lógico (julgarmos casos similares de modo similar), 

factual (termos o máximo de consciência da procedência das informações relevantes e 

das alternativas disponíveis) e valorativo (maximizarmos a satisfação das preferências). 

Tudo isto deve ser levado em conta e torna, argumenta Singer, e torna nossas decisões 

imparciais e universalizáveis. A filosofia de Singer não parece fazer jus à alcunha de bem-

estarismo, pelo menos, neste sentido em que bem-estarismo significa colocar a 

otimização dos benefícios humanos sempre em primeiro lugar. Pensar assim seria 

reconhecer que animais não humanos possuem interesses semelhantes, mas mesmo assim, 

não devemos considerá-los igualmente aos nossos em situações idênticas. Isto é, 

especista. Como vimos, um dos principais argumentos sustentados por Singer é que não 

adianta apenas reconhecer que a capacidade de possuir interesses é suficiente para 

consideração moral direta, precisamos dar um passo a mais, o de dar igual consideração 

a todos os interesses. Defensores da atribuição de direitos morais aos animais não 

                                                 
são ignoradas pelo filósofo. Isto significa que o filósofo tem consciência de que quando lança mão de 

argumentos altamente especulativos ele não pode ignorar as outras considerações relevantes que envolvem 

circunstâncias atuais e reais. Por exemplo, o argumento da substituição é especulativo, isto é, quando todas 

as demais condições são iguais e satisfeitas, ele é plausível e praticável. Se incluímos outras considerações 

relevantes minuciosas percebemos que já não é tão fácil assim executá-lo na prática de modo ético mesmo 

quando estamos analisando casos específicos. 



84 

 

humanos, contudo, discordam de Singer em algo mais fundamental, a saber, a ideia 

normativa de que as consequências de uma ação é que determinam ou não a sua correção. 

Para eles, de modo geral, o propósito da ética não é o de produzir as melhores 

consequências, mas sim o de proteger interesses. Considerar igualmente os interesses de 

todos afetados significa, portanto, proteger com direitos aquilo que para todos em uma 

comunidade moral são os interesses mais importantes em jogo, por exemplo, a vida (tanto 

em sua duração quanto em sua qualidade). Este é o caso de Gary L. Francione, filósofo e 

professor de direito, ao argumentar que quando o interesse moralmente relevante de 

alguém puder ser superado por interesses de terceiros para produzir um benefício maior, 

então ele não será levado a sério de fato. A crítica neste sentido parece ir na direção de 

que não basta abolirmos o uso de animais em nosso dia-a-dia como um preceito geral que, 

em alguns casos, pode ser abandonado ou revisto. A própria ideia de igual consideração 

de interesses para a abordagem dos direitos impede o cálculo utilitário. Francione, neste 

sentido, além de negar que o utilitarismo tenha caráter abolicionista acredita que a teoria 

moral desde as suas origens, de Bentham até Singer, apesar de ter avançado no sentido de 

que reconhecer que animais não humanos possuem interesses, fundamentou o modo como 

vemos nossa relação moral com os animais hoje: no fundo, embora reconheçamos que 

eles possuem interesses, principalmente aquele de não sofrer, todo conflito de interesses 

de forma geral pesará a favor de nós humanos. A razão ele alega é que nós os vemos ainda 

legal e moralmente como nossa propriedade, isto é, meios para realizarmos fins humanos. 

Reconhecer que alguém tem interesses, mas não os proteger com direitos, levaria a esta 

condição de injustiça: reduziríamos o sofrimento causado, mas não aboliríamos a 

exploração institucionalizada. Para Francione, o utilitarismo, portanto, não só é bem-

estarista como é um dos sustentáculos teóricos deste tipo de visão moral dos animais não 

humanos. Nosso próximo passo será, portanto, tratar da abordagem dos direitos morais, 

mais especificamente dos argumentos do próprio Francione, para compreendermos 

melhor como se dá esse embate teórico entre uma teoria consequencialista e outra não 

consequencialista. Só depois de termos feito isto, poderemos, por fim, avaliar se as 

críticas procedem e se a proposta abolicionista dos que defendem os direitos animais é 

mesmo incompatível ou antagônica ao utilitarismo de Peter Singer. 

 

 

 



85 

 

Capítulo 2: Abordagem dos direitos de Gary L. Francione 

 

Gary L. Francione é um teórico defensor dos direitos animais e, como tal, do ponto de vista 

normativo, um não consequencialista. Sua obra é reconhecida notoriamente por sua posição clara: 

todos os seres sencientes, ele defende, possuem o direito de não serem tratados como recursos, isto 

é, como coisas das quais nós podemos obter benefícios sempre que isto for do nosso interesse. Para 

o autor, a abolição do estatuto de propriedade é uma exigência moral do princípio de igualdade. 

Conferir o direito de não ser tratado meramente como propriedade significa proteger o interesse 

básico de não sofrer de todo ser senciente, independentemente do quanto os outros possam ganhar 

com isto. Todos que possuem este direito o possuem em pé de igualdade com os demais membros 

da comunidade moral e todos eles são pessoas em um sentido moral significativo pura e 

simplesmente porque não são meramente coisas que podemos usar como meios para nossos fins. 

O estatuto de pessoa e o direito de não ser tratado como propriedade exigem mais do que uma 

mudança de tratamento, exigem a abolição de qualquer tipo de uso de todos os seres sencientes. 

Isso é verdade tanto para humanos quanto para animais não humanos, que são sencientes. Negar 

aos animais este direito sob a alegação de que eles pertencem a outra espécie seria tão arbitrário 

quanto usar a cor da pele ou o sexo para justificar que humanos não tenham seus interesses básicos 

considerados igualmente, a saber, sejam submetidos a condição de propriedade. Segundo pensa 

Francione, especismo é isto: tratar casos semelhantes de modo diferente. Ora, se não aprovamos 

que um ser humano seja tratado como coisa ou como propriedade alheia, somos especistas quando 

aceitamos que os animais não humanos tenham uma consideração moral diferente.  

A senciência é o único critério defendido pelo autor para que um indivíduo possa ser 

incluído ou não na comunidade moral, isto é, para que tenhamos com ele obrigações diretas sob a 

égide da igualdade. Assim como Singer, Francione também defende que devamos aplicar o 

princípio da igual consideração de interesses aos animais, a diferença é que, por ser um não 

consequencialista e um defensor da atribuição de direitos morais, a igual consideração moral requer, 

segundo sua posição teórica, a proteção de interesses independentemente das consequências – por 

exemplo, da maximização dos interesses dos envolvidos. Neste sentido, direitos são como escudos 

que protegem os interesses dos indivíduos contra interesse de terceiros, mesmo quando sacrificar o 

interesse daqueles possa trazer benefícios maiores a estes últimos. Francione é, por este motivo, 

crítico contundente do utilitarismo tanto em sua versão hedonista, quanto em sua versão 

preferencial. A filosofia de Bentham é apontada pelo autor como sustentáculo teórico sobre o qual 

se promoveu a partir do século XIX uma mudança paradigmática tanto moral quanto legal no 

ocidente em relação ao tratamento que dispensávamos aos animais não humanos. Os argumentos 



86 

 

do filósofo utilitarista simbolizam uma mudança radical porque defendem veemente – como 

mostramos também no capítulo anterior –o reconhecimento dos interesses dos animais não 

humanos. Causar sofrimento desnecessário aos animais não humanos é simplesmente ignorar que 

eles possuem interesses semelhantes aos nossos e injustificável do ponto de vista moral segundo 

pensava Bentham. Nossa visão sobre nossos deveres para com os animais não mudou muito desde 

então, e isto se refletiu tanto nas leis da maioria dos países do ocidente quanto em nossos princípios 

morais. O princípio do tratamento humanitário afirma que só podemos preferir nossos interesses 

aos dos animais quando for realmente necessário. Entre esses interesses o mais básico é o de não 

sofrer. Este princípio, segundo argumenta Francione, reflete nossa sabedoria convencional sobre a 

questão, a saber, o que no dia-a-dia pensamos ser as regras que devemos seguir. Segundo o autor, a 

maioria das pessoas concorda com duas principais intuições: 1) quando houver necessidade, isto é, 

em situações de conflito de interesses entre humanos e não humanos, podemos preferir os primeiros 

2) apesar de acharmos certo preferir os humanos em situação de emergência ou conflito verdadeiro, 

isto não significa que podemos simplesmente tratar os animais não humanos como coisas 

inanimadas que não sofrem ou sentem dor; ao contrário, reconhecemos que não devemos produzir 

sofrimento aos animais sem que haja necessidade. Ambas estão assentadas em torna da ideia de 

necessidade. Somente quando necessário é que podemos preferir os humanos e causar sofrimento 

aos animais. O princípio do tratamento humanitário é uma norma tanto moral quanto legal, pois ao 

mesmo tempo que indica como devemos agir, também fundamenta o funcionamento das leis do 

bem-estar animal e o seu modus operandi. Se as origens do princípio do tratamento humanitário 

remetem à Bentham, seu principal proponente moderno é Peter Singer, cujos argumentos Francione 

analisa cuidadosamente e não poupa críticas.  

As críticas feitas à Bentham e à Singer – que serão tratadas com cuidado neste trabalho – 

são importantíssimas para compreendermos bem a defesa dos direitos animais de Francione porque 

revelam minuciosamente as razões porque o filósofo rejeita o princípio do tratamento humanitário 

e se opõe de maneira categórica a abordagem utilitarista defendida pelos outros dois autores. Todos 

estes aspectos da abordagem de Francione, embora mencionados apenas de modo resumido, são, 

podemos dizer, os pontos principais de sustentação de todos seus argumentos. Eles servirão, a partir 

de agora, como nosso ponto de partida para alcançarmos uma compreensão mais completa de sua 

defesa dos direitos animais, bem como de suas críticas aos argumentos de Bentham e Peter Singer, 

assunto do primeiro capítulo de nosso trabalho.  

 

 



87 

 

2.1 Esquizofrenia moral: origem e causa 

2.1.1 Diferença entre uso e tratamento 

 A primeira distinção que precisa ser feita para entendermos a teoria moral de 

Francione é entre o conceito de uso e de tratamento. A diferença normativa entre os dois 

conceitos se deve ao fato de que justificar o uso de animais para uma finalidade específica 

não é a mesma coisa que justificar como devemos tratar estes mesmos animais quando de 

antemão aceitamos que o uso deles para esta mesma finalidade já está justificado. Pensar, 

por exemplo, se é justificável criar animais, matá-los e usá-los como comida é diferente 

de pensar como devemos tratar os animais que criamos para comermos, ou sob quais 

condições de tratamento seu uso para alimentação é justificável. Neste último caso 

frequentemente o que se questiona é se o tratamento é cruel ou não, se os animais levam 

vidas felizes ou não, se podem de maneira satisfatória perseguir e realizar seus desejos ou 

não. Tudo isto depende de como tratamos os animais, por exemplo, se são criados em 

granjas industriais em gaiolas apertadas ou se podem andar e correr livremente durante o 

pouco tempo que possuem antes de serem abatidos. A questão do uso, ao contrário, 

podemos dizer, é mais radical. Ela envolve a investigação sobre se a própria finalidade 

em questão – matar animais para alimentação, por exemplo – é aceitável moralmente, ou 

até mesmo se a própria ideia de usar um animal como meio para realizar quaisquer tipos 

de fins humanos pode ser aceitável, independentemente de qual tratamento o animal teria. 

Essa distinção entre uso e tratamento nos ajuda a entender historicamente, mas também 

no momento atual relação moral com os animais. A partir dela, Francione (2008, p. 1-2) 

classifica quatro abordagens através das quais enxergamos nossas obrigações morais e 

legais em relação aos animais não humanos: 

 

1) Animais como coisas: antes do século XIX os animais eram vistos como meras coisas 

tanto do ponto vista moral quanto do ponto de vista legal. A distinção entre uso e 

tratamento sob as lentes das teorias morais e legais daquele tempo simplesmente não 

importava: os animais simplesmente estavam excluídos da comunidade moral, e as leis, 

por consequência, simplesmente ignoravam os seus interesses. 

2) Bem-estarismo animal: representa a partir do século XIX uma mudança de paradigma 

em relação a abordagem anterior. Não vê os animais como meras coisas, embora aceite 

que o uso dos animais para propósitos humanos seja justificável. A sua justificação se 

tem seu limite estabelecido através do reconhecimento da capacidade de sofrer dos 



88 

 

animais. Segundo esta abordagem podemos usar os animais desde que não os tratemos de 

modo cruel, a saber, sem lhes impor sofrimento desnecessário, o que conhecemos pelo 

nome de tratamento “humanitário”. Se a obrigação moral e legal de não causar sofrimento 

desnecessário, por um lado, trouxe os animais para a esfera de nossas considerações 

morais, por outro lado, colocou o cerne de toda a questão na regulamentação do 

tratamento que dispensamos a eles, isto é, na ideia de que é possível ter um controle 

adequado sobre o bem-estar dos animais que não esteja de acordo apenas com os nossos 

interesses em usá-los, mas também na consideração adequada do interesse deles em seu 

próprio bem-estar (principalmente no interesse em não sentir dor). Ainda hoje é a lente 

pela qual majoritariamente enxergamos a nossa relação moral e legal com os outros 

animais. 

3) Novo bem-estarismo81: não é muito diferente da posição bem-estarista, embora tenha 

várias versões, e cada uma delas possa ser em algum aspecto crítica do bem-estarismo 

tradicional. A proximidade com o bem-estarismo tradicional existe devido à persistência 

na ideia de regulamentar o tratamento ao invés de abolir o uso. Algumas versões, contudo, 

argumentam que a regulamentação contínua do uso pode levar a redução drástica do uso 

que fazemos dos animais, ou até mesmo a própria abolição. 

4) Direitos animais: é, como já brevemente expomos, a posição do próprio Francione. 

Segundo esta abordagem o uso dos animais não humanos deve ser abolido. Devemos, 

portanto, rejeitar qualquer tentativa, teórica ou prática, de regulamentar o tratamento que 

damos aos animais não humanos. A inclusão dos animais na comunidade moral para a 

posição dos direitos animais requer mais do que um tratamento “humanitário” ou uma 

regulamentação que impeça sofrimento “desnecessário”. A distinção aqui entre uso e 

tratamento é central porque a defesa dos direitos animais coloca a questão de um modo 

mais radical, isto é, ela não se pergunta se o modo como tratamos os animais é certo ou 

justificável moralmente, mas antes ele se opõe ao uso em si mesmo daqueles que 

pertencem a comunidade moral não importa como este uso se der, isto é, independente se 

o tratamento é regulamentado pela ideia de não causar sofrimento desnecessário ou não. 

A ideia de regulamentação é rejeitada porque não consegue proteger os interesses dos 

animais de modo satisfatório, e mais do que isso, ela mantém ou torna aceitável o ponto 

                                                 
81 Usaremos o termo bem-estarismo para nos referirmos de modo geral tanto à segunda quanto à terceira 

abordagem porque ambas não se opõem ao uso per se dos animais. A diferença entre as duas, grosso modo, 

é que o novo bem-estarismo pode ver o regulamento do tratamento como um caminho que leva a abolição.  
 



89 

 

de vista de que podemos continuar usando os animais para nossos propósitos desde que 

o tratamento passe pelo crivo da necessidade. A posição de Francione, como ficará claro 

ao longo deste capítulo, é resultado de uma oposição criteriosa ao bem-estarismo em 

geral, tanto moral quanto legal. 

 

2.1.2 A transição da abordagem dos animais como coisas para a do bem-estar animal 

 

 Feita esta distinção entre tratamento e uso bem como a sua aplicação a um quadro 

teórico composto pelas abordagens expostas, entenderemos onde se situa nossa sabedoria 

convencional sobre os deveres que temos para com os animais. O modo como encaramos 

nossa relação moral com os animais no dia-a-dia, como já foi dito, está assentado 

basicamente em duas intuições amplamente aceitas e que são baseadas na noção de 

necessidade: 

1. É errado causar sofrimento desnecessário aos animais. 

2. Embora seja errado causar sofrimento desnecessário aos animais, em situações de 

conflito de interesse de humanos ou animais, isto é, apenas quando houver necessidade, 

podemos preferir os interesses dos humanos. 

Estas duas intuições têm como pressuposto a ideia que, embora os animais tenham 

algum valor moral, qualquer que seja esse valor os humanos sempre terão uma 

importância moral maior82. Este é o principal motivo para que, no geral, se pense que em 

casos de conflito genuíno ou emergência entre os interesses de humanos e não humanos 

podemos sempre preferir os humanos. O exemplo da casa em chamas ilustra bem a 

questão: um indivíduo passa por uma casa e percebe que ela está em chamas. Ele percebe 

que dentro da casa há uma criança e um cachorro. Devido a rapidez com que o fogo se 

alastra e destrói toda a construção, o indivíduo se dá que conta que se quiser fazer algo 

para ajudar terá que escolher salvar ou a criança ou o cachorro. Segundo Francione, o 

indivíduo, bem como todos nós, normalmente seguiríamos a segunda intuição exposta 

acima e salvaríamos a criança humana ao invés do cachorro. Na verdade, segundo pensa 

o autor, “na maioria das situações de emergência – pelo menos no abstrato -, 

                                                 
82 Há quem pense que os interesses humanos importam mais porque os animais seriam inferiores do ponto 

de vista espiritual, ou porque possuem capacidades mentais e cognitivas inferiores a dos humanos. Será 

mostrado mais adiante que Francione argumenta que nenhum critério além da senciência é necessário para 

a sua defesa de que os animais possuem ao menos um direito, o de não serem tratados como recurso 

econômico ou propriedade. 



90 

 

consideramos moralmente preferível escolher o humano a escolher o animal” 

(FRANCIONE, 2013, p. 25). Pensar que os animais sejam diferentes de nós a ponto de 

sempre serem preteridos por humanos em situações de emergência verdadeira, contudo, 

não significa que podemos tratá-los como bem nos aprouver, a saber, desconsiderarmos 

seus interesses sem necessidade alguma. Reconhecemos que animais são diferentes de 

pedras ou plantas porque são sencientes – possuem a capacidade de experienciar subjetiva 

e conscientemente a dor e o sofrimento – por isso, têm o interesse em não sofrer. É este 

interesse que importa moralmente e que está na base da intuição de que não devemos 

causar sofrimento sem que haja necessidade. A intenção de Francione, como mostraremos 

ao longo deste trabalho, não é de simplesmente abandonar estas duas intuições que 

representam o senso comum ou nossa sabedoria convencional sobre nossa relação moral 

com os animais, mas sim de mostrar que somente a abordagem dos direitos defendida por 

ele realmente toma os interesses dos animais como moralmente significativos, sem por 

isso, negar que em casos de conflitos genuínos podemos preferir os humanos. 

 Embora compartilhemos essa visão no nosso dia-a-dia sobre os animais, nossas 

ações, por outro lado, não se mostram de acordo com o que pensamos ou dizemos pensar. 

Isto é o que Francione (2008, p. 25, 26; 2013, p. 1) em sua obra chama de esquizofrenia 

moral83. Nossas atitudes são esquizofrênicas porque concordamos que os animais 

importam moralmente e que não devemos lhes causar dor ou sofrimento sem que haja 

necessidade, mas mesmo assim o uso que fazemos deles e o tratamento que nós 

dispensamos a eles está longe de fazer justiça ao que a palavra necessidade significa. A 

maioria dos casos, por exemplo, em que impomos sofrimento aos animais ou que 

preterimos seus interesses aos nossos não pode ser comparado ao cenário da casa em 

chamas porque não representam um conflito ou emergência verdadeira, isto é, um conflito 

inevitável. Se este fenômeno revela nossa incoerência, podemos então nos perguntar qual 

a razão desta disparidade entre o que pensamos ser a coisa certa a se fazer e como agimos? 

Mais do que isso podemos nos perguntar sobre a origem desta disparidade. Tendo em 

vista estas indagações, seguiremos a seguinte ordem de exposição: a) começaremos pela 

origem histórica e filosófica do nosso trato moral com os animais, a saber, pela 

                                                 
83 Francione em seu blog Animal Rights: Abolitionist Approach explica que “A esquizofrenia é uma 

condição reconhecida que pode ser caracterizada pelo pensamento confuso e delirante. Dizer que somos 

confusos e delirantes no que diz respeito a questões morais não significa dizer que aqueles que sofrem de 

esquizofrenia clínica são imorais. É apenas dizer que muitos de nós pensamos acerca de assuntos morais 

importantes de um modo confuso, delirante e incoerente” (tradução nossa). Disponível em: 

<http://www.abolitionistapproach.com/a-note-on-moral-schizophrenia/>. Acesso em 5 de janeiro de 2017. 

http://www.abolitionistapproach.com/a-note-on-moral-schizophrenia/


91 

 

caracterização dos animais como meros instrumentos para a realização dos fins humanos, 

ou de modo geral, como coisas, b) depois mostraremos a ruptura com esta abordagem 

através da aceitação do princípio do tratamento humanitário, c) por fim explicaremos a 

razão da nossa esquizofrenia moral. 

 A origem, segundo entende Francione, tem raízes profundas em nossa história e 

está diretamente relacionada ao fato de que antes do século XIX no ocidente não se 

reconhecia, de modo geral, que os animais fossem de modo algum moralmente relevantes. 

Os animais não humanos estavam excluídos da esfera da moralidade, e as obrigações 

morais que lhes diziam respeito eram no máximo indiretas, isto é, pensava-se que quando 

muito tínhamos deveres morais que de algum modo envolviam os animais, mas nunca 

que tínhamos para com eles deveres diretos. Em outras palavras, todos os deveres morais 

que tínhamos para com os animais eram obrigações diretas devidas a outro humano. Os 

animais e nossos deveres para com eles entravam indiretamente apenas porque poderiam 

ter alguma ligação com algum humano. Os animais eram tratados como meras coisas, e 

do ponto de vista moral, portanto, não eram vistos de modo diferente do que vemos os 

objetos inanimados. O estatuto moral dos animais não era muito diferente de o de uma 

pedra. 

 A mais conhecida defesa filosófica (FRANCIONE, 2008, p. 28), da ideia de que 

os animais não passavam de autômatos ou robôs que não podiam ter experiências 

conscientes do mundo foi feita por Descartes no século XVII. O filósofo francês pensava 

que animais não possuíam mentes. Sua tese era defendida baseando-se no fato de que os 

animais não possuíam a capacidade de se comunicar através de uma linguagem. Apesar 

dos animais aparentarem agir de maneira inteligente, Descartes argumentava que eles 

eram apenas máquinas, desprovidas de alma, que agiam, por assim dizer, de modo 

programado. Nas palavras do próprio Descartes: 

 

E também notório que, embora haja muitos animais que 

demonstram mais engenhosidade do que nós em algumas de suas 

ações, vê-se, contudo, que os mesmos não demonstram nenhuma 

em muitas outras; de modo que o que fazem melhor que nós não 

prova que tenham espírito; pois, desta forma, tê-lo-iam mais do 

que qualquer um de nós, e agiriam com mais acerto em todas as 

outras coisas; mas, pelo contrário, prova que não o têm, é que é a 

natureza  que neles opera  de acordo com a disposição  de seus  

órgãos, assim como se vê que um relógio, composto apenas de 

rodas e de molas, pode contar as horas  e medir o tempo com 



92 

 

muito mais exatidão que nós, com toda a nossa prudência (2001, 

p. 66). 

 

Assim como um relógio é uma coisa criada pelo homem para desempenhar uma 

função, os animais, desprovidos de mente e da capacidade de possuírem experiências 

positivas ou negativas do ponto de vista subjetivo, eram vistos como relógios criados por 

deus: máquinas naturais que não possuíam qualquer tipo de vida mental e nenhum 

interesse moral significativo, nem mesmo o mais básico, o de evitar a dor. Em suma, a 

posição de Descartes negava que os animais eram sencientes84. Por este motivo, falar em 

obrigações morais para com os animais, para ele e os adeptos de sua filosofia, era tão 

absurdo quanto falar que relógios possuem algum interesse significante. As restrições 

quanto ao que se podia fazer com os animais eram praticamente ilimitadas, tão ilimitadas 

como o que pensamos sermos autorizados a fazer com relógios: 

Descartes e seus seguidores realizavam experimentos em que pregavam 

animais em tábuas pelas patas e os cortavam vivos para revelar seus corações 

batendo. Eles queimavam, escaldavam e mutilavam animais de todas as 

maneiras concebíveis. Quando os animais reagiam como se estivessem 

sentindo dor. Descartes desprezava essa reação por achar que ela não diferia 

do som de uma máquina funcionando mal. Um cachorro gritando, Descartes 

afirmava, não é diferente de uma engrenagem rangendo que precisa de óleo 

(FRANCIONE, 2013, p. 50). 

 

 Se para Descartes era absurdo falar em obrigações morais para com os animais, 

por outro lado, era perfeitamente admissível falar em obrigações morais que concernem 

ou envolvem os animais. Esta é a perspectiva do que chamamos agora há pouco de 

obrigações ou deveres indiretos. Um exemplo que pode ilustrar esta perspectiva dos 

deveres indiretos é o seguinte: um indivíduo possui um gato e seu vizinho se incomoda 

com o fato dele perambular pelo seu telhado. O vizinho, então, incomodado com o 

barulho que o gato faz ao passear pelo telhado decide envenená-lo. Um defensor da 

perspectiva dos deveres indiretos concordaria que o vizinho fez algo errado. Todavia, 

argumentaria que fez algo errado ao indivíduo dono do gato, não ao próprio gato. Por 

exemplo a) a morte do gato magoaria o seu dono ou b) o gato era propriedade do 

indivíduo, e por isso ele causou um prejuízo ao indivíduo ao causar danos a sua 

propriedade. Enfim, toda a obrigação de não causar possíveis danos aos animais estava 

                                                 
84 Francione (2013) assim como DeGrazia (2002) argumenta que a senciência ou a consciência da dor é 

diferente de meras reações nervosas nociceptivas. Enquanto estas últimas são apenas respostas através de 

ações reflexivas a estímulos nocivos ou danos, a senciência, por outro lado, exige a percepção de um eu 

que está sentindo dor ou qualquer outra experiência negativa relacionada a ideia de dor. Quando não há a 

percepção subjetiva da dor, então, não faz sentido também em falar que há alguém que está sendo 

prejudicado ou sofrendo um dano. 



93 

 

vinculada aos interesses dos humanos envolvidos. Na perspectiva de cartesiana os 

animais não possuíam mais interesses do que um relógio. Tanto o relógio quanto os 

animais só possuíam valor instrumental, eram meios ou instrumentos para que os 

humanos realizassem seus propósitos. O problema moral envolvido no ato de matar o 

animal de alguém envenenado seria o mesmo de alguém quebrar ou estragar um objeto 

do vizinho sem o seu consentimento. Afinal, ou ele estaria errado porque danificou algo 

que não é seu, ou porque fez algo errado a outro humano ao danificar algo que não é seu 

(deixou seu o vizinho chateado ou danificou sua propriedade).  

 Havia quem, embora, por um lado, discordasse de Descartes e não visse os animais 

como simples máquinas ou coisas, mas por outro lado, continuasse pensando que eles 

estavam excluídos de nossa esfera de consideração moral direta. Kant, por exemplo, 

pensava que embora os animais fossem sencientes, a falta de racionalidade e 

autoconsciência os colocava à parte de nossos deveres morais.  Segundo o filósofo 

alemão, “os animais são meros meios para os fins dos humanos; são “instrumentos do 

homem”; existem apenas para o nosso uso e não têm, eles próprios, nenhum valor” 

(FRANCIONE, 2013, p. 51). Para Kant apenas pessoas – entes racionais enquanto tais 

dotados de autonomia e capazes de fazerem julgamentos morais85 – não devem ser 

tratados como simples meios, instrumentos para se atingir outros fins, mas sempre como 

fins em si mesmos. Reconhecer que os animais são sencientes mas pensar que seus 

interesses não devam ser levados em conta simplesmente porque não são racionais e 

autônomos não traz nenhuma mudança considerável86 do ponto de vista prático em 

relação ao pensamento cartesiano de que os animais era máquinas. Melhor dizendo, 

embora Kant não pensasse que os animais não pudessem ter experiências conscientes, 

isto não afetou ou o fez repensar o estatuto de coisa a eles atribuído.  Kant pensava que 

devemos evitar sermos cruéis com os animais simplesmente pelo efeito que esse tipo de 

comportamento causa nas relações humanas: tratar os animais com crueldade sem 

justificava alguma pode nos levar a agirmos de modo semelhante quando temos de 

cumprir nossos deveres morais perante outros seres humanos racionais e autônomos. De 

                                                 
85 Animais não humanos não são agentes morais, isto é, não podem fazer juízos ou reivindicações morais 

e responder por suas ações.  
86 A exigência da racionalidade e autonomia, respectivamente, a capacidade de avaliar e deliberar acerca 

das escolhas antes de agir e a liberdade para escolher agir, não só excluiu os animais não humanos da esfera 

das considerações morais, mas também todos os humanos que não preenchem este pré-requisito: bebês, 

seres humanos com deficiências cognitivas graves, seres humanos muito senis, etc. 



94 

 

acordo com anotações de alunos que frequentavam as aulas de Kant que podem ser 

consultadas em Lectures on Ethics, ele mesmo dizia que: 

 

Todos animais existem apenas como meios e não por si mesmos, uma vez que 

eles não possuem autoconsciência, e que o homem é o fim, então eu não posso 

perguntar: Por que ele existe? da mesma maneira que pode ser feito com os 

animais, segue-se que nós não temos deveres imediatos para com os animais; 

nossos deveres para com eles são deveres indiretos com a humanidade. Visto 

que animais são análogos da humanidade, nós observamos deveres para com a 

humanidade quando observamos eles como análogos a ela, e, portanto, 

cultivamos nossos deveres para a humanidade (2001, p. 212). 

 

Se do ponto de vista moral, os animais não humanos eram vistos apenas de 

maneira instrumental, isto é, como meios de realizar os fins humanos, o panorama não 

era muito diferente no âmbito legal. Como aponta Francione (2008, p. 30), antes do século 

XIX as leis também estavam de acordo com a visão de que não temos para com os animais 

nenhum dever direto. Os animais eram vistos pela lei apenas como propriedade humana. 

O exemplo dado logo acima do gato envenenado pelo vizinho expressa claramente a 

faceta legal desta visão em que os animais são coisas feitas para o uso humano: os animais 

não possuíam do ponto de vista legal nenhuma proteção direta, ao contrário, a lei era 

“expressa somente em termos de interesses humanos, principalmente de interesses 

propriedade” (FRANCIONE, 2013, p. 51). Se, de acordo o exemplo oferecido, um 

indivíduo envenenasse o gato de seu vizinho, isto seria um problema legal87 apenas se o 

último pudesse provar que o primeiro intentava, ao envenenar seu gato, prejudicá-lo. Se 

fosse provado que a intenção era de prejudicar apenas o gato, então a lei não teria nada a 

dizer sobre a questão. A lei protegia apenas o interesse dos indivíduos em sua 

propriedade, e não protegia ou sequer reconhecia qualquer interesse do animal. Além 

disso, todas as medidas legais que de algum modo condenavam a crueldade para com os 

animais no fundo estavam de acordo com a ideia kantiana de que uma conduta deste tipo 

quando posta em prática pudesse incentivar práticas análogas contra seres humanos. Mais 

uma vez, o foco das obrigações morais e das restrições legais eram as relações morais 

entre humanos. A finalidade de punir pela lei e reprovar, através da moral, os maus tratos 

e a crueldade contra os animais não expressava definitivamente qualquer consideração 

aos interesses dos próprios animais, mas, no geral, se devia a “uma preocupação de que 

                                                 
87 Como nos explica Francione (2013, p. 51), a intenção deliberada de prejudicar a propriedade alheia 

violava a lei que previa dano doloso. Ao contrário, a intenção, que não envolvesse um humano, de 

prejudicar apenas o animal não configurava dano doloso. 



95 

 

os atos de crueldade contra os animais pudessem ameaçar as regras de conduta moral da 

população” (FRANCIONE, 2013, 51). 

 Nós rejeitamos88 atualmente a visão de que os animais são coisas ou máquinas que 

não possuem interesses que na filosofia e pensamento ocidental foi dominante por 

séculos. Pensamos, diferente do que argumentavam Descartes e Kant, que nossos deveres 

para com os animais não são apenas indiretos. Para mostrar a diferença entre o que 

pensamos e o que se pensava antes do século XIX Francione (2013, p. 52-53) oferece um 

exemplo imaginário bastante elucidativo: um indivíduo chamado Simon é sádico e deseja 

queimar um cachorro vivo com um maçarico. A ideia de Simon em torturar o cachorro 

tem o intuito apenas de obter prazer em vê-lo sofrer. Podemos de algum modo argumentar 

que o que Simon pretende fazer é errado? Isto é, podemos condenar que utilizar um 

animal deste modo para fins de divertimento é algo reprovável moralmente? 

 Francione argumenta (2008, p. 31) que, no geral, todos nós concordamos que 

torturar um animal com um maçarico é algo injustificável do ponto de vista moral, uma 

enorme injustiça com requintes de crueldade. Não pensamos que o que Simon deseja fazer 

é errado simplesmente porque  

a) a sua ação teria um efeito negativo sobre os outros seres humanos (poderia, por 

exemplo, incitar atitudes violentas contra humanos por mera questão de diversão ou 

prazer) 

b) a sua ação desrespeitaria todas as outras pessoas que gostam de animais 

c) a sua ação deixaria ele próprio mais embrutecido quando fosse lidar com outros seres 

humanos 

d) a sua ação prejudicaria o dono do cachorro 

  

Francione argumenta (2013, p. 52) que todos concordamos que a principal razão 

para nos opormos ao ato sádico de Simon é a de que ele causa danos ou prejudica o 

próprio cachorro e não simplesmente pelos efeitos que este ato pode causar em nós. É 

claro que estes efeitos podem constituir uma razão a mais para rejeitarmos a tortura de 

animais. Não queremos expor, por exemplo, nossas crianças a violência porque isto 

                                                 
88 É preciso notar que há ainda filósofos como Peter Carruthers e Raymond G. Frey que ainda hoje negam 

que os animais possam ter experiências conscientes, nem mesmo experiências de prazer e dor, e, que por 

isso não possuem a capacidade para possuir qualquer interesse. Francione pensa que a posição destes 

autores “não passa de uma regurgitação da posição cartesiana” (2013, p. 191) e que “já superamos esse 

obstáculo há alguns séculos, quando, como resultado da simples observação empírica, reconhecemos que 

os animais sencientes, como os humanos sencientes, são conscientes da dor e, portanto, têm interesse em 

evitá-la” (2013, p. 192). 



96 

 

poderia embrutecê-las ou incutir nelas a ideia de que a violência gratuita é algo tolerável, 

contudo, este não é o motivo pelo qual achamos errado torturar animais por mero 

divertimento. Se fosse assim, nos alerta Francione, a tortura em segredo, longe de outros 

olhares, nos soaria como algo perfeitamente aceitável. Ademais, teríamos que concordar 

que Simon, ao respeitar os interesses humanos enquanto ao mesmo tempo tortura animais, 

não estaria de modo algum sendo incoerente em suas atitudes. O fato é que nos opomos 

ao que Simon deseja fazer independentemente se ele for bondoso com humanos ou não, 

e independentemente se o cachorro tiver um dono ou não. E mesmo que o cachorro que 

Simon deseja queimar fosse um animal abandonado nas ruas, a despeito de todas as razões 

oferecidas, pensaríamos que o principal prejudicado com a sua ação seria o próprio 

cachorro e que por este motivo torturar animais por mero divertimento é errado: causar 

sofrimento aos outros de modo arbitrário e desnecessário é algo errado ou objetável. 

O cachorro é, como nós, senciente e não deseja ser queimado vivo porque isto lhe 

causa imensa dor, e assim como nós, qualquer outro ser senciente prefere ou deseja não 

sentir dor. Nós temos um dever direto de não torturar o cachorro e não apenas um dever 

que envolve o cachorro porque ele é instrumento para realização de fins humanos. Para 

Francione, 

 

O único fundamento para esta obrigação é que o cachorro é senciente; 

nenhuma outra característica, como a racionalidade humana, autoconsciência 

reflexiva, ou a habilidade de se comunicar em uma linguagem humana, é 

necessária. Simplesmente porque o cachorro pode experienciar dor e 

sofrimento, nós achamos moralmente necessário justificar o fato de infligir 

dano ao cachorro (2008, p. 32, tradução nossa). 

 

 A ideia de que causar sofrimento desnecessário a outros indivíduos é errado está 

incutida em nossos raciocínios morais porque pensamos que a própria ideia de causar 

sofrimento em si já constitui uma razão contra a execução desta ação. Em outras palavras, 

sendo iguais todas as demais condições iguais, pensamos que o interesse em não sofrer 

de um indivíduo basta para que consideremos a ação errada. Não importa de quem seja 

esse interesse, se de um cachorro ou de qualquer outro animal, achamos que o ato continua 

errado, a não ser que não tenhamos uma boa justificativa para fazê-lo, isto é, a não ser 

que haja uma real necessidade em fazê-lo. 

 A rejeição da visão da abordagem dos deveres indiretos e, consequentemente, dos 

animais como coisas, levou a uma mudança de paradigma no nosso tratamento com os 



97 

 

animais e a uma suposta89 mudança de estatuto moral e legal dos animais. O tratamento 

que passamos a dar aos animais passou a ser guiado pelo princípio do tratamento 

humanitário. Este princípio, o qual já mencionamos, nasce justamente da valorização 

moral da distinção entre criaturas sencientes e objetos inanimados. De um lado temos 

seres com interesses morais significativos, do outro as coisas, objetos inanimados. 

Embora, este princípio, como vimos, exprima que possamos sempre preferir os humanos, 

ele também prescreve que temos a obrigação moral direta de não causar sofrimento 

desnecessário para os animais. 

 A origem do princípio do tratamento humanitário, alega Francione (2013, p. 53), 

está na filosofia utilitarista do inglês Jeremy Bentham. O argumento de Bentham, como 

já expusemos no primeiro capítulo deste trabalho, resumidamente, é o seguinte: embora 

os animais não humanos e os seres humanos sejam muito diferentes entre si, há algo de 

fundamental que os une. Humanos e não humanos tem a capacidade de sofrer, e este é o 

interesse mais fundamental que um ser pode ter, na verdade é o pré-requisito para que se 

possa falar em interesses em um sentido moralmente significativo. A capacidade de usar 

a linguagem, a razão, a autonomia ou qualquer outra característica, para Bentham, não 

era relevante para que um indivíduo tivesse seus interesses levados em conta e fizesse 

parte da comunidade moral. Francione afirma que 

 

O princípio de Bentham representou nada menos que uma revolução no nosso 

pensamento moral sobre os animais, pois rejeitou as visões daqueles que, como 

Descartes, afirmavam que os animais não eram sencientes e não tinham 

interesses, e as daqueles que, como Kant, afirmavam que os animais tinham 

interesses, mas que esses interesses não eram moralmente significativos 

porque não podíamos ter nenhuma obrigação direta para com os animais, 

apenas para com os outros humanos. Bentham argumentou que nossa 

obrigação de não infligir sofrimento desnecessário aos animais era devida 

diretamente a eles e era baseada apenas em sua senciência e em nenhuma outra 

característica. Isso marcou um pronunciado rompimento com uma tradição 

cultural que sempre considerara os animais como coisas sem interesses 

moralmente significativos (FRANCIONE, 2013, p. 54). 

 

 A filosofia de Bentham teve um impacto tão grande no modo como passamos a 

enxergar a moralidade que o princípio do tratamento humanitário foi incorporado também 

nos sistemas legais de praticamente todas as nações ocidentais através de leis de bem-

estar animal. Segundo Francione (2008, p. 33), as leis de bem-estar animal são de dois 

                                                 
89 Entenderemos mais adianta porque, apesar da mudança de paradigma, o estatuto moral e legal dos 

animais não humanos progrediu ao ponto de haver uma ruptura significante no tratamento que dispensamos 

a eles. 



98 

 

tipos: gerais e específicas. As primeiras90 são leis anticrueldade, como o próprio nome já 

indica, mais abrangentes e que proíbem a inflição de sofrimento desnecessário sem 

distinguir situações ou usos específicos. As leis de bem-estar animal específicas91 por sua 

vez têm a finalidade de, através do princípio do tratamento humanitário, regular certos 

usos distintos dos animais, como, por exemplo, o tratamento em experimentos científicos 

ou o tratamento destinado aos animais abatidos para uso alimentício.  

 As leis anteriores as do bem-estar animal, que previam apenas dano doloso, como 

dissemos, operavam apenas no âmbito da proteção legal dos interesses humanos. A 

preocupação com a crueldade contra os animais, por exemplo, se limitava aos efeitos que 

a crueldade poderia ter sobre a conduta dos humanos e não com o próprio dano que atos 

cruéis causavam aos animais. Se um indivíduo machucasse o gato de seu vizinho ele só 

teria um problema legal se pudesse ser provado que a sua intenção ao machucar o gato 

era de deliberadamente prejudicar o seu vizinho e não o gato ele próprio. A mudança, 

(FRANCIONE, 2013, p. 56) que começou a ocorrer também no século XIX, das leis que 

previam dano doloso para as leis anticrueldade tornaram possível que o vizinho pudesse 

ser processado e punido mesmo quando a sua intenção fosse claramente a de prejudicar 

apenas o gato e não o vizinho. As leis do bem-estar animal são deste modo basicamente 

como uma aplicação92 do princípio do tratamento humanitário porque representam 

também uma preocupação direta com os interesses dos animais em si. É claro que junto 

desta preocupação mantém-se somado a ideia de regulamentar os efeitos negativos que a 

crueldade com os animais podem ocasionar aos próprios humanos ou mesmo em 

regulamentar o interesse a propriedade dos humanos. Em outras palavras, 

As leis que previam dano doloso eram “destionadas a proteger os animais 

como propriedade em vez de como criaturas suscetíveis ao sofrimento”. Já as 

leis anticrueldade foram “designadas à proteção dos animais”. Essas novas leis 

foram destinadas “ao benefício dos animais como criaturas capazes de sentir e 

sofrer, e [foram] destinadas a protegê-los da crueldade, sem referência ao fato 

de eles serem propriedade. As leis anticrueldade eram frequentemente 

explícitas na sua aplicação a todos os animais, tanto os que pertenciam a 

alguém quanto os que não pertenciam a ninguém. 

                                                 
90 Um exemplo é a lei de Nova York que “impõe uma sanção penal a qualquer pessoa que “fatigar, 

sobrecarregar, torturar, ou espancar cruelmente, ou ferir, estropiar, mutilar ou matar injustificavelmente 

qualquer animal”. ” (FRANCIONE, 2013, p. 55, 56). 
91 Francione (2013, p. 56) menciona “a American Animal Welfare Act, promulgada em 1966, e emendada 

em numerosas ocasiões, a British Cruelty to Animals Act, promulgada em 1876, e a British Animals 

(Scientific Procedures) Act de 1986”. Todas elas têm como objetivo regular o tratamento dos animais 

usados em experimentos. 
92 Francione (2008, p. 35) chama atenção para o fato que várias leis de bem-estar são criminais, isto é, leis 

que envolvem penas para quem as descumprem. Isto, na opinião de Francione, mostra que os interesses dos 

animais são levados minimamente a sério, na medida em que a violação do princípio do tratamento 

humanitário é visto através do “estigma social da pena criminal” (2008, p. 35).  



99 

 

 

 Resumindo, podemos dizer que as leis anticrueldade, se não completamente, ao 

menos em parte, deslocaram o foco dos interesses humanos para os interesses dos 

animais, reconhecendo que os humanos tem obrigações legais diretas para com os 

animais, independentemente se eles forem propriedade nossa ou não. A principal 

obrigação legal, reflexo da mudança moral de paradigma, é a de proteger o interesse dos 

animais em não sofrer sem necessidade, o que, na prática, tanto do ponto de vista moral 

como legal, é entedido como crueldade. 

 A perspectiva legal  – que no entender de Francione é um reflexo jurídico do 

princípio do tratamento humanitário – bem como a perspectiva moral da ideia de bem-

estar animal exigem uma avaliação mais cuidada da ideia de necessidade93. O princípio 

do tratamento humanitário requer que, para sabermos se um determinado uso dos animais 

é justificável ou não, coloquemos na balança de um lado os interesses humanos e do outro 

os interesses dos animais para que então se possa avaliar se a ação de uso pode ser 

considerada necessária ou não, isto é, cruel ou não. Esta ideia de equilibrar interesses tem 

o propósito exclusivo de resolver conflitos de interesse. O principal conflito de interesses 

entre humanos e animais que surge devido a mudança de paradigma dos animais como 

coisas para o reconhecimento de que eles possuem um bem-estar que importa moralmente 

é o que envolve, de um lado, o nosso interesse em infligir a eles dor e sofrimento (através 

de vários usos diferentes que estamos acostumados a fazer deles), e de outro, o interesse 

deles em não sofrer. Segundo o princípio do tratamento humanitário, se o interesse 

humano em causar dor tiver um peso maior do que o interesse do animal em não sofrer, 

então a prática é justificável tanto moral quanto legalmente94, isto é, o sofrimento animal 

nestes casos é considerado necessário. O mesmo princípio, ao contrário, prescreve que 

somos pura e simplesmente cruéis quando nenhum interesse humano mais relevante do 

que o interesse dos animais em não sofrer está em jogo e mesmo assim lhes infligimos 

dor para propósitos, considerados deste ponto de vista, desnecessários ou supérfluos.  

Neste sentido, a ideia de usarmos animais em qualquer situação para fins humanos 

só pode ser justificada como necessária, segundo argumenta Francione, quando estamos 

                                                 
93 Precisamos ter em mente aqui que, para Francione, a ideia de necessidade está entranhada  em nossa 

sabedoria convencional sobre o tratamento dos animais permeando o que o autor estabeleceu como as duas 

intuições mais básicas que temos acerca da ética animal e que constituem as colunas de sustentação do 

princípio do tratamento humano. 
94 Francione dá o exemplo da “lei britânica que regula o uso de animais em experimentos [que] diz que, 

antes de qualquer experimento ser aprovado, é necessário “pesar os prováveis efeitos adversos sobre os 

animais envolvidos, em relação ao benefício [humano] que provavelmente será obtido”.” (FRANCIONE, 

2013, p. 58). 



100 

 

em face de uma verdadeiro conflito. Este tipo de conflito se caracteriza pelo seu caráter 

emergencial e disjuntivo, a saber, quando estamos em uma situação equivalente aquela 

do exemplo da casa em chamas onde o indivíduo tinha apenas duas opções: ou poderia 

salvar o humano ou poderia salvar o animal.  Em suma “o princípio  do tratamento 

humanitário parece dizer que podemos usar os animais, mas apenas quando for necessário 

fazer isso [...] e que devemos impor apenas o mínimo de dor e sofrimento necessários 

aquele propósito” (FRANCIONE, 2008, p. 58). Se a ideia de crueldade está associada a 

sofrimento desnecessário, ela também exige, mesmo quando o uso é justificado pelo 

princípio humanitário, que causemos o mínimo de danos aos animais exigidos pelo 

propósito em questão: qualquer sofrimento além do necessário é imoral. Por fim, 

podemos afirmar que o sentido de uso necessário significa, no contexto do princípio do 

tratamento humanitário, “usar os animais quando esta for a única alternativa viável”. Isto 

requer de nós a avaliação criteriosa das alternativas disponíveis, afinal, se houver alguma 

alternativa factível para determinado necessidade ou interesse humano considerada 

importante ou urgente (pelo menos tão importante que na falta de alternativas justificasse 

o sacríficio do interesse dos animais em não sofrer) e que possa evitar o uso de animais, 

e consequentemente, o seu sofrimento, então o princípio do tratamento humanitário 

requer que tomemos este curso de ação. 

A conclusão que Francione chega ao discutir o princípio do tratamento 

humanitário à luz da ideia de necessidade que lhe é intrínseca talvez seja bastante 

incômoda para muitas pessoas: não somos muito diferentes de Simon, o personagem 

sádico que desejava queimar o cachorro vivo por mero divertimento. Iniciamos este 

subcapítulo apontando nossa esquizofrenia moral, e a única diferença entre nós e Simon, 

supondo, por exemplo, que ele tivesse vivido no século XVII, seria que nós somos 

esquizofrênicos enquanto ele não. Mesmo com a mudança de paradigma que se deu 

através do reconhecimento dos animais seres capaz de terem experiências conscientes 

negativas e positivas e a aceitação do princípio do tratamento humanitário que prescreve 

que não devemos causar dor aos animais sem que haja necessidade, nós ainda, 

paradoxalmente, agimos como se os interesses dos animais não importassem nada ou 

importasse muito pouco. Concordamos que preferir humanos em situações de verdadeiro 

conflito não nos autoriza a causar sofrimento desnecessário aos animais, porque o 

interesse em não sentir dor é algo ruim em si, isto é, algo que todo ser senciente quer 

evitar independentemente da espécie a que ele pertence, mas mesmo assim o uso real que 



101 

 

fazemos diariamente dos animais é completamente diferente do que dizemos acreditar, e 

do que as leis dizem proteger. Não podemos negar, como argumenta Francione, que 

 
Tratamos praticamente todas as interações entre humanos e os animais como 

se elas envolvessem uma casa em chamas que requeira que façamos uma 

escolha entre os humanos e os animais. Mas a grande maioria dos nossos usos 

dos animais não pode ser descrita como necessária em nenhum sentido dessa 

palavra; ao contrário, esses usos meramente aumenta a satisfação do desejo, 

de prazer, divertimento e conveniência dos humanos (2013, p. 58, destaque 

nosso). 

 

  

Os uso dos animais para comida, entretenimento, caça esportiva, vestuário, 

experimentos ou testes científicos95, para ficarmos nos principais exemplos de usos que 

fazemos diariamente deles, não podem, argumenta Francione, serem justificados como 

usos necessários. Mesmo se todo as formas de entretenimento envolvessem o uso de 

animais, por definição, elas não poderiam ser consideradas necessárias. Felizmente, 

temos inúmeras alternativas de divertimento e de práticas esportivas que não fazem uso 

de animais e podemos criar tantas outras alternativas quanto a nossa capacidade de 

imaginar permitir. Não há necessidade também de usarmos animais para o vestuário e 

para a alimentação. A alimentação, como já dissemos no capítulo anterior, mata 

anualmente bilhões de indivíduos e hoje a melhor ciência disponível mostra que não é 

necessário de modo algum consumir produtos de origem animal para termos uma dieta 

nutricionalmente adequada. Além disso, é sabido também e Francione concorda  que do 

ponto de vista ambiental o consumo da carne é bastante questionável, se não mesmo 

insustentável96. Todos estes usos causam todos os dias sem necessidade e uma quantidade 

de sofrimento incomensurável a milhões de animais que, no geral, costumam resultar em 

                                                 
95 A experimentação animal é a único uso que Francione reconhece a alegação de  conflito genuíno entre 

nossos interesses e os dos animais. Ele admite que, à primeira vista ela pode, em algumas circunstâncias, 

parecer necessária, quando a comparamos com as outros usos frívolos que damos aos animais. Por este 

motivo ele dedica tanto em Animals as Persons quanto em sua Introdução aos direitos Animais um capítulo 

para este assunto. No entanto, o filósofo abolicionista chega a mesma conclusão: argumenta que não há 

uma base moral satisfatória para justificar o uso de animais em experimentos. Cf. FRANCIONE, 2008, 

170-185; Cf. FRANCIONE, 2013, p. 159-182. 

 
96 Outras razões contribuem para que repensemos nossos hábitos alimentares tão enraizados em nossa 

cultura, como, por exemplo, o fato de que  “cientistas ambientais respeitados têm apontado a tremenda 

ineficiência e os custos resultantes para o nosso planeta provenientes da agricultura animal. Por exemplo, 

animais consomem mais proteína do que eles produzem. Para cada quilograma de proteína animal 

produzida, os animais consomem em média quase 6 quilogramas de proteínas vegetal oriunda de grãos e 

forragem. É preciso mais do que 100,000 litros de água para produzir um quilograma de bife, e 

aproximadamente 900 litros para produzir um quilograma de trigo” (FRANCIONE, 2008, p. 36, 37, 

tradução nossa). 



102 

 

morte apenas por razões de conveniência ou simplesmente porque seu uso nos 

proporciona algum tipo de prazer.  

Em suma, nossos hábitos não são muito diferentes do desejo de Simon de queimar 

animais vivos porque nenhum deles pode ser justificado como necessários. Contudo, 

como afirmamos, sofremos de esquizofrenia moral enquanto Simon não. Simon, um 

cidadão comum do século XVII, simplesmente pensava que as suas obrigações morais 

diretas para com os animais eram nulas. Simon via os animais como meros instrumentos 

para realização dos propósitos humanos e só reconhecia que existiam quaisquer 

obrigações para com eles quando algum interesse humano estivesse envolvido. Nós, 

embora, reconheçamos que os animais possuem interesses, e que esses interesses tem 

importância moral, agimos de um modo que não difere essencialmente do de Simon, 

afinal, agimos de maneira análoga a  ele97. A diferença é que, ao mesmo tempo, 

contraditoriamente reconhecemos que não devemos impor a eles sofrimento 

desnecessário. O mesmo acontece com as leis de bem-estar animal regidas pelo princípio 

do tratamento humanitário, pois estas mesmas atividades que acabamos de mostrar não 

serem muito diferentes, do ponto de vista da necessidade, de queimar um animal com o 

maçarico por mero divertimento “são protegidas por leis que supostamente proíbem a 

inflição de sofrimento desnecessário aos animais” (FRANCIONE, 2008, p. 36). 

 

                                                 
97 Um exemplo real exposto por Francione seu livro Eat Like you care: na examination of the morality of 

eating (2013a) é o do jogador de futebol americano Michael Vick. O esportista se envolveu com rinhas de 

cães – prática proibida por lei nos Estados Unidos e reprovada moralmente pela maioria de nós – e chegou 

mesmo a financiá-las. Quando suas atividades foram descobertas foi condenado e teve que cumprir sentença 

de prisão de aproximadamente dois anos. O caso gerou comoção em seu país e deixou fãs de futebol 

americano enfurecidos com a atitude do jogador. A reação das pessoas ao descobrirem o que fazia Michael 

Vick mostram na prática nossa esquizofrenia moral: condenamos a rinha de cães, mas continuamos, por 

exemplo, a usar os animais na alimentação e em várias outras práticas habituais. Não há diferença 

substancial em obter prazer as custas do sofrimento e morte de animais para o nosso paladar ou obter prazer 

semelhante assistindo cães brigarem até a morte. Em outras palavras, o interesse dos animais em não 

sofrerem ou terem suas vidas interrompidas para se transformar em comida que nós apreciamos não é 

diferente do interesse que eles possuem em evitar esse mesmo sofrimento e morte para que nos proporcione 

entretenimento ou diversão. A diferença que vemos entre uma prática e outra é ilusória. Não parece de 

forma alguma plausível defender que devamos preferir os interesses dos humanos em detrimento aos dos 

animais no caso do alimentação porque ela é mais necessária do que a rinha de cães. Ambas causam 

sofrimento desnecessário aos animais – algo que de acordo com o princípio do tratamento humanitário é 

reprovável, e a maioria de nós assente – por mero prazer e conveniência. A rinha de cães, no entanto, em 

quase todos os países ocidentais é proibida por lei, enquanto o uso de animais para alimentação é protegido 

e regulamentado pelas mesmas leis de bem-estar animal que supostam deveriam proibir que se infligisse 

sofrimento desnecessário aos animais. Neste sentido, afirma Francione, somos todos Michael Vick, e nossas 

leis refletem nossa esquizofrenia moral. Por fim, a proibição das rinhas e a manutenção de várias outras 

práticas expressa no entender de Francione (2008, p. 39) mais um preconceito cultural em termos de classes 

econômicas do que uma preocupação genuína com o bem-estar dos animais. 



103 

 

2.1.3 Por que somos esquizofrênicos do ponto de vista da moral? 

 

A afirmação de que a origem da nossa esquizofrenia moral tem a ver com o fato 

de que os animais foram vistos por séculos como meros instrumentos para realização dos 

fins humanos pode ser elucidada agora mais facilmente. O nosso comportamento 

esquizofrênico, como foi dito, diz respeito a disparidade que há entre não concordarmos 

mais que os animais sejam coisas, mas mesmo assim tratá-los como tal. Ora, deixamos 

de pensar que os animais são coisas desprovidas de interesses, criamos leis que dizem 

proteger esses interesses e que se propõem a punir atos de crueldade (inflição de 

sofrimento desnecessário), mas mesmo assim continuamos a tratá-los como se o seus 

interesses não valessem de nada pois os preterimos pelos nossos por razões supérfluas, 

que colidem diretamente com a nossa concepção de que temos obrigação direta de não 

causar sofrimento aos animais a não ser em casos de verdadeira necessidade. Se tanto o 

senso comum quanto a nossa melhor ciência disponível admite que os animais são 

sencientes por que ainda continuamos a tratá-los assim?  

O ponto é que, embora tenhamos deixado de enxergar os animais como máquinas 

naturais do modo como a filosofia de Descartes havia proposto, continuamos a enxergá-

los moral e legalmente como nossa propriedade, coisas das quais temos posse. O que 

queremos dizer é que apesar de todas as mudanças expostas, o que permaneceu o mesmo, 

a causa de nossa incoerência moral, segundo argumenta Francione em toda sua obra, é o 

estatuto de propriedade dos animais não humanos. Se as leis98, antes do século XIX, 

ofereciam proteção aos animais apenas em termos de interesses humanos de propriedade, 

as nossas leis anticrueldade atuais, embora reconheçam que os animais tem um interesse 

moral e legalmente significativo em não sofrer, mantém ainda que os interesses humanos 

de propriedade importam. Nas palavras do próprio Francione: 

 
A inconsistência profunda entre o que nós dizemos sobre os animais e como 

nós de fato os tratamos está relacionado ao estatuto dos animais como nossa 

propriedade. Animais são mercadorias (commodities) que nós possuímos e que 

não possuem nenhum valor além daquele que nós, como donos da propriedade, 

escolhemos lhes dar (2008, p. 37, tradução nossa). 

 

                                                 
98 O conteúdo das leis bem com o modo como elas operam, como ficará claro nesta seção, são um fator 

importantíssimo para a manutenção de nosso comportamento contraditório em relação aos animais não 

humanos e de sua exploração institucionalizada. 



104 

 

 Que os animais sejam vistos como nossa propriedade não é novidade alguma, ao 

contrário, eles estão submetidos a esta condição há milênios99. O direito de propriedade, 

isto é, a ideia de que podemos nos apossar de coisas e recursos de maneira privada, 

segundo Francione (2013, p. 118-121) é para sociedade ocidental um dos direitos mais 

importantes que possuímos. A ideia de propriedade privada, para nós, está 

particularmente ligada, desde sua origem100, a concepção de que o trabalho nos dá 

autorização à posse dos todos os recursos disponíveis, oferecidos por Deus, diante de nós 

neste mundo. Entre estes recursos estão também os animais não humanos, e por isto, o 

nosso entendimento da ideia de propriedade está declaradamente ligado a concepção de 

que eles são recursos disponíveis para nosso usufruto. Neste sentido, embora a influência 

da filosofia de Bentham tenha provocado mudanças importantes no modo como vemos 

nossas obrigações morais e legais para com os animais, o reconhecimento de que os 

animais são sencientes e possuem interesses não foi o suficiente para que 

questionássemos o estatuto de propriedade dos animais. Para percebermos isto, basta que 

olhemos para nossas leis na cultura ocidental: 

 
Conforme o Direito atual, “os animais são possuídos do mesmo modo que os 

objetos inanimados tais como os carros e a mobília”. Eles são “tratados pela 

lei como qualquer outra forma de propriedade móvel e podem ser sujeitados à 

posse absoluta, i.e., completa... [e] proprietário tem à sua disposição toda a 

proteção que a lei proporciona com respeito à posse absoluta”. O proprietário 

tem o direito a fazer contratos com relação ao animal ou para usar o animal 

como garantia para um empréstimo. O proprietário tem o dever para com os 

outros humanos de assegurar que sua propriedade animal não cause danos aos 

outros, mas pode vender, legar ou dar o animal, perdê-lo como parte da 

execução de uma sentença judicial contra si. Ele também pode destruir ou 

matar o animal (FRANCIONE, 2013, p. 121). 

 

 O princípio do tratamento humanitário sob estas circunstâncias está fadado ao 

fracasso. A ideia de que os animais sofrem, e que este interesse é moralmente significante 

e que nós, temos a obrigação moral direta para com eles de não causar-lhes qualquer 

                                                 
99 O próprio desenvolvimento dos conceitos de propriedade e dinheiro estão intimamente relacionados a 

história da domesticação e posse dos animais não humanos: “A palavra cattle (gado), por exemplo, vem da 

mesma raiz que a palavra capital, e as duas são sinônimas em muitas línguas europeias. A palavra espanhola 

para propriedade é ganadería; a palavra para gado é ganado. A palavra latina para dinheiro é pecunia, que 

deriva de pecus, que quer dizer “gado” (2013, p. 118). 
100 Francione indica o filósofo inglês John Locke como o arquiteto e sistematizador de maior importância 

da nossa teoria de direito à propriedade. De modo geral, afirma Francione, “para Locke, como deus deu aos 

humanos o domínio sobre os animais, estes não diferem de nenhum outro recurso ou objeto que podemos 

possuir” (2013, p. 119). Em suma, Locke enxergava o  direito de propriedade como um direito natural dado 

por Deus aos homens. 

 

 



105 

 

sofrimento desnecessário é simplesmente anulada pelo estatuto de propriedade dos 

animais. Este é, para Francione, o motivo do fracasso do princípio do tratamento 

humanitário bem como das leis de bem-estar animal. 

 O estatuto de propriedade dos animais torna inoperante o ato de equilibrar ou 

balancear os interesses dos humanos com os dos animais para decidirmos se em certa 

situação este uso particular dos animais é necessário ou não. Francione afirma (2013, p. 

122) que antes mesmo de pensarmos em colocar do outro lado da balança os interesses 

dos animais – como requer o princípio do tratamento humanitário e as leis anticrueldade 

– já está decidido ou predeterminado moral e legalmente que estamos autorizados a usar 

os animais porque o que estamos fazendo no fim das contas é medindo força entre os 

interesses da propriedade e do proprietário. Sob estas circunstâncias, afirma Francione, 

“é um absurdo sugerir que podemos balancear interesses humanos, os quais são 

protegidos, em geral, por reivindicações de direito e o direito a sua própria propriedade 

em particular, contra os interesses da propriedade, que existem apenas como um meio 

para os fins humanos” (2008, p. 38, tradução nossa).  

 O conflito de interesses entre humanos e animais pode ser resumido então como 

o simples interesse do proprietário em usufruir de sua propriedade. Como vimos, o direito 

atual, protege o interesse do proprietário de usar os animais praticamente da forma como 

bem lhe aprouver: vender, dar, legar, destruir e até mesmo matar; em suma, na realidade, 

quase não há limite sobre o que podemos fazer com os animais. Para o proprietário todo 

o uso é necessário, já que seus interesses são protegidos pela legitimidade do domínio que 

possui sobre seus recursos. A ideia de necessidade, que explicitamos através da metáfora 

da casa em chamas também se torna vazia porque “como os animais são propriedade, 

tratamos todas as questões envolvendo seu uso ou tratamento como análogas à situação 

da casa em chamas, em que devemos escolher entre os interesses do humano e os do 

animal” (2013, p. 123). Em outras palavras, os interesses dos animais mais fundamentais 

como o de não sentir dor ou de continuarem vivendo101 sempre serão preteridos pelos dos 

humanos mesmo quando o que está em jogo são interesses triviais102. Por isto, todo o 

valor conferido aos animais, enquanto propriedades, é apenas de uso ou extrínseco, isto 

é, a medida do valor que possuem é exatamente aquela que o seu proprietário deseja lhe 

atribuir, o que, na nossa cultura implica quase sempre na realização dos interesses 

humanos: alimentação, entretenimento, vestuário, experimentação científica, etc. Neste 

                                                 
101 Conferir seção 2.2.3 

 



106 

 

sentido o máximo que fazemos do ponto de vista moral é questionar o tratamento que 

dispensamos aos animais em alguns casos pontuais, e do ponto de vista legal, através das 

leis de bem-estar, regular este mesmo tratamento; em hipótese alguma o uso em si é 

questionado103. A manutenção do estatuto de propriedade dos animais permite, por um 

lado, que as instituições de uso ou exploração animal jamais sejam postas em xeque, por 

outro lado, o princípio do tratamento humanitário e as leis de bem-estar “regulam” o 

tratamento que o proprietário deve dar a sua propriedade. O fracasso do princípio 

humanitário e das leis de bem-estar, de modo geral, fica evidente justamente neste ponto, 

afinal, como foi exposto, valorizamos em nossa cultura ocidental o direito à posse do 

proprietário, isto é, o seu direito de usar seus recursos sem a interferência alheia, 

principalmente quando estes usos podem gerar benefício econômico. 

Em resumo, as cinco principais razões104 para o fracasso das leis de bem-estar animal 

em proteger de modo significativos o interesse dos animais em não sofrer danos 

desnecessários são: 

 

1) Estas leis, de forma geral, não se aplicam a maioria dos usos institucionalizados que 

fazemos dos animais, o que em termos práticos significa que, elas deixam de fora do 

seu âmbito protetivo um número imenso (para não dizer quase todos) de animais que 

exploramos: a agropecuária, a experimentação científica, a indústria do vestuário, etc.  

2) Mesmo quando as leis não proíbem a maioria dos usos, os tribunais que julgam as leis 

as interpretam de modo a isentar nossas práticas de punições. 

3) Algumas leis de bem-estar animal são penais e exigem, para que se prove um crime, 

que o estado de espírito do réu ao causar sofrimento a um animal seja caracterizado 

como culpável. A necessidade de provar que um dano causado a um animal precisa 

ser feita sob determinado estado de espírito específico para ser considerada passível 

de punição transfere para a intenção do réu o problema moral e legal da ação, e não 

para o prejuízo causado ao próprio animal. Além disso, como aponta Francione (2013, 

                                                 
103Não se questiona, no geral, o uso dos animais na alimentação, mas se indaga moralmente, por exemplo, 

e há leis de bem-estar que buscam, regulamentar certos tipos de abate. Em suma, como proprietários, ou 

entusiastas da ideia de propriedade, não pomos em xeque a prática de qualquer uso que cause sofrimento 

desnecessário, mas antes, arbitrariamente escolhemos que tipo de sofrimento achamos tolerável que nossas 

propriedades sejam submetidas. Neste último caso, aponta Francione, e nós concordamos, os proprietários 

escolhem sempre as práticas mais lucrativas. 
104 Para conferir exemplos reais de leis que exemplificam cada uma delas conferir FRANCIONE, 2013, p. 

124-143. As leis existentes e reais variam de acordo com a constituição de cada país, mas, como vimos, o 

direito à propriedade é um dos alicerces de toda cultura moral e legal do ocidente. Para os propósitos deste 

trabalho basta que entendamos as razões pelas quais as leis anticrueldade de forma geral fracassaram.  



107 

 

p. 123), “é difícil provar que um réu que tenha infligido sofrimento a um animal ao 

fazer um uso de propriedade costumeiro ou aceito tenha agido sob o requerido estado 

de espírito culpável”, o que dificulta também a aplicação destas leis. 

4) A lei entende que os proprietários sempre vão agir tendo em vista a maximização dos 

seus interesses econômicos. O que fica subentendido é que não causaríamos por 

vontade própria danos desnecessários aos animais porque isto não é rentável, isto é, a 

lei pressupõe que seria irracional prejudicar nossos próprios interesses, neste caso em 

específico, o interesse em obtermos lucro. 

5) No geral, as leis são relutantes em punir os proprietários pelo que fazem com a sua 

propriedade. Em outras palavras, no geral, pelos motivos que expomos ao longo desta 

seção, pensamos, e isto se reflete ,no julgamento dos tribunais, que as outras pessoas 

não tem que interferir no uso que damos para a nossa propriedade. 

 

As leis de bem-estar animal além de não protegerem os interesses dos animais de 

maneira significativa, na medida em que os vê como propriedade, facilitam legalmente o 

nosso uso institucionalizado deles, isto é, não coloca empecilho algum às formas mais 

aceitas de exploração animal . A única condição para que um certo uso de animais possa 

ser protegido ou proibido está relacionado ao fato dele fazer parte ou não das instituições 

aceitas de exploração animal. Independentemente do sofrimento que lhes causemos ao 

fazer certo tipo de uso, ele só será proibido se não gerar lucro econômico ou riqueza social 

de um modo culturalmente aceito. Exemplificando, 

 

Se alguém matar um gato no micro-ondas, atear fogo a um cachorro, permitir 

que a temperatura coelho suba a ponto de poder causar um choque hipotérmico, 

cortar a cabeça de animais ou permitir que os animais fiquem sofrendo de 

doenças graves sem ser tratados, a conduta pode violar as leis anticrueldade105. 

Mas se um experimentador tiver a mesma conduta como parte de um 

experimento em uma universidade (e vários pesquisadores têm matado animais 

ou lhes infligido dor de maneiras iguais ou muito parecidas), a conduta é 

protegida pela lei porque está supostamente usando o animal para gerar um 

benefício (2013, p. 140). 

 

                                                 
105 Somente casos em que o comportamento é visto como tortura “para a gratificação de um temperamento 

maligno ou vingativo”, afirma Francione (2013, p. 140), é que são julgados como infração das leis 

anticrueldade. Estes casos são ínfimos perto de toda a exploração rotineira que fazemos diariamente dos 

animais. Eles, além disso, se enquadram na terceira razão exposta para o fracasso das leis anticrueldade 

pois exigem que se prove que o acusado estava sob certo estado de espírito culposo “maligno ou vingativo”, 

somados ao de que ele não está fazendo um uso aceito institucionalmente dos animais, isto é, não está 

agindo racionalmente ao não obter lucro ou benefícios de seu recurso econômico.  



108 

 

Todas as nossas práticas que causam sofrimento para os animais que são 

consideradas usos normais são vistas como uso racional da propriedade, e como tais não 

oferecem do ponto de vista legal nenhum problema. A criação de animais em granjas 

industriais, para citar o exemplo talvez mais comum, causa sofrimento aos animais desde 

o  seu nascimento até a momento da morte, contudo, as leis, neste caso, não veem os 

animais mais do que como recursos econômicos, e a prática da agropecuária e da 

alimentação são instituições aceitas antes mesmos de pensarmos em balancear nossos 

interesses com os dos animais. Consideramos de antemão que não há sofrimento 

desnecessário nestas práticas porque não seria racional da nossa parte desperdiçarmos 

nossos recursos econômicos. Os animais na condição de propriedade não são, portanto, 

mais do que mercadorias (2013, p. 143).  

Mesmo os animais de estimação que tanto amamos e que consideramos, às vezes, 

como membros da nossa própria família não escapam a esta lógica. A indústria que existe 

para manter a demanda dos animais de estimação não é substancialmente diferente da 

indústria da alimentação. Como no caso da alimentação, os animais de estimação são 

tratados como recursos, possuem valor de mercado, e existem apenas como nossa 

propriedade da qual podemos racionalmente obter ganhos econômicos. O fato de 

gostarmos mais de alguns animais ao ponto de atribuirmos mais consideração aos seus 

interesses e oferecermos um tratamento semelhante nos aspectos mais relevantes ao que 

damos aos membros da nossa própria família não significa que eles deixaram de possuir 

estatuto de propriedade. Ao contrário, alega Francione, “é precisamente porque os pets 

são nossa propriedade que podemos escolher valorá-los como algo mais do que 

mercadorias” (2013, p. 148). Contudo, como já foi argumentado, o proprietário é que 

decide o tratamento que quer dar a sua propriedade106. No caso dos pets, como podemos 

constatar em nossas próprias experiências cotidianas, algumas pessoas escolhem valorá-

los como algo muito mais valioso que simples objetos, outros os tratam como mera 

propriedade: vendem, abandonam, usam como guardas, deixam morrer à míngua, etc.  

O propósito original do princípio do tratamento humanitário se vê distorcido ou 

se torna inócuo ao apenas proibir “o uso dos animais que esteja fora das instituições de 

                                                 
106 Do ponto de vista da lei isto também se confirma. Francione afirma que a lei não reconhece que os 

animais possam ser membros de nossa família ou mesmo possuir algum valor além do de uma mercadoria 

e  “se uma pessoa negligentemente mata o cachorro de outra, a maioria dos tribunais se recusam a 

reconhecer o estatuto do anima como membro da família e limita o proprietário a receber a mesma 

indenização que lhe seria permitida caso a propriedade fosse inanimada” (1995, p. 24) 

 



109 

 

exploração aceitas e que não resulte em benefícios econômicos” (FRANCIONE, 2013, p. 

142). Ora, ele surge, como uma defesa moral e legal dos interesses dos animais. Seu 

fundamento, o argumento de que a senciência era o suficiente para que tivéssemos para 

com eles obrigações diretas e reconhecêssemos que seu interesse em não sofrer sem 

necessidade conta, é uma oposição veemente a ideia de que os animais são coisas ou 

instrumentos para realização de fins humanos, isto é, coisas apenas com valor de uso ou 

extrínseco. Contudo, este princípio formulado inicialmente por Bentham, ao se 

desenvolver também em forma de leis que, embora tivessem o objetivo de proteger os 

interesses dos animais contra nossos interesses desmedidos, mantiveram que os animais 

eram nossa propriedade. A manutenção do estatuto de propriedade fez com que este 

princípio tanto moral quanto legalmente fosse inoperante, e não conseguisse proteger os 

interesses dos animais de forma muito mais significativa do que antes do século XIX, 

afinal, a aceitação social de nossas práticas, isto é, a força institucional que ela possui em 

nossa cultura é que determinaram a abrangência de nossas leis anticrueldade. As práticas 

socialmente aceitas, altamente lucrativas (entendidas aqui como um uso eficiente e 

racional dos próprios recursos) sempre foram e ainda são vistas como necessárias. No 

âmbito do uso institucional dos animais as lei e a moral, através do nosso consentimento 

esquizofrênico, aprovam práticas danosas que não podem substancialmente serem 

diferenciadas de atos como o de “colocar um gato vivo no microondas” e mesmo assim 

não são vistas como cruéis. As leis de bem-estar não interferem nos nossos interesses 

arraigados, nossos hábitos, e no nosso direito de usufruir de nossa propriedade. Em 

consequência disso, os danos causados aos animais têm, podemos dizer, um papel de 

coadjuvante no equilíbrio de interesses entre humanos e animais, entre proprietários e 

propriedade. Em suma, argumenta Francione, o surgimento do princípio do tratamento 

humanitário representou apenas uma falsa ruptura com o paradigma de que os animais 

são apenas instrumentos ou recursos dos quais dispomos, isto é, dos quais somos 

proprietários e, neste sentido, foi “desnecessário historicamente” (2013, p. 142). Por fim, 

conclui Francione: 

 

O status dos animais como propriedade torna insignificante a nossa afirmação 

de que rejeitamos o status dos animais como coisas. Tratamos os animais como 

equivalentes morais a objetos inanimados sem interesses moralmente 

significativos ou direitos. A cada ano, trazemos bilhões de animais à existência, 

simplesmente para matá-los. Os animais têm preços de mercado. Cães e gatos 

são vendidos em pet shops como se fossem CDs; os mercados financeiros 

negociam contratos futuros de gado e carne de porco. Qualquer interesse que um 

animal tiver não passa de uma mercadoria que pode ser comprada e vendida 



110 

 

quando for do interesse de seu proprietário. É isso que significa ser propriedade 

(FRANCIONE, 2013, p. 150). 

 

 

2.2 A abordagem dos direitos e a igual consideração de interesses 

 Diante desta inconsistência ou deste quadro paradoxal diretamente ligado ao 

estatuto de propriedade dos animais, Francione afirma que temos apenas duas opções que 

se excluem mutuamente: 

1. Ou mantemos nossas práticas intactas e continuamos a explorar os animais não 

humanos causando-lhes danos e sofrimento para fins humanos desnecessários 

para o nosso próprio benefício econômico. 

2. Ou passamos a reconhecer que os interesses dos animais realmente são 

significativos e que, de fato, temos para com eles obrigação direta de respeitar 

esses interesses. 

Se ficarmos com a primeira opção, tendo em vista tudo o que foi exposto até aqui, 

teríamos ao menos de admitir que todo o reconhecimento que dizemos dar aos interesses 

dos animais foi e ainda é apenas uma encenação e deixaríamos de lado o que prescreve o 

princípio do tratamento humanitário. Reconheceríamos que para nós os animais são 

apenas mercadorias que usamos para nossos fins diversos: pensaríamos e agiríamos como 

se fazia antes do século XIX, e pelo menos, deste modo, extinguiríamos nosso 

comportamento contraditório. Assumiríamos que a moral e a lei servem para proteger 

apenas nossos interesses e as nossas necessidades. Se ficamos com a segunda opção, por 

outro lado, a cura da nossa esquizofrenia tem de vir pela via oposta, a saber, pelo 

reconhecimento teórico e prático (moral e legal) de que os interesses dos animais têm 

importância. Este reconhecimento exige, no mínimo, que reconsideremos seriamente a) 

nossa concepção de necessidade e de sofrimento desnecessário (algo que já estamos 

fazendo desde o início do capítulo), b) o estatuto moral e legal dos animais, c) o próprio 

princípio do tratamento humanitário e o seu modus operandi. 

A segunda alternativa é a defendida por Francione. E ela requer, alega o autor, a 

aplicação da igual consideração de interesses. Este princípio (FRANCIONE, 2008, 45), 

é um elemento fundamental de qualquer teoria moral. Qualquer teoria moral aceitável 

precisa reconhecer este aspecto lógico e formal. O princípio nos diz, como vimos também 

no primeiro capítulo, que devemos tratar casos semelhantes de maneira semelhante. 

Segundo este princípio, “a menos que exista uma boa razão para não fazermos isso” 



111 

 

(FRANCIONE, 2013, p. 160), devemos tratar interesses semelhantes do mesmo modo. 

Ora, assim como nós somos sencientes, existem também inúmeros animais sencientes107. 

Estes animais, do mesmo modo que a gente, tem interesse em não sofrer. A conclusão é 

que não podemos considerar o sofrimento dos animais e dos humanos de modo diferente. 

Não podemos considerar que uma certa ação X cause sofrimento desnecessário para 

humanos mas seja aceitável para os animais. Se assim fizéssemos estaríamos 

simplesmente afirmando que o mesmo caso deve ser julgado de dois modos diferentes. 

Como diz o ditado popular – o princípio da igual consideração de interesses é também 

aceito pela maioria das pessoas – teríamos “um peso e duas medidas”. Tratar interesses 

iguais de modo semelhante expressa apenas a concepção bem aceita108 entre os filósofos 

e o senso comum de que nossos julgamentos morais devem ser universais, isto é, devem 

ser imparciais e não podem se basear no interesse próprio ou das pessoas que gostamos, 

ou de um grupo particular, etc.  

                                                 
107 Alguém pode se perguntar imediatamente: mas quais animais exatamente são sencientes? A resposta 

imediata é: isto depende de quais animais “são seres conscientes com mentes que experienciam dor e prazer. 

Em suma, embora não tenhamos informação e conhecimento disponível para estabelecer uma lista completa 

de quais animais são sencientes ou não, isto não nos exime de nossos deveres para com os animais que 

temos certeza que são sencientes. Se não há, por exemplo, consenso sobre se os insetos são ou não 

sencientes, isto não nos autoriza a causarmos sofrimento desnecessário e arbitrário a porcos. O 

comportamento que os animais exibem somado aos nossos conhecimentos de biologia disponíveis 

corroboram com o fato de que a capacidade de sentir dor é compartilhada com certeza, aqui estamos sendo 

conservadores, pelo menos entre os animais vertebrados (DEGRAZIA, 2002; SINGER, 2011). 
108 Francione (2013, 160-163) algumas outras características do princípio da igual consideração de 

interesses que considera de essencial importância: 

1) Ele é um principal apenas formal, isto é, apenas uma regra/prescrição lógica sobre como funciona os 

nossos julgamentos. Neste sentido ele é destituído de conteúdo ou prescrições morais. Alguém pode 

defender que apenas os seres racionais, por possuírem esta capacidade cognitiva específica, devem ter o 

interesse em não sofrer protegido por direitos morais. Isto faria com que esta mesma pessoa julgasse todos 

os casos iguais de forma semelhante e, nunca esta pessoa poderia aplicar seu raciocínio defendendo que um 

ser racional tivesse seu direito em não sofrer negado, a não ser que tivesse boas razões para fazer isto. Isto 

não significa que o critério (a racionalidade) que ela escolheu para conferir a alguém o direito de ter seu 

interesse em não sofrer protegido seja relevante, ou que a teoria normativa que ela escolheu seja a mais 

adequada (teoria dos direitos morais, por exemplo). Estes últimos são questões ou conteúdos morais ou de 

ética. Alguns tipos de preconceito mais conhecidos costumam falhar do ponto de vista da forma: um 

machista, para citar um exemplo, quando proíbe uma mulher de trabalhar está julgando casos semelhantes 

de modo diferente. Ora, o interesse em trabalhar tanto em um homem quanto em uma mulher não 

constituem casos diferentes, logo devem ser julgados igualmente.  

2) Ele não nos obriga a tratar todos da mesma maneira para todos os propósitos diferentes: ora, casos iguais 

contam igualmente, mas obviamente nem todos os casos são iguais. Ora, o tratamento igual só é requerido 

quando o que se tem em jogo são características comuns: não precisamos tratar igualmente um humano e 

um porco do ponto de vista da vida política precisamente porque um porco não tem interesse na vida 

política. Para os propósitos da vida política o caso do humano e o caso do porco não são iguais.  

3) Francione, por fim, argumenta que o princípio da igual consideração é elemento indispensável a qualquer 

teoria moral, sem ele estamos fadados a arbitrariedade lógica de julgarmos como quisermos situações 

semelhantes. 

 



112 

 

Ora, tendo isto em vista, poderíamos nos render ao impulso imediato de pensar 

que o princípio do tratamento humanitário era de antemão insatisfatório simplesmente 

porque não estava baseado no princípio da igual consideração de interesses. Isto, contudo, 

é falso. Francione nos explica, ao contrário, que 

 

[...] a forma como o princípio do tratamento humanitário se desenvolveu 

historicamente incluiu de modo explícito o princípio da igual consideração 

de interesses. Bentham reconhece que o único modo de assegurar os interesses 

dos animais em não sofrer fossem tomados seriamente seria aplicar o princípio 

da igual consideração de interesses aos animais, e a posição de Bentham então 

“incorporou a base essencial da igualdade moral ... por meio da formula: ‘Cada 

um conta como um e ninguém como mais de um’. O sofrimento animal não 

pode ser menosprezado ou ignorado com base em uma suposta falta de alguma 

característica diferente da senciência, se não quisermos que os animais sejam 

“degradados a classe de coisas” (FRANCIONE, 2008, p. 45). 

  

 Ora, se isto é assim, uma pergunta permanece: assegurado o fato de que tanto 

humanos quanto não humanos são sencientes e, como tais, possuem ambos interesse 

semelhante em não sofrer, por que oferecemos tratamento desigual aos animais ao 

aplicarmos moral e legalmente o princípio do tratamento humanitário? A resposta de 

Francione pode ser facilmente vislumbrada: Porque os animais se encontram em condição 

de mera propriedade, e “os interesses da propriedade quase nunca serão julgados 

semelhantes aos interesses dos proprietários” (FRANCIONE, 2013, p. 165). Vimos que, 

nestas circunstâncias, o exercício de contrabalancear os interesses dos humanos e dos 

animais se torna inoperante ou fica simplesmente destituído do significado moral que é 

exigido pelo princípio do tratamento humanitário, a saber, os nossos interesses mais 

triviais sempre pesam mais do que os interesses mais do que os interesses mais 

fundamentais. Em suma, o estatuto de propriedade dos animais sempre constitui uma boa 

razão para que o proprietário trate casos semelhantes de modo dessemelhante. Adequando 

a própria formulação de Bentham, sob esta condição, os animais sempre contarão como 

menos do que um. 

2.2.1 O mesmo caso: aspectos da escravidão humana semelhantes ao da exploração 

institucionalizada dos animais não humanos 

 

O fato é que Bentham pensou que o estatuto  de propriedade não era empecilho 

algum para uma devida aplicação do princípio da igual consideração de interesses aos 

animais não humanos sencientes. Este foi o seu erro, na visão de Francione. E este erro 



113 

 

foi “perpetuado através de leis que pretendiam equilibrar o interesse dos proprietários e 

sua propriedade” (FRANCIONE, 2008, p.46). Bentham, no entender de Francione, ao 

tratar da questão ética da escravidão humana concordou que “os humanos tinham o que 

equivalia a um direito básico de não ser tratados como propriedade e que isso impedia o 

uso dos humanos como escravos ou recursos alheios” (2013, p. 230). Em outras palavras, 

ele reconhecia que a escravidão enquanto instituição permitia que se tratasse outros 

humanos como mercadorias, e que, sob estas condições, os seres humanos tinham seus 

interesses subconsiderados109, o que reprovava veementemente, mas nunca questionou o 

estatuto de propriedade dos animais. 

 A estrutura moral e legal da escravidão estudanidense não era muito diferente do 

modo como exploramos atualmente os animais não humanos. A escravidão humana era 

aceita moral e legalmente como um uso institucionalizado de outros seres humanos. As 

leis, por sua vez, reconheciam que os escravos possuíam interesses110 que seus 

proprietários tinham a obrigação de respeitar, e serviam, analogamente as leis 

anticrueldade, para regulamentar o uso e tratamento que era dado aos escravos. Contudo, 

a escravidão humana, exatamente como é no caso da exploração animal, era uma 

instituição que, amparada pela moral e pelas leis, permitia que os proprietários 

desconsiderassem as obrigações que eram devidas aos escravos, pois sua própria estrutura 

estava fundada em uma diferença de estatuto legal entre os envolvidos em conflitos de 

interesses: de um lado o proprietário, do outro a propriedade. Essa assimetria minava os 

esforços de qualquer tentaiva de equilibrar interesses: tanto o proprietário quanto a 

propriedade possuíam, por exemplo, interesse em não sofrer, mas apenas o primeiro podia 

reivindicar111 justiça quando seus interesses conflitasse. A propriedade, relegada a 

                                                 
109 Além disso, na interpretação de Francione, a posição de Bentham à escravidão deve [...] ser vista como 

uma mistura de sua aceitação do princípio da igualdade seu reconhecimento de que todos os humanos 

tinham um interesse semelhante em não ser tratados como coisas, junto com sua visão de que a escravidão, 

como instituição, não aumentaria, em termos factuais, o saldo do bem-estar agregado (FRANCIONE, 2013, 

p. 230, nota 9). 
110 Reconhecia-se que os escravos tinham o interesse não sofrer: “[...] não são seres racionais. Não, mas são 

criaturas de Deus, seres sencientes, capazes de sentimento e prazer, e com direito ao prazer conforme a sua 

capacidade. A voz da Natureza não informa todo mundo de quem lhes inflige dor sem necessidade ou 

objetivo é culpado de ato ilícito?” (CHANCELLOR HARPER, 1860, p. 559 apud FRANCIONE, 2013, p. 

165) 
111 Francione esclarece que “como bens móveis os escravos podiam ser vendidos, legados em testamento, 

segurados, hipotecados, e confiscados como pagamento de dívidas de seu dono. Os donos de escravos 

podiam infligir severes castigos aos escravos por praticamente qualquer motivo. Quem lesasse intencional 

ou negligentemente o escravo de outra pessoa podia ser responsabilizado pelo dano à propriedade dessa 

pessoa, no caso de uma ação. Como regra geral, os escravos não podia celebrar contratos, ter propriedade, 

processar ou ser processados judicialmente, ou viver como pessoas livres com direitos e deveres básicos” 

(2013, p. 165). 



114 

 

condição de recurso econômico, de instrumento para otimização de benefícios para 

outrem, tinha de antemão seu próprio direito à igual consideração de interesses negado112. 

Se a própria reivindicação a igualdade de consideração de interesses estava previamente 

determinada ao fracasso pelas razões que acabamos de explicitar, as leis, por 

consequência, no contexto da escravidão norte americana não poderiam e nem de fato 

puderam “dar nenhum status moral aos escravos nem estabelecer qualquer limite efetivo 

ao uso e ao atratamento da propriedade escrava [...]” (FRANCIONE, 2013, p. 166).  

Francione insiste, no caso da escravidão humana, em chamar atenção para o fato 

de que reconhecer uma obrigação direta a alguém, mas privar-lhe de um estatuto de 

igualdade para com os demais participantes da comunidade moral implica sempre em um 

desequilíbio predeterminado. Quais os efeitos práticos de nossa obrigação de considerar 

diretamente o sofrimento dos outros, se, nossa própria condição prévia nos permite, em 

casos de conflito, vencer todas as disputas de equilíbrio, mesmo por razões insignifantes 

e até mesmo torpes? Neste sentido é que “o princípio da igual consideração não podia ser 

aplicado porque os interesses dos escravos e os interesses dos proprietários de escravos 

quase nunca eram julgados semelhantemente” (2013, p. 166). Do ponto de vista jurídico 

as leis falharam em proteger de modo significativo os interesses dos escravos também de 

modo semelhante as razões pelas quais as leis de bem-estar animal fracassaram113: 

1) Elas relutavam em atribuir aos proprietários de escravos a responsabilidade por seus 

crimes, como quando, exemplo, eles causavam dor desnecessária através de atos de 

tortura. Punir os proprietários significava questionar o próprio estatuto de propriedade 

dos escravos. A mentalidade era de que caso as leis realmente punissem os proprietários, 

o que significaria na prática a proteção dos interesses dos escravos, então, os escravos 

seriam incitados a pensar que poderiam “apelar contra o exercício da dominação por parte 

do seu senhor” (FRANCIONE, 2013, 166). 

2) Estava pressuposto que não era racional da parte de um proprietário destruir ou cuidar 

mal de sua propriedade. Como o propósito da escravidão era o de obter benefícios 

                                                 
112 Quando casos semelhantes são julgados com disparidade estamos já fora da alçada do princípio da 

igualdade. Podemos ver o problema também o problema de outro ângulo, o que também era comum no 

caso da escravidão e também acontece na atual condição de nossa exploração institucionalizada dos 

animais, segundo pensa Francione: diz-se que a consideração é igual, mas os interesses é que não são iguais 

porque pertencem a escravos ou a animais. Ora, aqui o desequilíbrio está predeterminado de antemão 

baseado em uma diferença natural. A cor da pele, ou a espécie, contudo, não são de forma alguma relevantes 

para julgarmos por exemplo se devemos ou não infligir dor a alguém, mas apenas a senciência. A escravidão 

humana era baseada, no geral, como todos hoje reconhecemos, em critérios irrelevantes. O mesmo acontece 

com a exploração animal, como veremos. 
113 Cf. FRANCIONE, 2008, 45-49; FRANCIONE, 2013, p. 165-169. 



115 

 

econômicos, argumentava-se que jamais os donos de escravos fariam algo irracional 

como prejudicar sua própria mercadoria ou causar mais danos do que o necessário em 

seus próprios recursos.  

3) Relacionado diretamente a razão anterior, as obrigações morais e legais que existiam 

dos donos para com os escravos, em sua maioria, apenas os envolviam e não eram devidas 

diretamente a eles. Uma pessoa poderia ser punida por prejudicar o escravo de outra 

pessoa, afinal, ela estaria agindo contra os interesses de propriedade do dono do escravo. 

O próprio dono, por outro lado, como vimos, estava justificado a fazer praticamente o que 

quisesse a sua propriedade, protegido pela excusa de que jamais agiria de forma 

irracional, isto é, jamais agiria contra seu próprio interesse: a escravidão era rentável. 

4) A ultima razão e talvez a mais abrangente é que as leis que tinham o papel de regular 

o uso e tratamento dos escravos continham tantas exceções que praticamente 

inabilatavam o seu caráter protetivo. Para exemplificarmos, 

 

Uma lei aprovada em 1798 na Carolina do Norte, por exemplo, previa que a 

pena por matar maliciosamente um escravo deveria ser a mesma que para o 

assassinato de uma pessoa livre. No entanto, essa lei “não se aplicava a um 

escravo fora da lei, nem a um escravo ‘num ato de resistência ao seu dono 

legal’, nem a um escravo ‘morrendo quando submetido a uma correção 

moderada”’ (FRANCIONE, p, 166). 

 

 Leis assim, recheadas de exceções convenientes – dados os propósitos da 

escravidão – praticamente não forneciam proteção significativa contra o assassinato dos 

escravos. A vida humana, considerada, por muitos, como uma das coisas mais valiosas 

moralmente também era vista apenas como um recurso quando o estatuto do portador 

desta vida era uma propriedade de alguém. 

 A escravidão hoje, unanimemente,  não é mais tolerada, tanto do ponto de vista 

moral quanto do ponto de vista legal. As leis no mundo todo proíbem a escravidão e a 

veem como uma das formas mais vis de violação dos direitos humanos. Em outras 

palavras, é consenso, e ninguém mais defende que seja algo razoável que tratemos outros 

humanos como mercadorias que podem ser vendidas e utilizadas por outras pessoas a fim 

de que estas últimas possam se beneficiar finaceiramente disto. O fato de reprovarmos a 

escravidão não fez, infelizmente, com que ela desaparecesse. Isto, contudo, apenas mostra 

que algumas pessoas ainda insistem no mesmo erro que historicamente já foi uma 

instituição sólida  e bem aceita de exploração humana. Hoje, condenamos e combatemos 

a escravidão quando a vemos diante de nós. Além disso, argumenta Francione, nós a 

reprovamos em todas as suas formas: não achamos que a escravidão seja mais aceitável 



116 

 

pura e simplesmente porque ela é humanitária ou caridosa. Ao contrário, pensamos que 

não se trata de modo algum de caridade, mas sim de justiça o nosso dever de não tratarmos 

ou permitirmos que outros seres humanos sejam tratados como mercadoria, recurso 

econômico, ou propriedade alheia114. É claro que não discordaríamos, alega Francione, 

que formas mais cruéis de escravidão sejam mais condenáveis do que formas mais 

“amenas”, a saber, um escravo“se pudesse escolher entre um senhor que a espancasse 

cinzo vezes por semana a um que a espancasse dez vezes por semana, ela escolheria o 

primeiro” (FRANCIONE, 2013, p. 168). Isto, contudo, não significa que a escravidão 

seja tolerável moralmente. Significa apenas que os proprietários podem escolher como 

tratar seus recursos como bem lhe aprouverem. Alguns são tão “caridosos” que tratam 

sua propriedade humanitariamente115. Em suma, reprovamos a escravidão porque “os 

humanos tem interesse em não sofrer de jeito nenhum como consequência do seu uso 

como propriedade alheia”116 (FRANCIONE, 2013, p. 168). 

Temos de rejeitar, e Francione acredita que na prática rejeitamos, todas as demais 

práticas que se assemelham a escravidão do ponto de vista do que elas significam 

moralmente: rechaçamos a ideia de que podemos tratar outros humanos exclusivamente 

como meios para um fim. Isto não significa, contudo, que não tratemos outros humanos 

como fins para realizarmos vários de nossos propósitos. Quando pagamos a alguém para 

que corte nossa barba, estamos usando esta pessoa como um fim para o nosso propósito: 

mudarmos nossa aparência, por exemplo. Inversamente, somos também um meio para 

que o barbeiro o barbeiro possa se sustentar financeiramente. Em muitas dessas relações 

cotidianas em que utilizamos outras pessoas para realizarmos nossos objetivos nós 

também vinculamos um valor econômico a estas pessoas. Os barbeiros mais habilidosos 

cobram um preço maior para que eles sejam o meio de realizarmos nosso propósito de 

termos a barba bem feita. Aceitamos que possamos tratar, circunstancialmente, outras 

pessoas como meios para realização de nossos interesses, ma isto não significa, contudo, 

que estamos autorizados a tratá-las exclusivamente como meios ou como meros recursos 

                                                 
114 A cor da pele, sabemos, não é um critério relevante para justificarmos qualquer diferença de tratamento 

entre humanos, muito menos tratarmos outros humanos como propriedade alheia. 
115 O adjetivo humanitário podia, como foi mostrado, no contexto da escravidão norte americana significar 

praticamente o que o proprietário quisesse. Não podemos esperar menos, se olharmos para as formas de 

escravidão que ainda existem atualmente. Para citarmos apenas alguns exemplos, a escravidão que ainda 

persiste em nosso mundo costuma ter propósitos nada caridosos: trabalho forçado, trabalho infantil, 

prostituição forçada, etc. 
116 Se um humano é propriedade de outrem, ele é visto exclusivamente como um apenas como recurso 

através do qual outros podem ser beneficiar (geralmente, economicamente). Neste sentido escravidão, em 

um sentido amplo, é um termo apropriado a todas as instituições de exploração ou usos que tratam os outros 

como recursos apenas (ou apenas como meios para fins rentáveis). 



117 

 

dos quais possamos obter benefício econômico. Não podemos, por exemplo, tratar o 

barbeiro “exclusivamente como uma mercadoria; não podemos escravizá-l[o] num campo 

de trabalhos forçados; não podemos comê-l[o], usá-l[o] em experimentos, ou transformá-

l[o] num par de sapatos”, em suma, não podemos valorá-lo exclusivamente como meio 

de obter lucro (valor econômico) ou qualquer outro tipo de benefício117.  

  O fim da escravidão, no entender de Francione, não foi mais do que o 

reconhecimento de que o interesse dos humanos em não sofrer como resultado do seu uso 

como recursos alheio devia ser protegido de modo significativo. A escravidão ou a 

condição de propriedade permitia que seres humanos fossem tratados como meros 

recursos econômicos de outros humanos, isto é,exclusivamente como meios para um fim. 

O único modo de proteger os interesses humanos de modo significativo, argumenta 

Francione, é através da atribuição do direito básico de não ser tratado como propriedade. 

Dizendo de outro modo, a condição mínima para que o interesse em não sofrer dos 

humanos possa ser considerado significativo de um ponto de vista moral é que os 

humanos tenham uma proteção básica contra a condição prévia de desigualdade, isto é, 

uma proteção que previne que sejam tratados apenas como recursos, ou como 

propriedade. 

 O direito de não ser tratado como propriedade é básico em um sentido lógico118, 

isto é, não exige de nós “aceitação de alguma doutrina metafísica” (2013, p. 172): 

 

p1 O princípio da igual consideração de interesses, incorporado por qualquer teoria moral 

aceitável, expressa que todo interesse semelhante tem que ser considerado 

semelhantemente. 

p2 A condição de propriedade de alguns seres humanos impede que interesses 

semelhantes sejam tratados semelhantemente. 

C Logo, para que interesses semelhantes sejam, de fato, considerados semelhantemente 

devemos dar aos humanos o direito de não serem tratados como propriedade. 

                                                 
117 Outro exemplo de Francione (2013, p. 169) consiste em argumentar que não achamos moralmente 

aceitável recolher moradores de ruas e submetê-los contra sua vontade a experimentos científicos danosos 

ou usá-los como doadores forçados e valorá-los exclusivamente como meios para obtermos benefícios no 

campo da ciência ou da saúde, ou como meio de obtermos lucro através da descoberta de novos 

medicamentos. 
118 “O direito básico de não ser tratado como propriedade expressão uma proposição lógica. Se os interesses 

humanos possuem significado moral (i.e., se os interesses humanos devem ser tratados de acordo com o 

princípio da igual consideração de interesses), então humanos não podem ser recursos; o interesse dos 

humanos que são propriedade não serão tratados igualmente aos interesses dos proprietários” (2008, p. 50, 

nota 71, tradução nossa). 



118 

 

 

Outro modo de formular essa ideia de que temos o direito de não sermos tratados 

como propriedade, segundo Francione, é afirmar que todo humano possui valor inerente 

igual. Isto significa dizer que os indivíduos possuem “um valor que transcende o seu valor 

enquanto recursos para outras pessoas” (FRANCIONE, 2013, p. 175). Explicando 

melhor, as coisas possuem para nós apenas valor extrínseco, isto é, o valor que nós lhe 

oferecemos. Elas não possuem valor em si, ou valor intrínseco, justamente porque 

dependem de nós para as valorizarmos. Por exemplo, a mesa em que estou sentado agora 

neste momento só possui valor para mim porque eu a valorizo como um meio para realizar 

confortavelmente meus estudos. Quando alguém está na condição de propriedade, ele não 

pode valorar a si mesmo, porque pertence, assim como uma coisa, a outra pessoa. O 

humano na condição de propriedade em si, bem como seus interesses poderão então ser 

valorados pelo seu proprietário segundo os interesses dele e não de acordo com seus 

interesses próprios. Costumamos valorar as coisas em termos de dinheiro. Um indivíduo 

com estatuto moral e legal de propriedade não é, como vimos, muito diferente de uma 

coisa, e poderá assim ser valorado exclusivamente em termos de interesse econômico do 

proprietário. Afirmar, portanto, que os seres humanos possuem valor inerente igual 

significa dizer que eles pode dar “valor a si próprios, mesmo se ninguém mais lhes der 

valor” (2013, p. 176). Em outras palavras, afirmar que todos humanos possuem valor 

inerente igual significa dizer que seus interesses fundamentais não poderão ser valorados 

por outras pessoas, independentemente do benefício que elas ou a sociedade possam obter 

com isso. Por fim, o direito a não ser tratado como propriedade é a precondição119 para 

que um indivíduo faça parte da comunidade moral em um sentido significativo, a saber, 

a condição para que ele que possa ter seus interesses considerados igualmente, e por isto, 

é chamado de direito básico ou pré legal. Nas palavras do próprio Francione: 

 

A protecção proporcionada pelo direito básico de não ser tratado como 

propriedade é limitada. O direito básico não garante igual tratamento em todos 

os aspectos nem protege os humanos de todo o sofrimento, mas ele protege 

todos os seres humanos, a despeito de suas características particulares, de 

sofrer qualquer privação de interesses como o resultado de ser usado 

exclusivamente como recursos de outros e, por isso, fornece proteções 

essenciais (2008, p. 50) 

 

                                                 
119 Este direito, alerta Francione (2008, p. 50), não garante que os seres humanos receberão o mesmo 

tratamento em todos os aspectos, mas é ele que permite que outros direitos possam existir. Em suma, ele 

garante o básico: que não possamos ser escravizados. Isto é necessário para que se pense substantivamente 

em qualquer outro direito. 



119 

 

2.2.2 Somos iguais aos animais? Sobre o direito de todo ser senciente de não ser 

tratado exclusivamente como propriedade 

 Tínhamos duas opções: ou levar a sério o interesse dos animais ou continuar a 

tratá-los como coisas. A segunda opção exigiria que a) ou  negássemos que os animais 

são sencientes b) ou aceitássemos que os animais são sencientes mas que seu interesse 

em não sofrer não possui importância alguma moral. A opção a) vai contra o senso 

comum contra também a melhor ciência disponível, e, portanto não pode ser sustentado. 

A opção b) não pode, como vimos, nos conduzir a uma teoria moral aceitável, pois 

exigiria de nós, do ponto de vista lógico, que julgássemos dois casos semelhantes de modo 

desigual. Esta segunda opção nos faria assumir que, sendo iguais as demais condições, 

temos a obrigação de não causar sofrimento desnecessário a um indivíduo X porque ele 

possui o interesse em não sofrer; mas, por outro lado,  que não temos nenhuma obrigação 

de não causar sofrimento desnecessario ao indivíduo Y, que assim como X possui 

interesse em não sofrer. O fato de X ser da espécie humana e Y um cachorro não nos 

oferece uma boa razão para subconsiderarmos o interesse do cachorro. Casos iguais 

contam igualmente. Resta analisarmos, portanto, a primeira opção, a posição de 

Francione sobre o assunto. 

  Vimos em primeiro lugar que a estrutura moral e legal da escravidão não era muito 

diferente do modo como exploramos atualmente os animais não humanos. A escravidão 

humana era aceita moral e legalmente como um uso institucionalizado de outros seres 

humanos assim como aceitamos hoje o uso institucionalizado dos animais por nós 

humanos. O estatuto de propriedade dos animais impede120, assim como impedia no caso 

dos escravos, que seus interesses mais fundamentais sejam considerados de maneira 

equilibrada ou igual.  As leis  anticrueldade, destinadas a proteger os interesses dos 

animais, assim como foi no caso da escravidão, facilitam que a exploração se acentue 

porque excetua a maior parte das punições aos proprietários na medida em que considera 

que eles estão fazendo um uso institucionalmente aceito, a saber, conveniente e rentável 

para o proprietário e para a sociedade. As leis, em ambos contextos, também presumiam 

que o proprietário fazia um uso racional de seus recursos, que ele não causaria mais danos 

do que o necessário a sua própria propriedade,o que justificava no caso dos humanos e 

                                                 
120

Os animais, assim como os seres humanos, têm interesse em não sofrer, mas, como vimos, o princípio 

da igual consideração não tem aplicação significativa aos interesses dos animais se eles são propriedade de 

outros, assim como ela não tinha nenhuma aplicação significativa aos interesses dos escravos 

(FRANCIONE, 2008, página 51, tradução nossa) 



120 

 

legitima ainda no caso dos animais práticas de crueldade em nome do lucro e da 

prosperidade. Tendo toda estas semelhanças em conta, Francione reivindica que 

 

Se concordamos com a premissa subjacente do princípio do tratamento 

humanitário e discordarmos de que os animais sejam meras coisas para com as 

quais não podemos ter nenhuma obrigação moral ou legal direta, devemos 

começar tudo de novo. Devemos nos comprometer com a ideia de que, 

quando os animais e os humanos têm um interesse semelhante, devemos 

tratá-los de um modo semelhante, a menos que haja uma razão 

moralmente sólida para não fazermos isso. E, apesar de qualquer diferença 

entre as espécies, todos os seres sencientes têm interesses, em particular o 

interesse em não sofrer. Os animais, com os humanos, têm interesses, em 

particular o interesse em não sofrer. Os animais, como os humanos, têm um 

bem-estar experiencial no sentido de que as coisas podem melhorar ou piorar 

para eles, dependendendo de se seu interesse em nao sofrer é respeitado, e de 

se os outros interesses que eles têm como seres senciente são atendidos ou 

frustrados (FRANCIONE, 2013, p. 179, destaque nosso) 

 

Ora, se no que diz respeito ao interesse em não sofrer (senciência) os animais são 

exatamente como nós, então, apenas se julgássemos  casos semelhantes de modos 

diferentes é que poderíamos negar-lhes o direito básico de não serem tratados como 

recursos. Assim como nós não temos o interesse em não sofrermos de nenhum modo 

sendo usados exclusivamente como recurso de outrem, os animais,por serem sencientes, 

possuem interesse semelhante. A condição de propriedade, no entanto, tanto no nosso, 

quanto no caso dos animais, impede qualquer aplicação significativa do princípio da igual 

consideração de interesses. O interesse em não sofrer dos animais, quando vistos como 

meros recursos econômicos dos humanos, sempre contará menos do que o interesse de 

seus proprietários. O proprietário poderá, exercendo as regalias de seu estatuto 

privilegiado, valorar os interesses dos animais como se eles possuíssem apenas valor 

extrínseco, isto é, como se eles não se importassem de maneira alguma com o que lhes 

acontece, como se eles não tivessem interesse nem na qualidade nem na quantidade de 

suas vidas121, como se eles fossem exclusivamente meios para alcançar seus fins, por fim, 

como se eles fossem meros recursos econômicos ou coisas.  

Se quisermos levar a sério os interesses dos animais, a nossa única opção, segundo 

a abordagem de Francione, é de também conferir o direito básico a eles de não serem 

tratados como meros recursos. Conferir este direito básico a eles não significa que 

teremos que tratar igualmente seres humanos e animais não humanos em todos os 

                                                 
121 Como será explicado na seção 2.2.3 Francione argumenta que o bem-estar experiencial de todo ser 

senciente é constituído fundamentalmente por dois interesses mais básicos: o de não sofrer e o de continuar 

existindo. Estes dois interesses são fundamentais no sentido em que depende-se que eles sejam protegidos 

e respeitados para que outros interesses possam ser perseguidos ou satisfeitos de modo adequado. 



121 

 

aspectos. Ao contrário, significa tão somente que, fundamentalmente. nós e eles somos 

semelhantes porque temos o interesse semelhante em não sofrer. Este nosso  interesse 

semelhante só pode ser levado realmente a sério, como foi demonstrado, se ele for 

protegido com um direito: o direito de não sermos escravizados. É claro que podemos ter 

outros interesses em comum, e se eles forem semelhantes, terão de ser julgados de 

maneira semelhante, independentemente de todas as outras diferenças que existir entre 

nós e os animais não humanos. Todoavia, apenas se pudermos levar nossas vidas sem 

sermos tratados como meros recursos econômicos de outros indivíduos é que esses outros 

interesses poderão ser satisfeitos. 

Aniamais e humanos, quais sejam, todos os seres sencientes, possuem assim valor 

inerente igual e o mesmo direito de não serem tratados exclusivamente como meios para 

fins de outrem. O nosso reconhecimento desse direito, no caso dos humanos, exigiu a 

abolição da escravidão e não a sua mera regulamentação, se é assim, por uma questão de 

justiça ou de igualdade, devemos abolir também a exploração institucionalizada dos 

animais não humanos. Isto se explica porque, como já explicitado,a ideia de que todo 

interesse conta igualmente não é uma questão de benevolência ou caridade.  Ora, é 

verdade que a condição de propriedade  permite que seres sencientes possam ser vistos 

ou valorados exclusivamente como recursos. Contudo, o oposto também é verdade, a 

saber, que um proprietário pode tratar como igual sua propriedade, como quando, no caso 

da escravidão um dono escolhia tratar um escravo como membro de sua família, ou no 

nosso caso, escolhemos tratar um animal não humano como membro de nossa família. 

Isto, no entanto, como foi argumentado, revela apenas um comportamento 

esquizofrênico: escravizávamos pessoas injustificadamente e amávamos algumas dentre 

elas dando-lhes uma consideração maior; exploramos os animais não humanos de todos 

os modos imagináveis, mas tratamos alguns deles como membros de nossa família. O 

fato é que mesmo estes, que consideramos membros de nossa família, podem ser a 

qualquer momento122, sob a proteção da lei, abandonados, torturados, mortos, etc. O 

nosso assentimento ao seu estatuto de propriedade e às leis que mantém este estado de 

coisas garantem a nós esse direito. Todovia, um julgamento moral adequado, como requer 

o princípio da igual consideração de interesses, exige mais do que escravos (humanos ou 

animais) bem tratados; exige mais do que a mera regulação através de leis de bem-estar 

inoperantes; exige a abolição do uso de seres mencientes, a despeito de qualquer outra 

                                                 
122 Não é difícil que em nossa vida cotidiana tenhamos já nos deparado com inúmeros casos assim. 



122 

 

característica que possuam, exclusivamente como meios para obter lucro ou atingir 

qualquer outro propósito alheio, para Francione é uma questão de igualdade, e como tal 

uma questão de justiça. O filósofo e jurista nos explica que a sua proposta 

 

[...] é radical, no sentido de que ela nos forçaria a parar de usar os animais de 

muitas maneiras que hoje achamos absolutamente normais. Num outro sentido, 

entretanto, meu [de Francione] argumento é bem conservador, pois parte de 

um princípio que já dizemos aceitar – que é errado impor sofrimento 

desnecessário aos animais. Se o interesse dos animais em não sofrer é, de 

verdade, um interesse moralmente signficativo, e se os animais não são meras 

coisas moralmente indistiguíveis de objetos inanimados, então devemos 

interpretar a proibição do sofrimento animal desnecessário de um modo 

semelhante àquele como interpretamos a proibição do sofrimento humano 

desnecessário. Em ambos os casos, o sofrimento não pode ser justificado por 

facilitar o divertimento, a conveniência ou o prazer alheios. Os humanos e os 

animais devem ser protegidos, em qualquer circunstância, contra o sofrimento 

resultante de seu uso como propriedade ou recurso alheio (2013, p. 33). 

 

Por fim, o último aspecto que merece ser mencionado e que resulta disto tudo é o 

que envolve o conceito de pessoa. Francione, argumenta, diferentemente de toda tradição 

123moral que lhe precede, que o único requisito para um ser uma pessoa no sentido moral 

e legal é o da senciência. Embora, por um lado, de um ponto de vista abrangente, isto é, 

quando olhamos historicamente para o significado deste conceito na tradição moral, a 

afirmação de que todo ser senciente é uma pessoa pareça no mínimo estranha; por outro 

lado, do ponto de vista da lógica interna dos argumentos de Francione,  ela apenas é uma 

consequência  resultante do fato de que todos seres sencientes possuem valor inerente 

igual. Se é assim, possuir o direito de não ser tratado como propriedade, isto é, possuir 

valor inerente igual e ser senciente (requisito para que o interesse de qualquer indivíduo 

tenha importância moral) é o suficiente para que a pessoalidade de um ser seja 

reconhecida.  

Para Francione, quando se trata de proteger o interesse fundamental de não sofrer 

através do uso exclusivo como recurso de outrem não há meio termo: a) ou somos 

propriedade e nesta condição o nosso interesse mais fundamental de não sofrer está 

vulnerável, de modo que ficamos vulneráveis ao valor que outro indivíduo possa atribuir 

a nós com a mera intenção de se beneficiar com isto b) ou não somos propriedade, isto é, 

pessoas, seres que possuem alguns interesses morais fundamentais que são tão 

importantes quanto os de qualquer outro ser que possuam também estes mesmos 

interesses. O princípio da igual consideração de interesses não podia ser aplicado aos 

                                                 
123 Para uma discussão sobre o conceito de pessoa segundo seu significado tradicional conferir a seção 1.2 

deste trabalho. 



123 

 

escravos porque eles não eram vistos como pessoas, assim como hoje, os animais não 

vistos como pessoas, mas como meras coisas. Francione nos explica que “durante algum 

tempo , tentamos ter um sistema de três níveis: coisas, ou propriedade inanimada; pessoas, 

as quais eram livres; e, dependendo da linguagem que escolhêssemos, “quase pessoas” 

ou “algo mais do que coisas” – os escravos”  (2013, p. 181). Um sistema híbrido assim 

não funcionava, como argumentamos, porque “quase pessoas” se encontravam, de modo 

arbitrário, ainda sob a condição ou estatuto de propriedade. Nós, e também alguns 

filósofos124, embora reconheçamos que temos a obrigação de não causar sofrimento 

desnecessário aos animais, pensamos que eles são “algo mais do que coisas” ou “quase 

pessoas”. Isto, para Francione, é paradoxal, e significa dizer: considerarmos importantes 

os interesses destes seres mas, podemos, quando for conveniente dar o valor que 

quisermos ao seus interesses, independentemente do fato de que eles valorem por si 

mesmos algumas coisas que lhes são importantes. Diante disto, não temos outra vez 

escolha: ou concedemos o estatuto de pessoas aos animais, assim como o fizemos quando 

abolimos a escravidão, e lhe concedemos o direito básico e pré legal de não serem tratados 

como propriedade, ou continuaremos sofrendo de esquizofrenia moral: dizendo que os 

animais tem interesses que importam, mas conferindo-lhes nós mesmos o valor destes 

interesses segundo fins de conveniência, divertimento ou hábito.  

2.2.3 Teoria das Mentes Similares: uma crítica ao utilitarismo de Bentham e de 

Singer 

 

Segundo a análise de Francione, o princípio do tratamento humanitário e as leis 

de bem-estar animal falharam em sua tarefa de proteger de modo significativo os 

interesses dos animais precisamente porque não questionaram o estatuto de propriedade 

dos animais. Vimos que o interesse fundamental em não sofrer dos animais não humanos 

é semelhante ao dos humanos e que a diferença de estatuto (proprietários e propriedade) 

entre eles não se justifica do ponto de vista moral.  No caso da escravidão humana esta 

injustiça foi corrigida: reconhecemos que se quiséssemos ser coerentes com o princípio 

de igualdade que aceitamos, seria necessário conceder o direito de não ser tratado como 

propriedade à todos os humanos. Seguiu-se disso que a abolição da escravidão foi exigida: 

ou protegíamos de modo significativo os interesses dos humanos em não sofrer através 

                                                 
124 Conferir seções 1.3 e 1.4 deste trabalho. 



124 

 

do uso por outro seres humanos como meros meios para se obter benefícios individuais e 

coletivos, ou esses seres humanos estariam fadados a terem seus interesses 

subconsiderados em qualquer situação de “conflito”125. O caso dos animais, por sua vez, 

que, como foi demonstrado, possuem o mesmo interesse que os humanos em não serem 

tratados meramente como meros recursos alheios, continua o mesmo: tratamo-nos como 

se fossem coisas ou mercadorias, mesmo sabendo que são sencientes, e, portanto, 

possuem o mesmo interesse que nós em não serem explorados como se fossem meros 

recursos à disposição de alguém. O que pode explicar o fato de que, mesmo sabendo que 

os animais são sencientes, continuemos a manter moral e legalmente esta discrepância? 

Melhor dizendo, o que faz com que pensemos que a escravidão, no caso dos humanos, 

deva ser abolida, e a exploração institucional dos animais apenas regulamentada126? 

A resposta mais comum afirma que embora os animais não humanos também 

sejam sencientes, existem outras diferenças qualitativas entre humanos e animais que nos 

permitem aceitar que, apesar de pensarmos que não devamos causar sofrimento 

desnecessário aos animais, não precisamos conceder-lhes o direito de não serem tratados 

como recurso alheio. Esta distinção de obrigações geralmente está apoiada em diferenças 

empíricas entre animais e humanos, mais precisamente, diferenças empíricas que dizem 

respeito às suas capacidades mentais. Esta abordagem é denominada por Francione de 

Teoria das mentes similares127. Os defensores da Teoria das Mentes similares pensam que 

                                                 
125 Vimos que interesses triviais dos proprietários sobrepujavam os interesses mais fundamentais dos 

escravos, assim como os interesses mais triviais dos humanos servem como justificativa para causar 

sofrimento aos animais. 
126 Pensamos, por exemplo, que é inaceitável que usemos outros humanos exclusivamente para transformá-

los em comida, roupas, entretenimento ou mesmo para usá-los em experimentos dolorosos, etc. 
127 Segundo Francione (2008), embora a teoria das mentes similares tenha muitos adeptos atualmente, 

relacionar o estatuto moral dos animais com características cognitivas diferentes da senciência não é algo 

novo. De fato, como vimos na seção 2.1.2 deste trabalho, houve quem pensasse que os animais não 

pudessem sequer ter experiências subjetivas conscientes e que os nossos deveres morais estavam restritos 

apenas a entes racionais, autônomos, autoconscientes, etc. Neste caso, a diferença empírica era considerada 

abissal, de um lado seres autoconscientes, do outro robôs ou autômatos. Descartes foi no século XVII o 

principal responsável pela difusão desta visão de que os animais são “máquinas naturais”. Peter Carruthers 

e Raymond G. Frey são exemplos de proponentes modernos de algo fundamentalmente semelhante ao que 

Descartes havia proposto. De modo oposto ao pensamento cartesiano, aceita-se hoje que os animais são 

sencientes, mas que a senciência não é a única característica importante no que diz respeito ao uso e 

tratamento que fazemos dos animais. Trataremos, nesta seção, especificamente das críticas que Francione 

faz aos argumentos dos utilitaristas Bentham e Singer, proponentes deste modo de pensar. É preciso, 

contudo, ter em mente que não só os utilitaristas defendem que diferenças de capacidades ou características 

mentais justificam, no geral, uma diferença de estatuto moral ou de tratamento entre humanos e animais. 

Francione (2013, p. 35-39; 2008, p. 210-239), por exemplo, crítica Tom Regan, defensor da ideia de que 

os animais têm direitos morais, por eleger um critério diferente da senciência, também baseado em 

capacidades mentais que os indivíduos possuem, que permite que em situações de conflito genuíno 

justifique-se diferentes obrigações entre humanos e animais. Para Regan, por exemplo, a morte quase 

sempre será um dano maior para um humano porque devido as suas capacidades mentais – em geral, mais 

complexas –, a morte impede um humano de desfrutar de oportunidades mais valiosas do que as dos 



125 

 

estas diferenças mentais entre animais e humanos são uma boa razão para justificar um 

estatuto moral e legal diferente entre eles, a saber, pensam que é uma boa razão para 

permitir que humanos tenham o direito de não serem tratados exclusivamente como 

propriedade. Eles defendem também  a ideia de que tudo o que precisamos para 

resolvermos a situação degradante que os animais se encontram é mudarmos ou 

regulamentarmos o tratamento que dispensamos a eles, e não abolirmos o seu uso.  As 

principais características ou capacidades mentais que fundamentam a posição dos adeptos 

da Teoria das Mentes Similares são, de modo geral, “a autoconsciência, razão, 

pensamento abstrato, emoção, a capacidade de comunicação e a capacidade de ação 

moral” (FRANCIONE, 2008, p. 52). Em suma, as características requisitadas para alguém 

seja uma pessoa, na acepção tradicional do conceito128. 

A origem do problema, ao ver de Francione, está na filosofia de Bentham. O 

utilitarista129 inglês argumentava que, embora os animais, tivessem interesse em não 

sofrer, eles não possuíam interesse em continuar existindo. Resumindo: 

 

Bentham acreditava que os animais não possuem um sentido de si; eles vivem 

para o momento e não possuem uma existência mental contínua. A seu ver, a 

morte não é um dano para os animais; os animais não se importam se nós os 

comemos, ou usamos e matámos eles para outros propósitos desde que nós 

provoquemos sofrimento a eles no processo (FRANCIONE, 2008, p. 53). 

 

 Como já explicitado, Bentham rejeitava fervorosamente que os animais fossem 

como coisas que não podiam sentir prazer ou dor. Ele acreditava que o interesse em não 

sentir dor dos animais, sendo iguais todas as demais condições, deve contar igualmente 

ao interesse em não sentir dor dos humanos. No, entanto, como os animais, em sua 

opinião, não são autoconscientes, o mesmo não acontece quando o interesse que estava 

                                                 
animais. Trataremos somente das críticas de Francione à Bentham e Singer porque a) elas representam de 

modo genérico as principais objeções de Francione a todas as formas específicas de defender a abordagem 

da teoria das mentes similares, b) elas tem origem, no entender de Francione, no utilitarismo de Bentham 

que, por sua vez, tem como proponente moderno em vários aspectos de sua filosofia o filósofo australiano 

Peter Singer, c) elas são objeções diretas aos argumentos trabalhados no primeiro capítulo deste trabalho. 
128 É aquilo a que nós nos referimos no primeiro capítulo passado como pessoas em um sentido completo 

ou em um sentido (fully-persons). 
129 Ao ver de Francione, (2013, p. 229-230)  Bentham é um utilitarista de atos que pensava que em qualquer 

situação particular, a atitude correta moralmente correta que devemos tomar é aquela que maximiza para o 

maior número de indivíduos afetados pela nossa ação. Contudo, Bentham, rejeitava a escravidão porque 

pensava que, como regra, o interesse do escravo em não estar na condição de propriedade tinha um peso 

maior do que qualquer benefício que os proprietários de escravo poderiam ter. Segundo interpreta 

Francione, “no que diz respeito à moralidade da escravidão, Bentham era, no mínimo, um utilitarista de 

regra (ele achava as consequências da instituição da escravidão indesejáveis) (2013, p. 230). 



126 

 

em jogo era o interesse à vida130. A diferença entre os dois casos permite, no que tange o 

ato de causar morte, que nenhum interesse seja contrariado, quando matamos os animais 

sem lhes causar dor ou sofrimento. Se, ao contrário, o ato de causar morte envolver dor, 

neste caso, então, a dor causada durante o ato de matar ao animal consiste em uma razão 

contra o ato. Em suma, Bentham pensava que o problema era o tratamento que 

dispensávamos aos animais e não o uso em si que fazemos deles: podemos tratar bem o 

animal e comê-lo. 

 Singer, cujos argumentos foram analisados no primeiro capítulo de nosso trabalho, 

é considerado por Francione um proponente moderno da abordagem de Bentham. Ele, 

diferente de Bentham, como vimos, é um utilitarista preferencial e pensa que o valor que 

deve ser maximizado quando temos de decidir, de um ponto de vista moral, pelo curso de 

uma ação é a maximização das preferências de todos os afetados. Singer pensa de modo 

semelhante ao de Bentham e afirma que alguns animais, que não são autoconscientes e 

não possuem experiências mentais unificadas ao ponto de possuírem desejos ou memórias 

que possam sobreviver a períodos de inconsciência: não “possuem nenhum interesse em 

suas vidas propriamente ditas” e não são prejudicados pessoalmente, isto é, de um ponto 

de vista subjetivo que seja significativo, pela morte131. 

Francione discorda, basicamente, de Singer quanto a dois aspectos: a) ele rejeita 

a defesa de que os animais não são autoconscientes, e b) discorda da ideia de que a morte 

não seja um dano para os animais. Em primeiro lugar, Francione pensa que a afirmação 

de Singer é no mínimo contraintuitiva pois comumente pensamos que a morte seja o 

maior ou prejuízo que um ser senciente (animal ou humano) pode ter. Em segundo lugar, 

Francione argumenta que “ser senciente já implica, pela lógica, um interesse na existência 

continuada e alguma consciência desse interesse” e “todo ser senciente tem interesse não 

apenas na qualidade da sua vida como também na quantidade da sua vida” 

(FRANCIONE, 2013, p. 235). Isto se explica, em primeiro lugar, porque: 

 

a) Todo ser senciente possui um bem-estar experiencial, isto é, os seres sencientes não 

são indiferentes ao que lhes acontece, e valoram por si próprios algumas experiências 

                                                 
130 “Se tudo que fazemos aos animais é comê-los, então há uma razão muito boa para se permitir que 

comamos tantos quantos quisermos: para nós é melhor, e para eles nunca é pior. Eles não têm nenhuma 

daquelas longas antecipações de misérias futuras que nós temos... se tudo que fazemos aos animais é mata-

los, então há uma razão muito boa para se permitir que para eles nunca é pior estarem mortos. Mas há 

alguma razão para se permitir que os façamos sofrer? Eu não vejo nenhuma” (BENTHAM, 1781 apud 

FRANCIONE, 2013, p. 231). 
131 Cf. seção 1.2.2 deste trabalho. 



127 

 

intimamente relacionadas ao seu bem-estar. Isto não significa que todo ser senciente fique 

pensando sobre o seu próprio valor ou sobre seu próprio bem-estar, mas significa apenas 

que eles não são indiferentes ao que lhes acontece e algumas coisas, do ponto de vista de 

sua subjetividade, os prejudicam, e outras os beneficiam, independentemente do que as 

outras pessoas pensem sobre isso ou do valor que dão a eles.  

b) A senciência não é um fim em si mesma, (FRANCIONE, 2013, p. 233). Melhor 

dizendo, a capacidade de ter sensações conscientes de dor e prazer são um meio para que 

estes seres possam se afastar de situações que coloquem em risco suas vidas e busquem 

situações que a beneficiem. Em suma, 

 

A senciência é o que a evolução produziu para assegurar a sobrevivência de 

certos organismos complexos. [...] Negar que um ser que evoluiu para 

desenvolver uma consciência da dor e do prazer tenha interessem em 

permanecer vivo é dizer que os seres consciencientes não têm interesse em 

permanecer conscientes, uma posição das mais peculiares a assumir” (2013 p. 

235). 

 

O que Francione quer dizer é que a senciência é um produto da evolução que, na 

prática, atua como mecanismo de manutenção da vida de seres que valoram suas próprias 

experiências. Se a função da senciência é assegurar que um ser que pode ter experiências 

conscientes continue vivo, isto é, continue desfrutando de suas experiências conscientes, 

então, dizer que ele não deseja permanecer vivo é dizer que um ser consciente não deseja 

continuar desfrutando das experiências conscientes que valoriza, pois é nisto que consiste 

a vida de um ser senciente.  

Francione, além disso, reforça seu argumento alegando que o senso comum 

discorda da ideia de que seres meramente sencientes têm interesse em não sofrer mas não 

têm interesse na própria existência. Singer chega a afirmar que um peixe, por exemplo, 

quando luta para se livrar de um anzol em sua boca “não indica mais do que uma 

preferência por uma cessação de um estado de coisas percebido como doloroso ou 

amedrontador” (2002, p. 105). O que importa, pensa Francione (2013, p. 234) é que o 

comportamento do peixe é consistente tanto com a ideia de que ele deseja parar de sentir 

dor quanto preservar sua própria vida. Qual a razão que temos para duvidarmos de que 

ele não está tentando preservar sua própria vida? 



128 

 

 Em segundo lugar, Francione defende que os seres sencientes possuem interesse 

tanto na qualidade quanto na quantidade de suas vidas132,  e que portanto eles são, pelo 

menos em algum sentido moralmente relevante, conscientes de si mesmos. Há, segundo 

defende o autor uma relação de implicação entre ser senciente e  a) ter interesse em 

permanecer vivo, b) perceber a si mesmo como distinto dos demais. Tendo isto em vista, 

Francione sustenta que todo ser que consciente é também autoconsciente porque 

 

[...] quando experiência dor, ele tem necessariamente uma experiência mental 

que lhe diz “estar dor está acontecendo comigo”. Para existir a dor, alguma 

consciência – alguém – deve percebê-la como acontecendo consigo, e deve 

preferir não experienciá-la. Esse ser que percebe tem, necessariamente, algum 

sentido de si, porque a consciência de uma sensação dolorosa, por exemplo não 

pode ocorrer como uma espécie de experiência etérea; uma sensação dolorosa 

só pode ocorrer como um ser que pode ter essa experiência e prefere não tê-la 

(2013, p. 236). 

 

 Francione (p. 236-237) se apoia133 nos estudos do cientista Donald Griffin (1992, 

p. 248, 249) para chegar a esta conclusão de que uma consciência é suficiente para 

garantir que haja um “eu” que percebe que é seu próprio corpo que está sendo afetado134. 

Em outras palavras, o ato subjetivo de perceber conscientemente algo exige do próprio 

sujeito a percepção de si mesmo enquanto sujeito da ação de perceber que é afetado, ou 

em outras palavras, é impossível perceber as outras sem de algum modo ter algum sentido 

perceptivo de que quem as percebe somos nós. Negar isto seria o mesmo que dizer que 

um ser sente dor mas não pode perceber que  é de fato ele mesmo que está sendo afetado 

pela dor. Se isto fosse de fato verdade, alega Francione, todo seres sencientes seriam 

indiferentes ao que lhes acontecem, o que é evidentemente falso. Além disso, os animais 

sencientes não poderiam aprender nada caso não fossem em alguma medida 

                                                 
132 Ter interesse na própria vida significa para Francione que o ser em questão se importa com o que 

acontece a ele, independentemente se as outras pessoas se importem com isso, valorem isso, ou não. 
133

 DeGrazia defende algo semelhante: “O tipo mais primitivo de autoconsciência é a autoconsciência 

corporal, a percepção do próprio corpo como algo muito diferente do resto do ambiente - como diretamente 

ligado a certos sentimentos e sujeito ao seu controle direto. Devido à  autoconsciência corporal, não se 

come a si mesmo. E persegue-se certos objetivos. A autoconsciência corporal propriocepção: a consciência 

das partes do corpo, sua posição, seu movimento, e posição geral do corpo. Ela também envolve várias 

sensações que são informativas sobre o que está acontecendo com o corpo: Dor, coceira, cócegas, fome, 

bem como sensações de calor, frio e pressão tátil. Essas formas de consciência são essenciais para qualquer 

criatura que possa sentir as características de seu corpo e seu ambiente e agir adequadamente em resposta. 

Em suma, a autoconsciência corporal inclui tanto a percepção da própria condição corporal como a 

consciência de que se está agindo, de que se está a mover e a agir no mundo. De modo um pouco radical, 

eu sugiro que quase todos os animais sencientes  possuem esse tipo de autoconsciência” (2009, p.201). 
134 Poderíamos dizer, tendo isto em vista, que a posição de Francione formulada de um modo mais completo 

seria a seguinte: os seres sencientes têm o interesse em não sofrer de jeito nenhum nem serem mortos 

exclusivamente como meios para fins alheios.  O direito de não ser tratado como recurso protege, como 

consequência lógica, o interesse à vida e à integridade física 



129 

 

autoconscientes e tudo seria uma questão de condicionamento por estímulo-resposta. Um 

cachorro, por exemplo, ao encostar em algo que queima sua pele, não encostará de novo 

neste mesmo objeto se isto for doloroso. A única explicação para isto, segundo Francione 

(2013, p. 237), é que ele tem consciência de que é ele que sentiu dor e foi sua pata que o 

alvo da dor.  

  O fato de que os animais se auto reconhecem de maneiras diferentes de nós não 

significa, alega Francione, que eles não possuem autoconsciência. Um cachorro, por 

exemplo (FRANCIONE, 2013, p. 237), pode perceber a si mesmo através do próprio 

cheiro que exala da sua urina. Negar a ele, a autoconsciência, pelo menos em um nível 

perceptivo, seria simplesmente ignorar o que seu comportamento nos ensina sobre ele 

pura e simplesmente porque ele não pode exibir uma capacidade semelhante à nossa, 

como, por exemplo, reconhecer sua própria imagem no espelho ou qualquer exigência 

que se faça. Em suma,  “pode haver diferenças no modo de reconhecermos a nós mesmos, 

mas isso não significa que o autorreconhecimento seja algo de que apenas os humanos 

são capazes” (2013, p. 237). 

 A distinção entre consciência e nuclear e consciência estendida que Francione 

toma do trabalho do neurologista Antonio Damasio135 nos ajuda a entender porque a 

senciência é suficiente para que um ser seja autoconsciente. Segundo, nos explica 

Francione (2013, 2008), Damasio distingue entre dois tipos de consciência do self. Uma 

consciência do self no presente e uma consciência do self  “enfeitadas de detalhes”. A 

primeira também chamada de consciência nuclear “não depende da memória, da 

linguagem, ou do raciocínio, [e] “provê o organismo de um sentido de acerca do momento 

– agora – e acerca de um lugar – aqui” (FRANCIONE, 2013, p. 202). A outra, chamada 

de consciência estendida, requer capacidades mentais mais sofisticadas como a memória 

e o raciocínio mas não requer necessariamente a linguagem. Defender que os animais não 

possuem autoconsciência alegando que somente os humanos possuem uma 

autoconsciência representacional ou autobiográfica é um erro. Alguns humanos que por 

alguma razão tiveram sua consciência estendida prejudicada (através de um derrame, por 

exemplo) se mantém conscientes de si no presente mas perdem a capacidade de imaginar 

o futuro ou formar memórias.  

 Tendo em vista esta distinção de Damasio, vejamos alguns outros pontos em que 

os argumentos de Singer, na interpretação de Francione, erram o alvo ao atribuir um maior 

                                                 
135 Cf. DAMASIO, 1999. 



130 

 

valor a autoconsciência representacional ou estendida. Francione (2013, p. 237) discorda 

de Singer no que diz respeito ao valor da vida estar diretamente relacionado ao grau de 

autoconsciência que um ser possui. Singer, no entender, de Francione criou uma espécie 

de hierarquia moral ao atribuir maior valor moral a vida dos seres que possuem uma 

autoconsciência representacional e uma maior capacidade de fazer planos direcionados 

para o futuro. Eles nos convida a fazer o seguinte exercício: 

 

Imagine que Simon goste de viajar e tenha planos muito concretos de visitar 

20 lugares nos próximos cinco anos. Jane tem apenas um interesse na vida – 

tomar conta da sua filha deficiente. Por que a vida de Simon deveria contar 

como mais do que a de Jane simplesmente por ele ter mais desejos para o futuro 

ou mais interesses do que ela? (FRANCIONE, 2013, p. 238). 

  

  

Em suma, as objeção de Francione pode ser formulada desta maneira: se pensamos 

que quando há um conflito entre humanos, os planos e os desejos direcionados para o 

futuro não parecem ser um critério importante moralmente para refletir alguma diferença 

em nossas obrigações morais para com Simon e Jane, porque a capacidade de possuir 

desejos deste tipo importa quando estão em jogos os interesses dos animais e os nossos? 

Simon seria mais prejudicado pela morte apenas porque tinha mais desejos relacionados 

ao futuro? Singer parece não dar resposta a este problema. Quanto aos animais, por sua 

vez, Francione, argumenta que mesmo se eles tiverem apenas consciência nuclear, mesmo 

assim eles continuam possuindo desejos e preferências que os humanos desconhecem. 

Francione nos explica que “por exemplo, eu não tenho o sentido aguçado de olfato ou 

audição que os meus cachorros têm. [...]  Se o hidrante da minha vizinhança for retirado, 

isso poderá prejudicar o meu cachorro de uma maneira que não me prejudicaria, e esse 

dano poderá ser muito significativo para o meu cachorro” (2013, p. 239). Ora, a objeção 

colocada ao Singer é que ele não pode dizer que um humano é mais prejudicado do que 

um animal, ou que sua vida tem mais valor apenas porque o modo como seus desejos são 

frustrados está intimamente relacionados a posse da autoconsciência representacional. 

Um cachorro pode ser prejudicado, devido à sua própria natureza, de maneiras que talvez 

nem possamos imaginar. Não sabemos, por exemplo, o que perderíamos se tivéssemos o 

olfato de um cão e retirassem o hidrante que temos o desejo de cheirar. O erro, ao ver de 

Francione, é pensar que o diferente se traduz em melhor em um sentido moral, a saber, 

pensar que modos diferentes de experienciar podem ser comparadas em termos de valor 

moral. Por que, para um cachorro (supondo que ele possua apenas consciência nuclear, o 



131 

 

que é bastante duvidoso) frustrar preferências relacionadas ao futuro seria algo 

prejudicial, se para ele o que interessa é poder cheirar o hidrante que tanto gosta? 

 Um outro argumento de Singer contestado por Francione é de que animais são 

seres substituíveis. Como vimos na seção 1.3 deste presente trabalho, Singer acha 

realmente justificável a substituição de alguns animais, aqueles que são, a seu ver, 

meramente sencientes. Francione coloca para Singer a seguinte questão:  

 

Se a morte de um animal for, como afirma Singer, “de um ponto de vista 

imparcial, convertida em algo bem pela criação de um novo animal que terá 

uma vida igualmente agradável”, então porque sofremos quando um dos 

nossos companheiros animais morre? (FRANCIONE, 2013, p. 239). 

 

Francione alega que não vemos os animais meramente sencientes (pelo menos os 

que temos mais contato diário, como os cães e gatos) como recursos substituíveis. Ao 

contrário, vemos eles como se tivessem personalidades únicas, e não da forma como 

Singer alega: seres que só possuem desejos genéricos e que são no sentido exposto de 

nosso primeiro capítulo, impessoais. A mesma observação se estende para galinhas, 

porcos, e outros animais os quais nossa convivência é limitada a momentos de uso: 

pensamos que porcos e galinhas não possuem assim com os nossos animais de estimação 

uma personalidade única porque não nos damos ao trabalho de convivermos com eles e 

quando os vemos eles estão, geralmente, mortos em nossos pratos. 

 Esta objeção é curiosa porque Singer pensa que realmente possam existir seres 

substituíveis, a saber, seres impessoais, que por possuírem apenas desejos imediatos e 

genéricos, provavelmente não possuem uma personalidade única como alega Francione. 

Singer, contudo, como vimos pensa que é difícil saber quando um ser possui ou não algum 

sentido de si e não se compromete a nos indicar um exemplo. Neste ponto a discordância 

entre os dois autores é inconciliável porque Francione argumenta, como acabamos de 

explicitar, que todo ser senciente é autoconsciente ao menos em um sentido perceptivo. 

Tendo isto, em vista, segundo nos parece, Francione sustentaria que todo ser senciente 

possui uma personalidade única. Quanto aos cães, penso que Singer concordaria com 

Francione quanto à posse de uma personalidade única136. Esta concordância contudo não 

                                                 
136 Cães não passaram no texto do espelho, mas isto deve ser porque eles confiam mais no sentido do olfato 

do que na visão. Muitas pessoas que vivem com cães e gatos estão convencidas de que seus animais de 

companhia são autoconscientes e possuem um sentido de futuro. Se cães e gatos são caracterizadas como 

pessoas, os mamíferos que nós usamos como comida não são muito diferentes” (SINGER, 2011, p.102).  

 



132 

 

se estenderia a todos os seres sencientes devido a inconciliável divergência teórica citada 

acima. 

 Outra objeção de Francione é a que se segue: se nem todo ser senciente for 

autoconsciente, então muitos humanos, no sentido exigido por Singer, não terão interesse 

na própria vida. A conclusão retirada por Francione do argumento de Singer é que pelo 

fato destes humanos não possuírem interesse em continuar vivendo, eles poderão ser 

tratados como recursos de outras pessoas. Poderíamos tratá-los bem mas usá-los como 

recursos porque não possuem uma ideia de existência contínua ao longo tempo: nem 

memórias, nem desejos direcionados ao futuro. Francione, contudo, argumenta que a 

maioria de nós se recusa a aceitar que seja correto tratarmos bebês, pessoas com sérias 

deficiências e outros seres humanos como meios exclusivos para os nossos fins. Singer, 

por outro lado, aceita que assim com os animais meramente sencientes são substituíveis, 

os humanos também o são, uma visão que decorre de sua teoria de preferências. 

 Francione, tendo em vista, todas estas objeções que pontuamos, conclui que 

Singer não consegue dar uma justificativa plausível para que possamos continuar a usar 

os animais. A autoconsciência e as suas diferenças mentais ou de cognição, pondera 

Francione (2013, p. 241) podem até ser um problema interessante do ponto de vista 

científico. Do ponto de vista moral, contudo, a senciência, como argumentado é tudo que 

precisamos para levar em conta igualmente o interesse de todos que se importam com seu 

próprio bem-estar. Além disso, a teoria de Singer, aponta Francione (2013, p. 244-245) 

permite, um desnivelamento prévio entre os animais e os humanos, porque aceita de 

antemão que podemos usar os animais em situações de conflito de interesse, porque seus 

interesses contam menos devido ao fato de eles não possuírem o interesse em continuar 

existindo. Soma-se a isto o fato de que ao mesmo tempo que Singer demonstra se opor137 

a exploração institucionalizada dos animais, na medida em que ela causa imensa dor e 

que ela contraria o interesse de bilhões de animais em continuarem existindo, ele também 

deixa em alguns momentos transparecer que não se opõe ao em uso em si quando este 

atende as condições necessárias de justificação ética138. O que ele não percebe, ao ver de 

Francione, é que a própria ideia de uso regulamentado coloca em posição de 

                                                 
137 Cf. Seção 1.4 deste trabalho. 
138 Este é o motivo porque a posição de Singer é considerada por Francione ser bem-estarista, mais 

precisamente o que ele chama de novo bem-estarismo. Embora ele prescreva, do ponto de vista das 

consequências, a abolição do uso dos animais como regra geral, ele não se opõe ao uso em um raciocínio 

crítico. Quando diz sobre a ideia de não usarmos mais animais em um nível intuitivo de raciocínio, Singer 

também não deixa claro se um dia a possibilidade de uso regulamentado pode existir. Cf. FRANCIONE, 

2008, p. 14). 



133 

 

vulnerabilidade os animais que Singer acredita poder serem substituídos. Mesmo que 

Francione admitisse que Singer estivesse certo quando a existência de animais meramente 

sencientes, isto é, destituídos de interesse na existência continuada, ele poderia 

argumentar que o estatuto de propriedade e as leis de bem-estar facilitariam um uso 

antiético (nos termos de Singer) dos animais visto que as leis de anticrueldade estão 

contraditoriamente a serviço da exploração institucionalizada. Francione conclui que: 

 

Se Bentham e Singer realmente aplicassem o princípio da igual consideração 

aos interesses dos animais, eles teriam de tratar casos semelhantes 

semelhantemente, e teriam de dar a esses interesses uma proteção semelhante, 

do tipo direitos. Essa posição exigiria a abolição da instituição da propriedade 

animal. Se não for assim, os animais, como no caso da escravidão humana, 

sempre e necessariamente contarão como menos que “um”, e será impossível 

aplicar o princípio da igual consideração a eles (2013, p. 247). 

 

 Singer poderia aceitar, em um nível intuitivo do pensamento moral, assim como 

faz com o direito à vida no caso das pessoas139, o direito de todo ser senciente de não ser 

escravizado. A adoção deste direito poderia ser adotada, pura e exclusivamente, do ponto 

de vista das consequências: ele aceitaria que o estatuto legal dos animais não humanos 

impede qualquer consideração séria, sob a égide da igualdade, dos animais não humanos, 

assim como a escravidão impedia que o interesse mínimo dos escravos de não sofrer fosse 

respeitado. Aceitar que os animais possuem o direito de não serem tratados como 

propriedade traria à tona as melhores consequências: deixaríamos de subconsiderar 

interesses semelhantes, o que na prática levaria a uma maior satisfação das preferências 

de todos os envolvidos pelo nossos hábitos que dizem respeito aos animais. 

2.2.4 E se a casa estiver mesmo em chamas: a diferença entre conflitos falsos e 

verdadeiros 

Embora a abordagem dos direitos de Francione pareça radical, à primeira vista, 

devido à sua exigência de que é nossa obrigação abolir o uso institucionalizado dos 

animais não humanos em todas as suas versões existentes, ela não representa mais do que 

o resultado coerente extraído das duas intuições que, segundo Francione, a sabedoria 

convencional ou o senso comum aceitam como a base das nossas obrigações morais para 

com os animais. Aceitamos que não devemos causar sofrimento desnecessário aos 

animais não humanos e vimos que se quisermos curar nossa esquizofrenia moral devemos 

colocar em prática esta ideia bem aceita, se não, do contrário, continuaremos 

                                                 
139 Cf. seção 1.2 deste trabalho. 



134 

 

esquizofrênicos e especistas. Esquizofrênicos porque dissemos que os animais devem ser 

tratados com igualdade naquilo que somos iguais, isto é, quanto ao nosso interesse de não 

sofrer, mas ao mesmo tempo infligimos dor por mero hábito e conveniência todos os dias 

a um número gigantesco de animais sencientes. E especistas por insistirmos em manter, 

por razões outras, que estão além do critério da senciência, que humanos merecem de 

modo geral um estatuto mais elevado que os animais. Vimos que nenhuma característica 

mental dos seres humanos pode justificar uma diferença prévia de estatuto que relegue os 

animais à condição de meras coisas140. A atribuição de direitos é uma questão de justiça 

e não de caridade: não admitimos, argumenta Francione, uma escravidão conscienciosa 

ou humanitária. A escravidão é errada porque trata seres que valoram seu próprio bem-

estar experiencial independentemente do que os outros pensem deles como se fossem 

exclusivamente recursos econômicos. 

O caráter abolicionista da abordagem de Francione diz que é nossa obrigação  

pararmos de usar os animais de modos que pensamos ser inaceitável usarmos qualquer 

ser humano: 

Trazemos bilhões de animais sencientes ao mundo somente para o propósito 

de matá-los. Depois procuramos entender a natureza de nossas obrigações 

morais para com esses animais. Mas, ao trazê-los à existência para usos que 

jamais consideraríamos apropriados a qualquer humano – ao termos uma 

indústria da “carne”, ou uma indústria de “animais para entretenimento”, ou 

uma indústria de “animais de caça” – , nós já decidimos que os animais não 

humanos são daqueles tipos de seres aos quais não estendemos igual 

consideração e para com os quais não podemos ter nenhuma obrigação moral 

direta. Já decidimos que os animais não têm nenhum status moral inerente – 

não importa que o que digamos em contrário (FRANCIONE, 2013, p. 259). 

Não estamos em um caso de necessidade, em um sentido da palavra que importe, 

- ou pelo menos em um sentido em que consideramos que importe igualmente quando 

uma situação semelhante envolve humanos – quando estamos refletindo se devemos 

comer carne ou não, ir ao circo ou não. Estas atividades não são, por definição, uma 

emergência ou um conflito genuíno mas sim formas de uso culturalmente aceitas. Em 

suma, praticamente todos os “casos” de conflito não significam mais do que o ato de 

arrastarmos os animais para dentro de uma casa em chamas para decidirmos se temos que 

lhes causar dor para a nossa conveniência ou prazer. A conclusão de Francione é que não 

devemos mais arrastar os animais para dentro de conflitos que não existem. Prazer, 

diversão, conveniência não são justificam de forma alguma o uso de animais, bem como 

não justifica o de qualquer ser senciente humano. A exigência que resulta de 

                                                 
140 Podemos dizer de modo inverso que para cada característica mental que quiséssemos justificar a 

exclusão animal, haveria humanos que também estariam excluídos.  



135 

 

reconhecermos que todo ser senciente possui o direito de não ser tratado como 

propriedade é impactante: devemos parar com toda a exploração institucional e 

socialmente aceita: alimentação, vestuário, experimentação141, caça, entretenimento, etc. 

Em suma temos que nós tornar veganos e recusar que os animais possam ser tratados 

como meros instrumentos disponíveis apenas para o benefício da humanidade. O 

veganismo não requer nada menos que o boicote a todos os usos institucionalizados dos 

animais não humanos. 

E quanto as situações de verdadeira emergência? Quando estamos de fato diante 

de uma casa em chamas, podemos preferir os humanos sem cometer uma arbitrariedade 

moral? Francione sustenta que sim, e que a abordagem dos direitos que ele defende 

consiste num equilíbrio entre as intuições morais que já possuímos, a saber, a de que não 

devemos causar sofrimento desnecessário aos animais, e de que podemos preferir os 

humanos em situações de emergência. As situações de emergência, segundo Francione 

(2013, p. 265, 266) “requerem decisões que, no final das contas, são arbitrárias e não 

particularmente propícias a satisfazer princípios de condutas gerais”. Nelas poderíamos 

simplesmente jogar uma moeda para cima (2008,FRANCIONE, p. 14) para decidirmos 

que decisão tomar e isto seria tão aceitável quanto realmente fazer uma escolha. O 

principal argumenta para explicar o que acabamos de afirmar é o que se segue: 

Em um caso em que um médico (FRANCIONE, 2013, p. 264-265), por exemplo, 

vive um conflito: possui dois pacientes necessitados mas bolsas de sangue suficientes 

para salvar apenas um. Um paciente possui uma doença terminal, e o outro viverá ainda 

por anos a fio. Diante de situações assim, nossa intuição, argumenta Francione, 

geralmente, nos diz que devemos salvar o paciente que poderá desfrutar mais tempo de 

vida. A médica que agir sempre assim, portanto, não poderá ser acusada de preconceito 

contra os pacientes em estado terminal pura e simplesmente em uma situação de real 

necessidade tem que tomar uma decisão, podemos dizer, escusável. Francione pensa que 

a médica poderia simplesmente ter jogado uma moeda para cima e escolhido ao acaso 

quem salvar. Se de fato ela tivesse tomado a decisão oposta – a de salvar o outro paciente 

–  não poderíamos dizer que ela teria feito a coisa errada: a situação em si nos coloca 

                                                 
141 Francione pensa, de modo geral, que a experimentação e todo uso científico dos animais não se justifica 

porque a) não achamos na maior parte dos casos realizar estas atividades em humanos sem o seu 

consentimento, e como os animais não podem dar o seu consentimento, estaríamos julgando casos iguais 

de modo dessemelhante, isto é, sendo injustos b) a experimentação em animais requer extrapolação de 

dados, o que ele argumenta é bastante duvidoso e ineficiente; em suma, podemos ter resultados semelhantes 

ou melhores através de outros meios de pesquisa ou experimentos. 



136 

 

diante de tomarmos uma decisão arbitrária porque sabemos que as vidas dos dois 

pacientes importam para eles independentemente do que pensa a própria médica. O caso 

análogo, quando envolve um ser humano e um animal, nos oferece, portanto a mesma 

conclusão. Quando temos de escolher de fato entre um humano e um animal, e não 

estamos simplesmente arrastando-os para dentro de uma casa em chamas criada por nós, 

podemos escolher o humanos sem que sejamos acusados de especismo. Esta situação 

difícil na verdade reflete a nossa preferência em salvar os humanos. O certo, sabemos 

seria salvarmos os dois, mas na condição de privação de fazer a coisa certa, usamos 

critérios que são, argumenta Francione, inevitavelmente arbitrários. Escolhemos em geral 

os humanos porque a) podemos imaginar melhor o que é a morte para um ser da nossa 

própria espécie b) porque temos um vínculo afetivo mais forte com o envolvido (às vezes 

é nosso filho ou nosso vizinho que está nesta situação e socialmente nos importamos não 

só com eles, mas com a todos que gostam dele e o impacto disto tem um peso maior em 

nossa vida), etc. As razões podem ser variadas, mas nenhuma delas será, ao ver de 

Francione, completamente satisfatória. 

Tanto no caso da médica que se vê em uma situação de emergência em que há 

dois humanos envolvidos, quanto no caso em que temos que escolher entre um humano 

e um animal, o fato de podermos jogar uma moeda para escolher o que fazer não nos 

autoriza a inferir disto que podemos tratar humanos ou animais como recursos. Especismo 

de fato é isto para Francione: tratar como propriedade um ser senciente de forma 

injustificada. Nossa obrigação moral, em primeiro lugar, é a de acabar com os “conflitos” 

entre nós e os animais que só existem porque os tratamos como coisas que não possuem 

interesses morais significativos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



137 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

As conclusões de Singer, do ponto de intuitivo, se assemelham as de Francione. 

Contudo, elas estão fundadas mais na dificuldade de pôr em prática o que o filósofo 

australiano pensa ser um uso ético dos animais não humanos do que na própria 

fundamentação de um argumento filosófico que exija a abolição de todos as formas de 

exploração institucional dos animais. Em outras palavras, do ponto de vista crítico142 

Singer aceita que usemos os animais não humanos desde que este uso seja criterioso ou 

que este uso seja a melhor alternativa disponível para todos os afetados pelo curso da 

ação. A  abolição da exploração animal é para Singer, segundo o que se segue dos seus 

argumentos, a melhor alternativa porque a mera regulação no momento atual a) no geral 

não traz as melhores consequências, b) não pode fornecer uma regra assimilável de 

conduta porque os casos de uso possuem um escopo de aplicação muito restrito e exigente 

c) os benefícios, na maior parte do casos, não superam os malefícios ou são d) baseados 

em hipóteses que não representam a realidade (como por exemplo, os experimentos 

científicos que prometem resultados espetaculares que não podem cumprir). Se isto não 

fosse assim Singer não se oporia, por exemplo, ao uso de animais meramente sencientes 

como recursos substituíveis: ele não se oporia por exemplo que os transformássemos em 

mercadoria para que pudéssemos comer a sua carne143. 

Talvez um dos pontos mais interessantes de divergência entre Singer e Francione 

seja o que envolve a questão da mera senciência. Singer, por um lado, pensa que seres 

meramente sencientes, se existirem são substituíveis. Francione, por outro lado, 

argumenta que é impossível conceber que um ser seja meramente senciente, porque a 

senciência implicaria autoconsciência – pelo menos em um nível perceptivo ou nuclear. 

Para Singer seres meramente sencientes são seres conscientes de suas experiências 

subjetivas que não possuem interesses ou desejos que ultrapassem períodos de sono: eles 

não possuem experiências mentais unificadas, o que faz com que nenhum desejo atual 

deste tipo de animal tenha relação com os desejos que ele terá, por exemplo, no outro dia 

e no futuro em geral. O fato de nenhum desejo sobreviver a períodos de inconsciência 

significa, ao ver de Singer, que não há um "eu" com experiências unificadas que perde 

algo ou é prejudicado pela morte, por exemplo, como quando, este ser meramente 

senciente é morto de maneira indolor enquanto dorme. Isto está estreitamente relacionado 

                                                 
142 Temos aqui a distinção mencionada entre os dois níveis de raciocínio moral na seção 1.2.2 
143 Cf. Seção 1.4 



138 

 

a concepção de prejuízo e de dano da morte de Singer e com a adoção de uma versão total 

do utilitarismo: ele argumenta que é errado trazer à vida um ser que terá uma vida infeliz, 

isto é, com muitas preferências insatisfeitas, mas acha que é "bom" trazermos à vida 

alguém que terá uma vida feliz. “Bom” porque, como vimos, o máximo que podemos 

atingir segundo o modelo do livro de contabilidade moral adotado por Singer é uma 

quitação de todas as dívidas, isto é, um saldo neutro, nem positivo, nem negativo. A 

consequência normativa que se extrai disto é que trazer alguém à vida seria no máximo 

algo eticamente neutro. O fato de que satisfazer todas preferências seria eticamente neutro 

trouxe, contudo, uma objeção à tona: se o modelo do livro de contabilidade moral estiver 

certo, chegaríamos à conclusão, no mínimo questionável, de que seria melhor que nem 

tivéssemos nascido.  

A objeção é respondida por Singer, em primeiro lugar, com uma adaptação ao seu 

modelo: ao invés de dizermos que é preciso saldar todas as dívidas, diríamos, ao contrário, 

que é preciso saldar pelo menos a maioria delas. Esta solução consiste em realocar para 

abaixo de zero o exigido para que uma vida seja satisfatória do ponto de vista da satisfação 

dos desejos. Por exemplo, se alguém deixa 30% de preferências insatisfeitas, sua vida 

poderia ainda ser considerada satisfatória a ponto de valer a pena ser vivida. Isto, mudaria 

também a conclusão no que diz respeito ao caso oposto: seria bom que trouxéssemos seres 

com vidas felizes à vida, isto é, seres que tivessem uma quantidade de preferências 

satisfeitas acima do exigido (70%, de acordo com nosso exemplo), pois eles fariam mais 

do que saldar a dívida, eles teriam, por assim dizer, um crédito além da simples quitação 

da dívida. Isto comprometeria Singer também com a conclusão de que é bom que 

tragamos o máximo de seres feliz à vida que pudermos144. Singer, entretanto não se vê 

muito satisfeito com a sua reestruturação do modelo da contabilidade moral145. 

 De qualquer modo, o que se mantém, apesar de todas estas mudanças internas em 

seus argumentos, é que ele pensa que a morte de um ser senciente pode ser 

contrabalançada pelo benefício de trazer à vida outro ser semelhante. Um ser senciente X 

após um período de sono ou inconsciência, do ponto de vista de sua consciência, não 

                                                 
144 Veja que disto não se segue, para Singer, que seria obrigatório substituir os seres humanos por uma 

quantidade imensa de outros seres menores (supondo que eles pudessem ter vidas feliz) porque boa parte 

dos seres humanos são pessoas, e, como tais, não são substituíveis. Além disto, Singer poderia oferecer em 

suporte a sua posição outras razões indiretas, que estão a parte do que ele pensa ser o prejuízo da própria 

morte, para que não cheguemos a esta conclusão, conhecida como conclusão repugnante. 
145 Na última edição de Ética prática ele aponta para um novo caminho para evitar as críticas feitas ao seu 

modelo do livro de contabilidade moral, a saber, um modelo utilitarista híbrido que valorasse não só as 

preferências mas também outros tipos de valores como, por exemplo, o prazer. Singer, contudo, não faz 

mais que apontar essa solução. 



139 

 

possui mais nenhuma ligação mental com o que era, e, podemos chamá-lo de  Y  assim 

que desperta. Satisfeitas todas as preferências de X antes de dormir, teríamos um resultado 

neutro: nenhuma dívida no livro de contabilidade moral. O fato de mantermos este mesmo 

corpo ou simplesmente substituí-lo por outro não faria diferença, argumenta Singer. 

Poderíamos usar o corpo do ser senciente X para nos alimentarmos e substituí-lo por outro 

ser semelhante também meramente senciente. Francione discorda justamente neste ponto. 

Ele pensa que há uma continuidade mental pelo menos em um sentido nuclear: todo ser 

meramente senciente continua tendo uma consciência perceptiva de si, de suas partes do 

corpo, de que é ele mesmo o afetado por todas as sensações que experimenta, e isto é 

suficiente do ponto de vista moral para que haja interesse na vida continuada. O exemplo 

de pessoas que perdem a capacidade de ter uma consciência estendida confirma isto. Não 

pensamos, que podemos, nos termos do próprio autor, tratar como propriedade pessoas 

que sofreram um derrame e que não podem mais ter memórias ou planejar coisas para o 

futuro. Se elas desejam ainda continuar a viver, não podemos simplesmente pensar que 

porque elas não possuem um “eu” unificado em torno de certas capacidades cognitivas 

mais complexas,  enfeites do que é a consciência em seu núcleo duro. A capacidade de 

fazer planos para o futuro, tampouco nos faz acreditar que a vida de um ser humano possui 

mais valor que a de outro ser humano: se uma pessoa se preocupa apenas com os prazeres 

imediatos enquanto outra pensa constantemente em seu futuro e faz da vida uma 

complexa narrativa de si, disto, então se conclui que a segunda, em caso de conflito, sofre 

uma maior perda do que a primeira quando, por exemplo estão diante do dano da morte?  

Francione argumenta que não: a qualidade e quantidade da vida dos seres 

sencientes é valorada por eles mesmos, ainda que ninguém mais se importe com isto. O 

que se conclui disto é que as pessoas podem até nos servir como meios para realizarmos 

alguns de nossos interesses, mas não se justifica, do ponto de vista moral, que elas sejam 

tratadas exclusivamente como meios através dos quais nós possamos satisfazer nossos 

objetivos. O tipo de consciência não tem nada a ver com a igual consideração de 

interesses. A senciência é o critério único para que alguém seja ou não uma pessoa moral 

e legal. Se ela possui o interesse em não sofrer ou de perder sua vida de modo algum 

como resultado do uso exclusivo como recurso de outrem, então ela é uma pessoa e tem 

o direito de não ser tratada como propriedade.  

Singer simplesmente rejeita a posição de Francione de que todos seres sencientes 

são autoconscientes de um modo moralmente relevante. Ele poderia, no entanto, aceitar, 

a nosso ver, a alegação de que a percepção do eu presente, imediata, e corporal exige 



140 

 

também uma percepção de que é o “eu” que percebe isto tudo. Mas isto não traria impacto 

em seu argumento da substituibilidade, porque o reconhecimento disto não implicaria, 

para Singer, que estes seres tivessem pudessem formar uma imagem de si no futuro 

(mesmo que um futuro quase imediato, o que se segue de uma noite de sono apenas) . A 

teoria de Singer, baseada em preferências e fundada sobre o modelo do livro da 

contabilidade moral requer isto para que um ser seja prejudicado pela morte. Francione  

acusa Singer de nunca explicar porque é necessário este tipo de autoconsciência enfeitada 

para que um ser seja danado pela morte. A crítica parece plausível, afinal, porque 

necessariamente temos de ver a vida, bem como o prejuízo da morte através  um livro de 

contabilidade moral? Porque não poderíamos simplesmente, de um ponto de vista 

preferencial, somar as preferências satisfeitas com as preferências insatisfeitas a fim de 

obter um resultado final líquido que nós diria se a vida no geral teve mais satisfação do 

que frustração. Uma abordagem deste tipo, a nosso ver, não teria que atribuir valor maior 

a desejos que estão relacionados ao futuro146. Além disto, poderíamos, perguntar a Singer, 

por exemplo, por que não devemos levar em conta as evidências etológicas e evolutivas 

de que o ser se importa com a própria vida?  

 Embora não pretendamos resolver aqui o problema controverso presente em todo 

o debate da ética animal que envolve saber se todos os seres sencientes têm interesse, em 

algum sentido moralmente significante em continuar vivendo, entendemos que a crítica 

de Francione a Singer poderia despertá-lo a outros aspectos científicos que ajudam no 

entendimento do problema do interesse na existência continuada. Embora os autores 

baseiem seus argumentos em pressupostos diferentes – Francione, como dito, não aceita 

que existam seres meramente sencientes – Singer poderia considerar que a fuga da dor, 

expressa, através do comportamento pode indicar seriamente que este ser tem, em alguma 

medida, uma mente unificada ou algum grau de autoconsciência147. Basta olharmos para 

o exemplo dos peixes que Singer costumava oferecer nas primeiras edições da Ética 

Prática ao falar do argumento da substituibilidade: ele próprio afirmava que o 

comportamento dos peixes não indicava mais do que a busca pela cessação da dor e não 

um interesse em continuar vivendo. Estudos hoje mostram que peixes possuem, no geral, 

                                                 
146 Este tipo de abordagem traz consigo uma consequência indesejada por Singer: ver as coisas deste modo 

permitiria que pessoas, em um sentido filosófico, fossem substituíveis. 
147 Outra sugestão seria a de repensar a necessidade de haver uma consciência contínua que possui memórias 

e desejos relacionados ao futuro. O self nuclear, por exemplo, tomado por Francione de Damasio, sugere 

um continuum sem que haja a necessidade destes enfeites cognitivos. 



141 

 

algum tipo de experiência mental unificada, o que fica evidente através, por exemplo, da 

sua capacidade de memorizar as coisas148.  

Por fim, Francione parece estar certo ao apontar que Singer não é de fato um 

abolicionista, ou que não é abolicionista por convicção. Melhor dizendo, o autor não 

pensa que a abolição em si seja necessária, mas seja a melhor opção disponível quando 

pensamos no caso específico dos animais e nas regras que devemos adotar para agir no 

dia-a-dia, diante da vida como ela é. Isto porque ele, ao menos em um nível crítico do 

raciocínio moral, não se opõe ao uso em si dos animais, desde que, como mostramos, este 

uso atenda as demandas de justificação impostas pelo seu utilitarismo preferencial. No 

nível prático, contudo, Singer se assemelha mais ao que propõe Francione, pois 

vislumbra, como dissemos, que as suas próprias conclusões quanto ao uso justificado de 

animais são  tão específicas e exigentes que não servem para nos guiar em nossas decisões 

diárias, e que, ao tentarmos nos guiar por elas, teríamos que levar em conta tantas 

variáveis, que provavelmente tomaríamos o curso de ação errado149. Singer pensa, tendo 

isto em vista que o melhor a fazermos é simplesmente abandonarmos o uso dos animais. 

Usá-los assim faria com que os vessemos como coisas a nossa disposição. Contudo, o que 

fica claro, ao lermos seus argumentos, é que isto é uma prescrição limitada ao contexto 

atual apenas. Singer não diria isto, por exemplo, se pudesse, numa situação hipotética, ter 

certeza que os animais seriam usados apenas em casos específicos e justificados segundo 

seu utilitarismo de preferências. A realidade, no entanto, nos mostra que esta hipótese é 

um sonho. Os possíveis benefícios, como ele mesmo e Francione constantemente nos 

mostram, são pequeníssimos perto do prejuízo que nossos hábitos causam aos animais, e 

mesmo o que Singer defende ser um uso correto pode levar a abusos, por parte dos 

pesquisadores, criadores de animais etc., que trariam, de um ponto de vista coletivo, mais 

prejuízos que benefícios.  

De qualquer forma, a diferença entre o abolicionismo de Singer para o de 

Francione é a que se segue: a ideia de abolição para Singer está fundada na dificuldade 

ou impossibilidade da regulamentação, enquanto Francione, por outro lado, pensa que a 

                                                 
148 Cf. Braithwaite, 2010. 
149

Além disso poderíamos estar em um estado de espírito afetado pelos nossos desejos e paixões, ou 

simplesmente afetados pelo fato de que nossas preferências não são as mais bem informadas possíveis (por 

exemplo, se tiver a informação disponível sobre se o animal que estamos prestes a comer é meramente 

senciente, se teve uma vida feliz, se teve uma morte indolor, se foi substituído adequadamente por outro 

ser, etc. 



142 

 

própria ideia de regular em si é perniciosa. Se quisermos considerar igualmente os 

interesses dos animais, para Francione, precisamos fazer algo que nem Bentham nem 

Singer se propuseram: abolir o estatuto de propriedade dos animais assim como abolimos 

o estatuto de propriedade dos humanos. Devemos fazer isto não porque isto maximiza o 

agregado da satisfação de preferências, mas sim porque isto é uma questão de justiça, se 

todos os seres sencientes não puderem ter o direito de não serem tratados como 

propriedade, então eles não poderão sequer participar da comunidade moral de modo 

adequado:  

a) não terão direito sequer à igual consideração de interesses (a propriedade sempre 

possui um estatuto inferior que não permite que qualquer julgamento moral seja 

coerente, ou equilibrado de modo não tendencioso). 

b) não terão nenhuma proteção moral significativa de seus interesses moral e 

legalmente. 

O direito básico pré legal de não ser tratado exclusivamente como recurso ou 

propriedade garante, segundo pensa Francione, uma proteção contra o interesse dos 

outros de se beneficiarem através de um uso injustificado (que causa dor e morte, por 

exemplo) por outros seres contra a sua própria vontade.  

Singer se opõe150, assim como Bentham, de algum modo à escravidão e ao estatuto 

de propriedade dos humanos. Aquele, embora não concorde com a ideia de direitos ou 

mesmo com a máxima de que não devemos tratar os outros exclusivamente como meios 

para nossos fins, poderia concordar, do ponto de vista, das consequências, e da 

maximização das preferências de todos os envolvidos, que seria melhor abolirmos o uso 

de animais definitivamente. O estatuto legal de propriedade dos animais, como Francione 

argumenta, impede que seus interesses, incluindo o de não sofrer, sejam considerados. As 

leis de bem-estar falham ao regulamentar qualquer uso institucionalizado dos animais, 

isto é, ao supostamente proteger os interesses dos animais de sofrer sem necessidade 

parecem apenas reforçar o sofrimento e a exploração habitualmente aceita como prática 

indispensável ao bem-estar humano. Se isto é verdade, a ideia de Singer de que o uso 

pode ser justificado em certas ocasiões parece mais longe ainda da prática. Nós na seção 

1.5 demos razões pelas quais achamos que a aplicação do argumento da substituibilidade 

                                                 
150 Ele aceita, por exemplo, em um níve intuitivo da reflexão moral a ideia de direitos e a ideia de respeito 

à autonomia. Elas a nosso ver, são o suficiente, para que na prática, neguemos aos humanos um estatuto 

moral e legal de propriedade. 



143 

 

era inviável. Francione, com sua análise moral e legal traz razões adicionais à nossa 

conclusão. As consequências da tentativa de regulamentar o uso de animais é catastrófica 

e reforça padrões de comportamento injustificados no que diz respeito ao sofrimento 

animal. Isto já é suficiente, a nosso ver, para justificar por que Singer defende a adoção 

de uma regra utilitária mais geral que proíba o uso de animais. Para que isto fosse feito 

não seria necessário entrar no mérito da questão teórica sobre se os animais têm interesse 

em viver ou não. Afinal, como mostra Francione, o estatuto de propriedade ou mercadoria 

facilita tanto a exploração dos animais que a regulamentação geralmente se transforma 

em um meio de proteger os interesses dos proprietários em obter benefício econômico 

eficientemente. Eficiência e lucro combinados deram origem aos modos de criação e 

exploram animal intensivos e cruéis: a indústria dos alimentos de origem animal, a 

indústria do vestuário, indústria dos testes e experimentos científicos, etc. Disto se segue 

que, aparentemente, quando para as soluções práticas e preceitos gerais a questão é vista 

através de uma mudança de tratamento e não de abolição do o  uso, as instituições 

habituais de exploração animal, assim como foi o caso escravidão da humana, atingem 

um número gigantesco de indivíduos: matamos mais de 50 bilhões de animais terrestres 

anualmente. Se incluímos os animais marinhos os números ultrapassam a barreira do 

trilhão facilmente.  

Por fim, mesmo que todos concordássemos com a teoria de Singer, e mesmo que 

todos os animais, exceto os humanos, fossem meramente sencientes, parece ainda 

incabível pensar que é possível regulamentar qualquer uso ético em proporções assim tão 

grandes. Mesmo se concordássemos que os animais não têm interesse em viver, ainda 

assim teríamos razão suficiente para prescrever151, do ponto de vista das consequências, 

uma regra que nos obriga do ponto de vista moral abolir o uso dos animais, e que do ponto 

de vista legal nos faça lutar pela abolição do estatuto de propriedade destes animais. A 

tentativa de regulamentar ou de fazer uso de exceção à regra, nisto concordamos com 

Francione expressamente, reforça o sofrimento animal sob a “proteção” de leis 

“anticrueldade”. 

 

 

                                                 
151 É claro que, do ponto de vista teórico, um partidário dos argumentos de Singer poderia continuar 

pensando que, na teoria, animais meramente sencientes são substituíveis. Apenas não se seguiria daí, 

segundo entendemos, uma norma prática. 



144 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ALLEN, Colin; TRESTMAN, Michael. Animal Consciousness. The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy (Summer 2015 Edition), Edward N. Zalta (ed.). Disponível 

em:<http://plato.stanford.edu/archives/sum2015/entries/consciousness-animal/>. Acesso 

em: 20 de dezembro de 2016. 

ANDREWS, Kristin. Animal Cognition. The Stanford Encyclopedia of Philosophy 

(Summer 2016 Edition), Edward N. Zalta (ed.). Disponível em: 

<http://plato.stanford.edu/archives/sum2016/entries/cognition-animal/>. Acesso em: 15 

de dezembro de 2016. 

Animal Ethics. A morte dos animais usados para alimentação. Disponível em: 

http://www.animal-ethics.org/morte-animais-usados-para-alimentacao/. Acesso em 5 de 

janeiro de 2017. 

 

Animal Ethics. O argumento da sobreposição das espécies. Disponível em: 

http://www.animal-ethics.org/argumento-sobreposicao-especies/. Acesso em 5 de janeiro 

de 2017. 

 

BENTHAM, Jeremy. Uma Introdução aos Princípios da Moral e da Legislação. São 

Paulo: Abril, 1979. (Os Pensadores). 

 

BONELLA, Alcino Eduardo. A ÉTICA NO USO DE ANIMAIS. PHILÓSOPHOS, 

GOIÂNIA, V.17, N. 2, P. 11-41, JUL./DEZ. 2012. 

 

DAMASIO, Antonio. The Feeling of What Happens: Body and Emotion in the Making 

of Consciousness:New York: Harcourt Brace & Company, 1999. 

DeGRAZIA, David. Animal rights. Oxford: Oxford University Press, 2002. 

 

DeGRAZIA,  David.  Self-awareness in animal. In: The philosophy of animal minds. 

New York:Cambridge University Press: 2009. 

 

Departamento de medicina e nutrição da Sociedade Vegetariana Brasileira. Guia 

alimentar de dietas vegetarianas para adultos. Sociedade Brasileira Vegetariana (SVB): 

São Paulo, 2012. Disponível em: <https://www.svb.org.br/livros/guia-alimentar.pdf>. 

Acesso em: 6 de fevereiro de 2017. 

 

DESCARTES, René. Discurso do Método. São Paulo: Martins Fontes, 1996. 

 

Ehnert, J. (2002) The argument from species overlap, master’s thesis, Blacksburg: 

Virginia Polytechnic Institute and State University, 2002. 

 

FELIPE, Sônia T. Por uma questão de princípios: alcance e limites da ética de Peter 

Singer na defesa dos animais. Florianópolis: Boiteux, 2003. 

 

FOLSCHEID, Dominique; WUNENBURGER, Jean-Jacques. Metodologia 

filosófica.São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

http://www.animal-ethics.org/morte-animais-usados-para-alimentacao/
http://www.animal-ethics.org/argumento-sobreposicao-especies/
https://www.svb.org.br/livros/guia-alimentar.pdf
http://scholar.lib.vt.edu/theses/available/etd-07292002-144516/unrestricted/EhnertThesis.pdf


145 

 

FOOD AND AGRICULTURE ORGANIZATION OF THE UNITED NATIONS. 

FAOSTAT agriculture – livestock primary dataset: world total of animals 

slaughtered for meat in 2012. Disponível em: 

<http://faostat.fao.org/site/569/DesktopDefault.aspx?pageID=569>. Acesso em: 26 

jan. 2016.   

FRANCIONE, Gary L. Animals Property & The Law. Philadelphia: Temple University 

Press, 1995. 

 

FRANCIONE, GARY L. Animals as Persons: Essays on the Abolition of Animal 

Exploitation. Columbia University Press, 2008. 

 

FRANCIONE, GARY L. A Note on Moral Schizophrenia. Disponível em: 

<http://www.abolitionistapproach.com/a-note-on-moral-schizophrenia/>. Acesso em 6 

de fevereiro de 2017. 

 

FRANCIONE, GARY L. ; CHARLTON, A. Eat like you care: an examination of the 

morality eating animals. Logan: Exempla Press, 2013a. 

FRANCIONE, Gary L. Introdução aos direitos animais. Campinas: Editora da Unicamp, 

2013b. 

HARE,  R.  M.  Moral  Thinking:  its  levels,  method  and  point.  New  York:  Oxford  

University Press, 1981. 
https://doi.org/10.1093/0198246609.001.0001 
 

HUMANE SOCIETY INTERNATIONAL. Um Relatório da HSI Brasil: O Bem-estar de 

Animais Confinados Intensivamente em Gaiolas em Bateria, Celas de Gestação e Gaiolas 

para Vitelo.Disponível em: 

<http://www.confinamentoanimal.org.br/download/Bem%20Estar%20animal%20%20u

m%20Relat%C3%B3rio%20da%20HSI%20(PDF).pdf>. Acesso em 5 de janeiro de 

2017. 

 

GRIFFIN, D. R.  Animals  mind: beyond cognition to consciousness. Chicago: The 

University of Chicago Press, 1992.  

 

KANT, Immanuel. Fundamentação da Metafísica dos Costumes, São Paulo: Barcarolla, 

2009. 

 

KANT,Immanuel . Lectures on Ethics. Cambridge: Cambridge University Press, 1997. 

 

MELINA, Vesanto; CRAIG, Winston; LEVIN, Susan et al. Position of the Academy of 

Nutrition and Dietetics: Vegetarian Diets. Journal of the Academy of Nutrition and 

Dietetics, Volume 116 , Issue 12 , 1970 – 1980, 2016. Disponível em: 

<http://www.andjrnl.org/article/S2212-2672(16)31192-3/pdf>. Acesso em: 6 de janeiro 

de 2017. 

 

http://www.abolitionistapproach.com/a-note-on-moral-schizophrenia/
https://doi.org/10.1093/0198246609.001.0001
http://www.andjrnl.org/article/S2212-2672(16)31192-3/pdf


146 

 

RACHELS, J. Os elementos da filosofia moral. Porto Alegre: AMGH, 2013.  

REGAN, Tom. Animal rights, Human wrong: An  Introduction  to  Moral  Philosophy. 

Lanharn: Roman & Lidefield, 2001. 

 

REGAN, Tom. Jaulas vazias: encarando o desafio dos direitos animais. Porto Alegre: 

Lugano, 2006.  

 

REGAN, Tom. The case for animal rights. 2ª ed. Berkeley, Los Angeles: University of 

California Press, 2004.  

 

SINGER, Peter. All animals are equal. In: Applied Ethics. New York: Oxford University 

Press, 1987. 

 

SINGER, Peter. Ética prática. 3ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

 

SHAFER-LANDAU, R. The fundamentals of ethics. Nova York: Oxford University 

Press, 2015. 

SINGER, Peter. Libertação Animal. Porto Alegre/ São Paulo: Lugano, 2004.  

 

SINGER, Peter. Afterword. In: VISAK, Tatjana; GARNER, Robert. The ethics of killing 

animals. New York: Oxford University Press: 2016. 

 

STEINER, Gary. The Differences Between Singer, Regan, and Francione. In The 

Abolinionist, Issue 3, Winter 2012. Disponível em 

<http://theabolitionist.info/magazine/issue3/#/0>. Acesso em: 15 de janeiro de 2015. 

 

STUART MILL, John. Utilitarismo. Porto: Porto Editora, 2005. 

 

VARNER, Gary. Personhood and Animals in the Two-Level Utilitarianism of R.M. Hare. 

New York: Oxford University Press, 2012. 

VISAK, Tatjana. Killing Happy Animals: Explorations in Utilitarian Ethics. New York: 

Palgrave Macmillan, 2013. 


