
VINÍCIUS VIEIRA SILVA

A POÉTICA FILOSÓFICA E A CIÊNCIA DO SENSÍVEL: BAUMGARTEN E O
NASCIMENTO DA ESTÉTICA

Uberlândia
2015



VINÍCIUS VIEIRA SILVA

A POÉTICA FILOSÓFICA E A CIÊNCIA DO SENSÍVEL: BAUMGARTEN E O
NASCIMENTO DA ESTÉTICA

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
graduação em Filosofia da Universidade
Federal de Uberlândia, como requisito parcial
para a obtenção do título de mestre em
Filosofia.

Orientador: Professor Dr. Jairo Dias de
Carvalho.

Uberlândia
2015



Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil.

S586p
2015

Silva, Vinícius Vieira, 1986-
A poética filosófica e a ciência do sensível: Baumgarten e o

nascimento da estética / Vinícius Vieira Silva. - 2015.
66 f.

Orientador: Jairo Dias Carvalho.
Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Uberlândia,

Programa de Pós-Graduação em Filosofia.
Inclui bibliografia.

1. Filosofia - Teses. 2. Baumgarten, Alexander Gottlieb, 1714-1762.
- Teses. 3. Estética na arte - Teses. 4. Poética - Teses. I. Carvalho, Jairo
Dias. II. Universidade Federal de Uberlândia. Programa de Pós-
Graduação em Filosofia. III. Título.

CDU: 1



Vinícius Vieira Silva

A poética filosófica e a ciência do sensível: Baumgarten e nascimento da
estética

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
graduação em Filosofia da Universidade
Federal de Uberlândia, como requisito parcial
para a obtenção do título de mestre em
Filosofia.

Uberlândia, 30 de março de 2015

Banca Examinadora

_____________________________________________

Prof. Dr. Jairo Dias Carvalho - UFU

_____________________________________________

Prof. Dr. Humberto Aparecido de Oliveira Guido - UFU

_____________________________________________

Prof. Dra. Imaculada Maria Guimarães Kangussu - UFOP



Com imenso carinho, à minha mãe.



AGRADECIMENTOS

Para realização de uma pesquisa e, consequentemente, para a conclusão de um

trabalho é pressuposto todo um itinerário que tem início muito antes do princípio da empreita.

E ao longo desse itinerário, inúmeros fatos ocorrem e inúmeros são os encontros e pessoas

que apresentam um modo de ver o mundo. Muitos desses encontros fornecem imagens que

povoam a mente e influenciam direta ou indiretamente no conteúdo do trabalho a partir da

escolha das palavras que o expressam. Constata-se, pois, uma impossibilidade de fazer justiça

e agradecer a todos que compõem essa teia relacional que de algum modo reverbera no texto

que se segue. Dito isso, gostaria de agradecer a todas as pessoas que, próximas ou não a mim,

me ajudaram desde a elaboração das primeiras versões do meu projeto de pesquisa. Muitas

dessas que não têm o mínimo conhecimento do assunto que aqui é tratado e que colaboraram

mesmo sem se dar conta dessa colaboração.

Em primeiro lugar, agradeço ao Prof. Jairo Dias Carvalho, meu orientador, cujas

sugestões precisas, observações inestimáveis e parceria possibilitaram a conclusão de mais

uma jornada.

Agradeço também aos meus colegas de turma que em cinco anos de graduação

compartilharam os sabores e alguns dissabores do meio acadêmico. Em especial aos meus

amigos André Motta, Arthur Falco, Cristiano Oliveira e Enoque Portes pelas conversas bem

humoradas e cínicas, no sentido mais positivo que se possa empregar para esse termo.

Agradeço ao irmão e companheiro, João Vitor Vieira Silva, que no seu furor de juventude

muito me animou em momentos mais complicados. À minha mãe, Maria Emília Marra Silva,

referência de resistência que não se deixou abater frente a um mundo em que o simples fato

de ser mulher implique restrições e desvantagens. Ao meu pai, João Vieira da Silva, pelo

incentivo discreto, mas importante. À minha companheira de tormentas e calmarias, Mariana

de Paula Batista, pela inestimável ajuda na lida diária e pelos carinhos constantes, a ajuda

proporcionou tempo, e os carinhos disposição para a pesquisa.

Agradeço ainda, ao Departamento do curso de Filosofia da Universidade Federal de

Uberlândia e ao Programa de Pós-graduação em Filosofia que sempre contribuíram na

comunicação e facilitação de acesso às informações institucionais. Por último, à Coordenação

de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) pela bolsa concedida durante um

ano.



A confusão é a mãe do erro, mas é a condição
sinequa non, para se descobrir a verdade,
quando a natureza não efetua o salto das trevas
para luz. Da noite, através dos dedos róseos da
aurora, chega-se ao meio-
(BAUMGARTEN, 1993, p.97).



RESUMO

Este trabalho tem como eixo central a apresentação do sentido original com o qual nasce a

estética enquanto disciplina filosófica, a partir da obra de Baumgarten. Com este fim,

apresentamos, primeiramente, a necessidade poética de uma lógica do pensamento engenhoso

ou de uma poética filosófica alternativa à gnoseologia científica-matemática do discurso

racionalista moderno. Assim, essa parte concentra-se em apresentar e explicar os conceitos

iniciais da estética de Baumgarten, fazendo referência à tradição poética de Aristóteles.

Posteriormente, analisamos a exigência filosófico-racionalista de uma teoria da sensibilidade

paralela à lógica do entendimento stricto sensu.

Palavras-chave: Baumgarten. Poética. Estética.



ABSTRACT

The presentation of the original sense with which aesthetics was born as a philosophical

discipline, the central axis of this paper. To this end,

we present, firstly, the poetic need for a logic of ingenious thought or for a philosophical

poetics, as an alternative to the scientific-mathematical gnosiology of modern racionalist

discourse. Thus, this part focuses on presenting and explaining the initial concepts of

Baumga referring to the poetic tradition of Aristotle. Forward, we analyse the

philosophical-racionalist demand for a theory of sensibility, parallel to the logic of

understanding.

Key-words: Baumgarten. Poetic.Aesthetic.



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO..........................................................................................................................9

1 O CONCEITO DE POEMA COMO PONTE PARA O CONCEITO DE ESTÉTICA........13

1.1 Sobre a genêse da reunião entre filosofia e poesia em Baumgarten a partir do problema da
relação entre filosofia e realidade.............................................................................................13

1.2 A definição de poesia para Aristóteles e alguns precedentes da inserção do conceito de
mimese e possibilidade ao debate do fazer poético ..................................................................15

1.3 Baumgarten e a definição de objeto poético ou poema ......................................................21

2 O AMADURECIMENTO DO CONCEITO DE ESTÉTICA...............................................35

2.1 A influência da ars invendi wolffiana para a estética de Baumgarten ...............................37

2.1.1 A estética enquanto arte...................................................................................................39

2.1.2 A estética enquanto organon ...........................................................................................40

2.1.3 A estética enquanto ciência .............................................................................................42

2.2 A estética como ars invendi ...............................................................................................43

3 A CARACTERIZAÇÃO DA FACULDADE DE CONHECIMENTO INFERIOR OU
SENSIBILIDADE ....................................................................................................................49

3.1 Beleza e perfeição sensível.................................................................................................55

3.2 Verdade estética..................................................................................................................56

CONCLUSÃO..........................................................................................................................60

REFERÊNCIAS .......................................................................................................................63



9

INTRODUÇÃO

Alexander Gottlieb Baumgarten (1714 - 1762)1 é considerado o inventor da estética

moderna. Ele certamente contribuiu na criação de uma primeira estética moderna ao propor

uma nova definição de poesia e de arte e ao atribuir, em primeiro, um lugar sistemático à

filosofia da arte e do belo. Além disso, ele inventa o nome da nova disciplina. Em 1735,

Baumgarten introduz o termo estética nos últimos parágrafos de seu primeiro tratado

universitário, as Meditationes philosophicae de nonnulis ad poema pertinentibus (Meditações

filosóficas sobre alguns tópicos referentes à essência do poema)2. Posteriormente, retomará

esse termo como título de seu tratado mais conhecido: A Estética, de 1750-1758.3 Ao enunciar

uma nova disciplina em âmbito filosófico, Baumgarten não só estabelece um marco na

história da filosofia, o que não deixa de ter sua relevância, mas, acima de tudo, inaugura um

conhecimento pautado no cultivo da sensibilidade como parte inseparável da humanidade.

Ainda hoje, Baumgarten é relativamente pouco conhecido e, consequentemente, pouco

estudado. Para justificar essa penumbra em que se encontra a obra de Baumgarten temos de

observar três possíveis explicações. Em primeiro, Baumgarten sofreu, na história da filosofia,

a mesma sorte que o wolffianismo4 em geral. Esse conjunto de autores foi marcado por ter

desenvolvido uma escolástica leibniziana considerada razoavelmente repetitiva e pouco

inspirada. Tais autores foram desprezados antes de serem lidos, ou lidos somente por meio de

uma perspectiva kantiana e sob a luz pouco lisonjeia da crítica da metafísica dogmática. Sem

contar que a contribuição de Baumgarten à constituição da estética foi, no entanto, ocultada

pelo nome de Kant em consequência da extraordinária focalização dos recursos interpretativos

unicamente observados na retomada empreendida por ele no projeto estético desenvolvido na

Crítica da faculdade de julgar (BUCHENAU, 2005, p. 107).

1 Nascido em Berlim no ano de 1714 e levado ao orfanato de Halle sobre a direção de Francke, Baumgarten
manifesta uma forte paixão por literatura, prossegue os estudos de teologia, mas continua a se interessar pela
filosofia e pelas línguas clássicas. É notadamente, pela influência de seu irmão Jacob Baumgarten, que ele
conhece o pensamento de Wolff. Baumgarten começa a lecionar em Halle ao ano de 1735, depois obtém um
cargo de professor em Frankfurt em 1739. Sofrendo de tuberculose, ele cessa de lecionar seus cursos regulares a
partir de 1751, mas aceita, todavia, o posto de reitor da universidade de Frankfurt em 1752. Morre à idade de 48
anos, deixando três filhos e sua segunda esposa.
2 Usamos para essa dissertação, como texto principal, a tradução para o português feita por Mirian Sutter
Medeiros (BAUMGARTEN, 1993) em comparação com o orginal em latim. Citado doravante apenas como
Meditações.
3 Aesthetica, 2 tomos em 1 volume, Frankfurt/oder, 1750-1758.
4 Tradução da palavra francesa wolffianisme, termo utilizado por Stefanie Buchenau.



10

Em segundo, Baumgarten aderiu a uma convenção que estava um pouco em desuso

em seu tempo, redigiu, quase totalmente, suas obras em latim5. Além disso, as traduções da

obra de Baumgarten mostram-se incompletas, o que dificulta a difusão do seu pensamento. E

o terceiro e último aspecto que podemos elencar enquanto uma explicação para o relativo

desconhecimento da obra de Baumgarten diz respeito ao seu estilo. Ele adotou um estilo

hermético para um leitor hodierno. Em seu texto, na maior parte, ele pressupõe que o seu

leitor tenha o conhecimento tanto da filosofia de Leibniz quanto da filosofia de Wolff sem

explicitar mais claramente o contexto filosófico que o cerca, sendo que a lógica, a ontologia e

a psicologia wolffiana são, para a Estética, uma espécie de subtexto, o qual normalmente não

se dá a devida importância, mas que é necessário considerar para compreendermos os escritos

de Baumgarten.

Ainda que tenha sido relegado a uma casta inferior na história da tradição filosófica,

não podemos desconsiderar que Baumgarten tenha recebido alguma consideração por parte de

grandes autores. Dentre esses, destacamos o estudo realizado por Cassirer, que traça todo um

panorama histórico-filosófico do período ao qual Baumgarten faz parte, reservando a

Baumgarten, inclusive, um espaço generoso em suas considerações sobre o estabelecimento

da estética no século das luzes6. Outra autora, mais recente, que merece destaque nessa

empreitada de afastar das sombras a obra de Baumgarten é Stephanie Buchenau7. Em relação

aos autores compatriotas, destacamos os trabalhos de Oliver Tolle e Edgar Roberto Kirchof

que também compõem o principal eixo de material de apoio para a confecção desta

dissertação.

vortrefflichen

Analysten). As obras de Baumgarten, consoantes com essa menção de Kant, realmente

refletem uma atitude aguçada em definir e conceituar rigorosamente. Prova disso é a

influência que Baumgarten teve em seu tempo. E, talvez, o grande exemplo dessa influência

se estenda ao próprio Kant que fez várias referências e alicerçou suas aulas de metafísica

através da obra de Baumgarten. É certo que Baumgarten dominou, como poucos, a lógica

escolástica, e por isso mesmo seu grande mérito foi ter conseguido observar os limites

intrínsecos a ela. Esse ponto é que configura como sendo a maior contribuição de Baumgarten

para a história do pensamento filosófico, pois o conceito de estética surge a partir da lógica e,

5 Baumgarten é também autor de tratados latinos de metafísica, filosofia prática e de lógica.
6 CASSIRER, E. A filosofia do Iluminismo.Tradução de Álvaro Cabral. Campinas: Editora da Unicamp, 1992.
Nessa obra, Cassirer dedica toda uma parte de capítulo aos problemas fundamentais da estética a Baumgarten.
7 Dentre as principais obras publicadas pela autora sobre esse tema destacam-se: Art of Invention and Invention
of Art.



11

nesse ínterim, é que se evidenciam, ao mesmo tempo, os limites dela própria. A estética, nessa

perspectiva, ganha fundamentos filosóficos factualmente, e justamente isso assinala a

originalidade do pensamento de Baumgarten.

A obra de Baumgarten pode ser dividia em duas fases que estariam implícitas em seus

escritos, a saber, uma fase que podemos chamar de pré-estética e uma fase estética8. Podemos

marcar a fase pré-estética como aquela que teve início com a publicação, em 1735, de

Meditações. A fase estética, por sua vez, teve início com a obra Estética, propriamente dita,

publicada primeiramente em 1750.

A presente dissertação tem por principal objetivo discorrer sobre essa transição,

apresentando, consequentemente, a gênese da estética enquanto um saber sistemático.

Considerando esse objetivo, nosso propósito com o presente texto é apresentar, ainda que não

exaustivamente, uma possível linha de leitura que trace um itinerário histórico-filosófico que

possibilitou Baumgarten forjar essa nova disciplina. Para tanto, este trabalho divide-se em três

capítulos. No primeiro capítulo, tentaremos evidenciar a importância do conceito de poema

para a formulação posterior do pensamento de Baumgarten. Portanto, tentaremos mostrar

como Baumgarten reaproxima a poética da filosofia através da relação entre poesia e

realidade, tendo em vista os precedentes em torno do assunto, mais especificamente a

influência da poética aristótelica. Para tanto, trataremos de expor como Aristóteles

fundamenta a caracterização da criação poética, a partir da qual, em seguida, possibilita a

construção de uma teoria sobre o fazer artístico. Não obstante, o que pretendemos tratar nesse

tópico refere-se basicamente à relação da definição de poesia formulada por Aristóteles

retomando a noção de mimese já debatida anteriormente por Sócrates e Platão. Ademais, será

necessário abordarmos a reformulação da noção de mimese feita por Aristóteles, tentando

indicar a diferença desta em relação à leitura socrático-platônica. Dessa forma, procuraremos

esclarecer ainda a importância da ideia de possibilidade para a fundamentação da teoria

poética aristotélica, o que posteriormente será de grande valia para vislumbrarmos a

aproximação temática entre Aristóteles e Baumgarten.

No segundo capítulo, trataremos do salto que Baumgarten dá de uma poética

filosófica que se mostra insuficiente, nesse momento, para uma possível teoria que dê conta

da fundamentação dos fenômenos artísticos. Desse modo, veremos como Baumgarten define a

teoria estética a partir da primeira aparição do termo que dá nome a essa teoria, ocorrida no

parágrafo 116 de Meditações. Logo, será necessário recorrer à grande influência de Wolff,

8 Cf Kirchof, 2003, p. 24.



12

principalmente no que se refere à importância dada por ele à questão da invenção. Assim,

analisaremos mais detidamente o projeto filosófico de constituição de uma ars invendi,

proposto pelo próprio Wolff. Partimos do pressuposto de que o problema da ars invendi,

lançado por Wolff, terá em Baumgarten um desenvolvimento mais geral que implicará no

conceito de estética e, consequentemente, em sua fundamentação. Nesse tópico do trabalho,

será muito cara para nós a análise feita por Buchenau, principalmente no tocante à

caracterização da estética enquanto arte, organon e ciência.

No terceiro capítulo, a partir da definição de estética como ciência do conhecimento

sensível, caracterizaremos a sensibilidade enquanto faculdade do conhecimento inferior. Com

essa caracterização esperamos explicar melhor o que Baumgarten entende por beleza, tendo

em vista também a ideia de perfeição sensível. Por fim, ainda nesse capítulo, aboradaremos a

noção de verdade estética.



13

1 O CONCEITO DE POEMA COMO PONTE PARA O CONCEITO DE ESTÉTICA

1.1 Sobre a genêse da reunião entre filosofia e poesia em Baumgarten a partir do

problema da relação entre filosofia e realidade

Em sua obra, Meditações, Baumgarten incumbe a si próprio a tarefa de retomar a

relação entre a filosofia e a poesia9. Hoje, os estudos sobre as afecções sensíveis e o fazer

poético constituem possibilidades temáticas nenhum pouco estranhas em solo filosófico.

Porém, durante séculos, os estudos ligados à sensibilidade foram considerados indignos, uma

vez que a sensibilidade era entendida, por muitos, como fonte de erro e engano. A

sensibilidade foi claramente menosprezada como área submetida à razão. Nesse contexto,

afeito às artes, principalmente à literatura, Baumgarten sente a necessidade de restabelecer o

matrimônio entre arte e filosofia com uma teoria que situe uma relação não hierárquica entre

sensibilidade e razão. Para tanto, Baumgarten precisou retomar a abordagem há muito já feita,

porém sob um novo arcabouço lexical, proveniente de um eixo conceitual próprio de seu

tempo.

Desde a Antiguidade, o debate sobre o fazer artístico aparece disposto, com maior ou

menor constância, entre os assuntos de análise filosófica. Aristóteles, com sua Poética, talvez,

seja o maior exemplo desse tipo de apropriação, possibilitando uma série de implicações e

noções que influenciaram inúmeros autores e filósofos, dentre eles o próprio Baumgarten.

A partir de Aristóteles, no que tange ao estudo do fenômeno poético-artístico, muito

foi sendo produzido em torno do assunto. No entanto, segundo Baumgarten, a evocação ao

tema sempre fora organizada em forma de poéticas e retóricas10 que se mostravam

demasiadamente instrumentais: muitas vezes apenas mostrando como se deve fazer um

poema, outras apenas apontando de modo simplista como identificá-lo.11 Logo, esses outros

tratamentos ramificados, com o passar do tempo, geraram um afastamento dessas abordagens

em relação àquilo que seria filosoficamente mais austero (BAUMGARTEN, 1993, p. 9).

Aristóteles estabeleceu uma estrutura da arte poética levando em conta suas especificidades.

9 Faz-se necessário salientar que, falando em poesia, consideraremos esse termo de maneira lata, dessa forma
incidindo por quase todo fenômeno artístico. Assim, como o próprio Baumgarten nos mostra, uma pintura e um
poema são semelhantes, ainda que a pintura, comparada ao poema, represente superficialmente as imaginações
de que advém, sendo o poema mais poético que a pintura.
10 Baumgarten cita, principalmente, Horácio (pela poética) e Cícero (pela retórica), mas também Quintiliano e
Longino. Dessa forma, seguindo essencialmente a tradição de literatura latina.
11 É óbvio que tendo em vista a Poética Aristótelica não fica descartada a possiblidade de a considerarmos a
partir desses pontos, porém ao nos depararmos com o escrito de Aristóteles podemos observar que seu objetivo
era mais amplo do que formar simplesmente um receituário poético.



14

Porém aquilo que pode ser considerado o grande tópico filosófico em questão, talvez por não

ser tratado de forma mais explícita, recebeu durante quase dois milênios menor atenção. Este

tópico versa justamente sobre a relação entre a arte poética e a realidade.

Já em seus primeiros escritos, Baumgarten revela-se preocupado com esse

distanciamento estabelecido pela tradição filosófica entre a filosofia e a ciência da

composição do poema. Como expõe o próprio autor:

De fato, desejo demonstrar que é possível, a partir do conceito de poema (que há
muito me está gravado na alma), provar numerosas afirmações sustentadas cem
vezes, mas que mal foram comprovadas uma só vez: desejo, pois, mostrar
claramente que a filosofia e a ciência da composição do poema, frequentemente
consideradas afastadas uma da outra, constituem um casal cuja união é totalmente
amigável. (BAUMGARTEN, 1993, p. 10).

Assim, nota-se através de suas palavras que, além da tentativa de estabelecer uma

fundamentação filosófica para a poética e as expressões do belo, o problema é antes outro.

Ainda que não incomum na história da filosofia, o problema diz respeito, primeiramente, em

restabelecer uma aproximação entre filosofia e arte, tendo como parâmetro a tradição

racionalista na qual estava inserido. A respeito da relação que quer criar entre ambas as

atividades, Baumgarten parece buscar não só dar um novo sentido à arte (e especificamente ao

poema), mas proporcionar um caráter sistemático, sem que por isso perca suas características

particulares. É com esse intuito que estabelece suas bases. Assim, a reflexão de Baumgarten

surge, primeiramente, da inserção do debate sobre o fazer artístico no eixo da discussão

filosófica, pois, até então, grande parte das poéticas clássicas posteriores a Aristóteles, como

identificou bem Baumgarten, constituíam teorias limitadas que reduziam a arte a um saber-

fazer (PRANCHÈRE, 1988, p. 9-10), dando predominância à técnica em detrimento da

teoria sistematizada. Nessa perspectiva, a teoria poética mostra-se incompleta na tentiva de

explicar o fenômeno artístico, pois, enquanto uma teoria puramente normativa, ela codifica as

regras. A poética transmuta-se em um receituário contendo as prescrições que devem ser

seguidas para que se confeccione uma bela obra de arte.

A poética se oferece então menos como uma teoria e mais como uma técnica: ela

ensina como obter certo efeito, que é a beleza. Mas a natureza e o valor desse efeito

permanecem indeterminados. Nasce, assim, a necessidade de formular uma ciência do

conhecimento sensitivo que abarque, concomitantemente, o fundamento do fazer artístico e o

fundamento de apreensão dos objetos belos, reforçando a relação entre a arte poética e a

realidade. Nesse movimento é que Baumgarten vislumbrará o conceito de estética. Todavia é

necessário atentar que, para conseguir retomar a relação entre arte e filosofia, Baumgarten



15

teve que resgatá-la justamente por onde primeiro fora estabelecida, daí a importância de

autores como Horácio, Cícero e, principalmente, Aristóteles com sua Poética, que,

básicamente no que diz respeito à definição de poesia, reverberará por toda a história do

conhecimento e influenciará Baumgarten na sua elaboração sobre o tema. Afinal, como é

possível dar tal caráter à criação poética sem recuperá-la como mais uma parte da filosofia?

Por isso é necessário vislumbrar do que trataram os clássicos para melhor visualizar o intento

de Baumgarten na formulação de seu pensamento. Para tanto, tendo em vista a necesidade, em

um primeiro momento, de observamos como se desenvolveu o debate sobre o fazer poético na

história do pensamento filosófico, nada melhor do que fazer referência ao seu grande

expoente clássico, a saber: Aristóteles.

1.2 A definição de poesia para Aristóteles e alguns precedentes da inserção do conceito

de mimese e possibilidade ao debate do fazer poético

A Poética, de Aristóteles, escrita em cerca de 340 a.C, mostra-se, certamente, como

uma das mais célebres obras do conjunto de escritos do filósofo grego. É considerada o

primeiro passo da cultura ocidental em busca de tentar estabelecer uma análise mais

sistematizada sobre o fenômeno poético. Seu título original em grego é , ou

seja, em uma tradução literal teríamos algo como Sobre a Poética. Percebe-se que o título já

revela a intenção do autor em instituir um estudo rigoroso sobre o fazer poético. Mesmo a

Poética sendo um primeiro passo de sistematização mais detida, não é a primeira referência

do assunto no mundo antigo. Recuperando os antecedentes da temática, Platão, na sua

República12, já demonstra uma preocupação sobre esse assunto.

Ao que tudo indica, a Poética, no estado atual, apresenta-se incompleta. Devendo ser,

a princípio, composta de dois livros, o segundo, que provavelmente trataria da comédia,

perdeu-se com o tempo, restando apenas o texto que se refere à primeira parte. O próprio

Aristóteles reforça tal fato quando faz alusão, na própria Poética, da existência de um

segundo escrito. No início do capí

comédia trataremos adiante 13. Sendo composta de 26 capítulos, a parte remanescente da obra

trata, sobretudo, da tragédia e um pouco da epopeia. Mesmo nessa parte, existem,

12 Aparentemente, Platão, no livro II de sua República, faz uma importante referência em relação à poesia. Na
discussão sobre qual a melhor forma de se educar os cidadãos para que na república se propague a justiça e não a
injustiça, Platão trata da necessidade de ensinar, dentre outros conteúdos, a literatura. Nesse sentido, poderíamos,
talvez, vislumbrar um estudo poético embrionário em Platão. Mas também podemos observar esse debate nos
livros III e X.
13 Cf. Poética, 1449b.



16

nitidamente, algumas omissões que reforçariam, menos do que as próprias referências

inseridas no texto Aristotélico, a ausência de um segundo livro que esclarecesse algumas

definições postergadas. Um exemplo é a definição exata de um conceito chave como o de

catarse. Como indica Eudouro de Sousa:

Não há dúvida que o primeiro livro omitiu, entre outras, a definição de catarse, e
quantas centenas, se não milhares, de páginas nos tem custado essa omissão, sabe-o
quem quer que se proponha resolver o problema. Teria Aristóteles alguma vez
explicado em que consiste aquela purgação das emoções a que visa à tragédia?
(2008, p. 32).

A partir dessa pergunta que se mantém, cabe acreditar na hipótese, aliás, bem

plausível, de que Aristóteles tivesse desenvolvido melhor tal conceito no segundo livro.

Embora se apresente de forma incompleta, isso não serve como justificativa para desmerecer

a análise de Aristóteles sobre o fazer poético, uma vez que, ao contrário do que se pensa

corriqueiramente, a relação com a poesia é bem mais do que sua variante lírica. Esse

pensamento simplista ocorre devido à expressividade e musicalidade que são inerentes a essa

variante. Logo, o conceito de poesia é entendido aqui de forma mais ampla do que a restrição

dessa à mera forma. Decerto que é um erro enxergar poesia em todo objeto que se pretende

artístico, porém um erro maior é considerá-la somente a partir de rédeas ou grilhões que

possam a restringir sobremaneira.

Para Aristóteles, a definição de poesia está ligada à diferença desta para com a

história. No capítulo IX da Poética, o filósofo busca estabelecer a distinção entre o historiador

e o poeta.14 Ao fazer esse cotejo, Aristóteles, por consequência, trata do que entende ser a

essência do exercício do poeta, situando de forma elucidativa um razoável conceito para

poesia. Basicamente, a poesia é a imitação das ações humanas enquanto que a história se

ocupa com a narração dos eventos realmente ocorridos. Vê-se então que o conceito de mimese

ganha grande destaque.

Com terminologias distintas e com diferentes abordagens, durante a Renascença, a

mimese Aristotélica foi retomada com grande intensidade. Uma dessas aboradagens é que

culminará com o cânone da poética normativa que diz respeito à exigência da obra poética

estar em busca da perfeição em retratar a realidade. O sucesso de uma obra de arte, nessa

perspectiva, estaria ligado ao nível de perfeição com que essa se identificasse com a natureza.

Disso segue um dos principais problemas genuinamente filosófico relacionado ao fazer

14 Cf. Poética, 1451a, 1451b.



17

poético, a saber, a relação entre a arte poética e a realidade. Porém, para ter de maneira mais

clara essa definição, é necessário um breve excurso que melhor a explique.

No pensamento de Sócrates, já se pode notar a importância do debate em relação à

mimese e, consequentemente, podemos vislumbrar alguns aspectos pertinentes. Exemplo

disso encontra-se em uma passagem de os Memoráveis, de Xenofonte. Após receber uma

resposta afirmativa de Parrásio15sobre se a pintura não é uma representação das coisas que

vemos, Sócrates expõe outra perspectiva em relação à problemática em torno da mimese

inquirindo dessa forma:

E também imitam a essência da alma no que tem de mais sedutor, mais amigável,
mais desejável, mais louvável? Também é possível representar essa essência ou não?

Mas de que modo, Sócrates, é que se poderia representar o que não tem medida,
nem cor, nem nenhuma das propriedades de que falaste antes, algo que nem sequer
se vê?

Sim, mas quando observamos o seu rosto, não vemos no homem expressões de
amor e de ódio?

Sim, parece-me que sim. (XENOFONTE, 2009, p. 206).

Podemos perceber dessa passagem que Sócrates amplia o objeto de imitação sendo

esse referente tanto ao mundo visível como ao mundo interior. Ainda que inserido nesse tema,

outro aspecto que aproxima Sócrates do pensamento aristotélico é a noção de que o homem é

o principal objeto de representação da arte. Sócrates não deixa explícito, como faz Aristóteles,

que tal objeto seja relacionado à práxis humana, mas deixa claro que a arte não só representa

o homem em suas ações éticas. Pode deter-se também no homem em seu comportamento

psicológico, uma vez que a expressão desse comportamento fosse observável aos olhos.

Como visto, na tradição socrática, a mimese era aplicada às artes de duas formas:

primeiramente, na sua capacidade de elaborar representações similares à realidade material,

em segundo, com essa mesma capacidade, só que relacionada aos estados anímicos.

Platão, por sua vez, elaborou uma das mais célebres teorias relacionadas à mimese e

que se encontra na sua República, mais detidamente no livro X. Vinculada a uma possível

teoria estética própria, a mimese em Platão liga-se, indissoluvelmente, a sua doutrina

metafísica. A partir do famoso exemplo de leito, inserido na

República, podemos inferir que, para Platão, três seriam os criadores e, em consenquência,

três realidades criadas:

15 Parrásio de Éfeso, grande pintor da antiguidade.



18

Acaso não existem três formas de cama? Uma que é a forma natural, e da qual
diremos, segundo entendo, que Deus a confeccionou. Ou que outro Ser poderia fazê-
lo?

Nenhum outro, julgo eu.
Outra, a que executou o marceneiro.
Sim
Outra, feita pelo pintor. Ou não?
Seja.
Logo, pintor, marceneiro, Deus, esses três seres presidem aos tipos de leito.
São três. (PLATÃO, 2001, p. 453).

Dessa maneira, as três formas sucitam três realidades criadas por Deus, pelo artesão e

pelo artista. Deus forja a primeira realidade (o arquétipo); o artesão inspira-se na primeira e

forja a segunda (material); e o artista, autor da terceira, inspira-se na realidade criada pelo

artesão. A criação artística, segundo a teoria platônica, distancia-se cada vez mais da suma

realidade (SPINA, 1995, p. 85). O leito que o marceneiro constrói é um esboço, simulacro do

leito que existe enquanto realidade suprassensível, que é absoluta. Assim, o leito criado pelo

artista é uma cópia em terceiro grau; é por essa razão que Platão considera mais importante,

na sua república ideal, a presença de um sapateiro do que a de um pintor de sapatos16. Enfim,

Aristóteles afasta-se da concepção de Platão e só consegue tal feito, como aponta Dolezel:

Porque ele libertou a mimese da sua ligação à metafísica. A mimese aristotélica é
uma função da produtividade artística, um procedimento de poiesis. Neste quadro
sobressaem os aspectos criativos da mimese; o significado do termo desloca-se de

(invenção). (DOLEZEL, 1990, p.
59).

Aristóteles estabelece, na Poética, a distinção entre historiador e poeta e,

concomitantemente, entre história e poesia. Segundo Aristóteles, a principal diferença entre

história e poesia situa-se na distinção da narrativa de fatos acontecidos ( com a

narrativa de fatos que podem acontecer (

que a diferença entre o historiador e o poeta não se dá somente pelo uso do verso. Mesmo que

puséssemos em verso os escritos de Heródoto, não deixariam de ser textos históricos uma vez

que tratam de ações realizadas. Nessa relação, a poesia aproxima-se mais da filosofia do que a

história. Enquanto a história trata de fatos particulares, a poesia trata de verdades gerais. E

tratando de verdades gerais, a poesia busca representar o universal ao contrário do que decorre

com a história que pretende reproduzir o acidental, o particular. Ao contrário da história, a

poesia liga-se ao exercício filosófico, logo tornando-a mais íntima da filosofia. A história não

representa, mas discorre sobre os acontecimentos. Assim, a inserção dos fatos ocorridos não é

16 Cf. República, 598b.



19

feita pela vontade do historiador, mas é imposta pela restrição e casualidade dos fatos que

estão inseridos em um dado período de tempo. Então cabe à história relatar pontualmente a

localidade de Tebas e quem era seu rei e alguns de seus feitos, fazendo ou não

correspondência ao seu caráter. Em contrapartida, a poesia tem o poder de atribuir a esse rei

pensamentos e ações de acordo com um caráter exposto respeitando o vínculo da

verossimilhança e necessidade ( 17.

A poesia, segundo Aristóteles, faz uma imagem, um verossímil eal. Isto

é, a poesia apresenta possibilidades relativas ao mundo. Ainda que partidindo de uma

realidade factível, ela procura criar uma realidade possível ( ); uma gama de

possibilidades relativas ao mundo preeminente:

Portanto, o artista idealiza, não reproduz fotograficamente a natureza. Isso não quer
dizer que, transpondo a natureza, deixe de representá-la como tal. Ainda que
respeitando a natureza de Aquíles na Ilíada, cuja vingança contra Agamenão estava
pondo a perder o exército grego no cerco de Tróia, Homero não deixou de fazer dele
um paradigma de grandeza, um verdadeiro herói. (SPINA, 1995, p. 88).

A obra poética mostra-se em concreto como reveladora de possibilidades do real.

Assim, a poesia é uma realização, um vir-a-ser que, por isso mesmo, apresenta-se como um

projetar de possibilidades. Nessa perpectiva, a mimese aristotélica é encarada não como uma

mera cópia. Essa acepção, de mimese enquanto cópia, é sobre a qual Platão adverte em seus

textos, justamente por entender que essa atividade ocultaria o essencial. Outra perspectiva

seria entender a mimese enquanto uma representação do real. De maneira bem clara,

reconhecemos que a representação é um recolocar a presença de algo que já se apresentou

alguma vez. Expondo de maneira ainda mais simples, podemos dizer que a representação se

trata de uma evocação de presença anterior. Tal como a memória18 que traz, de alguma forma,

acontecimentos que em algum momento apresentaram-se e, consequentemente, já se

ausentaram, seria a obra poética uma representação? Assim como aparentemente um pintor

que pinta uma paisagem, a obra poética seria uma represenatção das coisas que existem na

natureza? Ao que tudo indica, partindo do texto aristotélico, essa não seria a alternativa mais

adequada. Tomar a mimese como mera representação significa estabelcer um vínculo

excessivo de dependência entre a obra poética e os objetos existentes no mundo. Na Poética,

como natural do ser humano:

17 Cf. Poética, 1451b.
18 Interessante notar que tanto a palavra como (memória em grego) possuem a consoante m ( )
redobrada, o que marca a ideia de repetição.



20

Ao que parece, duas causas, e ambas naturais geram a poesia. O imitar é congênito
no homem (e nisso difere dos outros viventes, pois, de todos, é ele o mais imitador,
e, por imitação, aprende as primeiras noções), e os homens se compraem no imitado.
(ARISTÓTELES, 1993, p. 27).

Disso segue-se como podemos observar nas atitudes das crianças que a imitação

enquanto constituidora da natureza humana contribui para a educação. Mas a questão é que

uma criança, ao imitar aquilo que ouve ou vê, não o faz meramente em caráter de reprodução

de conteúdo. Ao imitar a criança se apropria dos objetos, que a provocaram em algum sentido,

e cria sua própria experiência em relação a essa apropriação. Nesse sentido, por um impulso

mimético, o apropriado é colocado em outra situação que por mais similar ou díspare que seja

mostra-se, ainda assim, como outro.

Logo, ainda que se utilize da experiência, tomando emprestado desta grande parte de

seus elementos, a criação poética é uma apresentação orginária com certa liberdade em

relação aos objetos atualizados no mundo. Dessa forma, como aponta Santoro:

Não se trata de copiar ou representar as coisas com outras formas, de falar
metafóricamente dos objetos do real, mas de transformar todo o domínio dos objetos
prefigurados, pela alteração de seu lugar comum, não simplesmente em outros
objetos, mas em objeto nenhum, em abertura de possibilidades de aparição. (1994, p.
52).

Fica claro então que o essencial da poesia não pode ser a mera

das aparências, nem restrita somente à representação dos objetos. A atividade mimética que

é concernente à poesia, segundo a perpectiva aristotélica, trata de tomar os objetos mundanos

em suas possibilidades de realização, ou seja, fazer uma interpretação diversa daquilo já

presente no mundo. Dessa maneira, a obra poética mostra-se livre das concepções meramente

representativas para expandir espaço, através delas mesmas, à apresentação de uma

possiblidade referente ao mundo e que é voltada para si mesma, com alguma autônomia e

liberdade em certa medida.

Aristóteles ja deixa claro em sua Poética a possibilidade de superação do real ao

afirmar que:

Com efeito, na poesia é de preferir o impossível que persuade ao possível que não
persuade. Talvez seja impossível existirem homens quais Zêuxis os pintou; esses
porém correspondem ao melhor, e o paradigma deve ser superado. E depois, a
opinião comum também justifica o irracional, além de que às vezes irracional parece
o que o não é, pois verossimilmente acontecem coisas que inverossímeis parecem.
(1993 p. 143).



21

O impossível aqui posto por Aristóteles é encarado como aquilo que não é observado

na realidade, na natureza. Ou seja, ainda que não observemos antropomorfos que voem

naturalmente, seguindo essa figuração uma lógica pautada principalmente na persuasão,

motrar-se-a como uma superação de paradigma. Essa leitura da Poética revela-se distinta do

estipulado pela poética normativa. Ainda assim, lida com o conceito de mimese e,

consequentemente, com o vínculo de dependência da criação poética em relação ao real,

mesmo que não em absoluto como queriam os teóricos normativos. Porém é nítido que tal

leitura deixa o debate sobre a relação poesia e realidade em aberto. E essa abertura é que

possibilitará, em meados do século XVIII, um salto investigativo que viabilizará a superação

de uma poética estritamente mimética. E é nesse intuito que surge a contribuição inegável de

Baumgarten.

1.3 Baumgarten e a definição de objeto poético ou poema

Na seção anterior, vimos como Aristóteles arquiteta sua teoria poética que tem como

base a noção de mimese. A mimese em Aristóteles adquire outra configuração em comparação

com a tradição socrático-platônica. Na teoria aristotélica, a mimese não se trata simplesmente

de copiar ou representar metafóricamente os objetos do real, mas sim de tomar os objetos do

mundo atualizado, fazendo uma apresentação diversa dele, uma possibilidade.

Nesta seção, veremos a fundamentação de Baumgarten sobre a criação poética e como

se caracterizam os objetos poéticos. Baumgarten parte da noção de discurso para assim definir

o conceito de poema, e faz isso a partir de um arcabouço teórico que tem na concepção de

possibilidade, da mesma forma que em Aristóteles, o ponto-chave de sua formulação poética.

Assim, esta seção está dividida em três momentos. No primeiro, exporemos como

Baumgarten formula a noção de poema vinculado ao pensamento filosófico. No segundo, por

sua vez, mostraremos a influência da filosofia leibniziana na elaboração feita por Baumgarten.

Por fim, no último momento desta seção, indicaremos como Baumgarten formula os conceitos

de ficção verdadeira e ficções heterocósmicas.

Para Baumgarten, a criação poética vincula-se ao discurso que se caracteriza pelas

relações representativas que contém. Esse discurso, por sua vez, liga-se a uma liberdade

criativa. Eis aí um salto considerável frente à perspectiva estritamente mimética do fazer

poético. Sobre isso, atesta o próprio Baumgarten:



22

A partir da noção de poema, que apresentamos no§ 9, provém a liberdade de narrar
milagres. Inúmeros exemplos gerados pelos melhores poetas atestam esta liberdade,
que, todavia, parece tornar-se uma licença quando se encontra em um poema cujo
único objetivo era imitar a natureza. Com efeito, a natureza não possui nada em
comum com os milagres. (1993, p. 29).

Ora, não possuindo a natureza nada em comum com os milagres e podendo esses ser

representados em poemas, podemos afirmar que a obra poética apresenta uma possibilidade

para além do factível? De que forma se dá então, segundo Baumgarten, a relação entre poesia

e a realidade?

Para estabelecer o que seja próprio da poesia, Baumgarten, primeiramente, parte da

definição de discurso19entendendo-o como sequência de termos que se constituem em

representações relacionadas. Interessante notar que, por considerar uma formulação

ontólogica suficientemente conhecida20, Baumgarten omite a definição de representação. Não

obstante, podemos entender representação como aquilo que se apresenta à consciência do

sujeito pensante enquanto conteúdo, podendo ela ser divida em sensível ou inteligível.

Segundo o autor, as representações relacionadas à criação poética são as sensíveis. Desse

modo, podem-se elaborar discursos sensíveis que em uma escala de perfectibilidade

ocasionem o discursso poético, pois, para Baumgarten, tendo em vista essas definições, o

discurso sensível perfeito é o Poema.21 Assim posto, Baumgarten indica quais os elementos

que compõe a criação poética, sendo eles: as representações sensíveis, a sua associação e, em

se tratando mais especificamente do poema escrito, as palavras que as designam. As

representações poéticas são claras e confusas, cuja conceituação é uma apropriação referente

ao debate inserido com mais vigor na história da filosofia, principalmente, na modernidade,

advindas basicamente de Leibniz.

A extensão física os sentidos, consideradamente o meio pelo qual a razão podia se

relacionar com o real para o pensamento do início da modernidade, era responsável por

falsear nossa percepção do mundo real. Com a revolução cartesiana, a liberdade de

representação é posta de lado a fim de se obter o conhecimento que possa ser certificado

como claro e distinto. Segundo Descartes, para se conhecer os objetos particulares é preciso

desprender-se da liberdade de representação. Logo, o que resta em última instância são as

características de extensão, flexibilidade e mutabilidade do objeto físico. Sobre isso, o próprio

Descartes descreve no célebre exemplo da cera, posto na segunda parte de suas meditações:

19 Do latim, oratio, sendo esse o termo que tem como correlato grego a palavra
20 Cf. Meditações filosóficas sobre alguns tópicos referentes ao poema, § 2.
21 Cf. Ibid., § 9.



23

a cera, ela mesma, não era, decerto, a doçura do mel, nem a fragrância das flores,
nem a alvura, nem a figura, nem o som, mas um corpo que há pouco se me deparava
sob aqueles modos e, agora, sob outros, diversos dos primeiros. E que é
precisamente o que imagino, quando a concebo dessa maneira? Prestemos atenção e
removendo todas as coisas que não pertencem à cera, vejamos o que resta: nada
além com efeito, do que algo extenso, flexível, mudável. (2004, p. 57).

Dessa maneira, como afirma Del Valle:

A Descartes interessa o conhecimento da coisa extensa, para tanto não apela aos
sentidos como fonte fundamental de conhecimento; a Estética nasce como um
intento de recuperar a particularidade sensível que fora sacrificada em troca de uma
quantificação confiável, e certa. (2011, p. 306, tradução nossa)22.

O pensamento cartesiano levava pouco em consideração tudo aquilo que não fora

quantificável e demonstrado. Em consequência, a tradição clássica (Platão e Aristóteles,

sobretudo) fora colocada em um lugar afastado da luz da ciência. Como podemos notar,

Descartes estabelece uma separação entre res cogitans e res extensa (o que implicaria em uma

separação entre entendimento e sensibilidade). Leibniz, diferente de Descartes, postula que há

uma diferença de graus entre as distintas formas de conhecimento. Essa concepção sinaliza,

por sua vez, que não há separação radical entre as formas de conhecimento. Todavia o que há

de continuidade, desde as mais simples sensações, obscuras, confusas (les

petites perceptions

320)23. Acerca disso, diz o próprio Leibniz:

Para melhor entender a natureza das idéias, é necessário fazer algumas
considerações acerca da variedade dos conhecimentos. Quando posso reconhecer
uma coisa entre as outras, mas sem poder dizer em que consistem suas diferenças ou
propriedades, o conhecimento é confuso. Às vezes, sabemos claramente, e sem
dúvida alguma, se um poema ou um quadro é bem ou mal feito, pois nele existe um
não-sei-quê que nos satisfaz ou aborrece. Mas se posso explicar as particularidades
do que vejo, aí o conhecimento se torna distinto. E tal é o conhecimento de um
contrasteador, que discerne o verdadeiro do falso por meio de certas provas ou
particularidades que definem o ouro. (2004, p. 84).

Segundo Leibniz, o conhecimento é claro e confuso quando não posso enumerar

isoladamente as marcas suficientes para distinguir a coisa de outras, ainda que a coisa de fato

tenha aquelas marcas: como cores, odores e sabores. Dessa forma, a distinção se dá apenas

pelo testemunho dos sentidos e não por notas enunciáveis, pertencentes ao objeto de

conhecimento. Já os conhecimentos claros e distintos originam-se da possibilidade de

22 Passagem citada: A Descartes le interesa el conocimento de la cosa extensa y no apela a los sentidos como
fuente fundamental de conocimento; la Estética nasce como um intento de recuperar la particularidad sensible
que há sido sacrificada em aras de uma cuantificación confiable, certera.
23 Passagem citada: es un principio de continuidad, desde as más simples sensaciones, oscuras, confusas (les
pétites percepctions), hasta las intuiciones claras y distintas de la ciência.



24

enumerar isoladamente as marcas que servem para discernir a coisa de todos os outros corpos

semelhantes.

Na verdade, Leibniz, no referido texto, debate com a tradição cartesiana e apresenta o

que seria uma teoria das gradações do conhecer. Para Leibniz, o conhecimento claro não é

necessariamente distinto por definição. Portanto, as representações claras se opõem às

representações distintas na medida em que cada uma possui um sentido; as representações

distintas necessariamente são claras, mas o contrário não é recíproco. O ouro, por exemplo,

possui traços sensíveis (cor, maleabilidade, peso etc.) que o distinguem de outra coisa que não

seja ouro. Porém esse aspecto apresenta apenas uma faceta do conhecimento, sendo que,

conforme Leibniz, para o verdadeiro conhecimento, que é perfeito e científico, não bastam

marcas sensíveis como critério de classificação. A ciência, nessa perspectiva, tem por objetivo

tomar as múltiplas propriedades, reduzindo-as a uma unidade essencial. O grande saber não se

Todavia o conhecimento

que compõe a estética baumgartiana não se ocupa pelo distinto. Não cabe à poesia reportar às

causas dos fenômenos, cabe a ela desvendar imediatamente sua natureza de ser, pois as

intuições estéticas, ainda que comportem uma vasta quantidade de percepções, apresentam-se

ordenadas em uma unidade de múltiplos. E dessa multiplicidade é possível, como aponta

Baumgarten, vislumbrar a ordem que a rege.

A partir da distinção feita por Leibniz e que é adotada por Wolff, Baumgarten

estabelece que o conhecimento sensível possui espaço delimitado abaixo da distinção. Sobre

isso, afirma Kirchof:

Baumgarten conclui que há apenas dois grandes domínios do conhecimento, a
sensibilidade e a lógica. Baseando-se em Leibniz e em Wolff, o filósofo afirma que
o conhecimento sensível é obscuro, ao passo que o conhecimento lógico, claro e
distinto. (2003, p. 53).

Ele assim o estabelece, pois enquanto os conhecimentos claros e distintos são

dedicados ao trabalho com noções abstratas e gerais, são objetos da lógica, os conhecimentos

claros e confusos são concentrados na análise das percepções sensíveis, são objetos da

sensibilidade. Por conseguinte, considera que as representações poéticas são representações

sensíveis, logo claras e confusas. Portanto, de um ponto de vista claro e distinto, podemos

descrever o conceito de febre como de uma elevação da temperatura do corpo humano para

além do que é estabelecido como normal (algo entre 36 e 37 graus). Nessa elaboração, tem-se

um número de notas, tais como elevação de temperatura e a referência térmica, que compõem

a descrição do estado febril, determinando-o. Porém nada impede de que a descrição de febre



25

seja posta, por exemplo, como uma guerra empreendida contra a doença pela força poderosa

do espírito (BAUMGARTEN, 1993, p. 19). Nessa possível definição, encontramos um

número maior de representações que não se caracterizam pela distinção das marcas

perceptivas. Essas representações, segundo Baumgarten, são mais claras do ponto de vista

extensivo. Ele trata a claridade dessas representações do ponto de vista extensivo para

diferenciar da claridade distinta que é mais profunda em conhecimento, sendo sua clareza

maior do ponto de vista intensivo. Por conseguinte, as representações que possuem um

número maior de outras representações que são confusas, são mais poéticas. Baumgarten dá o
24

escre

Nesse esteio conceitual, as imaginações aparecem com grande importância, pois

tratam-se de representações sensíveis, e, à vista disso, são poéticas. Para Baumgarten, a

imaginação25 designa a faculdade de reprodução de representações dos sentidos. Fazendo

referência ao Suda26

(1993, p. 22).

Para o autor, as imaginações são menos poéticas que as ideias advindas das sensações na

medida em que aquelas são menos claras que essas. Porém, afirma Baumgarten, quando um

afeto nos provoca, isso acontece, pois esses afetos vinculam-se a ideias advindas da sensação,

e existem poemas que geram afetos. O poema pode possuir imaginações que não são mortas,

ou seja, quanto mais imaginações que sucitem os afetos sensíveis o poema possuir, mais

perfeito ele se configura enquanto obra poética. Baumgarten, ao explicar esse passo, faz

alusão à poetica horaciana. Horácio, em sua Epistola ad Pisones27, chama a atenção para a

necessidade dos poemas abrigarem imagens que levem o leitor a se afetar pelo escrito, assim

diz:

Não basta serem belos os poemas; têm de ser emocionantes, de conduzir os
sentimentos do ouvinte aonde quiserem. O rosto da gente, como ri com quem ri,
assim se condói de quem chora; se me queres ver chorar, tens de sentir a dor
primeiro tu [...]; se declamares mal o teu papel, ou dormirei, ou desanderei a rir. Se
um semblante é triste, quadram-lhe as palavras sombrias; se irado, as carregadas de
ameaças; se chocarreiro, as joviais; se severo, as graves. (2005, p. 58).

Seguindo a prescrição horaciana, Baumgarten reitera a importância de que as obras

poéticas conduzam seu espectador a um determinado sentimento. Isso também revela duas

24 Do latim, Africus,vento do sudoeste.
25 Do latim, Phantasma.
26 Célebre enciclopédia do mundo mediterrâneo antigo.
27 A arte poética.



26

perspectivas relacionadas ao autor. Uma diz respeito ao caráter que o autor adquire de

condutor de emoções, nele o autor é visto como à espécie de um timoneiro de emoções que

são intermediadas justamente pelas imaginações. O outro aspecto revelado em relação ao

autor vem em complemento ao primeiro e trata justamente do comprometimento do autor em

relação à obra. Uma vez que o autor conduz seu leitor ou espectador a um determinado

sentimento, deve assim fazer na medida em que ele mesmo sinta tal sentimento no momento

de concepção da obra. Cabe ao autor evidenciar o vínculo que ele estabelece com a obra,

legitimando assim o sentimento a que pretende conduzir seu leitor.

A boa utilização das imagens em um poema, segundo Baumgarten, permite justamente

separar os grandes dos pequenos poetas; separar medíocres de Homeros, pois quase sempre

aqueles poetas que prometem grandiosidades mostram-se apequenados por não cumprirem

com essa jura (1993, p. 22). Vê-se então que o autor, amparado pela obra de Horácio, não

rechaça as imaginações do seio da poesia, ao contrário, até exalta a boa utilização desse

recurso. Esse que serve até como um critério para o reconhecimento dos bons e dos maus

poetas. No entanto vale o destaque de que Baumgarten, seguindo também a letra horaciana,

adverte sobre o perigo da má utlização das imaginações. As imaginações, para Horácio,

devem ser usadas com prudência. Isso se dá, pois corre-se o risco de assoberbar de imagens

uma narrativa em que não há lugar, nem espaço para tanto. Sobre isso, diz Horácio:

Não raro, a uma introdução solene, prenhe de promessas grandiosas, cosem um ou
dois retalhos de púrpura, que brilhem de longe, quando se descreve um bosque
sagrado e um altar de Diana, os meandros duma fonte a correr apressada por amena
campina, o Reno ou o arco-íris; mas esses quadros não tinham lugar ali. (2005, p.
55).

A partir dessa passagem, Baumgarten observa a urgência de apontar a necessidade do

autor em saber representar da forma mais adequada possível as imaginações de seu poema.

Como podemos perceber, para Baumgarten a imaginação desperta emoções, aviva as paixões,

e isso não implica decadência humana, pelo contrário, é parte da aquisição de conhecimentos

e até de uma propedêutica moral. Nesse ponto, Baumgarten segue um princípio leibniziano

anunciado nos Ensaios de Teodiceia, o qual diz que:

Acho que é um defeito dos historiadores se ligarem mais ao mal do que ao bem. O
objetivo principal da história, e da mesma forma o da poesia, deve ser ensinar a
prudência e a virtude através de exemplos e, depois, mostrar o vício de uma maneira



27

que provoque aversão a ele, e que leve ou sirva para evitá-lo28. (LEIBNIZ, 2013, p.
54, tradução nossa)

A imaginação mostra-se como propedêutica à moral uma vez que a partir, por

exemplo, da criação literária ou das artes plásticas pode conduzir para o bem as paixões,

sensibilidades despertadas e, por ventura, moldadas pelas imaginações. Interessante notar que

moldar as paixões é um assunto que nesse período transita de maneira inerente ao âmbito do

debate sobre a educação. Com isso, marca-se, principalmente a partir do século XVIII, a

importância da noção de gosto. Nessa perspectiva, a imaginação bem adequada para seu

desfrute implica o bom gosto.

Tendo em vista sua capacidade de apreender cognoscivamente o possível, até na

política a imaginação é vista com bons olhos. A imaginação aparece como uma ferramenta

para o exercício político. Hobbes, em Leviatã29, correlaciona imaginação e desejo

incorporando esses dois aspectos como recursos do planejamento e do cálculo político. Os

produtos da imaginação, enquanto representações, motivam o entendimento e auxiliam na

tomada de decisão, pois têm um caráter projetivo. Assim encarada, a imaginação revela, como

aponta Del Valle, dois aspectos de suma relevância:

O primeiro é a relação da imaginação com o possível e, o segundo, a relação da
imaginação com o mundo. Como criação de possibilidade [...] o poder imaginativo
permite que a imaginação rompa com o velho esquema retórico que a associa
predominantemente com o passado e com a memória especialmente. (2011, p. 310,
tradução nossa)30.

A partir dessa leitura, observamos que o primeiro aspecto, o projetivo, é importante

para compreender como a imaginação adquire valor como instância criativa. Já o segundo

aspecto mostra-nos mais claramente a relação que se estabelece entre imaginação e mundo.

Essa relação ganha força principalmente com o empirismo. A imaginação vincula-se a partir

de então à epistemologia:

28 Passagem citada:
-

exemples,
29 No capítulo XVI do Leviatã, Hobbes trata da representação ou imagem que as pessoas fazem de uma multidão
enxergada em um só ser. Isso está de acordo como o desejo pela unidade que constitui e garante o Estado civil.
Logo, podemos entender que, para Hobbes, essa representação são produtos da imaginação enquanto pilar social.
30 Passagem citada: El primero es la relación de la imaginación con lo posible y, el segundo, la relación de la
imaginación con el mundo . Como creación de posibilidades [...] la potencia imaginativa le permite a la
imaginación romper conel viejo esquema retórico de asociarla preeminentemente con el pasado, con la
memoria, especialmente.



28

Nossos sentidos externos percebem objetos e a percepção destes objetos deixa uma
impressão na mente, que é considerada como uma cera virgem. A memória permite
que estas percepções sigam vivendo na mente como se fossem quadros das coisas
percebidas. As ideias, pois, operam com imagens e são indissociáveis genéticamente
a elas. (DEL VALLE, 2011, p. 311, tradução nossa)31.

Com essa valorização da imaginação enquanto representação indissociável do

sensível, Baumgarten, associando aos estudos poéticos, começa formular a resposta para o

problema da relação entre poesia e realidade. Segundo o autor, os objetos das representações

que se manifestam a partir das imaginações são ou possíveis no mundo preeminente ou

impossíveis. Às imaginações possíveis no mundo atualizado, ele dá o nome de ficções

verdadeiras (Figmenta vera). Já aquelas que são impossíveis no mundo atualizado, ele nomeia

apenas de ficções (Figmenta). Assim Baumgarten entende, pois os objetos ficcionais são

possibilidades desse mundo ou possibilidades existentes em outros ordenamentos. Essa

elaboração remonta claramente a uma acepção da metafísica de Leibniz.  Para Leibiniz, Deus,

antes de criar o mundo, fez uma escolha entre várias opções de geração:

A sabedoria de Deus, não contente em abraçar todos os possíveis, os penetra, os
mede compara, uns contra os outros [...] ela chega a ir além das combinações finitas,
faz uma infinidade de combinções infinitas, isto é, uma infinidade de séries
possíveis do universo, cada uma das quais contém uma infinidade de criaturas, e por
esse meio a sabedoria divina distribui todos os possíveis que já tinha examinado à
parte, igualmente em sistemas universais que ela compara ainda entre eles. (1747, p.
130, tradução nossa)32.

Nessa perspectiva, entende-se que, dentre várias possibilidades, Deus, em uma análise

sobre aquilo que seria o melhor, escolhe e atualiza o mundo do qual todos nós fazemos parte.

Isso significa dizer que o mundo preeminente é o atualizado em relação às infindas

possibilidades de outros mundos. Nesse sentido, os mundos possíveis são variações factuais

distintas, ou seja, uma gama de alternativas sequenciais de fatos e ordens de acontecimentos

tanto do passado quanto do presente ou do futuro segundo Baumgarten, esses seriam os

conteúdos das ficções verdadeiras. Mesmo a noção de possibilidade de mundos com outras

estruturas biológicas e físicas são contempladas por Baumgarten. Esses, por sua vez,

31 Passagem citada: Nuestros sentidos externos perciben objetos e la percepción de estos objetos deja una huella
en la mente, que es considerada como una cera virgen. La memoria permite que estas percepciones sigan
vivendo en la mente como si fueran cuadros de las cosas percibidas. Las ideas, pues, operan con imágenes y son
indesligables genéticamente de ellas.
32 Passagem citada:
pese les uns contrelesautres, poure

de Créatures; e par ce moyen La Sagesse divine
distribue avoit déja elle compare
enconre entre eux.



29

conforme Baumgarten, seriam os conteúdos das ficções. A partir dessa apropriação

conceitual, Baumgarten torna-se um dos precursores da inserção do debate dos mundos

possíveis, sob a influência da metafísica leibniziana, relacionado ao fazer literário. Deixando

o debate estritamente metafísico de lado e aproveitando dessa teoria no âmbito dos estudos do

fazer poético, segue que dessa apropriação, segundo o autor, os objetos ficcionais podem ser

possibilidades tanto desse mundo quanto de outro.

Para Baumgarten, os objetos ficcionais (Figmenta) têm caráter de impossibilidade

tanto somente nesse mundo preeminente, factual, como também podem ser impossíveis em

qualquer outro mundo possível. Àqueles objetos ficcionais impossíveis somente nesse mundo

atualizado, Baumgarten chama de heterocósmicos. Já os objetos ficionais que, por sua vez,

mostram-se impossíveis de acontecer tanto no mundo atual quanto em qualquer outro

concebível, ele chama de utópicos. E dessa distinção, Baumgarten declara que somente as

Figmenta vera) e heterocósmicas (1993, p. 30). Assim

estabelece, pois as ficções utópicas possuem muitos elementos que se contradizem,

diferentemente das ficções verdadeiras e heterocósmicas que, segundo ele, por serem

poéticas, nada em sua constituição se contradiz. Isso em acordo com o que o poeta Horácio já

havia declarado, pois:

Deve-se seguir a tradição, ou criar caracteres coerentes consigo. Se o escritor reedita
o celebrado Áquiles que este seja estrênuo, irascível, inexorável; Ino, chorosa; Ixíon,
pérfido; Io, erradia; Orestes, sorumbático. Quando se experimenta assunto nunca
tentado em cena, quando se ousa criar personagem nova, conserve-se ela até o fim
tal como surgiu de começo, fiel a si mesma. (2005, p. 58-59).

As ficções heterocósmicas, como o próprio nome anuncia, são outras ordens paralelas

ou não aos acontecimentos do mundo atualizado, que desvendam outros mundos. Logo,

caracterizam-se não somente por serem impossíveis nesse mundo, mas também por possuirem

uma ordem não contraditória em seu interior. Seguindo essa leitura, podemos constatar que

Baumgarten concorda plenamente com Horácio quando este diz que é necessário que as

ficcional apresenta uma ordem específica a ele. Essa ordem é como que um índice que aponta

tudo o que seria aceitável no mundo ficcional, seja ele referente à ordem que rege este mundo

atual caracterizado, segundo Baumgarten, pela ficção verdadeira, ou em uma ordem distinta

dessa, designando assim uma ficção heterocósmica. Isso significa que tudo aquilo que cerca a

constituição desses mundos ficcionais deve estar de acordo com a ordem por ele apresentada.



30

Essa ordem é observada a partir da relação com o todo da obra, mas sabemos que as obras

poéticas, principalmente as narrativas, são registros particularizados de uma ordem que as

sobrepõe e que não temos acesso à totalidade propriamente dita. Ou seja, a totalidade da obra

não é a totalidade do mundo ao qual ela se refere.

Sabemos, por exemplo, que a trilogia tebana descreve eventos em um recorte temporal

que abrange desde o nascimento de Édipo até a derrocada completa da sua vida e de sua

família. E dessa narrativa, que é um recorte da totalidade do mundo em que se insere,

podemos vislumbrar uma ordem que, essa sim, se liga com a totalidade desse universo. Ora,

mas as partes que compõe uma obra poética podem apresentar-se, quando vistas

isoladamente, de modo irregualar ou inapropriado. Porém ainda que não alcancemos a

totalidade do mundo em que determinada obra poética se insere dela podemos vislumbrar a

ordem que rege não somente ela, mas o todo do qual é proveniente. Como atesta Leibniz em

sua Teodicéia:

A parte do mais curto caminho entre duas extremidades, é também o mais curto
caminho entre as extremidades dessa parte: mas a parte do melhor não é
necessariamente o melhor que se poderia fazer dessa parte; porque a parte de uma
coisa bela não é sempre bela, podendo ser tirada do todo, ou tomada de dentro do
todo, de uma maneira irregular. Se a bondade e a beleza consistissem sempre em
alguma coisa de absoluto e uniforme, como a extensão, a matéria, o ouro, a água e
outros corpos que se supõem homogêneos ou similares, seria necessário dizer que a
parte do bom e do belo seria bela e boa como o todo, pois seria similar ao todo.
(1747, p. 120-121, tradução nossa)33.

Em conformidade com esse princípio, podemos atestar que, aplicado à teoria de

criação poética baumgartiana, da obra poética, a partir dos elementos que a compõem, podem

retirar-se amostras da grande totalidade do mundo que ela apresenta. Tais elementos que, por

sua vez, circunscrevem a relação com o todo. Assim, para Baumgarten, na confecção de uma

obra poética, é necessário levar em conta os elementos que a comporão, tendo à vista o

ordenamento em que irão se situar.

Caso as experiências disponíveis no mundo preeminente não sejam suficientes para a

composição, então é necessário recorrer às ficções verdadeiras, esforçando-se, assim, para

compor o poema, apresentando novos elementos a partir do que se conhece. Porém se ainda

33 Passagem citada: La partie du plus court chemin entre deux extrémités, est aussi le plus court chemin entre les

out, ou

similaires; il faudroit dire que t
toujours ressemblante au tout.



31

assim não for o suficiente para compor uma narrativa poéticamente rica, será imprescindível

recorrer às ficções heterocósmicas. Por isso

heterocósmicas, em

32).

Imaginemos que um autor com o intuito de criar uma obra poética trace o panorama

geral daquilo que irá criar, então concebe que sua narrativa terá três personagens centrais e

que estes irão discutir sobre a teoria darwiniana da evolução. Até esse ponto, ao que tudo

indica, a narrativa parece estar disposta no que Baumgarten chama de ficção verdadeira, na

medida em que os elementos configurados não destoam da experiência que temos do mundo

preeminente. Porém 34, não satisfeito com o já criado, estipula que os

personagens que irão debater o tema proposto serão simplesmente um octópode, uma solitária

e um embrião humano. Como podemos notar, a barreira das ficções verdadeiras fora superada

para que, nesse quadro poético, fosse possível o diálogo de seres tão díspares. Isso é possível

em outra ordem, o que configura uma ficção heterocósmica em que o fabuloso estivesse como

a égide de ordenação. Como atesta Baumgarten:

Já observamos que o poeta é como um demiurgo ou um criador; logo, o poema deve
ser, por assim dizer, um mundo. Em relação ao poema e por analogia, portanto, é
necessário considerar como verdadeiro o que os filósofos consideram como evidente
em relação ao mundo. (1993, p. 37).

Portanto, fica claro a liberdade poética que o artista, na perspectiva proposta por

Baumgarten, adquire, pois, nessa perspectiva, o artista não se constrange em criar, ao passo

que nas teorias estritamente miméticas isso seria um problema. Para Baumgarten, não há

restrições na concepção de que o artista imita a natureza. Isso ocorre na medida em que a

semelhança entre o processo criativo do poeta e os processos naturais é que sustentam uma

proximidade que muitos denotam como imitação. Nesse sentido, o poeta imita a natureza, não

por observá-la com o intuito de, a partir dessa observação, meramente retratá-la fielmente.

na medida em que o ordenamento inerente ao universo

de sua criação poética está em acordo com um princípio de ordenação e a natureza possui um

princípio ao qual está circunscrita. Logo,

(BAUMGARTEN, 1993, p. 50).  Isto é, uma relação mais de

semelhança de processos do que propriamente de modelo.

34 O exemplo que se segue é baseado em uma imagem criada por Vilem Flusser.



32

Como pudemos observar até aqui, um dos problemas genuinamente filosóficos

relacionado ao fazer poético se dá justamente na relação da obra poética com a realidade.

Vimos que, nesse sentido, Aristóteles conseguiu afastar-se da concepção socrático-platônica

deslocando a mimese da discussão metafísica. A mimese em Aristóteles passa a ser uma

atribuição da atividade artística ligada mais à noção de possibilidade. A atividade poética não

é mera imitação ou mera representação dos objetos do mundo atualizado. Ela, na perspectiva

aristotélica, mostra-se como atividade de apresentação dos objetos mundanos em suas

possibilidades de realização. Porém ainda que nessa perspectiva a atividade poética ganhe

mais autonomia na medida em que o poeta não retrata, mas cria, ela mantém-se presa aos

possíveis concernentes ao mundo atualizado. Isso limita as possibilidades criativas. Ainda

assim, vimos que Aristóteles reconhece

somente ligado ao poder persuasivo. Não obstante, a leitura apresentada, a partir do

pensamento inserido na Poética, diverge daquela leitura reducionista proposta pela poética

normativa e que foi superada justamente pela inserção da noção de possibilidade já articulada

por Aristóteles. E essa superação ficou a cargo de Baumgarten.

Baumgarten ratifica até certo ponto a teoria aristotélica. Da mesma forma que

Aristóteles, para definir poesia, considera o poema enquanto uma espécie de discurso,

Baumgarten define o poema enquanto sendo o discurso mais perfeito35. Mas apoiado no

desenvolvimento do pensamento filosófico moderno, principalmente na ontologia leibniziana,

ele amplia a teoria aristotélica ao mesmo tempo em que promove uma nova relação entre

poesia e realidade. Amplia enquanto acolhe as obras poéticas, não só o que é possível, tendo

como referência os fatos e os objetos observáveis, mas também aquilo que se mostra

impossível nesse mundo atualizado. E, consequentemente, estabelece uma nova relação entre

poesia e realidade na medida em que a ênfase exagerada à mimese é deixada de lado com a

noção de ficções heterocósmicas. Às obras poéticas que apresentam possibilidades

pertinentes somente ao mundo atualizado, Baumgarten chamou de ficções verdadeiras. Já

àquelas que se mostraram impossíveis em relação à ordem atualizada, mas que são possíveis

em outros mundos, ele nomeou ficções heterocósmicas.

Assim, podemos entender que a obra poética acorda os sentidos e dimensiona as

possibilidades de realidades várias. No que diz respeito a Aristóteles, podemos dizer que a

teoria poética de Baumgarten reitera a noção de que o fazer poético conduz o artista à criação,

35 A referência que temos para estabelecer essa relação deve-se ao fato de que para se referir ao termo discurso
Baumgartem utiliza a palavra latina oratio que, por sua vez, caracteriza-se por ser o equivalente latino da palavra
grega que fora utilizada por Aristóteles.



33

e não estritamente à cópia como em Platão, pois a relação que Aristóteles estabelece, na qual

a obra poética trata-se de uma criação ficcional, a partir de uma releitura do mundo

atualizado, tem sua convalidação em Baumgarten. A relação estipulada por Baumgarten

constitui-se a partir da articulação de duas realidades: a ficcional verdadeira e a

heterocósmica, sendo que essas realidades relacionam-se entre si de forma caleidoscópica,

podendo equivaler-se, complementar-se ou mesmo suplementar-se.

A estruturação que Baumgarten estipula sobre as perspectivas ficcionais,

principalmente a noção de ficção heterocósmica, atesta, sobretudo, a compreensão da

experiência e criação artística como percepção e desvelamento de outros ordenamentos

possíveis. Em Meditações, Baumgarten diz que a obra poética é composta por representações

sensíveis. A obra poética pode manifestar tanto representações coincidentes com o mundo

preeminente como representações nunca antes observadas no mundo atualizado. Essa

capacidade de criar a partir da identificação de uma ordem similar ou não ao mundo em que

nós habitamos é que possibilitará a Baumgarten a fundamentação da sensibilidade como

análoga à razão. Isto é, como uma faculdade que possui a capacidade de captar e gerar no

discurso poético um ordenamento possível tal como a razão apreende conceitualmente e

analiticamente o ordenamento atualizado. Para tanto, Baumgarten precisou primeiramente

afirmar, ainda em Meditações, a importância da sensibilidade.

Ainda que o foco de Baumgarten fosse estabelecer uma poética filosófica, essa não

seria suficiente para dar conta de todo o aspecto do sensível. É necessário então ampliar o

foco, pois a poética filosófica leva ao conhecimento do discurso sensível perfeito, e isso,

atesta Baumgarten, supõe, portanto, a presença da faculdade do conhecimento inferior no

poeta (1993, p. 53). Assim diz Baumgarten:

Esta seria a ocasião dos filósofos voltarem suas pesquisas, não sem um enorme
benefício, para as técnicas que permitem afinar e aguçar as faculdades inferiores do
conhecimento e de utilizá-las de modo a proporcionar um maior proveito ao mundo.
(1993. p. 53).

Observamos que, a partir da teoria das ficções que Baumgarten apresenta, Meditações

mostra-se assim como primeiro passo para se chegar às noções mais amplas sobre o domínio

do sensível. Nessa perspectiva, podem ser consideradas como um empenho prévio de

fundamentação. Assim, Baumgarten anuncia aquilo que seria uma nova ciência. E esta

caracteriza-se por ser aquela que levaria pela primeira vez os filósofos voltarem-se a uma

ciência que possibilitasse o aguçamento das faculdades inferiores do conhecimento. Ou seja, a



34

possibilidade de aguçar a sensibilidade. E a questão do sensível, para Baumgarten, não pode

ser mais entendida apenas com a antinomia estabelecida entre poética e retórica como

entendiam os antigos e que permeou boa parte do debate inscrito em Meditações. Logo, cabe

a ele, a partir de todas as artes liberais, vislumbrar uma área do conhecimento que agregue

todas elas em um ponto comum sem que desconsideremos suas particularidades. Portanto, a

tentativa dos antigos em traçar um panorama filosófico dos fenômenos poéticos será estendida

a todas as formas de expormos as representações sensíveis tendo elas como referentes o

mundo preeminente ou um mundo heterocósmico. Consoante a essa ampliação de visão nos

estudos relacionados às afecções sensíveis, a estética surge como uma nova ciência.



35

2 O AMADURECIMENTO DO CONCEITO DE ESTÉTICA

Tendo como fio condutor o problema da relação entre poema e realidade, vimos até

aqui que Baumgarten empenhou grande esforço para o restabelecimento do convívio íntimo e

amigável entre poesia e a filosofia. Nesse intuito, Baumgarten desenvolve toda uma análise do

fenômeno poético em Meditações. Ao fazer essa análise, ele fornece uma leitura que reporta à

tradição clássica ao mesmo tempo em que toma como grande alicerce o racionalismo alemão

em voga na época. Contudo, Baumgarten percebe que o grande suporte de seu exame viria da

necessidade de ampliação das noções relacionadas ao domínio do sensível. Por isso a

necessidade de se vislumbrar uma área do conhecimento que dê conta não só de embasar os

fenômenos poéticos, mas que também possa marcar definitivamente a sensibilidade como

área incontestável de conhecimento. Entretanto qual o sentido da estética no exato momento

de sua invenção?

O nome e a definição da estética encontram-se já ao fim de Meditações, mais precisamente no

parágrafo 116. Nessa passagem, Baumgarten introduz a estética como uma nova parte da

lógica ou como ciência auxiliar da lógica. Ele afirma anteriormente, no parágrafo 115, que a

lógica tradicional tornou-se insuficiente como propedêutica do sistema filosófico na medida

em que ela não é uma ciência capaz de dirigir todas as faculdades cognitivas. Ela se limita a

dar as regras ao conhecimento racional, no sentido estrito do termo, e negligencia as regras do

conhecimento sensível. Assim Baumgarten (1993, p. 53) relata: certamente será a tarefa da

lógica em sentido geral suprir esta faculdade com as regras que o orientem neste

conhecimento sensível das coisas; mas quem conhece nossa lógica, sabe a que ponto este

campo é falho .

A partir dessa observação, Baumgarten vê a necessidade de vislumbrar uma ciência

que compreenda e dirija a faculdade inferior, ou ainda, uma ciência do mundo sensível do

conhecimento de um objeto (1993, p. 53). E com o intuito de suprir tal necessidade, eis que

pela primeira vez o autor utiliza o termo estética, escrevendo dessa forma:

podemos facilmente descobrir o termo assim definido. Já os filósofos gregos e os
padres da Igreja sempre distinguiram cuidadosamente as coisas sensíveis (aisthéta)
das coisas inteligíveis (noéta). É evidente o bastante que as coisas sensíveis não
equivalem somente aos objetos das sensações, uma vez que também honramos com
este nome as representações sensíveis de objetos ausentes (logo, os objetos da
imaginação). As coisas inteligíveis devem, portanto, ser conhecidas através da
faculdade do conhecimento superior, e se constituem em objetos da Lógica; as
coisas sensíveis são objetos da ciência estética (epistemé aisthetike), ou então, da
ESTÉTICA. (BAUMGARTEN, 1993, p. 53).



36

Já na filosofia grega, principalmente com Platão e Aristóteles, passando pela filosofia

medieval com Agostinho e Aquino, o conhecimento fora bem delimitado em sensível e

inteligível. Esse dualismo caracterizava o conhecimento da percepção como pertencente a um

nível inferior. Quando muito, o conhecimento sensível era tratado como um estágio cognitivo

menos elaborado em relação ao conhecimento lógico, que por sua vez estaria ligado à intuição

ou às imagens do mundo (KIRCHOF, 2003 p. 22). Baumgarten não nega a diferença entre os

dois modos de conhecimento, mas os considera de uma maneira mais equânime. Enquanto as

coisas inteligíveis possuem uma esfera própria que possibilita o seu conhecimento, as coisas

sensíveis também possuem uma esfera que as acolhe no intento de conhecê-las em outra

perspectiva.

Nos registros do curso de 175036, Baumgarten explica que o termo estética advém

mais precisamente de aisthanomai ( , que significa o mesmo que designa o verbo

latino sentio, a saber, todas as sensações claras. Segundo Baumgarten, as sensações se

dividem em sensações externas e sensações internas, ou seja, sensações de origem corporal

das quais estamos conscientes e que se relacionam com os meus sentidos, e sensações que são

produzidas somente no meu ânimo. Logo, esse termo (estética), que designa as sensações

claras em geral, se aplicará, para Baumgarten, a ambos os tipos de sensação. Assim como o

verbo sentio também designa o fato de perceber alguma coisa de maneira sensível e que o

termo grego possui o mesmo sentido, Baumgarten entende que ele designará também as

representações sensíveis. E como ele bem observa, esta é também a forma utilizada por

Platão, em que as aistheta são opostas às noeta como as representações indistintas são em

relação às representações distintas, tal como foi anunciado por Baumgarten no parágrafo 116

de Meditações. Da mesma maneira, Aristóteles dividiu certas almas em aistheta, que possuem

uma sensibilidade, e em anaistheta que são desprovidas de sensibilidade. Vê-se então que os

antigos colocam sob esse termo tudo aquilo que se relaciona com a sensibilidade. Dessa

forma, conclui Baumgarten:

Assim como se formou a partir do termo logikos, o que é distinto, o termo logike,
que designa a ciência do distinto, nós formamos no presente, a partir do termo

36 Utilizamos para essa dissertação a tradução do alemão para o
francês feita por Stefanie Buchenau em uma edição organizada por Jean-François Goubet e Gérard Raulet. O
referido texto de Baumgarten remete-se a um manuscrito que foi redigido em alemão com o intuito didático para
servir de apoio para um curso a ser ministrado sobre o tema. Provavelmente o curso foi dado em 1750. O
manuscrito, por sua vez, foi publicado em 1907 em anexo a uma tese em alemão a respeito de Baumgarten feita
por Bernhard Poppe.



37

aisthetos, o termo asithetike, que corresponde à ciência de tudo aquilo que é
sensível. (2005, p. 115-116, tradução nossa)37.

Baumgarten observa que quando se fala como os antigos de melhorar o entendimento,

propõe-se de imediato a lógica como instrumento universal que deve aperfeiçoar o

entendimento em sentido amplo. Mas Baumgarten considera que o conhecimento sensível é o

fundamento do conhecimento distinto. Dessa forma, se é para melhorar o entendimento em

geral, a estética deve vir em auxílio à lógica. Para compreender o fundamento real dessa

crítica, é necessário examinar a natureza da lógica à qual Baumgarten se refere.

2.1 A influência da ars invendi wolffiana para a estética de Baumgarten

Baumgarten percebe que a lógica não se configura enquanto único instrumento para

aprimorar o entendimento. Mas o que ele entende por lógica? A lógica wolffiana, que

constitui a referência principal de Baumgarten, se inscreve em um problema bem diferente

dos estipulados na antiguidade. Ela está longe de ser só uma disciplina formal e teórica,

tratando, pois, simplesmente das leis do pensamento. Assim Wolff define a lógica:

A parte da filosofia que ensina o uso da faculdade cognitiva em vista de conhecer a
verdade e de evitar o erro se chama Lógica, a qual definimos, portanto, como a
ciência que dirige a faculdade cognitiva ao conhecimento da verdade. (2006, p. 115,
tradução nossa)38.

Wolff então anuncia a lógica como uma ciência que dirige nossas faculdades

cognitivas ao conhecimento da verdade. Porém essa ciência da lógica é uma arte que nos

permite depreender certa condição necessária para ela. Wolff caracteriza a ciência como a

condição (habitus) para demonstrar as afirmações, assim compreendendo-as a partir de

princípios inabaláveis por uma inferência válida. Wolff (2006, p. 90) entende a ciência como

a habilidade de demonstrar as asserções, ou seja, de inferi-las através de uma consequência

legítima a partir de princípios certos e imutáveis.

Como indica Buchenau, segundo os Prolegômenos da lógica de Wolff, nós já

possuímos certo julgamento natural ou uma lógica natural, mas esta não é infalível. Isso se dá

porque a lógica artificial (lógica artificialis), que comporta uma parte prática (utens) e uma

37 Passagem citada:
partir du terme aisthetos, le terme aisthetike, qui designe la science de tout ce qui est sensible.
38 Passagem citada:

cience
qui dirige la faculté de connaître dans la connaissance de la vérité.



38

parte teórica (docens), é necessária. Em outros termos, convém transformar o julgamento

natural em condição adquirida de pensar retamente por um exercício frequente de nossas

faculdades. Disso decorre que é necessário, segundo Wolff, começar o estudo da filosofia

pelo estudo da lógica para obter o hábito de pensar retamente. A lógica configura-se também

como uma ciência ou uma disciplina propedêutica da filosofia. Mas, sobretudo, essa arte de

pensar que constitui a lógica wolffiana é uma arte da invenção que deve nos permitir

descobrir novas coisas. A lógica wolffiana é, portanto, ao mesmo tempo uma arte (da

invenção) e uma ciência. Essa concepção é que irá suscitar o problema crucial com o qual

Baumgarten terá de lidar. E esse problema diz respeito justamente a conciliar a categoria de

inventor à do poeta e à do artista da mesma forma que o lógico e o matemático. Ainda que

Wolff esboce a possibilidade sistemática para a filosofia da poesia em sua obra, Discurso

Preliminar, a questão não fica clara39. Em relação à arte de inventar, Wolff diz:

Confunde-se normalmente a Lógica com a arte de inventar, que, embora não haja
uma utilidade considerável, não se esgota de nenhuma maneira. Esta necessita de
artifícios especiais que dependem de outra coisa que da Lógica. [...] Certamente, se
você aspira compreender as especificidades, é necessário pressupor a maior parte
das coisas a partir de cada parte da filosofia. Até aqui, ninguém publicou nada que
pudesse receber o titulo de Arte de inventar. (2006 p. 122, tradução nossa)40.

A conciliação entre categoria de invenção, tal como concebe Wolff, com a de poesia

fica a cargo de seus discípulos, em especial Baumgarten. E nesse ponto é que incide uma das

grandes contribuições da filosofia de Wolff para o pensamento de Baumgarten, pois a

definição de lógica enquanto arte da invenção também se aplica para a estética tal como

Baumgarten concebe. Como vimos, Baumgarten reserva em sua obra um espaço notório à

investigação da criação ou invenção poética, e dessa investigação ele traça o plano de uma

disciplina autônoma. Sendo ela paralela à lógica, é passível que seja cultivada metodicamente

da mesma maneira que a lógica. Isso significa que é preciso dividir o método de invenção

lógico, tal como designa Wolff ou, por outro lado, pode-se introduzir no interior da lógica, em

sentido amplo, um segundo método de invenção especialmente destinado a cultivar o espírito

poético. Isto é, estabelecer uma arte e uma ciência das afecções sensíveis, ou como chama

Baumgarten u O autor delineia dessa forma:

39 Cf. Discursso preliminar § 72.
40 Passagem citada:

dant en aucune manière. Celui-

présupposer la plupart des choses à partir de chaque partie de la phiosophie.



39

Nós fazemos aqui a mesma distinção que é feita na lógica. Cada um foi dotado ao
nascer de uma faculdade natural de raciocinar que melhora por meio de regras
artificiais. Cada um é igualmente dotado ao nascer de uma faculdade natural de
pensar belamente que, bem como a faculdade que trata da lógica, pode ser
melhorada segundo regras. E nós podemos estabelecer aqui uma analogia entre as
duas faculdades. Pois a relação que a lógica artificial estabelece com a lógica natural
corresponde à relação que a estética artificial estabelece com a estética natural. Esta
última, nós podemos nomear de maneira mais apropriada de bom senso. Quando eu
produzo belos pensamentos a estética é prática (aestheticautens). Quando eu mostro
a outros autores como produzir ela é teórica (docens). (BAUMGARTEN, 2005, p.
116, tradução nossa)41.

Podemos observar que, para Baumgarten, a estética possui o mesmo estatuto que a

lógica uma vez que é uma arte, um organon, e uma ciência. Por isso faz-se necessário

observarmos essa caracterização a partir de cada um desses componentes.

2.1.1 A estética enquanto arte

A estética é, em primeiro lugar, uma arte (poética) que se aplica, segundo Baumgarten,

a todas as artes de imitação, e mais precisamente a todas as artes semânticas que empregam

um tipo de linguagem. A estética é uma poética que oferece as regras que permitem o

julgamento e também permitem compor um poema ou uma obra de arte.

Podemos observar na teoria de Baumgarten a existência de uma condição geral que o

artista, com o fim de ser criativo, deve observar. Essa condição refere-se a suas disposições

naturais, ou seja, às faculdades ingênitas. Essas disposições vinculam-se à taxonomia

estipulada por Baumgarten na caracterização das faculdades componentes da parte inferior do

ânimo. No presente texto, descrevemos melhor aquelas que julgamos serem as três principais

dessas condições vinculadas as suas respectivas faculdades42. Vale ressaltar que por

disposição, Baumgarten entende o natural, o inato. A primeira disposição está ligada à

sensibilidade e trata da capacidade para apreciar de forma exata tudo aquilo que afeta os

sentidos externos. A segunda é a faculdade natural de imaginar, que já tinha sido delineada

em Meditações, e que aparece mais uma vez em Metafísica. A terceira, talvez a mais original

41 Passgem citada:
art. Chacun est également doté à la naissance

e artificielle par

Lorque je
comment en produire, elle est théorique (docens).
42 São essas três: a sensibilidade como um todo, a imaginação e a facultas fingendi, tratadas mais detidamente
adiante.



40

no pensamento baumgartiano, trata da disposição poética que está intimamente ligada à

faculdade de fingir (facultas fingendi). Além dessas disposições bem aguçadas por intermédio

de exercícios, para se atingir o grau daquilo que Baumgarten nomeia felix Aestheticus, deve-se

possuir certa educação e conhecimentos. Assim, deve-se conhecer também as artes da

antiguidade e as regras da arte.

Segundo Buchenau, os comentadores pós-kantianos, têm manifestado certa

desconfiança a respeito dessa concepção. Não a julgam demasiadamente porque é

incompatível com a noção moderna de criação e do gênio artístico, mas essa rejeição tem

origem, talvez, ao menos em parte, em certos mal entendidos (BUCHENAU, 2005, p. 107).

Nota-se de início que a concepção da poética enquanto arte implica que ela seja suscetível de

transformar os homens comuns em gênios. Como a aquisição da lógica, essa arte estética ou

poética depende de uma condição natural. Dessa concepção não decorre que a arte poética

possa dar receitas ou esgotar o campo em que a arte é pensada e viável. Tal como a lógica, a

estética é uma sistematização retrospectiva que se apoia sobre as produções espontâneas do

gênio e busca encontrar as regras. No entanto ela pode, como a lógica, dar as regras que

permitam corrigir e aperfeiçoar um raciocínio. Isso já era verdade também para a poética de

Horácio, como podemos bem observar:

Já se perguntou se o que faz digno de louvor um poema é a natureza ou a arte. Eu
por mim não vejo o que adianta, sem uma veia rica, o esforço, nem sem cultivo, o
gênio; assim, um pede ajuda ao outro, numa conspiração amistosa. Muito suporta e
faz desde a infância, suando, sofrendo o frio, abstendo-se do amor e do vinho, quem
almeja alcançar na pista a desejada meta. (HORÁCIO, 2005 p. 67).

Em certo sentido, Baumgarten revive essa ideia, todavia com a diferença de que a

estética é chamada a preencher um campo mais longo de produções humanas, pois na medida

em que a arte poética de Horácio era alicerçada sobre os princípios empíricos, a estética

proposta por Baumgarten constrói-se também sobre princípios racionais.

2.1.2 A estética enquanto organon

Bem como a lógica, a estética também se configura como um organon, ou seja, uma

arte que dirige o ânimo para novas verdades. Ela se insere como mais um nome entre as

disciplinas propedêuticas à filosofia:

Referimos-nos às ciências do conhecimento como philosophia instrumentalis ou
orgânica; a estética pertence por consequência a philosophia instrumentalis. Lógica



41

e philosophia instrumentalis não deverão mais doravante ser consideradas como
termos sinônimos. (BAUMGARTEN, 2005, p. 115 tradução nossa)43.

Em outras palavras, o filósofo aprendiz tem a necessidade de conhecer bem os dois

domínios para começar a filosofar. Baumgarten encontra em germe esse postulado em uma

tradição retórica antiga, mais especificamente em Cícero, autor onipresente nos textos do

curso que Baumgarten lecionou em 1750. O poeta latino possui um tipo de razão específica.

Ou seja, a poesia não é simplesmente uma relação entre palavras feita com estilo e elocução; a

poesia é, em primeiro lugar, um tipo de razão filosófica. Com efeito, existem duas maneiras

de raciocinar, uma que é analítica e racional, outra que é poética e sensível. A primeira refere-

se à análise, à filosofia em sentido estrito ou à arte do conhecimento distinto. Ela busca

revelar os traços distintos de cada coisa, por meio da comparação dessas para com outras

coisas. Seu objetivo é aprofundar no conhecimento dos atributos essenciais das coisas. Já a

segunda, por sua vez, possui um objetivo bem diferente. O poeta, afirma Baumgarten, reflete

e argumenta, tal como o filósofo, sobre hipóteses e possibilidades. Ele também forma noções

e julgamentos, raciocina e demonstra, mas in medias res recorrendo a exemplos e

apresentando a questão de maneira a arrebatar os sentidos 107).

Posto de outra forma, o poeta é aquele que diz racionalmente por meio das coisas possíveis,

de maneira concreta e convincente.

Dentro dessa perspectiva, é a claridade extensiva do conhecimento fenomenal que

constitui o critério de perfeição próprio da poesia e da arte. Mais precisamente, a arte constitui

o objeto em sua beleza, o que significa que produz ou reproduz a coisa sob o aspecto que é

suscetível de provocar um prazer. Lembremos que a tradição moderna até Leibniz pensa que a

arte pode ser bela, mas que a produção e o conhecimento da beleza remetem-se à razão.

Baumgarten opera uma ruptura, especificando o surgimento de um tipo particular de

racionalidade que é a racionalidade poética. O raciocínio filosófico não possui esse tipo de

racionalidade, que é privilégio da poesia. É nesse sentido que a filosofia constitui-se em um

objeto inserido na verdade estritamente racional, por outro lado a poesia (e mais geralmente a

arte) constitui-se em um objeto inserido na verdade fenomenal e sensível.

43 Passagem citada: On rapporte les sciences des connaissances à la philosophia instrumentalis ou organica;

instrumentalis ne devront plus désormais être tenues pour des termes synonymes.



42

2.1.3 A estética enquanto ciência

A estética é, por último, parte constituinte de um método científico e lógico no sentido

amplo, construído sobre princípios. Como na lógica, aquele que a aprende inicia pelos

exercícios e em seguida pelos exemplos sem ainda conhecer as regras. Depois, ele continua

pelos exercícios acompanhados pelas regras. É isso que Baumgarten chama disciplina.

Baumgarten indica que a arte se estabelece sobre um tipo particular de razão e sugere

que isolemos um método lógico em sentido estrito e um método estético no interior dessa

lógica entendida mais amplamente, associando os dois métodos a dois tipos de faculdades, a

saber, a razão analítica e a sensibilidade. Segundo ele, a claridade intensiva caracteriza a

perfeição da razão em sentido estrito. Por outro lado, a claridade extensiva presente no poema

e na arte carateriza-se por aquilo que Baumgarten chama sensibilidade.

Esses elementos permitem caracterizar o estatuto e as premissas da estética de

Baumgarten em um contexto pós-wolffiano no qual a lógica figura como uma arte da

invenção. Mas, ao mesmo tempo, há uma reforma lógica. A descoberta da estética indica uma

reforma ou mesmo, como alguns dizem, uma revolução no domínio da psicologia: ela

significa o nascimento da alma moderna (BUCHENAU, 2005, p. 110).

O novo postulado lógico apresentado por Baumgarten está associado a um novo

postulado psicológico. Baumgarten sublinha dessa maneira quando introduz a estética como

uma ciência auxiliar da lógica, pelo nome mesmo que dá à ciência: estética ou episteme

aisthetike. Depois de descrever a insuficiência da lógica tradicional para dirigir todas as

faculdades do conhecimento, Baumgarten descreve, como vimos, a primeira definção de

estética no parágrafo 116 de Meditações. O autor desenvolve esse mesmo raciocínio no

primeiro parágrafo do curso ministrado em 1750, em que afirma a estética como uma ciência

do conhecimento sensível e uma arte analoga à razão. Como conteúdo dessa nova ciência, ele

determina as aistheta (coisas percebidas e não somente sentidas), em oposição às noeta

(coisas conhecidas intelectualmente, que revelam a lógica tradicional).

Para reforçar seu postulado, Baumgarten serve-se mais uma vez da terminologia

wolffiana. No entanto, como aponta Buchenau, sua tese não é de um leibnizianismo ou

wolffianismo ortodoxo. Wolff permanece conservador e escolástico no que se refere à

psicologia. Já a ambição de Baumgarten é de refundar as doutrinas psicológicas tradicionais

sobre bases modernas (BUCHENAU, 2005, p. 111).

Baumgarten apoia-se em definições de Leibniz e Wolff, mas introduz mudanças

significativas no interior da psicologia. A sua psicologia liberta-se do peso da psicologia neo-



43

escolástica. Em Metafísica, a sensibilidade explode. Além das faculdades estabelecidas por

Wolff, que comporta sensus, imaginatio, facultas fingendi, memória, Baumgarten acrescenta

três tipos de faculdades. Essas faculdades acrescentadas são a princípio diferentes faculdades

de julgar (iudicium, ingenium, acumen), depois faculdades de previsão (praevisio,

praesagitio) e por último uma faculdade inferior de significação (facultas chacteristica).

Baumgarten adota uma via mais ampla da razão, que para ele é dupla. A razão,

segundo ele, é composta de uma parte que possui uma série de faculdades matemático-

racionais e de outra parte que possui uma série de faculdades retóricas ou sensíveis na medida

em que elas fornecem ao pensamento a aparência das coisas. Além disso, essas faculdades

possibilitam o poético alicerçado na noção de possível. Para Baumgarten:

Tudo o que é possível está duplamente conectado. Tanto a causa, como o efeito da
mesma, além da coesão entre elas, podem ser compreendidos quando considerados
por si mesmos. Portanto, tudo o que é possível é racional, e o que é contra a razão é
pura e simplesmente impossível. (1763, p. 237, tradução nossa)44.

Esse tipo de concepção é que conduz Baumgarten a postular certa duplicação da

sensibilidade que comporta, doravante, certo número de faculdades racionais em sentido

amplo e propriamente humanas. Baumgarten parece sustentar que tal tese não é incompatível

com a psicologia antiga. Entretanto ele introduz claramente uma ruptura com o esquema

wolffiano de faculdades e confere um novo sentido a isso que os antigos chamavam de

analogon rationis. Esta última não é mais essa faculdade animal em que a besta subsitui o

raciocínio, mas é uma faculdade propriamente humana que forma uma parte da razão em

sentido amplo.

2.2 A estética como ars invendi

A lógica, segundo Wolff, é uma ciência que empresta seus princípios fundamentais à

ontologia e à psicologia. Psicologicamente, a lógica (entendida como método de invenção)

funda-se, para Wolff, a partir do conjunto das faculdades do conhecimento, incluindo as

faculdades sensíveis e a imaginação, porque a ars invendi depende da ars fingendi, uma arte

da divisão e da combinação de um recurso de imagens e de simbolos. Na Psycologia

44 Passagem citada: Iam omne possibile est dupliciter rationale et connexum. Ta eius ratios, quam rationatum,
cum nexu inter utrumque sunt conceptibilia in se. Ergo omne possibile est rationabile. Omne irrationabile,
quicquid contra rationem est, est impossibile. Para essa tradução como para averiguação de alguns termos, foi
necessário recorrermos ao escrito original em latim. Para tanto, utilizamos como referência o facsimile da edição
Hemmerde da Metafísica.



44

empirica45, Wolff oferece uma análise fina do processo psicológico da criação, e já fazendo

referência a exemplos artísticos. Uma dessas referências está em sua explicação sobre a

criatividade:

Nós jugamos o poeta criativo sobretudo quando sua metáfora ou sua alegoria nos
parece adequada e inesperada, porque a semelhança é muito clara, apesar de
qualquer um que, por si mesmo, não tenha observado facilmente [...] parece que essa
criatividade é atribuida ao poeta por sua facilidade em observar a semelhança das
coisas. (WOLFF, 2005, p. 87, tradução nossa)46.

Baumgarten, por sua vez, redescobre a invenção e a argumentação retórica como um

tipo de invenção. Além disso, a invenção configura-se também como argumentação filosófica

e lógica, como podemos perceber em Meditações. Mas essa redescoberta não descreve ainda

inteiramente o novo postulado arquitetônico da estética. Baumgarten postula que existe uma

arte de inventar estética paralela à arte de inventar lógica, já anunciada por Wolff. Postula

também que a invenção poética é suscetível de ser cultivada de maneira metódica e constante,

da mesma forma que a invenção lógica. E este postulado revela ainda um tipo de faculdade

própria: a sensibilidade.

A princípio, podemos notar que Baumgarten se afasta conscientemente da tradição

clássica ao caracterizar a invenção poética:

Por invenção os antigos entendiam o fato de se rememorar os pensamentos tidos
anteriormente. Nossa invenção vai bem mais além: nós entendemos por ela o fato de
se imginar uma coisa pela primeira vez de tal maneira que ela toque o sentidos e os
comova. Ela contém as regras para pensar de maneira bela e comovente as coisas
que ainda não foram pensadas até o presente. A invenção faz parte da estética, pois a
beleza do conhecimento é o fim dessa. (2005, p. 119, tradução nossa)47.

Segundo a tradição antiga, inventar significa reencontrar na memória um argumento

para refutar um adversário. A invenção representa a primeira etapa da argumentação, seguida

pela forma de se expressar. Baumgarten enxerga a invenção de maneira diferente. Para ele, a

imaginação substitui a memória. Disso segue que a invenção passa a ser a descoberta do novo

45 Utilizamos para esta dissertação a tradução do alemão para o francês feita por Jeongivoo Park que também
está inserida na já referida edição organizada por Jean-François Goubet e Gérard Raulet.
46 Passagem citada: Nous jugeons le poète ingénieux surtot lorsque as métaphore ou son allégorie nous semble

-même, ne
cause de as facilité à

observer la ressemblance des choses.
47 Passagem citada:
eues auparavant. Notre invention va beaucoup plus loin: nous entendons par là le f

appartient à -la.



45

e não a reiteração do já conhecido. Nesse posicionamento, vemos que há uma aproximação do

pensamento de Baumgarten com o de Francis Bacon, quando este afirma que:

A invenção dos argumentos não é propriamente uma invenção; pois inventar é
descobrir aquilo que nós ainda não sabemos, não é retomar aquilo que já se sabe.
Logo, o uso e a função desta invenção não é outro senão fora do conteúdo de
conhecimento que é coletada e colocada à mente. (BACON, 1863, p. 83, tradução
nossa)48.

Tal como Bacon, Baumgarten associa a invenção à produção de novidades (de obras

originais) e, consequentemente, ele entende a invenção no sentido de descoberta. Baumgarten

afirma que a poesia nos faz descobrir mundos novos, mundos possíveis ou heterocósmicos,

seguindo sua terminologia própria. E como toda uma tradição pós-baconiana, Baumgarten

reivindica a possibilidade de cultivar esse tipo de invenção através de uma arte própria. Ele

nota que o posicionamento dos antigos não sabe responder aos fins de uma verdadeira arte da

invenção, pois, bem como os antigos pensavam a invenção, ela seria tomada como uma arte

da memorização e da classificação e teria um valor relativo. Por isso a arte de inventar

poética, tal como entende Baumgarten,

(BAUMGARTEN, 2005,

p. 119). Ela não se funde somente sobre a experiência, está conjugada também sobre a razão

como um todo, e, consequentemente, sobre as faculdades naturais, sendo necessário, para

adquirir essa arte, despertá-las e cultivá-las por meio de exercícios contínuos.

A princípio, o currículo do poeta aprendiz prevê exercícios de improvisação

destinados a criar um hábito ou uma disposição aos belos pensamentos e também a melhor

circunscrever o horizonte de suas faculdades naturais. Em seguida, é necessário o estudo e a

imitação de modelos que permitirão que o aprendiz reconstrua o processo de invenção

manifesto dentro da obra para posteriormente reinventá-la, por assim dizer. Conforme o

aprendiz progride e desenvolve suas próprias faculdades pela força do seu próprio espírito, ele

emancipa-se em relação ao modelo, efetuando, dessa forma, tentativas originais. Todavia é

necessário, afirma Baumgarten, que constantemente se meça e se corrija essa prática não

apenas com a ajuda de modelos particulares, mas também com ajuda de regras gerais contidas

em uma disciplina ou doutrina que a represente de uma forma mais distinta. Assim

Baumgarten diz:

48 Passagem citada: The invention of the arguments is not properly an invention; for to invent is to discover that
we know not, not to recover or resummon that which we already know. Now the use and office of this invention
is no other than out of the mass of knowledge which is collected and laid up in the mind.



46

Do caráter geral do esteta bem sucedido exige-se: o ensinamento e a doutrina
estética, ou seja, uma teoria mais perfeita daqueles elementos que mais de perto
influenciam na matéria e na forma do conhecimento belo. Esta teoria é mais perfeita
que aquela comunmente extraída só da natureza e só da prática. (1993, p. 114).

Como visto, Baumgarten não é o primeiro a revelar que a lógica tradicional não pode

formar um espírito criativo. A ideia introduzida por Bacon foi desenvolvida por Wolff, e seus

discípulos também refletiram sobre essa questão. A lógica nos ensina a arte das inferências,

ela forma o espírito sistemático, mas não pode nos ensinar a pensar e dizer sobre a verdade

em toda sua amplitude. Convém então, por consequência, completar a lógica com um segundo

método de invenção que é a poética ou a estética. Nesse sentido, Baumgarten afirma a

heteronomia da filosofia e da lógica em relação à estética. E essa disciplina deve também

distinguir-se ao mesmo tempo das poéticas e retóricas antigas, sendo essa distinção marcada

pelo caráter sistemático e científico fundados em um princípio psicológico particular, a

sensibilidade.

Se compararmos Baumgarten a Bacon e a seus sucessores até Wolff, podemos notar

duas diferenças fundamentais. A primeira diferença é que a maior parcela desses autores

excluiram rigorosamente a invenção poética do campo daquilo que chamaram de invenção

lógica, que está voltada para a descoberta da verdade. No entanto Baumgarten é o primeiro a

verdadeiramente superar essa restrição moderna e a dar à invenção poética uma virtude

heurística real de produção de verdades. A segunda diferença, por sua vez, diz respeito a uma

nova maneira de entender a noção de invenção. Todos os autores antes de Baumgarten haviam

considerado uma única arte de inventar, suscetível de cultivar um tipo único de faculdade, a

saber, a razão, entendida eventualmente como o conjunto das faculdades inferior e superior.

Enquanto isso, Baumgarten utiliza de sua distinção entre filosofia/lógica e

retórica/poesia para introduzir um novo postulado psicológico que não se encontra em

nenhum de seus prescedentes. Para encontrar um lugar para a retórica e para poética,

Baumgarten teve que distinguir dois tipos de faculdades racionais, a faculdade poética (ou

sensibilidade) e a faculdade filosófica (ou intelecto no sentido estrito do termo), uma distinção

que ele opera segundo uma perspectiva gno crítica (1993, p. 113),

pela determinação dos limites de cada uma das faculdades. Ele diferencia a racionalidade

estética da racionalidade lógica em sentido estrito. Essa separação funda-se por uma diferença

de conteúdo. Segundo o autor, as faculdades inferiores e superiores distinguem-se por visarem

dois tipos de raciocínio, sensível e intelectual, caracterizando dois modos de se observar o

mesmo objeto. Esses dois modos ou perspectivas são o objeto enquanto fenômeno e o objeto



47

enquanto sua constituição natural ou sua essência. A estética caracteriza-se, por consequência,

por um princípio psicológico específico, a sensibilidade. A delimitação desses dois tipos de

faculdades permite, por sua vez, projetar dois métodos de invenção distintos, ligados

respectivamente a duas faculdades distintas. Essa nova abordagem psicológica permite fundar

a estética como ciência para dirigir as faculdades do conhecimento. Portanto, lógica e estética

formam o conjunto de artes do sistema filosófico, seguindo o plano delineado por Baumgarten

já ao fim de Meditações.

Por meio do retorno aos antigos, Baumgarten pôde remanejar a arquitetônica do

sistema wolffiano. Mais precisamente, ele reorganiza o arranjo dessas disciplinas

propedêuticas que se encontram no início do sistema. O assentamento de seu argumento no

centro do debate sobre a invenção permite observar o verdadeiro impacto revolucionário.

Sobre esse impacto, afirma Buchenau:

Baumgarten aparece como um autor que faz o equilibrio sutil entre o antigo e o
moderno, e podemos dizer que ele é muito mais moderno pois consegue colocar um
argumento antigo em prol da criação de uma nova disciplina a qual os antigos não
tinham ideia: uma estética ou uma filosofia moderna da arte. (BUCHENAU, 2010 p.
13, tradução nossa)49.

Podemos dizer ainda que Baumgarten adere ao projeto horaciano de uma arte poética,

que seja uma arte do julgamento e da invenção, preparando não somente a crítica, mas

também a composição do poema. Para Baumgarten, isso não significa que um método possa

dar todas suas regras ao artista. As regras precisam ser reformuladas e revistas à medida que a

arte progride. Porém significa que, em relação à arte, há de fato um método de invenção que

se assemelha ao método científico. Assim, nós dizemos que uma obra de arte é bela

precisamente porque podemos reconstruir o ato da criação, e nosso prazer estético é um prazer

criativo, um prazer de reinvenção que reside dentro dessa construção ou reconstrução que está

sempre alicerçada por um método. A invenção da estética representa um acontecimeto crucial

para a psicologia. Podemos efetivamente afirmar que a estética marca o nascimento da alma

moderna se entendermos bem que ela advém de uma nova concepção de sensibilidade, como

faculdade propriamente humana e constitutiva da razão. A estética não solicita uma faculdade

psicológica em que o uso seria limitado somente à arte, mas uma faculdade que é o

fundamento de todo o conhecimento. Essa faculdade permite ver melhor o mundo em sua

49 Passagem citada:



48

aparência. Isso na medida em que ajuda a melhorar todo o conhecimento. Assim, essa

disciplina mostra-se como fundamental e primeira, segundo a ordem de estudo.

A caracterização mais básica e geral da estética, segundo Baumgarten, é aquela que a

apresenta como ciência do conhecimento sensível. Trata-se da caracterização da estética

enquanto uma gnoseologia; uma ciência que não aborda o conhecimento humano em geral nas

suas diversas formas, mas que versa sobre o conhecimento específico da sensibilidade. Esse

conhecimento aparece como resposta filosófica à necessidade epistemológica pretendida pela

cultura racionalista alemã que é estipular uma classe de conhecimento diferente do intelectual.



49

3 A CARACTERIZAÇÃO DA FACULDADE DE CONHECIMENTO INFERIOR OU
SENSIBILIDADE

A formulação e a construção da estética como uma gnoseologia da sensibilidade

supõem complexas operações conceituais, e convém tentar compreender com precisão e de

maneira adequada o alcance do projeto que ela representa. Em conformidade com esse intuito,

tentaremos nesse momento entender a caracterização da sensibilidade como uma faculdade

autônoma. Para tanto, trataremos da faculdade inferior de maneira geral, culminando com a

identificação da faculdade de fingir ou inventar que se constitui como grande inovação de

Baumgarten na explicação do fenômeno artístico. Feito isso, abordaremos a noção de

perfeição sensível e beleza. Essa abordagem nos ajudará a entender aquilo que Baumgarten

entende por verdade estética.

As Faculdades de conhecimento estão para o homem relacionadas de forma conjunta.

Desse modo, a separação dessas faculdades acontece de maneira convencional, assim como

ocorre de termos uma lógica natural e outra artificial. Isso acontece, pois o homem no seu dia

a dia não se atenta para essa separação, uma vez que utiliza essas faculdades de forma unitária

e, consequentemente, de forma não divisível. Baumgarten atesta essa divisão a partir da

progressão dos conhecimentos dados no ânimo.

Para caracterizar a faculdade do conhecimento inferior, Baumgarten primeiramente

confirma a presença no ânimo de uma faculdade de conhecimento. Segundo ele, essa

afirmação é possível, pois reconhecemos certas coisas que estão em nós. Assim, possuímos

(BAUMGARTEN, 1993, p. 61). Contudo, o conhecimento dessas coisas pode se dar de

maneira obscura ou confusa. Conforme o autor, quando estamos diante de coisas que são

totalmente semelhantes, se percebemos uma diferente das demais, nosso ânimo tem uma

percepção mais clara do que quando não consegue distingui-la das outras. Assim, o

conhecimento claro configura-se como superior em relação àquele tido obscuramente. Sobre

essa diferença, ele diz:

A obscuridade é um grau menor de conhecimento, enquanto que a clareza é um grau
mais elevado, e, pela mesma razão, a confusão é um grau menor do conhecimento,
ou ainda, um grau inferior, enquanto que a distinção é um grau maior ou então um
grau superior. A faculdade de conhecer alguma coisa de modo obscuro e confuso ,
ou então de modo indistinto, é pois a faculdade do conhecimento inferior. Minha
alma, portanto, dispõe de uma faculdade do conhecimento inferior.
(BAUMGARTEN, 1993, p. 61).



50

Dessa afirmação segue que temos a faculdade do conhecimento que também consegue

apreender as coisas de maneira distinta. Assim, temos de forma diversa uma faculdade de

conhecimento superior. Isso significa que o ânimo, compreendido aqui como a totalidade do

intelecto humano, possui diferentes aplicações de entendimento. As percepções dividem-se

em partes que tendem ao infinito, sendo que os detalhes infinitamente pequenos não são

apreendidos. Nessa perspectiva, sempre quando percebemos algo, levamos nossa atenção a

certos conteúdos em detrimentos de outros. É nessa linha de tomada de consciência das coisas

- 48).

Baumgarten divide os conteúdos da percepão em primários e secundários. Os

contéudos primários são aqueles que têm predominância sobre a atenção, ou seja, elas

mostram-se mais claramente. Já os conteúdos adjacentes ou secundários caracterizam-se por

serem o conjunto de marcas que se apresentam de forma menos clara à percepção. Nesse

sentido, para Baumgarten, a nossa tomada de consciência das coisas é, em parte, confusa e,

em parte, clara, e ambas têm origem na obscuridade. Assim, o direcionamento da atenção é

que nos conduz da obscuridade para o conhecimento claro que pode ser, por sua vez, distinto

ou confuso. Vemos, pois, que as representações em nós tendem a dar ênfaze a um prisma

perceptivo. Sobre isso, esclarece Baumgarten:

Concentro minha atenção naquilo que percebo de modo mais claro que o resto;
desvio minha atenção daquilo que percebo de modo mais obscuro que o resto.
Possuo, pois, a faculdade de fixar ou de atenuar minha atenção, mas cada uma destas
faculdades é finita. Desta forma, disponho de uma e de outra em certo grau, mas não
no mais alto. Quanto maior for a subtração operada sobre uma quantidade finita,
tanto menor é o resto. Quanto mais eu concentro minha atenção sobre uma coisa,
menos posso concentrá-la no resto. Das duas percepções, é portanto a mais forte
que, ocupando exclusivamente minha atenção, obscurece a mais fraca ou então
impede a atenção de se afastar da mais fraca. (1993, p. 63).

Essa divisão proposta pelo autor não acarreta um dualismo radical de esferas

totalmente separáveis. Como percebemos, as faculdades não são dissociadas na prática. O que

Baumgarten apresenta são duas formas de circunscrever uma percepção: uma que se dá

através da faculdade do conhecimento superior; e outra pela faculdade do conhecimento

inferior. Sobre isso, aponta Tolle:

Não que aqui a opção pelo dualismo alma e corpo redunde no caráter representativo
do referente sensorial, o que poderia conduzir novamente a uma polarização sujeito
e objeto, a qual justamente a tese da harmonia preestabelecida tinha por fim
dissolver. Não se trata da separação de duas realidades isoladas cada uma em seu
âmbito, como no cartesianismo, mas a simultaneidade de dois indicadores
existenciais completamente heterogêneos (TOLLE, 2007, p. 49, grifo nosso).



51

Observamos que a faculdade do conhecimento inferior comporta conteúdos

específicos. Em uma escala gradativa de conhecimento, esses conteúdos caracterizam-se por

serem claros, porém confusos. Baumgarten considera os conhecimentos sensíveis no dominio

do imediato, e, quando faz essa consideração, trata da mediação em relação ao intelecto. Os

conhecimentos mediados pelo intelecto são conteúdos da faculdade do conhecimento supeior,

enquanto os conhecimentos não mediados pelo intelecto correspondem ao conteúdo da

faculdade de conhecimento inferior. Isso significa dizer que o conhecimento sensível não está

no âmbito do irracional. Ambos os conhecimentos se dão de forma consciente, logo

configuram-se como racionais, entendendo aqui razão em seu sentido amplo. Assim, quando

Baumgarten diz que o conhecimento sensível é imediato, não quer dizer com isso que esse

conhecimento seja dado inconscientemente. Pois a estética enquanto ciência do sensível trata

somente dos conteúdos sobre os quais o indivíduo deu ênfase a sua atenção, apreendendo-os

de maneira consciente.

Ainda que apreendamos uma percepção sensível de forma consciente, isso não

acarreta que tenhamos uma representação plena do objeto apreendido. Essa restrição dá-se

justamente pela limitação do ânimo em representar a totalidade do universo, sendo que as

representações que temos em nós advêm exatamente da primeira representação que fazemos,

qual seja a de nós mesmos inseridos em um local no mundo. Quando Baumgarten trata da

sensibilidade em específico, a define em função da posição do corpo. Ou seja, segundo ele, as

spõe minha alma em função da

po 65). A partir dessa origem, a sensibilidade divide-se em

interna e externa. À representação do estado anímico, Baumgarten nomeia sentido interno, e,

à representação do estado corpóreo, Baumgarten chama sentido externo. Isto é, existe uma

percepção do corpo consigo mesmo (sentido interno) e a relação desse mesmo corpo com

outros corpos (sentido externo). Logo, as representações ou percepções que temos do universo

que nos cerca têm, reunidas em si de forma simultânea, essas duas facetas da sensibilidade.

Segundo Baumgarten, a sensação externa é coordenada pelo aparato sensório, ou seja,

pelos cinco sentidos representados pelos orgãos que são afetados. Para que a sensação

aconteça de modo verdadeiro, é necessária a adequação desses orgãos. o

movime MGARTEN,

1993, p. 66). Em contrapartida a isso, dado o movimento não adequado dos orgãos do sentido,

ou melhor, quanto mais inadequada a relação sensorial que se estabelece com o objeto, mais a

sensação externa mostrar-se-á fraca e obscuramente. Nesse jogo de sensibilidade, o espaço

novamente é mencionado como preponderante para o adequado movimento dos orgãos dos



52

sentidos. Pois, se o âmbito o qual as coisas ocupam for uma área que as preserve a aptidão de

bem comunicar aos sentidos o movimento adequado para a apreensão de sensações claras,

essa será, como diz Baumgarten, a esfera de sensação. E no centro dessa esfera da sensação

ainda há o ponto sensível que se configura como sendo a área mais apropriada para o enfoque

dos sentidos. Com isso, a insignificância dos objetos apresentados às sensações, juntamente

com o deslocamento desses em relação à esfera sensível, mais fraca e obscuramente são

apreendidos. Ao tratar da necessidade do movimento adequado dos sentidos, Baumgarten

reitera a capacidade, por meio do correto direcionamento, de se desenvolver a sensibilidade.

Sobre isso, ele diz:

A sensibilidade mais desenvolvida é chamada de aguda; a que é menos desenvolvida
é chamada de embotada. Quanto mais os órgãos dos sentidos são (ou tornam-se)
capazes de efetuar o movimento que lhes convêm, tanto mais o sentido externo é
agudo (ou se aguça). Quanto menos os órgãos sensoriais são (ou tornam-se) capazes,
tanto mais o sentido externo é embotado (ou se embota). (BAUMGARTEN, 1993, p.
67).

No excerto acima, Baumgarten deixa clara a importância do processo de aprendizagem

que se constitui factivelmente em um aguçamento da sensibilidade. Disso decorre o princípio

m como se sucedem os estados do mundo e de mim mesmo, assim

67). E

da constatação desse princípio é possível supor as regras das sensações dividindo-as em

interna e externa:

A partir desta lei [da sensação] deduz-se a regra da sensação interna: assim como se
sucedem os estados de minha alma, assim também se seguem as representações que
os apresentam; bem como a regra da sensação externa: assim como se sucedem os
estados de meu corpo, assim também se seguem as representações que os
apresentam. (BAUMGARTEN, 1993, p. 67).

As percepções confusas são compreendidas claramente somente se as tomarmos a

partir da noção de conhecimento imediato, bem como entende Baumgarten. Isto é, não

devemos ter o intelecto como o único meio de apreensão de conhecimento das coisas. Assim

o atributo de claridade concedido a uma percepção liga-se à aptidão de perceber na esfera

sensorial as afecções na mesma proporção em que elas se mostram. Interessante notar que as

sensações são representações de objetos singulares do mundo (coisas que podem ser

determinadas). Porém a sensação os representa dentro daquilo que Baumgarten entende como

coesão universal (universali nexu). Percebemos os objetos singularmente, mas nunca sem

representarmos correlacionados entre si. Segue-se disso que



53

representadas coisas singulares, associadas ao objeto sentido (ou ao que é sentido)

(BAUMGARTEN, 1993, p. 68). Isso também aponta, com a diferença já tratada por

Baumgarten em Meditações, entre percepções claras, distintas e confusas, que tem,

respectivamente, uma caracteristica intensiva e uma extensiva. A clareza intensiva dos

conhecimentos distintos é aquela à qual o exercício de análise está ligado intrisecamente. Já a

clareza extensiva dos conhecimentos confusos é aquela que nos possibilita reconhecer a suíte

núm.1 de Bach sem que para isso tenhamos que diferenciar acorde por acorde que a compõe.

Ou ainda, podemos reconhecer uma pintura de Goya sem que necessariamente identifiquemos

um traço característico do artista espanhol. Nesse ponto, mais uma vez, fica evidente a

influência da tipologia do conhecimento de Leibniz na obra de Baumgarten. Sobre esse

aspecto, temos em Leibniz o notório exemplo do barulho do mar:

Toda alma conhece o infinito, conhece tudo, mas confusamente. Exatamente como
quando, andando próximo ao mar, ouço o grande barulho que produz, embora sem
distinguir o som individual de cada onda que o compõe, do mesmo modo nossas
percepções confusas são o resultado das impressões que todo o universo produz em
nós. (LEIBNIZ, 2008, p. 5).

A partir dessa citação, deparamo-nos então com o problema da limitação do

conhecimento em relação à totalidade, pois as sensações claras, ainda que sejam distintas,

encontram-se acompanhadas, em certa medida, de confusão. Por isso Baumgarten refere-se

aos objetos como percepções. Afinal, mesmo ao isolarmos um objeto e encontrarmos uma

série de traços distintivos, ele ainda se configura como fruto de um exercício de abstração que

2007, p. 44). Nesse ponto, o que torna o pensamento de

Baumgarten original é o fato de que ele traz a problemática das representações da

sensibilidade ligadas não somente ao estado anímico; ele considera o estado corpóreo

corpo ou da alma ou o estado de ambos simultaneamente TEN, 1993, p. 69).

Na sensibilidade, a redução dos fenômenos às substâncias básicas está sujeita a fortes

limitações. Por exemplo, de acordo com a metodologia das ciências exatas, explica-se o

fenômeno das cores reduzindo-o a processos físicos de movimentos, e isso não considera o

significado artístico das cores. Portanto, a redução do fenômeno cromático em conceitos

físicos não vislumbra seu significado estético como um meio artístico de expressão. Outro

exemplo que pode ser ilustrado é quando tentamos transmitir a impressão que nos provoca

uma paisagem bela. Se para explicar uma bela paisagem dividimos sua aparência a partir de



54

partes componentes descrevendo em termos geológicos, ganharemos novos vislumbres

científicos, mas não absorveremos nenhum traço de beleza. Para Baumgarten, a unidade, a

confluência e por que não a confusão dos diferentes elementos que formam a experiência

sensível e que são fatores absolutamente necessários para ela não podem ser alcançados

mediante conceitos determinados clara e distintamente. Esse tipo de concepção defendida por

Baumgarten transforma a estética em maior ou menor medida num tipo de antropologia. Sem

exageros, e resguardados os devidos cuidados, podemos afirmar que a estética baumgartiana

também se funda em um tipo de antropologia filosófica.

O posicionamento de Baumgarten atesta um maior comprometimento em relação à

sensibilidade do que apenas a admissão da dependência entre ideia e pecepção. Além disso, a

partir de Baumgarten, podemos voltar as atenções para a faculdade inferior de conhecimento

sem cisma de que sua confusão prejudique a construção de um conhecimento claro. Assim, a

filosofia baumgartiana permite afirmar uma particularidade do conhecimento que muitas

todo o conhecimento,

seja confuso ou distinto, está ligado ao posicionamento do corpo diante do objeto a ser

apreendido.

A consciência do posicionamento do corpo refere-se à noção de espacialidade. Além

de estarmos inseridos em um determinado espaço, obviamente o estamos em um determinado

tempo presente. Podendo, ainda mais, ter consciência do nosso estado anímico passado e,

consequentemente, segundo Baumgarten, ter consciência do estado passado do mundo. Essa

representação do estado passado do mundo e de nós mesmos é o ponto de partida para

Baumgarten caracterizar a imaginação enquanto uma das faculdades componentes da parte

inferior do conhecimento, pois ele também entende a imaginação exatamente como essa

faculdade que proporciona as representações do estado passado. Logo, a força de representar

para nós mesmos nosso estado passado e, consequentemente, estado passado do universo é,

para o autor, também fruto da imaginação.

Por intermédio da caracterização da imaginação, Baumgarten introduz uma faculdade

que até então na história da filosofia não havia sido exposta enquanto parte inerente às

capacidades anímicas do ser humano; trata-se de uma faculdade inventiva nomeada faculdade

de fingir ou inventar.

A faculdade de fingir ou inventar surge da capacidade que temos de reunir

representações da imaginação. Ao reunir essas representações, retendo a atenção apenas em

alguma parte da percepção, inventamos (BAUMGARTEN, 1993, p. 82). Partindo da

capacidade que temos de representar o universo para nós mesmos, podemos representar



55

múltiplas coisas como que formando uma única. As relações estabelecidas para a associação

dessas representações com fim de conectá-las em um todo coerente é a atividade que

caracteriza a faculdade de fingir ou inventar. Observamos então que, para Baumgarten, a

faculdade de fingir não está vinculada apenas ao conhecimento empírico, mas relaciona-se

com o conhecimento estético. Ou seja, em Metafísica, Baumgarten relaciona a imaginação

inventiva com um modo de conhecimento que não é apenas conceitual e que, através da na

noção de perfeição sensível, mostra-se belamente.

3.1 Beleza e perfeição sensível

Baumgarten desenvolve propriamente uma teoria da sensibilidade e explica seu papel

central para a fundamentação da estética. Enquanto para Leibniz as intuições sensíveis eram

análogas da

razão, tendo então uma função própria que trata de representar o conjunto da multiplicidade

dos objetos sensíveis. O fundamento do conhecimento estético tem como ponto alto o

103). Então faz-se necessário entendermos melhor o

que é essa disposição de pensar belamente, isto é, esclarecer a representação da beleza.

Baumgarten mantém, conforme a tradição, a ideia da beleza como objeto da arte e

critério distintivo do artístico, mas a concebe com um tipo de perfeição que não é inerente ao

ente enquanto tal (não forma parte de seus predicados ontológico-transcendentais), mas

relaciona-se ao modo de realização e representação sensível por parte do homem. Essa é, sem

dúvida, uma concepção complexa que se situa no equilíbrio entre a antiga doutrina platônica

da objetividade ontológica do belo em si e a nova visão moderna de sua índole essencialmente

subjetiva.

Como vimos, a concepção da beleza, em Baumgarten, pressupõe desde o ponto de

vista histórico, uma retomada gnoseológica e metafísica da sensibilidade frente a sua

desvalorização. E dessa retomada faz parte o reconhecimento do sensível como um âmbito de

perfeições e, por conseguinte, também de uma ordem e racionalidade específicas. Disso

segue-se também a capacidade humana de captar essas perfeições sensíveis e, sobretudo,

representá-las mediante à arte. Uma das grandes novidades introduzida por Baumgarten já em

Meditações é justamente essa possibilidade de se vislumbrar algum tipo de perfeição nos

conhecimentos claros e confusos. Baumgarten trata desse ponto ao definir o poema como



56

discurso sensível perfeito e vincular o poético, o artístico em geral, a essa perfeição do

conhecimento sensível. Dessa forma, a revalorização da sensibilidade consuma-se não só a

partir de sua fundamentação como uma faculdade de conhecer o mundo mediante

representações claras e confusas, mas é consumada também graças a sua afirmação ontológica

enquanto um espaço próprio de perfeições, que concernem à representação sensível e não

intelectual das coisas.

Mas em que consiste essa perfeição sensível? A perfeição sensível está em um aspecto

cujo desenvolvimento compete aos objetos artísticos. Compete à arte, na complexidade ou

plenitude de suas notas, uma complexidade que é, entretanto, harmônica e que Baumgarten

nomeia propriamente beleza.

A noção de beleza em Baumgarten é ambivalente, uma vez que parece equilibrar uma

noção  racional objetiva e uma noção racional subjetiva. Ambas essas visões são demarcadas

nos escritos de Baumgarten. Em Metafísica, Baumgarten diz q

percebida amplamente pelo go 1763, p. 248, tradução nossa)50. Já em

Estética,

993, p. 99). Notamos que

Baumgarten mostra-se em um primeiro momento muito lacônico na caracterização de um

conceito tão relevante, pois em relação à beleza enquanto tal ele a conceitua apenas nessa

pequena parte da Metafísica ao que se remete na Estética como algo já concebido. Esse

aparente desinteresse em relação ao conceito de beleza parece deixar claro que o verdadeiro

enfoque de sua reflexão estética está no esclarecimento, na descrição do modo de construção e

produção artística da beleza e dessa forma criativa de pensar de modo belo. Outro fator a se

considerar em relação ao conceito de beleza é que ele vincula-se necessariamente à noção de

verdade estética tratada na Estética.

3.2 Verdade estética

Baumgarten não define verdade pela correspondência com a realidade. Em Estética,

ele ressalta que um dos cuidados que devemos ter ao tratarmos dos assuntos pensados de

modo belo relaciona-se à verdade. Mais específicamente, a verdade estética: "A verdade

enquanto aquela que é conhecida sensitivamente. Conhecemos a verdade metafísica dos

50Passagem citada: perfectio phaenomenon seu gustui latius dicto observabilis, est pulcritudo. Para essa tradução
como para averiguação de alguns termos, foi necessário recorrermos ao escrito original em latim. Para tanto,
utilizamos como referência a edição alemã Meiner da Estética de Baumgarten.



57

objetos como sendo a harmonia dos mesmos com os princípios universais

(BAUMGARTEN, 1993, p.120).

Baumgarten distingue a verdade metafísica ou objetiva da verdade subjetiva ou lógica

em sentido amplo, ou melhor, verdade esteticológica. A verdade subjetiva corresponde ao

conceito moderno de verdade, que se define como a concordância da representação e de seu

objeto. Posto que nossas representações são de dois tipos, estéticas ou lógicas, o conjunto da

verdade subjetiva denomina-se verdade esteticológica, a qual se divide em verdade

estritamente lógica (conhecimento intelectual) e verdade estética (conhecimento sensível). A

verdade objetiva não consiste na concordância entre sujeito e objeto, mas na verdade do

objeto mesmo. A verdade subjetiva não é mais que o conhecimento que o sujeito recebe da

verdade objetiva ou metafísica, que é a verdade do objeto. O surpreendente é que a verdade

metafísica não se identifica com a realidade. É objetivamente verdadeiro não só o que é, mas

o que se acorda com os princípios mais universais de todos. O que se acorda com os

princípios mais universais não é simplesmente o real, mas também o possível. E com relação

a esses princípios, muitos mundos são possíveis. O verdadeiro então não é somente o real,

mas o possível.

O objeto da verdade estética não é, em consequencia, necessariamente o real

atualizado. A arte não é imitação da natureza. A percepção que alcança a perfeição na beleza,

não é sempre percepção deste mundo. A arte, diz Baumgarten, explora outro mundo. Essa

afirmação não tem nada de metafísico, e deve ser tomada literalmente. O artista explora esses

mundos que Deus concebeu em seu entendimento, mas que não criou, pois não era o melhor.

A arte define-se assim como invenção que vislumbra verdades relacionadas ao mundo

preeminente ou não. A imagem gerada pelos poetas pode ou não vincular-se ao observável

empiricamente.

A arte pode descrever o irreal preeminente, ainda assim, não transmite falsidades na

medida em que vislumbrará verdades heterocósmicas. Por essa razão, afirmamos, mais uma

vez, a autonomia da percepção sensível que é verdadeira porque ela mesma inventa seu

objeto. A verdade da percepção sensível deduz-se não de sua fidelidade com o real, mas de

sua beleza intrínseca. A verdade estética conclui-se da beleza e não o contrário disso.

A verdade estética distingue-se da verdade lógica por seu conteúdo. A diferença

dessas duas verdades resume-se na oposição do particular e do geral. A verdade lógica, na

realidade, não pode ser aplicada além das essências gerais. O conhecimento intelectual

constitui-se por meio das relações lógicas universais e, em virtude da finitude humana, não

pode ir além da abstração das leis gerais. A razão humana define-se por sua incapacidade de



58

apreender a essência individual das coisas, a qual constitui-se em um nó de relações

demasiado rico e demasiado complexo para ser objeto de uma apreensão lógica. A essência

singular é conhecida confusamente.  Uma verdade determinada não pode ser apreendida senão

pela inclinação da percepção sensível. É por esta característica que se vê definido o objeto

próprio da verdade estética, a saber, a singularidade das coisas.

A verdade estética tem por conteúdo a coisa singular, a natureza individual do objeto e

da pessoa, a verdade estética é singular. A arte não enuncia proposições gerais, ela apresenta

exemplos. Não expõe argumentações lógicas, mas descreve casos particulares. De acordo com

esse raciocínio, a beleza do conhecimento sensível é a ciência do individual. Ao identificar a

verdade estética como verdade singular, Baumgarten define melhor a beleza. Assim, a

Estética não tem outro propósito que não o de estudar as modalidades e as condições

concretas da aparição da verdade estética sem a necessidade de ir além de sua definição. Só a

arte pode produzir e expor a verdade singular, e sua verdade é imanente a ela própria, não

podendo ser exposta de outra forma.

Tendo falado de verdade estética, construiremos dois exemplos que possam nos ajudar

a entender ainda mais o que Baumgarten disse. Imaginemos um entardecer, algo que todos já

vimos. A verdade lógica mostrar-nos-á a generalidade geográfica e metereológica, nos

explicará, estejamos onde estivermos, as condições que permitem a visão de um pôr do sol.

Não importa onde estamos nem importa quem seja a pessoa que nesse momento esteja com a

vista mirando o horizonte. A generalidade do juízo lógico mostra seu alcance, mas também

seu limite. Seu alcance e fortaleza não é bem conhecido, mas podemos a partir dele entender o

fenômeno dentro de uma cadeia causal. Sua limitação, contudo, encontra-se na frieza do

anonimato. Não me diz nada do momento nem de seu significado para mim. Não tem porque

fazê-lo, pois é uma explicação geral. Na experiência estética, o laranja, o rosado e o violeta

dos tons do entardecer da cidade de onde vivo é uma experiência pessoal e intransfirivel. A

compreensão que tenho do mundo me permite situar o fenômeno, mas as pinceladas de suaves

cores me identificam completamente com algo para mim significativo. Deixando a natureza

de lado, vejamos um exemplo relacionado à arte. Tragamos à memória um quadro que

provavelmente todos tenhamos visto, a Guernica, de Picasso. A generalidade lógica poderá

dissertar sobre a guerra e explicar os horrores desta. Para esse fim, colocará exemplos e

poderá encontrar casos modelos. Tudo isso é válido e pertinentre para entender aquele

fenômeno humano. Depois da leitura de uma explicação cultural, sociológica ou histórica da

guerra, poderemos muito provavelmente entender algumas fontes básicas para compreender

um conflito ou a matriz de todo o conflito. Na América Latina, temos visto algo parecido;



59

sobre as experiências de conflitos armados, lemos magníficos textos explicativos.

Concentremo-nos agora, sem esquecer a explicação nem a experiência que temos todos nós

acumuladas, no quadro em questão. O pintor limita sua paleta somente a tons negros, cinzas e

brancos. Podemos olhar também a simplicidade grotesca das formas e perceber movimento,

angústia e desespero nos corpos. O quadro agride e espanta, sentimos a brutalidade e o choro.

A experiência estética detém-se ante a presença particular. Ao longo da história da cultura

ocidental, tem sido a arte a transmitir tal classe de experiência. Daí o vínculo claro para

Baumgarten entre imaginação criadora, verdade estética e arte.

A relação entre verdade estética e verdade lógica é de complementação, pois

observamos verdade tanto na universalidade conceitual abstrata como na particularidade

significativa. A verdade lógica define-se através da correta distinção conceitual que se adquire

pelo entendimento determinante. A verdade estética define-se a partir da claridade e da

riqueza da presença significativa individual que se apreende pelo conhecimento sensível. A

verdade lógica constitui-se de gêneros e espécies, a verdade estética constitui-se de

singularidades. Já no que se refere à relação entre beleza e verdade, percebemos que a beleza

é o único modo de aparição possível de certos objetos, o único modo possível de conhecê-los.



60

CONCLUSÃO

A conclusão deste trabalho consistirá primeiramente em considerarmos de maneira

breve o que foi desenvolvido nesse trajeto dissertativo. Em seguida, retomaremos alguns

pontos tratados no texto. Por fim, a partir desses pontos tratados, pretendemos fazer algumas

breves considerações acerca do que foi apresentado.

A princípio, no decorrer desta dissertação, vimos que Baumgarten incomodava-se

sobremaneira com o distanciamento entre a atividade filosófica e a atividade poética. Para ele,

aquilo que uma vez se constituiu em uma relação harmônica fora separado no decorrer da

história do pensamento ocidental. Daí a necessidade de retomar a reunião entre filosofia e

poesia. Baumgarten toma para si essa tarefa a partir de um dos problemas genuinamente

filosóficos relacionados ao fazer poético.  Tal problema se dá justamente na relação da obra

poética com a realidade. Esse problema remonta à antiguidade, mais específicamente à

Aristóteles. Tendo em vista o grande apreço de Baumgarten pelos clássicos, fez-se necessário,

em um primeiro momento, traçarmos um pequeno excurso que projetasse o posterior

tratamento dado por ele.

A partir da Poética, observamos que Aristóteles conseguiu se afastar da concepção

socrático-platônica, deslocando a mimese da discussão metafísica. A mimese, em Aristóteles,

passa a ser uma atribuição da atividade artística ligada mais à noção de possibilidade. A

atividade poética não é mera imitação ou mera representação dos objetos do mundo

atualizado; ela, na perspectiva aristotélica, mostra-se como atividade de apresentação dos

objetos mundanos em suas possibilidades de realização. Porém ainda que nessa perspectiva a

atividade poética ganhe mais autonomia na medida em que o poeta não retrata, mas cria, ela

mantem-se presa aos possíveis concernentes ao mundo atualizado. Isso limita as

possibilidades criativas. Ainda assim, vimos que Aristóteles reconheceu

do real fosse plausível, mas isso somente ligado ao poder persuasivo. Não obstante, a leitura

apresentada, a partir do pensamento inserido na Poética, diverge daquela leitura reducionista

proposta pela poética normativa e que foi superada justamente pela inserção da noção de

possibilidade já articulada por Aristóteles. Posteriormente, em Meditações Baumgarten

resgata esse tema inserindo a noção de mundo heterocósmico. A partir dessa noção, ele

conseguiu vislumbrar a teoria estética.

A teoria estética de Baumgarten revelou-se primordialmente como uma filosofia do

fenômeno artístico e que, posterior ao seu desenvolvimento, possibilitou libertar o

racionalismo de uma visão estreita. Fez isso mediante o reconhecimento dos direitos



61

complementares da sensibilidade que permite, por sua vez, a produção artística. Nesse

sentido, podemos entender a teoria formulada por Baumgarten como a primeira grande

empreitada para definir uma racionalidade estética moderna e, consequentemente, delimitar o

espaço dos fenômenos artísticos. É claro que a delimitação e a ordenação racional do espaço

da literatura, e da arte como um todo, não poderia acontecer sem a sua devida inserção em um

sistema geral. Essa inserção só foi possível com a demonstração de sua coordenação com os

demais espaços constituintes da razão. Para alcançar esse propósito, Baumgarten coloca em

contato duas tradições culturais que compõem sua formação e que foram historicamente

separadas entre si: a tradição poética clássica e a filosofia racionalista de Leibniz e de Wolff.

Como consequência desse entrelaçamento, nenhuma das duas tradições poderia ficar

inalterada. Assim, a poética recebe um tratamento filosófico na obra Meditações. Baumgarten

retoma o debate da relação entre a realidade atual e a obra poética tendo como principal eixo a

noção de possibilidade que aparece como uma ampliação do pensamento aristotélico.

A partir da formulação de Meditações, observamos os princípios e conclusões da

fundamentação filosófica da produção literária na medida em que supõem a identificação

racional de um espaço novo que ampliaria o alcance epistêmico. As representações poéticas,

antes restritas às possibilidades referentes ao mundo atualizado, agora podem ser de

possibilidades não atualizadas. Dessa ampliação é que ocorre a transformação daquela poética

filosófica inicial para uma filosofia da arte em geral elaborada nas obras Metafísica e Estética.

Enquanto a razão tomada estritamente apreende e consegue identificar o ordenamento atual, a

poesia apresenta outros ordenamentos. A capacidade de vislumbrar configurações possíveis

do ordenamento atual ou de ordenamentos possíveis é que qualifica a sensibilidade como

análoga à razão.

Em relação à filosofia de Leibniz e Wolff, observamos que, para definir e dar conta

racionalmente do novo espaço estético, Baumgarten teve que abrir igualmente sua estrutura

sistemática para em

caráter próprio da experiência e da expressão artística. Portanto, à lógica, enquanto doutrina

da razão, deve-se agregar a estética enquanto doutrina da sensibilidade. Identificar uma

racionalidade própria do âmbito da sensibilidade e sua análise conceitual foi uma tarefa

imprescindível para a constituição de uma racionalidade estética moderna da qual podem se

extrair regras úteis para refinar o gosto e melhorar a criação artística. Baumgarten vincula essa

utilidade educativa e prática da estética a sua condição de ciência filosófica encarregada de

expor os primeiros fundamentos e regras do conhecimento belo e todas as belas ciências. A

reflexão de Baumgarten é que possibilitou uma série de debates, que se arrastam até os dias



62

atuais, relacionados às possibilidades poéticas51. O que comprova que os estudos relacionados

à poética são ainda solos férteis.

Podemos reafirmar o que já tínhamos colocado anteriormente: que os estudos

relacionados ao fazer poético mostram-se intrinsecamente ligados à seara dos debates

filosóficos. Longe de acreditarmos que poesia52 e filosofia não possam se relacionar,

observamos com o passar do tempo o quanto que essa relação fica cada vez mais evidente. E a

partir dessa relação podemos averiguar aquilo que tanto Aristóteles como Baumgarten, dentre

outros, vislumbraram: oferecer outra imagem do ser humano. Nessa perspectiva, não há uma

imagem sobredimensionada do ser humano em que o racional esteja acima do sensível. O que

há é uma harmonia e complementação entre todos os aspectos que constituem a criatura

complexa e heterogênea que é o ser humano. Para Baumgarten, é claro que a racionalidade é

um componente importante da humanidade. A diferença em sua concepção é que essa

racionalidade, em seu sentido estritamente lógico, não caracteriza inteiramente o ser humano.

Ele não é concebido a partir de uma inquestionável hierarquia das faculdades racionais

superiores. Baumgarten mostra-se suficientemente consciente da diversidade humana. Isso

significa estar consciente da tensão existente entre paixão e razão, entre a percepção sensível e

a determinação intelectual.

Logo, os estudos relacionados ao fazer poético, delineados pela teoria estética,

consistem essencialmente em uma reflexão acerca dos alcances e da capacidade representativa

e significativa do ser humano. A estética consiste de forma medular em uma reflexão acerca

dos alcances e do sentido da capacidade poética, representativa e significativa do ser humano.

Nutre-se da tradição poética do ocidente com a finalidade de dar conta de uma relação distinta

entre o ser humano e o mundo, e por que não dizer, entre obra poética e mundo.

51 Alguns dos grandes exemplos relacionados a essa afirmação são, por exemplo, Deleuze, Dolezel e Eco.
52 Entendida como inserida em todo fenômeno artístico.



63

REFERÊNCIAS

ABBAGNANO, N. Dicionário de filosofia. São Paulo: Martins Fontes, 1998.

ARISTÓTELES. Poética. Tradução de Eudouro de Souza. São Paulo: Ars poetica, 1993.

BAUMGARTEN, A. G. Estetica A lógica da Arte e do Poema. Tradução de Miriam Sutter
Medeiros. Petrópolis: Vozes, 1993.

______. Asthetik, teil I. Hamburg: Felix Meiner, 2007.

______. Asthetik, teil II. Hamburg: Felix Meiner, 2007.

______. Esthetique précédée des Meditations philosophiques sur quelques sujets se
. Traduction, presentation et notes par

Jean-

______. Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema pertinetibus. Grunert: Halle,
1735.

______. Methaphysica. Hemmerde: Halle, 1763.

______. Texte zur Grundlegung der Asthetik. Hamburg: Felix Meiner, 1983.

BACON, F. Of the dignity and advancement of learning. Houghton Mifflin, Boston: 1863.

BUCHENAU, S. Art of invention and invention of art. In: The founding of Aesthetics in the
German Enlightenment. Cambridge: Cambridge University Press, 2013.

______. Alexander Gottlieb Baumgarten. In:
Paris: Editions de la Maison des sciences de

DESCARTES, R. Meditações sobre Filosofia Primeira. Tradução, Nota Prévia e revisão de
Fausto Castilho. Campinas: Unicamp, 2004.

DOLEZEL, L. A poética ocidental: Tradição e Inovação. Tradução de Vivina de Campos
Figueiredo. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1990.

______. Heterocósmica: Ficción y mundos posibles. Traducción de Félix Rodriguez.
Madrid: Arco/Libros, S.L, 1999.

FLUSSER, V. Ficções Filosóficas. São Paulo: Editora Universidade de São Paulo, 1998.

FOLSCHEID, D; WUNENBURGER, J. Metodologia Filosófica. Tradução de Paulo Neves.
São Paulo: Martins Fontes, 1999.

FRANÇA, M. N.; FREITAS, M. S.; SILVA, A. M. Guia para normalização de trabalhos
técnico-científicos: projetos de pesquisa, trabalhos acadêmicos, dissertações e teses. 5. ed.
Uberlândia: EDUFU, 2008.



64

HOBBES, T. Leviatã. São Paulo: Nova Cultural, 1988. (Coleção Os Pensadores)

HORÁCIO. A arte poética. In: A poética clássica. Tradução de Jaime Bruna. São Paulo:
Cultrix, 2005.

KIRCHOF, E. R. Estética e semiótica: de Baumgarten e Kant a Umberto Eco. Porto Alegre:
Edipucrs, 2003.

LEIBNIZ, G. W. Discurso de Metafísica. Tradução de Gil Pinheiro. São Paulo: Ícone, 2004.

______. Essais de Theodicée:
Edition par De Faucourt. Amsterdam, 1747.

PLATÃO. A República. Tradução, introdução e notas de Maria Helena da Rocha Pereira. 9.
ed. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2010.

______. Fedro. Tradução, introdução e notas de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro:
Companhia Editora Americana, 1975.

SANTORO, F. Poesia e verdade. Rio de Janeiro: Sette Letras, 1994.

SPINA, S. Introdução à poética clássica. São Paulo: Martins Fontes, 1995.

TOLLE, O. Luz Estética: A ciência do sensível de Baumgarten entre a arte e a iluminação.
São Paulo: USP, 2007.

WOLFF, C. Discours préliminaire sur la philosophie en général. Traducion sous la
direction de Th. Arnaud et J.F Goubert. Paris: Vrin, 2006.

XENOFONTE. Memoráveis. Tradução, introdução e notas de Ana Elias Pinheiro. Lisboa:
Fundação Calouste Gulbenkian, 2009.

Revistas online

BUCHENAU, S. ars invendi. Revue germanique
international. Vol. 4, p. 37- 48. 2006. Disponível em: <http://rgi.revues.org/139> Acesso em
15 de janeiro de 2014.

DEL VALLE, J. La dignidad de la imaginación. Alexander Baumgarten y el contexto de
nacimiento de la Estética. Revista de Filosofía Areté, v. 23, n. 2, p. 303-328. 2008.
Disponível em: <http://www.scielo.org.pe/pdf/arete/v23n2/a04v23n2.pdf> Acesso em: 12 ago.
2012.

DOS SANTOS, L. R. A concepção Kantiana da experiência estética: novidades, tensões e
equilíbrios. Revista Tran/Form/Ação. v. 33, n. 2, 2010. Disponível em:
<http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0101-31732010000200004&script=sci_arttext#not1>
Acesso em: 20 set. 2013.

http://rgi.revues.org/139
http://www.scielo.org.pe/pdf/arete/v23n2/a04v23n2.pdf
http://www.scielo.br/scielo.php


65

LEIBNIZ, G. W. Meditações sobre o Conhecimento, a Verdade e as Ideias. Tradução de
Viviane de Castilho Moreira. Revista DoisPontos. Vol. 2, N° 1, p. 13-15. 2005. Disponível
em: <http://ojs.c3sl.ufpr.br/ojs2/index.php/doispontos/.../1618> Acesso em: 15 ago. 2012.

______. Princípios da Natureza e da Graça. Tradução de Arthur Mourão. LusoSofia press.
Disponível em: <http://www.lusosofia.net/textos/leibniz_principios_da_nattureza_e_da_gra_a.pdf>
Acesso em: 18 abr. 2014.

http://ojs.c3sl.ufpr.br/ojs2/index.php/
http://www.lusosofia.net/textos/leibniz_principios_da_nattureza_e_da_gra_a.pdf

