VINICIUS VIEIRA SILVA

A POETICA FILOSOFICA E A CIENCIA DO SENSIVEL: BAUMGARTEN E O
NASCIMENTO DA ESTETICA

Uberlandia
2015



VINICIUS VIEIRA SILVA

A POETICA FILOSOFICA E A CIENCIA DO SENSIVEL: BAUMGARTEN E O
NASCIMENTO DA ESTETICA

Dissertagdo apresentada ao Programa de Pos-
graduacdo em Filosofia da Universidade
Federal de Uberlandia, como requisito parcial
para a obtencdo do titulo de mestre em
Filosofia.

Orientador: Professor Dr. Jairo Dias de
Carvalho.

Uberlandia
2015



Dados Internacionais de Catalogagdo na Publicacdo (CIP)
Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil.

S586p
2015

Silva, Vinicius Vieira, 1986-

A poética filosofica e a ciéncia do sensivel: Baumgarten e o
nascimento da estética / Vinicius Vieira Silva. - 2015.

66 f.

Orientador: Jairo Dias Carvalho.

Dissertacdo (mestrado) - Universidade Federal de Uberlandia,
Programa de P6s-Graduagdo em Filosofia.

Inclui bibliografia.

1. Filosofia - Teses. 2. Baumgarten, Alexander Gottlieb, 1714-1762.
- Teses. 3. Estética na arte - Teses. 4. Poética - Teses. 1. Carvalho, Jairo
Dias. II. Universidade Federal de Uberladndia. Programa de Pos-
Graduacdo em Filosofia. III. Titulo.

CDU: 1




Vinicius Vieira Silva

A poética filosofica e a ciéncia do sensivel: Baumgarten e nascimento da
estética

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
graduagdo em Filosofia da Universidade
Federal de Uberlandia, como requisito parcial
para a obtencdo do titulo de mestre em
Filosofia.

Uberlandia, 30 de marco de 2015

Banca Examinadora

Prof. Dr. Jairo Dias Carvalho - UFU

Prof. Dr. Humberto Aparecido de Oliveira Guido - UFU

Prof. Dra. Imaculada Maria Guimaraes Kangussu - UFOP



Com imenso carinho, a minha mde.



AGRADECIMENTOS

Para realizacdo de uma pesquisa e, consequentemente, para a conclusdo de um
trabalho ¢ pressuposto todo um itinerario que tem inicio muito antes do principio da empreita.
E ao longo desse itinerario, inimeros fatos ocorrem e iniimeros sao 0s encontros € pessoas
que apresentam um modo de ver o mundo. Muitos desses encontros fornecem imagens que
povoam a mente e influenciam direta ou indiretamente no contetido do trabalho a partir da
escolha das palavras que o expressam. Constata-se, pois, uma impossibilidade de fazer justica
e agradecer a todos que compdem essa teia relacional que de algum modo reverbera no texto
que se segue. Dito isso, gostaria de agradecer a todas as pessoas que, proximas ou ndo a mim,
me ajudaram desde a elaboragdo das primeiras versdes do meu projeto de pesquisa. Muitas
dessas que nao tém o minimo conhecimento do assunto que aqui ¢ tratado e que colaboraram
mesmo sem se dar conta dessa colaboracgao.

Em primeiro lugar, agradeco ao Prof. Jairo Dias Carvalho, meu orientador, cujas
sugestoes precisas, observacdes inestimaveis e parceria possibilitaram a conclusdo de mais
uma jornada.

Agradeco também aos meus colegas de turma que em cinco anos de graduacdo
compartilharam os sabores e alguns dissabores do meio académico. Em especial aos meus
amigos André Motta, Arthur Falco, Cristiano Oliveira e Enoque Portes pelas conversas bem
humoradas e cinicas, no sentido mais positivo que se possa empregar para esse termo.
Agradeco ao irmdo e companheiro, Jodo Vitor Vieira Silva, que no seu furor de juventude
muito me animou em momentos mais complicados. A minha mée, Maria Emilia Marra Silva,
referéncia de resisténcia que ndo se deixou abater frente a um mundo em que o simples fato
de ser mulher implique restrigdes e desvantagens. Ao meu pai, Jodo Vieira da Silva, pelo
incentivo discreto, mas importante. A minha companheira de tormentas e calmarias, Mariana
de Paula Batista, pela inestimavel ajuda na lida diaria e pelos carinhos constantes, a ajuda
proporcionou tempo, € os carinhos disposi¢do para a pesquisa.

Agradego ainda, ao Departamento do curso de Filosofia da Universidade Federal de
Uberlandia e ao Programa de Pds-graduagdo em Filosofia que sempre contribuiram na
comunicacao e facilitagdo de acesso as informagdes institucionais. Por ultimo, a Coordenagao
de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior (CAPES) pela bolsa concedida durante um

ano.



“A confusao ¢ a mae do erro, mas ¢ a condi¢ao
sinequa non, para se descobrir a verdade,
quando a natureza ndo efetua o salto das trevas
para luz. Da noite, através dos dedos réseos da
aurora, chega-se ao meio-dia”
(BAUMGARTEN, 1993, p.97).



RESUMO

Este trabalho tem como eixo central a apresentagao do sentido original com o qual nasce a
estética enquanto disciplina filosofica, a partir da obra de Baumgarten. Com este fim,
apresentamos, primeiramente, a necessidade poética de uma logica do pensamento engenhoso
ou de uma poética filoséfica alternativa a gnoseologia cientifica-matematica do discurso
racionalista moderno. Assim, essa parte concentra-se em apresentar e explicar os conceitos
iniciais da estética de Baumgarten, fazendo referéncia a tradi¢do poética de Aristoteles.

Posteriormente, analisamos a exigéncia filosofico-racionalista de uma teoria da sensibilidade

paralela a logica do entendimento stricto sensu.

Palavras-chave: Baumgarten. Poética. Estética.



ABSTRACT

The presentation of the original sense with which aesthetics was born as a philosophical
discipline, in the Alexander Baumgarten’s work, is the central axis of this paper. To this end,
we present, firstly, the poetic need for a logic of ingenious thought or for a philosophical
poetics, as an alternative to the scientific-mathematical gnosiology of modern racionalist
discourse. Thus, this part focuses on presenting and explaining the initial concepts of
Baumgarten’s aesthetics referring to the poetic tradition of Aristotle. Forward, we analyse the
philosophical-racionalist demand for a theory of sensibility, parallel to the logic of

understanding.

Key-words: Baumgarten. Poetic.Aesthetic.



SUMARIO

INTRODUGCAO ... 9
1 O CONCEITO DE POEMA COMO PONTE PARA O CONCEITO DE ESTETICA......... 13

1.1 Sobre a genése da reunido entre filosofia e poesia em Baumgarten a partir do problema da
relag@o entre filosofia € realidade............ooouviieiiiiiiiiiiecce e 13

1.2 A definicdo de poesia para Aristoteles e alguns precedentes da inser¢ao do conceito de

mimese e possibilidade ao debate do fazer POCLICO .......ccuevvvieriieiiiiiiicieeeeeee e, 15
1.3 Baumgarten e a definigao de objeto po€tiCo OU POEMA.......cccuveeevieeriieeriieeeiie e 21
2 O AMADURECIMENTO DO CONCEITO DE ESTETICA........ceoiveveeeeeeeeeeeeeeneen, 35
2.1 A influéncia da ars invendi wolffiana para a estética de Baumgarten ...............cccceevenneen. 37
2.1.1 A estética eNQUANTO AITC........eeeiveeeiieeeiieeeiireesieeesreeesaeeessaeeesteesareessseeesseeessseesssseesnns 39
2.1.2 A estética eNqUANLO OFGANOMN ......cccuveeeieeieeieeieeeiee et eiteeteesteesteebeeseaeeseesbeeseessseenseens 40
2.1.3 A estética enqUANTO CIENCIA ....ccuveerieriieiieeieerieeerieeeteetteeeteesteesteenteessreeseesaseesseessneenseens 42
2.2 A eStetiCa COMO AFS IMVENAI .....eoueeeiiiiieiieeeee ettt ettt 43

SENSIBILIDADE ..ottt ettt ettt ettt et e st e s e eseeenseeneesneenneas 49
3.1 Beleza e perfeic@o SENSIVEL.......ccuiiiierieiiieiie ettt 55
3.2 Verdade ESELICA. ....cccuuiitiiiieeiieiie ettt ettt ettt 56
CONCLUSAO. ...ttt 60

REFERENCIAS ..o e oo e e s s et e e e e s et e e s s e s e s e e s s s e s e s e s s sesesesenses s, 63



INTRODUCAO

Alexander Gottlieb Baumgarten (1714 - 1762)! ¢ considerado o inventor da estética
moderna. Ele certamente contribuiu na criagdo de uma primeira estética moderna ao propor
uma nova definicdo de poesia e de arte e ao atribuir, em primeiro, um lugar sistematico a
filosofia da arte e do belo. Além disso, ele inventa o nome da nova disciplina. Em 1735,
Baumgarten introduz o termo estética nos ultimos paragrafos de seu primeiro tratado
universitario, as Meditationes philosophicae de nonnulis ad poema pertinentibus (Meditagdes
filosoficas sobre alguns topicos referentes a esséncia do poema)?. Posteriormente, retomara
esse termo como titulo de seu tratado mais conhecido: A Estética, de 1750-1758.% Ao enunciar
uma nova disciplina em ambito filosofico, Baumgarten ndo sé estabelece um marco na
histéria da filosofia, o que ndo deixa de ter sua relevancia, mas, acima de tudo, inaugura um
conhecimento pautado no cultivo da sensibilidade como parte inseparavel da humanidade.

Ainda hoje, Baumgarten ¢ relativamente pouco conhecido e, consequentemente, pouco
estudado. Para justificar essa penumbra em que se encontra a obra de Baumgarten temos de
observar trés possiveis explicagdes. Em primeiro, Baumgarten sofreu, na histéria da filosofia,
a mesma sorte que o wolffianismo* em geral. Esse conjunto de autores foi marcado por ter
desenvolvido uma escolastica leibniziana considerada razoavelmente repetitiva e pouco
inspirada. Tais autores foram desprezados antes de serem lidos, ou lidos somente por meio de
uma perspectiva kantiana e sob a luz pouco lisonjeia da critica da metafisica dogmatica. Sem
contar que a contribuicdo de Baumgarten a constituicdo da estética foi, no entanto, ocultada
pelo nome de Kant em consequéncia da extraordinaria focalizagdo dos recursos interpretativos
unicamente observados na retomada empreendida por ele no projeto estético desenvolvido na

Critica da faculdade de julgar ( BUCHENAU, 2005, p. 107).

! Nascido em Berlim no ano de 1714 e levado ao orfanato de Halle sobre a dire¢do de Francke, Baumgarten
manifesta uma forte paixao por literatura, prossegue os estudos de teologia, mas continua a se interessar pela
filosofia e pelas linguas classicas. E notadamente, pela influéncia de seu irmdo Jacob Baumgarten, que ele
conhece o pensamento de Wolff. Baumgarten comega a lecionar em Halle ao ano de 1735, depois obtém um
cargo de professor em Frankfurt em 1739. Sofrendo de tuberculose, ele cessa de lecionar seus cursos regulares a
partir de 1751, mas aceita, todavia, o posto de reitor da universidade de Frankfurt em 1752. Morre a idade de 48
anos, deixando trés filhos e sua segunda esposa.

2 Usamos para essa dissertagdo, como texto principal, a tradugdo para o portugués feita por Mirian Sutter
Medeiros (BAUMGARTEN, 1993) em comparagdo com o orginal em latim. Citado doravante apenas como
Meditagoes.

3 Aesthetica, 2 tomos em 1 volume, Frankfurt/oder, 1750-1758.

4 Tradugdo da palavra francesa wolffianisme, termo utilizado por Stefanie Buchenau.



10

Em segundo, Baumgarten aderiu a uma convenc¢do que estava um pouco em desuso
em seu tempo, redigiu, quase totalmente, suas obras em latim’. Além disso, as tradu¢des da
obra de Baumgarten mostram-se incompletas, o que dificulta a difusdo do seu pensamento. E
o terceiro e ultimo aspecto que podemos elencar enquanto uma explicacdo para o relativo
desconhecimento da obra de Baumgarten diz respeito ao seu estilo. Ele adotou um estilo
hermético para um leitor hodierno. Em seu texto, na maior parte, ele pressupde que o seu
leitor tenha o conhecimento tanto da filosofia de Leibniz quanto da filosofia de Wolff sem
explicitar mais claramente o contexto filoso6fico que o cerca, sendo que a ldgica, a ontologia e
a psicologia wolffiana sdo, para a Estética, uma espécie de subtexto, o qual normalmente nao
se dé a devida importancia, mas que ¢ necessario considerar para compreendermos os escritos
de Baumgarten.

Ainda que tenha sido relegado a uma casta inferior na historia da tradi¢ao filosofica,
ndo podemos desconsiderar que Baumgarten tenha recebido alguma consideragdo por parte de
grandes autores. Dentre esses, destacamos o estudo realizado por Cassirer, que traca todo um
panorama historico-filosoéfico do periodo ao qual Baumgarten faz parte, reservando a
Baumgarten, inclusive, um espago generoso em suas consideragdes sobre o estabelecimento
da estética no século das luzes®. Outra autora, mais recente, que merece destaque nessa
empreitada de afastar das sombras a obra de Baumgarten é Stephanie Buchenau’. Em relacdo
aos autores compatriotas, destacamos os trabalhos de Oliver Tolle e Edgar Roberto Kirchof
que também compdem o principal eixo de material de apoio para a confeccdo desta
dissertagao.

Kant fazia referéncia a Baumgarten como “um excelente analista” (vortrefflichen
Analysten). As obras de Baumgarten, consoantes com essa men¢dao de Kant, realmente
refletem uma atitude agucada em definir e conceituar rigorosamente. Prova disso ¢ a
influéncia que Baumgarten teve em seu tempo. E, talvez, o grande exemplo dessa influéncia
se estenda ao proprio Kant que fez varias referéncias e alicercou suas aulas de metafisica
através da obra de Baumgarten. E certo que Baumgarten dominou, como poucos, a logica
escolastica, e por isso mesmo seu grande mérito foi ter conseguido observar os limites
intrinsecos a ela. Esse ponto ¢ que configura como sendo a maior contribui¢cdo de Baumgarten

para a histéria do pensamento filosofico, pois o conceito de estética surge a partir da logica e,

5> Baumgarten é também autor de tratados latinos de metafisica, filosofia pratica e de logica.

6 CASSIRER, E. A filosofia do Iluminismo. Tradugio de Alvaro Cabral. Campinas: Editora da Unicamp, 1992.
Nessa obra, Cassirer dedica toda uma parte de capitulo aos problemas fundamentais da estética a Baumgarten.

7 Dentre as principais obras publicadas pela autora sobre esse tema destacam-se: Art of Invention and Invention
of Art.



11

nesse interim, € que se evidenciam, a0 mesmo tempo, os limites dela propria. A estética, nessa
perspectiva, ganha fundamentos filosoficos factualmente, e justamente isso assinala a
originalidade do pensamento de Baumgarten.

A obra de Baumgarten pode ser dividia em duas fases que estariam implicitas em seus
escritos, a saber, uma fase que podemos chamar de pré-estética e uma fase estética®. Podemos
marcar a fase pré-estética como aquela que teve inicio com a publicagdo, em 1735, de
Meditagoes. A fase estética, por sua vez, teve inicio com a obra Estética, propriamente dita,
publicada primeiramente em 1750.

A presente dissertacdo tem por principal objetivo discorrer sobre essa transigdo,
apresentando, consequentemente, a génese da estética enquanto um saber sistematico.
Considerando esse objetivo, nosso propdsito com o presente texto € apresentar, ainda que nao
exaustivamente, uma possivel linha de leitura que trace um itinerario histérico-filoséfico que
possibilitou Baumgarten forjar essa nova disciplina. Para tanto, este trabalho divide-se em trés
capitulos. No primeiro capitulo, tentaremos evidenciar a importancia do conceito de poema
para a formulagdo posterior do pensamento de Baumgarten. Portanto, tentaremos mostrar
como Baumgarten reaproxima a poética da filosofia através da relagdo entre poesia e
realidade, tendo em vista os precedentes em torno do assunto, mais especificamente a
influéncia da poética aristotelica. Para tanto, trataremos de expor como Aristoteles
fundamenta a caracterizacdo da criagdo poética, a partir da qual, em seguida, possibilita a
constru¢dao de uma teoria sobre o fazer artistico. Nao obstante, o que pretendemos tratar nesse
topico refere-se basicamente a relacdo da definicdo de poesia formulada por Aristoteles
retomando a nogao de mimese ja debatida anteriormente por Soécrates e Platdo. Ademais, sera
necessario abordarmos a reformulagcdo da no¢do de mimese feita por Aristoteles, tentando
indicar a diferenca desta em relacdo a leitura socratico-platonica. Dessa forma, procuraremos
esclarecer ainda a importancia da ideia de possibilidade para a fundamentacdo da teoria
poética aristotélica, o que posteriormente sera de grande valia para vislumbrarmos a
aproximacao tematica entre Aristoteles e Baumgarten.

No segundo capitulo, trataremos do salto que Baumgarten d4 de uma poética
filos6fica que se mostra insuficiente, nesse momento, para uma possivel teoria que dé conta
da fundamentagao dos fendmenos artisticos. Desse modo, veremos como Baumgarten define a
teoria estética a partir da primeira apari¢ao do termo que d4d nome a essa teoria, ocorrida no

paragrafo 116 de Meditagoes. Logo, sera necessario recorrer a grande influéncia de Wollff,

8 Cf Kirchof, 2003, p. 24.



12

principalmente no que se refere a importancia dada por ele a questdo da invencdo. Assim,
analisaremos mais detidamente o projeto filoso6fico de constituicdo de uma ars invendi,
proposto pelo proprio Wolff. Partimos do pressuposto de que o problema da ars invendi,
lancado por Wolff, tera em Baumgarten um desenvolvimento mais geral que implicard no
conceito de estética e, consequentemente, em sua fundamentagdo. Nesse topico do trabalho,
serd muito cara para nds a andlise feita por Buchenau, principalmente no tocante a
caracterizagdo da estética enquanto arte, organon e ciéncia.

No terceiro capitulo, a partir da defini¢do de estética como ciéncia do conhecimento
sensivel, caracterizaremos a sensibilidade enquanto faculdade do conhecimento inferior. Com
essa caracterizagdo esperamos explicar melhor o que Baumgarten entende por beleza, tendo
em vista também a ideia de perfei¢ao sensivel. Por fim, ainda nesse capitulo, aboradaremos a

nocao de verdade estética.



13

1 O CONCEITO DE POEMA COMO PONTE PARA O CONCEITO DE ESTETICA

1.1 Sobre a genése da reunido entre filosofia e poesia em Baumgarten a partir do

problema da relacio entre filosofia e realidade

Em sua obra, Meditagoes, Baumgarten incumbe a si proprio a tarefa de retomar a
relagdo entre a filosofia e a poesia’. Hoje, os estudos sobre as afeccdes sensiveis e o fazer
poético constituem possibilidades tematicas nenhum pouco estranhas em solo filoséfico.
Porém, durante séculos, os estudos ligados a sensibilidade foram considerados indignos, uma
vez que a sensibilidade era entendida, por muitos, como fonte de erro e engano. A
sensibilidade foi claramente menosprezada como area submetida a razdo. Nesse contexto,
afeito as artes, principalmente a literatura, Baumgarten sente a necessidade de restabelecer o
matrimonio entre arte e filosofia com uma teoria que situe uma relagdo nao hierarquica entre
sensibilidade e razdo. Para tanto, Baumgarten precisou retomar a abordagem héa muito ja feita,
porém sob um novo arcabouco lexical, proveniente de um eixo conceitual proprio de seu
tempo.

Desde a Antiguidade, o debate sobre o fazer artistico aparece disposto, com maior ou
menor constancia, entre os assuntos de analise filosofica. Aristoteles, com sua Poética, talvez,
seja o maior exemplo desse tipo de apropriacdo, possibilitando uma série de implicagdes e
nogdes que influenciaram inimeros autores e filésofos, dentre eles o proprio Baumgarten.

A partir de Aristoteles, no que tange ao estudo do fendmeno poético-artistico, muito
foi sendo produzido em torno do assunto. No entanto, segundo Baumgarten, a evocagdo ao
tema sempre fora organizada em forma de poéticas e retdricas!® que se mostravam
demasiadamente instrumentais: muitas vezes apenas mostrando como se deve fazer um
poema, outras apenas apontando de modo simplista como identifica-lo.!! Logo, esses outros
tratamentos ramificados, com o passar do tempo, geraram um afastamento dessas abordagens
em relacdo aquilo que seria filosoficamente mais austero (BAUMGARTEN, 1993, p. 9).

Aristoteles estabeleceu uma estrutura da arte poética levando em conta suas especificidades.

% Faz-se necessdrio salientar que, falando em poesia, consideraremos esse termo de maneira lata, dessa forma
incidindo por quase todo fendomeno artistico. Assim, como o proprio Baumgarten nos mostra, uma pintura € um
poema sdo semelhantes, ainda que a pintura, comparada ao poema, represente superficialmente as imaginagdes
de que advém, sendo o poema mais poético que a pintura.

10 Baumgarten cita, principalmente, Horéacio (pela poética) e Cicero (pela retdrica), mas também Quintiliano €
Longino. Dessa forma, seguindo essencialmente a tradig@o de literatura latina.

"'E 6bvio que tendo em vista a Poéfica Aristotelica nio fica descartada a possiblidade de a considerarmos a
partir desses pontos, porém ao nos depararmos com o escrito de Aristoteles podemos observar que seu objetivo
era mais amplo do que formar simplesmente um receitudrio poético.



14

Porém aquilo que pode ser considerado o grande topico filoséfico em questdo, talvez por nao
ser tratado de forma mais explicita, recebeu durante quase dois milénios menor atengdo. Este
topico versa justamente sobre a relagdo entre a arte poética e a realidade.

Ja em seus primeiros escritos, Baumgarten revela-se preocupado com esse
distanciamento estabelecido pela tradicdo filosofica entre a filosofia e a ciéncia da

composi¢ao do poema. Como expde o proprio autor:

De fato, desejo demonstrar que ¢ possivel, a partir do conceito de poema (que ha
muito me esta gravado na alma), provar numerosas afirmacdes sustentadas cem
vezes, mas que mal foram comprovadas uma so6 vez: desejo, pois, mostrar
claramente que a filosofia e a ciéncia da composi¢do do poema, frequentemente
consideradas afastadas uma da outra, constituem um casal cuja unido é totalmente
amigavel. (BAUMGARTEN, 1993, p. 10).

Assim, nota-se através de suas palavras que, além da tentativa de estabelecer uma
fundamentagao filosofica para a poética e as expressdes do belo, o problema ¢ antes outro.
Ainda que nao incomum na histéria da filosofia, o problema diz respeito, primeiramente, em
restabelecer uma aproximagdo entre filosofia e arte, tendo como pardmetro a tradi¢ao
racionalista na qual estava inserido. A respeito da relagdo que quer criar entre ambas as
atividades, Baumgarten parece buscar ndo s6 dar um novo sentido a arte (e especificamente ao
poema), mas proporcionar um carater sistematico, sem que por isso perca suas caracteristicas
particulares. E com esse intuito que estabelece suas bases. Assim, a reflexio de Baumgarten
surge, primeiramente, da inser¢do do debate sobre o fazer artistico no eixo da discussao
filosofica, pois, até entdo, grande parte das poéticas cldssicas posteriores a Aristoteles, como
identificou bem Baumgarten, constituiam “teorias limitadas que reduziam a arte a um saber-
fazer” (PRANCHERE, 1988, p. 9-10), dando predominancia a técnica em detrimento da
teoria sistematizada. Nessa perspectiva, a teoria poética mostra-se incompleta na tentiva de
explicar o fendmeno artistico, pois, enquanto uma teoria puramente normativa, ela codifica as
regras. A poética transmuta-se em um receituario contendo as prescricdes que devem ser
seguidas para que se confeccione uma bela obra de arte.

A poética se oferece entdo menos como uma teoria € mais como uma técnica: ela
ensina como obter certo efeito, que ¢ a beleza. Mas a natureza e o valor desse efeito
permanecem indeterminados. Nasce, assim, a necessidade de formular uma ciéncia do
conhecimento sensitivo que abarque, concomitantemente, o fundamento do fazer artistico e o
fundamento de apreensdo dos objetos belos, reforcando a relagdo entre a arte poética e a
realidade. Nesse movimento ¢ que Baumgarten vislumbrara o conceito de estética. Todavia é

necessario atentar que, para conseguir retomar a relacdo entre arte e filosofia, Baumgarten



15

teve que resgata-la justamente por onde primeiro fora estabelecida, dai a importancia de
autores como Horacio, Cicero e, principalmente, Aristoteles com sua Poética, que,
basicamente no que diz respeito a defini¢do de poesia, reverberarda por toda a historia do
conhecimento e influenciard Baumgarten na sua elaboragdo sobre o tema. Afinal, como ¢
possivel dar tal carater a criacdo poética sem recupera-la como mais uma parte da filosofia?
Por isso ¢ necessario vislumbrar do que trataram os cldssicos para melhor visualizar o intento
de Baumgarten na formulagdo de seu pensamento. Para tanto, tendo em vista a necesidade, em
um primeiro momento, de observamos como se desenvolveu o debate sobre o fazer poético na
historia do pensamento filoséfico, nada melhor do que fazer referéncia ao seu grande

expoente classico, a saber: Aristoteles.

1.2 A definicdo de poesia para Aristoteles e alguns precedentes da inser¢ao do conceito

de mimese e possibilidade ao debate do fazer poético

A Poctica, de Aristoteles, escrita em cerca de 340 a.C, mostra-se, certamente, como
uma das mais célebres obras do conjunto de escritos do filosofo grego. E considerada o
primeiro passo da cultura ocidental em busca de tentar estabelecer uma analise mais
sistematizada sobre o fendmeno poético. Seu titulo original em grego € [lepillomtikijc, ou
seja, em uma tradugao literal teriamos algo como Sobre a Poética. Percebe-se que o titulo ja
revela a intencdo do autor em instituir um estudo rigoroso sobre o fazer poético. Mesmo a
Poética sendo um primeiro passo de sistematizacdo mais detida, ndo ¢ a primeira referéncia
do assunto no mundo antigo. Recuperando os antecedentes da tematica, Platdo, na sua
Repiiblica'?, ja demonstra uma preocupagio sobre esse assunto.

Ao que tudo indica, a Poética, no estado atual, apresenta-se incompleta. Devendo ser,
a principio, composta de dois livros, o segundo, que provavelmente trataria da comédia,
perdeu-se com o tempo, restando apenas o texto que se refere a primeira parte. O proprio
Aristoteles reforca tal fato quando faz alusdo, na propria Poética, da existéncia de um
segundo escrito. No inicio do capitulo VI, assim diz: “da arte de imitar em hexametros e da
comédia trataremos adiante”!®. Sendo composta de 26 capitulos, a parte remanescente da obra

trata, sobretudo, da tragédia e um pouco da epopeia. Mesmo nessa parte, existem,

12 Aparentemente, Platdo, no livro II de sua Repiiblica, faz uma importante referéncia em relagdo a poesia. Na
discussdo sobre qual a melhor forma de se educar os cidaddos para que na republica se propague a justiga e ndo a
injustica, Platdo trata da necessidade de ensinar, dentre outros conteudos, a literatura. Nesse sentido, poderiamos,
talvez, vislumbrar um estudo poético embrionario em Platdo. Mas também podemos observar esse debate nos
livros I1I e X.

13 Cf. Poética, 1449b.



16

nitidamente, algumas omissdes que reforcariam, menos do que as proprias referéncias
inseridas no texto Aristotélico, a auséncia de um segundo livro que esclarecesse algumas
defini¢des postergadas. Um exemplo ¢ a definicdo exata de um conceito chave como o de

catarse. Como indica Fudouro de Sousa:

Nao ha duvida que o primeiro livro omitiu, entre outras, a defini¢do de catarse, e
quantas centenas, se ndo milhares, de paginas nos tem custado essa omissdo, sabe-o
quem quer que se proponha resolver o problema. Teria Aristoteles alguma vez
explicado em que consiste aquela purgagdo das emogdes a que visa a tragédia?
(2008, p. 32).

A partir dessa pergunta que se mantém, cabe acreditar na hipotese, alids, bem
plausivel, de que Aristételes tivesse desenvolvido melhor tal conceito no segundo livro.
Embora se apresente de forma incompleta, isso ndo serve como justificativa para desmerecer
a analise de Aristoteles sobre o fazer poético, uma vez que, ao contrario do que se pensa
corriqueiramente, a relagdo com a poesia ¢ bem mais do que sua variante lirica. Esse
pensamento simplista ocorre devido a expressividade e musicalidade que sdo inerentes a essa
variante. Logo, o conceito de poesia ¢ entendido aqui de forma mais ampla do que a restricao
dessa a mera forma. Decerto que € um erro enxergar poesia em todo objeto que se pretende
artistico, porém um erro maior ¢ considera-la somente a partir de rédeas ou grilhdes que
possam a restringir sobremaneira.

Para Aristoteles, a definicdo de poesia esta ligada a diferenca desta para com a
historia. No capitulo IX da Poéfica, o filésofo busca estabelecer a distingdo entre o historiador
e o poeta.'* Ao fazer esse cotejo, Aristoteles, por consequéncia, trata do que entende ser a
esséncia do exercicio do poeta, situando de forma elucidativa um razoavel conceito para
poesia. Basicamente, a poesia ¢ a imitagdo das a¢des humanas enquanto que a historia se
ocupa com a narra¢do dos eventos realmente ocorridos. Vé-se entdo que o conceito de mimese
ganha grande destaque.

Com terminologias distintas ¢ com diferentes abordagens, durante a Renascenga, a
mimese Aristotélica foi retomada com grande intensidade. Uma dessas aboradagens ¢ que
culminard com o canone da poética normativa que diz respeito a exigéncia da obra poética
estar em busca da perfei¢do em retratar a realidade. O sucesso de uma obra de arte, nessa
perspectiva, estaria ligado ao nivel de perfeicdo com que essa se identificasse com a natureza.

Disso segue um dos principais problemas genuinamente filosofico relacionado ao fazer

14 Cf. Poética, 1451a, 1451b.



17

poético, a saber, a relagdo entre a arte poética e a realidade. Porém, para ter de maneira mais
clara essa defini¢do, ¢ necessario um breve excurso que melhor a explique.

No pensamento de Socrates, ja se pode notar a importancia do debate em relagdo a
mimese e, consequentemente, podemos vislumbrar alguns aspectos pertinentes. Exemplo
disso encontra-se em uma passagem de os Memoraveis, de Xenofonte. Apos receber uma
resposta afirmativa de Parrasio'>sobre se a pintura nio é uma representacio das coisas que
vemos, Socrates expde outra perspectiva em relacdo a problematica em torno da mimese

inquirindo dessa forma:

— E também imitam a esséncia da alma no que tem de mais sedutor, mais amigavel,
mais desejavel, mais louvavel? Também ¢é possivel representar essa esséncia ou ndo?
— Mas de que modo, Sdcrates, ¢ que se poderia representar o que nao tem medida,
nem cor, nem nenhuma das propriedades de que falaste antes, algo que nem sequer
se v&?

— Sim, mas quando observamos o seu rosto, ndo vemos no homem expressoes de

amor ¢ de 6dio?
— Sim, parece-me que sim. (XENOFONTE, 2009, p. 206).

Podemos perceber dessa passagem que Socrates amplia o objeto de imitagdo sendo
esse referente tanto ao mundo visivel como ao mundo interior. Ainda que inserido nesse tema,
outro aspecto que aproxima Socrates do pensamento aristotélico ¢ a no¢ao de que o homem ¢
o principal objeto de representacdo da arte. Socrates nao deixa explicito, como faz Aristoteles,
que tal objeto seja relacionado a prdxis humana, mas deixa claro que a arte ndo so representa
o homem em suas acdes éticas. Pode deter-se também no homem em seu comportamento
psicoldgico, uma vez que a expressdo desse comportamento fosse observavel aos olhos.
Como visto, na tradi¢do socratica, a mimese era aplicada as artes de duas formas:
primeiramente, na sua capacidade de elaborar representagdes similares a realidade material,
em segundo, com essa mesma capacidade, s6 que relacionada aos estados animicos.

Platao, por sua vez, elaborou uma das mais célebres teorias relacionadas a mimese e
que se encontra na sua Republica, mais detidamente no livro X. Vinculada a uma possivel
teoria estética propria, a mimese em Platdo liga-se, indissoluvelmente, a sua doutrina
metafisica. A partir do famoso exemplo que diz respeito aos “tipos” de leito, inserido na
Republica, podemos inferir que, para Platdo, trés seriam os criadores e, em consenquéncia,

trés realidades criadas:

15 Parrasio de Efeso, grande pintor da antiguidade.



18

— Acaso ndo existem trés formas de cama? Uma que ¢ a forma natural, e da qual
diremos, segundo entendo, que Deus a confeccionou. Ou que outro Ser poderia fazé-
lo?

— Nenhum outro, julgo eu.

— Outra, a que executou 0 marceneiro.

— Sim

— Outra, feita pelo pintor. Ou ndo?

— Seja.

— Logo, pintor, marceneiro, Deus, esses trés seres presidem aos tipos de leito.

— Séo trés. (PLATAO, 2001, p. 453).

Dessa maneira, as trés formas sucitam trés realidades criadas por Deus, pelo artesdo e
pelo artista. Deus forja a primeira realidade (o arquétipo); o artesdo inspira-se na primeira e
forja a segunda (material); e o artista, autor da terceira, inspira-se na realidade criada pelo
artesdo. A criacdo artistica, segundo a teoria platonica, distancia-se cada vez mais da suma
realidade (SPINA, 1995, p. 85). O leito que o marceneiro constroi € um esbogo, simulacro do
leito que existe enquanto realidade suprassensivel, que ¢ absoluta. Assim, o leito criado pelo
artista ¢ uma coOpia em terceiro grau; € por essa razao que Platdo considera mais importante,
na sua reptblica ideal, a presenga de um sapateiro do que a de um pintor de sapatos'®. Enfim,

Aristoteles afasta-se da concepgao de Platdo e s6 consegue tal feito, como aponta Dolezel:

Porque ele libertou a mimese da sua ligagdo a metafisica. A mimese aristotélica é
uma fun¢do da produtividade artistica, um procedimento de poiesis. Neste quadro
sobressaem os aspectos criativos da mimese; o significado do termo desloca-se de
“imitacd0” para “representacdo” e para “criagdo” (inveng¢do). (DOLEZEL, 1990, p.
59).

Aristoteles estabelece, na Poética, a distingdo entre historiador e poeta e,
concomitantemente, entre historia e poesia. Segundo Aristoteles, a principal diferenca entre
historia e poesia situa-se na distingdo da narrativa de fatos acontecidos (t& ysvopeva) com a
narrativa de fatos que podem acontecer (v yévotto). Disso segue, segundo o mesmo filosofo,
que a diferenga entre o historiador € o poeta ndo se da somente pelo uso do verso. Mesmo que
puséssemos em verso os escritos de Herodoto, ndo deixariam de ser textos historicos uma vez
que tratam de ac¢des realizadas. Nessa relacdo, a poesia aproxima-se mais da filosofia do que a
historia. Enquanto a historia trata de fatos particulares, a poesia trata de verdades gerais. E
tratando de verdades gerais, a poesia busca representar o universal ao contrario do que decorre
com a historia — que pretende reproduzir o acidental, o particular. Ao contrario da historia, a

poesia liga-se ao exercicio filos6fico, logo tornando-a mais intima da filosofia. A historia ndo

representa, mas discorre sobre os acontecimentos. Assim, a inser¢do dos fatos ocorridos ndo ¢

16 Cf. Republica, 598b.



19

feita pela vontade do historiador, mas ¢ imposta pela restricdo e casualidade dos fatos que
estdo inseridos em um dado periodo de tempo. Entdo cabe a historia relatar pontualmente a
localidade de Tebas e quem era seu rei e alguns de seus feitos, fazendo ou nao
correspondéncia ao seu carater. Em contrapartida, a poesia tem o poder de atribuir a esse rei
pensamentos e agdes de acordo com um carater exposto respeitando o vinculo da
verossimilhanca e necessidade (1} 10 dvaykoiov)!”.

A poesia, segundo Aristételes, faz uma imagem, um verossimil (10 €ix0g) do real. Isto
¢, a poesia apresenta possibilidades relativas ao mundo. Ainda que partidindo de uma
realidade factivel, ela procura criar uma realidade possivel (t& dvvatd); uma gama de
possibilidades relativas ao mundo preeminente:

Portanto, o artista idealiza, ndo reproduz fotograficamente a natureza. Isso ndo quer
dizer que, transpondo a natureza, deixe de representd-la como tal. Ainda que

respeitando a natureza de Aquiles na /liada, cuja vinganga contra Agamenao estava
pondo a perder o exército grego no cerco de Troia, Homero nio deixou de fazer dele

um paradigma de grandeza, um verdadeiro her6i. (SPINA, 1995, p. 88).

A obra poética mostra-se em concreto como reveladora de possibilidades do real.
Assim, a poesia ¢ uma realiza¢cdo, um vir-a-ser que, por isso mesmo, apresenta-s€ coOmo um
projetar de possibilidades. Nessa perpectiva, a mimese aristotélica ¢ encarada ndo como uma
mera copia. Essa acepcao, de mimese enquanto copia, ¢ sobre a qual Platdo adverte em seus
textos, justamente por entender que essa atividade ocultaria o essencial. Outra perspectiva
seria entender a mimese enquanto uma representacdo do real. De maneira bem clara,
reconhecemos que a representagdo ¢ um recolocar a presenca de algo que ja se apresentou
alguma vez. Expondo de maneira ainda mais simples, podemos dizer que a representacao se
trata de uma evocagio de presenca anterior. Tal como a meméria'® que traz, de alguma forma,
acontecimentos que em algum momento apresentaram-se e, consequentemente, ja se
ausentaram, seria a obra poética uma representacdo? Assim como aparentemente um pintor
que pinta uma paisagem, a obra poética seria uma represenat¢do das coisas que existem na
natureza? Ao que tudo indica, partindo do texto aristotélico, essa ndo seria a alternativa mais
adequada. Tomar a mimese como mera representagdo significa estabelcer um vinculo
excessivo de dependéncia entre a obra poética e os objetos existentes no mundo. Na Poética,

Aristoteles considera o “imitar” como natural do ser humano:

17.Cf. Poética, 1451b.
18 Interessante notar que tanto a palavra giuneic como gvyuy (memoria em grego) possuem a consoante m (u)
redobrada, o que marca a ideia de repetigdo.



20

Ao que parece, duas causas, e ambas naturais geram a poesia. O imitar ¢ congénito
no homem (e nisso difere dos outros viventes, pois, de todos, ¢ ele o mais imitador,
e, por imitacdo, aprende as primeiras nog¢des), € os homens se compraem no imitado.
(ARISTOTELES, 1993, p. 27).

Disso segue-se como podemos observar nas atitudes das criangas que a imitacdo
enquanto constituidora da natureza humana contribui para a educacdo. Mas a questdo ¢ que
uma criang¢a, ao imitar aquilo que ouve ou vé, ndo o faz meramente em carater de reproducao
de contetido. Ao imitar a crianca se apropria dos objetos, que a provocaram em algum sentido,
e cria sua propria experiéncia em relagdo a essa apropriagao. Nesse sentido, por um impulso
mimético, o apropriado ¢ colocado em outra situacdo que por mais similar ou dispare que seja
mostra-se, ainda assim, como outro.

Logo, ainda que se utilize da experiéncia, tomando emprestado desta grande parte de
seus elementos, a criacdo poética ¢ uma apresentagdo orginaria com certa liberdade em
relacdo aos objetos atualizados no mundo. Dessa forma, como aponta Santoro:

Nao se trata de copiar ou representar as coisas com outras formas, de falar
metaforicamente dos objetos do real, mas de transformar todo o dominio dos objetos
prefigurados, pela alteragdo de seu lugar comum, ndo simplesmente em outros

objetos, mas em objeto nenhum, em abertura de possibilidades de aparigao. (1994, p.
52).

Fica claro entdo que o essencial da poesia ndo pode ser a mera imitagdo “reprodutora”
das aparéncias, nem restrita somente a “representacdo” dos objetos. A atividade mimética que
¢ concernente a poesia, segundo a perpectiva aristotélica, trata de tomar os objetos mundanos
em suas possibilidades de realizagdo, ou seja, fazer uma interpretacao diversa daquilo ja
presente no mundo. Dessa maneira, a obra poética mostra-se livre das concepgdes meramente
representativas para expandir espaco, através delas mesmas, a apresentagdo de uma
possiblidade referente ao mundo e que ¢ voltada para si mesma, com alguma autonomia e
liberdade em certa medida.

Aristoteles ja deixa claro em sua Poética a possibilidade de “superagdo” do real ao
afirmar que:

Com efeito, na poesia é de preferir o impossivel que persuade ao possivel que nao
persuade. Talvez seja impossivel existirem homens quais Z&uxis os pintou; esses
porém correspondem ao melhor, ¢ o paradigma deve ser superado. E depois, a
opinido comum também justifica o irracional, além de que as vezes irracional parece

0 que o ndo ¢, pois verossimilmente acontecem coisas que inverossimeis parecem.
(1993 p. 143).



21

O impossivel aqui posto por Aristoteles ¢ encarado como aquilo que ndo ¢ observado
na realidade, na natureza. Ou seja, ainda que ndo observemos antropomorfos que voem
naturalmente, seguindo essa figuracdo uma légica pautada principalmente na persuasao,
motrar-se-a como uma superacao de paradigma. Essa leitura da Poética revela-se distinta do
estipulado pela poética normativa. Ainda assim, lida com o conceito de mimese e,
consequentemente, com o vinculo de dependéncia da criagdo poética em relagdo ao real,
mesmo que nao em absoluto como queriam os tedricos normativos. Porém ¢ nitido que tal
leitura deixa o debate sobre a relagdo poesia e realidade em aberto. E essa abertura ¢ que
possibilitard, em meados do século XVIII, um salto investigativo que viabilizara a superagao
de uma poética estritamente mimética. E € nesse intuito que surge a contribui¢do inegavel de

Baumgarten.

1.3 Baumgarten e a definicao de objeto poético ou poema

Na secdo anterior, vimos como Aristoteles arquiteta sua teoria poética que tem como
base a nocao de mimese. A mimese em Aristoteles adquire outra configuragdo em comparagao
com a tradicao socratico-platonica. Na teoria aristotélica, a mimese nao se trata simplesmente
de copiar ou representar metaforicamente os objetos do real, mas sim de tomar os objetos do
mundo atualizado, fazendo uma apresentagao diversa dele, uma possibilidade.

Nesta secdo, veremos a fundamentagdo de Baumgarten sobre a criagdo poética e como
se caracterizam os objetos poéticos. Baumgarten parte da nogao de discurso para assim definir
o conceito de poema, e faz isso a partir de um arcabouco tedrico que tem na concepgao de
possibilidade, da mesma forma que em Aristételes, o ponto-chave de sua formulagdo poética.

Assim, esta secdo estd dividida em trés momentos. No primeiro, exporemos como
Baumgarten formula a no¢do de poema vinculado ao pensamento filoséfico. No segundo, por
sua vez, mostraremos a influéncia da filosofia leibniziana na elaboracdo feita por Baumgarten.
Por fim, no ultimo momento desta sec¢ao, indicaremos como Baumgarten formula os conceitos
de ficcdo verdadeira e ficgdes heterocosmicas.

Para Baumgarten, a criacdo poética vincula-se ao discurso que se caracteriza pelas
relagdes representativas que contém. Esse discurso, por sua vez, liga-se a uma liberdade
criativa. Eis ai um salto considerdvel frente a perspectiva estritamente mimética do fazer

poético. Sobre isso, atesta o proprio Baumgarten:



22

A partir da nogdo de poema, que apresentamos no§ 9, provém a liberdade de narrar
milagres. Inimeros exemplos gerados pelos melhores poetas atestam esta liberdade,
que, todavia, parece tornar-se uma licen¢a quando se encontra em um poema cujo
Unico objetivo era imitar a natureza. Com efeito, a natureza ndo possui nada em
comum com os milagres. (1993, p. 29).

Ora, nao possuindo a natureza nada em comum com os milagres ¢ podendo esses ser
representados em poemas, podemos afirmar que a obra poética apresenta uma possibilidade
para além do factivel? De que forma se da entdo, segundo Baumgarten, a relacdo entre poesia
e a realidade?

Para estabelecer o que seja proprio da poesia, Baumgarten, primeiramente, parte da
definicdo de discurso’’entendendo-o como sequéncia de termos que se constituem em
representacdes relacionadas. Interessante notar que, por considerar uma formulagdo
ontdlogica suficientemente conhecida’’, Baumgarten omite a definicdo de representacdo. Nao
obstante, podemos entender representacdo como aquilo que se apresenta a consciéncia do
sujeito pensante enquanto conteudo, podendo ela ser divida em sensivel ou inteligivel.
Segundo o autor, as representagdes relacionadas a criacdo poética sdo as sensiveis. Desse
modo, podem-se elaborar discursos sensiveis que em uma escala de perfectibilidade
ocasionem o discursso poético, pois, para Baumgarten, tendo em vista essas defini¢des, o
discurso sensivel perfeito é o Poema.”! Assim posto, Baumgarten indica quais os elementos
que compode a criacdo poética, sendo eles: as representagdes sensiveis, a sua associagdo e, em
se tratando mais especificamente do poema escrito, as palavras que as designam. As
representacdes poéticas sdo claras e confusas, cuja conceituacdo € uma apropriacao referente
ao debate inserido com mais vigor na historia da filosofia, principalmente, na modernidade,
advindas basicamente de Leibniz.

A extensdo fisica — os sentidos, consideradamente o meio pelo qual a razdo podia se
relacionar com o real — para o pensamento do inicio da modernidade, era responsavel por
falsear nossa percepcdo do mundo real. Com a revolugdo cartesiana, a liberdade de
representacao ¢ posta de lado a fim de se obter o conhecimento que possa ser certificado
como claro e distinto. Segundo Descartes, para se conhecer os objetos particulares ¢ preciso
desprender-se da liberdade de representacdo. Logo, o que resta em ultima instancia sdo as
caracteristicas de extensao, flexibilidade e mutabilidade do objeto fisico. Sobre isso, o proprio

Descartes descreve no célebre exemplo da cera, posto na segunda parte de suas meditacdes:

19 Do latim, oratio, sendo esse o termo que tem como correlato grego a palavra A6yoc.
20 Cf. Meditagoes filoséficas sobre alguns tdpicos referentes ao poema, § 2.
2L Cf. Ibid., § 9.



23

a cera, ela mesma, ndo era, decerto, a dogura do mel, nem a fragrancia das flores,
nem a alvura, nem a figura, nem o som, mas um corpo que ha pouco se me deparava
sob aqueles modos e, agora, sob outros, diversos dos primeiros. E que ¢
precisamente o que imagino, quando a concebo dessa maneira? Prestemos atengao e
removendo todas as coisas que ndo pertencem a cera, vejamos o que resta: nada
além com efeito, do que algo extenso, flexivel, mudavel. (2004, p. 57).

Dessa maneira, como afirma Del Valle:

A Descartes interessa o conhecimento da coisa extensa, para tanto nao apela aos
sentidos como fonte fundamental de conhecimento; a Estética nasce como um
intento de recuperar a particularidade sensivel que fora sacrificada em troca de uma
quantifica¢do confiavel, e certa. (2011, p. 306, tradu¢do nossa)?2.

O pensamento cartesiano levava pouco em consideragao tudo aquilo que ndo fora
quantificavel e demonstrado. Em consequéncia, a tradicdo classica (Platdao e Aristoteles,
sobretudo) fora colocada em um lugar afastado da luz da ciéncia. Como podemos notar,
Descartes estabelece uma separacdo entre res cogitans € res extensa (o que implicaria em uma
separacao entre entendimento e sensibilidade). Leibniz, diferente de Descartes, postula que ha
uma diferenca de graus entre as distintas formas de conhecimento. Essa concepgao sinaliza,
por sua vez, que nao ha separagdo radical entre as formas de conhecimento. Todavia o que ha
“¢ um principio de continuidade, desde as mais simples sensagdes, obscuras, confusas (les
petites perceptions), até as intuigdes claras e distintas da ciéncia.” (DEL VALLE, 2011, p.

320)%. Acerca disso, diz o proprio Leibniz:

Para melhor entender a natureza das idéias, é necessario fazer algumas
consideracdes acerca da variedade dos conhecimentos. Quando posso reconhecer
uma coisa entre as outras, mas sem poder dizer em que consistem suas diferengas ou
propriedades, o conhecimento é confiso. As vezes, sabemos claramente, e sem
davida alguma, se um poema ou um quadro ¢ bem ou mal feito, pois nele existe um
nao-sei-qué que nos satisfaz ou aborrece. Mas se posso explicar as particularidades
do que vejo, ai o conhecimento se torna distinto. E tal é o conhecimento de um
contrasteador, que discerne o verdadeiro do falso por meio de certas provas ou
particularidades que definem o ouro. (2004, p. 84).

Segundo Leibniz, o conhecimento ¢ claro e confuso quando ndo posso enumerar
isoladamente as marcas suficientes para distinguir a coisa de outras, ainda que a coisa de fato
tenha aquelas marcas: como cores, odores e sabores. Dessa forma, a distingdo se dd apenas
pelo testemunho dos sentidos € ndo por notas enuncidveis, pertencentes ao objeto de

conhecimento. J& os conhecimentos claros e distintos originam-se da possibilidade de

22 Passagem citada: A4 Descartes le interesa el conocimento de la cosa extensa y no apela a los sentidos como
fuente fundamental de conocimento, la Estética nasce como um intento de recuperar la particularidad sensible
que ha sido sacrificada em aras de uma cuantificacion confiable, certera.

23 Passagem citada: es un principio de continuidad, desde as mds simples sensaciones, oscuras, confusas (les
pétites percepctions), hasta las intuiciones claras y distintas de la ciéncia.



24

enumerar isoladamente as marcas que servem para discernir a coisa de todos os outros corpos
semelhantes.

Na verdade, Leibniz, no referido texto, debate com a tradicao cartesiana e apresenta o
que seria uma teoria das gradagdes do conhecer. Para Leibniz, o conhecimento claro nao ¢
necessariamente distinto por defini¢do. Portanto, as representacdes claras se opdem as
representacdes distintas na medida em que cada uma possui um sentido; as representagdes
distintas necessariamente sdo claras, mas o contrario ndo ¢ reciproco. O ouro, por exemplo,
possui tragos sensiveis (cor, maleabilidade, peso etc.) que o distinguem de outra coisa que nao
seja ouro. Porém esse aspecto apresenta apenas uma faceta do conhecimento, sendo que,
conforme Leibniz, para o verdadeiro conhecimento, que ¢ perfeito e cientifico, ndo bastam
marcas sensiveis como critério de classificagdo. A ciéncia, nessa perspectiva, tem por objetivo
tomar as multiplas propriedades, reduzindo-as a uma unidade essencial. O grande saber nao se
contenta com o “qué” das coisas, mas sim busca o “porqué” delas. Todavia o conhecimento
que compde a estética baumgartiana nao se ocupa pelo distinto. Nao cabe a poesia reportar as
causas dos fendmenos, cabe a ela desvendar imediatamente sua natureza de ser, pois as
intuicdes estéticas, ainda que comportem uma vasta quantidade de percepgoes, apresentam-se
ordenadas em uma unidade de multiplos. E dessa multiplicidade ¢ possivel, como aponta
Baumgarten, vislumbrar a ordem que a rege.

A partir da distingdo feita por Leibniz e que ¢ adotada por Wolff, Baumgarten
estabelece que o conhecimento sensivel possui espaco delimitado abaixo da distingdo. Sobre
1sso, afirma Kirchof:

Baumgarten conclui que ha apenas dois grandes dominios do conhecimento, a
sensibilidade e a logica. Baseando-se em Leibniz e em Wolff, o filosofo afirma que

o conhecimento sensivel é obscuro, ao passo que o conhecimento logico, claro e
distinto. (2003, p. 53).

Ele assim o estabelece, pois enquanto os conhecimentos claros e distintos sdo
dedicados ao trabalho com nocdes abstratas e gerais, sdo objetos da 16gica, os conhecimentos
claros e confusos sdo concentrados na analise das percepcdes sensiveis, sdo objetos da
sensibilidade. Por conseguinte, considera que as representacdes poéticas sdo representagdes
sensiveis, logo claras e confusas. Portanto, de um ponto de vista claro e distinto, podemos
descrever o conceito de febre como de uma elevacdo da temperatura do corpo humano para
além do que ¢ estabelecido como normal (algo entre 36 e 37 graus). Nessa elaboracao, tem-se
um numero de notas, tais como elevagdo de temperatura e a referéncia térmica, que compdem

a descricdo do estado febril, determinando-o. Porém nada impede de que a descrigao de febre



25

seja posta, por exemplo, como uma guerra empreendida contra a doenca pela for¢ca poderosa
do espirito (BAUMGARTEN, 1993, p. 19). Nessa possivel definicdo, encontramos um
numero maior de representacdes que ndo se caracterizam pela distingdo das marcas
perceptivas. Essas representacdes, segundo Baumgarten, sao mais claras do ponto de vista
extensivo. Ele trata a claridade dessas representacdes do ponto de vista extensivo para
diferenciar da claridade distinta que ¢ mais profunda em conhecimento, sendo sua clareza
maior do ponto de vista intensivo. Por conseguinte, as representagdes que possuem um
numero maior de outras representagdes que sao confusas, sdo mais poéticas. Baumgarten dé o
exemplo de Horacio que escreve “o Africo’* em luta contra as ondas de Icaro” em lugar de
escrever simplesmente “contra o vento™.

Nesse esteio conceitual, as imaginagdes aparecem com grande importancia, pois
tratam-se de representacdes sensiveis, e, a vista disso, sdo poéticas. Para Baumgarten, a
imaginacdo® designa a faculdade de reproducdo de representagdes dos sentidos. Fazendo
referéncia ao Suda?®, o proprio Baumgarten afirma ser a faculdade de imaginar “aquela que
extrai das sensac¢des as formas dos objetos sentidos e as reproduz em si mesma” (1993, p. 22).
Para o autor, as imaginagdes sdo menos poéticas que as ideias advindas das sensagdes na
medida em que aquelas s3o menos claras que essas. Porém, afirma Baumgarten, quando um
afeto nos provoca, isso acontece, pois esses afetos vinculam-se a ideias advindas da sensagao,
e existem poemas que geram afetos. O poema pode possuir imaginagdes que nao sao mortas,
ou seja, quanto mais imaginacdes que sucitem os afetos sensiveis o poema possuir, mais
perfeito ele se configura enquanto obra poética. Baumgarten, ao explicar esse passo, faz
alusdo a poetica horaciana. Horacio, em sua Epistola ad Pisones*’, chama a atengdo para a
necessidade dos poemas abrigarem imagens que levem o leitor a se afetar pelo escrito, assim

diz:

Nao basta serem belos os poemas; t€ém de ser emocionantes, de conduzir os
sentimentos do ouvinte aonde quiserem. O rosto da gente, como ri com quem ri,
assim se condo6i de quem chora; se me queres ver chorar, tens de sentir a dor
primeiro tu [...]; se declamares mal o teu papel, ou dormirei, ou desanderei a rir. Se
um semblante ¢ triste, quadram-lhe as palavras sombrias; se irado, as carregadas de
ameagas; se chocarreiro, as joviais; se severo, as graves. (2005, p. 58).

Seguindo a prescricdo horaciana, Baumgarten reitera a importancia de que as obras

poéticas conduzam seu espectador a um determinado sentimento. Isso também revela duas

24 Do latim, Afiicus,vento do sudoeste.

25 Do latim, Phantasma.

26 Célebre enciclopédia do mundo mediterraneo antigo.
27 A arte poética.



26

perspectivas relacionadas ao autor. Uma diz respeito ao carater que o autor adquire de
condutor de emogdes, nele o autor € visto como a espécie de um timoneiro de emogdes que
sdao intermediadas justamente pelas imaginagdes. O outro aspecto revelado em relagdo ao
autor vem em complemento ao primeiro e trata justamente do comprometimento do autor em
relacdo a obra. Uma vez que o autor conduz seu leitor ou espectador a um determinado
sentimento, deve assim fazer na medida em que ele mesmo sinta tal sentimento no momento
de concepgao da obra. Cabe ao autor evidenciar o vinculo que ele estabelece com a obra,
legitimando assim o sentimento a que pretende conduzir seu leitor.

A boa utilizacdo das imagens em um poema, segundo Baumgarten, permite justamente
separar os grandes dos pequenos poetas; separar mediocres de Homeros, pois quase sempre
aqueles poetas que prometem grandiosidades mostram-se apequenados por ndo cumprirem
com essa jura (1993, p. 22). Vé-se entdo que o autor, amparado pela obra de Horacio, ndo
rechaca as imaginagdes do seio da poesia, ao contrario, até exalta a boa utilizagcdo desse
recurso. Esse que serve até como um critério para o reconhecimento dos bons e dos maus
poetas. No entanto vale o destaque de que Baumgarten, seguindo também a letra horaciana,
adverte sobre o perigo da ma utlizacdo das imaginagdes. As imaginagdes, para Horacio,
devem ser usadas com prudéncia. Isso se da, pois corre-se o risco de assoberbar de imagens

uma narrativa em que ndo ha lugar, nem espago para tanto. Sobre isso, diz Horacio:

Nao raro, a uma introdugdo solene, prenhe de promessas grandiosas, cosem um ou
dois retalhos de purpura, que brilhem de longe, quando se descreve um bosque
sagrado e um altar de Diana, os meandros duma fonte a correr apressada por amena
campina, o Reno ou o arco-iris; mas esses quadros ndo tinham lugar ali. (2005, p.
55).

A partir dessa passagem, Baumgarten observa a urgéncia de apontar a necessidade do
autor em saber representar da forma mais adequada possivel as imaginagdes de seu poema.
Como podemos perceber, para Baumgarten a imaginagdo desperta emogdes, aviva as paixoes,
e isso ndo implica decadéncia humana, pelo contrério, ¢ parte da aquisicdo de conhecimentos

e até de uma propedéutica moral. Nesse ponto, Baumgarten segue um principio leibniziano

anunciado nos Ensaios de Teodiceia, o qual diz que:

Acho que é um defeito dos historiadores se ligarem mais ao mal do que ao bem. O
objetivo principal da historia, ¢ da mesma forma o da poesia, deve ser ensinar a
prudéncia e a virtude através de exemplos e, depois, mostrar o vicio de uma maneira



27

que provoque aversio a ele, e que leve ou sirva para evita-lo®®. (LEIBNIZ, 2013, p.
54, tradug@o nossa)

A imaginagdo mostra-se como proped€utica a moral uma vez que — a partir, por
exemplo, da criagdo literaria ou das artes plasticas — pode conduzir para o bem as paixdes,
sensibilidades despertadas e, por ventura, moldadas pelas imaginagdes. Interessante notar que
moldar as paixdes ¢ um assunto que nesse periodo transita de maneira inerente ao ambito do
debate sobre a educacdo. Com isso, marca-se, principalmente a partir do século XVIII, a
importancia da nog¢do de gosto. Nessa perspectiva, a imaginacdo bem adequada para seu
desfrute implica o bom gosto.

Tendo em vista sua capacidade de apreender cognoscivamente o possivel, até na
politica a imagina¢do ¢ vista com bons olhos. A imagina¢do aparece como uma ferramenta
para o exercicio politico. Hobbes, em Leviatd®, correlaciona imaginacio e desejo
incorporando esses dois aspectos como recursos do planejamento e do célculo politico. Os
produtos da imaginagdo, enquanto representagdes, motivam o entendimento e auxiliam na
tomada de decisdo, pois tém um carater projetivo. Assim encarada, a imaginagao revela, como

aponta Del Valle, dois aspectos de suma relevancia:

O primeiro € a relagdo da imaginagdo com o possivel e, o segundo, a relagdo da
imaginagdo com o mundo. Como criacdo de possibilidade [...] o poder imaginativo
permite que a imaginagdo rompa com o velho esquema retérico que a associa
predominantemente com o passado e com a memoria especialmente. (2011, p. 310,
traducdo nossa)*°.

A partir dessa leitura, observamos que o primeiro aspecto, o projetivo, ¢ importante
para compreender como a imaginacdo adquire valor como instancia criativa. J4 o segundo
aspecto mostra-nos mais claramente a relacdo que se estabelece entre imaginacdo ¢ mundo.
Essa relagdao ganha forga principalmente com o empirismo. A imaginagdo vincula-se a partir

de entdo a epistemologia:

28 Passagem citada: Je trouve que ¢’est un défaut des Historien, qu’ils s attachent plus au mal qu’au bien. Le but
principal de I’Historie, aussi-bien que de la Poesie, doit étre d’enseigner la prudence e la vertu par des
exemples, e plus de montrer le vice d 'une maniere qui en donne de [’aversion, e qui porte ou serve a I eviter.

2 No capitulo XVI do Leviatd, Hobbes trata da representagdo ou imagem que as pessoas fazem de uma multiddo
enxergada em um soé ser. Isso estd de acordo como o desejo pela unidade que constitui e garante o Estado civil.
Logo, podemos entender que, para Hobbes, essa representagao sdo produtos da imaginag@o enquanto pilar social.
30 Passagem citada: El primero es la relacion de la imaginacién con lo posible y, el segundo, la relacién de la
imaginacion con el mundo . Como creacion de posibilidades [...] la potencia imaginativa le permite a la
imaginacion romper conel viejo esquema retorico de asociarla preeminentemente con el pasado, con la
memoria, especialmente.



28

Nossos sentidos externos percebem objetos e a percepcdo destes objetos deixa uma
impressdo na mente, que € considerada como uma cera virgem. A memoria permite
que estas percepcdes sigam vivendo na mente como se fossem quadros das coisas
percebidas. As ideias, pois, operam com imagens e sao indissocidveis genéticamente
aelas. (DEL VALLE, 2011, p. 311, tradu¢do nossa)’!.

Com essa valorizagdo da imaginagdo enquanto representagdo indissociavel do
sensivel, Baumgarten, associando aos estudos poéticos, comega formular a resposta para o
problema da relagdo entre poesia e realidade. Segundo o autor, os objetos das representacdes
que se manifestam a partir das imagina¢des sdo ou possiveis no mundo preeminente ou
impossiveis. As imagina¢des possiveis no mundo atualizado, ele d4 o nome de ficgdes
verdadeiras (Figmenta vera). Ja aquelas que sdo impossiveis no mundo atualizado, ele nomeia
apenas de ficcdes (Figmenta). Assim Baumgarten entende, pois os objetos ficcionais sdo
possibilidades desse mundo ou possibilidades existentes em outros ordenamentos. Essa
elaboragdo remonta claramente a uma acep¢ao da metafisica de Leibniz. Para Leibiniz, Deus,

antes de criar o mundo, fez uma escolha entre varias opg¢oes de geracgao:

A sabedoria de Deus, ndo contente em abragar todos os possiveis, 0s penetra, 0s
mede compara, uns contra os outros [...] ela chega a ir além das combinagdes finitas,
faz uma infinidade de combingdes infinitas, isto ¢, uma infinidade de séries
possiveis do universo, cada uma das quais contém uma infinidade de criaturas, e por
esse meio a sabedoria divina distribui todos os possiveis que ja tinha examinado a
parte, igualmente em sistemas universais que ela compara ainda entre eles. (1747, p.
130, tradugdo nossa)*2.

Nessa perspectiva, entende-se que, dentre varias possibilidades, Deus, em uma analise
sobre aquilo que seria o melhor, escolhe e atualiza o0 mundo do qual todos nos fazemos parte.
Isso significa dizer que o mundo preeminente ¢ o atualizado em relagdo as infindas
possibilidades de outros mundos. Nesse sentido, os mundos possiveis sdo variagdes factuais
distintas, ou seja, uma gama de alternativas sequenciais de fatos e ordens de acontecimentos
tanto do passado quanto do presente ou do futuro — segundo Baumgarten, esses seriam os
contetidos das fic¢des verdadeiras. Mesmo a nogdo de possibilidade de mundos com outras

estruturas bioldgicas e fisicas sdo contempladas por Baumgarten. Esses, por sua vez,

31 Passagem citada: Nuestros sentidos externos perciben objetos e la percepcion de estos objetos deja una huella
en la mente, que es considerada como una cera virgen. La memoria permite que estas percepciones sigan
vivendo en la mente como si fueran cuadros de las cosas percibidas. Las ideas, pues, operan con imdgenes y son
indesligables genéticamente de ellas.

32 Passagem citada: La sagesse de Dieu, non contente d’embrassertouslespossibles, les penetre, les compare, les
pese les uns contrelesautres, pourenestimerlesdegrés de perfection ou d’imperfection, lefort e lefoible, lebien e le
mal: ellevamémeaudeldadescombinaisonsfinies, elleen fait une infinité d’infinies, c’est a dire une infinité de suites
possibles de I'Univers, dontchacunecontient une infinité de Créatures; e par ce moyen La Sagesse divine
distribue touslespossiblesqu’elle avoit déja envisagés a part, enautant de systémesuniversels, qu’elle compare
enconre entre eux.



29

conforme Baumgarten, seriam os contetidos das ficcdes. A partir dessa apropriagdo
conceitual, Baumgarten torna-se um dos precursores da inser¢do do debate dos mundos
possiveis, sob a influéncia da metafisica leibniziana, relacionado ao fazer literario. Deixando
o debate estritamente metafisico de lado e aproveitando dessa teoria no ambito dos estudos do
fazer poético, segue que dessa apropriagdo, segundo o autor, os objetos ficcionais podem ser
possibilidades tanto desse mundo quanto de outro.

Para Baumgarten, os objetos ficcionais (Figmenta) t€m carater de impossibilidade
tanto somente nesse mundo preeminente, factual, como também podem ser impossiveis em
qualquer outro mundo possivel. Aqueles objetos ficcionais impossiveis somente nesse mundo
atualizado, Baumgarten chama de heterocosmicos. J4 os objetos ficionais que, por sua vez,
mostram-se impossiveis de acontecer tanto no mundo atual quanto em qualquer outro
concebivel, ele chama de utopicos. E dessa distingdo, Baumgarten declara que somente as
ficcdes “verdadeiras (Figmenta vera) e heterocosmicas sdo poéticas” (1993, p. 30). Assim
estabelece, pois as ficgdes utopicas possuem muitos elementos que se contradizem,
diferentemente das ficcdes verdadeiras e heterocosmicas que, segundo ele, por serem
poéticas, nada em sua constituicdo se contradiz. Isso em acordo com o que o poeta Horécio ja
havia declarado, pois:

Deve-se seguir a tradi¢do, ou criar caracteres coerentes consigo. Se o escritor reedita
o celebrado Aquiles que este seja estrénuo, irascivel, inexoravel; Ino, chorosa; Ixion,
pérfido; lo, erradia; Orestes, sorumbatico. Quando se experimenta assunto nunca
tentado em cena, quando se ousa criar personagem nova, conserve-se ela até o fim
tal como surgiu de comego, fiel a si mesma. (2005, p. 58-59).

As ficgdes heterocosmicas, como o proprio nome anuncia, sao outras ordens paralelas
ou ndo aos acontecimentos do mundo atualizado, que desvendam outros mundos. Logo,
caracterizam-se nao somente por serem impossiveis nesse mundo, mas também por possuirem
uma ordem nado contraditoria em seu interior. Seguindo essa leitura, podemos constatar que
Baumgarten concorda plenamente com Horacio quando este diz que € necessario que as
ficcdes, ao mesclarem verdade e mentira, sejam confeccionadas de tal modo “que do comeco
ndo destoa o meio, nem, do meio, o fim.” (2005, p. 59). Nessa perspectiva, cada mundo
ficcional apresenta uma ordem especifica a ele. Essa ordem ¢ como que um indice que aponta
tudo o que seria aceitavel no mundo ficcional, seja ele referente a ordem que rege este mundo
atual caracterizado, segundo Baumgarten, pela ficcdo verdadeira, ou em uma ordem distinta
dessa, designando assim uma fic¢do heterocosmica. Isso significa que tudo aquilo que cerca a

constituicdo desses mundos ficcionais deve estar de acordo com a ordem por ele apresentada.



30

Essa ordem ¢ observada a partir da relacdo com o todo da obra, mas sabemos que as obras
poéticas, principalmente as narrativas, sdo registros particularizados de uma ordem que as
sobrepde e que nao temos acesso a totalidade propriamente dita. Ou seja, a totalidade da obra
nao ¢ a totalidade do mundo ao qual ela se refere.

Sabemos, por exemplo, que a trilogia tebana descreve eventos em um recorte temporal
que abrange desde o nascimento de Edipo até a derrocada completa da sua vida e de sua
familia. E dessa narrativa, que ¢ um recorte da totalidade do mundo em que se insere,
podemos vislumbrar uma ordem que, essa sim, se liga com a totalidade desse universo. Ora,
mas as partes que compde uma obra poética podem apresentar-se, quando vistas
isoladamente, de modo irregualar ou inapropriado. Porém ainda que ndo alcancemos a
totalidade do mundo em que determinada obra poética se insere dela podemos vislumbrar a
ordem que rege ndo somente ela, mas o todo do qual ¢ proveniente. Como atesta Leibniz em

sua Teodicéia:

A parte do mais curto caminho entre duas extremidades, ¢ também o mais curto
caminho entre as extremidades dessa parte: mas a parte do melhor ndo ¢é
necessariamente o melhor que se poderia fazer dessa parte; porque a parte de uma
coisa bela nao ¢ sempre bela, podendo ser tirada do todo, ou tomada de dentro do
todo, de uma maneira irregular. Se a bondade e a beleza consistissem sempre em
alguma coisa de absoluto e uniforme, como a extensdo, a matéria, o ouro, a agua ¢
outros corpos que se supdem homogéneos ou similares, seria necessario dizer que a
parte do bom e do belo seria bela e boa como o todo, pois seria similar ao todo.
(1747, p. 120-121, traducdo nossa)**.

Em conformidade com esse principio, podemos atestar que, aplicado a teoria de
criacdo poética baumgartiana, da obra poética, a partir dos elementos que a compdem, podem
retirar-se amostras da grande totalidade do mundo que ela apresenta. Tais elementos que, por
sua vez, circunscrevem a relagao com o todo. Assim, para Baumgarten, na confec¢do de uma
obra poética, ¢ necessario levar em conta os elementos que a compordo, tendo a vista o
ordenamento em que irdo se situar.

Caso as experiéncias disponiveis no mundo preeminente ndo sejam suficientes para a
composi¢do, entdo € necessario recorrer as ficcdes verdadeiras, esforcando-se, assim, para

compor o poema, apresentando novos elementos a partir do que se conhece. Porém se ainda

33 Passagem citada: La partie du plus court chemin entre deux extrémités, est aussi le plus court chemin entre les
extremités de certe partie : mais la partie du meilleur tout n’est pas necessairement le meilleur qu’on pouvoit
faire de cette partie; puisque la partie d'une belle chose n’est pas toujours belle, pouvant étre tireé du tout, ou
prise dans le tout, d’'une maniereé irreguliere. Si la bonté e la beauté cosistoient toujours dans quelque chose
d’absolu e d’uniforme, comme [’éttendue, la matiere, l’or, I'eau, e autres corps supposés homogenes ou
similaires, il faudroit dire que la partie du bon e du beau seroit belle e bonne comme le tout, puisqu’elle seroit
toujours ressemblante au tout.



31

assim nao for o suficiente para compor uma narrativa poéticamente rica, sera imprescindivel
recorrer as ficgdes heterocosmicas. Por isso as ficgdes “tanto as verdadeiras como as
heterocoésmicas, em certas condi¢des, sdo necessarias ao poema” (BAUMGARTEN, 1993, p.
32).

Imaginemos que um autor com o intuito de criar uma obra poética trace o panorama
geral daquilo que ir4 criar, entdo concebe que sua narrativa terd trés personagens centrais e
que estes irdo discutir sobre a teoria darwiniana da evolugdo. Até esse ponto, ao que tudo
indica, a narrativa parece estar disposta no que Baumgarten chama de ficcao verdadeira, na
medida em que os elementos configurados ndo destoam da experiéncia que temos do mundo

»3 ndo satisfeito com o ja criado, estipula que os

preeminente. Porém o autor “planeado
personagens que irdo debater o tema proposto serdo simplesmente um octépode, uma solitaria
e um embrido humano. Como podemos notar, a barreira das ficgdes verdadeiras fora superada
para que, nesse quadro poético, fosse possivel o didlogo de seres tao dispares. Isso ¢ possivel
em outra ordem, o que configura uma fic¢@o heterocosmica em que o fabuloso estivesse como

a égide de ordenagao. Como atesta Baumgarten:

Ja observamos que o poeta ¢ como um demiurgo ou um criador; logo, o poema deve
ser, por assim dizer, um mundo. Em relagdo ao poema e por analogia, portanto, é
necessario considerar como verdadeiro o que os filésofos consideram como evidente
em relagdo ao mundo. (1993, p. 37).

Portanto, fica claro a liberdade poética que o artista, na perspectiva proposta por
Baumgarten, adquire, pois, nessa perspectiva, o artista ndo se constrange em criar, a0 passo
que nas teorias estritamente miméticas isso seria um problema. Para Baumgarten, ndo ha
restrigdes na concepgdo de que o artista imita a natureza. Isso ocorre na medida em que a
semelhanga entre o processo criativo do poeta € os processos naturais ¢ que sustentam uma
proximidade que muitos denotam como imitag¢do. Nesse sentido, o poeta imita a natureza, ndo
por observa-la com o intuito de, a partir dessa observacdo, meramente retrata-la fielmente.
Sobretudo, o artista “imita” a natureza, na medida em que o ordenamento inerente ao universo
de sua criagdo poética estd em acordo com um principio de ordenagao e a natureza possui um
principio ao qual esta circunscrita. Logo, podemos entender a imitag@o “como sendo o efeito
que ¢ semelhante a outro efeito” (BAUMGARTEN, 1993, p. 50). Isto é, uma relacdo mais de

semelhancga de processos do que propriamente de modelo.

3% O exemplo que se segue ¢ baseado em uma imagem criada por Vilem Flusser.



32

Como pudemos observar até aqui, um dos problemas genuinamente filosoficos
relacionado ao fazer poético se da justamente na relagdo da obra poética com a realidade.
Vimos que, nesse sentido, Aristoteles conseguiu afastar-se da concepgao socratico-platonica
deslocando a mimese da discussdo metafisica. A mimese em Aristoteles passa a ser uma
atribuicdo da atividade artistica ligada mais a nocdo de possibilidade. A atividade poética ndo
¢ mera imita¢do ou mera representacdo dos objetos do mundo atualizado. Ela, na perspectiva
aristotélica, mostra-se como atividade de apresentacdo dos objetos mundanos em suas
possibilidades de realizacdo. Porém ainda que nessa perspectiva a atividade poética ganhe
mais autonomia na medida em que o poeta ndo retrata, mas cria, ela mantém-se presa aos
possiveis concernentes ao mundo atualizado. Isso limita as possibilidades criativas. Ainda
assim, vimos que Aristoteles reconhece que uma “supera¢do” do real fosse plausivel, mas isso
somente ligado ao poder persuasivo. Nao obstante, a leitura apresentada, a partir do
pensamento inserido na Poética, diverge daquela leitura reducionista proposta pela poética
normativa e que foi superada justamente pela inser¢do da no¢do de possibilidade ja articulada
por Aristoteles. E essa superagao ficou a cargo de Baumgarten.

Baumgarten ratifica até certo ponto a teoria aristotélica. Da mesma forma que
Aristoteles, para definir poesia, considera o poema enquanto uma espécie de discurso,
Baumgarten define o poema enquanto sendo o discurso mais perfeito®>. Mas apoiado no
desenvolvimento do pensamento filos6fico moderno, principalmente na ontologia leibniziana,
ele amplia a teoria aristotélica a0 mesmo tempo em que promove uma nova relacdo entre
poesia e realidade. Amplia enquanto acolhe as obras poéticas, ndo s6 o que € possivel, tendo
como referéncia os fatos e os objetos observaveis, mas também aquilo que se mostra
impossivel nesse mundo atualizado. E, consequentemente, estabelece uma nova relagdo entre
poesia e realidade na medida em que a énfase exagerada a mimese ¢ deixada de lado com a
nogdo de ficgdes heterocésmicas. As obras poéticas que apresentam possibilidades
pertinentes somente ao mundo atualizado, Baumgarten chamou de fic¢des verdadeiras. Ja
aquelas que se mostraram impossiveis em relagao a ordem atualizada, mas que sao possiveis
em outros mundos, ele nomeou fic¢des heterocosmicas.

Assim, podemos entender que a obra poética acorda os sentidos e dimensiona as
possibilidades de realidades varias. No que diz respeito a Aristoteles, podemos dizer que a

teoria poética de Baumgarten reitera a no¢ao de que o fazer poético conduz o artista a criagao,

35 A referéncia que temos para estabelecer essa relagdo deve-se ao fato de que para se referir ao termo discurso
Baumgartem utiliza a palavra latina oratio que, por sua vez, caracteriza-se por ser o equivalente latino da palavra
grega Adyog que fora utilizada por Aristoteles.



33

e ndo estritamente a copia como em Platdo, pois a relagdo que Aristoteles estabelece, na qual
a obra poética trata-se de uma criacdo ficcional, a partir de uma releitura do mundo
atualizado, tem sua convalidacdo em Baumgarten. A relagdo estipulada por Baumgarten
constitui-se a partir da articulagdo de duas realidades: a ficcional verdadeira e a
heterocosmica, sendo que essas realidades relacionam-se entre si de forma caleidoscopica,
podendo equivaler-se, complementar-se ou mesmo suplementar-se.

A estruturacdo que Baumgarten estipula sobre as perspectivas ficcionais,
principalmente a nog¢ao de ficcdo heterocosmica, atesta, sobretudo, a compreensdo da
experiéncia e criagdo artistica como percep¢do e desvelamento de outros ordenamentos
possiveis. Em Meditagoes, Baumgarten diz que a obra poética € composta por representacdes
sensiveis. A obra poética pode manifestar tanto representacdes coincidentes com o mundo
preeminente como representacdes nunca antes observadas no mundo atualizado. Essa
capacidade de criar a partir da identificacdo de uma ordem similar ou ndo ao mundo em que
nds habitamos ¢ que possibilitard a Baumgarten a fundamentagdo da sensibilidade como
analoga a razdo. Isto ¢, como uma faculdade que possui a capacidade de captar e gerar no
discurso poético um ordenamento possivel tal como a razdo apreende conceitualmente e
analiticamente o ordenamento atualizado. Para tanto, Baumgarten precisou primeiramente
afirmar, ainda em Meditagoes, a importancia da sensibilidade.

Ainda que o foco de Baumgarten fosse estabelecer uma poética filosofica, essa nao
seria suficiente para dar conta de todo o aspecto do sensivel. E necessario entdo ampliar o
foco, pois a poética filoséfica leva ao conhecimento do discurso sensivel perfeito, e isso,
atesta Baumgarten, supde, portanto, a presenca da faculdade do conhecimento inferior no

poeta (1993, p. 53). Assim diz Baumgarten:

Esta seria a ocasido dos filésofos voltarem suas pesquisas, ndo sem um enorme
beneficio, para as técnicas que permitem afinar e agugar as faculdades inferiores do
conhecimento e de utiliza-las de modo a proporcionar um maior proveito ao mundo.
(1993. p. 53).

Observamos que, a partir da teoria das ficcdes que Baumgarten apresenta, Meditacoes
mostra-se assim como primeiro passo para se chegar as no¢des mais amplas sobre o dominio
do sensivel. Nessa perspectiva, podem ser consideradas como um empenho prévio de
fundamentagdo. Assim, Baumgarten anuncia aquilo que seria uma nova ciéncia. E esta
caracteriza-se por ser aquela que levaria pela primeira vez os filésofos voltarem-se a uma

ciéncia que possibilitasse o agugamento das faculdades inferiores do conhecimento. Ou seja, a



34

possibilidade de agucar a sensibilidade. E a questdo do sensivel, para Baumgarten, ndo pode
ser mais entendida apenas com a antinomia estabelecida entre poética e retorica como
entendiam os antigos e que permeou boa parte do debate inscrito em Meditagoes. Logo, cabe
a ele, a partir de todas as artes liberais, vislumbrar uma area do conhecimento que agregue
todas elas em um ponto comum sem que desconsideremos suas particularidades. Portanto, a
tentativa dos antigos em tragar um panorama filosofico dos fenomenos poéticos sera estendida
a todas as formas de expormos as representagdes sensiveis tendo elas como referentes o
mundo preeminente ou um mundo heterocosmico. Consoante a essa ampliacao de visao nos

estudos relacionados as afec¢des sensiveis, a estética surge como uma nova ciéncia.



35

2 O AMADURECIMENTO DO CONCEITO DE ESTETICA

Tendo como fio condutor o problema da relagdo entre poema e realidade, vimos até
aqui que Baumgarten empenhou grande esforco para o restabelecimento do convivio intimo e
amigavel entre poesia e a filosofia. Nesse intuito, Baumgarten desenvolve toda uma analise do
fendmeno poético em Meditagoes. Ao fazer essa analise, ele fornece uma leitura que reporta a
tradi¢do classica a0 mesmo tempo em que toma como grande alicerce o racionalismo alemao
em voga na época. Contudo, Baumgarten percebe que o grande suporte de seu exame viria da
necessidade de ampliagdo das nogdes relacionadas ao dominio do sensivel. Por isso a
necessidade de se vislumbrar uma area do conhecimento que dé conta ndo s6 de embasar os
fendmenos poéticos, mas que também possa marcar definitivamente a sensibilidade como
area incontestavel de conhecimento. Entretanto qual o sentido da estética no exato momento
de sua invencao?
O nome e a defini¢do da estética encontram-se ja ao fim de Meditag¢ées, mais precisamente no
pardgrafo 116. Nessa passagem, Baumgarten introduz a estética como uma nova parte da
logica ou como ciéncia auxiliar da logica. Ele afirma anteriormente, no paragrafo 115, que a
logica tradicional tornou-se insuficiente como propedéutica do sistema filos6fico na medida
em que ela ndo ¢ uma ciéncia capaz de dirigir todas as faculdades cognitivas. Ela se limita a
dar as regras ao conhecimento racional, no sentido estrito do termo, e negligencia as regras do
conhecimento sensivel. Assim Baumgarten (1993, p. 53) relata: “certamente serd a tarefa da
logica em sentido geral suprir esta faculdade com as regras que o orientem neste
conhecimento sensivel das coisas; mas quem conhece nossa ldgica, sabe a que ponto este
campo ¢ falho™.

A partir dessa observagdao, Baumgarten vé a necessidade de vislumbrar uma ciéncia
que compreenda e dirija a faculdade inferior, ou ainda, uma ciéncia do mundo sensivel do
conhecimento de um objeto (1993, p. 53). E com o intuito de suprir tal necessidade, eis que

pela primeira vez o autor utiliza o termo estética, escrevendo dessa forma:

podemos facilmente descobrir o termo assim definido. Ja os filésofos gregos e os
padres da Igreja sempre distinguiram cuidadosamente as coisas sensiveis (aisthéta)
das coisas inteligiveis (noéta). E evidente o bastante que as coisas sensiveis ndo
equivalem somente aos objetos das sensacgdes, uma vez que também honramos com
este nome as representacdes sensiveis de objetos ausentes (logo, os objetos da
imaginacdo). As coisas inteligiveis devem, portanto, ser conhecidas através da
faculdade do conhecimento superior, e se constituem em objetos da Lodgica; as
coisas sensiveis sdo objetos da ciéncia estética (epistemé aisthetike), ou entdo, da
ESTETICA. (BAUMGARTEN, 1993, p. 53).



36

Ja na filosofia grega, principalmente com Platdo e Aristoteles, passando pela filosofia
medieval com Agostinho e Aquino, o conhecimento fora bem delimitado em sensivel e
inteligivel. Esse dualismo caracterizava o conhecimento da percep¢do como pertencente a um
nivel inferior. Quando muito, o conhecimento sensivel era tratado como um estagio cognitivo
menos elaborado em relagdo ao conhecimento 1dgico, que por sua vez estaria ligado a intuigao
ou as imagens do mundo (KIRCHOF, 2003 p. 22). Baumgarten nao nega a diferenca entre os
dois modos de conhecimento, mas os considera de uma maneira mais equanime. Enquanto as
coisas inteligiveis possuem uma esfera propria que possibilita o seu conhecimento, as coisas
sensiveis também possuem uma esfera que as acolhe no intento de conhecé-las em outra
perspectiva.

Nos registros do curso de 1750°°, Baumgarten explica que o termo estética advém
mais precisamente de aisthanomai (aicOdvopar), que significa o mesmo que designa o verbo
latino sentio, a saber, todas as sensagdes claras. Segundo Baumgarten, as sensagdes se
dividem em sensacdes externas e sensagdes internas, ou seja, sensagdes de origem corporal
das quais estamos conscientes e que se relacionam com os meus sentidos, € sensagdes que sao
produzidas somente no meu animo. Logo, esse termo (estética), que designa as sensagdes
claras em geral, se aplicard, para Baumgarten, a ambos os tipos de sensa¢do. Assim como o
verbo sentio também designa o fato de perceber alguma coisa de maneira sensivel e que o
termo grego possui o mesmo sentido, Baumgarten entende que ele designard também as
representacoes sensiveis. E como ele bem observa, esta ¢ também a forma utilizada por
Platdo, em que as aistheta sdo opostas as noeta como as representagdes indistintas sdo em
relag@o as representagdes distintas, tal como foi anunciado por Baumgarten no paragrafo 116
de Medita¢oes. Da mesma maneira, Aristoteles dividiu certas almas em aistheta, que possuem
uma sensibilidade, e em anaistheta que sao desprovidas de sensibilidade. Vé-se entdo que os
antigos colocam sob esse termo tudo aquilo que se relaciona com a sensibilidade. Dessa

forma, conclui Baumgarten:

Assim como se formou a partir do termo logikos, o que ¢ distinto, o termo logike,
que designa a ciéncia do distinto, n6s formamos no presente, a partir do termo

36 Définition de I’esthétique: Logique et esthétique. Utilizamos para essa dissertagdo a tradugdo do alemdo para o
francés feita por Stefanie Buchenau em uma edi¢do organizada por Jean-Frangois Goubet e Gérard Raulet. O
referido texto de Baumgarten remete-se a um manuscrito que foi redigido em alemé@o com o intuito didatico para
servir de apoio para um curso a ser ministrado sobre o tema. Provavelmente o curso foi dado em 1750. O
manuscrito, por sua vez, foi publicado em 1907 em anexo a uma tese em alemao a respeito de Baumgarten feita
por Bernhard Poppe.



37

aisthetos, o termo asithetike, que corresponde a ciéncia de tudo aquilo que ¢
sensivel. (2005, p. 115-116, tradugio nossa)*’.

Baumgarten observa que quando se fala como os antigos de melhorar o entendimento,
propoe-se de imediato a légica como instrumento universal que deve aperfeicoar o
entendimento em sentido amplo. Mas Baumgarten considera que o conhecimento sensivel € o
fundamento do conhecimento distinto. Dessa forma, se ¢ para melhorar o entendimento em
geral, a estética deve vir em auxilio a loégica. Para compreender o fundamento real dessa

critica, € necessario examinar a natureza da logica a qual Baumgarten se refere.

2.1 A influéncia da ars invendi wolffiana para a estética de Baumgarten

Baumgarten percebe que a ldgica ndo se configura enquanto Uinico instrumento para
aprimorar o entendimento. Mas o que ele entende por logica? A logica wolffiana, que
constitui a referéncia principal de Baumgarten, se inscreve em um problema bem diferente
dos estipulados na antiguidade. Ela estd longe de ser s6 uma disciplina formal e teodrica,

tratando, pois, simplesmente das leis do pensamento. Assim Wolff define a 16gica:

A parte da filosofia que ensina o uso da faculdade cognitiva em vista de conhecer a
verdade e de evitar o erro se chama Ldgica, a qual definimos, portanto, como a
ciéncia que dirige a faculdade cognitiva ao conhecimento da verdade. (2006, p. 115,
traducdo nossa)*®.

Wolff entdo anuncia a logica como uma ciéncia que dirige nossas faculdades
cognitivas ao conhecimento da verdade. Porém essa ciéncia da logica ¢ uma arte que nos
permite depreender certa condi¢do necessaria para ela. Wolff caracteriza a ciéncia como a
condi¢do (habitus) para demonstrar as afirmagdes, assim compreendendo-as a partir de
principios inabaldveis por uma inferéncia valida. Wolff (2006, p. 90) entende a ciéncia como
a habilidade de demonstrar as asser¢des, ou seja, de inferi-las através de uma consequéncia
legitima a partir de principios certos e imutaveis.

Como indica Buchenau, segundo os Prolegomenos da logica de Wolff, nos ja
possuimos certo julgamento natural ou uma logica natural, mas esta ndo ¢ infalivel. Isso se da

porque a logica artificial (/ogica artificialis), que comporta uma parte pratica (utens) e uma

37 Passagem citada: De méme qu’on a formé a partir de logikos, ce qui est distinct, nous formons a présent, a
partir du terme aisthetos, le terme aisthetike, qui designe la science de tout ce qui est sensible.

38 Passagem citada: La partie de la philosophie que enseigne ['usage de la faculte de connaitre en vue de
connaitre la verité et d’eviter |’erreur se nomme Logique, laquelle nous définissons, par suite, comme la science
qui dirige la faculté de connaitre dans la connaissance de la vérite.



38

parte tedrica (docens), é necessaria. Em outros termos, convém transformar o julgamento
natural em condi¢do adquirida de pensar retamente por um exercicio frequente de nossas
faculdades. Disso decorre que ¢ necessario, segundo Wolff, comecar o estudo da filosofia
pelo estudo da logica para obter o habito de pensar retamente. A l6gica configura-se também
como uma ciéncia ou uma disciplina propedéutica da filosofia. Mas, sobretudo, essa arte de
pensar que constitui a logica wolffiana ¢ uma arte da invengdo que deve nos permitir
descobrir novas coisas. A légica wolffiana ¢, portanto, ao mesmo tempo uma arte (da
invengdo) ¢ uma ciéncia. Essa concep¢do € que ira suscitar o problema crucial com o qual
Baumgarten tera de lidar. E esse problema diz respeito justamente a conciliar a categoria de
inventor a do poeta e a do artista da mesma forma que o l6gico e o matematico. Ainda que
Wolff esboce a possibilidade sistematica para a filosofia da poesia em sua obra, Discurso

Preliminar, a questdo ndo fica clara®’. Em relacdo a arte de inventar, Wolff diz:

Confunde-se normalmente a Logica com a arte de inventar, que, embora nao haja
uma utilidade consideravel, ndo se esgota de nenhuma maneira. Esta necessita de
artificios especiais que dependem de outra coisa que da Logica. [...] Certamente, se
vocé aspira compreender as especificidades, ¢ necessario pressupor a maior parte
das coisas a partir de cada parte da filosofia. Até aqui, ninguém publicou nada que
pudesse receber o titulo de Arte de inventar. (2006 p. 122, tradu¢do nossa)®.

A conciliag@o entre categoria de inveng¢ao, tal como concebe Wolff, com a de poesia
fica a cargo de seus discipulos, em especial Baumgarten. E nesse ponto ¢ que incide uma das
grandes contribuigdes da filosofia de Wolff para o pensamento de Baumgarten, pois a
definicdo de légica enquanto arte da invencdo também se aplica para a estética tal como
Baumgarten concebe. Como vimos, Baumgarten reserva em sua obra um espaco notério a
investigacdo da criacdo ou invengdo poética, e dessa investigagdo ele traca o plano de uma
disciplina autonoma. Sendo ela paralela a 16gica, ¢ passivel que seja cultivada metodicamente
da mesma maneira que a logica. Isso significa que ¢ preciso dividir o0 método de invencao
logico, tal como designa Wolff ou, por outro lado, pode-se introduzir no interior da légica, em
sentido amplo, um segundo método de invengdo especialmente destinado a cultivar o espirito
poético. Isto ¢, estabelecer uma arte € uma ciéncia das afecgdes sensiveis, ou como chama

Baumgarten uma “estética”. O autor delineia dessa forma:

39 Cf. Discursso preliminar § 72.

40 Passagem citada: On confond couramment la Logique avec I’art d’inventer, qui, méme si elle n’y a pas une
utilité méprisable, ne |’épuise cependant en aucune maniere. Celui-ci a besoin d’artifices spéciaux qui
dépendent d’autre chose que de la Logique. [...] Assurément, si tu veux descendre aux spécificités, 1l te faut
présupposer la plupart des choses a partir de chaque partie de la phiosophie. Jusqu’ici, personne n’a rien
publié qui piit porter le titre d’Art d’inventer.



39

Nos fazemos aqui a mesma distingdo que ¢ feita na logica. Cada um foi dotado ao
nascer de uma faculdade natural de raciocinar que melhora por meio de regras
artificiais. Cada um ¢ igualmente dotado ao nascer de uma faculdade natural de
pensar belamente que, bem como a faculdade que trata da logica, pode ser
melhorada segundo regras. E nds podemos estabelecer aqui uma analogia entre as
duas faculdades. Pois a relagdo que a légica artificial estabelece com a 16gica natural
corresponde a relagdo que a estética artificial estabelece com a estética natural. Esta
ultima, nés podemos nomear de maneira mais apropriada de bom senso. Quando eu
produzo belos pensamentos a estética ¢ pratica (aestheticautens). Quando eu mostro
a outros autores como produzir ela ¢é tedrica (docens). (BAUMGARTEN, 2005, p.
116, tradugdo nossa)*!.

Podemos observar que, para Baumgarten, a estética possui 0 mesmo estatuto que a
logica uma vez que ¢ uma arte, um organon, € uma ciéncia. Por isso faz-se necessario

observarmos essa caracterizagdo a partir de cada um desses componentes.

2.1.1 A estética enquanto arte

A estética ¢, em primeiro lugar, uma arte (poética) que se aplica, segundo Baumgarten,
a todas as artes de imitagdo, e mais precisamente a todas as artes semanticas que empregam
um tipo de linguagem. A estética ¢ uma poética que oferece as regras que permitem o
julgamento e também permitem compor um poema ou uma obra de arte.

Podemos observar na teoria de Baumgarten a existéncia de uma condi¢ao geral que o
artista, com o fim de ser criativo, deve observar. Essa condi¢do refere-se a suas disposi¢des
naturais, ou seja, as faculdades ingénitas. Essas disposi¢cdes vinculam-se a taxonomia
estipulada por Baumgarten na caracterizagao das faculdades componentes da parte inferior do
animo. No presente texto, descrevemos melhor aquelas que julgamos serem as trés principais
dessas condigdes vinculadas as suas respectivas faculdades*’. Vale ressaltar que por
disposicdo, Baumgarten entende o natural, o inato. A primeira disposi¢do estd ligada a
sensibilidade e trata da capacidade para apreciar de forma exata tudo aquilo que afeta os
sentidos externos. A segunda ¢ a faculdade natural de imaginar, que ja tinha sido delineada

em Meditagoes, e que aparece mais uma vez em Metafisica. A terceira, talvez a mais original

4l Passgem citada: Nous faison ici la méme distinction qu’en logique. Chacun a été doté a la naissance d’une
Sfaculté naturelle de raisonner qu’il a améliorée par les regles de I’art. Chacun est également doté a la naissance
d’une faculté naturelle de penser bellement, qui, tout comme la faculté dont traite la logique, peut étre améliorée
selon des regles; et nous pouvons ici établir une analogie entre le deux: ce qu’est la logique artificielle par
rapport a la logique naturelle correspond a ce qu’est [’esthétique artificielle par raport a I’esthétique naturelle.
Cette derniére, nous pourrions la nommer, de maniere plus appropriée que |’esthétique naturelle, le bon sens.
Lorque je produis de belles pensées, |’esthétique est pratique (aesthetica utens). Lorsque je montre a d’autres
comment en produire, elle est théorique (docens).

42 530 essas trés: a sensibilidade como um todo, a imaginagéo e a facultas fingendi, tratadas mais detidamente
adiante.



40

no pensamento baumgartiano, trata da disposicdo poética que estd intimamente ligada a
faculdade de fingir (facultas fingendi). Além dessas disposi¢des bem agucadas por intermédio
de exercicios, para se atingir o grau daquilo que Baumgarten nomeia felix Aestheticus, deve-se
possuir certa educagdo e conhecimentos. Assim, deve-se conhecer também as artes da
antiguidade e as regras da arte.

Segundo Buchenau, os comentadores pds-kantianos, tém manifestado certa
desconfianca a respeito dessa concepcdo. Nao a julgam demasiadamente porque ¢€
incompativel com a no¢ao moderna de criagdo ¢ do génio artistico, mas essa rejei¢ao tem
origem, talvez, ao menos em parte, em certos mal entendidos (BUCHENAU, 2005, p. 107).
Nota-se de inicio que a concepg¢do da poética enquanto arte implica que ela seja suscetivel de
transformar os homens comuns em génios. Como a aquisi¢ao da logica, essa arte estética ou
poética depende de uma condi¢do natural. Dessa concepcdao ndo decorre que a arte poética
possa dar receitas ou esgotar o campo em que a arte € pensada e vidvel. Tal como a logica, a
estética ¢ uma sistematiza¢do retrospectiva que se apoia sobre as producdes espontineas do
génio e busca encontrar as regras. No entanto ela pode, como a logica, dar as regras que
permitam corrigir e aperfeigoar um raciocinio. Isso ja era verdade também para a poética de

Horacio, como podemos bem observar:

Ja se perguntou se o que faz digno de louvor um poema ¢ a natureza ou a arte. Eu
por mim ndo vejo o que adianta, sem uma veia rica, o esfor¢co, nem sem cultivo, o
génio; assim, um pede ajuda ao outro, numa conspiracdo amistosa. Muito suporta e
faz desde a infancia, suando, sofrendo o frio, abstendo-se do amor e do vinho, quem
almeja alcancar na pista a desejada meta. (HORACIO, 2005 p. 67).

Em certo sentido, Baumgarten revive essa ideia, todavia com a diferenca de que a
estética ¢ chamada a preencher um campo mais longo de produ¢des humanas, pois na medida
em que a arte poética de Hordcio era alicercada sobre os principios empiricos, a estética

proposta por Baumgarten constrdi-se também sobre principios racionais.

2.1.2 A estética enquanto organon

Bem como a légica, a estética também se configura como um organon, ou seja, uma
arte que dirige o animo para novas verdades. Ela se insere como mais um nome entre as

disciplinas propedéuticas a filosofia:

Referimos-nos as ciéncias do conhecimento como philosophia instrumentalis ou
orgdnica; a estética pertence por consequéncia a philosophia instrumentalis. Logica



41

e philosophia instrumentalis ndo deverdo mais doravante ser consideradas como
termos sindnimos. (BAUMGARTEN, 2005, p. 115 tradugdo nossa)*.

Em outras palavras, o filésofo aprendiz tem a necessidade de conhecer bem os dois
dominios para comecar a filosofar. Baumgarten encontra em germe esse postulado em uma
tradicdo retdrica antiga, mais especificamente em Cicero, autor onipresente nos textos do
curso que Baumgarten lecionou em 1750. O poeta latino possui um tipo de razdo especifica.
Ou seja, a poesia nao € simplesmente uma relagdo entre palavras feita com estilo e elocugao; a
poesia ¢, em primeiro lugar, um tipo de razdo filoséfica. Com efeito, existem duas maneiras
de raciocinar, uma que ¢ analitica e racional, outra que ¢ poética e sensivel. A primeira refere-
se a analise, a filosofia em sentido estrito ou a arte do conhecimento distinto. Ela busca
revelar os tracos distintos de cada coisa, por meio da comparagdao dessas para com outras
coisas. Seu objetivo ¢ aprofundar no conhecimento dos atributos essenciais das coisas. Ja a
segunda, por sua vez, possui um objetivo bem diferente. O poeta, afirma Baumgarten, reflete
e argumenta, tal como o fildésofo, sobre hipoteses e possibilidades. “Ele também forma nogdes
e julgamentos, raciocina e demonstra, mas in medias res recorrendo a exemplos e
apresentando a questdo de maneira a arrebatar os sentidos” (BUCHENAU, 2005, p. 107).
Posto de outra forma, o poeta ¢ aquele que diz racionalmente por meio das coisas possiveis,
de maneira concreta e convincente.

Dentro dessa perspectiva, ¢ a claridade extensiva do conhecimento fenomenal que
constitui o critério de perfei¢do proprio da poesia e da arte. Mais precisamente, a arte constitui
0 objeto em sua beleza, o que significa que produz ou reproduz a coisa sob o aspecto que €
suscetivel de provocar um prazer. Lembremos que a tradicdo moderna até Leibniz pensa que a
arte pode ser bela, mas que a produ¢do e o conhecimento da beleza remetem-se a razao.
Baumgarten opera uma ruptura, especificando o surgimento de um tipo particular de
racionalidade que ¢ a racionalidade poética. O raciocinio filos6fico nao possui esse tipo de
racionalidade, que é privilégio da poesia. E nesse sentido que a filosofia constitui-se em um
objeto inserido na verdade estritamente racional, por outro lado a poesia (e mais geralmente a

arte) constitui-se em um objeto inserido na verdade fenomenal e sensivel.

43 Passagem citada: On rapporte les sciences des connaissances a la philosophia instrumentalis ou organica;
Desthetique appartient par conséquent elle aussi a la philosophia instrumentalis. Logique et philosophia
instrumentalis ne devront plus désormais étre tenues pour des termes synonymes.



42

2.1.3 A estética enquanto ciéncia

A estética ¢, por ultimo, parte constituinte de um método cientifico e logico no sentido
amplo, construido sobre principios. Como na logica, aquele que a aprende inicia pelos
exercicios e em seguida pelos exemplos sem ainda conhecer as regras. Depois, ele continua
pelos exercicios acompanhados pelas regras. E isso que Baumgarten chama disciplina.

Baumgarten indica que a arte se estabelece sobre um tipo particular de razao e sugere
que isolemos um método logico em sentido estrito ¢ um método estético no interior dessa
logica entendida mais amplamente, associando os dois métodos a dois tipos de faculdades, a
saber, a razdo analitica e a sensibilidade. Segundo ele, a claridade intensiva caracteriza a
perfeicao da razdo em sentido estrito. Por outro lado, a claridade extensiva presente no poema
e na arte carateriza-se por aquilo que Baumgarten chama sensibilidade.

Esses elementos permitem caracterizar o estatuto e as premissas da estética de
Baumgarten em um contexto pds-wolffiano no qual a logica figura como uma arte da
invengdo. Mas, a0 mesmo tempo, ha uma reforma logica. A descoberta da estética indica uma
reforma ou mesmo, como alguns dizem, uma revolugdo no dominio da psicologia: ela
significa o “nascimento da alma moderna” (BUCHENAU, 2005, p. 110).

O novo postulado logico apresentado por Baumgarten estd associado a um novo
postulado psicoldgico. Baumgarten sublinha dessa maneira quando introduz a estética como
uma ciéncia auxiliar da logica, pelo nome mesmo que da a ciéncia: estética ou episteme
aisthetike. Depois de descrever a insuficiéncia da logica tradicional para dirigir todas as
faculdades do conhecimento, Baumgarten descreve, como vimos, a primeira defingdo de
estética no paragrafo 116 de Meditagoes. O autor desenvolve esse mesmo raciocinio no
primeiro paragrafo do curso ministrado em 1750, em que afirma a estética como uma ciéncia
do conhecimento sensivel e uma arte analoga a razdo. Como conteudo dessa nova ciéncia, ele
determina as aistheta (coisas percebidas e ndo somente sentidas), em oposi¢ao as noeta
(coisas conhecidas intelectualmente, que revelam a logica tradicional).

Para reforgar seu postulado, Baumgarten serve-se mais uma vez da terminologia
wolffiana. No entanto, como aponta Buchenau, sua tese ndo ¢ de um leibnizianismo ou
wolffianismo ortodoxo. Wolff permanece conservador e escolastico no que se refere a
psicologia. Ja a ambi¢cdo de Baumgarten ¢ de refundar as doutrinas psicologicas tradicionais
sobre bases modernas (BUCHENAU, 2005, p. 111).

Baumgarten apoia-se em definicdes de Leibniz e Wolff, mas introduz mudancgas

significativas no interior da psicologia. A sua psicologia liberta-se do peso da psicologia neo-



43

escolastica. Em Metafisica, a sensibilidade explode. Além das faculdades estabelecidas por
Wolff, que comporta sensus, imaginatio, facultas fingendi, memoria, Baumgarten acrescenta
trés tipos de faculdades. Essas faculdades acrescentadas sdao a principio diferentes faculdades
de julgar (iudicium, ingenium, acumen), depois faculdades de previsao (praevisio,
praesagitio) e por ultimo uma faculdade inferior de significagdo (facultas chacteristica).
Baumgarten adota uma via mais ampla da razdo, que para ele ¢ dupla. A razdo,
segundo ele, ¢ composta de uma parte que possui uma série de faculdades matematico-
racionais e de outra parte que possui uma série de faculdades retdricas ou sensiveis na medida
em que elas fornecem ao pensamento a aparéncia das coisas. Além disso, essas faculdades

possibilitam o poético alicercado na no¢ao de possivel. Para Baumgarten:

Tudo o que € possivel esta duplamente conectado. Tanto a causa, como o efeito da
mesma, além da coesdo entre elas, podem ser compreendidos quando considerados
por si mesmos. Portanto, tudo o que é possivel € racional, e o que ¢ contra a razao ¢
pura e simplesmente impossivel. (1763, p. 237, tradugdo nossa)**.

Esse tipo de concepcdo ¢ que conduz Baumgarten a postular certa duplicacdo da
sensibilidade que comporta, doravante, certo numero de faculdades racionais em sentido
amplo e propriamente humanas. Baumgarten parece sustentar que tal tese ndo ¢ incompativel
com a psicologia antiga. Entretanto ele introduz claramente uma ruptura com o esquema
wolffiano de faculdades e confere um novo sentido a isso que os antigos chamavam de
analogon rationis. Esta Gltima ndo ¢ mais essa faculdade animal em que a besta subsitui o

raciocinio, mas ¢ uma faculdade propriamente humana que forma uma parte da razdo em

sentido amplo.

2.2 A estética como ars invendi

A logica, segundo Wolff, ¢ uma ciéncia que empresta seus principios fundamentais a
ontologia e a psicologia. Psicologicamente, a logica (entendida como método de invengao)
funda-se, para Wolff, a partir do conjunto das faculdades do conhecimento, incluindo as
faculdades sensiveis e a imaginacdo, porque a ars invendi depende da ars fingendi, uma arte

da divisdo e da combinagdo de um recurso de imagens e de simbolos. Na Psycologia

4 Passagem citada: lam omne possibile est dupliciter rationale et connexum. Ta eius ratios, quam rationatum,
cum nexu inter utrumque sunt conceptibilia in se. Ergo omne possibile est rationabile. Omne irrationabile,
quicquid contra rationem est, est impossibile. Para essa tradugdo como para averiguacdo de alguns termos, foi
necessario recorrermos ao escrito original em latim. Para tanto, utilizamos como referéncia o facsimile da edigdo
Hemmerde da Metafisica.



44

empirica®, Wolff oferece uma andlise fina do processo psicoldgico da criagdo, e ja fazendo
referéncia a exemplos artisticos. Uma dessas referéncias estd em sua explicagdo sobre a

criatividade:

Nos jugamos o poeta criativo sobretudo quando sua metafora ou sua alegoria nos
parece adequada e inesperada, porque a semelhanga ¢ muito clara, apesar de
qualquer um que, por si mesmo, ndo tenha observado facilmente [...] parece que essa
criatividade € atribuida ao poeta por sua facilidade em observar a semelhanga das
coisas. (WOLFF, 2005, p. 87, tradugio nossa)*.

Baumgarten, por sua vez, redescobre a invencdo e a argumentagdo retdrica como um
tipo de invencdo. Além disso, a inven¢do configura-se também como argumentacdo filos6fica
e logica, como podemos perceber em Meditagoes. Mas essa redescoberta ndo descreve ainda
inteiramente o novo postulado arquitetonico da estética. Baumgarten postula que existe uma
arte de inventar estética paralela a arte de inventar ldgica, ja anunciada por Wolff. Postula
também que a invencdo poética ¢ suscetivel de ser cultivada de maneira metodica e constante,
da mesma forma que a invencao logica. E este postulado revela ainda um tipo de faculdade
propria: a sensibilidade.

A principio, podemos notar que Baumgarten se afasta conscientemente da tradigao

classica ao caracterizar a invengao poética:

Por invencdo os antigos entendiam o fato de se rememorar os pensamentos tidos
anteriormente. Nossa inven¢ao vai bem mais além: nos entendemos por ela o fato de
se imginar uma coisa pela primeira vez de tal maneira que ela toque o sentidos e os
comova. Ela contém as regras para pensar de maneira bela e comovente as coisas
que ainda ndo foram pensadas até o presente. A invengao faz parte da estética, pois a
beleza do conhecimento é o fim dessa. (2005, p. 119, traducdo nossa)*’.

Segundo a tradi¢do antiga, inventar significa reencontrar na memoria um argumento
para refutar um adversario. A invengdo representa a primeira etapa da argumentacao, seguida
pela forma de se expressar. Baumgarten enxerga a invencao de maneira diferente. Para ele, a

imaginacao substitui a memoria. Disso segue que a invengdo passa a ser a descoberta do novo

4 Utilizamos para esta dissertagdo a tradugio do alemao para o francés feita por Jeongivoo Park que também
estd inserida na ja referida edicdo organizada por Jean-Frangois Goubet e Gérard Raulet.

46 Passagem citada: Nous jugeons le poéte ingénieux surtot lorsque as métaphore ou son allégorie nous semble
appropriée et inattendue, parce que la ressemblance est trés claire, méme se n’nimpote qui, par soi-méme, ne
l’aurait pas facilement observée [..] il appert que cette ingéniosité est attribuée au Poéte a cause de as facilité a
observer la ressemblance des choses.

47 Passagem citada: Par inventions es anciens entendaient le fait de se remémorer des pensées que l’on a souvent
eues auparavant. Notre invention va beaucoup plus loin: nous entendons par la le fait de s’imaginer une chose
pour la premiére fois de telle maniére qu’elle touché les sens et émeuve. Elle contient les régles pour penser de
maniere belle et émouvante des choses qu’on n’a encore pas pensée ainsi jusqu'a présent. L’invention
appartient a l’esthétique, car la beauté de la connaissance est la fin de celle-la.



45

e ndo a reiteracdo do ja conhecido. Nesse posicionamento, vemos que hd uma aproximacao do

pensamento de Baumgarten com o de Francis Bacon, quando este afirma que:

A invengdo dos argumentos ndo é propriamente uma inven¢do; pois inventar ¢
descobrir aquilo que no6s ainda ndo sabemos, ndo € retomar aquilo que ja se sabe.
Logo, o uso e a fung¢do desta invengdo ndo ¢ outro sendo fora do conteudo de
conhecimento que ¢ coletada e colocada a mente. (BACON, 1863, p. 83, traducao
nossa)*.

Tal como Bacon, Baumgarten associa a inven¢do a producao de novidades (de obras
originais) e, consequentemente, ele entende a invengao no sentido de descoberta. Baumgarten
afirma que a poesia nos faz descobrir mundos novos, mundos possiveis ou heterocosmicos,
seguindo sua terminologia prépria. E como toda uma tradicdo pos-baconiana, Baumgarten
reivindica a possibilidade de cultivar esse tipo de invengdo através de uma arte propria. Ele
nota que o posicionamento dos antigos nao sabe responder aos fins de uma verdadeira arte da
invengao, pois, bem como os antigos pensavam a invengao, ela seria tomada como uma arte
da memorizagdo e da classificacdo e teria um valor relativo. Por isso a arte de inventar
poética, tal como entende Baumgarten, “contém as regras para pensar de maneira bela e
comovente as coisas que ainda ndo foram pensadas até o presente” (BAUMGARTEN, 2005,
p- 119). Ela ndo se funde somente sobre a experiéncia, estd conjugada também sobre a razao
como um todo, e, consequentemente, sobre as faculdades naturais, sendo necessario, para
adquirir essa arte, despertéa-las e cultiva-las por meio de exercicios continuos.

A principio, o curriculo do poeta aprendiz prevé exercicios de improvisagdo
destinados a criar um habito ou uma disposicao aos belos pensamentos e também a melhor
circunscrever o horizonte de suas faculdades naturais. Em seguida, ¢ necessario o estudo ¢ a
imitagdo de modelos que permitirdo que o aprendiz reconstrua o processo de invenc¢ao
manifesto dentro da obra para posteriormente reinventa-la, por assim dizer. Conforme o
aprendiz progride e desenvolve suas proprias faculdades pela forga do seu proprio espirito, ele
emancipa-se em relacdo ao modelo, efetuando, dessa forma, tentativas originais. Todavia ¢
necessario, afirma Baumgarten, que constantemente se meca € se corrija essa pratica nao
apenas com a ajuda de modelos particulares, mas também com ajuda de regras gerais contidas
em uma disciplina ou doutrina que a represente de uma forma mais distinta. Assim

Baumgarten diz:

8 Passagem citada: The invention of the arguments is not properly an invention; for to invent is to discover that
we know not, not to recover or resummon that which we already know. Now the use and office of this invention
is no other than out of the mass of knowledge which is collected and laid up in the mind.



46

Do carater geral do esteta bem sucedido exige-se: o ensinamento e a doutrina
estética, ou seja, uma teoria mais perfeita daqueles elementos que mais de perto
influenciam na matéria e na forma do conhecimento belo. Esta teoria ¢ mais perfeita
que aquela comunmente extraida so6 da natureza e s6 da pratica. (1993, p. 114).

Como visto, Baumgarten nao ¢ o primeiro a revelar que a légica tradicional nao pode
formar um espirito criativo. A ideia introduzida por Bacon foi desenvolvida por Wolff, e seus
discipulos também refletiram sobre essa questdo. A ldgica nos ensina a arte das inferéncias,
ela forma o espirito sistematico, mas nao pode nos ensinar a pensar ¢ dizer sobre a verdade
em toda sua amplitude. Convém entdo, por consequéncia, completar a l6gica com um segundo
método de invencdo que € a poética ou a estética. Nesse sentido, Baumgarten afirma a
heteronomia da filosofia e da logica em relagdo a estética. E essa disciplina deve também
distinguir-se ao mesmo tempo das poéticas e retoricas antigas, sendo essa distingdo marcada
pelo carater sistematico e cientifico fundados em um principio psicologico particular, a
sensibilidade.

Se compararmos Baumgarten a Bacon e a seus sucessores at¢ Wolff, podemos notar
duas diferencas fundamentais. A primeira diferenca ¢ que a maior parcela desses autores
excluiram rigorosamente a invengdo poética do campo daquilo que chamaram de invengao
logica, que estd voltada para a descoberta da verdade. No entanto Baumgarten ¢ o primeiro a
verdadeiramente superar essa restricdo moderna e a dar a invengdo poética uma virtude
heuristica real de producdo de verdades. A segunda diferenga, por sua vez, diz respeito a uma
nova maneira de entender a nogdo de inven¢ao. Todos os autores antes de Baumgarten haviam
considerado uma unica arte de inventar, suscetivel de cultivar um tipo unico de faculdade, a
saber, a razdo, entendida eventualmente como o conjunto das faculdades inferior e superior.

Enquanto isso, Baumgarten utiliza de sua distingdo entre filosofia/logica e
retérica/poesia para introduzir um novo postulado psicolégico que ndo se encontra em
nenhum de seus prescedentes. Para encontrar um lugar para a retérica e para poética,
Baumgarten teve que distinguir dois tipos de faculdades racionais, a faculdade poética (ou
sensibilidade) e a faculdade filosofica (ou intelecto no sentido estrito do termo), uma distingao
que ele opera segundo uma perspectiva gnoseologica, “dinamica ou critica” (1993, p. 113),
pela determinagdo dos limites de cada uma das faculdades. Ele diferencia a racionalidade
estética da racionalidade 16gica em sentido estrito. Essa separacdo funda-se por uma diferenca
de contetido. Segundo o autor, as faculdades inferiores e superiores distinguem-se por visarem
dois tipos de raciocinio, sensivel e intelectual, caracterizando dois modos de se observar o

mesmo objeto. Esses dois modos ou perspectivas sdo o objeto enquanto fendmeno e o objeto



47

enquanto sua constituicdo natural ou sua esséncia. A estética caracteriza-se, por consequéncia,
por um principio psicoldgico especifico, a sensibilidade. A delimitacdo desses dois tipos de
faculdades permite, por sua vez, projetar dois métodos de invencao distintos, ligados
respectivamente a duas faculdades distintas. Essa nova abordagem psicologica permite fundar
a estética como ciéncia para dirigir as faculdades do conhecimento. Portanto, 16gica e estética
formam o conjunto de artes do sistema filosofico, seguindo o plano delineado por Baumgarten
ja ao fim de Meditagoes.

Por meio do retorno aos antigos, Baumgarten pdde remanejar a arquitetonica do
sistema wolffiano. Mais precisamente, ele reorganiza o arranjo dessas disciplinas
propedéuticas que se encontram no inicio do sistema. O assentamento de seu argumento no
centro do debate sobre a invencdo permite observar o verdadeiro impacto revoluciondrio.

Sobre esse impacto, afirma Buchenau:

Baumgarten aparece como um autor que faz o equilibrio sutil entre o antigo € o
moderno, e podemos dizer que ele ¢ muito mais moderno pois consegue colocar um
argumento antigo em prol da criagdo de uma nova disciplina a qual os antigos ndo
tinham ideia: uma estética ou uma filosofia moderna da arte. (BUCHENAU, 2010 p.
13, tradugdo nossa)®.

Podemos dizer ainda que Baumgarten adere ao projeto horaciano de uma arte poética,
que seja uma arte do julgamento e da invengdo, preparando ndo somente a critica, mas
também a composicao do poema. Para Baumgarten, isso ndo significa que um método possa
dar todas suas regras ao artista. As regras precisam ser reformuladas e revistas a medida que a
arte progride. Porém significa que, em relagdo a arte, ha de fato um método de invengao que
se assemelha ao método cientifico. Assim, nds dizemos que uma obra de arte ¢ bela
precisamente porque podemos reconstruir o ato da criagdo, € nosso prazer estético € um prazer
criativo, um prazer de reinvengao que reside dentro dessa construgdo ou reconstrugdo que esta
sempre alicercada por um método. A inven¢ao da estética representa um acontecimeto crucial
para a psicologia. Podemos efetivamente afirmar que a estética marca o nascimento da alma
moderna se entendermos bem que ela advém de uma nova concepcao de sensibilidade, como
faculdade propriamente humana e constitutiva da razao. A estética nao solicita uma faculdade
psicolégica em que o uso seria limitado somente a arte, mas uma faculdade que ¢ o

fundamento de todo o conhecimento. Essa faculdade permite ver melhor o mundo em sua

4 Passagem citada: Baumgarten apparait comme um auteur qui méle subtilement I’ancien et le moderne, et [’on
peut dire qu’il est d’autant plus modern qu’il réussit a mettre un argument ancient a profit pour inventer une
discipline don’t les Anciens n’avaient pas idées: une esthétique ou une philosophie de I’art modern.



48

aparéncia. Isso na medida em que ajuda a melhorar todo o conhecimento. Assim, essa
disciplina mostra-se como fundamental e primeira, segundo a ordem de estudo.

A caracterizacao mais basica e geral da estética, segundo Baumgarten, ¢ aquela que a
apresenta como ciéncia do conhecimento sensivel. Trata-se da caracterizagdo da estética
enquanto uma gnoseologia; uma ciéncia que nao aborda o conhecimento humano em geral nas
suas diversas formas, mas que versa sobre o conhecimento especifico da sensibilidade. Esse
conhecimento aparece como resposta filosofica a necessidade epistemologica pretendida pela

cultura racionalista alema que ¢ estipular uma classe de conhecimento diferente do intelectual.



49

3 A CARACTERIZACAO DA FACULDADE DE CONHECIMENTO INFERIOR OU
SENSIBILIDADE

A formulagdo e a construcdo da estética como uma gnoseologia da sensibilidade
supdem complexas operacdes conceituais, € convém tentar compreender com precisdo e de
maneira adequada o alcance do projeto que ela representa. Em conformidade com esse intuito,
tentaremos nesse momento entender a caracterizacao da sensibilidade como uma faculdade
auténoma. Para tanto, trataremos da faculdade inferior de maneira geral, culminando com a
identificacdo da faculdade de fingir ou inventar que se constitui como grande inovacao de
Baumgarten na explicacdo do fendmeno artistico. Feito isso, abordaremos a noc¢do de
perfeicao sensivel e beleza. Essa abordagem nos ajudard a entender aquilo que Baumgarten
entende por verdade estética.

As Faculdades de conhecimento estdo para o homem relacionadas de forma conjunta.
Desse modo, a separacdo dessas faculdades acontece de maneira convencional, assim como
ocorre de termos uma légica natural e outra artificial. Isso acontece, pois o homem no seu dia
a dia ndo se atenta para essa separagdo, uma vez que utiliza essas faculdades de forma unitéria
e, consequentemente, de forma nao divisivel. Baumgarten atesta essa divisdo a partir da
progressdo dos conhecimentos dados no animo.

Para caracterizar a faculdade do conhecimento inferior, Baumgarten primeiramente
confirma a presenca no animo de uma faculdade de conhecimento. Segundo ele, essa
afirmacgao ¢ possivel, pois reconhecemos certas coisas que estdo em nds. Assim, possuimos
uma faculdade que conhece e isso acontece “por um entedimento em sentido amplo”
(BAUMGARTEN, 1993, p. 61). Contudo, o conhecimento dessas coisas pode se dar de
maneira obscura ou confusa. Conforme o autor, quando estamos diante de coisas que sdo
totalmente semelhantes, se percebemos uma diferente das demais, nosso animo tem uma
percepcao mais clara do que quando ndao consegue distingui-la das outras. Assim, o
conhecimento claro configura-se como superior em rela¢do aquele tido obscuramente. Sobre

essa diferenca, ele diz:

A obscuridade ¢ um grau menor de conhecimento, enquanto que a clareza ¢ um grau
mais elevado, e, pela mesma razdo, a confusdo é um grau menor do conhecimento,
ou ainda, um grau inferior, enquanto que a distingdo ¢ um grau maior ou entdo um
grau superior. A faculdade de conhecer alguma coisa de modo obscuro e confuso ,
ou entdo de modo indistinto, é pois a faculdade do conhecimento inferior. Minha
alma, portanto, dispde de wuma faculdade do conhecimento inferior.
(BAUMGARTEN, 1993, p. 61).



50

Dessa afirmacao segue que temos a faculdade do conhecimento que também consegue
apreender as coisas de maneira distinta. Assim, temos de forma diversa uma faculdade de
conhecimento superior. Isso significa que o animo, compreendido aqui como a totalidade do
intelecto humano, possui diferentes aplicacdes de entendimento. As percepgoes dividem-se
em partes que tendem ao infinito, sendo que os detalhes infinitamente pequenos ndo sdo
apreendidos. Nessa perspectiva, sempre quando percebemos algo, levamos nossa atencdo a
certos contedos em detrimentos de outros. E nessa linha de tomada de consciéncia das coisas
que o “ato de aperceber-se é necessariamente uma restri¢do” (TOLLE, 2007, p. 48).

Baumgarten divide os conteudos da percepdo em primarios e secundarios. Os
contéudos primdrios sdo aqueles que tém predominancia sobre a atenc¢do, ou seja, elas
mostram-se mais claramente. Ja os contetidos adjacentes ou secundarios caracterizam-se por
serem o conjunto de marcas que se apresentam de forma menos clara a percepgdo. Nesse
sentido, para Baumgarten, a nossa tomada de consciéncia das coisas €, em parte, confusa e,
em parte, clara, e ambas tém origem na obscuridade. Assim, o direcionamento da atencdo ¢
que nos conduz da obscuridade para o conhecimento claro que pode ser, por sua vez, distinto
ou confuso. Vemos, pois, que as representacdes em nos tendem a dar énfaze a um prisma

perceptivo. Sobre isso, esclarece Baumgarten:

Concentro minha aten¢do naquilo que percebo de modo mais claro que o resto;
desvio minha aten¢do daquilo que percebo de modo mais obscuro que o resto.
Possuo, pois, a faculdade de fixar ou de atenuar minha atengdo, mas cada uma destas
faculdades ¢ finita. Desta forma, disponho de uma e de outra em certo grau, mas nao
no mais alto. Quanto maior for a subtracdo operada sobre uma quantidade finita,
tanto menor ¢ o resto. Quanto mais eu concentro minha atencdo sobre uma coisa,
menos posso concentra-la no resto. Das duas percepgoes, ¢ portanto a mais forte
que, ocupando exclusivamente minha aten¢do, obscurece a mais fraca ou entdo
impede a ateng@o de se afastar da mais fraca. (1993, p. 63).

Essa divisdo proposta pelo autor ndo acarreta um dualismo radical de esferas
totalmente separaveis. Como percebemos, as faculdades nao sao dissociadas na pratica. O que
Baumgarten apresenta sdo duas formas de circunscrever uma percepcdo: uma que se da
através da faculdade do conhecimento superior; e outra pela faculdade do conhecimento

inferior. Sobre isso, aponta Tolle:

Nao que aqui a opgdo pelo dualismo alma e corpo redunde no carater representativo
do referente sensorial, o que poderia conduzir novamente a uma polariza¢do sujeito
e objeto, a qual justamente a tese da harmonia preestabelecida tinha por fim
dissolver. Nao se trata da separagdo de duas realidades isoladas cada uma em seu
ambito, como no cartesianismo, mas a simultaneidade de dois indicadores
existenciais completamente heterogéneos (TOLLE, 2007, p. 49, grifo nosso).



51

Observamos que a faculdade do conhecimento inferior comporta conteudos
especificos. Em uma escala gradativa de conhecimento, esses contetidos caracterizam-se por
serem claros, porém confusos. Baumgarten considera os conhecimentos sensiveis no dominio
do imediato, e, quando faz essa consideragdo, trata da mediacdo em relacdo ao intelecto. Os
conhecimentos mediados pelo intelecto sdo contetidos da faculdade do conhecimento supeior,
enquanto os conhecimentos ndo mediados pelo intelecto correspondem ao conteudo da
faculdade de conhecimento inferior. Isso significa dizer que o conhecimento sensivel nao esta
no ambito do irracional. Ambos os conhecimentos se dao de forma consciente, logo
configuram-se como racionais, entendendo aqui razao em seu sentido amplo. Assim, quando
Baumgarten diz que o conhecimento sensivel ¢ imediato, ndo quer dizer com isso que esse
conhecimento seja dado inconscientemente. Pois a estética enquanto ciéncia do sensivel trata
somente dos contetidos sobre os quais o individuo deu énfase a sua atengdo, apreendendo-os
de maneira consciente.

Ainda que apreendamos uma percepcdo sensivel de forma consciente, isso ndo
acarreta que tenhamos uma representacao plena do objeto apreendido. Essa restricdo da-se
justamente pela limitacdo do animo em representar a totalidade do universo, sendo que as
representacoes que temos em nods advém exatamente da primeira representacao que fazemos,
qual seja a de nds mesmos inseridos em um local no mundo. Quando Baumgarten trata da
sensibilidade em especifico, a define em funcao da posi¢ao do corpo. Ou seja, segundo ele, as
sensacdes existem pela “forca de representacdo de que dispde minha alma em funcdo da
posicdo de meu corpo” (1993, p. 65). A partir dessa origem, a sensibilidade divide-se em
interna e externa. A representacao do estado animico, Baumgarten nomeia sentido interno, e,
a representacdo do estado corporeo, Baumgarten chama sentido externo. Isto €, existe uma
percepcdo do corpo consigo mesmo (sentido interno) e a relagdo desse mesmo corpo com
outros corpos (sentido externo). Logo, as representacdes ou percepgdes que temos do universo
que nos cerca tém, reunidas em si de forma simultanea, essas duas facetas da sensibilidade.

Segundo Baumgarten, a sensacao externa ¢ coordenada pelo aparato sensoério, ou seja,
pelos cinco sentidos representados pelos orgdos que sdo afetados. Para que a sensacdo
aconteca de modo verdadeiro, ¢ necessaria a adequacao desses orgdos. Assim, “quanto mais o
movimento de um orgio ¢ adequado, tanto mais a sensagéo € forte e clara” (BAUMGARTEN,
1993, p. 66). Em contrapartida a isso, dado o movimento nao adequado dos orgaos do sentido,
ou melhor, quanto mais inadequada a relagdo sensorial que se estabelece com o objeto, mais a
sensacdo externa mostrar-se-4 fraca e obscuramente. Nesse jogo de sensibilidade, o espago

novamente ¢ mencionado como preponderante para o adequado movimento dos orgaos dos



52

sentidos. Pois, se o &mbito o qual as coisas ocupam for uma area que as preserve a aptidao de
bem comunicar aos sentidos o movimento adequado para a apreensdo de sensagdes claras,
essa sera, como diz Baumgarten, a esfera de sensacdo. E no centro dessa esfera da sensacao
ainda hé o ponto sensivel que se configura como sendo a area mais apropriada para o enfoque
dos sentidos. Com isso, a insignificancia dos objetos apresentados as sensacdes, juntamente
com o deslocamento desses em relagdo a esfera sensivel, mais fraca e obscuramente sao
apreendidos. Ao tratar da necessidade do movimento adequado dos sentidos, Baumgarten
reitera a capacidade, por meio do correto direcionamento, de se desenvolver a sensibilidade.

Sobre isso, ele diz:

A sensibilidade mais desenvolvida ¢ chamada de aguda; a que é menos desenvolvida
¢ chamada de embotada. Quanto mais os o6rgdos dos sentidos sdo (ou tornam-se)
capazes de efetuar o movimento que lhes convém, tanto mais o sentido externo ¢
agudo (ou se aguga). Quanto menos os 0rgaos sensoriais sdo (ou tornam-se) capazes,
tanto mais o sentido externo ¢ embotado (ou se embota). (BAUMGARTEN, 1993, p.
67).

No excerto acima, Baumgarten deixa clara a importancia do processo de aprendizagem
que se constitui factivelmente em um agucamento da sensibilidade. Disso decorre o principio
ou lei da sensagdo: “assim como se sucedem os estados do mundo ¢ de mim mesmo, assim
também se seguem as representagdes que os apresentam” (BAUMGARTEN, 1993, p. 67). E
da constatagdo desse principio ¢ possivel supor as regras das sensacoes dividindo-as em

interna e externa:

A partir desta lei [da sensacdo] deduz-se a regra da sensag@o interna: assim como se
sucedem os estados de minha alma, assim também se seguem as representacdes que
os apresentam; bem como a regra da sensagdo externa: assim como se sucedem os
estados de meu corpo, assim também se seguem as representacdes que oS
apresentam. (BAUMGARTEN, 1993, p. 67).

As percepgoes confusas sao compreendidas claramente somente se as tomarmos a
partir da nog¢do de conhecimento imediato, bem como entende Baumgarten. Isto ¢, ndo
devemos ter o intelecto como o unico meio de apreensdo de conhecimento das coisas. Assim
o atributo de claridade concedido a uma percepgao liga-se a aptidao de perceber na esfera
sensorial as afecgdes na mesma propor¢do em que elas se mostram. Interessante notar que as
sensacdes sdo representacdes de objetos singulares do mundo (coisas que podem ser
determinadas). Porém a sensacdo os representa dentro daquilo que Baumgarten entende como
coesdo universal (universali nexu). Percebemos os objetos singularmente, mas nunca sem

representarmos correlacionados entre si. Segue-se disso que em toda “sensacdo sdo



53

representadas coisas singulares, associadas ao objeto sentido (ou ao que ¢ sentido)”
(BAUMGARTEN, 1993, p. 68). Isso também aponta, com a diferenca ja tratada por
Baumgarten em Meditagoes, entre percepgoes claras, distintas e confusas, que tem,
respectivamente, uma caracteristica intensiva € uma extensiva. A clareza intensiva dos
conhecimentos distintos ¢ aquela a qual o exercicio de anélise estd ligado intrisecamente. J4 a
clareza extensiva dos conhecimentos confusos ¢ aquela que nos possibilita reconhecer a suite
num.1 de Bach sem que para isso tenhamos que diferenciar acorde por acorde que a compde.
Ou ainda, podemos reconhecer uma pintura de Goya sem que necessariamente identifiquemos
um traco caracteristico do artista espanhol. Nesse ponto, mais uma vez, fica evidente a
influéncia da tipologia do conhecimento de Leibniz na obra de Baumgarten. Sobre esse

aspecto, temos em Leibniz o notério exemplo do barulho do mar:

Toda alma conhece o infinito, conhece tudo, mas confusamente. Exatamente como
quando, andando proximo ao mar, ougo o grande barulho que produz, embora sem
distinguir o som individual de cada onda que o compde, do mesmo modo nossas
percepcdes confusas sdo o resultado das impressdes que todo o universo produz em
nos. (LEIBNIZ, 2008, p. 5).

A partir dessa citagdo, deparamo-nos entdo com o problema da limitagdo do
conhecimento em relacdo a totalidade, pois as sensacdes claras, ainda que sejam distintas,
encontram-se acompanhadas, em certa medida, de confusdo. Por isso Baumgarten refere-se
aos objetos como percepgdes. Afinal, mesmo ao isolarmos um objeto e encontrarmos uma
série de tracos distintivos, ele ainda se configura como fruto de um exercicio de abstra¢do que
gera um conteudo perceptivo. E esse conteido “guarda na sua totalidade sempre alguma
confusdo e obscuridade” (TOLLE, 2007, p. 44). Nesse ponto, o que torna o pensamento de
Baumgarten original ¢ o fato de que ele traz a problematica das representacdes da
sensibilidade ligadas ndo somente ao estado animico; ele considera o estado corporeo
também. E disso decorre que “as sensa¢des enquanto tais representam o estado presente do
corpo ou da alma ou o estado de ambos simultaneamente” (BAUMGARTEN, 1993, p. 69).

Na sensibilidade, a reducdo dos fendmenos as substincias basicas estd sujeita a fortes
limitagdes. Por exemplo, de acordo com a metodologia das ciéncias exatas, explica-se o
fendomeno das cores reduzindo-o a processos fisicos de movimentos, € isso ndo considera o
significado artistico das cores. Portanto, a reducdo do fendmeno cromdtico em conceitos
fisicos ndo vislumbra seu significado estético como um meio artistico de expressdo. Outro
exemplo que pode ser ilustrado ¢ quando tentamos transmitir a impressao que nos provoca

uma paisagem bela. Se para explicar uma bela paisagem dividimos sua aparéncia a partir de



54

partes componentes descrevendo em termos geoldgicos, ganharemos novos vislumbres
cientificos, mas nao absorveremos nenhum trago de beleza. Para Baumgarten, a unidade, a
confluéncia e por que nao a confusdo dos diferentes elementos que formam a experiéncia
sensivel e que sdo fatores absolutamente necessarios para ela ndo podem ser alcancados
mediante conceitos determinados clara e distintamente. Esse tipo de concepcao defendida por
Baumgarten transforma a estética em maior ou menor medida num tipo de antropologia. Sem
exageros, ¢ resguardados os devidos cuidados, podemos afirmar que a estética baumgartiana
também se funda em um tipo de antropologia filosofica.

O posicionamento de Baumgarten atesta um maior comprometimento em relagdo a
sensibilidade do que apenas a admissdo da dependéncia entre ideia e pecepgdo. Além disso, a
partir de Baumgarten, podemos voltar as atengdes para a faculdade inferior de conhecimento
sem cisma de que sua confusao prejudique a construgdo de um conhecimento claro. Assim, a
filosofia baumgartiana permite afirmar uma particularidade do conhecimento que muitas
vezes ndo ¢ considerado pelo “alto exercicio filosofico™, ou seja, que todo o conhecimento,
seja confuso ou distinto, esta ligado ao posicionamento do corpo diante do objeto a ser
apreendido.

A consciéncia do posicionamento do corpo refere-se a nocao de espacialidade. Além
de estarmos inseridos em um determinado espaco, obviamente o estamos em um determinado
tempo presente. Podendo, ainda mais, ter consciéncia do nosso estado animico passado e,
consequentemente, segundo Baumgarten, ter consciéncia do estado passado do mundo. Essa
representacdo do estado passado do mundo e de nds mesmos ¢ o ponto de partida para
Baumgarten caracterizar a imaginagdo enquanto uma das faculdades componentes da parte
inferior do conhecimento, pois ele também entende a imaginagdo exatamente como essa
faculdade que proporciona as representagdes do estado passado. Logo, a forca de representar
para n6s mesmos nosso estado passado e, consequentemente, estado passado do universo €,
para o autor, também fruto da imaginagao.

Por intermédio da caracterizagdo da imaginagdo, Baumgarten introduz uma faculdade
que até entdo na historia da filosofia ndo havia sido exposta enquanto parte inerente as
capacidades animicas do ser humano; trata-se de uma faculdade inventiva nomeada faculdade
de fingir ou inventar.

A faculdade de fingir ou inventar surge da capacidade que temos de reunir
representacdes da imaginacdo. Ao reunir essas representagdes, retendo a atengdo apenas em
alguma parte da percep¢do, inventamos (BAUMGARTEN, 1993, p. 82). Partindo da

capacidade que temos de representar o universo para ndés mesmos, podemos representar



55

multiplas coisas como que formando uma tUnica. As relacdes estabelecidas para a associa¢ao
dessas representacdes com fim de conectd-las em um todo coerente ¢ a atividade que
caracteriza a faculdade de fingir ou inventar. Observamos entdo que, para Baumgarten, a
faculdade de fingir ndo esta vinculada apenas ao conhecimento empirico, mas relaciona-se
com o conhecimento estético. Ou seja, em Metafisica, Baumgarten relaciona a imaginagao
inventiva com um modo de conhecimento que ndo € apenas conceitual e que, através da na

nog¢ao de perfeicdo sensivel, mostra-se belamente.

3.1 Beleza e perfeicao sensivel

Baumgarten desenvolve propriamente uma teoria da sensibilidade e explica seu papel
central para a fundamentacdo da estética. Enquanto para Leibniz as intui¢des sensiveis eram
consideradas um “quase” do pensamento, para Baumgarten sdo vistas como andlogas da
razao, tendo entdo uma funcao propria que trata de representar o conjunto da multiplicidade
dos objetos sensiveis. O fundamento do conhecimento estético tem como ponto alto o
conhecimento sensivel no sentido de uma “disposi¢do natural e inata da alma para pensar de
modo belo” (BAUMGARTEN, 1993, p. 103). Entao faz-se necessario entendermos melhor o
que ¢ essa disposi¢cdo de pensar belamente, isto €, esclarecer a representacao da beleza.

Baumgarten mantém, conforme a tradi¢do, a ideia da beleza como objeto da arte e
critério distintivo do artistico, mas a concebe com um tipo de perfeicdo que ndo ¢ inerente ao
ente enquanto tal (ndo forma parte de seus predicados ontologico-transcendentais), mas
relaciona-se a0 modo de realizacdo e representacdo sensivel por parte do homem. Essa ¢, sem
duvida, uma concepcdo complexa que se situa no equilibrio entre a antiga doutrina platdnica
da objetividade ontoldgica do belo em si e a nova visdo moderna de sua indole essencialmente
subjetiva.

Como vimos, a concep¢ao da beleza, em Baumgarten, pressupde desde o ponto de
vista historico, uma retomada gnoseologica e metafisica da sensibilidade frente a sua
desvalorizacdo. E dessa retomada faz parte o reconhecimento do sensivel como um ambito de
perfeicdes e, por conseguinte, também de uma ordem e racionalidade especificas. Disso
segue-se também a capacidade humana de captar essas perfeicdes sensiveis e, sobretudo,
representd-las mediante a arte. Uma das grandes novidades introduzida por Baumgarten ja em
Meditagoes ¢ justamente essa possibilidade de se vislumbrar algum tipo de perfeicdo nos

conhecimentos claros e confusos. Baumgarten trata desse ponto ao definir o poema como



56

discurso sensivel perfeito e vincular o poético, o artistico em geral, a essa perfeicdo do
conhecimento sensivel. Dessa forma, a revalorizagdo da sensibilidade consuma-se ndo so a
partir de sua fundamentacdo como uma faculdade de conhecer o mundo mediante
representacoes claras e confusas, mas ¢ consumada também gracas a sua afirmacao ontoldgica
enquanto um espago proprio de perfeicdes, que concernem a representacdo sensivel e ndo
intelectual das coisas.

Mas em que consiste essa perfeicao sensivel? A perfei¢do sensivel estd em um aspecto
cujo desenvolvimento compete aos objetos artisticos. Compete a arte, na complexidade ou
plenitude de suas notas, uma complexidade que ¢, entretanto, harménica e que Baumgarten
nomeia propriamente beleza.

A nocao de beleza em Baumgarten ¢ ambivalente, uma vez que parece equilibrar uma
no¢ao racional objetiva e uma nog¢ao racional subjetiva. Ambas essas visoes sao demarcadas
nos escritos de Baumgarten. Em Metafisica, Baumgarten diz que “a perfei¢do fenoménica
percebida amplamente pelo gosto € a beleza.” (1763, p. 248, traducdo nossa)*’. Ja em
Estética, Baumgarten diz que “o fim visado pela Estética é a perfei¢do do conhecimento
sensivel como tal. Esta perfei¢do, todavia, é a beleza” (1993, p. 99). Notamos que
Baumgarten mostra-se em um primeiro momento muito laconico na caracterizagdo de um
conceito tao relevante, pois em relagdo a beleza enquanto tal ele a conceitua apenas nessa
pequena parte da Metafisica ao que se remete na Estética como algo ja concebido. Esse
aparente desinteresse em relagdo ao conceito de beleza parece deixar claro que o verdadeiro
enfoque de sua reflexdo estética estd no esclarecimento, na descricdo do modo de construcdo e
producao artistica da beleza e dessa forma criativa de pensar de modo belo. Outro fator a se
considerar em relacdo ao conceito de beleza ¢ que ele vincula-se necessariamente a nogao de

verdade estética tratada na Estética.

3.2 Verdade estética

Baumgarten ndo define verdade pela correspondéncia com a realidade. Em Estética,
ele ressalta que um dos cuidados que devemos ter ao tratarmos dos assuntos pensados de
modo belo relaciona-se a verdade. Mais especificamente, a verdade estética: "A verdade

enquanto aquela que ¢ conhecida sensitivamente. Conhecemos a verdade metafisica dos

SOPassagem citada: perfectio phaenomenon seu gustui latius dicto observabilis, est pulcritudo. Para essa tradugio
como para averiguagdo de alguns termos, foi necessario recorrermos ao escrito original em latim. Para tanto,
utilizamos como referéncia a edigdo alema Meiner da Estética de Baumgarten.



57

objetos como sendo a harmonia dos mesmos com o0s principios universais”
(BAUMGARTEN, 1993, p.120).

Baumgarten distingue a verdade metafisica ou objetiva da verdade subjetiva ou logica
em sentido amplo, ou melhor, verdade esteticologica. A verdade subjetiva corresponde ao
conceito moderno de verdade, que se define como a concordancia da representagdo e de seu
objeto. Posto que nossas representacdes sdo de dois tipos, estéticas ou ldgicas, o conjunto da
verdade subjetiva denomina-se verdade esteticologica, a qual se divide em verdade
estritamente logica (conhecimento intelectual) e verdade estética (conhecimento sensivel). A
verdade objetiva ndo consiste na concordancia entre sujeito e objeto, mas na verdade do
objeto mesmo. A verdade subjetiva ndo € mais que o conhecimento que o sujeito recebe da
verdade objetiva ou metafisica, que ¢ a verdade do objeto. O surpreendente ¢ que a verdade
metafisica ndo se identifica com a realidade. E objetivamente verdadeiro ndo s6 o que ¢, mas
0 que se acorda com os principios mais universais de todos. O que se acorda com os
principios mais universais ndo ¢ simplesmente o real, mas também o possivel. E com relacao
a esses principios, muitos mundos sdao possiveis. O verdadeiro entdo nao ¢ somente o real,
mas o possivel.

O objeto da verdade estética ndo ¢, em consequencia, necessariamente o real
atualizado. A arte ndo ¢ imitacdo da natureza. A percepgao que alcanga a perfei¢do na beleza,
nao ¢ sempre percepcao deste mundo. A arte, diz Baumgarten, explora outro mundo. Essa
afirmacdo ndo tem nada de metafisico, e deve ser tomada literalmente. O artista explora esses
mundos que Deus concebeu em seu entendimento, mas que ndo criou, pois nao era o melhor.
A arte define-se assim como invengdo que vislumbra verdades relacionadas ao mundo
preeminente ou nao. A imagem gerada pelos poetas pode ou ndo vincular-se ao observavel
empiricamente.

A arte pode descrever o irreal preeminente, ainda assim, nao transmite falsidades na
medida em que vislumbrara verdades heterocosmicas. Por essa razao, afirmamos, mais uma
vez, a autonomia da percepcdo sensivel que ¢ verdadeira porque ela mesma inventa seu
objeto. A verdade da percepcao sensivel deduz-se ndo de sua fidelidade com o real, mas de
sua beleza intrinseca. A verdade estética conclui-se da beleza e ndo o contrario disso.

A verdade estética distingue-se da verdade loégica por seu contetido. A diferenga
dessas duas verdades resume-se na oposi¢ao do particular e do geral. A verdade légica, na
realidade, ndo pode ser aplicada além das esséncias gerais. O conhecimento intelectual
constitui-se por meio das relagdes 1dgicas universais e, em virtude da finitude humana, nao

pode ir além da abstracdo das leis gerais. A razdo humana define-se por sua incapacidade de



58

apreender a esséncia individual das coisas, a qual constitui-se em um nd de relagdes
demasiado rico e demasiado complexo para ser objeto de uma apreensdo logica. A esséncia
singular ¢ conhecida confusamente. Uma verdade determinada nao pode ser apreendida sendo
pela inclinagdo da percepcio sensivel. E por esta caracteristica que se vé definido o objeto
proprio da verdade estética, a saber, a singularidade das coisas.

A verdade estética tem por conteido a coisa singular, a natureza individual do objeto e
da pessoa, a verdade estética ¢ singular. A arte ndo enuncia proposi¢des gerais, ela apresenta
exemplos. Nao expoe argumentagdes ldgicas, mas descreve casos particulares. De acordo com
esse raciocinio, a beleza do conhecimento sensivel € a ciéncia do individual. Ao identificar a
verdade estética como verdade singular, Baumgarten define melhor a beleza. Assim, a
Estética nao tem outro propdsito que nao o de estudar as modalidades e as condigdes
concretas da apari¢ao da verdade estética sem a necessidade de ir além de sua definigdo. S6 a
arte pode produzir e expor a verdade singular, e sua verdade ¢ imanente a ela propria, nao
podendo ser exposta de outra forma.

Tendo falado de verdade estética, construiremos dois exemplos que possam nos ajudar
a entender ainda mais o que Baumgarten disse. Imaginemos um entardecer, algo que todos ja
vimos. A verdade logica mostrar-nos-4 a generalidade geografica e metereoldgica, nos
explicara, estejamos onde estivermos, as condi¢des que permitem a visao de um pdr do sol.
Nao importa onde estamos nem importa quem seja a pessoa que nesse momento esteja com a
vista mirando o horizonte. A generalidade do juizo loégico mostra seu alcance, mas também
seu limite. Seu alcance e fortaleza ndo ¢ bem conhecido, mas podemos a partir dele entender o
fendmeno dentro de uma cadeia causal. Sua limitagdo, contudo, encontra-se na frieza do
anonimato. Nao me diz nada do momento nem de seu significado para mim. Nao tem porque
fazé-lo, pois ¢ uma explicacdo geral. Na experiéncia estética, o laranja, o rosado e o violeta
dos tons do entardecer da cidade de onde vivo ¢ uma experiéncia pessoal e intransfirivel. A
compreensdo que tenho do mundo me permite situar o fendmeno, mas as pinceladas de suaves
cores me identificam completamente com algo para mim significativo. Deixando a natureza
de lado, vejamos um exemplo relacionado a arte. Tragamos & memoéria um quadro que
provavelmente todos tenhamos visto, a Guernica, de Picasso. A generalidade 16gica podera
dissertar sobre a guerra e explicar os horrores desta. Para esse fim, colocard exemplos e
poderd encontrar casos modelos. Tudo isso ¢ valido e pertinentre para entender aquele
fendmeno humano. Depois da leitura de uma explicagdo cultural, socioldgica ou histérica da
guerra, poderemos muito provavelmente entender algumas fontes basicas para compreender

um conflito ou a matriz de todo o conflito. Na América Latina, temos visto algo parecido;



59

sobre as experiéncias de conflitos armados, lemos magnificos textos explicativos.
Concentremo-nos agora, sem esquecer a explicacdo nem a experiéncia que temos todos nos
acumuladas, no quadro em questdo. O pintor limita sua paleta somente a tons negros, cinzas e
brancos. Podemos olhar também a simplicidade grotesca das formas e perceber movimento,
angustia e desespero nos corpos. O quadro agride e espanta, sentimos a brutalidade e o choro.
A experiéncia estética detém-se ante a presenca particular. Ao longo da historia da cultura
ocidental, tem sido a arte a transmitir tal classe de experiéncia. Dai o vinculo claro para
Baumgarten entre imaginacao criadora, verdade estética e arte.

A relagdo entre verdade estética e verdade logica ¢ de complementagdo, pois
observamos verdade tanto na universalidade conceitual abstrata como na particularidade
significativa. A verdade logica define-se através da correta distingdo conceitual que se adquire
pelo entendimento determinante. A verdade estética define-se a partir da claridade e da
riqueza da presenca significativa individual que se apreende pelo conhecimento sensivel. A
verdade logica constitui-se de géneros e espécies, a verdade estética constitui-se de
singularidades. Ja no que se refere a relagdo entre beleza e verdade, percebemos que a beleza

¢ o unico modo de apari¢do possivel de certos objetos, o inico modo possivel de conhecé-los.



60

CONCLUSAO

A conclusao deste trabalho consistird primeiramente em considerarmos de maneira
breve o que foi desenvolvido nesse trajeto dissertativo. Em seguida, retomaremos alguns
pontos tratados no texto. Por fim, a partir desses pontos tratados, pretendemos fazer algumas
breves consideragdes acerca do que foi apresentado.

A principio, no decorrer desta dissertacdo, vimos que Baumgarten incomodava-se
sobremaneira com o distanciamento entre a atividade filosofica e a atividade poética. Para ele,
aquilo que uma vez se constituiu em uma relagdo harmonica fora separado no decorrer da
historia do pensamento ocidental. Dai a necessidade de retomar a reunido entre filosofia e
poesia. Baumgarten toma para si essa tarefa a partir de um dos problemas genuinamente
filosoficos relacionados ao fazer poético. Tal problema se da justamente na relagdo da obra
poética com a realidade. Esse problema remonta a antiguidade, mais especificamente a
Aristoteles. Tendo em vista o grande aprego de Baumgarten pelos classicos, fez-se necessario,
em um primeiro momento, tragarmos um pequeno excurso que projetasse o posterior
tratamento dado por ele.

A partir da Poética, observamos que Aristoteles conseguiu se afastar da concepgao
socratico-platonica, deslocando a mimese da discussao metafisica. A mimese, em Aristoteles,
passa a ser uma atribuicdo da atividade artistica ligada mais a noc¢do de possibilidade. A
atividade poética ndo ¢ mera imitacdo ou mera representacdo dos objetos do mundo
atualizado; ela, na perspectiva aristotélica, mostra-se como atividade de apresentagao dos
objetos mundanos em suas possibilidades de realizacao. Porém ainda que nessa perspectiva a
atividade poética ganhe mais autonomia na medida em que o poeta ndo retrata, mas cria, ela
mantem-se presa aos possiveis concernentes ao mundo atualizado. Isso limita as
possibilidades criativas. Ainda assim, vimos que Aristoteles reconheceu que uma “superacao”
do real fosse plausivel, mas isso somente ligado ao poder persuasivo. Nao obstante, a leitura
apresentada, a partir do pensamento inserido na Poética, diverge daquela leitura reducionista
proposta pela poética normativa e que foi superada justamente pela insercdo da nogdo de
possibilidade ja articulada por Aristoteles. Posteriormente, em Meditacoes Baumgarten
resgata esse tema inserindo a no¢do de mundo heterocosmico. A partir dessa nogao, ele
conseguiu vislumbrar a teoria estética.

A teoria estética de Baumgarten revelou-se primordialmente como uma filosofia do
fendmeno artistico e que, posterior ao seu desenvolvimento, possibilitou libertar o

racionalismo de uma visdo estreita. Fez isso mediante o reconhecimento dos direitos



61

complementares da sensibilidade que permite, por sua vez, a producdo artistica. Nesse
sentido, podemos entender a teoria formulada por Baumgarten como a primeira grande
empreitada para definir uma racionalidade estética moderna e, consequentemente, delimitar o
espaco dos fendmenos artisticos. E claro que a delimitagdo e a ordenagio racional do espago
da literatura, e da arte como um todo, ndo poderia acontecer sem a sua devida inser¢do em um
sistema geral. Essa inser¢do so foi possivel com a demonstragdo de sua coordenagdo com os
demais espagos constituintes da razdo. Para alcancar esse proposito, Baumgarten coloca em
contato duas tradi¢des culturais que compdem sua formagdo e que foram historicamente
separadas entre si: a tradicdo poética cléssica e a filosofia racionalista de Leibniz e de Wolff.
Como consequéncia desse entrelagamento, nenhuma das duas tradi¢des poderia ficar
inalterada. Assim, a poética recebe um tratamento filoso6fico na obra Medita¢oes. Baumgarten
retoma o debate da relacdo entre a realidade atual e a obra poética tendo como principal eixo a
nocao de possibilidade que aparece como uma ampliacdo do pensamento aristotélico.

A partir da formulacdo de Meditacoes, observamos os principios e conclusdes da
fundamentagdo filosofica da producao literaria na medida em que supdem a identificagao
racional de um espaco novo que ampliaria o alcance epistémico. As representagdes poéticas,
antes restritas as possibilidades referentes ao mundo atualizado, agora podem ser de
possibilidades nao atualizadas. Dessa ampliacao ¢ que ocorre a transformacao daquela poética
filosofica inicial para uma filosofia da arte em geral elaborada nas obras Metafisica e Estética.
Enquanto a razao tomada estritamente apreende e consegue identificar o ordenamento atual, a
poesia apresenta outros ordenamentos. A capacidade de vislumbrar configuracdes possiveis
do ordenamento atual ou de ordenamentos possiveis ¢ que qualifica a sensibilidade como
analoga a razao.

Em relagdo a filosofia de Leibniz e Wolff, observamos que, para definir e dar conta
racionalmente do novo espago estético, Baumgarten teve que abrir igualmente sua estrutura
sistematica para embasar uma “nova” filosofia instrumental que definisse epistemicamente o
carater proprio da experiéncia e da expressao artistica. Portanto, a 16gica, enquanto doutrina
da razdo, deve-se agregar a estética enquanto doutrina da sensibilidade. Identificar uma
racionalidade prépria do ambito da sensibilidade e sua analise conceitual foi uma tarefa
imprescindivel para a constitui¢do de uma racionalidade estética moderna da qual podem se
extrair regras Uteis para refinar o gosto e melhorar a criacao artistica. Baumgarten vincula essa
utilidade educativa e pratica da estética a sua condi¢do de ciéncia filos6fica encarregada de
expor os primeiros fundamentos e regras do conhecimento belo e todas as belas ciéncias. A

reflexdo de Baumgarten ¢ que possibilitou uma série de debates, que se arrastam até os dias



62

atuais, relacionados as possibilidades poéticas>!. O que comprova que os estudos relacionados
a poética sdo ainda solos férteis.
Podemos reafirmar o que ja tinhamos colocado anteriormente: que os estudos

\

relacionados ao fazer poético mostram-se intrinsecamente ligados a seara dos debates

filosoficos. Longe de acreditarmos que poesia®

e filosofia ndo possam se relacionar,
observamos com o passar do tempo o quanto que essa relagdo fica cada vez mais evidente. E a
partir dessa relacao podemos averiguar aquilo que tanto Aristoteles como Baumgarten, dentre
outros, vislumbraram: oferecer outra imagem do ser humano. Nessa perspectiva, ndo ha uma
imagem sobredimensionada do ser humano em que o racional esteja acima do sensivel. O que
ha ¢ uma harmonia e complementacdo entre todos os aspectos que constituem a criatura
complexa e heterogénea que ¢ o ser humano. Para Baumgarten, ¢ claro que a racionalidade ¢
um componente importante da humanidade. A diferenca em sua concepgdo € que essa
racionalidade, em seu sentido estritamente logico, ndo caracteriza inteiramente o ser humano.
Ele ndo ¢ concebido a partir de uma inquestiondvel hierarquia das faculdades racionais
superiores. Baumgarten mostra-se suficientemente consciente da diversidade humana. Isso
significa estar consciente da tensdo existente entre paixao e razao, entre a percep¢ao sensivel e
a determinagao intelectual.

Logo, os estudos relacionados ao fazer poético, delineados pela teoria estética,
consistem essencialmente em uma reflexao acerca dos alcances e da capacidade representativa
e significativa do ser humano. A estética consiste de forma medular em uma reflexdo acerca
dos alcances e do sentido da capacidade poética, representativa e significativa do ser humano.
Nutre-se da tradi¢ao poética do ocidente com a finalidade de dar conta de uma relagao distinta

entre o ser humano e o mundo, e por que nao dizer, entre obra poética € mundo.

51 Alguns dos grandes exemplos relacionados a essa afirmagdo sdo, por exemplo, Deleuze, Dolezel € Eco.
52 Entendida como inserida em todo fendmeno artistico.



63

REFERENCIAS

ABBAGNANO, N. Dicionario de filosofia. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1998.
ARISTOTELES. Poética. Tradugio de Eudouro de Souza. Sdo Paulo: Ars poetica, 1993.

BAUMGARTEN, A. G. Estetica — A l6gica da Arte e do Poema. Tradu¢do de Miriam Sutter
Medeiros. Petropolis: Vozes, 1993.

. Asthetik, teil I. Hamburg: Felix Meiner, 2007.

. Asthetik, teil II. Hamburg: Felix Meiner, 2007.

. Esthetique — précédée des Meditations philosophiques sur quelques sujets se
rapoortant a I’essence du poeme et de la Métaphysique. Traduction, presentation et notes par

Jean-Yves Prancheére. Paris: Editions de L’Herne, 1988.

. Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema pertinetibus. Grunert: Halle,
1735.

. Methaphysica. Hemmerde: Halle, 1763.
. Texte zur Grundlegung der Asthetik. Hamburg: Felix Meiner, 1983.
BACON, F. Of the dignity and advancement of learning. Houghton Mifflin, Boston: 1863.

BUCHENAU, S. Art of invention and invention of art. In: The founding of Aesthetics in the
German Enlightenment. Cambridge: Cambridge University Press, 2013.

. Alexander Gottlieb Baumgarten. In: Aux soureces de I’esthétique: Les débuts de
I’esthétique philosophique en Allemagne. Paris: Editions de la Maison des sciences de
I’hommme, 2005.

DESCARTES, R. Meditacoes sobre Filosofia Primeira. Tradugdo, Nota Prévia e revisao de
Fausto Castilho. Campinas: Unicamp, 2004.

DOLEZEL, L. A poética ocidental: Tradicdo e Inovacao. Traducao de Vivina de Campos
Figueiredo. Lisboa: Fundagao Calouste Gulbenkian, 1990.

. Heterocésmica: Ficcion y mundos posibles. Traduccion de Félix Rodriguez.
Madrid: Arco/Libros, S.L, 1999.

FLUSSER, V. Ficcoes Filosoficas. Sao Paulo: Editora Universidade de Sao Paulo, 1998.

FOLSCHEID, D; WUNENBURGER, J. Metodologia Filoséfica. Traducao de Paulo Neves.
Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999.

FRANCA, M. N.; FREITAS, M. S.; SILVA, A. M. Guia para normaliza¢do de trabalhos
técnico-cientificos: projetos de pesquisa, trabalhos académicos, dissertacdes e teses. 5. ed.
Uberlandia: EDUFU, 2008.



64

HOBBES, T. Leviata. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1988. (Cole¢ao Os Pensadores)

HORACIO. A arte poética. In: A poética classica. Tradugdo de Jaime Bruna. Sio Paulo:
Cultrix, 2005.

KIRCHOF, E. R. Estética e semiotica: de Baumgarten e Kant a Umberto Eco. Porto Alegre:
Edipucrs, 2003.

LEIBNIZ, G. W. Discurso de Metafisica. Traducdo de Gil Pinheiro. Sdo Paulo: icone, 2004.
. Essais de Theodicée: sur la bonté de Dieu, la liberté de ’home er 1’origine du mal.

Edition par De Faucourt. Amsterdam, 1747.

PLATAO. A Republica. Traducio, introdugdo e notas de Maria Helena da Rocha Pereira. 9.

ed. Lisboa: Fundagao Calouste Gulbenkian, 2010.

. Fedro. Traducao, introducao e notas de Carlos Alberto Nunes. Rio de Janeiro:
Companhia Editora Americana, 1975.

SANTORO, F. Poesia e verdade. Rio de Janciro: Sette Letras, 1994.
SPINA, S. Introdugao a poética classica. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1995.

TOLLE, O. Luz Estética: A ciéncia do sensivel de Baumgarten entre a arte e a iluminagao.
Sao Paulo: USP, 2007.

WOLFF, C. Discours préliminaire sur la philosophie en général. Traducion sous la
direction de Th. Arnaud et J.F Goubert. Paris: Vrin, 2006.

XENOFONTE. Memoraveis. Tradugdo, introducdo e notas de Ana Elias Pinheiro. Lisboa:
Fundacao Calouste Gulbenkian, 2009.

Revistas online

BUCHENAU, S. L’esthétique wolffienne comme ars invendi. Revue germanique
international. Vol. 4, p. 37- 48. 2006. Disponivel em: <http://rgi.revues.org/139> Acesso em
15 de janeiro de 2014.

DEL VALLE, J. La dignidad de la imaginacion. Alexander Baumgarten y el contexto de
nacimiento de la Estética. Revista de Filosofia Areté, v. 23, n. 2, p. 303-328. 2008.
Disponivel em: <http://www.scielo.org.pe/pdf/arete/v23n2/a04v23n2.pdf> Acesso em: 12 ago.
2012.

DOS SANTOS, L. R. A concepgao Kantiana da experiéncia estética: novidades, tensoes e
equilibrios. Revista Tran/Form/A¢do. v. 33, n. 2, 2010. Disponivel em:
<http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0101-31732010000200004 &script=sci_arttext#not1>
Acesso em: 20 set. 2013.


http://rgi.revues.org/139
http://www.scielo.org.pe/pdf/arete/v23n2/a04v23n2.pdf
http://www.scielo.br/scielo.php

65

LEIBNIZ, G. W. Meditagcdes sobre o Conhecimento, a Verdade e as Ideias. Tradugdo de
Viviane de Castilho Moreira. Revista DoisPontos. Vol. 2, N° 1, p. 13-15. 2005. Disponivel
em: <http://0js.c3sl.ufpr.br/ojs2/index.php/doispontos/.../1618> Acesso em: 15 ago. 2012.

. Principios da Natureza e da Graca. Traducido de Arthur Mourdo. LusoSofia press.
Disponivel em: <http://www.lusosofia.net/textos/leibniz_principios_da nattureza ¢ da gra a.pdf>
Acesso em: 18 abr. 2014.


http://ojs.c3sl.ufpr.br/ojs2/index.php/
http://www.lusosofia.net/textos/leibniz_principios_da_nattureza_e_da_gra_a.pdf

