
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA

FERNANDA TATIANI DE OLIVEIRA

A LEITURA FLUSSERIANA DA “VIRADA INF ORMACIONAL NA
FILOSOFIA”

UBERLÂNDIA
2017



FERNANDA TATIANI DE OLIVEIRA

A LEITURA FLUSSERIANA DA “VIRADA INF ORMACIONAL NA
FILOSOFIA”

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-graduação 
em Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia, 
como requisito parcial para a obtenção do título de mestre 
em Filosofia.

Área de Concentração: Filosofia.

Linha de Pesquisa: História, Cultura e Sociedade. 

Orientador: Prof. Dr. Sertório de Amorim e Silva Neto.

Uberlândia
2017



O48L
2017

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil.

Oliveira, Fernanda Tatiani de, 1987-
A  leitura flusseriana da “virada informacional na filosofia” / 

Fernanda Tatiani de Oliveira. - 2017.
95 f.

Orientador: Sertório de Amorim e Silva Neto.
Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Uberlândia, 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia.
Inclui bibliografia.

1. Filosofia - Teses. 2. Flusser, Vilém  - 1920-1991 - Crítica e 
interpretação - Teses. 3. Cibernética - Teses. I. Silva Neto, Sertório de 
Amorim e. II. Universidade Federal de Uberlândia. Programa de Pós- 
Graduação em Filosofia. III. Título.

CDU: 1



Fernanda Tatiani de Oliveira

A leitura flusseriana da “virada informacional na Filosofia”

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-graduação 
em Filosofia da Universidade Federal de Uberlândia, 
como parte dos requisitos para obtenção do título de 
mestre em Filosofia.

Área de concentração: Filosofia

Uberlândia, 17 de fevereiro de 2017.

Banca Examinadora

Prof. Dr. Sertório de Amorim e Silva Neto -  POSFIL/UFU (orientador)

Prof.Dr. Leonardo Ferreira Almada -  POSFIL/UFU

Prof. Dr. Sandro Canavezzi de Abreu -  EAU/ UFMG



Aos pós-históricos que brincam com as caixas-pretas.



AGRADECIMENTOS

Aos meus pais José Fernandes, Ana Maria e ao meu irmão Cristiano Fernandes, sou 

grata pelo carinho e cuidado, e por todo o apoio e admiração na minha escolha pela Filosofia, 

principalmente pela paciência e humildade de ambos, em ouvirem entusiasmados e com 

admiração, os meus devaneios filosóficos.

À Renilda Borges, pela paciência e parceria de vida, que mesmo distante, sempre 

esteve ao meu lado, me amparando em dias difíceis. Sou grata por sua compreensão nos 

períodos em que me encontrei ausente.

Para dizer que não falei das flores, às amigas da “República da Filosofia”, Lorena 

Silva Oliveira, Cássia Beatriz e Rubiana Oliveira, com as quais pude compartilhar parte das 

minhas vivências filosóficas.

Aos colegas de curso Arthur Falco, Laércio Café, e Nathalia Amorim, pelo auxílio 

mútuo e também pelos inúmeros papos caóticos regados de muita descontração.

Ao amigo e filósofo Marcelo Rosa, pelos diálogos sobre a fenomenologia, literatura, e 

pelas valiosas contribuições para a minha pesquisa de mestrado.

Aos amigos Ana Estefânia, Paulo Patriota e Eduardo Arantes, pela amizade 

consolidada desde o primeiro semestre dessa minha jornada filosófica. E que assim perdure 

por muitos cafés, leituras e diálogos metafísicos e pós-históricos.

Ao professor Dr. Jairo Dias Carvalho, por me apresentar à filosofia de Vilém Flusser e 

também ao diálogo com a tecnologia e outras tantas referências filosóficas e literárias.

Aos professores Dra. Maria Socorro Ramos Militão, Dr. Ana Maria Said, Dr. Rafael 

Cordeiro e Dr. Alcino Eduardo Bonella, por contribuírem gradativamente com a minha 

formação acadêmica.

Ao professor Dr. Leonardo Ferreira Almada, por ter participado da fase de 

qualificação, e por contribuir com valiosos apontamentos para a melhoria da pesquisa. 

Agradeço também pela disponibilidade em ler o trabalho final.

Ao professor Dr. Sandro Canavezzi de Abreu, pela aceitação em ler a dissertação, e 

pela disposição em participar da banca examinadora. Certamente será um grande 

aprendizado!

À FAPEMIG, pelo auxílio financeiro durante o biênio da pesquisa até a sua 

configuração final.

Ao programa de Pós-graduação em Filosofia, pela oportunidade de cursar o mestrado 

acadêmico e de qualidade. Os agradecimentos são extensivos aos funcionários Andréia, Ciro,



Éricksen, Marcos e Fernando Galine, pelos esclarecimentos prestados sempre de maneira 

responsável e pontual.

Ao professor Dr. Dennys Garcia, pela prestatividade como Coordenador, e pelo 

empenho dedicado sempre em oferecer o melhor ao programa de Pós-graduação em Filosofia.

Por fim, e de modo cordial, agradeço ao meu orientador, o professor Dr. Sertório de 

Amorim e Silva Neto, em dar continuidade a essa empreitada e, principalmente, por contribuir 

para a excelência deste trabalho acadêmico.



“Todo aquele que reflete está interessado no 
espelho. O espelho é por definição um instrumento 
que reflete e que especula (de speculum = espelho). 
[...]. Não estamos mais tão interessados na face 
reflexiva do espelho. O nosso interesse está na outra 
face, naquela coberta por nitrato de prata. Estamos 
interessados na região atrás do espelho. Conosco 
começa uma nova época. A dos espelhos virados”.

(FLUSSER, 1998)



RESUMO

A leitura flusseriana da “virada informacional na Filosofia”

O objetivo deste trabalho é analisar como Vilém Flusser (1920-1991) interpreta a “virada 

informacional na Filosofia”, tendo como base o modelo da sociedade cibernética centrada no 

uso de aparelhos técnicos produtores de imagens. Flusser define “aparelho” com base na 

noção de caixa-preta, analisando-o a partir do protótipo do aparelho fotográfico, assim como 

analisa a “imagem técnica” a partir da fotografia. A tese central do filósofo é a de que os 

aparelhos técnicos se assemelham aos seres humanos, pois negam o Segundo Princípio da 

Termodinâmica, ou seja, a entropia, na medida em que ele produz informações novas. 

Partindo da exposição do que foi a “virada informacional na Filosofia”, e de suas implicações 

para o conceito de informação no âmbito das pesquisas filosóficas a partir da década de 1950, 

procuramos examinar os principais conceitos da filosofia flusseriana que atestam para uma 

“teoria da informação” assentada em pressupostos da ciência cibernética de Norbert Wiener. 

Isso significa que, na filosofia flusseriana, a noção de informação está correlacionada com os 

seguintes conceitos: informação nova; caixa-preta, entropia, feedback, entre outros como 

input e output. À guisa de conclusão Flusser aponta para a necessidade de analisarmos a pós- 

história, caso queiramos entender as sociedades programadas por aparelhos. E o primeiro 

passo consiste em pensar o universo das imagens técnicas.

Palavras-Chave: Flusser. “Virada informacional” . Cibernética. Caixa-preta. Imagem técnica. 

Pós-história.



ABSTRACT

The Flusserian reading of the “informational turn in Philosophy”

The aim of the present work is to analyze how Vilem Flusser (1920-1991) interprets the 

“informational turn in Philosophy”, taking as basis the model of the cybernetic society 

focused on the use o f technical apparatuses producers of images. Flusser defines “apparatus” 

based on notion of black box, analyzing it from the photographic device’s prototype, as well 

he analyzies the “technical image” from the photograph. The philosopher’s central thesis is 

that technical apparatuses resemble human beings, because they deny the Second Principle of 

Thermodynamics, in other words, entropy, insofar as it produces new information. Starting 

from exposition o f what has the “informational turn in Philosophy” meant, and from its 

implications for information’s concept inside the scope of philosophical research since the 

1950’s, we’ve sought to consider the Flusserian philosophy’s main concepts which attest to a 

“theory o f information” based on assumptions o f Norbert Wiener’s cyber science. This means 

that, in Flusserian philosophy, the notion of information is correlated with the following 

concepts: new information; Black box; entropy; feedback; among others as input and output. 

As a conclusion, Flusser points to the need to analyze post-history, if we want to understand 

the societies programmed by apparatuses: so, the first step is to think about the universe of 

technical images.

Keywords: Flusser. “Informational turn” . Cybernetics. Black box. Technical image. Post­

history.



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO......................................................................................................................... 12

PRIMEIRA PARTE 
ABOUT THE INFORMATION

CAPÍTULO 1
A “VIRADA INFORMACIONAL NA FILOSOFIA”

1.1 A virada “infomacional” e “naturalista” na filosofia.................................................. 18

1.1.1 A Tese de Turing.................................................................................................... 22

1.1.2 O conceito de entropia............................................................................................23

1.1.3 A teoria da informação de Shannon.....................................................................26

1.1.4 A Cibernática de Wiener........................................................................................28

1.2 A Filo sofia da Informação............................................................................................... 30

1.3 O conceito de informação segundo Logan....................................................................34

1.3.1 A propagação da informação na biosfera............................................................ 37

1.3.2 A propagação da informação na simbolosfera....................................................39

1.3.3 A propagação da informação na tecnosfera........................................................ 45

1.3.4. A Linguagem e a propagação da informação.....................................................48

SEGUNDA PARTE
A LEITURA FLUSSERIANA DA “VIRADA INFORMACIONAL NA FILOSOFIA”

CAPÍTULO 2
TECNOSFERA E SIMBOLOSFERA NA FILOSOFIA DE FLUSSER

2.1 O pensamento tecnológico de Flusser............................................................................56

2.1.1 O aperelho caixa-preta........................................................................................... 58

2.1.2 Aparelho, entropia e informação...........................................................................67

2.2 O universo simbólico das imagens.................................................................................69

2.2.1 Das imagens tradicionais às imagens técnicas................................................. 70



2.2.2 A teoria da informação de Flusser 81

À GUISA DE CONCLUSÃO: a Pós-história como um paradigma.............................. 90

REFERÊNCIAS.......................................................................................................................94



12

INTRODUÇÃO

Ao cotejarmos os escritos de Vilém Flusser1, chama-nos atenção a existência de um 

repertório conceitual que é pouco trabalhado por autores da Filosofia ou que até mesmo passa 

ao largo dos tradicionais sistemas filosóficos. Outro traço peculiar da produção do autor e que 

aparece entremeado na estrutura dos seus ensaios é, hipoteticamente, a ideia de uma 

prospecção da sociedade atual e do futuro enviesada pela temática da tecnologia.

Essa hipótese mostra-se evidente na preocupação do filósofo em descrever uma 

cultura pautada no uso de aparelhos técnicos produtores de imagens, tendo em vista que estes 

objetos técnicos têm se tornado os grandes responsáveis por modificar a forma como o 

homem contemporâneo orienta-se no mundo, especialmente, pelo modo com que lida com as 

suas informações adquiridas, isto é, como ele armazena, processa e transmite informações. 

Trata-se, acima de tudo, de concebê-lo dentro de uma lógica programada por aparelhos 

técnicos cujas imagens projetadas pelos mesmos têm por função apresentar ao homem uma 

nova realidade.

Os textos flusserianos também se destacam pela existência de um vocabulário não 

muito usual, posto que em alguns casos o filósofo trabalha os seus argumentos de forma 

inusitada ao fazer uso recorrente de metáforas e analogias na abordagem dos mais variados 

temas dos quais podemos citar: a linguagem, a fenomenologia, a teoria das mídias, entre 

outros assuntos que orbitam o seu vasto arcabouço filosófico. Tal versatilidade de temas 

somada à sua proeminente forma de escrita pode ser exemplificada com a seguinte passagem 

abaixo.

As máquinas atuais, às quais a humanidade vem se adaptando em processo 
penoso desde a Revolução Industrial serão paulatinamente substituídas por 
máquinas do tipo “vaca”. O impacto da vaca se dará em nível existencial, no 
contato diário com ela. Em tal nível todas as “explicações” se tornarão 
irrelevantes (como são irrelevantes tais “explicações” atualmente para os que 
têm contato diário com computadores). A mera presença cotidiana da vaca 
exercerá sua influência 'vaquificante'. A fantasia se recusa a imaginar a 
consequência disso. No entanto, é preciso enfrentar o perigo. A fantasia deve 
ser forçada. Revela a visão de uma humanidade transformada num rebanho

1 Conforme descrevem os autores Felinto e Santaella (2012, p. 13), V ilém  Flusser nasceu em 1920 na cidade de 
Praga numa família de intelectuais judeus. Por ocasião de sua localidade, vivenciou o período de ascensão do 
nazismo na Europa, o que culminou na fuga de sua cidade natal. Devido à perda de sua territorialidade e 
cidadania, o princípio da Bodenlosigkeit (falta de fundamentos) tornou-se para ele um princípio de vida, que o 
acompanhou até sua morte provocada por um acidente de carro em 1991 em seu retorno à sua cidade natal. Em  
suas andanças, Flusser encontrou estadia no Brasil, onde viveu por um período de 32 anos.



13

de vacas. A vida se resumirá às funções típicas da vaca: nascimento, 
consumo, ruminação, produção, lazer, reprodução e morte. Visão paradisíaca 
e terrificante. Quem sabe, ao contemplarmos a vaca, estamos contemplando 
o homem do futuro?2

O que a citação acima descreve ao definir as máquinas atuais como modelos 

representados por “vacas”, nada mais é que a interpretação de um modelo eficiente de 

aparelhos técnicos que se caracterizam por criar uma realidade automatizada e sustentada por 

meio de uma linguagem composta de sofisticados algoritmos. Com base nessa passagem 

notamos que o filósofo parece ter reservado, expressivamente, uma considerável parte de seu 

pensamento para refletir sobre a tecnologia, pois a referência a esse tipo de modelo eficiente é 

visualmente encontrada em vários trechos de seus ensaios.

Um dos aspectos mais truncados da filosofia flusseriana é, notadamente, a ausência 

das referências que influenciaram o pensamento do filósofo tcheco-brasileiro. Sobre este 

aspecto é importante analisar a seguinte situação descrita abaixo.

A singularidade do estilo de escrita flusseriano dificulta o estabelecimento 
preciso de fontes e influências. Flusser praticamente não citava autores, e 
suas reflexões passeavam pelos mais diversos horizontes do saber sem a 
preocupação de estabelecer fronteiras e definir a origem de ideias 
específicas. Sua “biblioteca de viagem”, parcialmente preservada no 
Arquivo Flusser em Berlim, oferece testemunho dessa versatilidade 
intelectual e demonstra cabalmente a insaciável curiosidade do pensador.3

De acordo com o trecho citado, nota-se que é preciso “escavar” dentro do pensamento 

de Flusser as teorias que supostamente influenciaram o seu pensamento filosófico. Tal 

tentativa se justifica pela necessidade de encontramos uma visão mais geral acerca dos 

diversos temas e conceitos que permeiam suas obras.

Curiosamente, numa das passagens do ensaio intitulado “Do espelho” que integra a 

obra Ficções filosóficas4, Flusser afirma que “todo aquele que reflete está interessado no 

espelho”. Em termos mais simples a frase visa esclarecer que todo aquele que reflete sobre 

algum assunto estará, supostamente, interessado nos elementos da temática que o levou à 

especulação, à reflexão. A metáfora do espelho serve de base para formularmos a seguinte 

questão: de onde provêm os elementos conceituais dos quais Flusser se beneficia para pensar

2 FLUSSER, V. Natural: mente: vários acessos ao significado de natureza. São Paulo: Annablume, 2011, pp.56­
58.
3 FELINTO. E; SANTAELLA, L. O explorador de abismos: Vilém  Flusser e o pós-humanismo. São Paulo: 
Paulus, 2012, p. 52.
4 FLUSSER, V. Ficções filosóficas. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo. USP, 1998.



14

a sua filosofia e, de modo central, às “proposituras” que faz acerca da sociedade programada 

por aparelhos técnicos?

À luz dessa questão que norteia a presente pesquisa, para este trabalho dissertativo 

almejamos estabelecer, dentro de alguns limites teóricos, uma conexão entre Flusser e outras 

fontes teórico-filosóficas que possivelmente serviram de base para o desenvolvimento de sua 

filosofia.

Ao ter por objetivo apresentar os esquemas conceituais da filosofia flusseriana que 

refletem à “virada informacional na Filosofia”, para tal empreitada, organizamos o trabalho 

argumentativo da seguinte maneira:

Na primeira parte da dissertação intitulada “About the information”, logo em seu 

primeiro capítulo, apresentaremos, numa perspectiva preliminar, os pressupostos que 

culminaram na “virada informacional na Filosofia” . Para descrever o que foi essa virada 

utilizaremos as concepções da obra de João Moraes intitulada Implicações éticas da “virada 

informacional na filosofia” 5. Em linhas gerais, nesse recente trabalho Moraes explica que a 

“virada informacional na Filosofia” teve suas bases bem assentadas nas heranças deixadas por 

outra virada filosófica denominada “virada naturalista na Filosofia” .

A “virada naturalista” procurou entender o ser humano como um organismo complexo 

entre outros organismos devendo, pois, ser estudado como um sistema que processa 

informação de seu ambiente.5 6 Segundo o autor mencionado, a principal característica da 

“virada naturalista” foi o processo de desconstrução da metafísica da subjetividade, o que 

resultou numa aproximação da filosofia com outras ciências.

Essa mudança epistemológica está representada por três importantes teorias que 

contribuíram diretamente para a eclosão da “virada informacional na Filosofia” . Cumpre 

advertir aqui, que em vários momentos do texto iremos reportar a essas teorias por meio da 

palavra “vertente” . A primeira delas é descrita pelos estudos de Alan Turing acerca dos 

sistemas computacionais e do impacto gerado por sua famosa tese de que “pensar é calcular” .

As outras vertentes que tiveram contribuição mútua para a “virada informacional na 

Filosofia”, são representadas pela Teoria da Informação de Claude Shannon e pela 

Cibernética de Norbert Wiener. A teoria de Shannon é considerada o ápice da “virada 

informacional” devido a dois fatores: de um lado pela associação da informação com o termo 

entropia que foi absorvido do campo da termodinâmica e, por outro, pelo surgimento do bit 

(binary digity), isto é, de um código binário 0-1 descrito como a menor unidade da

5 MORAES, J. A. Implicações éticas da “virada informacional na Filosofia'”. Uberlândia: EDUFU, 2014.
6 Ibid., pp. 13-20.



15

informação a ser trocada entre o emissor e o receptor de uma mensagem. Shannon procurou 

entender como seria possível transmitir informação de um ponto ao outro sem perder de vista 

o conteúdo da mensagem. Porém, é importante sublinhar que a sua teoria não se ocupou em 

descrever os aspectos semânticos da informação.

Em relação à vertente Cibernética de Wiener, esta propõe uma teoria do controle e da 

comunicação tanto para animais quanto para máquinas, e destaca-se por sustentar que a 

matéria, a energia e a informação são coisas distintas ancorado na seguinte máxima: “tudo o 

que existe é feito de informação”. Segundo o filósofo e matemático, “os comandos através 

dos quais exercemos controle sobre o nosso meio são um tipo de informação como o 

conteúdo daquilo que pode ser trocado com o mundo externo para ajustarmos a ele” .7

Dado o exposto, as três vertentes supracitadas propiciaram temas pungentes e que 

solicitaram da filosofia outros métodos de reflexão. Em suas análises sobre as caixas-pretas, 

por exemplo, Wiener apontou que a Cibernética seria um movimento filosófico em potencial, 

uma vez que ela é, caracteristicamente, uma metodologia de pesquisa interdisciplinar, pois 

oferece um horizonte conceitual expresso em metáforas como a noção de programa e de vida 

artificial.

Na atual conjuntura das pesquisas em filosofia é possível notar que as reflexões sobre 

as tecnologias convergentes (as nanotecnologias, as ciências cognitivas, as neurociências, as 

biotecnologias e as tecnologias da informação), passaram a integrar a agenda de discussão de 

uma pretensa Filosofia da Informação (FI). Esta, por sua vez, surgiu como um desdobramento 

da “virada informacional na Filosofia”, com a preocupação de desenvolver métodos e estudos 

interdisciplinares para a compreensão de novos e antigos problemas filosóficos à luz do 

conceito de informação. Dentro dessa perspectiva, explicaremos a definição de informação 

proposta por Robert Logan, a ser compreendida enquanto a propagação da organização de 

esferas como a simbolosfera e a tecnosfera.

A noção de informação se apresenta como o elemento chave para a interpretação de 

problemas de ordem tecnológica. A questão a ser enfrentada é: como a filosofia lê a proposta 

anunciada por Wiener ao afirmar que a Cibernética é a responsável por caracterizar a atual 

sociedade eminentemente tecnológica e, sobretudo, informacional?

Para respondê-la recorremos ao pensamento de Felinto e Santaella que atestam que 

“na era da sociedade tecnológica avançada, a cibernética encena um retorno ao centro da

7 WIENER, N. Cibernética e Sociedade, o uso humano de seres humanos. Tradução de José Paulo Paes. São 
Paulo: Cultrix editora, 1954, p. 17.



16

arena dos debates atuais. Para a obra de Flusser, ela irá oferecer não apenas um útil repertório 

de conceitos e ideias, senão também, um modelo estrutural do conhecimento” *

Essa citação nos reporta à discussão da segunda parte do trabalho intitulada “A leitura 

flusseriana da ‘virada informacional na Filosofia’” . Um recorte das obras de Flusser mostra 

que a temática da informação não passou despercebida pelo crivo de sua filosofia. Na obra a 

Filosofia da caixa preta: ensaios para uma futura filosofia da fotografia8 9', por exemplo, a 

abordagem sobre a informação está diluída na noção de aparelho (caixa-preta), entendido 

como um sistema complexo que nega a entropia (desordem) ao produzir informações novas. 

Nessa obra, especificamente, Flusser discorre sobre o par aparelho-imagem técnica a fim de 

mostrar como os funcionários da caixa-preta estão engajados na produção das imagens 

técnicas as quais são compostas de informações simbólicas e imateriais.

De modo resumido podemos dizer que na perspectiva da Filosofia da caixa preta, o 

advento da “virada informacional na Filosofia” contribuiu para a circularização de diferentes 

conceitos que recorta toda a obra em questão e dos quais enfatizaremos: a caixa-preta, 

entropia, informação nova, feedback, programa, entre outros como input e output.

Sobre a ótica da Filosofia da caixa preta, podemos sustentar, a priori, que o repertório 

conceitual flusseriano descrito na obra se aproxima da proposta preconizada por Norbert 

Wiener ao considerar que os aparelhos caixas-pretas são modelos de feedback. Conforme 

expõe o próprio Flusser, “os aparelhos almejam programar os homens para que sirvam de 

feedback para o seu contínuo aperfeiçoamento”.10

Cumpre esclarecer, de antemão, que nas entrelinhas da Filosofia da caixa preta, a 

utilização do termo fotografia servirá de parâmetro para a compreensão do funcionamento das 

sociedades descritas como pós-históricas. Pós-história refere-se, grosso modo, às sociedades 

que trabalham menos com textos e mais com imagens decorrentes da evolução das 

tecnologias da informação. Assim, nos textos de Flusser a fotografia deve ser lida como a 

palavra chave que representa a primeira das imagens técnicas. Contudo, na primeira parte 

desse capítulo analisaremos esquematicamente os conceitos da obra Filosofia da caixa preta, 

abordando-os dentro da perspectiva tecnológica descrita como tecnosfera.

Dando sequência à discussão, outro aspecto que será trabalhado na primeira parte 

desse capítulo serão os elementos que descrevem o conceito de imagem, bem como as 

características da fotografia, abordando-os dentro da perspectiva descrita como simbolosfera.

8 FELINTO; SANTAELLA, 2012, p. 52.
9 FLUSSER, V. Filosofia da caixa preta: ensaios para uma futura filosofia da fotografia. São Paulo: Annablume 
editora, 2011.
10 Ibid., p. 62-63.



17

Na segunda parte do capítulo, discorreremos sobre alguns conceitos que integram a 

obra O universo das imagens técnicas: elogio da superficialidade11. Nela, Flusser explica que 

a nossa sociedade é telemática, pois se caracteriza por seu aspecto imagético e informacional, 

cujo pano de fundo para toda a sua análise é o conceito de imagem técnica ou imagem 

sintética. Trata-se da imagem composta de elementos simbólicos e computáveis. Nessa 

perspectiva, analisaremos como Flusser pensa as categorias cibernéticas de Wiener dentro de 

um horizonte conceitual que é próprio de sua filosofia.

Na discussão do último capítulo apresentaremos, também, alguns apontamentos do 

filósofo sobre a obra Comunicologia: reflexões sobre o futuro12, no intuito de reforçar a ideia 

de que a filosofia flusseriana interpreta a “virada informacional na Filosofia” sobre o prisma 

das imagens técnicas.

Um último aspecto do trabalho será elucidar, à guisa de conclusão, o conceito de pós- 

história presente no ensaio Pós-história: vinte instantâneos e um modo de usar13. Neste texto 

Flusser amplia a análise sobre a sociedade programada por aparelhos técnicos. Segundo ele, a 

sociedade Pós-histórica é considerada uma tecnocracia na qual os funcionários são cada vez 

mais invisíveis no interior das caixas-pretas, e nesse sentido a liberdade do sujeito 

contemporâneo está no jogo com as potencialidades do aparelho, posto que aquele que não 

joga é visto como uma mera peça de uma engrenagem.

Contudo, notamos que a situação pós-histórica reside no funcionamento do homem em 

prol dos aparelhos técnicos, de modo que toda a responsabilidade da produção passa a ser 

dessas caixas-pretas. Com isso, se faz necessário entender o sujeito pós-histórico como aquele 

concebido para comunicar e codificar símbolos.

Em tom conclusivo, sustentaremos a partir do conceito de pós-história que as reflexões 

de Flusser sobre as transformações tecnológicas apontam para uma prospecção da sociedade 

do futuro, devendo, pois, ser pensada segundo o modelo cibernético de sociedade. 11 12 13

11 FLUSSER, V. O universo das imagens técnicas: elogio da superficialidade. São Paulo: Annablume editora, 
2008.
12 FLUSSER, V. Comunicologia: reflexões sobre o futuro: as conferências de Bochum /Vilém  Flusser; Tradução 
de Tereza Maria Souza de Castro; editado por Silvia Wagnermaier e Siegfrield Zielinski; com prefácio de 
Friedrich A. Kittler e posfácio de Silvia Wagnermaier - São Paulo: Martins Fontes - selo Martins, 2014.
13 FLUSSER, V. Pós-história: vinte instantâneos e um modo de usar. São Paulo: Annablume editora, 2011.



18

PRIMEIRA PARTE 
ABOUT THE INFORMATION

CAPÍTULO 1
A “VIRADA INFORMACIONAL NA FILOSOFIA”

“Cada novo suporte transforma a natureza do 
pensamento humano. No longo prazo, a História é 
a história da informação adquirindo consciência de
• ?? 14si mesma .

1.1 As viradas “naturalista” e “informacional” na Filosofia

No bojo das concepções de Moraes14 15, compreendemos que a problematização da 

informação em âmbito filosófico surgiu de um contexto denominado “virada informacional na 

Filosofia”, cujo precursor dessa expressão foi Frederick Adams, ao mencioná-la em seu artigo 

intitulado The Informational Turn in Philosophy (2003). A atribuição à expressão “virada 

informacional na Filosofia” visou apenas apontar a importância que estudos referentes à 

informação tiveram para o desenvolvimento de pesquisas realizadas na Filosofia no período 

seguinte à década de 1950. Mas que estudos são estes aos quais alude o autor do artigo?

Segundo salienta o comentador dessa virada, os estudos mencionados por Adams 

devem ser tomados como referências basilares para o nascimento da “virada informacional na 

Filosofia” . Esses estudos, porém, surgiram graças à influência de ideias que foram 

desencadeadas por outra virada também filosófica que, por sua vez, ficou conhecida como a 

“virada naturalista na Filosofia” . Por isso, para que entendamos o que foi a primeira dessas 

viradas citadas, faz-se necessário, de antemão, compreendermos de que modo as concepções 

naturalistas contribuíram para a inclusão da temática da informação no seio da filosofia. 

Vejamos, então, quais as principais características que Moraes descreve nessas duas viradas 

filosóficas.

Com base nos argumentos de Moraes um panorama geral da “virada naturalista na 

Filosofia” revela-nos que ela foi a responsável por consolidar uma aproximação da Filosofia

14 GLEICK, J. A informação: uma história, uma teoria, uma enxurrada. Tradução de Augusto Calil -. São Paulo: 
Companhia das letras, 2013.p. 20.
15 MORAES, 2014, pp. 13-20.



19

com a Ciência, posto que, dentro dessa corrente de pensamento, está o entendimento de que o 

homem é um organismo complexo, como os demais organismos, e que ele se caracteriza pela 

capacidade que tem de processar informação do seu ambiente graças às leis que regem a 

natureza.

Todavia, Moraes postula que o ponto capital da “virada naturalista na Filosofia” foi, 

por certo, a descentralização do homem no universo, o que possibilitou ao contexto da “virada 

informacional na Filosofia” o surgimento de correntes de investigação sobre a natureza da 

mente a partir de um viés puramente mecanicista.

Às correntes de pensamento condicionadas pelas duas viradas mencionadas, vincula-se 

a ideia firmada pelo naturalismo de que o homem deve ser analisado como um sistema 

processador de informação. Assim, quaisquer pesquisas relacionadas à mente ou mesmo à 

própria realidade devem ser explicadas a partir de bases científicas. A proposta difundida pelo 

naturalismo -  de analisar as questões à luz de pressupostos da ciência -  trouxe como uma das 

consequências mais diretas para a filosofia a eliminação de elementos de cunho metafísico 

tanto na abordagem de seus problemas quanto nos métodos de investigação por ela 

empregados.

Dentro da reflexão de Moraes outro aspecto, que aqui é importante sublinhar, diz 

respeito à palavra “naturalismo” que, em seu sentido stricto senso, foi utilizado para designar 

algumas correntes filosóficas que estariam mais próximas da Ciência, como é o caso da 

Filosofia da Mente e da Ciência Cognitiva. Moraes também reitera que a adesão ao termo 

“natural”, ao invés de “físico”, serviu para que o Naturalismo não fosse reduzido ao 

Fisicalismo, uma vez que este último é apenas uma das diferentes facetas da teoria naturalista, 

a qual também considera como “natural” o aspecto “físico”, o “biológico” e o 

“informacional” .16 Assim, nos três sentidos designados pelo termo está o consenso de que 

pressupostos sobrenaturais ou transcendentais devem ser rejeitados na formulação do 

conhecimento prévio, especialmente no que diz respeito aos elementos que circunscrevem a 

mente humana.

Outra característica da teoria naturalista é que ela se subdivide em três posturas, as 

quais são denominadas naturalismo ontológico, naturalismo metodológico e naturalismo 

epistemológico. Em relação às duas primeiras posturas, admite-se que aquilo que realmente 

existe no mundo se apresenta unicamente de forma natural, de modo que a mente e seus 

comportamentos devem ser estudados sem recurso a elementos externos e subjetivos. Para

16 MORAES, 2014, p.20.



20

estas posturas a Filosofia deve se pautar em métodos e resultados extraídos de dados 

provenientes das ciências naturais como, por exemplo, dados da Física ou da Biologia. Trata- 

se, portanto, de teorias que visam banir a metafísica dos seus critérios de análise.

No que diz respeito ao naturalismo epistemológico, por exemplo, este se destaca 

principalmente por incluir no campo de investigação tanto da filosofia quanto da ciência o 

elemento darwinista denominado Acaso. A inserção deste componente em ambas as áreas do 

saber culminou na criação de uma abordagem lógica sustentada por uma perspectiva dinâmica 

em que os processos de interação guiados pelo acaso são os responsáveis pela explicação da 

vida e da evolução dos organismos. Para clarear um pouco mais esse ponto, valendo-se das 

contribuições das filósofas Gonzales e Broens, Moraes enfatiza o seguinte aspecto.

A nova lógica focaliza a interação entre os seres de uma mesma espécie e as 
variáveis externas de diferentes ecossistemas; interação essa que envolve o 
acaso e se desenvolve em uma rede que molda e é simultaneamente moldada 
por variações algumas vezes imprevisíveis. Diferentes redes geradas pelos 
distintos polos relacionais que se estabelecem (ou não) no complexo sistema 
de vida.17

Conforme descrito na citação acima, nota-se que, de acordo com a nova lógica 

difundida pelo naturalismo epistemológico, torna-se possível compreender o organismo a 

partir de uma perspectiva relacional com a natureza, o que implica considerar o meio como 

um fator atuante no organismo, de maneira que ele é o responsável por desencadear outros 

processos evolutivos. Mas o que se pretende evidenciar aqui, com a sucinta ilustração 

precedente da “virada naturalista na Filosofia”, são os horizontes de investigação que se 

abrem no quadro da “virada informacional na Filosofia” .

Se analisarmos o aspecto “informacional” enquanto uma característica naturalista 

conforme descrita por Moraes, consequentemente iremos compreender que para algumas 

teorias a informação está presente no universo enquanto propriedade do mundo físico, mas 

que, em princípio, manifesta-se de forma autônoma. Isso significa dizer que ela está destituída 

de estruturas materiais como é o caso, por exemplo, da mente ou mesmo da linguagem.

Não obstante, a hipótese de uma ontologia da informação, pensada em termos 

objetivos e imateriais teve como tripé os estudos alavancados pelas teorias de Alan Turing 

(1950), Claude Shannon (1949) e Norbert Wiener (1948/1954), cujas formulações resultaram 

no surgimento da teoria dos sistemas de informação, na ciência cibernética, e também 

contribuíram com o surgimento de novos métodos de investigação conceitual, pois, conforme

17 GONZALES; BROENS, 2011, apud MORAES 2014, p. 23.



21

já  mencionamos neste estudo, a informação tornou-se um conceito fundamental para estudo 

do funcionamento da mente humana.

A atmosfera em que se desenvolveram as teorias que levaram à eclosão da “virada 

informacional na Filosofia” é, não obstante, aquela que remonta ao período turbulento dos 

anos marcados pelo cenário da Segunda Guerra Mundial, época esta em que a tecnologia 

experimentou muitos avanços, principalmente nos estudos sobre o armazenamento, 

processamento e transmissão de informações.

Nos bastidores dos “Laboratórios Bell”, no ano de 1943, por exemplo, pairavam no ar 

ideias acerca do processamento de informação em modelos mecânicos de transmissão de 

informação, bem como surgiam teorias sobre novos códigos para a programação de modelos 

de Inteligência Artificial.

Entre os teóricos que integravam o núcleo de pesquisas do referido Laboratório, 

destacava-se a presença do jovem engenheiro Claude Shannon e de seu colega e prodígio da 

matemática Alan Turing. Ambos trabalhavam com a criptografia e compartilhavam alguns 

pontos teóricos em comum. Nos poucos diálogos entabulados entre eles, uma das questões 

que mais os instigavam era, entre outras tantas questões, saber qual a possibilidade de as 

máquinas aprenderem a “pensar” .

Num cenário propício a guerras e espionagem, Norbert Wiener se debruçava sobre a 

análise do controle balístico ao envolver-se com o problema da interferência e do ruído nos 

sistemas de comunicação.

Ora, “o trabalho havia começado: a virada informacional não poderia ser revertida.” 18 

A frase citada é, não obstante, a que sintetiza um dos capítulos mais importantes da obra A 

informação de James Gleick. Em :“A virada informacional: o igrediente básico de uma nova 

consciência”, o autor refaz o percurso das primeiras especulações de Shannon e Wiener sobre 

a temática da informação. Para esses téoricos do MIT, a preocupação não seria outra senão 

responder à famosa questão, que já havia sido levantada por AlanTuring, sobre se seriam as 

máquinas capazes de pensar.

Conforme postula Fellinto e Santaella, estes teóricos tinham o seguinte objetivo em 

comum: “lançar as bases de uma ciência geral sobre o funcionamento da mente humana, o 

que resultou no nascimento da cibernética, da teoria geral dos sistemas, e um pouco mais

18 GLEICK, 2013, p. 277.



22

tarde da ciência cognitiva.”19 Posteriormente, a Filosofia da Mente foi uma beneficiária dessas 

ciências.

Por ora, examinemos mais de perto, nas seções seguintes, essas três vertentes que 

serviram de base para a irrupção da “virada informacional na Filosofia” .

1.1.1 A Tese de Turing

“Serão as máquinas capazes de pensar?” Esta foi a questão que norteou Alan Turing 

na investigação sobre o que uma máquina seria capaz de fazer em termos de seu procedimento 

mecânico.

Munido dessa inquietação, e com vistas a elaborar um plano que viesse a abarcar suas 

ideias, o que Turing fez inicialmente foi conceber uma máquina teórica no domínio mental 

como uma espécie de experimento da imaginação, a qual seria então analisada segundo um 

conjunto de instruções formais, posto que as operações mecânicas, isto é, o passo a passo das 

máquinas, exigia, segundo ele acreditava, mais que uma questão de engenharia. Tratava-se de 

pensá-la em termos lógicos. A conclusão imediata a que chegou foi a de que sua máquina não 

poderia resolver qualquer cálculo, mas, para provar esta afirmativa, precisou descrever como 

seria o procedimento mecânico dessa máquina elaborada mentalmente. A grande questão é 

saber como ele demonstrou tal tese, tendo em vista que sua máquina nunca existiu?

A resposta a esta questão está na análise do modelo por ele adotado para tentar mostrar 

os esquemas operacionais que comporiam sua máquina caso ela realmente fosse projetada no 

domínio real. Para isso, Turing a descreveu de acordo com o seu suposto procedimento 

mecânico à luz dos esquemas operatórios que integram uma simples máquina de escrever. 

Nesse tocante, a máquina de Turing envolveria os mesmos elementos que estão dispostos em 

uma máquina de escrever, tais como: fitas, símbolos, estados, dentre outros. O que Turing 

havia iniciado era um procedimento de programação de máquinas, muito embora não tivesse a 

consciência desse feito.

Todavia, a Tese de Turing foi uma resposta ao que os teóricos definiram como o 

Entscheidungsproblem. Conforme explica James Gleick, “o Entscheidungsproblem consistia 

em encontrar um rigoroso procedimento passo a passo por meio do qual uma dada linguagem

FELINTO; SANTAELLA, 2012, p. 27.



23

formal de raciocínio dedutivo seria possível realizar automaticamente uma demonstração” 20. 

Dos feitos obtidos com a descrição desse procedimento mecânico, Turing postulou que os 

processos que ocorrem na mente humana são os mesmos processos desempenhados por um 

computador ou por uma Máquina de Turing. Consoante o argumento de Moraes.

O impacto que a Tese de Turing gerou na Filosofia é um exemplo da 
aproximação existente entre Filosofia e Ciência, herdada da “virada 
naturalista”. Turing procura fornecer respostas a problemas seculares da 
Filosofia, tais como: “Qual é a natureza do pensamento?” e “Como explicitar 
a atividade inteligente na resolução de problemas?”. Na discussão de tais 
questões, o pensamento passa a ser entendido, na Ciência Cognitiva, como 
um sistema mecânico de processamento de informação, cuja estrutura seria 
dada por um conjunto de algoritmos que, mecanicamente, operam sobre 
símbolos.21

1.1.2 O conceito de entropia

Antes de avançarmos na discussão sobre as vertentes que contribuíram para a “virada 

informacional na Filosofia”, é preciso, primeiramente, tecer algumas linhas sobre as nuances 

que cercam o termo entropia, uma vez que este conceito é peça-chave para a compreensão da 

Teoria da Informação de Shannon e também da ciência Cibernética de Norbert Wiener. Tudo 

isso equivale a dizer que, para estas duas ciências específicas, a natureza da informação está 

associada ao princípio da Segunda Lei da Termodinâmica.

Outro ponto a ser considerado e que veremos na segunda parte deste estudo, é que a 

entropia é o conceito crucial para entendermos as posições filosóficas de Flusser em relação à 

temática da informação. É sobre tais circunstâncias que a presente seção tem por fito 

compreender a importância desse conceito tanto para a filosofia quanto para a ciência.

Mas, o que é a “entropia?” Esta parece ter sido uma das perguntas que mais trabalho 

deram aos intelectuais da física. Ocorre que muitas foram as atribuições ao termo em questão, 

mesmo fora do campo de atuação das concepções dos estudos da física. Seria a entropia um 

equivalente de desordem ou um sinônimo de calor, de energia dissipada, de indisponibilidade 

para o trabalho, ou seria ela apenas a informação?

20
21

GLEIK, 2013, p. 2014.
MORAES, 2014, p. 26.



24

Sobre essa constelação de questões, compreende-se que a primeira menção ao termo 

foi dada pelo físico e matemático alemão Rudolf Clausius, no ano de 1865, que cunhou a 

palavra entropia a partir do grego “transformação de energia” a fim de descrever os processos 

de conversão de calor ou de energia realizados por motores do tipo a vapor. Grosso modo, 

dentro da termodinâmica está o entendimento de que toda energia não convertida em trabalho 

útil contribui em suas variações de temperatura para o aumento do estado de indiferença 

dentro de um dado sistema, culminando, assim, no aumento de sua entropia.

Com efeito, o que Clausius percebeu, na análise desses sistemas a vapor, é que o calor 

dissipado, isto é, aquele que não é convertido em trabalho útil, não se perde de todo ao ser 

transferido de um corpo quente para um mais frio, mas que, nesse percurso, essa mesma 

energia dissipada realiza alguma tarefa. Sua preocupação, porém, era a de medir o grau de 

indiferença dessa energia, ou seja, da quantidade de calor que não poderia ser aproveitada 

pelo sistema do motor. Todavia, era preciso conferir ao termo entropia um sentido diferente 

do que o de um simples subproduto da energia. Conforme evidencia o trecho a seguir,

A entropia não era um tipo de medida ou quantidade de energia; era como 
tinha dito Clausius, a indisponibilidade de energia. Por mais abstrata que 
fosse ela se revelou uma quantidade tão passível de ser medida quanto à 
temperatura, o volume e a pressão. Ela se tornou um conceito totêmico. Com 
a entropia, as “leis” da termodinâmica poderiam ser expressas 
organizadamente: Primeira lei: A energia do universo é constante. Segunda 
lei: A entropia do universo sempre aumenta.22

Com base nas afirmações supracitadas, o que descreve a Segunda Lei da 

Termodinâmica é a ideia de que o universo está se esgotando e tende a chegar a seu fim 

quando atingir o estado máximo de entropia. Para os físicos da época de Clausius, na análise 

sobre a noção de entropia, o problema fundamental consistia em achar uma resposta para a 

essa questão: como seria possível reverter os processos que já haviam ocorrido, posto que a 

energia dissipada contribuía para o aumento do grau de desordem?

Na busca por uma solução para esse problema, o físico escocês James Clerk Maxwell, 

no ano de 1867, propôs a criação de um modelo conceitual que fosse capaz de explicar a 

interação entre algumas das partículas de energia, pois, segundo ele, o calor consistia apenas 

num movimento de moléculas. Sua invenção foi a de uma ferramenta conceitual rotulada de o 

“demônio de Maxwell” ou o “demônio organizador de Maxwell” .

22 GLEICK, 2013, p. 280.



25

Para explicar o movimento das moléculas e o modo como estas poderiam ser 

revertidas ou separadas de acordo com sua temperatura e velocidade, Maxwell propôs a 

criação de um experimento com uma caixa cheia de gás formada por dois compartimentos. 

Nesse exemplo, a função de seu “demônio” era de controlar o portal por onde passariam tais 

moléculas e impedi-las de se misturarem.

O demônio enxerga aquilo que não podemos ver -  porque somos 
demasiadamente grosseiros e lentos -, ou seja, que a segunda lei é estatística, 
e não mecânica. No nível das moléculas, ela é violada o tempo inteiro, aqui e 
ali, simplesmente pelo acaso. O demônio substitui o acaso pelo propósito. 
Usa a informação para reduzir a entropia.23

Com base em seu experimento presidido pelo seu poderoso e eficiente “demônio”, 

Clerk Maxwell conseguiu expor uma concepção de entropia que deve ser relacionada com a 

noção de informação. Segundo ele, a separação das moléculas do compartimento de uma ala 

da caixa de gás para outra ala, conforme suas variantes de temperatura e velocidade, de modo 

a criarem uma diferença de temperatura entre as duas partes da caixa, é algo que exige de seu 

“demônio” um conhecimento prévio sobre a probabilidade das moléculas da caixa se 

misturarem. Em outras palavras, isso significa que o “demônio organizador de Maxwell” 

controla as informações adquiridas previamente em troca de um aumento ou diminuição na 

entropia.

A ideia de relacionar a entropia com a probabilidade teve como precursora as 

pesquisas desenvolvidas pelo físico austríaco Ludwig Boltzmann, na ocasião em que 

analisava os sistemas mecânicos sobre a ótica da estatística. Dentro da linha proferida por 

Boltzmann, Gleick explica que “a entropia de um determinado macroestado é o logaritmo do 

número de seus possíveis microestados. Dessa maneira, a segunda lei é a tendência do 

universo de fluir dos macroestados menos prováveis (organizados) para os mais prováveis 

(desordenados)” .24

As formulações estatísticas da entropia, enquanto uma das alternativas para a 

compreensão da termodinâmica, conforme preconizadas por Boltzmann atraiu a atenção de 

demais físicos e também a de outros teóricos, especialmente as de Shannon que procurou 

pensar a natureza da informação em termos probabilísticos, conforme mostrará o próximo 

tópico.

23
24

Ibid., p. 285.
Ibid., p. 284.



26

1.1.3 A Teoria da Informação de Shannon

Claude Shannon (1949), engenheiro elétrico do MIT (Massachussetts Institute o f  

Technology), ganhou notoriedade graças ao seu trabalho dissertativo sobre o conceito 

matemático de informação, fulcro de toda a revolução tecnológica atual. Ao empreender suas 

investigações sobre a natureza da comunicação, Shannon recorreu à Física e tomou 

emprestado dos estudos referentes à termodinâmica o termo “entropia” a fim de clarear o 

sentido que a informação viria a significar em seus estudos. Para ele, a informação possui o 

mesmo sentido que a entropia, tendo em vista que ambas podem ser compreendidas segundo 

um viés probabilístico.

Ao se debruçar sobre o problema da transmissão de mensagens dentro de um sistema 

de sigilo, por exemplo, Shannon percebeu que quanto mais aleatório fosse um fluxo de dados, 

mais informação ele iria conter. Para ele, um conjunto aleatório de possibilidades estava 

repleto de informação, posto que cifras redundantes e padronizadas não eram algo 

surpreendente. Com base nesse detalhe, atribuiu à entropia um sentido positivo ao valer-se da 

expressão “informação nova” para designar aquilo que era “improvável” ou “incerto” dentro 

dos esquemas de comunicação.

Na teoria da informação pensada por Shannon, a “informação nova” é aquilo que 

denota surpresa, pois está no campo do inesperado, isto é, no campo daquilo que é pouco 

provável para o emissor e para o receptor de uma mensagem. Em síntese, a informação para 

Shannon é definida conforme a descrição que se segue.

A informação é incerteza, surpresa, dificuldade e entropia: a “informação” é 
intimamente associada à incerteza. A incerteza, por sua vez, pode ser medida 
ao contar o número de mensagens possíveis. Se uma única mensagem for 
possível, não há incerteza e, portanto, não há informação. Algumas 
mensagens podem ser mais prováveis do que outras, e informação implica 
surpresa. A surpresa é uma maneira de se referir às probabilidades. A 
informação é entropia. Essa foi a noção mais estranha e poderosa de todas. A 
entropia -  um conceito já difícil e mal compreendido -  é a medida da 
desordem na termodinâmica, ciência do calor e da energia.25

Conforme destaca o trecho acima, o que chama a atenção, dentro das concepções de 

Shannon, é notadamente a capacidade que a informação tem de ser medida em termos 

probabilísticos. Para ele, o problema fundamental da comunicação era resumido no problema 

fundamental de compreender como seria possível reproduzir num determinado ponto, de

25 GLEICK, 2013, pp. 227-228.



TI

maneira exata ou aproximada, uma mesma informação selecionada num outro ponto. O 

grande passo dado pela teoria da informação de Shannon foi a descoberta de que uma 

mensagem trocada entre um emissor e o receptor poderia ser determinada por uma medida, 

por uma quantidade de informação. A questão é: quantas informações estariam contidas nas 

mensagens trocadas entre emissor e receptor?

Surge na sua dissertação o termo bit, também denominado código ou dígito binário, 

que significa uma unidade fundamental de medida. Dentro dessa concepção, a informação foi 

transformada numa unidade mensurada em que a menor unidade de medida é o bit.

A escolha mais simples dentre duas possibilidades iguais é a alternativa 
sim/não. Sirvam de exemplo o cara/coroa e o comutador de luz 
(ligado/desligado). A quantidade de informação produzida por esta escolha 
pode ser considerada como uma básica e é denominada binary digit (dígito 
binário) ou simplesmente bit. Bit = medida unitária da informação. No 
código binário, esta alternativa básica é dada por 0 e 1, tendo em vista, 
principalmente, a condição do circuito elétrico (aberto/fechado), 
(ligado/desligado) e as suas aplicações no campo da eletrônica 
(computadores eletrônicos, em particular). Nem é por outra razão que 
Marshall McLuhan considera a luz elétrica como “informação pura”.26

De acordo com a citação acima, a informação, pensada como uma propriedade 

mensurável comporta, dentro da teoria de Shannon, uma propriedade desmaterializada e 

desprovida de qualquer conteúdo semântico. Trata-se, pois, de um componente físico presente 

no universo e utilizada como uma ferramenta para descrever a relação entre o sinal e o ruído 

em sistemas de transmissão de mensagens. Contudo, dentro dessa vertente caracteristicamente 

técnica, a informação pode ser descrita enquanto uma sequencia de símbolos, os quais devem 

ser transmitidos de modo seguro, isto é, sem perder o conteúdo da mensagem trocada entre 

emissor e receptor. “O que Shannon analisa na sua teoria da informação é a transmissão de 

sinais ou dados”.27

26 PIGNATARI, D. Informação, linguagem, comunicação. 3a edição. Cotia, São Paulo: Ateliê Editorial, 2008, 
p.53.
27 LOGAN, R. K. O que é informação? A propagação da organização na biosfera, na simbolosfera, na tecnosfera 
e na econosfera. Tradução de Adriana Braga -  Rio de Janeiro: Contraponto: PUC-Rio, 2012, p.53.



28

1.1.4 A Cibernética de Wiener

No mesmo contexto de Shannon, a ideia de pensar a informação enquanto uma 

propriedade física, existente no universo e relacionada com a entropia também favoreceu os 

estudos que desembocaram na invenção da ciência Cibernética fundada por Norbert Wiener. 

A Cibernética pode ser entendida como a ciência que descreve o comando e o controle da 

informação, posto que ela está envolvida diretamente com o processamento e a organização 

de um conjunto de sistemas fechados presente tanto na biosfera como na tecnosfera.28

Dentro da vertente cibernética, um conjunto de sistemas, por sua vez, é pensado e 

classificado de acordo com o seu grau de complexidade, sendo que o mais elementar desses 

sistemas está representado pela noção de caixa-preta (Black Box). Outro ponto a ser 

destacado é que, dentro do pensamento cibernético de Wiener, está o entendimento de que a 

informação não se reduz à matéria nem à energia. Em sua obra intitulada Cibernética e 

sociedade: o uso humano de seres humanos, Wiener escreve a seguinte consideração abaixo.

A tendência estatística da Natureza para a desordem, a tendência de a 
entropia aumentar em sistemas isolados, é expressa pela segunda lei da 
Termodinâmica. Nós, como seres humanos, não somos sistemas isolados. 
Assimilamos alimento que gera energia, alimento procedente do mundo 
exterior, e somos, por conseguinte, parte daquele mundo mais vasto que 
contém as fontes de nossa vitalidade. Mas ainda mais importante é o fato de 
que assimilamos também informação através de nossos órgãos sensórios e de 
que agimos de acordo com a informação recebida.29

No argumento supracitado, Wiener procura demonstrar que, na busca pela manutenção 

da vida, os seres vivos alimentam-se de entropia negativa. Em outras palavras, o que o autor 

pretende, ao relacionar a informação com a entropia negativa, é mostrar que tais organismos 

são capazes de se auto ajustar com base em ciclos de realimentação ou retroalimentação 

extraídos do meio ambiente. O que ele chama de alimento da natureza nada mais é que a 

informação. No bojo da ciência cibernética, a ideia de realimentação pode ser designada pela 

palavra feedback. Antes, porém, de entender o sentido desempenhado por tal termo, cumpre 

apresentar, com base no trecho abaixo, as concepções que Wiener propõe dentro da sua teoria 

do controle e comunicação da informação.

8 Na seção (1.3.3) deste trabalho, explicaremos, dentro da teoria de Robert Logan, o conceito de tecnosfera e os 
elementos que a caracterizam.
29 WIENER, 1954, p. 23.



29

A minha tese é a de que o funcionamento físico do indivíduo vivo e o de 
algumas das máquinas de comunicação mais recentes são exatamente 
paralelos no esforço análogo de dominar a entropia através da 
realimentação. Ambos têm receptores sensórios como um estágio de seu 
ciclo de funcionamento, vale dizer, em ambos existe um instrumento 
especial para coligir informação do mundo exterior, a baixos níveis de 
energia, e torná-la acessível na operação do indivíduo ou da máquina. Em 
ambos os casos, tais mensagens externas não são acolhidas em estado puro, 
mas por via dos poderes internos de transformação do aparelho, seja ele 
animado ou inanimado. A informação adquire, então, uma nova forma, 
adequada para os futuros estágios de desempenho. Tanto no animal quanto 
na máquina, o desempenho se faz efetivo no mundo exterior. Em ambos, a 
ação realizada no mundo exterior, e não apenas a ação intentada, é 
comunicada ao instrumento regulador central. Esse complexo de 
comportamento é ignorado pelo homem comum e, particularmente, não 
desempenha o papel que deveria desempenhar em nossas análises habituais 
da sociedade; pois assim como as respostas físicas individuais podem ser 
encaradas deste ponto de vista, assim também o podem ser as respostas 
orgânicas da própria sociedade.30

No contexto descrito pelas citações supracitadas, uma das preocupações de Wiener é 

com o sentido que o termo feedback adquire dentro de sua ciência. A realimentação, 

retroalimentação ou feedback é, por sua vez: “um método de controle de um sistema pela 

reintrodução, nele, dos resultados de seu desempenho pretérito” .31Aqui, o termo diz respeito 

às possibilidades que os organismos têm, dentro de um vasto número de possibilidades, de 

escolher dentre uma destas aquela cuja informação lhes permita converter os progressos da 

entropia, isto é, parar o aumento da entropia, que é sinônimo de caos, desordem ou mesmo de 

morte.

Importante frisar que, para Wiener, a informação não é a mesma coisa que entropia. 

Logan reforça esse ponto afirmando que, “a razão pela qual Wiener considera a informação 

como entropia negativa, decorre da tendência natural que os sistemas têm de passar para 

estados de maior desordem, ou seja, de maior entropia e, portanto, com menos informação”.32

Wiener33compreende a informação como o termo que designa o conteúdo daquilo que 

permutamos com o mundo exterior ao ajustarmos nele, e que faz com que nosso ajustamento 

seja nele percebido. Trata-se de um processo contínuo em que recebemos informações e as 

utilizamos para ajustarmos às contingências do meio ambiente. Wiener entende que as trocas 

de informação entre o homem e o meio ambiente são feitas por processos de retroalimentação

30
31
32
33

Ibid., pp. 26-27.
Ibid., p. 61.
LOGAN, 2012, pp. 31-32.
WIENER, 1954., pp. 17-18.



30

com base em informações adquiridas. Contudo, é nesse processo de feedback que se trava 

uma luta constante contra a entropia.

1.2 A Filosofia da Informação (FI)

Apresentadas as teses que propiciaram o surgimento das viradas “naturalista” e 

“informacional” na Filosofia, o passo seguinte é apontar algumas das mudanças trazidas pelas 

novas vertentes da “virada informacional” e considerá-las à luz do atual cenário da Filosofia.

A ideia que se pode apontar como a de impacto mais radical, em relação à eclosão da 

“virada informacional na Filosofia”, é a de pensar a mente segundo o viés mecanicista, ideia 

essa que se mostra como a novidade mais evidente dos rumos tomados por algumas áreas 

específicas dentro da filosofia, principalmente após a década de 1980, como é o caso da 

Filosofia da Mente, da Ciência Cognitiva e, também, de uma nova área que atualmente 

conhecemos como a Filosofia da Tecnologia. Entretanto, o que se anuncia como um 

desdobramento dessas “viradas” foi, por certo, a inserção da informação enquanto uma matriz 

de investigação para diferentes problemas filosóficos.

Devido à grande importância do conceito de informação para os rumos das pesquisas 

desencadeadas pela Filosofia, e graças ao rápido desenvolvimento tecnológico informacional 

na passagem do século XX para o XXI, em solo filosófico, a grande novidade foi o 

surgimento de uma área dedicada, exclusivamente, ao estudo ontológico e epistemológico da 

informação. Trata-se da Filosofia da Informação ou (FI), que tem como um de seus 

precursores o filósofo italiano Luciano Floridi (2002).34

Segundo Floridi, a FI representaria uma espécie de ilustração da “virada Informacional 

na Filosofia”, cujos propósitos consistem em investigar a natureza da informação, e sua 

relação com a mente e com o conhecimento. “A FI utiliza a informação para analisar um 

problema clássico da Filosofia sobre a natureza do conhecimento de acordo com um viés 

naturalista e informacional” .35

Uma das características que sustentam a FI é o seu aspecto interdisciplinar, o qual se 

deve à necessidade restrita a essa área em propor metodologias ancoradas nas diversas 

vertentes do saber, tendo em vista a amplitude suscitada pelo seu objeto de estudo, a 

informação. Desse modo, pensar a noção de informação dentro dos objetivos da FI tornou-se

34 MORAES, 2014, p. 75.
35 Ibid., p. 79.



31

uma empreitada árdua para quem deseja empreender uma definição que satisfaça às diferentes 

correntes de pensamento tanto filosófico quanto científico.

Dentro das concepções firmadas por Moraes, a Filosofia da Informação pode ser 

tomada como um paradigma para as demais áreas da filosofia. Sobre este aspecto, prossegue o 

autor.

A FI se estrutura a partir de um rápido desenvolvimento tecnológico 
informacional que constitui o cenário responsável pela ocorrência do início 
de uma “virada informacional na Filosofia”, que viria a ter como 
consequência a consolidação de uma área própria de investigação neste 
âmbito acadêmico. Juntamente com o crescente número de pesquisas 
filosófico-científicas acerca da natureza ontológica e epistemológica da 
informação, os impactos da “virada informacionl” também afetaram a 
sociedade remodelando a cultura a partir da tecnologia: a tecnologia 
informacional se tornou símbolo de um novo milênio.36

De acordo com trecho citado, nota-se que esse impacto gerado pelas tecnologias da 

informação na sociedade impulsionou, dentro das concepções estabelecidas pela FI, o 

surgimento de uma pluralidade de abordagens acerca da temática da informação. A questão 

espinhosa que permeia a FI é, justamente, a busca por um consenso sobre o sentido que 

podemos conferir à informação.

O fato é que, quando se analisa a temática da informação pelas lentes da filosofia, 

nota-se que a tarefa de estabelecer uma definição sobre o seu sentido é mais complicada do 

que se poderia supor a princípio. Verifica-se que a grande dificuldade em compreender suas 

nuances conceituais se deve, sobretudo, ao seu caráter eminentemente emblemático, ou seja, 

sua capacidade singular de se comportar como um elemento abstrato, o qual serve para 

diversas interpretações e em diferentes contextos.

No arco das concepções de Moraes, notamos, ainda, que as questões que 

possibilitaram uma análise pormenorizada acerca da natureza ontológica e epistemológica da 

informação estão sustentadas nos seguintes critérios: na possibilidade de que a informação 

seja uma componente que exista objetivamente no mundo; ser ela autônoma e independente 

de estruturas materiais; ser ela dependente ou não de um sujeito cognitivo; ou se ela é 

conduzida por processos não redutíveis a elementos físicos.37 Trata-se, portanto, de 

possibilidades que perfazem o conteúdo subjacente à noção de informação e que servem de 

norte para as diferentes vertentes que integram uma pretensa Filosofia da Informação.

36
37

MORAES, 2014, p. 79.
Ibid., p.46.



32

Ao considerar todas essas possibilidades, Moraes elenca três abordagens que surgiram 

com vistas a orientar os caminhos da pesquisa em torno da problemática da informação, a 

saber: a abordagem que defende uma concepção objetiva e imaterial da informação; a 

abordagem descrita com base no significado e ação segundo uma perspectiva informacional- 

representacionista; e a vertente da ação significativa com base no viés ecológico. Embora o 

nosso intuito aqui não seja o de descrever amiúde os elementos de cada uma delas, cumpre, 

porém, sublinhar alguns de seus aspectos mais gerais.

No que concerne à abordagem representacionista do significado, esta é representada 

pelos estudos desenvolvidos por Fred Dretske, o qual defende que a informação é uma 

propriedade que pode ser percebida, armazenada e trocada, pois está condicionada ao trânsito 

ininterrupto entre duas extremidades distintas. Dentro dessa abordagem, a informação é 

pensada à luz do termo commodity, que descreve a informação como algo que de fato existe 

no mundo, independente da percepção de um agente ou sujeito cognitivo. Se, por um lado, a 

existência da informação não está vinculada com o sujeito em primeira pessoa, por outro lado, 

a ideia de conceber um significado para a informação dentro dessa abordagem requer a 

participação de outra fonte que não seja o universo.

Com base nos argumentos de Dretske, Moraes38 39 postula que, dentro dessa abordagem, 

a informação constitui uma espécie de artefato e, a partir dele, a ação, o conhecimento, a 

representação e o significado são os resultados obtidos das trocas entre a fonte (universo) e o 

receptor (sujeito cognitivo). A respeito dessa abordagem infere-se:

Os adeptos da perspectiva informacional-representacionista concebem que 
apenas organismos complexos desempenhariam ações significativas. Isto 
porque apenas sistemas complexos, como, por exemplo, o ser humano, 
poderiam representar (por vezes, de modo equivocado) o mundo e corrigir

~ • 39suas ações enquanto atuam em seu meio.

No que diz respeito à abordagem da ação significativa, segundo a proposta ecológica, 

nela está o entendimento de que a informação é aquilo que está presente na relação entre o 

organismo vivo e o meio no qual está inserida. Ela se manifesta numa espécie de simetria em 

que significado e ação estão entrelaçados. Assim, para saber se uma ação tem significado é 

necessário que o organismo tenha uma percepção das informações que estão dispostas no 

meio ambiente.

38 MORAES, 2014, p. 51.
39 Ibid., p. 63.



33

Nessa abordagem, toda a reflexão gira em torno da ideia das affordances -  termo 

cunhado dentro dos estudos de Gibson (1986) para designar as informações que estão 

presentes no meio ambiente e que são responsáveis por convidar os organismos à ação. Tais 

affordances são, portanto, as possibilidades de ação que os organismos encontram no 

ambiente em que estão inseridos. A citação seguinte condensa um aspecto importante dessa 

linha de pensamento, a qual se mostra na contramão da primeira versão mencionada.

As leis ecológicas não operam além das leis da Física e nem apresentam o 
caráter tão desejado de leis universais e necessárias. Isto porque as leis 
ecológicas são leis da ação de um organismo inserido em seu nicho. No 
âmbito das leis da Física, entretanto, a ação dos organismos não é 
importante. As leis ecológicas são contextuais, locais e específicas. As leis 
da lógica são dinâmicas e compreendem a noção de um sistema auto- 
organizado. Elas conferem o caráter sistêmico à percepção-ação. Enfim, 
segundo a abordagem ecológica, a ação significativa depende essencialmente 
das informações no meio captadas pelos organismos -  das affordances. A 
informação é indissociável do significado. A percepção é concebida como 
contínua e imediata e se constitui na relação organismo e nicho através de 
affordances. O significado possui um aspecto relacional, uma vez que a 
relação organismo/nicho é indispensável para a constituição das 
possibilidades de ação do organismo.40

Ao contrário da abordagem ecológica do significado, a corrente que pensa a 

informação enquanto uma propriedade imaterial presente no universo não está interessada no 

conteúdo significativo da informação. A esse argumento corresponde a seguinte consideração 

abaixo.

A informação existe objetivamente no mundo, no domínio das formas auto- 
organizadas, mas não é material. A matéria seria apenas uma receptora, uma 
instanciadora de formas; a informação se expressaria através da 
materialidade e, possivelmente, não existiria sem ela. Informação não se 
reduz à matéria, pois não é possível “quebrar” a informação ou “atear fogo” 
sobre ela. Sendo assim, a informação não seria uma “coisa”, um “ser” ou 
mesmo uma “substância; a informação necessitaria de elementos materiais 
para ser criada, mas após gerada se deslocaria deles.41

Ao justapor essas três abordagens, notamos que ambas possuem o seguinte traço em 

comum: a informação está pré-condicionada ao intercâmbio com seus mecanismos de 

propagação da organização, seja devido ao seu modo relacional, seja como um elemento que 

propicia conhecimento com base nos seus aspectos significativos ou mesmo na ausência de

40 MORAES, 2014, pp. 70-72.
41 GONZALES, 2012 apud MORAES, 2014, p. 50.



34

um conteúdo semântico. As abordagens supracitadas nos conduzem a pensar a informação 

como uma proponente de formas auto-organizadas.

Levando em conta esse aspecto convergente, a tentativa de tecer uma definição do 

termo “informação” que leve em consideração os seus diferentes campos de atuação deverá 

reconhecer, primeiramente, três fatores fundamentais. (1) que a informação existe no domínio 

das formas auto-organizadas, isto é, ela equivale à propagação da organização de um 

determinado ambiente; (2) Em decorrência da afirmativa (1), torna-se necessário estabelecer 

as diferentes maneiras de propagação da organização e o papel desempenhado pela 

informação em cada uma delas, e (3) é preciso conhecer os seus veículos de propagação, o 

que significa, ao mesmo tempo, entender os seus esquemas operacionais, posto que em cada 

época e culturas distintas a informação tem maneiras diferentes de ser propagada.

À luz desses três pontos fundamentais, na seção seguinte passaremos à análise da 

informação, tendo como base os estudos de Robert Logan.

1.3 O conceito de informação segundo Robert Logan

Para atingir os propósitos deste trabalho, na presente seção (e também nas demais 

subseções deste tópico), limitaremos a comentar as concepções do físico Robert Logan, por 

considerá-las viáveis ao estabelecimento de uma abordagem mais ampla do conceito de 

informação, e de modo, também, a entendê-la e pensá-la enquanto “propagação da 

organização” em seres vivos e nos sistemas simbólicos. Nas suas diferentes particularidades, 

possibilitar-nos-á compreendê-la dentro da esfera tecnológica, campo que interessa mais 

diretamente. De acordo com Logan, a informação é um sistema dinâmico e não estático, pois 

atua de diferentes formas na propagação da organização dos sistemas autônomos e em 

diferentes esferas.

Porém, antes de explorar os campos de atuação em que a informação desempenha suas 

funções propagativas, o autor recorre primeiramente à origem etimológica do conceito de 

informação na língua inglesa, esclarecendo que a palavra deriva do latim através do francês e, 

ao combinar a palavra “informar”, que significa “dar uma forma para a mente”, acrescida do 

sufixo “ção”, o termo passou a equivaler à ação de “informar a mente”. Nesse sentido, a 

primeira definição de informação, inscrita no OED (Oxford English Dictionary), como “dar 

uma forma para a mente”, exprime a ação de modelagem ou mesmo de treinamento para a



35

mesma. Não obstante, também salienta que uma segunda inscrição, feita no OED no ano de 

1450, acrescentou ao termo o atributo de “comunicação do conhecimento”.

Nota-se que a primeira noção pressupõe o sentido imaterial da informação, a ser 

considerada como uma propriedade física presente no universo. Assim, mesmo que seja 

desprovida de materialidade, é ela ainda a responsável por conferir forma ou molde aos 

receptáculos materiais que estão à sua disposição. A segunda definição, que também 

caracteriza uma noção abstrata da informação, mostra que ela é uma propriedade que pode ser 

armazenada em algum objeto, ou mesmo que pode ser transferida ou comunicada para outras 

instâncias materiais. Concomitantemente com esse raciocínio, podemos dizer que, ao 

transmitirmos uma informação, estamos de certa forma, propagando algum tipo de 

conhecimento inteligente.

A menção ao termo inteligência, como uma das possibilidades de dar sentido à 

informação, mostrou-se presente nas primeiras manifestações dos estudiosos com relação à 

transmissão de mensagens em sistemas dinâmicos. Em uma de suas interlocuções com 

Vanneaver Bush, no ano de 1939 no MIT (Massachussetts Institute o f Technology), Claude 

Shannon proferira ao colega a seguinte frase: “tenho trabalhado numa análise de algumas das 

propriedades fundamentais dos sistemas gerais para a transmissão da inteligência”.42

Sobre tais aspectos, verifica-se que as duas definições de informação, inscritas no 

OED, parecem apontar para um dos traços mais elementares da informação, isto é, que a 

informação entendida como molde ou inteligência, e que pode ser propagada para outras 

fontes, deve ser vista como uma propriedade objetiva e dotada de imaterialidade, mas que 

incorpora seus próprios aparatos comunicativos. Assim, nas definições supracitadas, a 

informação aparece como uma “instanciadora” de formas na matéria.

Os esquemas de comunicação, por seu turno, são aparentemente muito simples: 

baseiam-se na transmissão de mensagens de um domínio (o emissor) para outro domínio (o 

receptor), de modo que muitas são as formas de transmissão de informação. Nos sistemas 

bióticos, por exemplo, o corpo funciona como um processador de informações cujo DNA é o 

mais avançado no processo de mensagens em nível celular. Nota-se que a própria vida é 

pensada em termos de tecnologia da informação.

Contudo, é preciso considerar que cada novo meio de propagação da informação é 

também um canal que se abre para transferência da mesma, pois nenhuma tecnologia

42 GLEICK, 2013, p. 15.



36

disponível em curso pode ser considerada de todo ultrapassada. Tendo em vista as abordagens 

e definições da informação até então apresentadas, a questão norteadora passa a ser a 

seguinte: haverá algo na natureza da informação que nos possibilite compreendê-la de modo 

semelhante em todos os casos em que ela se faz presente?

Para responder esta questão a partir de um ponto de vista mais abrangente, em suas 

ponderações sobre a temática da informação, o físico Robert Logan esboçou uma divisão das 

áreas cuja informação desempenha suas funções propagativas, relacionando-as com as formas 

auto-organizadas nas diferentes esferas em que estão inseridos os organismos vivos e também 

os demais sistemas simbólicos de propagação da organização. Dessa forma, a pesquisa 

loganiana procurou pensar a natureza da propagação da informação em cada uma das 

seguintes esferas: biosfera, simbolosfera, tecnosfera e econosfera.

Levando em conta a definição de informação, originada na língua inglesa como “in 

(formar) a mente”, a teoria loganiana concebe que a natureza da informação é organizacional, 

o que implica que os seres vivos e os sistemas simbólicos, presentes em cada uma das esferas 

citadas acima, são todos capazes de evoluírem, conforme propagam a sua organização. Em 

relação aos critérios mencionados, verifica-se que o motivo que levou o autor a pensar a 

informação em esferas distintas justifica-se, por um lado, por entender que, em cada uma 

delas, existem subconjuntos, os quais possuem seus próprios mecanismos de propagação de 

formas também auto-organizadas.

Outro fator que influenciou o físico da informação, levando-o a pensar a propagação 

da organização em esferas delimitadas, foi, sobretudo, a facilidade de compreender a fundo o 

conteúdo da organização com base nos seus fluxos de energia e, também, de informação. Em 

síntese, integram os objetivos da abordagem de Logan os seguintes critérios: mapear e 

comparar, dentro de cada esfera, e também de seus respectivos subconjuntos, a natureza da 

informação que as constitui, o seu processo evolutivo e, também, as relações simbióticas que 

elas são capazes de realizar.

Tal abordagem contempla tanto a informação genética, presente no DNA humano, 

quanto a informação perceptual capturada pelos sentidos, além das informações conceituais 

originadas e processadas na mente humana. Sustenta-se que o homem, enquanto medida de 

todas as coisas, tem sua existência “controlada por duas esferas de influência e de o rganização 

em que a transmissão de informação e a propagação da organização são fundamentais, são 

elas: a biosfera e a simbolosfera”.43

43 Ibid., p. 161.



37

1.3.1 A propagação da informação na biosfera

No artigo (2007) publicado em parceria com os estudiosos Kauffman, Goebel, Hobill e 

Shmulevick, intitulado Propagating Organization: An Enquiry (POE), Logan resgata, em 

referência às pesquisas de Kauffman, as principais descobertas deste autor para o 

entendimento das funções propagativas dos seres vivos presentes na biosfera. Nos estudos de 

Kauffman, está o entendimento de que os organismos vivos são todos agentes autônomos, o 

que significa dizer que eles têm como principal característica o fato de agirem por conta 

própria ao propagarem a sua organização: são eles “como um sistema auto catalítico que 

inclui pelo menos um ciclo de trabalho termodinâmico”.44

Logan afirma que os organismos vivos funcionam de maneira análoga às máquinas 

térmicas que convertem energia livre em trabalho útil, isto é, aquelas que negam a entropia: 

tais organismos funcionam como dispositivos antientrópicos, pois processam informações e 

também convertem sinais externos do meio ambiente, adequados ao seu constante 

aperfeiçoamento. Compreende-se aqui que estes agentes autônomos são todos veículos de 

comunicação, os quais transferem mensagens apropriadas aos membros da mesma espécie e 

também para os demais organismos vivos presentes na natureza.

Ao efetuarem relações simbióticas, isto é, de mútua convivência, estes mesmos 

organismos preservam o seu metabolismo e sua replicação, ou, em outras palavras, propagam 

a sua própria organização. Juntamente a esse constante trabalho de organização, a informação 

está presente em todas as atividades desempenhadas pelos organismos, pois, naquilo que lhe 

compete ser útil, ela cumpre uma função tanto instrucional quanto reflexiva, ao servir de elo 

entre o organismo e o meio ambiente.

No POE, Logan elenca algumas das principais diferenças que existem entre a 

informação presente nos organismos vivos e aquela pretendida por Shannon. Uma das 

dessemelhanças, a respeito dessas duas formas de interpretação da noção de informação, 

consiste em que, no quadro biótico ou instrucional de Logan, o processamento de informações 

envolve substâncias materiais, o que, por sua vez, não ocorre com a informação objetiva e 

imaterial da teoria de Shannon. A materialidade é, portanto, uma das características que 

pertencem, intrinsecamente, aos organismos vivos.

44 LOGAN, 2012, p. 42.



38

Logan45 enfatiza que, nos sistemas bióticos, é possível destacar dois tipos de 

informação. (1) aquela internamente herdada e necessária para a atividade competente à 

fabricação de moléculas complexas e conversão de energia, e (2) a informação associada à 

computação de substâncias materiais e a responsável por sua preservação e pela replicação de 

mensagens. Com base nos dois pontos citados, nota-se que, para a informação biótica ou 

instrucional, o quadro de referência em que o organismo propaga sua organização não pode 

ser desvinculado do meio de instanciação que é material, posto que sua forma de replicação é 

química e não simbólica, como é no caso da informação de Shannon.

A informação codificada no alfabeto químico de biomoléculas que compõem 
os organismos vivos age através das interações químicas dessas 
biomoléculas. Não é a natureza simbólica do DNA que dá origem ao RNA 
mensageiro, e não é a natureza simbólica do RNA que dá origem às 
proteínas; são as propriedades químicas do DNA que produzem ou catalisam 
as proteínas, e são as propriedades químicas das proteínas que realizam suas 
diversas funções.45

Os argumentos apresentados no POE mostram que a natureza da informação, como 

uma forma de organização, é esta que atua como um princípio que organiza os agentes 

autônomos e se destina à manutenção e à criação, ou até mesmo à propagação de mais vida. 

Propagação que, no caso dos seres vivos, se dá por meio de crescimento e pela replicação, 

cujo princípio organizador definido, enquanto informação instrucional atua sobre 

biomoléculas que compõem os organismos vivos. Desse modo, no que concerne à propagação 

da organização desses agentes, a informação biótica ou instrucional não atua como uma 

invariante no meio físico, o que implica que, nos sistemas bióticos, a informação não é 

desvinculada do seu contexto de referência e nem tampouco é desprovida de sentido, ao 

contrário do que ocorre na propagação da informação de Shannon.

Em síntese, tudo isso equivale a dizer que, no quadro biótico, a informação é dotada de 

um significado e de duas funções: a manutenção da vida e a propagação de mais vida. A 

citação abaixo descreve resumidamente os dois quadros da informação:

A falta de uma conexão necessária com o significado na informação de 
Shannon é o que a distingue da informação biótica. A informação biótica, 
obviamente, tem um significado, que é a propagação da organização do 
organismo. A informação é uma abstração que usamos para descrever o

45
46

Ibid., pp. 167-168. 
LOGAN, 2012, pp. 58-59.



39

comportamento das coisas materiais e muitas vezes é vista como algo que 
controla, no sentido cibernético, as coisas materiais.47

1.3.2 A propagação da informação na simbolosfera

A reflexão até aqui nos prepara para lançar um olhar mais centrado numa terceira via 

de atuação da informação, a qual, por sua vez, é estritamente simbólica, pois reside no 

domínio simbólico do pensamento humano, o qual inclui a linguagem, a cultura e seus 

subconjuntos.

Trata-se de instâncias que fazem parte de outra esfera de influência na existência 

humana. Devido a essa diferença, o autor denominou-as de simbolosfera. Esta esfera de 

propagação da organização está incorporada na biosfera e dela se erigiu, assim como a própria 

biosfera pertence simultaneamente à outra esfera chamada fisiosfera.

Logan entende que, da mesma maneira que a biologia não é totalmente redutível ao 

campo físico, o pensamento humano também não pode ser previsto ou extraído de esquemas 

puramente materiais e biológicos. O que o autor deseja mostrar, com essa assertiva, é que, no 

domínio simbólico, há um princípio organizador que atua na propagação da organização a 

partir de seus replicadores, os quais também são constituídos de forma simbólica.

Logan explica que a espécie homo sapiens (os habitantes da simbolosfera), constituiu- 

se como espécie humana a partir do surgimento da linguagem e também com o advento da 

mente. Esta última se instalou no cérebro do homem como linguagem e cultura, propiciando a 

existência do pensamento conceitual. Aqui, a questão é posta da seguinte maneira: qual é a 

relação que a informação estabelece com as formas de organização dentro desse universo 

simbólico?

À luz dessa questão, constitui o primeiro aspecto a ser considerado pela teoria 

loganiana da informação o fato de que a espécie humana lida o tempo todo com o 

processamento de informações referentes a um dado objeto, ou com a fonte de comunicação 

no tempo e no espaço. Ocorre que a humanidade é em si mesma simbólica, uma vez que o 

traço que a distingue das demais espécies está na sua capacidade de realização do pensamento 

simbólico e abstrato, assim como na criação de conceitos.

Sobre o aspecto mencionado, considera-se que a simbolosfera nada mais é que a esfera 

que descreve o universo humano por excelência. É nela que o homem desenvolve suas

47 Ibid., p. 51.



40

habilidades intelectuais, trava seus embates socioculturais, concebe e aprimora suas técnicas 

de dominação da natureza, propaga e adquire o conhecimento -  este, com base em diferentes 

canais para a difusão da informação. Conclui-se, assim, que fora dessa esfera não há atuação 

humana.

O comentador esclarece que a primeira menção ao termo “simbolosfera” foi feita por 

John Shumman, autor de grande influência na biologia sistêmica. Posteriormente, a noção foi 

ampliada pelo próprio Robert Logan, ao sugeri-la com base no modelo da Extended Mind 

(Mente Estendida) preconizada por McLuhan. Na concepção desses autores, a simbolosfera se 

concretizou como a mente humana e todos os produtos que dela são suscetíveis de serem 

derivados, sejam: o pensamento simbólico, a cultura e linguagem. Contudo, “os elementos 

simbólicos, como a linguagem, a cultura e a mente não têm extensão”.48

Com base na definição citada no parágrafo anterior, compreendemos que a esfera 

simbólica passou a existir, à medida que os conceitos, oriundos do pensamento simbólico e 

associados com a linguagem, foram estabelecendo-se, sendo processados no cérebro humano. 

Como parte dessa esfera, a linguagem se tornou o principal canal para a aquisição de símbolos 

e expansão da mente, uma vez que é a partir dela que o pensamento conceitual se fez existir.

É necessário frisar que, dentro da esfera simbólica, a mente estendida -  ou também designada 

como res cogitans -  funciona como o processador do pensamento simbólico, ao passo que o 

cérebro atua como um processador de elementos circunscritos à percepção dos sentidos.

No entendimento do autor, a mente deve ser compreendida como cérebro somado à 

linguagem. Contudo, a simbolosfera, ou res cogitans, inclui todo o mundo imaterial em que a 

humanidade está imersa. E, assim, o homem atua como o agente criador de novas demandas 

simbólicas.

Em contrapartida, diferente dos sistemas biologicamente auto-organizados, na esfera 

simbólica, as formas de propagação da organização são todas extrassomáticas, ou seja, não 

são materiais e nem extensivas. Ocorre que os diferentes elementos que integram a 

simbolosfera (a linguagem, a cultura, a ciência, a tecnologia, a legislação e a economia) são 

todos oriundos do comportamento e do pensamento humano. Desse modo, eles não precisam 

de coisa material, pois, como foi dito, são compostos de estruturas simbólicas.

O autor adverte que, para a execução de sua organização, as formas simbólicas 

precisam ser instanciadas via meio físico, ou seja, pelos suportes alimentados por elementos 

físicos. É o caso de alguns objetos técnicos. Eles constituem formas auto-organizadas cujas

48 LOGAN, 2012, p. 12.



41

especificidades têm se tornado cada vez mais complexas, à medida que novas formas de 

aquisição e transmissão de informações surgem dentro da cultura humana. O ar, por exemplo, 

é um elemento físico que, por vezes, serve como um suporte para a transmissão de 

mensagens. Em muitos casos, porém, ele necessita ser melhor adaptado por outros 

dispositivos de mediação eletrônica, a fim de que, então, se cumpra a sua função 

organizadora.

Mas o que a teoria de Logan pretende mostrar é que a propagação da organização não 

é apenas função dos organismos vivos presentes na biosfera. Pelo contrário, ela também diz 

respeito a todas as atividades abstratas circunscritas na mente humana, posto que, na esfera 

simbólica estão disponibilizados todos os estágios do pensamento, os quais colaboram para a 

propagação da organização por meio de suas diferentes estruturas com seus replicadores 

específicos, ou seja, seus vetores de transmissão de informação.

A linguagem constitui uma das estruturas de maior destaque dentro da esfera em 

questão e, sem dúvida, ela é a principal de todas, pois é uma proponente ferramenta que 

possibilita o surgimento de outros arranjos simbólicos, conforme explica o longo trecho que 

se segue.

A linguagem é um artefato sem extensão e não material e, portanto, não faz 
parte da biosfera material, mas é parte da simbolosfera. A simbolosfera. 
inclui todas as formas de comunicação simbólica: a linguagem falada e a 
escrita, a matemática, a ciência, a tecnologia, a computação, a Internet, as 
leis, os sistemas econômicos, a música e as artes. Cada um dos elementos da 
simbolosfera propaga a sua organização, de modo semelhante aos 
organismos vivos. A diferença é que o mecanismo de replicação para 
organismos vivos é feito quimicamente através do DNA, enquanto a 
replicação dos elementos linguísticos e culturais da simbolosfera é feita 
através de memes. Portanto, assim como os organismos vivos evoluem por 
meio do mecanismo de descendência, modificação e seleção, o mesmo se dá 
com os elementos da simbolosfera. A descendência ocorre cada vez que um 
meme é transmitido de uma mente a outra. Uma modificação pode ocorrer 
na mente do destinatário (a) do meme se ele assim escolher. E o processo de 
seleção ocorre quando outras mentes humanas decidem se querem ou não 
adotar o meme novo ou modificado.49

De acordo com a referida citação, entende-se que os replicadores funcionam como 

transmissores de informações, sendo os responsáveis pela evolução e sobrevivência dos 

organismos vivos. Onde quer que exista alguma centelha de vida, haverá replicadores atuando 

no intuito de preservá-la. Da mesma forma que a linguagem exerce seu papel significativo na

49 LOGAN, 2012, pp.156-157.



42

simbolosfera, a cultura humana, enquanto uma componente dessa esfera consiste num 

importante veículo para a difusão daquilo que aparece no trecho supracitado com o título de 

meme.

A cultura, por sua vez, “consiste na informação simbólica que atua como uma 

ferramenta de adaptação mental e é exclusiva dos seres humanos”.50Em solo simbólico, a 

cultura humana é o ambiente adequado para a proliferação desses replicadores, os quais se 

tornaram os novos protagonistas da propagação da organização extrassomática. O termo 

“meme” foi cunhado por Richard Dawkins para referir-se a tais protagonistas, ele os 

considerava replicadores etéreos que atuam como pacotes infindáveis de informações que se 

replicam a todo instante.

Os memes emergem nos cérebros e viajam para longe deles, estabelecendo 
pontes no papel, no celuloide, no silício e onde mais a informação possa 
chegar. Não devemos pensar neles como partículas elementares, e sim como 
organismos. O número três não é um meme; nem a cor azul, nem um 
pensamento qualquer, assim como um único nucleotídeo não pode ser um 
gene. Os memes são unidades complexas, distintas e memoráveis -  unidades 
com poder de permanência. Da mesma maneira um objeto não é um meme -  
é feito de plástico, e não de partículas de informação. Sua principal forma de 
transmissão era a que chamamos de “boca a boca”. Posteriormente, no 
entanto, eles conseguiram aderir a substâncias sólidas: placas de argila, 
paredes de cavernas, folhas de papel. Eles alcançaram a longevidade por 
meio de nossas canetas, nossas rotativas, nossas fitas magnéticas e nossos 
discos ópticos. Espalham-se por meio das torres de transmissão e das redes 
digitais. Os memes podem ser histórias, receitas, habilidades, lendas e 
modas. Nós os copiamos, uma pessoa de cada vez. Ou, na perspectiva 
memecêntrica de Dawkins, eles copiam a si mesmos.51

James Gleick salienta ainda que uma espécie de cenário ou reino, particularmente 

abstrato, está presente na biosfera, de modo a causar uma grande propagação de ideias que, 

por sua força e expansão, acabam gerando mais e mais ideias. Devido à proliferação 

desenfreada dos memes, a capacidade imaginativa do homem vem se alargando e também 

propiciando o surgimento de variados códigos linguísticos. Neste ciclo incessante de 

replicação dos memes, novas ideias, teorias e códigos emergem na superfície simbólica da 

linguagem. Ironicamente, eis que “os códigos surgem por toda parte como cogumelos depois 

de uma chuva.” 52

50 Ibid., p. 99.
51 GLEICK, 2013, pp.322-323.
52 V. F. Ficções filosóficas. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo. USP, 1998, p. 132.



43

A linguagem tornou-se o principal vetor dessa forma de manifestação de informação, 

tendo em vista que ela foi o primeiro catalisador das diferentes representações da cultura 

humana, ao fazer uso da abstração e de esquemas de codificação para a transmissão do 

conhecimento.

A linguagem, como um meio para a representação e transmissão de 
informação, é, naturalmente, aberta à informação no sentido em que ela está 
aberta a outras linguagens por meio do uso de palavras emprestadas e de sua 
participação em um sprach-bund, união de línguas que têm certas 
semelhanças por causa da proximidade geográfica. As palavras são abertas à 
informação, pois elas interagem e formam uma teia semântica e estão abertas 
à outra através da gramática ou sintaxe da linguagem. A linguagem também 
está aberta a novas formas, informações geradas pelas experiências de seus 
usuários. Novas palavras são inventadas à medida que novas experiências 
surgem como a invenção de novas tecnologias ou novas situações sociais, 
políticas ou econômicas. Palavras já existentes assumem múltiplos 
significados, como a palavra “coo/”.53

Nesse viés, os memes se propagam no formato de ideias, de frases de efeito ou mesmo 

como imagens. Sua maior característica, porém, reside na capacidade de infectar o ambiente e 

seus hospedeiros, de modo a abranger tudo aquilo que os envolve. Isso equivale a dizer que as 

ideias não param de proliferar, graças à sua capacidade de fundir-se, negligenciar a si próprias 

e até mesmo recombinar-se. Logan reforça este argumento da seguinte forma: “cada palavra e 

cada construção gramatical da língua falada e escrita, bem como todos os elementos 

semânticos e a estrutura sintática da matemática, da ciência, da computação e da Internet são 

memes, assim como outros elementos da cultura”.54

Conforme exposto em linhas anteriores, atribui-se ao modelo da mente estendida o 

surgimento da linguagem e das formas simbólicas de pensamento conceitual, além da 

capacidade humana de abstração. Na simbolosfera, por sua vez, os rearranjos linguísticos 

experimentados pelos memes são possíveis devido ao dinamismo da linguagem. “A 

linguagem humana é um fenômeno emergente e um sistema adaptativo complexo, que 

propaga sua organização extrassomática e evolui de forma muito semelhante à dos 

organismos vivos”.55

No plano dessa “ideiasfera”, a informação se perpetua numa espécie de enxurrada que 

inunda todo o espaço que consegue alcançar. Em referência à célebre frase de Roy Ascot -  o 

Teórico Contemporâneo das Mídias -  podemos dizer que, com base na proliferação desses

53 LOGAN, 2012, p. 174.
54 Ibid., p.78.
55 Ibid., p. 121.



44

replicadores denominados de memes, assistimos a um “segundo dilúvio”, o dilúvio da 

informação. Nessa ótica, “à medida que o arco da informação se curva na direção de uma 

conectividade cada vez maior, os memes evoluem mais rápido e chegam mais longe”.56

Enquanto parte que integra a simbolosfera, a cultura humana possui dois outros 

conjuntos de formas auto-organizadas, os quais também representam esferas conceituais e 

simbólicas capazes de promoverem sua própria evolução a partir da propagação de 

informações. A cultura engloba tanto a econosfera quanto a tecnosfera.

A econosfera caracterizada na teoria de Logan, grosso modo, é pensada com base na 

ideia de uma economia mundial entendida como uma parte significativa do “conjunto do 

mundo”. Assim, ela compreende os elementos conceituais que orientam as regras das 

atividades econômicas e governamentais, os quais abarcam os seguintes setores: ONG’s, as 

microempresas, agências de governo, o judiciário, os órgãos administrativos e seus 

desdobramentos, tanto no que tange às interações humanas quanto às suas formas de coesão 

social.

Por outro lado, é importante esclarecer que ela também contém propriedades físicas 

que atuam no seio da simbolosfera. Este aspecto da econosfera representa a sua abertura em 

relação à matéria e à energia, estando assim voltada para outra face da economia. Todavia, “a 

econosfera que estamos considerando é puramente simbólica, e consiste em padrões para a 

economia e não em padrões de economia. Nossa econosfera é, portanto, aberta apenas à 

informação e não à energia e à matéria” .57

56
57

GLEICK, 2013, p. 331.
LOGAN, 2012, p. 163.



45

1.3.3 A propagação da informação na tecnosfera

A tecnosfera pensada por Logan enquanto uma estrutura presente na simbolosfera 

refere-se aos mecanismos e dispositivos tecnológicos que integram o modo como os materiais 

são organizados no intuito de alcançar uma determinada funcionalidade. Ao reconhecer que a 

técnica parece ser um destino inexorável da humanidade, a respeito dessa esfera, subtende-se 

que a tecnologia, com toda sua complexidade, ocupa um lugar de destaque na cultura 

contemporânea.

A tecnologia é, portanto, uma forma de propagação da organização que 
também evolui, como os organismos vivos, através de sua descendência, da 
modificação e seleção. Todas as tecnologias são derivadas ou descendem de 
alguma ferramenta anterior. As primeiras ferramentas humanas foram 
derivadas de objetos encontrados, como comprovam os primatas, que ainda 
hoje fazem objetos a partir de objetos encontrados. As ferramentas 
descendem de geração em geração. O (A) inventor (a) ou designer de uma 
nova tecnologia é fonte da modificação de alguma ferramenta mais antiga ou 
da combinação de ferramentas. Finalmente, os (as) usuários (as) que optam 
por usar a tecnologia completam o círculo evolutivo da evolução. As 
ferramentas que provam ser funcionais e facilmente implantadas são 
selecionadas.58

Nos estudos de Logan acerca da propagação da informação, encontramos aquilo que 

pode ser considerado novel para entendermos os processos que envolvem as tecnologias e 

seus variados produtos e serviços. A novidade está na semelhança dos elementos que 

compõem a tecnosfera com os organismos vivos.

Se compararmos estas duas instâncias de propagação da organização, a saber, sistemas 

bióticos e tecnologias, notaremos que as duas são capazes de se sustentarem por meio de 

círculos termodinâmicos, pois ambas são simbiontes obrigatórios que dependem de seus 

hospedeiros, responsáveis por sua manutenção e sobrevivência. É sob essa estreita relação 

com seus hospedeiros que os organismos obtêm a energia necessária ao seu constante 

funcionamento, para efetuarem ações sobre o ambiente e também sobre seus próprios 

hospedeiros humanos. Da interação entre o sujeito e o objeto, ou seja, entre o homem e a 

máquina, eis que surge o seguinte questionamento: seriam as tecnologias dotadas de agência?

A palavra “agente”, encontrada nos dicionários remete a tudo aquilo que age ou que 

tem a capacidade de fazer com que as coisas aconteçam. “Esta é uma característica óbvia de

58 Ibid., p. 159.



46

um organismo vivo que atua em seu ambiente, explorando os seus recursos em busca de 

matérias-primas e de energia livre para propagar a sua organização”.59

No caso das tecnologias informacionais, a agência é pensada no intercâmbio do 

homem com os objetos técnicos. Sobre esse ponto, tomemos, como exemplo, o caso 

específico do martelo por ser uma ferramenta de fácil análise. Podemos dizer que, em toda a 

sua singularidade, o objeto em questão é inerte e, por si só, incapaz de empregar uma ação 

eficiente sobre outra superfície. Trata-se de uma tecnologia que não cumpre sua 

funcionalidade sem a intervenção humana. Por certo, o ato final de pôr um prego no assento 

de uma cadeira resulta da intenção humana projetada no objeto (martelo), o qual passa a ser 

dotado de certa “corporeidade”, ao tornar-se a extensão de seu usuário. Uma vez acoplado ao 

seu hospedeiro humano, o martelo se serve de sua agência.

Nesse exemplo elucidativo, o que constitui a agência do objeto é a interface que ele 

estabelece com o seu usuário. Por serem estritamente simbiontes, as tecnologias (incluindo 

seus diferentes tipos de objetos) são também possuidoras de agência, tal como os organismos 

presentes na biosfera. Assim, no contexto da afirmação de que a agência dentro da tecnosfera 

reside na interface do usuário com o seu objeto, emerge outra questão: o que podemos 

compreender acerca do termo interface?

Na sua tese de doutorado, referente a sistemas de permeabilidade entre o homem e as 

máquinas, Sandro de Abreu60 explora o conceito de interface conforme fora preconizado por 

Siegfried Zielinski, apresentando uma concepção de interface que permite pensar a relação 

estabelecida entre os aparelhos técnicos com os seus usuários. A interface é, pois, um 

conceito-chave que integra a análise dos elementos que compõem a tecnosfera, o qual se 

mostra sobremodo mais evidente na relação dos usuários com as tecnologias digitais 

disponíveis em curso.

De acordo com os autores mencionados acima, a formulação do termo “interface” 

apresenta um caráter ambivalente, já que ele implica, por um lado, a separação e, por outro, a 

conexão entre duas instâncias distintas. Destarte, “aquilo que a interface tanto separa como 

conecta é, em um sentido mais geral o ‘Um’ do ‘Outro’” .61

59 LOGAN, 2012, p. 177.
60 ABREU, S. C. Interfaces em arquitetura: permeabilidades entre o humano e o digital. 2011. 349 f. Tese 
(Doutorado em Arquitetura e Urbanismo). Programa de Pós-Graduação em Arquitetura e Urbanismo. Escola de 
Engenharia de São Carlos, da Universidade de São Paulo, São Carlos, 2011.
61 ZIELINSKI, 1997, apud ABREU, 2011, p. 82.



47

Não obstante, Abreu capta a essência desse “UM do Outro” da interface nos escritos 

de Flusser62, ao tratar da natureza das imagens inscritas na matéria. Segundo ele, dentro das 

concepções do filósofo tcheco-brasileiro, as imagens pré-históricas, projetadas nas superfícies 

das cavernas pelos homens da época, a partir dos recursos materiais disponíveis, possuem 

uma característica única: elas foram uma das primeiras maneiras que esses homens 

encontraram de se organizar no intuito de compreender o mundo que os envolvia.

O autor reitera que as representações imagéticas instanciadas nas superfícies, por estas 

mesmas imagens, não serviam a propósitos linguísticos, mas que seu teor, na verdade, era 

ritualístico e de magia, o que propiciava aos homens que habitavam tais cavernas, assim, uma 

interferência e conexão com o mundo. Em decorrência dessa passagem, entende-se:

“Um do Outro”: utilizam-se ou criam-se interfaces para a conexão com o 
desconhecido, com o Outro. Esse “Outro” pode ter diversas conotações: 
pode ser o outro ser social, pode ser a natureza, pode ser a realidade 
última/objetiva, pode ser um objeto construído. Agrupamos esses diversos 
“Outros” não para afirmar que eles pertencem a uma mesma categoria, mas 
para mostrar que a ideia de Outro compõe diversas leituras sobre como 
estamos no mundo e nos relacionamos com esse Outro.63

Concordante com a citação acima, esse ”Um do Outro” pode ser estendido aos demais 

objetos técnicos, à medida que estes têm assumido novas formas e outras finalidades. Na 

sociedade pós-industrial, caracteristicamente tecnológica, o elo entre o homem e os objetos 

técnicos tem se estreitado cada dia mais. Por isso, analisar o comportamento dos indivíduos 

diante das tecnologias tornou-se um dos problemas enfrentados por alguns filósofos 

contemporâneos e alguns adeptos da teoria das mídias.

Nesse século em que a sociedade se encontra seduzida pelos atraentes e sofisticados 

softwares, o conceito de interface passa a ser relevante para o entendimento acerca do 

funcionamento dos aparelhos dotados de complexos programas e códigos, os quais, em 

grande medida, mostram-se obscuros aos seus usuários. Sobre a interface, conclui-se:

É na interface que se opera uma tradução, uma modelagem. Eu modelo o 
Outro para me comunicar e me modelo para que possa ser compreensível 
para o Outro. Conota-se aqui que, embora o Outro seja desconhecido, ao

62 O tópico acerca das imagens e formas, a que faz menção o estudo de Abreu (2011), está explicitado na 
seguinte referência: Flusser, V. O mundo codificado', por uma filosofia do design e da comunicação. Organizado 
por Rafael Cardoso e Tradução de Raquel Abi-Sâmara. São Paulo: Cosac Naify, 2007.
63 ABREU, 2011, p. 88.



48

modelá-lo eu sou capaz de estabelecer uma conexão que possibilita uma 
atuação/interferência ou comunicação com esse Outro.64

1.3.4 A Linguagem e a propagação da informação

A explanação acerca da informação, apresentada até o presente momento, está 

atrelada às variadas formas e usos da linguagem, que, por sinal, opera tanto como um meio de 

comunicação quanto como uma ferramenta informática. Além dessa função, a linguagem 

também é um aporte de codificação que cumpre um papel fundamental na formatação dos 

programas que compõem as tecnologias informacionais.

O interesse humano pela linguagem parece ser um interesse inato por 
codificar e decifrar, e parece ser quase tão especificamente humano quanto o 
possa ser qualquer interesse. A linguagem é o maior interesse e a 
consecução mais característica do homem ”.65

A partir da consideração de Wiener, podemos inferir que seja por meio da oralidade, 

dos sons, das ondas magnéticas, gestos corporais, imagens retratadas nas superfícies, escrita 

linear, ou na forma de imagens técnicas, os homens sempre desejaram transmitir informação 

e, se possível, que fosse da maneira mais rápida e com maior abrangência no tempo e espaço.

A linguagem também desempenha um papel fundamental na formulação de 
informações, realizando seu processamento, sua recuperação e sua 
organização. A linguagem é uma ferramenta para o desenvolvimento de 
novos conceitos e ideias, como ressaltados por Vygotsky (1962) e outros. A 
escrita, a matemática, a ciência, a computação e a Internet permitem o 
desenvolvimento de ideias. Generalizando e ampliando a definição de Sapir, 
defino linguagem como “um método puramente humano e não instintivo de 
comunicar ideias, emoções e desejos, bem como um sistema de formulação, 
processamento e armazenamento, recuperação e organização de informação 
por meio de um sistema de símbolos produzidos voluntariamente”. A fala, 
portanto, não é a única forma de linguagem. Afirmamos que a fala e a 
escrita, por exemplo, são duas formas ou modos distintos, porém 
relacionados, de linguagem.66

64
65
66

Ibid., p.90.
WIENER, 1954, p.84.
LOGAN, 2012, pp. 79-80.



49

Na obra A informação: uma história, uma enxurrada, uma teoria, James Gleick 

descreveu alguns sistemas de comunicação com base nas diferentes linguagens de cada época. 

Limitamo-nos aqui a apresentar apenas uma, a título de exemplo, a qual, aliás, utiliza-se de 

uma maneira bastante peculiar da linguagem falada, base de todas as demais formas de 

linguagem. Trata-se dos tambores falantes da África. Esta tecnologia traz em seu bojo 

elementos que foram pouco compreendidos devido à forma como as mensagens são 

propagadas. Nos tambores africanos, a correspondência das mensagens é feita a partir da 

música soada pelo batuque dos tambores. O som das batucadas comportava um ar de mistério 

àqueles que não estavam familiarizados com seus sinais.

Em síntese, o batuque dos tambores funcionava como uma espécie de código que nada 

mais era que uma difícil conversão da fala para um conjunto de sons adaptados aos tambores. 

A transdução de uma mensagem como “volte para casa”, por exemplo, também poderia ser 

colocada em um contexto mais amplo. Dessa forma, “mensagens detalhadas de muitas frases 

podiam ser transmitidas à distância de quilômetros”.67

Esse esquema de comunicação rápida e à distância só era possível ao fazer uso da 

linguagem falada, a qual se desfazia das consoantes e vogais. Com isso, o fluxo da 

informação restante se via repleto de ambiguidades, o que aconteceria caso apenas fossem 

tocados sons graves e agudos. Exemplificando: “um golpe duplo no tambor era equivalente ao 

padrão tonal de sango pai, mas também para songe, a Lua e etc” .68 Suas batucadas ora podiam 

ser rápidas, ora mais lentas, de modo que todos pudessem compreender a informação que se 

entoava.

No que se refere aos idiomas africanos, estes eram tipicamente tonais. Os tambores 

empregavam apenas a tonalidade de sons graves ou agudos. Tratava-se de uma linguagem que 

continha um único par de fonemas, a menor unidade acústica capaz de fazer a diferença no 

significado de uma linguagem composta inteiramente por contornos entoacionais. Ademais, 

os tambores variavam quanto ao material e à técnica de construção, no entanto, deveriam 

sempre produzir duas notas distintas e com um intervalo entre elas equivalente a 

aproximadamente uma terça maior de (si).

Tendo em vista que a linguagem dos tambores falantes era caracteristicamente 

convencional e, ao mesmo tempo, fluida, esses instrumentos careciam de uma linguagem 

formal padrão, isto é, de um código comum para o estabelecimento das mensagens. Como 

consequência, era necessário mapear toda a linguagem num fluxo unidimensional pelos sons

67
68

GLEICK, 2009, p. 23.
Ibid., p.33



50

mais simples. Os percussionistas não tinham um código intermediário para desenvolver sua 

linguagem, eles não podiam recorrer a um domínio de símbolos, pois os idiomas africanos 

não possuíam um alfabeto.

Concomitante com essa ausência de uma linguagem padronizada, ao reduzir as 

palavras faladas com toda sua riqueza sônica a um código minimalista, ficava difícil distingui- 

las dentro de um contexto mais amplo. Ocorre que o ritmo entoado pelos tambores, por si só, 

não compensava a falta de consoantes e vogais. A saída era acrescentar uma pequena frase a 

cada palavra curta. Assim, as batucadas excedentes propiciavam o contexto. Exemplificando, 

a palavra Songe (Lua), após receber os devidos acréscimos, era entoada como “songe li tange 

la manga” para significar “a Lua vê a Terra de cima”.

Cada palavra ambígua começa numa nuvem de possíveis interpretações 
alternativas, mas então as possibilidades indesejadas evaporam. Isso ocorre 
abaixo do nível da consciência. Os ouvintes estão escutando apenas um 
staccato de batucadas nos tambores, em tons mais graves e agudos, mas, na 
verdade “escutam” também as vogais e consoantes ausentes. É por isso que 
ouvem frases inteiras, e não palavras individuais. As expressões recorrentes 
também fazem sua parte, usando a redundância para vencer a ambiguidade.69

Nota-se que a batucada proveniente dos tambores africanos transmite uma informação 

sonora. São mensagens na forma de palavras ecoando no espaço. Porém, por quanto tempo 

ecoam? Seriam tais palavras perceptíveis aos seus receptores?

Com base nessas questões, o exemplo da tecnologia dos tambores nos serve de mote 

para elucidar o seguinte problema acerca da transmissão de informação: a importância que um 

código padrão adquire dentro de uma determinada forma de linguagem. Verifica-se que a 

forma adotada pelos tambores africanos culmina na perda da informação, posto que, ao fazer 

a correspondência da linguagem falada com a linguagem dos tambores, a informação acaba se 

perdendo. Disso resulta que a comunicação, pautada na linguagem falada ou oral, pode não 

ser uma boa alternativa para o estabelecimento de um sistema de comunicação mais eficaz na 

propagação de informações com pretensões de maior alcance no espaço e que perdure por 

mais tempo.

Em outro importante capítulo da obra A informação, intitulada “A Persistência da 

Palavra”, Gleick se propõe a examinar os seguintes pares de opostos: a literatura oral, 

representada pelos sons ditos, em detrimento à palavra escrita, isto é, invenção codificada e 

alfabetizada. Trata-se de questões que estão entrelaçadas quando deparadas com a expressão

69 GLEICK, 2013, p. 33.



51

“dar uma olhada” numa informação. O que se deseja saber é se é possível visualizar uma 

informação quando projetada no espaço.

De acordo com suas ponderações, a ideia de visualizar uma informação no contexto da 

linguagem oral é considerada vazia, pois as palavras em si mesmas não comportam nenhum 

significado aparentemente concebível. O que podem ser vistos são os objetos que elas 

representam, bem como rememorá-las em nossas mentes, no entanto, sem a escrita, as 

palavras são meramente sons, pois, perdem-se no ar sem deixar vestígio. Sua existência ocupa 

apenas o tempo da fala e alguns resquícios de memória entre seus interlocutores.

Não obstante, a escrita surge na história e com ela a própria noção de história. Todo o 

recuo ao passado só é possível mediante essa tecnologia. Por sua vez, a escrita torna-se um 

artifício, uma ferramenta composta de símbolos organizados sobre a forma de códigos em 

favor da comunicação humana. Trata-se da primeira tecnologia da informação. Um aspecto 

positivo é que o advento da escrita possibilitou que a memória sobre os acontecimentos 

ficasse registrada nas superfícies materiais de modo a preservar o conteúdo informacional 

transmitido nas mensagens.

Conforme aponta Gleick, a palavra dita é transitória, pois o som, ouvido uma vez e 

outra, é considerado uma espécie de mágica denominada pelos gregos de Eco, cuja existência 

viva só se dá na consciência de seus ouvintes. O símbolo escrito, ao contrário, se estende 

infinitamente no tempo e no espaço, e de uma consciência à outra. O novo canal inaugurado 

pela escrita permite estender o canal anterior da fala, bem como a reutilização e a “anamnese” 

(do grego ana, trazer de novo e mnesis, memória).70

O autor mostra que, com o aperfeiçoamento da escrita, surgiram outras formas de 

informação, bem como diferentes categorias que representam novas técnicas, cujo poder vai 

além do conhecimento preservado e passado, porém, reside na metodologia, ou seja, nas 

indicações visuais que são codificadas; na substituição de signos por coisas e, posteriormente, 

na substituição de signos por outros signos.

Com as palavras escritas começamos a deixar rastros, como migalhas de 
pão: memórias na forma de símbolos para ser seguidas pelos outros. As 
formigas se valem de seus feromônios, trilhas de informação química; Teseu 
desenrolou o fio de Ariadne. Agora as pessoas deixam trilhas de papel. A 
escrita passa existir para possibilitar a retenção da informação ao longo do 
tempo e do espaço. Antes da escrita, a comunicação é temporária e local — 
os sons são transmitidos por alguns metros e então se perdem para sempre.71

70
71

GLEICK, 2013, pp. 40-41.
Ibid.



52

Ainda em referência aos apontamentos de Gleick, um recuo no passado nos mostra 

que os primeiros signos linguísticos foram aqueles inscritos na argila e nas paredes das 

cavernas para fins artísticos ou mágicos durante a era paleolítica. Da mesma forma, os nós 

feitos nas cordas e em gravetos eram recursos utilizados para auxiliar na manutenção da 

memória, pois poderiam ser transportados como mensagens. Esses feitos foram se tornando 

cada vez mais abstratos e se aproximaram da noção de escrita.

Segundo o autor, faltava um “algo a mais” que configurasse a transição das coisas para 

a linguagem falada. Assim, era preciso encontrar aquilo que fosse uma representação de 

segundo grau, posto que somente o ato de escrever uma figura, ato pictográfico para o 

ideográfico, isto é, o de escrever a ideia, não representaria o ato logográfico, ou seja, o de 

escrever a palavra. No entanto, estes foram os primeiros registros de memórias mentais 

compiladas e armazenadas numa mídia externa.

Uma das características salutares da palavra escrita é a sua capacidade singular de 

organizar o pensamento. O sistema de escrita que levou mais tempo para surgir foi o alfabeto. 

Este só foi inventado uma única vez, de modo que todo o alfabeto conhecido atualmente, bem 

como aqueles encontrados enterrados em tabuletas e pedras, são provenientes da mesma 

origem. Trata-se: “da mais redutiva e subversiva das formas de escrita” .72A transmissão do 

alfabeto se deu pelo contágio, na medida em que essa nova tecnologia se tornou o vírus e o 

próprio canal de transmissão da informação. O caráter semanticamente vazio do alfabeto, 

além do fato de possuir poucas letras, foi o que facilitou o seu aprendizado, conforme fora se 

propagando pelos continentes nas diversas culturas.

Na Grécia antiga, especificamente, o advento do alfabeto gerou impactos positivos 

para o saber filosófico. Pode-se considerar que Aristóteles foi o grande beneficiado pela 

persistência da palavra escrita, visto que ele queria sistematizar o conhecimento, objetivando 

dar uma estrutura àquilo que se sabia do mundo. Por conseguinte, os gregos criaram as 

denominadas categorias de “acusações” ou “previsões”, as quais foram utilizadas para 

classificar as espécies de animais, peixes e insetos e também as próprias ideias. Com 

Aristóteles nasceu a lógica formal: “uma simbologia de raciocínio que emprega o termo 

logos: traduzido por ‘discurso’, ‘razão’, ‘fala’ ou apenas ‘palavra’” .73

Conforme atesta o autor citado, a lógica descendeu da palavra escrita ao transformar o 

ato da abstração numa ferramenta para determinar os critérios de veracidade e falsidade, 

podendo ela ser descoberta simplesmente com o uso das palavras sem necessitar recorrer à

72
73

GLEICK, 2013, p. 42.
Ibid., p. 46.



53

experiência dos fatos observados. Contudo, a lógica tem a função de criar o conhecimento 

pela manipulação de palavras a partir da análise de premissas das quais são extraídas as 

conclusões.

Como toda linguagem, a lógica também apresentou alguns paradoxos, de modo que 

resolvê-los acarretaria na eliminação de algumas ambiguidades. A saída para o problema era 

empregar símbolos que fossem rigorosos e puros. Isso levou os rumos da lógica a 

convergirem com os da matemática.

A invenção da escrita também beneficiou o surgimento da matemática e da invenção 

de novos códigos que tiveram como base a palavra escrita. A referência pode ser feita à lógica 

booleana, a qual surgiu com a matematização da lógica formal aristotélica. Trata-se, pois, de 

um conjunto de símbolos como x, y, z, utilizados para representar os elementos do 

pensamento. Cumpre salientar que, “a sintaxe básica da linguagem da matemática é a da 

lógica. A sintaxe da matemática, ao contrário daquela da linguagem falada ou escrita, é 

totalmente inequívoca”.74

Tendo a escrita catalisado a lógica, a história humana, entendida no sentido do termo 

como a memória de todos os fatos passíveis de análise e descrição, só passou a existir com a 

eclosão do pensamento alfabetizado. Nesse ínterim, a ideia de compreender toda a ascensão 

da escrita pelo viés histórico, ancorado nos critérios da lógica, tornou-se perfeitamente 

compatível com a forma de raciocínio padronizado.

Por outro lado, Gleick enfatiza que a escrita linear, por ser um ato concreto e também 

um produto de ferramentas, apresenta alguns problemas circunstanciais. Segundo suas 

considerações, se olharmos para uma palavra representada numa pedra, no papel ou qualquer 

outra superfície material, notaremos que ela passa a ter uma existência separada do seu 

artifício. Essa capacidade inerente à escrita de transferir conteúdo informacional para outra 

instância, com base na noção de uma memória externa acabou gerando certo incômodo para o 

pensamento filosófico da antiguidade.

As resistências quanto a essa tecnologia podem ser encontradas nas concepções de 

Platão, ao afirmar que a escrita significaria um empobrecimento da linguagem. A princípio, a 

própria noção de categoria, preconizada por Aristóteles, já lhe causara certo desconforto. Ele 

alertou que as categorias contribuiriam para o afastamento das pessoas. Segundo reporta 

Gleick, na obra A República de Platão, podemos encontrar a seguinte afirmação do filósofo: 

“a multidão não pode aceitar a ideia da beleza em lugar de muitas coisas belas, nem nada que

74 LOGAN, 2012, p. 85.



54

tenha sido concebido em sua essência em vez de muitas coisas específicas. Assim, a multidão 

não pode ser filosófica”.75 Aqui, a multidão, à qual Platão se refere, diz respeito aos pré- 

letrados que nada mais são que os usuários da nova tecnologia.

Outro problema é que a escrita acarretaria o esquecimento na consciência dos seus 

usuários. Dito de outro modo, os adeptos dessa nova forma de propagar conhecimento teriam 

acesso apenas a vagas lembranças, ao invés de acessar a memória autêntica dos eventos. Para 

o filósofo grego, a memória, propiciada pela palavra escrita, continuaria sendo a mera 

aparência da sabedoria. Segundo ele, tais usuários da escrita vagariam em meio à 

multiplicidade das coisas, porém, não dominariam nenhuma delas.

Segundo as concepções platônicas, o problema crucial da escrita residiria nos seus 

“caracteres externos”, a saber: nas marcas artificiais projetadas nas superfícies materiais, no 

papiro ou na argila. Ademais, Platão anteviu e elencou algumas consequências desastrosas 

que a escrita traria para a cultura humana, das quais se destacam: o distanciamento do 

pensamento daquilo que é real; o distanciamento do conhecimento da pessoa que o produziu; 

a separação do orador de seu ouvinte, uma vez que, no contexto da linguagem escrita, o 

indivíduo fala à multidão por meio de suas memórias armazenadas.

O que Gleick coloca em evidência, em sua abordagem, é que a escrita representou um 

salto que perpassou todos os níveis numa espécie de mistura entre passado e futuro. São saltos 

lineares e que diferem das imagens concebidas na pré-história, na era da “escrita” imagética. 

Como a história escrita transcorre na forma de textos lineares, seus escritores são capazes de 

ver o meio de suas mensagens.

O ato de olhar para dentro e para si são características da cultura escrita. Ocorre que, 

na história, a palavra permanece como perene na forma com que foi inscrita na matéria, 

diferentemente do que ocorre com a oralidade pura, que se desmancha no ar num curto espaço 

de tempo. Segundo Marshall McLuhan, o “alfabeto é uma tecnologia de fragmentação visual 

e especialismo”.76A crítica de Luhan recai sobre os canais da comunicação da escrita linear, 

ao afirmar que eles seriam fechados e limitados.

A invenção do alfabeto propiciou o surgimento de diferentes tecnologias da 

informação, sendo estas mais precisas e, ao mesmo tempo, complexas, como foi o caso dos 

telégrafos e, atualmente, dos aparatos criadores de imagens técnicas. Por ser uma forma de 

tecnologia, a escrita tornou-se um dos mecanismos primordiais para a propagação do 

conhecimento em nível extrassomático.

75
76

GLEICK, 2013, p. 45.
Ibid., p. 56.



55

Não obstante, no modelo de evolução dos sistemas termodinâmicos, pensado por 

Robert Logan a escrita é considerada como uma tecnologia disruptiva, pois ela funciona como 

forma de equilíbrio pontuado dentro da simbolosfera. Na esteira da linguagem, o mesmo pode 

ser dito do alfabeto, das demais formas de expressão simbólica e culturais, da descoberta do 

número zero e pela invenção da impressa de tipos móveis. Outros saltos foram alavancados 

com o surgimento do motor a vapor, da eletricidade e, posteriormente, com a ciência da 

computação. Todos, porém, constituem exemplos significativos de tecnologias disruptivas; 

“identificamos essas tecnologias como disruptivas porque elas levaram a grandes mudanças 

no desenvolvimento de outras tecnologias e trouxeram mudanças e políticas importantes” .77

Com o surgimento da linguagem escrita, pode-se dizer que a contribuição de uma 

memória artificial, que contempla o conteúdo informacional presente nos eventos, consiste na 

sua capacidade de reestruturar o pensamento por meio de um vocabulário comum de palavras. 

Em suma, admite-se que as palavras, em especial as escritas, são persistentes e deixam rastros 

para serem seguidas. Trata-se, sobretudo, de memórias compostas de símbolos.

A reiterar as abordagens supracitadas, podemos afirmar que a história inaugurada pela 

escrita é feita de saltos lineares, cujo olhar pode vislumbrar o passado numa espécie de eterno 

retorno. Não obstante, com a invenção dos aparelhos técnicos produtores de imagens e de 

informação nova, outro tipo de escrita surge em relação à pré-história e à própria história. Eis 

que irrompe a escrita pós-histórica: uma escrita capaz de retraduzir textos em imagens.

Em detrimento da história, a escrita pós-histórica é feita de saltos quânticos, além de 

canais de input e output (entrada e saída de informação). Suas superfícies são feitas de 

grânulos, pixels e outros símbolos a partir dos quais se desenvolve toda uma cultura imaterial. 

Desse modo, a pergunta “o que é um símbolo?” permanece solta no ar. A novidade é que, 

nessa cultura essencialmente imaterial, os usuários da nova escrita podem facilmente “dar 

uma olhada” na informação, pois o que interessa agora é decifrar os códigos, ou, em outras 

palavras, decodificar a informação imaterial que está presente na superfície dessas novas 

imagens.

No capítulo subsequente deste trabalho argumentativo retomaremos o conceito de 

tecnosfera e simbolosfera dentro do horizonte da filosofia de Vilém Flusser, e explicaremos 

como o filósofo trabalha os principais conceitos das vertentes da “virada informacional na 

Filosofia”, compreendidos dentro de sua “teoria da informação”, especialmente, a partir do 

conceito de imagens técnicas.

77 LOGAN, 2012, p. 181.



56

SEGUNDA PARTE
A LEITURA FLUSSERIANA DA “VIRADA INFORMACIONAL NA FILOSOFIA”

CAPÍTULO 2
TECNOSFERA E SIMBOLOSFERA NA FILOSOFIA DE FLUSSER

2.1 O pensamento tecnológico de Flusser

Vimos, no capítulo anterior deste trabalho, que a tecnosfera, pensada por Robert 

Logan, é a esfera que abarca todos os dispositivos tecnológicos, isto é, os objetos técnicos e 

seus mecanismos de funcionamento, os quais são adequados à evolução de tais dispositivos e 

à propagação da informação. Compreendemos aqui que a definição que o autor dá para a 

informação, como forma de propagação da organização, possibilita-nos, dentro dos limites 

dessa esfera, analisar a questão da técnica sob diferentes aspectos, posto que muitos destes 

aspectos são os elementos que a integram. Tal esfera, nesse sentido, constitui um vasto campo 

conceitual, cuja dimensão filosófica, caso seja devidamente explorada, ainda tem bastante a 

oferecer em termos de significado.

Quem ler atentamente alguns dos escritos de Vilém Flusser perceberá de imediato a 

presença de discussões a respeito da tecnologia representadas por diferentes conceitos. Deste 

modo quais são as categorias conceituais instauradas pela filosofia de Flusser que permitem­

nos pensar a questão da técnica?

Dentro do pensamento flusseriano, os critérios que possibilitam uma análise sobre a 

tecnosfera emergem da relação que os indivíduos contemporâneos estabelecem com os seus 

aparatos técnicos. Na atual sociedade, eminentemente tecnológica, esses aparatos técnicos, 

decorrentes do avanço das tecnologias da informação têm alterado o modo pelo qual os seus 

usuários compreendem o mundo circundante.

Flusser mostra que, nesta cultura caracterizada por uma participação maciça das 

tecnologias, existe uma grande confiança no poder dos aparelhos técnicos de mudar o estado 

das coisas, o que culmina na transformação da natureza da matéria a ser informada. Uma 

consequência de tamanha transformação é a emergência de uma cultura que interpreta o 

mundo a partir de imagens codificadas por aparelhos.

O fato é que os objetos técnicos se apresentam como os novos responsáveis pelo 

funcionamento e pela adequação da sociedade. Em grande parte de suas considerações



57

filosóficas, Flusser salienta que os aparelhos técnicos ocuparam o centro da sociedade pós- 

industrial. São os aparelhos os responsáveis por informarem ao homem sobre o mundo. São 

eles mediações entre homem e o mundo. Por outro lado, os aparelhos dispersam os homens 

para um comportamento programado. “O homem enquanto indivíduo disperso e distraído 

pelos aparelhos, o homem enquanto elemento de massa programada perdeu definitivamente o 

controle sobre os aparelhos”.78

Consta, em sua obra Filosofia da caixa preta: ensaios para uma futura filosofia da 

fotografia, um caso exemplar disso, quando o filósofo aponta para a necessidade de 

refletirmos sobre a fotografia, que, no contexto da obra, é tomada como um pretexto para 

analisar filosoficamente os aparelhos técnicos em geral. Segundo ele, estes aparelhos 

constituem o elemento aglutinador e teórico da cultura contemporânea. Vejamos, então, o 

alerta de Flusser:

Urge uma filosofia da fotografia para que a práxis fotográfica seja 
conscientizada. A conscientização de tal práxis é necessária porque, sem ela, 
jamais captaremos as aberturas para a liberdade na vida do funcionário dos 
aparelhos. Em outros termos: a filosofia da fotografia é necessária porque é 
reflexão sobre as possibilidades de se viver livremente num mundo 
programado por aparelhos. Reflexão que o homem pode dar à vida, onde 
tudo é acaso estúpido, rumo à morte absurda.79

O texto da Filosofia da caixa preta oferece uma reflexão sistematizada80 sobre a 

temática da tecnologia. Nessa obra em particular, o arcabouço teórico da reflexão de Flusser 

sobre a técnica são os conceitos-chave: aparelho, entropia, informação e imagem. Veremos, 

adiante, que a discussão da tecnosfera, no bojo das concepções do filósofo, não se restringe a 

essa obra, nem tampouco se esgota nas suas páginas. Todavia, acreditamos que a análise dos 

conceitos arrolados na Filosofia da caixa preta constitui o portal de entrada para uma leitura 

flusseriana da “virada informacional na Filosofia” .

78 FLUSSER, 2008, p 105.
79 FLUSSER, 2011, p. 107.
80 Nos escritos flusserianos, nota-se que a palavra “aparelho” é bastante usual em seus apontamentos, o que 
permite compilá-la de diferentes ensaios do autor. Para tanto, entendemos que a Filosofia da caixa preta é o 
texto de Flusser que melhor apresenta as categorias conceituais referentes à questão da técnica, pois oferece uma 
abordagem sistematizada acerca da definição de aparelho e das implicações deste para o estudo da tecnosfera no 
interior do pensamento flusseriano.



58

2.1.1 O aparelho caixa-preta

Nos parágrafos iniciais de seu texto, o filósofo adverte a complexidade da tarefa de 

definir os aparelhos, pois estes estão suscetíveis a diferentes possibilidades de leitura. 

Segundo ele, os termos “aparelho” e aparato, de acordo com sua origem etimológica, 

procedem dos verbos latinos adparare e preaparare, os quais significam prontidão para algo 

e disponibilidade em prol de algo. Porém, ele considera que a etimologia da palavra não é o 

bastante para defini-los, uma vez que eles são objetos do mundo pós-industrial e, dessa 

maneira, qualquer forma de conceituá-los requer pensar categorias mais apropriadas para 

explicar o que é o programa do aparelho. “Antes de tudo, é preciso haver acordo sobre o 

significado do aparelho, já que não há consenso para este termo”.81

Mas qual é a melhor definição para os aparelhos?

De acordo com Flusser, os aparelhos técnicos da sociedade pós-industrial devem ser 

compreendidos à luz do conceito cibernético de caixa-preta (Black Box). “Os aparelhos são 

caixas-pretas que simulam o pensamento humano graças a teorias científicas, as quais, como o 

pensamento humano, permutam símbolos contidos em sua ‘memória’, em seu programa. 

caixas-pretas que brincam de pensar” .82 Na ciência cibernética de Wiener, as caixas-pretas são 

utilizadas para descrever os sistemas que manipulam, armazenam e transmitem informação 

em seu mecanismo de funcionamento, mas que só podem ser acessados de maneira indireta.

Leitor das obras flusserianas, Abreu reforça esse argumento: “aqui, a ideia de caixa- 

preta descreve amplamente os ‘sistemas com os quais nos relacionamos por meio da entrada 

(input) e saída de informação (output) e o interior dessa caixa-preta só é acessível dessa 

maneira, isto é, indiretamente”.83

Na perspectiva flusseriana, as caixas-pretas servem de modelos para a criação de 

universos mediadores de mundo, pois possuem, em sua gênese, vasta quantidade de categorias 

funcionais, embutidas em seu programa, que lhes possibilitam criar informações novas e 

reproduzi-las sobre superfícies. Consequentemente, como resultado desse processo surgem 

imagens técnicas.

Outro ponto a ser salientado é que os aparelhos técnicos (incluindo sua noção geradora 

de outros universos simbólicos) são descritos tendo como principal modelo o protótipo do 

aparelho fotográfico. Este é considerado o patriarca de todos os aparelhos, pois é a fonte para

81 FLUSSER, 2011, p. 37.
82 Ibid., p. 48.
83 ABREU, 2011, p.11.



59

se pensar os demais objetos técnicos. “O aparelho fotográfico é o primeiro, o mais simples e 

relativamente o mais transparente de todos os aparelhos e o fotógrafo é o primeiro 

‘funcionário’, o mais simples, o mais ingênuo e o mais viável de ser analisado”.84

Um aspecto relevante para a teoria das caixas-pretas são as noções cartesianas de 

clareza e distinção, pois os aparelhos aqui analisados por Flusser foram construídos para 

“pensarem” cartesianamente. Assim, tais aparelhos manipulam os conceitos claros e distintos 

que perfazem o seu programa. Isso equivale a dizer que todo conceito claro e distinto significa 

um ponto lá fora no mundo das coisas, ou que cada fotografia individual tirada corresponde, 

dentro de um universo fotográfico, um conceito claro e distinto realizado pelo aparelho 

produtor de imagens.

Uma vez programado para transcodificar conceitos em imagens, isto é, para funcionar, 

o aparelho fotográfico necessita de um programa rico com um número de potencialidades 

técnicas que seja superior à capacidade do fotógrafo de penetrá-las. “A competência do 

fotógrafo deve ser apenas parte da competência do aparelho, de modo que o programa deve 

ser impenetrável para o fotógrafo em sua totalidade”.85

Esses aparelhos devem ser estruturados por um programa capaz de conter todos os 

conceitos claros e distintos, que permitem ao fotógrafo realizar o maior número de fotografias 

possíveis.

Se considerarmos o aparelho fotográfico sob tal prisma, constataremos que o 
estar programado é o que o caracteriza. As superfícies simbólicas que 
produz, estão de alguma forma, inscritas previamente (“programadas”, “pré- 
escritas”) por aqueles que o produziram. As fotografias são realizações de 
algumas potencialidades inscritas no aparelho. O número de potencialidades 
é grande, mas limitado: é a soma de todas as fotografias fotografáveis por 
este aparelho.86

O programa, por sua vez, é a mathesis do aparelho, dado que é o conjunto das regras, 

previamente inscritas em sua constituição, que tornam-no apto para funcionar. Quais são essas 

regras e como são compostas?

No caso dos aparelhos, os elementos que integram o seu programa são símbolos 

permutáveis ou potencialidades técnicas que condicionam as regras do jogo programado. “O 

código, por sua vez, é um sistema de signos ordenado por regras” .87 Aqui, as virtualidades 

podem ser entendidas pelo exemplo das fotografias em potencial, isto é, fotografias que ainda

84
85
86 
87

FLUSSER, 2011, p. 48.
Ibid., p. 43.
Ibid., p. 42.
Ibid., p.16.



60

não foram projetadas para fora do aparelho. Dessa maneira, é preciso que o programa 

contenha muitas potencialidades que darão suporte ao fotógrafo para dar um “lance” nesse 

jogo programado.

Flusser apresenta outras características subjacentes ao programa dos aparelhos. 

Segundo ele, a sociedade emergente está povoada de emissores de informações: “os e missores 

são lugares de algodão, lugares moles: software. Lugares onde se calcula, se computa e se 

programa”.88 Os aparelhos tendem a escapar ao controle humano por seu caráter automático.

Os conceitos de “programa” e “automação” são centrais para compreender a lógica 

dos aparelhos, principalmente, a relação “homem-aparelho”. Isso leva a pensar, primeiro, uma 

importante diferenciação que o filósofo faz entre os conceitos de aparelho e instrumento, 

porque o aparelho não é um tipo de instrumento.

Flusser explica que os instrumentos obedecem a determinadas intenções humanas, ao 

arrancar os objetos da natureza, têm o propósito de aproximá-los do homem. Além disso, os 

instrumentos caracterizam-se por serem prolongações de órgãos do corpo: os que alcançam 

mais fundo e mais longe, são mais poderosos e eficientes. Por sua qualidade técnica, os 

instrumentos tornaram-se máquinas. Eles são os responsáveis por produzir e informar sobre a 

natureza. Assim, o aspecto a ser destacado nessa produção é que ela configura a ordem do 

trabalho.

Uma característica do aparelho fotográfico é a “intenção” de produzir fotografias e, 

nesse sentido, ele é semelhante aos instrumentos devido ao seu caráter produtivo. O aparelho 

fotográfico é sim uma máquina, que devido às teorias óticas e químicas, produz informação 

nova, ao simular o olho humano.

Quando os instrumentos viraram máquinas, sua relação com o homem se 
inverteu. Antes da revolução industrial, os instrumentos cercavam os 
homens; depois, as máquinas eram por eles cercadas. Antes, o homem era a 
constante da relação, e o instrumento era a variável; depois, a máquina 
passou a ser relativamente constante. Antes os instrumentos funcionavam em 
função do homem; depois grande parte da humanidade passou a funcionar 
em função das máquinas. Será isto válido para os aparelhos? Podemos 
afirmar que os óculos (tomados como protoaparelhos fotográficos) 
funcionavam em função do homem, e hoje, o fotógrafo, em função do 
aparelho?89

88 FLUSSER, 2008, p. 96.
89 FLUSSER, 2011, p. 40.



61

Os aparelhos têm por intuito informar, simular órgãos, formular teorias e, até mesmo, 

servir a interesses ocultos. Aparelhos não trabalham, de modo que sua “intenção” não é a de 

modificar o mundo, tal como é a “intenção” dos instrumentos. Estes últimos estão no terreno 

industrial e também no pré-industrial, nos quais a categoria para toda definição dos objetos 

técnicos é a do trabalho. Instrumentos figuram na ordem do trabalho, por outro lado, “o 

fotógrafo não trabalha e tem pouco sentido chamá-lo de ‘proletário’” .90

Observa-se que o “aparelho” não é da mesma tipologia do “instrumento”, pois são 

objetos da ordem do mundo pós-industrial. Eles foram inventados para emancipar o homem 

do trabalho. Os aparelhos é que trabalham para os homens. Seu propósito é de serem 

independentes do homem. Assim, da mesma maneira que os homens estão agora livres do 

trabalho árduo, passam a atuar na esfera da informação.

Embora fotógrafos não trabalhem, agem. O fotógrafo produz símbolos, 
manipula-os e os armazena. Escritores, pintores, contadores, administradores 
sempre fizeram o mesmo. O resultado desse tipo de atividade são 
mensagens: livros, quadros, contas, projetos. Não servem para serem 
consumidos, mas para informar; serem lidos, contemplados, analisados e 
levados em conta nas decisões futuras. Estas pessoas não são trabalhadores, 
mas informadores. Pois atualmente a atividade de produzir, manipular e 
armazenar símbolos (atividade que não é trabalho no sentido tradicional) vai 
sendo exercida por aparelhos. Querer definir aparelhos é querer elaborar 
categorias apropriadas à cultura pós-industrial que está surgindo.91

O filósofo concebe, ainda, a ideia de que os aparelhos comportam, em seu programa, 

uma espécie categórica de inteligência humana, simulada previamente e cujo intuito é a de 

enganar a realidade. Em outras palavras, os aparelhos, servindo-se de seu programa rico em 

categorias programadas apriori, almejam estabelecer um jogo de simulação com a realidade. 

Nesse jogo o fotógrafo tem por objetivo manipular as categorias do aparelho a fim de 

desvendar todos os elementos computáveis inseridos no programa.

Na medida em que avançamos na leitura da Filosofia caixa preta, notamos que Flusser 

apresenta definições próprias para os termos que utiliza. Logo nas páginas iniciais de seu 

texto, ele apresenta um glossário contendo brevemente todas as delimitações de seus 

conceitos. Conforme discorremos a pouco, os aparelhos são pensados segundo a acepção do 

termo caixa-preta. No referido glossário o termo apresenta a seguinte definição: Aparelho: 

“brinquedo que simula um tipo de pensamento”. Logo abaixo: Aparelho fotográfico é

90 Ibid., p.41.
91FLUSSER, 2011, pp. 41-42.



62

definido como “brinquedo que traduz pensamento conceituai em fotografias”, seguido da 

definição de Brinquedo: “objeto para jogar” .92

Dentro do pensamento flusseriano essas duas atribuições para o termo “aparelho” não 

se mostram divergentes.

O aparelho fotográfico é, por certo, objeto duro feito de plástico e aço. Mas 
não é isso que o torna brinquedo. Não é a madeira do tabuleiro e das pedras 
que torna o xadrez jogo. São as virtualidades contidas nas regras: o software. 
O aspecto duro dos aparelhos não é o que lhes confere valor. Ao comprar um 
aparelho fotográfico, não pago pelo plástico e aço, mas pelas virtualidades 
de realizar fotografias. É o aspecto mole, impalpável e simbólico o 
verdadeiro portador de valor do mundo pós-industrial dos aparelhos. 
Transvalorização de valores; não é o objeto, mas o símbolo que vale.93

O aparelho compreendido a partir da categoria de brinquedo implica, necessariamente, 

a categoria de jogo que pode ser definida como a atividade que “tem um fim em si mesma”.94 

Na abordagem flusseriana, tal atividade consiste na realização das virtualidades do programa 

dos aparelhos. Flusser explica que por ser o aparelho um brinquedo e não instrumento, no 

sentido tradicional do termo, o homem que o manipula é jogador, e nesse jogo vence quem 

consegue esgotar o seu programa. O gesto técnico do funcionário é o de manipular as 

potencialidades do aparelho, ou seja, de usufruir dos lances programados na tentativa de 

realizar uma das inúmeras virtualidades contidas no programa.

Flusser95 exemplifica a ideia de jogo a partir de uma analogia com o escritor que, 

também, pode ser considerado um funcionário do aparelho. Nesse caso específico a “língua” é 

o objeto feito para brincar, e o escritor é aquele que brinca com os símbolos contidos no 

programa linguístico, pois permuta as “palavras” segundo as regras do programa. Assim, 

conforme esgota as potencialidades linguísticas do programa, contribui para o seu 

enriquecimento e de seu universo linguístico, a “literatura”. O exemplo da língua serve para 

elucidar o funcionamento do aparelho, uma vez que o escritor informa objetos durante seu 

jogo ao colocar letras sobre páginas em branco. Tais letras são símbolos decifráveis.

Aparelhos também fazem o mesmo. Há aparelhos, porém, que fazem 
“melhor” que escritores, pois podem informar objetos com símbolos que não 
significam fenômenos, como no caso das letras, mas que significam 
movimentos dos próprios objetos. Tais objetos assim informados vão

92
93
94
95

Ibid., p.18.
FLUSSER, 2011, pp. 46-47.
Ibid., p. 18.
Ibid., p.45.



63

decifrando os símbolos e passam a movimentar-se. Por exemplo: podem 
executar os movimentos do trabalho. Podem, portanto, substituir o trabalho 
humano, liberando-o para o jogo.

Na Filosofia da caixa preta o funcionário é descrito com base nas características mais 

abrangentes do fotógrafo, o qual se constitui no gesto fotográfico. Isso significa que para 

fotografar, o fotógrafo precisa estar ciente dos seus critérios fotográficos. Isso quer dizer que 

antes de qualquer coisa, é preciso conceber qual é a sua intenção ao manipular o output do 

aparelho. A manipulação do aparelho é gesto técnico compreendido como gesto que articula 

conceitos. Desse modo, toda a intenção do fotógrafo deve passar pelo crivo da conceituação, 

isto é, pelos elementos conceituais do programa.

Flusser explica que o desafio do fotógrafo é o de saltar pelas regiões da “imaginação” 

do aparelho, posto que ele é o explorador de regiões, de modo que em tais regiões é sempre 

possível fazer novas fotografias. Neste propósito, o fotógrafo percorre estas regiões no intuito 

de produzir imagens novas, imagens informativas. Assim, ele caça a fim de descobrir visões 

até então jamais percebidas. Eis que surge uma questão: por que o fotógrafo caça?

Segundo Flusser, o movimento do fotógrafo munido de aparelho é um movimento de 

caça que se faz na floresta densa e escura no interior da caixa-preta. Nesse contexto, a selva 

(caixa-preta) se mostra um lugar de muitos objetos culturais com intenções já programadas. 

Isto faz com que a visão do fotógrafo seja vedada em relação à sua caça. Imbuído do desejo 

de jogar com as categorias do programa do aparelho, o fotografo procura por novas regiões na 

busca por outras situações jamais existentes. Isso significa que ele caça uma virtualidade 

oculta na caixa-preta, como se fosse uma presa que se camuflasse no interior da floresta. Ao 

caçar na taiga o fotógrafo procura por novas situações no interior do aparelho. Estas, por sua 

vez, estão programadas, mas ainda não foram realizadas. As novas situações se tornarão reais 

quando aparecerem na fotografia, antes, não passam de virtualidades.

O gesto fotográfico se caracteriza por compor uma série de saltos, em que o fotógrafo 

salta por cima de barreiras que separa as várias regiões do espaço-tempo do aparelho. Trata-se 

de um gesto quântico, pois é uma procura saltitante pelas regiões do espaço-tempo 

fotográfico. De certa forma, o fotógrafo passa a registrar tudo o que vê na crença de estar 

escolhendo livremente, mas o que na realidade se observa, é que ele só pode fotografar apenas 

aquilo que estiver inscrito como conceito simbólico no programa das caixas-pretas.

Uma das preocupações do pensamento flusseriano, no que se refere ao uso dessas 

tecnologias, é saber até que ponto nós podemos distinguir as intenções humanas das 

“intenções” dos aparatos, uma vez que esses últimos possuem a capacidade de “simular” o



64

pensamento humano graças à linguagem de elementos combinatórios que compõem o seu 

poderoso programa.

O aparelho funciona, efetiva e curiosamente em função da intenção do 
fotógrafo. Isto porque o fotógrafo domina o input e o output da caixa: sabe 
com que alimentá-la e fazer com que ela cuspa fotografias. Domina o 
aparelho sem, no entanto, saber o que se passa no interior da caixa. Pelo 
domínio do input e do output, o fotógrafo domina o aparelho, mas pela 
ignorância dos processos no interior da caixa é por ele dominado.96

Nesse sentido, o pensador elenca as principais “intenções” desses aparatos técnico s 

com base nos pontos listados abaixo.

1. Codificar os conceitos inscritos no seu programa, em forma de imagens; 2. 
Servir-se de um fotógrafo, a menos que esteja programado para fotografar 
automaticamente; 3. Fazer com que tais imagens sirvam de modelos para 
homens; 4. Fazer imagens sempre mais aperfeiçoadas. Resumindo: a 
intenção programada no aparelho é de realizar o seu programa, ou seja, 
programar os homens para que sirvam de feedback para o seu contínuo 
aperfeiçoamento.97

Os aparelhos, por não serem humanos, não se acham obrigados a querer apalpar, 

visualizar ou conceber pontos. Para eles, os elementos necessários para o jogo encontram-se 

todos previamente inscritos em seu interior, na forma de virtualidades técnicas. Além disso, 

estas caixas-pretas funcionam estupidamente: elas funcionam dentro do campo das 

virtualidades técnicas, de modo que elas são feitas para criarem situações pouco prováveis.

A análise flusseriana a respeito da lógica programática que integra os aparelhos visa 

chamar a atenção para uma nova configuração de uma nova cultura, que passa a ser integrada 

aos aparelhos técnicos. O fotógrafo, por exemplo, por não acessar completamente o complexo 

esquema operacional do programa que compõe as caixas-pretas acaba submisso à sua lógica 

programática, o que o coloca na mera condição de funcionário que lida apenas com 

potencialidades técnicas. E, embora ele seja conhecedor das regras mínimas referentes ao 

manuseio do aparelho, ele estará atuando, mesmo assim, no campo do possível e do 

improvável.

Em suma, os funcionários da caixa-preta não sabem, portanto, quais situações e 

mundos eles estarão criando com um simples apertar de teclas. O problema relativo à

96
97

Ibid., p. 44.
Ibid., pp. 62-63.



65

oposição autonomia dos usuários versus aparatos pode ser formulado à luz da seguinte 

pergunta: como podemos nos engajar contra o programa dos aparelhos a fim de que possamos 

dominá-los, de modo que eles não comprometam a nossa liberdade?

Flusser entende que na sociedade tecnológica os critérios que apontam para a 

liberdade dos usuários dos aparatos encontram-se ocultos no interior da caixa-preta. De forma 

metafórica, o pensador enfatiza que é preciso “abrirmos” as caixas-pretas a fim de 

decifrarmos os seus códigos, pois, somente dessa forma, é que teremos uma “consciência 

aparelho”, isto é, compreender seu funcionamento a fim de parar sua automatização. Nesse 

sentido, ele chama a atenção para a urgente necessidade de entender a linguagem que 

compõem os aparelhos. Entendimento que será indispensável, caso ousemos recodificá-los, 

interferindo no funcionamento de seu programa.

A ideia de se pensar o fotógrafo como um funcionário é tipicamente pós-histórica. Os 

funcionários se servem do programa dos aparelhos, são produtos das intenções do programa. 

Flusser diz que os funcionários creem na realidade das imagens, pensam saber mais e melhor 

sobre os processos da caixa-preta. Nessa perspectiva o fotógrafo “domina o aparelho” sem 

saber o que se passa no seu interior, o que leva a uma subversão da ordem do jogo. A postura 

prática do funcionário o impede de decifrar as fotografias, pois crê ser o gesto de fotografar, 

um gesto automático no qual o mundo vai aparecendo sobre seus olhos, pois está sedento 

oticamente diante do programa. Eles constituem a classe programada para viverem a 

totalidade do aparelho.

O funcionário não informa o mundo, pois quem o faz são os aparelhos. Eles apenas 

funcionam em prol do esgotamento do programa rico em categorias fotográficas. Ora, se tais 

funcionários estivessem conscientes das causas e efeitos de seu funcionamento, estes jamais 

funcionariam para os aparelhos de forma correta. O jogo com os símbolos permutáveis é um 

jogo de poder no qual o aparelho exerce sua supremacia sobre o fotógrafo, da mesma maneira 

que a indústria fotográfica exerce poder sobre o aparelho e assim ad infinitum. O resultado do 

jogo são outros programas.

No texto da Filosofia da caixa preta, Flusser apresenta algumas posições um tanto 

quanto paradoxais acerca de sua pretensa filosofia da fotografia. O fato é que, num primeiro 

momento, o filósofo atesta que o fotógrafo pensado enquanto um funcionário dos aparelhos 

encontra-se preso pelas regras do programa, as quais foram programadas de antemão e por 

uma inteligência humana. Dessa forma, o funcionário só consegue acessar o programa dos 

aparelhos de forma indireta. Nesse ponto do argumento Flusser enfatiza que o funcionário não



66

pode parar o funcionamento automático dos aparelhos. Porém, numa outra consideração, 

explica que é possível aos funcionários “dominar” a caixa-preta. Vejamos este ponto.

1. O aparelho é infra-humanamente estúpido e pode ser enganado; 2. Os 
programas dos aparelhos permitem introdução de elementos humanos não 
previstos; 3. As informações produzidas e distribuídas podem ser desviadas 
da intenção dos aparelhos e submetidas a intenções humanas. 4. Os 
aparelhos são desprezíveis.98

Contudo, o que deve ser repensado por meio destas análises é: quais foram os métodos 

que o fotógrafo utilizou? Quais truques, astúcia, “violência” foram empregados por ele para 

minimizar a “intenção” do aparelho em benefício à sua intenção? Estas questões devem ser 

levadas a cabo no confronto com determinada fotografia, pois é na resposta a estes 

questionamentos, que podemos apontar para uma possível liberdade do funcionário do 

aparelho.

Uma vez que o programa é rico, o funcionário se esforça por descobrir sempre novas 

potencialidades bem como um lance novo no jogo programado. Deseja brincar com os 

possíveis técnicos, compor o universo fabuloso, o universo conceitual das imagens técnicas. 

O resultado do jogo é sempre novos programas. “No aparelho fotográfico e no fotógrafo já 

estão, como germes, contidas todas as virtualidades do mundo pós-industrial” .99

98 FLUSSER, 2011, p. 106.
99 Ibid., p.48.



67

2.1.2 Aparelho, entropia e informação

No glossário dos conceitos flusserianos encontramos outra definição importante para 

caracterizarmos os aparelhos técnicos. Trata-se do conceito de entropia, que significa: 

“tendência a situações cada vez mais prováveis” .100. O termo “provável” refere-se, aqui, aos 

estágios de aumento de entropia, pois de acordo com o princípio da Segunda Lei da 

Termodinâmica, a morte térmica é uma certeza inquestionável.

Os termos “provável” e “improvável” ligam-se intimamente à “informação”, 
a qual pode ser definida enquanto situação pouco provável. O universo 
pontual emergente tende de acordo com o segundo princípio da 
termodinâmica, para situações mais e mais prováveis. Os exames de pontos 
tendem a se distribuir sempre uniformemente até que percam toda a forma. 
O universo tende a se desinformar, e seu último estágio é a “morte 
térmica”.101

Por outro lado, o filósofo afirma que aparelhos técnicos são programados 

exclusivamente para transformar possibilidades invisíveis em improbabilidades visíveis, pois 

eles contêm programas que se opõem à tendência universal rumo à entropia. É nas ideias de 

possibilidade e improbabilidade -  campo em que estão situados os aparelhos produtores de 

imagens técnicas -  que Flusser fundamenta sua noção de “informação nova”. Sua tese é a 

seguinte: “quanto mais improvável for uma afirmativa, mais informação ela irá conter” .102

A afirmação acima conduz a dois caminhos que podemos trilhar no intuito de 

interpretar o sentido que a “informação nova” comporta dentro dos escritos de Flusser. De um 

lado, ele concorda com a tese loganiana de que as tecnologias evoluem a partir de ciclos 

termodinâmicos e, por outro lado, reafirma a noção de Wiener de que as caixas-pretas são um 

tipo de sistema fechado que nega a entropia (desordem). Segue-se disso que a informação 

produzida pelos aparelhos é aquilo que o filósofo chamou de um “epiciclo negativamente 

entrópico”.

Tendo em vista que a informação se situa no campo do pouco provável, segundo o 

próprio Flusser, um dos sentidos para o termo “informar” é o de produzir situações pouco 

prováveis, ou melhor, improváveis, e imprimi-las em superfícies simbólicas. Assim, compete 

ao aparelho executar o maior número das possibilidades inscritas em seu programa, ao 

usufruir de suas possibilidades técnicas.

100
101
102

Ibid., p. 16.
FLUSSER, 2008, p. 26.
Ibid., 2011, p.68.



68

Subsiste, entretanto, uma dificuldade para quem pensa o conceito de entropia quando 

associado com outros conceitos como, por exemplo, o de informação. Mas em relação ao uso 

do termo dentro do pensamento flusseriano podemos dizer, grosso modo, que quando um 

sistema produz informação e diferença, ele se mantém ativo e em pleno funcionamento. Por 

conseguinte, no momento em que a energia no interior do sistema começa a se dissipar, 

aumenta relativamente o estado de indiferença, de caos, de desordem dentro do sistema. A 

consequência dessa indiferença é uma tendência à estabilidade, a qual é sinônima de morte. 

No caso dos aparelhos, a morte de seu sistema configurar-se-ia pela falência de seu programa 

rico em potencialidades. Seria, por assim dizer, a perda dos possíveis técnicos no interior da 

caixa-preta.

Com efeito, o que o filósofo pretende mostrar, ao analisar a entropia a partir do 

processo de aquisição de informações, é que o aparelho, por possuir um programa rico em 

virtualidades, se opõe totalmente à estabilidade, posto que o funcionamento do seu programa 

e a realização de suas potencialidades técnicas são aquilo que nega a entropia, portanto, sua 

morte. Segundo afirmam Felinto e Santaella, esta relação em que convergem os conceitos de 

aparelho, entropia e informação pode ser explicada da seguinte forma:

A comunicação humana parece contrariar o segundo princípio da 
termodinâmica, segundo o qual o universo, enquanto sistema fechado tende 
à perda constante de energia e se dirige, em última instância, para a morte 
térmica (entropia). Segundo Flusser, observamos na comunicação simbólica 
precisamente o inverso disso: nos processos de transmissão, aumenta a 
quantidade de informação em vez de diminuir. A majestade (Würde) do 
homem consistiria em sua faculdade de convencionar símbolos, combatendo 
assim, as tendências da natureza em direção à progressiva probabilidade (o 
amorfo) contra uma tendência dirigida ao improvável (informação).103

O que Flusser pretende mostrar ao relacionar os aparelhos ao conceito de entropia é a 

forma como são produzidas as informações. Segundo ele, os homens estão engajados na luta 

contra a estúpida tendência do universo a se desinformar-se. Para isso ele procura preservar as 

informações adquiridas e também produzir novas informações. Uma vez que os aparelhos são 

produtos da intenção humana contra a desordem, eles têm o seguinte propósito: criar, 

preservar e transmitir informações. “Nesse sentido as imagens técnicas são represas de 

informação a serviço de nossa imortalidade”.104

103
104

FELINTO; SANTAELLA, 2012, pp. 56-57.
FLUSSER, 2008, p. 28.



69

Os aparelhos fotográficos analisados por Flusser são um tipo de dispositivo 

antientrópico, pois realizam as virtualidades contidas em seus programas, o que significa dizer 

que produzem “informação nova”. Cada informação atualizada pelas caixas-pretas será um 

novo universo simbólico que emergirá na superfície sobre a forma de imagem técnica.

Podemos dizer que dentro do pensamento tecnológico flusseriano, a propagação de 

informações novas equivale à produção de imagens simbólicas. “As imagens produzidas por 

aparelhos são pouco prováveis do ponto de vista do universo do qual são computadas (por 

serem imagens), mas do ponto de vista do programa dos aparelhos elas são mais e mais 

prováveis” .105

2.2 O universo simbólico das imagens

Nesse segundo tópico do capítulo descreveremos como Flusser pensa os elementos 

que constituem a simbolosfera dentro de sua filosofia. A ideia central é a de que a informação 

é elemento imaterial simbólico, que pode ser armazenada em suportes materiais como é o 

caso das imagens técnicas. Nesse sentido, o primeiro passo é entender como Flusser 

desenvolve o conceito de imagem no interior da Filosofia da caixa preta.

105 Ibid., p.29.



70

2.2.1 Das imagens tradicionais às imagens técnicas

Antes, porém, de averiguarmos as características que perfazem o conceito de imagem, 

cumpre, aqui, elucidar a orientação de Norval Baitello Júnior (2011) no prefácio da edição 

dessa obra.

De acordo com o comentador, aquele que lê a Filosofia da caixa preta seduzido por 

seu subtítulo “ensaios para uma futura filosofia da fotografia”, poderá, no percurso de sua 

leitura, questionar-se sobre qual é o tema central abordado pelo filósofo tcheco-brasileiro no 

referido texto. Consoante Baitello:

Afinal, é este um livro sobre fotografia? (Sim, e ainda assim, não)! Como 
lida com as mediações, confere à imagem e suas transformações um papel 
inaugural na tradução do mundo, pois elas transmutam o mundo em cena, 
transferem-no para a superfície. A fotografia é a inauguração de um novo 
tipo de imagem, a imagem técnica ou a tecnoimagem.106

A noção de imagem cumpre um papel fundamental dentro das concepções de Flusser, 

pois dela deriva-se outros conceitos fundamentais para o edifício da sua filosofia, tais como os 

de Pré-história, História e Pós-História.

Flusser concorda com os argumentos de Robert Logan ao sustentar que os organismos 

vivos são todos agentes antientrópicos que propagam informação adquirida. Vimos, também, 

que cada uma das esferas da propagação da organização, possui seus próprios mecanismos de 

replicação da informação. Segundo explicam Felinto e Santaella,

O mundo é informado de modo que possa aumentar seu grau de ordenação. 
A tendência natural à entropia implica a progressiva desordenação do 
mundo. O homem torna-se o protagonista de uma odisseia antientrópica, 
dado que possui a terrível consciência de sua finitude. Através da 
comunicação, ele busca negar, simbolicamente e de forma antinatural, aquilo 
que é inegável e natural: a morte.107

De acordo com as considerações acima, o homem é compreendido como aquele que 

põe ordem ao mundo à medida que codifica e comunica símbolos. A linguagem é mediadora 

entre o homem e o universo, pois é a maneira pela qual comunicamos com o mundo e nele 

nos orientamos. Para o filósofo: “Pensar é manipular um ábaco de conceitos” 108. A

106
107
108

BAITELLO, J. N. 2011, pp. 10-11.
FELINTO; SANTAELLA, 2012, p. 57.
FLUSSER, 2011, p. 90.



71

versatilidade da linguagem permite que o universo seja representado de diferentes formas. 

Sobre esse ponto, Costa (2007) complementa:

A língua e imagem são duas dimensões da realidade que possuem a mesma 
função, a saber, o armazenamento de informação. Isso se torna perceptível 
quando visualizamos que se as imagens são conceituais e pretendem explicar 
algo da nossa realidade, se pretendem servir como parâmetro para que 
possamos entendê-la, elas se assemelham à língua, são dois códigos que 
estão profundamente ligados. Em contrapartida a essa tendência à 
constituição de uma memória que tem como objetivo um processo 
organizatório, o mundo é regido pela segunda lei da termodinâmica, a 
entropia. A entropia é a tendência do universo rumo à desinformação, ou 
seja, ao não armazenamento de informação. Mas o homem é um ser 
histórico, constrói memória, age contrariamente ao processo entrópico.109

Salientamos, nas entrelinhas deste estudo, que antes da invenção da escrita a 

comunicação com o mundo era feita por meio das imagens retratadas nas superfícies, e que tal 

comunicação tinha fins mágicos. Denominamos Pré-história a este período. Chegamos à 

conclusão, portanto, de que a imagem foi a primeira mediação do homem com a realidade 

mundana. No terreno da Pré-história a imagem aparece aos olhos de seu espectador como uma 

espécie de “deus” a ser idealizada e idolatrada. Por descrever a realidade, e por ser carregada 

de valor, a imagem era idolatrada pelos homens.

Flusser entende as imagens pré-históricas como imagens tradicionais e pré-alfabetizas, 

pois, essa forma de codificação humana, caracteriza-se pela tentativa de representar algo lá 

fora, que se encontra no tempo e no espaço. As imagens almejam abstrair duas das quatro 

dimensões do espaço-tempo. Com efeito, tais imagens passam a conservar apenas duas das 

dimensões de planos: imagens no sentido de superfícies planas e lisas. Aqui, o sentido para 

imaginação é a capacidade de codificar fenômenos de quatro dimensões em símbolos planos e 

decodificar as mensagens assim codificadas. “O sentido usual para o termo imaginação 

remete à capacidade para compor e decifrar imagens”.110

Costa esclarece que essa forma de decifrar as imagens tradicionais é limitada. Segundo 

a comentadora de Flusser,

9 COSTA. R. C. Imagem e Linguagem na Pós-história de Vilém Flusser: 2007. 125 f. Dissertação (Mestrado 
em Filosofia). Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas -  Departamento de Filosofia, Universidade Federal de 
Minas Gerais, Belo Horizonte, 2007.
110 TU*JIbid.



72

Somos capazes de realizar esse tipo de abstração, por causa da nossa 
“imaginação”. É ela a responsável pela codificação e decodificação das 
imagens, isto é, pela abstração e pela reconstituição das dimensões do espaço 
tempo. Mas essa reconstituição das dimensões abstraídas resulta em um 
problema importante: o da facilidade de “compreensão” do que está 
representado pela imagem. A sua superficialidade permite que seja captada 
muito facilmente, apenas com o olhar. O problema é que isso não significa 
decifrar a imagem em questão, com um olhar é feita apenas uma captação 
aparente de seu conteúdo. O entendimento completo do significado da 
imagem só é possível com a reconstituição das dimensões abstraídas no 
momento da realização da imagem.111

Para o filósofo, a imagem é definida como “superfície significativa na qual as ideias se 

inter-relacionam magicamente”.112 No tocante à acepção do termo “imagem”, o conceito 

capaz de descrevê-la é o de magia. Trata-se, na linguagem flusseriana, de uma existência no 

espaço e tempo do eterno retorno.113 Ainda sobre as imagens, conjectura-se que elas são 

códigos que traduzem eventos em cena. Assim, para que decifremos uma imagem qualquer, é 

preciso que vaguemos no plano de sua superfície, ato que o autor denominou de processo de 

scanning. Trata-se de um movimento traçado que segue a estrutura plana da imagem e 

também os impulsos contidos no íntimo do observador.

O significado resultante desse método é a síntese entre duas intencionalidades, a do 

emissor e a do receptor, ao passo que o significado das imagens está no contexto mágico de 

suas relações. Outro aspecto do scanning diz respeito às relações temporais estabelecidas pelo 

olhar. Flusser diz que o tempo projetado pelo olhar sobre a imagem é o tempo do eterno 

retorno. Nesse plano, o vaguear do olhar é circular, volta para contemplar elementos antes 

vistos. Assim, o “antes” se torna “depois”, e o “depois” se torna “antes” . Nessa perspectiva 

engajada, o olhar diacroniza, pois capta de modo simultâneo a sincronicidade imaginística 

por meios de ciclos.

Ao circular pela superfície, o olhar tende a voltar sempre para elementos 
preferenciais. Tais elementos passam a serem centrais, portadores 
preferenciais do significado. Deste modo, o olhar vai estabelecendo relações 
significativas. O tempo que circula e estabelece relações significativas é 
muito específico: tempo de magia. Tempo diferente do linear, o qual 
estabelece relações causais entre eventos. No tempo linear, o nascer do sol é 
a causa do canto do galo; no circular, o canto do galo dá significado ao 
nascer do sol, e este dá significado ao canto do galo. Em outros termos: no

111
112
113

COSTA, 2007, p. 49.
FLUSSER, 2011, p.19.
Ibid., p. 18.



73

tempo da magia, um elemento explica o outro, e este explicam o primeiro. O 
significado das imagens é o contexto mágico das relações reversíveis.114

Com o surgimento e evolução dos códigos alfabéticos, a imagem pictográfica foi 

sobreposta pela linguagem escrita, a qual inaugura o período denominado de História. Ocorre, 

porém, que o declínio da imagem tradicional foi, sobretudo, ocasionado por um processo de 

ausência de interpretação das imagens, posto que elas deixaram de serem biombos do mundo, 

tornando-se alienação humana.

Na História, as imagens deixam de orientar e a imaginação se transforma em 
alucinação, ou seja, não há reconstituição das dimensões abstraídas na 
imagem. Quando uma forma comunicativa deixa de explicar e passa a 
esconder o mundo, surge uma nova para restabelecer o processo e tornar a 
forma comunicativa anterior novamente utilizável.115

A História, por sua vez, é pensada como a tradução linearmente progressiva de ideias 

em conceitos, ou de imagens em textos. No glossário introdutório da Filosofia da caixa preta, 

Flusser compreende o conceito de História enquanto um processo de recodificação de 

imagens em conceitos. Ela passa ser a explicação progressiva de imagens, de desmagicização, 

de conceituação. Trata-se da abstração de três das quatro dimensões existentes na realidade, 

restando apenas uma, a dimensão conceitual. A “linha do texto é consequência de uma 

dissolução do plano pictórico em linhas”.116

A escrita surge de um passo para aquém das imagens e não de um passo em 
direção ao mundo. Os textos não significam o mundo diretamente, mas 
através de imagens rasgadas. Os conceitos não significam fenômenos, 
significam ideias. A função dos textos é explicar imagens, a dos conceitos 
decifrar cenas. Em outros termos: a escrita é metacódigo de imagens.117

Com a descentralização dos textos, surge, posteriormente, outra forma de apresentar a 

realidade: trata-se da invenção das imagens técnicas, sendo a primeira delas a fotografia. 

Nesse contexto pós-histórico, a função das novas imagens é emancipar a sociedade para uma 

consciência estética conceitual, que ocorre a partir de uma consciência mágica de “segunda 

ordem”.

114
115
116

FLUSSER, 2011, p. 23.
COSTA, 2007, pp. 35-36.
Ibid.

117 FLUSSER, 2011, p.25.



74

De acordo com o filósofo, a tarefa mais rasa das imagens técnicas é a de estabelecer 

um código geral para reunificar a cultura. Assim, ela caracteriza-se principalmente por 

reintroduzir as imagens na vida cotidiana, e o faz por meio de aparelhos mediadores de 

mundo, as caixas pretas.

O que torna a imagem técnica extremamente diferente da imagem tradicional 
é o fato de que existe uma programação no aparelho que a produz e que 
limita suas possibilidades. Desse modo, o universo fotográfico é um 
universo calculável, isto é, finito. Obviamente existe uma quantidade muito 
grande de possibilidades de imagens a serem realizadas no programa do 
aparelho, o que não invalida a afirmação de que elas são limitadas.118

O conceito de magia é um item de suma importância para a compreensão do universo 

simbólico da fotografia nos escritos flusserianos. Aqui, a magia pode ser lida enquanto uma 

categoria estética, já que ela é aquilo que afeta o observador da fotografia. A imagem é um 

produto indireto de textos e, nesse sentido, sua superfície é um elemento que dá significado a 

outro, e recebe significado de outros. Eis a sutileza da imagem: ela comporta superfícies 

significativas e carregadas de valores. Sobre o plano da superfície é que podemos enxergar 

tudo o que há nas imagens, uma vez que ela nos mostra o que é bom e o que é “mau”. 

Podemos conferir a elas um estatuto de idolatria superior, pois são “deuses” que desejam ser 

ritualizados. Por sua vez, o ritual é o de contemplar sua magia sobre a sua superfície plana.

As imagens técnicas são códigos responsáveis por traduzir os eventos do mundo 

ordinário em situações programadas, pois convertem processos em cenas mágicas. Sua função 

não é a de internalizar os eventos, mas sim de substituí-los por cenas. Sobre esta pretensão das 

imagens pode-se dizer que, o seu poder mágico, que é inerente à sua estrutura de superfície 

plana, é o que domina a dialética interna da imagem. Isto porque como toda imagem é própria 

a toda mediação, nela se manifesta de maneira incomparável toda a magia do mundo. São elas 

mediação entre homem e o mundo, seu propósito é de serem mapas do mundo.

Flusser entende que as imagens pré-históricas serviam de mediadoras entre o homem e 

o mundo. Eram mágicas do ponto de vista de seu observador, pois o homem confiava a todo 

custo nas imagens. No caso das imagens pós-históricas, a magia é definida pelo filósofo como 

“existência no espaço e tempo do eterno retorno”.

O próprio mundo vai sendo vivenciado pelo homem como um conjunto de cenas: “Tal 

inversão da função das imagens é a idolatria. Para o idólatra, o homem vive magicamente,

118 COSTA, 2007, p. 49.



75

pois vive a realidade refletida em imagens” .119 A idolatria consiste na alienação do homem em 

relação a seus próprios instrumentos. Nesse sentido, a imaginação é vista como uma forma de 

alucinação, e o homem cultuam as imagens, mas por sua alienação, não decifra o conteúdo de 

suas mensagens, o seu código.

A fotografia é a primeira forma de imagem técnica presente na Pós-história. No texto 

da Filosofia da caixa preta, Flusser a descreve de modo exaustivo a partir da noção de 

universo fotográfico, ou dito de outro modo, universo das imagens técnicas. Sobre esta forma 

de mediação entre homem e mundo cumpre, aqui, tecer algumas de suas características mais 

abrangentes. Verifiquemos, na sequência, como o filósofo estabelece esse universo.

O primeiro passo é considerar que o universo fotográfico funciona como um jogo 

constante de permutação entre elementos claros e distintos, ou seja, cada situação do universo 

fotográfico significa uma determinada permutação dos elementos inscritos no programa do 

aparelho fotográfico.

Em relação a este universo de permutações cabe dizer que ele se encontra em 

constante flutuação, de maneira que uma fotografia é constantemente substituída por outra. 

Respeitando as colocações do filósofo, considera-se que o universo fotográfico nos habitua ao 

progresso das permutações simbólicas, corriqueiro, ordinário e costumeiro na cultura 

contemporânea.

O universo fotográfico muda constantemente, porque cada uma das situações 
corresponde a determinado lance de um jogo cego. Cada situação do 
universo fotográfico significa determinada permutação dos elementos 
inscritos no programa dos aparelhos, o que permite definirmos o universo 
das fotografias: 1. Surgiu de um jogo programático e significa um lance de 
tal jogo; 2. O jogo não obedece a nenhuma estratégia deliberada; 3. O 
universo é composto de imagens claras e distintas, as quais não significam, 
como se pretende, “situações lá fora no mundo”, mas determinadas 
permutações de elementos do programa; 4. Tais imagens programam 
magicamente a sociedade para um comportamento em função do jogo dos 
aparelhos. Resumindo: o universo fotográfico é um dos meios do aparelho 
para transformar homens em funcionários, em pedras do seu jogo absurdo.120

O que se anuncia com a inserção da fotografia na contemporaneidade é o seu caráter 

programático. A fotografia é a imagem produzida por aparelhos segundo um programa rico 

em possíveis técnicos, e para serem distribuídas no contexto cultural. São elas cenas 

simbólicas compostas de símbolos mágicos cujo intuito é programar a sociedade para um

120 FLUSSER, 2011, p. 92.



76

comportamento mágico em função de um jogo com possibilidades técnicas. Podemos inferir 

que a coloração do universo das fotografias funciona pela maneira com que vai programando 

“magicamente” nosso comportamento por meio de cenas em cores ou em preto e branco.

Flusser salienta que embora o significado mágico em nosso universo foi recodificado 

em função do programa dos aparelhos, por outro lado, este universo não perdeu, contudo, o 

seu poder mágico. Se o observador ingênuo percorrer a superfície das imagens que o cerca, 

não poderá, sobre diferentes aspectos, deixar de ficar perturbado com a magia das cores que o 

rodeia.

Enquanto mediação de mundo, a fotografia é imagem técnica que transcodifica 

conceitos em superfícies planas, posto que decifrá-las é descobrir o significado desses 

mesmos conceitos. Fotografia é mensagem que articula ambas as intenções codificadoras. 

Novas situações se tornarão reais quando aparecerem na fotografia, mas antes não passam de 

virtualidades. Nesse aspecto Flusser diz que pouco vale a pergunta metafísica se “as situações 

antes de serem fotografadas, se encontram lá fora, no mundo ou cá dentro do aparelho”?121

Trata-se de uma inversão da significação: não o significado, mas o significante é a 

realidade. Não o que se passa lá fora, nem o que está inscrito no aparelho; a fotografia é a 

realidade. Tal inversão do vetor da significação caracteriza o mundo pós-industrial, e todo o 

seu funcionamento.

No pensamento flusseriano, conforme temos observado, as fotografias representam 

determinados conceitos e determinadas teorias, e ao transcodificar os conceitos elas 

magicizam tais teorias transformando seus conceitos em cenas. Desse modo, todos os 

elementos da imagem são conceitos transcodificados que pretendem serem impressões 

automáticas do mundo lá fora. Vale dizer que esta pretensão precisa ser decifrada por quem 

quiser receber a verdadeira mensagem das fotografias, enquanto conceitos programados.

Uma vez estabelecido que a fotografia é a realidade que se vê sobre a superfície plana 

da imagem, cumpre considerar três questões essenciais por uma filosofia da fotografia, sejam: 

qual é a relação do universo fotográfico com o mundo lá fora? Como explicar que existem 

fotografias em preto e branco e fotografias em cores? O universo fotográfico representa o 

mundo lá fora através deste universo?

Para responder a esta constelação de questões, recordemos, um pouco, sobre as 

fotografias em preto e branco. Uma digressão nesse sentido mostrará que a tentativa de 

“imaginar” o mundo em preto e branco é antiga, mas faltavam apenas os aparelhos adequados

121 Ibid., p.53.



77

para efetivar esta “imaginação”, pois, como se sabe, não existe uma realidade nas cores em 

preto e branco. A imaginação seria, pois, simular uma realidade em preto e branco. Ora, não é 

possível haver no mundo lá fora cenas em preto e branco, mas o preto e o branco são 

situações “ideais” . O branco é a presença total das vibrações luminosas, ao passo que o preto 

é a total ausência de luminosidade. Preto e branco são conceitos que compõe uma 

determinada teoria da ótica. Muito embora, cenas em preto e branco não existam lá fora, elas 

existem na fotografia.

As fotografias são os modelos de mundo em preto e branco gerado a partir de teorias 

óticas. Com efeito, elas “imaginam”, no sentido flusseriano, determinados conceitos de 

determinadas teorias as quais são produzidas. As primeiras fotografias eram todas em preto e 

branco. Mais tarde, com o progresso dos estudos da Química, tornou-se possível produzir 

fotografias em cores. Flusser salienta que as fotografias começaram a abstrair as cores do 

mundo, porém, na realidade, as cores não passavam de teorias óticas conceituais como o 

conceito de preto e de branco.

O verde do bosque fotografado é imagem do conceito “verde”, tal como foi 
elaborado por determinada teoria química. O aparelho foi programado para 
transcodificar tal conceito em imagem. Há, por certo, ligação indireta entre o 
verde do bosque fotografado e o verde do bosque lá fora: o conceito 
científico “verde” se apoia de alguma forma, sobre o verde percebido. Mas 
entre os dois verdes se interpõe toda uma série de codificações complexas. 
Mais complexas ainda do que as que se interpõem entre o cinzento do 
bosque fotografado em preto e branco e o verde do bosque lá fora. De 
maneira que a fotografia em cores é mais abstrata que a fotografia em preto e 
branco.122

A fotografia pode ser pensada como um mundo construído pela técnica para 

reconstruir a realidade, e por meio dos conceitos automatizados por aparelhos. Nesse aspecto, 

a ela se apresenta como o modelo do futuro, pois concorre para a simulação conceitual da 

realidade, ao assumir o objetivo de reconstruí-la. Assim, o que vale para as cores, vale 

igualmente para todos os elementos da imagem. São eles conceitos transcodificados que 

pretendem serem impressões automáticas do mundo lá fora. Deste modo, fotografias em preto 

e branco constituem um universo programado, da mesma forma que as fotografias em cores. 

Ambas se referem a conceitos claros e distintos contidos no programa dos aparelhos. Tais 

conceitos significam elementos constitutivos de textos que, graças às teorias científicas, foram

122 FLUSSER, 2011, p. 61.



78

incorporadas pelas caixas-pretas. Trata-se de textos que migraram para dentro da caixa-preta. 

A escrita passa a ser codificada e transferida para a superfície plana das imagens.

Flusser123enfatiza que as fotografias em preto e branco representam a magia do 

pensamento teórico e conceitual, de modo que esse é o seu aspecto fascinante, pois mostram a 

beleza do pensamento conceitual abstrato. Segundo o filósofo muitos fotógrafos preferem 

fotografar em preto e branco, porque tais fotografias mostram o verdadeiro significado dos 

símbolos fotográficos: o universo dos conceitos.

O mesmo talvez seja válido para as imagens coloridas, pois os conceitos claros e 

distintos do aparelho representam fielmente as cores do mundo externo à caixa-preta. Mas o 

que Flusser pretende mostrar é que não existe uma realidade em preto e branco a menos que 

seja simulada pelo programa dos aparelhos. Nisso reside o significado do aspecto mágico de 

segunda ordem. Trata-se da ritualização de uma imagem que foi inventada por um programa 

rico em conceitos claros e distintos.

O autor acrescenta que o receptor da fotografia olha tudo através de suas categorias: é 

modelado pelas imagens que o cercam. Há, de se admitir, que a fotografia é o universo 

mágico da realidade. Em contrapartida, é preciso estar ciente de que o ato de fotografar pode 

virar uma mania, resultando numa torrente de fotografias. Assim, quem contemplar um álbum 

de um fotógrafo estará vendo a memória de um aparelho, não as de um artista.

Foi dito que as fotografias significam conceitos programados, que visam programar o 

comportamento de seus receptores. Ela é “imagem produzida e distribuída automaticament e 

no decorrer de um jogo programado, que se dá ao acaso e que se torna necessidade, cuja 

informação simbólica, em sua superfície, programa o receptor para um comportamento 

mágico”.124 Aqui, o comportamento mágico significa a ritualização do programa dos 

aparelhos. No entanto, o que se vê, quando para elas se olha, não se esgota na visão. Há algo a 

mais no universo fotográfico: ele é composto de um mosaico de pedrinhas, o qual precisa ser 

contemplado.

Eis como fotografias são recebidas: enquanto objetos, não têm valor, pois 
todos sabem fazê-las e delas fazem o que bem entendem. Na realidade, são 
elas que manipulam o receptor para um comportamento ritual, em proveito 
dos aparelhos. Reprimem a sua consciência histórica e desviam a sua 
faculdade crítica para que a estupidez absurda do funcionamento não seja 
conscientizada. Assim, as fotografias vão formando círculo mágico em torno

123
124

Ibid., p. 60.
FLUSSER, 2011, p. 101.



79

da sociedade, o universo das fotografias. Contemplar tal universo visando 
quebrar o círculo seria emancipar a sociedade do absurdo.125

As fotografias são, portanto, superfícies imóveis e mudas, e são distribuídas pelo 

processo de multiplicação ao infinito. É uma característica intrínseca ao ser humano, desde os 

tempos mais remotos, a sua capacidade de produzir, transmitir e guardar informações. Trata- 

se de uma capacidade antinatural, pois o homem parece ser o único fenômeno capaz de 

produzir informações com o propósito deliberado de se opor à entropia; ou seja, capaz de 

transmitir e guardar informações não apenas herdadas, mas também adquiridas pelo processo 

corriqueiro e ordinário de produzir imagens. Esta capacidade do seu espírito resulta numa 

cultura de informações. A informação representa a nova ordem do processo comunicacional.

Sobre essa cultura da informação, podemos dizer que o processo de manipulação das 

informações é comunicação que se faz por duas fases primordiais. A primeira delas resulta em 

informações que são produzidas para serem guardadas, por meio do método que Flusser 

chamou de diálogo. Nessa fase dialógica as informações, guardadas na memória, já são 

sintetizadas para posteriormente resultar em novas informações.

Na segunda fase as informações são distribuídas impreterivelmente para serem 

guardadas. Nesta prevalece o método do discurso, pelo qual as informações, adquiridas no 

diálogo, são transmitidas a outras memórias para posteriormente serem armazenadas. O 

método do discurso caracteriza-se por possuir quatro estruturas fundamentais, que se 

apresentam respectivamente da seguinte forma:

1.Os receptores cercam o emissor em forma de semicírculo, como no teatro; 
2. O emissor distribui a informação entre retransmissores, que a purificam de 
ruídos, para retransmiti-la a receptores, como no exército ou feudalismo; 3. 
O emissor distribui a informação entre círculos dialógicos, que a inserem em 
sínteses de informação nova, como na ciência; 4. O emissor emite a 
informação rumo ao espaço vazio, para ser captada por quem nele se 
encontra como no rádio. A todo método discursivo, corresponde determinada 
situação cultural: o primeiro método exige situação “responsável’; o 
segundo, “autoritária”; o terceiro, “progressista”; o quarto, “massificada”. A 
distribuição das fotografias se dá pelo quarto método discursivo.126

Flusser ressalta que as fotografias criam informação nova, pois podem ser 

manipuladas dialogicamente. Isto consiste em dizer que elas podem ser alteradas devido ao 

seu suporte material e ainda assim serem arcaicas, pois são superfícies materiais em formato

125
126

Ibid., p.85.
FLUSSER, 2011, p. 69.



80

de papel ou outro material similar. Segundo o filósofo, enquanto objeto as fotografias não têm 

valor desejável, pois não têm muito sentido querer possuí-las. O que lhe configura valor é, 

sem dúvida, a informação que ela transmite. Nota-se, com efeito, que a inserção da fotografia 

enquanto o primeiro objeto do mundo pós-histórico provocou uma inversão dos valores: o 

valor transferiu do objeto para a informação.

A passagem da cultura material para a cultura imaterial culminou no advento da pós- 

história, pois surge outro tipo de sociedade informática. Trata-se de uma sociedade que dispõe 

de informações em que a transformação de valores mostra-se palpável nas fotografias. Ora, 

segundo o filósofo, o homem projetou formalmente suas vivências de outra maneira, posto 

que informou outros suportes “materiais” com formas “imateriais” . A fotografia é um bom 

exemplo desse projeto. Nela a informação está situada na superfície, e pode ser reproduzida 

em outras superfícies. Flusser diz que a distribuição da fotografia ilustra, pois, a decadência 

do conceito de propriedade. “Não mais quem possui tem poder, mas sim quem programa 

informações e as distribui” 127 Nota-se, aqui, uma crítica rasteira ao marxismo.

Ora, o ponto fundamental da análise sobre as fotografias é que elas são suportes 

materiais carregadas de informações imateriais. O que é enfático na ideia de informação na 

filosofia flusseriana é o seu aspecto de imaterialidade. O valor das fotografias está no valor da 

informação contida em sua superfície. “A informação é transferível de matéria para matéria. 

Como todas as formas, ela é eterna, atemporal e não espacial” .128 129

O universo fotográfico, em seu estágio atual, permite analisar de maneira conceitual, 

quais são os caminhos percorridos pelo fotógrafo na realização das imagens técnicas. O fator 

importante a ser considerado por uma filosofia da fotografia diz respeito à relação 

empreendida entre “fotógrafo-aparelho”, no jogo com as potencialidades embutidas na caixa- 

preta. No desfecho da Filosofia caixa preta, Flusser acrescenta,

Todo conceito-chave, por sua vez, implica conceitos subsequentes. Imagem 
implica magia. Aparelho implica automação e jogo. Programa implica acaso 
e necessidade. Informação implica símbolo. Os conceitos explícitos 
permitem ampliar a definição de fotografia da seguinte maneira: imagem 
produzida e distribuída automaticamente no decorrer de um jogo 
programado, que se dá ao acaso que se torna necessidade, cuja informação 
simbólica, em sua superfície, programa o receptor para um comportamento, ■ 129mágico.

127

128
129

Ibid., p.71.
FLUSSER, 2014, p. 185.
FLUSSER, 2011, p. 101.



81

Em relação ao que foi apresentado no decorrer do capítulo, observarmos o seguinte: na 

Filosofia da caixa preta, Flusser define os conceitos que ele julga serem os principais para o 

estabelecimento de sua filosofia da informação. Conforme o último trecho citado, ele sinaliza 

que suas concepções sobre a tecnosfera e a simbolosfera não se esgotam nas páginas da 

Filosofia da caixa preta. É isso o que veremos nas considerações das próximas seções, ao 

tratarmos da relação entre elementos da ciência cibernética e da sociedade pós-histórica.

2.2.2 A “teoria da informação” de Flusser

Como um desdobramento das discuções anterioriores acerca da imaterialidade da 

informação, nesta seção buscaremos responder ao seguinte questionamento: há em Flusser 

uma “teoria da informação”?

Levando em conta a proximidade dos conceitos flusserianos com alguns aspectos da 

teoria cibernética de Wiener, para esclarecer tal pergunta partiremos de algumas semelhanças 

da filosofia flusseriana com a respectiva ciência cibernética. Nesse viés a seção se ocupará em 

sublinhar alguns dos pontos comuns entre estes dois autores.

Se, por um lado, não encontramos nos textos de Flusser uma referência clara à 

expressão “virada informacional na Filosofia”, por outro lado, a menção à “Cibernética”, 

mesmo que não utilizada de maneira constante é, ainda, uma palavra visivelmente explícita 

em algumas passagens das obras do pensador.

Vejamos uma longa passagem do Universo das imagens técnicas que ilustra 

claramente este ponto.

Qual será a estrutura informática da sociedade telemática emergente? 
Formulada assim, a resposta é óbvia: a sociedade telemática será sociedade 
cibernetizada. A resposta é óbvia não apenas porque a cibernetização da 
sociedade é desde já observável. A resposta é óbvia também porque 
“cibernética” é o núcleo dos significados de nossas categorias político-éticas 
todas. Defino “cibernética” enquanto arte de pilotar e dirigir sistema 
complexo (caixa-preta), tendo em vista a transformação dos acasos que 
ocorrem no interior do sistema em situações informativas (mas não pretendo 
validade geral para a definição proposta). “Cibernética” assim definida 
implica política e ética despida de “ideologia”. Sugiro que, com a abolição 
de toda a autoridade e com a automação de toda a decisão, isto é, com a 
emergência das imagens técnicas, a sociedade não pode ser estruturada a não 
ser ciberneticamente. Embora a sociedade esteja desde já assumindo 
estrutura semelhante à do cérebro (nossa “caixa -preta” por excelência e cujo



82

estudo provocou precisamente a cibernética), não somos ainda capazes de 
avaliar a coisa -  embora possamos interpretar as imagens técnicas e 
sobretudo as sintéticas como secreções de semelhante cérebro social, isto é, 
como sonhos de um sistema nervoso cósmico, como sonhos que pilotam o 
sistema.130

É no sentido descrito acima que o filósofo vê na Cibernética o pano de fundo para a 

criação de um pensamento filosófico. Erick Felinto já havia aludido para a importância de 

investigarmos a presença da cibernética no pensamento flusseriano. Numa de suas 

conferências publicadas na revista Flusser Studies, Felinto profere a seguinte afirmativa: “é 

muito estranho que ninguém, ou quase ninguém, tenha falado sobre isso. Porque a obra do 

Flusser está pontuada por referências à Cibernética”.131

Vimos que, na Filosofia da caixa preta, o filósofo tece suas primeiras concepções 

cibernéticas acerca do aparelho técnico ao defini-los pelo atributo de caixa-preta. Na obra em 

questão, ele coloca os aparelhos em pé de igualdade com os humanos, uma vez que a sua 

capacidade de “pensar”, caracteriza-se pela presença de conceitos claros e distintos. Assim, 

compreende o ato de “pensar” como o equivalente à manipulação de conceitos claros e 

distintos no interior da caixa-preta, sendo tal caixa-preta composta de programas.

E o que é essa ideia de black box? É a noção de que você tem um sistema e 
que você conhece só o input e o output, ou seja, você faz alguma coisa e do 
outro lado vem um resultado. Você não precisa conhecer dentro da black box 
como ela funciona para que ela possa operar. Então é uma visão da ciência 
que não é mais a da ciência moderna que quer conhecer o mundo todo, que 
quer eliminar todo o mistério, explorar a natureza, mas é uma visão da 
ciência performativa. Ela quer produzir performance. Ou seja, a tecnologia 
inclusive pode se mover a partir do mero conhecimento do input e do output 
-  sem que eu tenha necessidade de saber como todos os sistemas funcionam 
nos seus mínimos detalhes.132

No Universo das imagens técnicas Flusser amplia a discussão sobre o programa sobre 

o conceito de imagens técnicas, pois entende que não é possível explicar o universo 

cibernético das permutações simbólicas da informação sem que, para isso, haja um 

entendimento claro sobre esses dois conceitos.

Para Flusser a cultura pós-histórica é caracterizada por imagens técnicas, e a produção 

de informações se dá de forma sistematizada a partir do cálculo de elementos pontuais. Sobre

130 FLUSSER, 2008, pp. 169-170.
131 FELINTO, E. Pensamento poético e pensamento calculante: o dilema da cibernética e do humanismo em  
Vilém  Flusser. Flusser Studies. net: Archiv Flusser, Berlim, v. 15, p. 4, mai. 2013. Disponível em: 
http://www.flusserstudies.net/archive/flusser-studies- 15-may-2013. Acesso em: 22 dez. 2016.
132 Ibid., p. 4.

http://www.flusserstudies.net/archive/flusser-studies-15-may-2013


83

esse aspecto, a produção desses elementos se processa no campo das virtualidades inscritas no 

programa dos aparelhos técnicos.

As imagens técnicas são tentativas de juntar os elementos pontuais em nosso 
entorno e em nossa consciência de modo a formarem superfícies e, destarte, 
taparem os intervalos. Tentativas para transferir os fótons, elétrons e bits de 
informação para uma imagem. A “mathesis” do universo emergente e da 
consciência emergente é o cálculo de probabilidades. Toda imagem técnica é 
produto do acaso, de junção de elementos. Toda imagem técnica é acidente 
programado.133

Com base na caracterização das imagens como superficiais, pontuais e imateriais, o 

filósofo acrescenta outro atributo ao seu conceito, pois salienta que as imagens técnicas são, 

também, imagens sintéticas. Ao correlacionar a produção de informações ao conceito de 

imagens sintéticas, notamos que a sua intenção é a de descrever como a cultura 

contemporânea armazena, processa e transmite informações adquiridas. Vejamos a seguir 

como ele conceitua tais imagens.

As imagens sintéticas são superfícies (“terminais”) sobre as quais aparecem 
situações informativas criadas por diálogo entre memórias artificiais 
(computadores) e memórias humanas munidas de instrumentos inteligentes 
(plotters, por exemplo). Tal diálogo recorre a códigos (linguagens) pontuais, 
por exemplo, “numéricos”; as imagens que vão surgindo podem ser vistas 
como traduções de códigos de zero-dimensionalidade para código de 
bidimensionalidade. As imagens sintéticas traduzem conceitos claros e 
distintos em situações imagináveis. Estes conceitos claros e distintos não 
surgem do universo da experiência, mas sim do universo da abstração, da 
teoria. As imagens sintéticas tornam imagináveis as teorias mais abstratas. 
Por exemplo, volumes impossíveis, movimentos impossíveis, sobre 
situações impossíveis. Como as imagens sintéticas são experiências 
concretas, posso afirmar que elas tornam concreto o inteiramente abstrato.134

Flusser condensa no conceito de imagem as ideias mais gerais de sua filosofia. A 

partir do que já discorremos sobre seu pensamento filosófico, e com base na passagem citada, 

torna-se importante apresentar três noções primordiais para sua teoria da informação, ou seja, 

a noção de que a imagem sintética é, sobretudo, imagem pós-histórica; e as noções de jogo e 

de programa.

Ora, as imagens técnicas é o resultado de permutações simbólicas inscritas 

previamente no interior da caixa-preta, e que surgem através de um jogo com os elementos

133 FLUSSER, 2008, pp. 24, 25, 29.
134 FLUSSER, 2008, pp. 146-147.



84

virtuais, combinatórios (simbólicos) que compõem o programa do aparelho. É o jogo com as 

regras desse programa que possibilita os cálculos “impossíveis” conforme descrito no outro 

trecho citado e, portanto, criam uma enxurrada de informações novas, isto é, informações 

improváveis.

Há em Flusser um aspecto que liga diretamente o filósofo ao contexto da cibernética 

que é a ideia de que o homem é a negação ontológica da entropia, pois ele é, ao mesmo 

tempo, armazém e emissor de informações herdadas do ponto de vista biológico e adquiridas 

segundo sua capacidade de convencionar e propagar símbolos. A tese central da teoria da 

informação de Flusser é a de que as imagens técnicas é a última negação do mundo objetivo.

As imagens técnicas disciplinadamente negam o Segundo Princípio da 
Termodinâmica que rege o mundo objetivo: elas informam. A sociedade que 
passar a habitar o universo das imagens técnicas será a primeira a merecer 
verdadeiramente o título de “sociedade humana”. A sociedade que passar a 
habitar o universo dessas imagens se comporá de “espíritos que negam”: 
artistas puros. O jogo cibernético que resulta na produção de informações, 
não diminui em nada a sensação inebriante da liberdade, esse fascínio que 
emana das imagens. Porque as regras da cibernética negam as regras que 
ordenam o mundo objetivo. Elas são anti-regras.135

Em relação à ideia apresentada acima Flusser entende a sociedade produtora de 

imagens técnicas enquanto uma sociedade telemática, pois é sociedade que está conectada e que 

traz para perto tudo aquilo que está longe. Segundo ele, “se conseguirmos captar o fascínio que se 

derramará a partir dos terminais sobre a sociedade emergente podemos começar a refletir 

sobre a cibernetização da sociedade, ou seja, sobre aquela arte de pilotar sistemas complexos 

que chamei ‘processamento automático de dados e diabinhos de Maxwell’” .136

Trata-se, sobretudo, de uma sociedade caracterizada por seu aspecto automático. Para 

explicar o automatismo o autor recorre ao exemplo do formigueiro, posto que a estrutura das 

sociedades telemáticas é semelhante à estrutura de um formigueiro. Consoante Flusser,

O formigueiro pode ser percebido enquanto supercérebro composto, como 
mosaico dos cérebros das várias formigas. Nos insetos o tamanho do corpo é 
limitado, já que eles são obrigados a se despirem periodicamente de sua 
armadura de quitina, e em estado não protegido seriam esmagados pelo 
campo gravitacional, se tivessem tamanho humano. [...] pareço afirmar que a 
evolução (biológica ou não) faz com que emerja supercérebro telemático, 
composto como mosaico de cérebros individuais humanos formando um 
supercérebro, supercérebro este que “pensa” sob a forma de imagens

135
136

Ibid., p. 187.
Ibid., p.173.



85

técnicas e em cujo “interior” nossos netos levarão vida de formigas. Por 
certo, há os que acreditam ser o formigueiro modelo adequado para captar a 
sociedade emergente.137

A citação acima só reforça a ideia de que podemos considerar Flusser como um 

pensador cibernético.138 Tal consideração se faz por dois modos. Primeiro por reformular o 

exemplo do “formigueiro telemático”, uma vez que a preocupação com o comando das 

informações já havia sido ilustrada por Wiener numa das passagens de sua obra Cibernética e 

sociedade. No contexto de sua época, o professor Wiener exemplifica tal preocupação com o 

automatismo por meio da seguinte comparação descrita abaixo.

Receio estar convencido de que uma comunidade de seres humanos é coisa 
muito mais útil que uma comunidade de formigas, e de que se o ser humano 
for condenado a realizar a mesma função restrita repetidamente, não chegará 
sequer a ser uma boa formiga, quanto mais um bom ser humano. Aqueles 
que querem organizar-nos de acordo com funções individuais permanentes e 
restrições individuais permanentes condenam a raça humana a funcionar a 
menos que a meio vapor. Atiram fora quase todas as nossas humanas 
possibilidades e, com limitar as maneiras por que nós podemos adaptar a 
futuras contingências, reduzem nossas oportunidades de uma existência 
razoavelmente longa sobre a face da Terra.139

No contexto da obra de Wiener o exemplo do formigueiro serve para equiparar a 

aspiração fascista a um Estado humano baseado no modelo da comunidade das formigas. 

Nelas, o comportamento da humanidade seria automatizado de modo que cada indivíduo teria 

uma função especializada. Para Wiener tal modelo restringiria o comportamento dos 

indivíduos principalmente para a aprendizagem, pois se tornariam seres estúpidos e vazios.

Comparando as duas noções sobre o mesmo exemplo é possível perceber a sutileza 

com que Flusser reelabora os argumentos de Wienere que só faz confirmar a vizinhança 

teórica entre os dois pensadores. Flusser, por seu turno, não descarta a possibilidade de o 

formigueiro telemático ser um modelo positivo, não pelo seu aspecto automatizado, mas sim 

porque tal formigueiro caracteriza-se como uma teia de aranha telemática. Trata-se, pois, de 

uma estrutura composta de fios que ligam “nada com nada”, pois é um campo de 

virtualidades. Desse modo, a teia representa os fios, e esses mesmos fios representam o

137 Ibid., p.176.
138 Felinto e Santaela (2012, p.52) lembram que no ano de 1959, Flusser havia se afiliado à Sociedade Brasileira 
de Cibernética.
139 WIENER, 1954, p. 52.



86

universo todo: “o universo dos sonhos de nossos netos. A cibernética é a arte de tecer tais 

sonhos. ”140 *

Ao caracterizar a sociedade emergente como uma sociedade telemática não é o intuito 

de Flusser desmerecer as noções de Wiener, mas sim o de mostrar as possibilidades de se 

fazer filosofia acerca dessa sociedade. Ora, nas entrelinhas de sua própria obra, o filósofo se 

diz um sujeito que ainda habita uma sociedade que é pré-cibernética, de modo que “seus 

netos” é que seriam os artistas puros criados por esta sociedade telemática. Nas suas palavras,

Os novos conhecimentos fornecidos pelas ciências e as atuais análises 
fenomenológicas afirmam que os tais fios que ligam nada com nada, as tais 
“relações puras”, o tal “campo”, é precisamente o que há de concreto: todo o 
resto não passaria de extrapolação abstrata. De maneira que os nossos netos, 
essas formigas sonhadoras que brincam com teclados, viverão o concreto, 
enquanto nós, os pré-cibernéticos, cambaleamos de abstração em abstração, 
de teoria em teoria, de valor em valor, na esperança vã de agarrarmos o141concreto.

Até aqui, pudemos perceber a importância que têm a ciência cibernética de Wiener 

para o quadro das transformações engendradas pela “virada informação na Filosofia” . 

Todavia, as noções cibernéticas pensadas por Flusser não se limitam a uma definição 

superficial dos conceitos da cibernética clássica, pois o filósofo os problematiza dentro de um 

cenário que já é tipicamente o da cultura telemática.

Felinto e Santaella explicam que “o modelo de subjetividade proposto para a 

sociedade telemática deve ser entendido como intersecção nodal, em uma vasta rede de 

relações sociais (e tecnológicas), mas que é, acima de tudo, um modelo essencialmente 

cibernético”.142 Flusser entende essa ideia de intersecção nodal enquanto “nós” de informação 

ou “eus” de informação que se ligam a outros “eus” por fios transmissores de informações. 

Nas entrelinhas do Universo das imagens técnicas é que estão germinadas as primeiras ideias 

acerca dessa sociedade em rede.

Em síntese, Flusser143 explica que a telemática é a técnica que permite trocar 

sistematicamente acasos pouco prováveis a fim de sintetizar com eles acasos menos 

prováveis. Trata-se de uma técnica que recorre a “eus” artificiais que processam dado s de 

forma rápida. O resultado é o aumento da probabilidade de emergirem acasos pouco 

prováveis. O exemplo desses acasos são as imagens compreendidas como os primeiros

140
141

FLUSSER, 2008, pp. 176-177.
Ibid.

142
143

FELINTO; SANTAELLA, 2012, p. 54.
FLUSSER, 2008, p. 157.



87

fenômenos da criatividade nascida de teorias que se apoiam na computação de elementos 

pontuais.

A propósito dessa abordagem, na Comunicologia: reflexões sobre o futuro Flusser não 

perde de vista o horizonte das reflexões fomentadas pela ciência Cibernética. Segundo 

esclarece Felinto e Santaella, a obra mencionada é outra dimensão importante do pensamento 

de Flusser, pois se refere a um de seus projetos mais ambiciosos que consiste na fundação de 

uma nova ciência: a “Comunicologia.” Conforme prossegue os comentadores,

Na verdade, não apenas mais uma ciência como qualquer outra, senão uma 
espécie de “superciência”, dedicada a investigar todo o campo do comércio 
simbólico do homem, toda a economia da troca de informações em 
sociedade. Nessa nova ciência, não deverá aparecer o conceito “metafísico e 
retificado de ‘espírito’” -  o Geist das Geisteswssenchaften. Antes, o que 
ocupará seu centro será a noção fenomenal e funcional da transmissão 
simbólica de mensagens. Em lugar de pressupor a existência dessa entidade 
misteriosa e imaterial, presumida fonte da razão e do sentido, Flusser adota 
uma perspectiva funcionalista e cibernética dos processos comunicacionais. 
Essa abordagem cibernética é reforçada pela forma como o pensador 
trabalha os conceitos envolvidos (transmissão, mensagem, símbolo). Sua 
redução do problema a termos característicos da teoria matemática da 
informação (alteração de forma), canal (acoplagem) e código. (convenções). 
Permite-lhe concluir que o essencial no processo reside na armazenagem de 
informação.144

Com base na citação acima é possível notar que a “comunicologia” de Fludder esbarra 

nos propósitos difundidos pela teoria matemática da informação de Claude Shannon, 

especialmente no que diz respeito à noção de informação compreendida como uma 

propriedade que pode ser transmitida entre emissor e receptor. Parece-nos, evidente, que a 

“comunicologia” flusseriana tem muito a ser explorada no âmbito da Filosofia da Informação. 

Comecemos, então, pela seguinte definição do que é teoria da comunicação.

Do que se trata a comunicação humana? Trata-se de armazenar informações 
adquiridas, processá-las e transmiti-las. O que acabei de dizer soa como 
nada, mas é colossal. Parece contradizer um dos princípios da natureza, o da 
entropia. A entropia, o Segundo Princípio da Termodinâmica, diz que o 
Universo, visto como um sistema fechado torna-se cada vez mais 
probabilístico, que os elementos dos quais o Universo se compõe se 
espalham cada vez mais uniformemente, e que, portanto, as informações se 
perdem -  e que o tempo acaba quando não existe mais informação. 
Evidentemente, há epiciclos nos quais se formam informações, 
negativamente entrópicas, mas a tendência básica é a perda de informação.145

144
145

Ibid., pp. 54, 55, 56.
FLUSSER, 2014, pp. 33-34.



88

A tese central da “comunicologia” é, basicamente, pensar o homem como uma 

entidade negativamente entrópica, ou seja, como indivíduo que produz informações novas, 

que convenciona símbolos, e que propagam a organização de forma simbólica. Tal argumento 

pode ser confirmado à luz do seguinte aspecto: “a cultura humana é um dispositivo para 

armazenar informações adquiridas”.146

Já neste ponto do argumento é possível recuperarmos algumas semelhanças entre a 

teoria flusseriana com aqueles elementos trabalhados por Logan sobre as esferas da 

propagação de informação na simbolosfera. Vejamos a seguir alguns desses aspectos em 

comum.

A cultura é um dispositivo para legar informações adquiridas. Não quero 
dizer que o ser humano é o único ser que faz isso, mas esse empenho para 
transmitir informações adquiridas, esse esforço pela próxima geração -  
portanto, esse empenho contra a própria morte e contra a morte do próximo 
-  isso é antibiológico. Na frase aparentemente banal: “A comunicação 
humana é o armazenamento, o processamento e transmissão de informações 
adquiridas” está oculta uma violenta negação, tanto de um princípio da 
física, como de um princípio da biologia.147

Vimos em Logan que o organismo humano propaga sua organização por meio de 

ciclos termodinâmicos, e que envolvem a replicação de informações geneticamente herdadas. 

Flusser concorda que o homem é organismo que propaga informação ao negar a entropia, pois 

propaga não somente informações herdadas, mas se constitui pela capacidade de transmitir 

informações adquiridas, e o faz estritamente de maneira simbólica.

Disso decorre que o homem nega tanto o segundo princípio da termodinâmica que é 

físico e também o princípio biológico. A cultura é um celeiro de informações adquiridas e, 

portanto, há nela cada aspecto individual antientrópico. Obviamente que Flusser estende esse 

argumento aos aparelhos técnicos, os quais também propagam informação e organização de 

forma simbólica.

Há, porém, nas entrelinhas da Comunicologia uma frase que é mister citá-la, pois vai 

ao encontro de tudo o que procuramos evidenciar, até então, sobre as conexões entre Flusser e 

a “virada informacional na Filosofia” .

Nas considerações do capítulo “Estruturas da Comunicação”, após tecer breves 

considerações sobre os elementos que são computáveis no plano da superfície das imagens,

146
147

Ibid., p. 34.
Ibid., pp. 34-35.



89

ou seja, de seus pixels148, Flusser reporta-se ao texto por meio da seguinte frase: “Agora volto 

a falar da virada atual” .149

O autor não esclarece que “virada” é essa, mas pelas conjecturas apresentadas tudo 

indica que está analisando a natureza da informação armazenada nas imagens. Nesse sentido, 

certamente, os elementos pontuais a que se refere é o bit (binary digity). Trata-se, pois, de 

endereçar a discussão à natureza computável da informação conforme preconizada pela teoria 

matemática da informação de Shannon.

Na “teoria da informação” de Flusser, as imagens técnicas são superfícies planas 

carregadas de elementos pontuais e computáveis descritos por grânulos e pixels. Tais 

elementos são as menores partículas da imagem. Na teoria de Shannon vimos que a menor 

parte da informação é definida pelo termo “bit” . Segundo esclarece Abreu, “a possibilidade de 

se converter uma informação em zero ou um é o que se conhece por “bit” . Quanto maior for o 

número de bits para essa representação, maior também será a resolução desse sistema”.150

No caso da filosofia flusseriana o sistema a ser representado é a imagem técnica. Isso 

significa que se analisarmos um fragmento de imagem, o número de bits representará a 

resolução de cor e de luminosidade das imagens. Seja qual for a acepção da frase “virada 

atual”, proferida pelo filósofo, o fato é que as imagens técnicas constituem o paradigma da 

atual cultura informática.

8 Consoante Flusser (2014, p.40): pixel do inglês é (picture e element), para elemento de imagem, ponto de 
imagem.
149 t u - jIbid.
150 ABREU, 2011, p. 129.



90

À GUISA DE CONCLUSÃO: a pós-história como um paradigma

As reflexões de Flusser sobre o par conceituai “aparelho e imagem técnica” servem de 

base para alavancarmos a seguinte hipótese: a filosofia flussseriana é, em grande parte, uma 

teoria prospectiva da sociedade atual e do futuro, e está enviesada pela temática da 

tecnologia.151

As ideias que sustentam tal hipótese não são noções aleatórias acerca do pensamento 

de Flusser, mas seguem uma linearidade dentro de sua filosofia. Pode-se dizer que uma das 

características mais evidentes de seu anseio por pensar o “agora” e o “amanha”, mostra-se 

evidente no modo com que escreve alguns verbos, ou seja, ora apontando para algo que está 

no futuro, ora escrevendo-os em tom de advertência.

Flusser diz, por exemplo, que “urge uma filosofia da fotografia para que a práxis 

fo tográfica seja conscientizada”. Tendo em vista que a fotografia é uma imagem técnica e 

pós-histórica, a conscientização de tal práxis deverá ser uma consciência pós-histórica, o que 

de outro modo significa dizer: consciência que a sociedade do futuro elogiará a 

superficialidade das imagens técnicas, as quais foram inventadas e programadas para, então, 

programar o comportamento humano. Podemos encontrar essa justificativa nas páginas do 

Universo das imagens técnicas e em diferentes perspectivas. Uma delas é a descrita abaixo.

Em termos mais adequados: as imagens técnicas significam programas. São 
projeções que partem de programas e visam programar os seus receptores. 
As cenas mostradas pelas imagens técnicas são métodos de como programar 
a sociedade.152

Logo na sequência, Flusser retoma os conceitos de imagem e programa para explicar 

como deveria ser a nossa práxis diante dessas imagens técnicas. Segundo o pensador da pós- 

história,

A nossa situação face às imagens é esta: as imagens projetam sentidos sobre 
nós porque elas são modelos para o nosso comportamento. Devemos 
entusiasmar-nos, para em seguida codificar nosso entusiasmo em 
determinados gestos. Os modelos funcionam porque mobilizam em nós 
tendências recalcadas, e porque paralisam as nossas faculdades críticas e 
adormecem a nossa consciência. Passamos a viver, valorar, conhecer e agir 
como sonâmbulos ou como fantoches.153

1 É importante esclarecer o sentido que o termo “atual” e “futuro” comportam dentro dos ensaios de Flusser. A  
atualidade remete ao contexto da década de 1980, em que o filósofo descreve a sociedade denominada por ele de 
pré-cibernética. O futuro seria, então, o século XXI, ou a sociedade cibernética propriamente dita.
152 FLUSSER, 2008, pp. 68-69.
153 Ibid., pp. 78-79.



91

Na descrição do último ensaio “Música de Câmara” que integra O universo das 

imagens, Flusser escreve outra observação de natureza prospectiva. Vejamos abaixo o que diz 

o filósofo.

Intitulei os capítulos anteriores com verbos a fim de articular o caráter 
tendencial e ‘ futurizante” das reflexões que eles veiculam. O título do último 
capítulo, porém, é substantivo: a fim de articular a esperança de que as 
reflexões atinjam algo substancial, no final das contas. Nas minhas reflexões, 
não vi o universo das imagens técnicas que se aproximam, mas vi sim a 
direção para a qual os fenômenos presentes apontam. Tais fenômenos 
apontam para um “futuro” no qual fotografias serão eletromagnetizadas e 
sintetizadas, e no qual a computação substituíra os textos e as contas.154

As tendências futurizantes mencionadas no trecho acima remetem a um cenário que se 

desenrola a partir do fim da História, mais especificamente, que surge com a sobreposição das 

imagens técnicas à escrita linear num contexto que é próprio da cultura contemporânea. A 

irrupção da Pós-história bem como dos elementos que a compõe (Black-box, bit, pixels, entre 

outros), propiciou à filosofia flusseriana compreendê-la a partir do processo de criação das 

imagens técnicas.

Em suma, pensar a Pós-história implica analisar o processo de criação dessas imagens, 

sendo a fotografia a primeira delas, e o aparelho fotográfico o modelo para todos os demais 

aparelhos do futuro. Ao aparelho fotográfico e aos demais que virão está conectada a figura 

do funcionário entendido como o indivíduo que se constitui no apertar teclas.

Com base no que foi discorrido até aqui, nota-se que as tendências futurizantes que 

aparecem nos textos de Flusser, sejam elas expressas por temas e conceitos ou mesmo 

marcada por seu estilo de escrita, não deixa dúvidas de que seu pensamento está voltado para 

a análise da sociedade pós-histórica.

A hipótese de uma possível prospecção da sociedade do futuro nos escritos de Flusser 

revela um aspecto crucial de sua filosofia e que, a título de consideração, já havia sido 

levantado por Paola Bozzi, num estudo análogo que visou distinguir e delimitar posições de 

Fukuyama e de Flusser sobre o fim da história. Tal abordagem hipotética aparece nas 

considerações iniciais do livro de Rodrigo Duarte intitulado Pós-história de Vilém Flusser: 

gênese-anatomia-desdobramentos.

Em sua obra Duarte explica que a comentadora de Flusser chama a atenção para a 

contribuição do filósofo, “enquanto reflexão prospectiva de um futuro para a humanidade que

154 Ibid., 2008, pp. 189-190.



92

se baseie na superação de estruturas arcaicas e na construção de um novum a partir das 

possibilidades oferecidas pelas novas tecnologias” .155

Duarte também esclarece que Flusser desenvolveu o conceito de “pós-história” nos 

fins da década de 1970 e meados de 1980. Trata-se, sobretudo, de um conceito que confere 

unidade ao pensamento do filósofo, pois é chave para entender a reflexão flusseriana sobre a 

sociedade cibernética.

Na obra que leva o mesmo nome do conceito de pós-história, a saber, Pós-história: 

vinte instantâneos e um modo de usar, Flusser retoma os conceitos de aparelho, imagem 

técnica, jogo, programa e entropia, dentro de uma perspectiva de temas e de novas categorias 

que são típicas de uma sociedade programada por aparelhos técnicos. Conforme esclarece 

Duarte,

Essa transformação da ciência em programa torna oportuna a consideração 
desse último como uma das representações mais típicas da situação pós- 
histórica e é satisfatoriamente abordado no instantâneo “Nosso Programa”. 
Nele, Flusser introduz a noção corriqueira no seu significado como de 
softwares, e de série de comandos destinados a fazer um dispositivo 
funcionar dessa ou daquela maneira.156 157

Vejamos, no trecho abaixo, como o filósofo caracteriza tais programas e como os 

correlaciona com esse novo tipo de homem que emerge nessa sociedade pós-histórica.

No programa dos instrumentos inteligentes os modelos são resultados de 
combinações minuciosas de bits feitas por programadores, analistas de 
sistemas, e outros funcionários anônimos comparáveis. Tais modelos não 
evocam nem imagens divinas nem visões inspiradas, mas mosaicos. Ou 
evocam, melhor ainda, ideogramas que funcionam. Tais modelos têm caráter 
oriental insofismal151

A sociedade pós-histórica denominada também de sociedade pós-industrial é marcada 

pela descentralização do homem diante das novas modalidades técnicas. Com base na ideia de 

programa Flusser apresenta duas novas categorias de sujeitos que são os funcionários e os 

programadores. Em relação ao primeiro, este deve ser entendido com aquele que se conecta 

ao aparelho apenas pelo gesto constante de pressionar as teclas do aparelho caixa-preta. Trata- 

se de um gesto automático e irrefletido, pois tais sujeitos funcionam segundo a ordem de um 

programa. Os funcionários são equiparados aos servos e operários das primeiras máquinas.

155 DUARTE, R. Pós-história de Vilém Flusser: gênese-anatomia-desdobramentos. São Paulo: Annablume,
2012, p. 11.
156 Ibid., p. 208.
157 FLUSSER, 2011, p. 101.



93

Em relação aos programadores Flusser explica eles são “homens novos”, pois não 

existiam nas sociedades históricas e nem pré-históricas.

Assumem-se jogadores com programas, para os quais o que conta não é a 
modificação do mundo, mas o jogo. A realidade, para eles, é jogo do 
funcionamento. Os símbolos que manipulam para projetarem programas 
significam funcionamento. Toda tentativa de procurar por alguma “realidade 
transcendente” do funcionamento é para eles metafísica no mau uso do 
termo. Apenas os símbolos são articuláveis. E o que não pode ser falado, 
deve ser calculado. Para eles “viver’ é participar de um jogo absurdo”. E isto 
é seu estilo de vida.158

Nas obras de Flusser a noção de jogo está imbricada com a ideia de acaso que implica 

necessidade. O filósofo explica que na sociedade pós-histórica os aparelhos rolam ao sabor do 

acaso, pois rolam automaticamente sem que eles dependam da interferência humana. Sobre o 

aspecto programático, enfatiza que nessa sociedade composta de jogadores em que a meta é o 

jogo, torna-se necessário repensar a noção de teoria e também a de liberdade. Flusser encerra 

o argumento à luz da seguinte prospecção:

Na sociedade pós-industrial, teoria será muito provavelmente estratégia de 
jogos. Temos, desde já, toda uma série de disciplinas que são teorias neste 
novo significado do tempo. Informática, cibernética, teoria das decisões, 
para citar exemplos. Tais disciplinas derivam da lógica e da matemática 
gregas, e reformulam tais “teorias” para se adaptarem ao contexto do 
funcionamento. Sem dúvida, outras teorias desse tipo surgirão no futuro.159

Tendo-se, portanto, percorrido os principais conceitos que norteiam o pensamento de 

Flusser e relevantes para esta pesquisa, entende-se que para uma eventual e ulterior 

abordagem sobre a temática da tecnologia é necessário analisar a dimensão que as categorias 

de “jogo” e “programa” ocupam nos escritos flusserianos, pois são elementos primordiais para 

a compreensão da sociedade pós-histórica. Contudo, é preciso enfatizar que qualquer 

investigação que se faça nesse sentido deverá, primeiramente, compreender que a sociedade 

pós-histórica é sociedade cibernética. E nela, a ideia de “liberdade” parece residir no jogo 

com os aparelhos técnicos.

158
159

FLUSSER, 2011, pp. 52-53.
Ibid., p. 54.



94

REFERÊNCIAS

ABREU, S. C. Permeabilidades entre homem e máquina digital. Ouvirouver, Uberlândia, v. 7, 
n. 1, p.8-19, jun. 2011. Disponível em:
<http://www.seer.ufu.br/index.php/ouvirouver/article/view/17184>. Acesso em: 12 jan. 2016.

______ . S. C. Interfaces em arquitetura: permeabilidades entre o humano e o digital. 2011.
349 f. Tese (Doutorado em Arquitetura e Urbanismo). Programa de Pós-Graduação em 
Arquitetura e Urbanismo. Escola de Engenharia de São Carlos, da Universidade de São Paulo, 
São Carlos, 2011.

COSTA. R. C. Imagem e Linguagem na Pós-história de Vilém Flusser: 2007. 125 f. 
Dissertação (Mestrado em Filosofia). Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas -  
Departamento de Filosofia, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2007.

DUARTE, R. Pós-história de Vilém Flusser: gênese-anatomia-desdobramentos. São Paulo: 
Annablume, 2012.

FELINTO, E. Pensamento poético e pensamento calculante: o dilema da cibernética e do 
humanismo em Vilém Flusser. Flusser Studies. net: Archiv Flusser, Berlim, v. 15, p. 4, mai. 
2013. Disponível em: http://www.flusserstudies.net/archive/flusser-studies-15-may-2013. 
Acesso em: 22 dez. 2016.

FELINTO, E; SANTAELLA, L. O explorador de abismos: Vilém Flusser e o pós- 
humanismo. São Paulo: Paulus, 2012.

FLUSSER, V. A escrita: há futuro para a escrita? São Paulo: Annablume editora, 2010.

______ . Comunicologia: reflexões sobre o futuro, as conferências de Bochum/Vilém Flusser;
Tradução de Tereza Maria Souza de Castro; editado por Silvia Wagnermaier e Siegfrield 
Zielinski; com prefácio de Friedrich A. Kittler e posfácio de Silvia Wagnermaier. - São Paulo: 
Martins Fontes - selo Martins, 2014.

______ . Filosofia da caixa preta: ensaios para uma futura filosofia da fotografia. São Paulo:
Annablume editora, 2011.

______ . Ficções filosóficas. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo - USP, 1998.

______ . Natural: mente: vários acessos ao significado de natureza. São Paulo: Annablume
editora, 2011.

______ . O mundo codificado. São Paulo: Cosac & Naify editora, 2007.

______ . O universo das imagens técnicas: elogio da superficialidade. São Paulo: Annablume
editora, 2008.

______ . Pós-história: vinte instantâneos e um modo de usar. São Paulo: Annablume editora,
2011.

http://www.seer.ufu.br/index.php/ouvirouver/article/view/17184
http://www.flusserstudies.net/archive/flusser-studies-15-may-2013


95

GLEICK, J. A informação: uma história, uma teoria, uma enxurrada. Tradução de Augusto 
Calil - São Paulo: Companhia das Letras, 2013.

HAYLES, K. How we became post-human: virtual bodies in cybernetics, literature and 
informatics. Chicago: The University o f Chicago Press, 1999.

LEVY, P. Cibercultura. 3a edição. Tradução de Carlos Irineu da Costa. São Paulo: Editora 34, 
2010.

LOGAN, R. K. O que é informação? A propagação da organização na biosfera, na 
simbolosfera, na tecnosfera e na econosfera. Tradução de Adriana Braga -  Rio de Janeiro: 
Contraponto-PUC-Rio, 2012.

MORAES, J. A. Implicações éticas da “virada informacional na Filosofia”. Uberlândia: 
EDUFU, 2014.

PIGNATARI, D. Informação, linguagem, comunicação. 3a edição. Cotia, São Paulo: Ateliê 
Editorial, 2008.

SILVA, A. M; PINHEIRO, M. S.F; FRANÇA, M. N. Guia para normalização de trabalhos 
técnico-científicos: projetos de pesquisa, trabalhos acadêmicos, dissertações e teses. 5. ed. 
Uberlândia: EDUFU, 2009.

WIENER, N. Cibernética e Sociedade: o uso humano de seres humanos. Tradução de José 
Paulo Paes. São Paulo: Cultrix editora, 1954.


