
UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

MESTRADO EM HISTÓRIA 

LAIANE FERNANDES JERONIMO 

 

 

 

 

 

 

 

 

A CULTURA NACIONAL NA ARTE, NA LINGUAGEM E NA MÚSICA 

PERCEPÇÕES POLÍTICAS E ESTÉTICAS NAS CRÔNICAS DE MÁRIO DE 

ANDRADE (1933-1941) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

UBERLÂNDIA  

AGOSTO/2014



UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM HISTÓRIA 

MESTRADO EM HISTÓRIA 

 

 

LAIANE FERNANDES JERONIMO 

 

 

 

A CULTURA NACIONAL NA ARTE, NA LINGUAGEM E NA MÚSICA: 

PERCEPÇÕES POLÍTICAS E ESTÉTICAS NAS CRÔNICAS DE MÁRIO DE 

ANDRADE. (1933 – 1941) 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em História Social da Universidade 

Federal de Uberlândia, como requisito parcial para a 

obtenção do título de Mestre em História, sob a 

orientação da Profª. Drª. Regma Maria dos Santos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

UBERLÂNDIA 

AGOSTO/2014



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



LAIANE FERNANDES JERONIMO 

 

 

 

 

 

A CULTURA NACIONAL NA ARTE, NA LINGUAGEM E NA MÚSICA: 

PERCEPÇÕES POLÍTICAS E ESTÉTICAS NAS CRÔNICAS DE MÁRIO DE 

ANDRADE. (1933 – 1941) 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa de 

Pós-Graduação em História Social da Universidade 

Federal de Uberlândia, como requisito parcial para a 

obtenção do título de Mestre em História, sob a 

orientação da Profª. Drª. Regma Maria dos Santos. 

 

 

 

 

 

Uberlândia, 18 de agosto de 2014. 

 

 

 

Banca Examinadora: 

 

 

____________________________________________________ 

Orientadora: Profª Drª Regma Maria dos Santos (UFU/UFG) 

 

 

 

____________________________________________________ 

Profº Drº Antônio Fernandes Júnior (UFG/Catalão) 

 

 

 

____________________________________________________ 

Profº Drº Gilberto Cézar de Noronha (UFU) 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esta dissertação, e todas as outras pesquisas que já fiz e 

ainda farei, as duas pessoas mais importantes e a quem devo a 

minha existência, a mais profunda dedicação e reverência: meus 

pais. Luilio e Julimar, essa é pra vocês e por vocês! 

Também àquele que é meu melhor amigo, meu companheiro, quem 

me apóia, me suporta e incentiva: meu amor, Cássio. Essa 

conquista, e todas as que ainda virão, também é sua. 

 



AGRADECIMENTOS 

 

 É chegada a hora de encerrar uma etapa importantíssima de minha vida 

acadêmica, o mestrado, e iniciar a conquista de novos objetivos. Não teria chegado até 

aqui sem o auxílio e a confiança de algumas pessoas e a elas, a partir desse momento, 

agradeço. 

 À minha mãe, Julimar, pelo amor, apoio, incentivo, suporte, empurrões, leituras e 

por ter feito de mim a jovem mulher e a historiadora que sou. Agradeço ao meu pai, 

Luilio, pelo amor, pela paciência, por me ouvir falar em dissertação e Mário de Andrade 

o tempo todo.  A vocês, meus amados pai e mãe, o mais profundo agradecimento, por 

tudo, pela vida e por tudo aquilo que não cabe no papel e na tatuagem. Falar que eu amo 

vocês jamais será suficiente. 

 Ao meu amor, Cássio, pelas palavras de incentivo, pelo carinho, pela 

compreensão, por estar sempre ao meu lado me inspirando com sua disciplina e 

dedicação e, principalmente, pelo amor de cada dia que ajuda a me manter firme e forte. 

Meus sinceros agradecimentos pelo que você já fez, faz e ainda fará por mim. Te amo e 

você já sabe disso. 

Ao meu padrinho Cleudemar, pelo apoio e pelo incentivo no mestrado e pelo 

carinho na vida.  Agradeço à minha madrinha Jaquelinne, pelo incentivo, carinho e leitura 

atenta. Agradeço ao Tony, pelos empurrões, apoio e dicas. 

Agradeço, de forma muito especial, à minha querida orientadora Regma pelo 

trabalho dedicado, me orientando e auxiliando. Obrigada por ser meu exemplo 

profissional, por me acompanhar e auxiliar desde a graduação, pelo cuidado, pelos 

puxões de orelha e pelos elogios. Espero que nossa História não acabe ainda. 

Agradeço à banca examinadora pela leitura atenta e dedicada. Prof. Gilberto e 

Prof. Antônio, obrigada pelas colaborações e pela gentileza.  

À Cecília e ao Rodrigo, os irmãos que eu escolhi. Cecília, sempre tão meiga e 

preocupada, me incentivando. Rodrigo, sempre me mandando tomar vergonha e terminar 

isso logo, me empurrando pra frente. Meus companheiros de graduação, meus amigos pra 

todas as horas. Obrigada pelas risadas, pelas fofocas, pelo amor e amizade. 



À Jacy, minha companheira de graduação e mestrado, uma das pessoas mais 

engraçadas que eu já conheci e uma das amigas mais queridas. Obrigada pelas 

gargalhadas e as enrascadas. 

 À Vanessa e ao Reubert, os mais novos membros da Nossa Família, o casal mais 

lindo da História e meus grandes amigos. Vanessa, que tem jeito maternal, é brava e 

gentil ao mesmo tempo, obrigada pela amizade, pelas risadas e pelo companheirismo. 

Reubert, que é encrenqueiro, metalhead e corinthiano como eu, obrigada pela amizade, 

pelas gargalhadas, pelas brigas via Facebook e pelas inúmeras caronas ( kkkkkkk)! 

Aos meus colegas da Linha Política e Imaginário pelos debates que foram muito 

úteis para a dissertação. 

A todos os meus professores do curso de História da UFG/Catalão e do Programa 

de Pós-Graduação em História da UFU, pelos ensinamentos.  

Agradeço ao Programa de Pós-Graduação em História da UFU pela oportunidade 

de desenvolver essa pesquisa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Na verdade sou artista, sou poeta, sou 

romancista, mas o resto não e não”.   (Mário 

de Andrade) 

 



RESUMO 

 

A presente dissertação, intitulada A cultura nacional na Arte, na Linguagem e na Música: 

percepções políticas e estéticas nas crônicas de Mário de Andrade (1933 – 1941), tem 

como objetivos discutir a relação existente entre o modernismo e o nacionalismo e 

compreender de que forma a cultura nacional é abordada na obra de Mário de Andrade, 

sobretudo nas crônicas do autor. Para alcançar tal objetivo, partimos de algumas 

problemáticas: a escrita da crônica marca uma perspectiva distinta da visão de Mário de 

Andrade sobre o nacional? De que maneira Mário de Andrade trata as temáticas culturais, 

como a arte, a língua e música, discutidas na perspectiva de suas características 

brasileiras? Levantamos como hipótese que, para Mário de Andrade, o nacionalismo não 

é apena uma questão territorial, econômica e política, mas, antes de tudo, cultural. Diante 

disso, esta dissertação organiza-se em três capítulo, sendo que no primeiro, intitulado 

Sobre Crônicas, Nacionalismo e Mário de Andrade, propomo-nos a refletir acerca do 

gênero jornalístico/literário crônica e suas singularidades, que permitem que o tomemos 

como um documento tão pertinente para os estudos historiográficos, tal como o presente 

nesta dissertação. Debruçar-nos-emos, também, neste capítulo, sobre uma discussão 

acerca do nacionalismo e como a literatura foi primordial para as reflexões sobre a nação 

e, finalmente, traremos uma breve trajetória intelectual de Mário de Andrade, levantando 

questões relevantes de sua vida e obra, iniciando o debate sobre como as temáticas da 

cultura nacional e do nacionalismo estão presentes em suas crônicas. Já no segundo 

capítulo, Arte, Língua e Memória sob o olhar e a caneta de Mário de Andrade, 

trataremos de como a língua e a linguagem estão apresentadas nas crônicas, a importância 

da memória e preservação das mesmas para a construção da identidade nacional e como o 

autor as percebe como instrumento de suas ideias nacionalistas. No terceiro capítulo, 

intitulado A Música Nacional nas crônicas de Mário de Andrade, discutiremos como a 

música nacional é tratada nas crônicas mariodeandradeanas e como o autor insere essa 

manifestação artística em seu projeto de cultura nacional.  

 

Palavras-chave: Crônicas; Nacionalismo; Mário de Andrade; Modernismo; Arte 

Nacional;  



ABSTRACT 

 

This text entitled The national culture in Arts, Language and Music: political and 

aesthetic in chronic Mário de Andrade (1933 - 1941) aims to discuss perceptions of the 

relationship between modernism and nationalism in the work of Mario de Andrade, 

especially in his chronicle. To achieve this goal we set out some issues between them 

that the writing of chronic marks a distinct perspective view of Mário de Andrade on the 

national. Another issue relates to the treatment given by Andrade to cultural themes 

such as art, language and music discussed in the perspective of its Brazilian 

characteristics. In this sense, we raised the hypothesis that for Andrade understand 

nationalism is not a territorial, economic and political issue, but, above all, cultural. 

Thus, in the first chapter, entitled On Chronicles, Nationalism and Mário de Andrade, 

we propose to reflect the chronicle and its singularities, that allow so we take as a 

relevant document for historiographical studies, such as present in this dissertation. 

Address we will also, in this chapter, on a discussion of nationalism and how literature 

was central to the discussions on the nation and finally, we bring a brief intellectual 

history of Mário de Andrade, raising important question of your life and work and begin 

the debate about the issues of national culture and nationalism are present in his 

chronicles. In the second chapter, Art, Language and Memory under the eyes and pen of 

Mario de Andrade, we will address how language and the language are presented in the 

chronicles, the importance of memory and preserve the same for the construction of 

national identity and how the author perceives as an instrument of his nationalist ideas. 

In the third chapter, entitled The National Music in chronic Mário de Andrade, discuss 

how the national music is treated in his chronicles and as the author inserts this artistic 

manifestation of nationalism in your project. 

 

Keywords: Chronicles; nationalism; Mário de Andrade; modernism; National Art; 

 

 



SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO .............................................................................................................. 12 

 

1. SOBRE CRÔNICAS, NACIONALISMO E MÁRIO DE ANDRADE .................... 22 

1.1  Crônica: Espaço Fértil Para Cultivar Ideias ............................................................ 22 

1.2  Mário de Andrade e sua Face Cronista .................................................................... 28 

1.3  Nacionalismo: A Marca da Obra Mariodeandradeana ............................................ 34 

 

2 ARTES, LÍNGUA E MEMÓRIA SOB O OLHAR E A CANETA DE MÁRIO DE 

ANDRADE ..................................................................................................................... 53 

2.1  A Pintura .................................................................................................................. 54 

2.2  A Dança ................................................................................................................... 59 

2.3  A Fotografia ............................................................................................................. 61 

2.4  Memória e Patrimônio ............................................................................................. 62 

2.5  A Língua e a Construção da Nação ......................................................................... 65 

 

3 MÚSICA E NACIONALISMO NAS CRÔNICAS DE MÁRIO DE ANDRADE ... 74 

3.1  Reflexões e Pesquisas de Mário Sobre a Música Brasileira .................................... 74 

3.2  Bibliofilia Musical : A Escrita e a Divulgação Sobre a Música Brasileira ............. 78 

3.3  As Raízes Africanas da Música Brasileira .............................................................. 80 

3.4  A Música Urbana ..................................................................................................... 84 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ......................................................................................... 87 

 

FONTES ......................................................................................................................... 91 

 

REFERÊNCIAS ............................................................................................................. 91 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

INTRODUÇÃO 

 

Esta dissertação trata-se de uma pesquisa sobre o conceito de nacionalismo 

presente nas crônicas de Mário de Andrade, escritas no período de 1933 a 1941. 

Pesquisas anteriores1 sobre as crônicas do autor possibilitaram acesso às fontes, 

bem como a livros, artigos, revistas e textos sobre o tema. Além da visita ao IEB 

(Instituto de Estudos Brasileiros) na USP, onde tivemos acesso a um vasto material que 

compõe o acervo sobre o autor salvaguardado nessa instituição. Mário de Andrade é um 

autor reconhecido pelo seu papel como pensador e pesquisador da cultura nacional. Sua 

importância vai além de sua produção artístico-literária já que, 

 

 

[...] ele se tornou parte centralizadora e irradiadora do nosso processo 

interno de inter – relações e continuidade, em que, sob este aspecto, a 

sua maior originalidade é o estilo e a sensibilidade, e a sua maior 

contribuição, a comunhão com a brasilidade. (CASTELLO, 1996, 

p.IX) 

 

 

Nesse sentido, Andrade, além de uma extensa produção literária, tem a vida 

marcada por uma participação ativa em um dos momentos mais importantes da história 

cultural brasileira: a Semana de Arte Moderna de 1922 e, por isso, os estudos da vida e 

obra de Mário de Andrade já figuram no hall das pesquisas históricas. Além disso, 

Mário de Andrade, como cronista, tem sua produção pouco estudada, o que nos instiga a 

pesquisar tão vasto e inexplorado tema. 

Nossas fontes de pesquisa são, portanto, as crônicas coletadas nos jornais e 

reunidas nos livros Música e Jornalismo, Vida Literária e Será o Benedito!  No caso de 

Será o Benedito!, a escolha se justifica pelo fato desta obra conter crônicas raras, de um 

período específico da vida de Mário de Andrade, no qual ele se encontrava  na cidade 

do Rio de Janeiro, a então capital federal. Será o Benedito! reúne 22 artigos e crônicas 

publicadas no jornal Estado de São Paulo, entre 1937 e 1941. 

                                                           
1O trabalho é uma continuação do estudo iniciado no PIBIC 2009/2010, 2010/2011, intitulado Jornalismo e 

Literatura: entre a Memória e a História, em que nos propusemos a verificar como Mário de Andrade 

compreende e formula as noções de erudito e popular através de suas reflexões sobre a cultura negra na 

música popular brasileira, a partir de suas crônicas publicadas no Jornal O Diário de São Paulo. E, 

também, dá prosseguimento ao trabalho de conclusão de curso “Será o Benedito! – Mário de Andrade e a 

arte brasileira nas crônicas de ‘O Estado de São Paulo’ e ‘O Diário de São Paulo’ (1933 – 1941)”, em 

que procuramos entender como o autor percebe as mais diversas manifestações artísticas brasileiras, a partir 

das crônicas publicadas em O Estado de São Paulo e O Diário de São Paulo. 

 



13 
 

Esses escritos versam sobre diversos temas, todos eles relacionados aos mais 

variados tipos de arte. A editora EDUC, de São Paulo, publicou Será o Benedito!,em 

1992, com esses escritos na íntegra, reproduzindo, com fidelidade, a maneira peculiar 

com que Mário de Andrade escrevia, no entanto, não foi possível reproduzir as 

gravuras, pois, de acordo com Giordano (1992) “O que não se copiou totalmente dos 

originais foram as ilustrações, já por dificuldades técnicas, já por sua ausência não 

comprometer a integridade da edição” (GIORDANO, 1992, p. 08). É importante 

explicarmos que, ao final de cada escrito, se inserem notas que indicam o fascículo em 

que o texto apareceu à época que foi publicado e em qual contexto o artigo/crônica foi 

escrito. É interessante lembrarmos que Será e Benedito! foi reeditado pela Editora 

Cosac Naify, em 2008 e reimpresso em 2011. 

Música e Jornalismo reúne, aproximadamente, 160 crônicas que tratam, 

especificamente, sobre música popular brasileira, que foram publicadas pelo Diário de 

São Paulo, entre 1933 e 1935, enquanto Mário de Andrade ainda estava à frente do 

Departamento de Cultura. De acordo com Castagna (1993): 

 

 

Os artigos sobre música que Mário de Andrade publicou no Diário de 

S. Paulo - cerca de 160 – possuem hoje um valor todo especial, 

justificando nosso esforço de reuni-los em volume. Neles encontramos 

os mais curiosos aspectos da crônica musical paulistana do inicio da 

década de 30: as salas de espetáculo, os conjuntos e orquestras, 

descrições de maneiras antigas e bizarras de execução musical [...]. 

(CASTAGNA, 1993, p. XVII). 

 

 

No final de cada crônica está registrado a data e o número do fascículo da 

publicação, com a assinatura de Mário de Andrade.  As crônicas de Música e 

Jornalismo, inicialmente, se limitam a informar o leitor sobre a atuação dos músicos, 

mas, segundo Castagna (1993) 

 

 

[...] já em fins de julho de 1933, os textos de Mário de Andrade 

começam a se tornar bem mais interessantes. O autor passa a não se 

deter apenas nos intérpretes; revela seu pensamento sobre os 

compositores, o valor musical das obras e implicações sociais e 

políticas dos repertórios. (CASTAGNA, 1993, p.XVII). 

 

 

 O livro Vida Literária reúne crônicas selecionadas pelo próprio Mário de 

Andrade, no ano de 1944, que pretendia publicá-las, contudo, morreu antes de 



14 
 

concretizar sua vontade.  Em 1992, por ocasião do centenário de Andrade, que ocorreria 

em 1993, a Edusp/Hucitec lança o livro, sob a organização de Telê Ancona Lopez. As 

crônicas reunidas nesta obra contemplam a contribuição de Mário de Andrade para o 

jornal Diário de Notícias, do Rio de Janeiro, entre 1939 e 1940. Esses textos versam 

sobre críticas de livros lançados na época, revelando, portanto, os critérios de Andrade 

para a crítica literária e evidenciando o panorama da produção literária do Brasil neste 

período. Nesse sentido, “A crítica de Mário de Andrade é exigente e nem mesmo nomes 

célebres são poupados à honestidade dos julgamentos e à franqueza dos comentários” 

(SACHS, 1992, p. XI). O autor, em suas crônicas, faz menção a autores clássicos como 

Homero, Dante, Shakespeare, Vitor Hugo e Eça de Queiroz.  

A partir dessas fontes, esta dissertação tem como objetivos: discutir a relação 

existente entre o modernismo e o nacionalismo e compreender como a cultura nacional 

é abordada na obra de Mário de Andrade, sobretudo, nas suas crônicas.  Para alcançar 

tais objetivos, partimos de algumas problemáticas, entre elas: a escrita da crônica marca 

uma perspectiva distinta da visão mariodeandradeana sobre o nacional? Outra questão 

refere ao tratamento dado por Mário de Andrade a temáticas culturais como a arte, a 

língua e a música, discutindo-as na perceptiva de suas características brasileiras. Por 

fim, problematizaremos, também, a manutenção do pensamento mariodeandradeano nas 

crônicas anteriores e posteriores à sua atuação junto ao Departamento de Cultura de São 

Paulo.  

Será o Benedito! é composto de 22 artigos, são eles: Congresso de Língua 

Nacional Cantada, Pintura Nova, Obras Novas de Cândido Portinari, Catolé do Rocha, 

Um Pintor Peruano, Boas Notícias, Uma Aguarelista, A Exposição Machado de Assis, 

Lucílio de Albuquerque, Eros Volúsia, Franco Cenini, Será o Benedito!, Fantasias de 

um Poeta, O homem que se achou, Desenhos Ingleses, A Reforma de Embu, Moringas 

de Barro, Um Quadro, Uma Capela de Portinari, SPHAN, Errico Bianco, A Gravura 

Alemã e Bibliofilia Musical, escritos entre 1939 e 1941, que, em sua maioria, tratam de 

música, artes plásticas, arquitetura e literatura, exceto dois textos, que são mais 

subjetivos, em tom de crônica e: 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

Mário de Andrade começou a escrever para o quinzenário Suplemento 

em Rotogravura de abril/1939 (fascículo nº133), figurando em quase 

todos os números (exceto nos fascículos nº 136, 143, 147, 148, 149) 

até março/1940 (fascículo nº 154). Há uma interrupção, voltando ele a 

reaparecer em abril/1941 (fascículo nº 179) e prosseguindo em mais 

quatro números (fascículos nº 182, 186, 188, 194), até 

novembro/1941. (GIORDANO, 1992, p.07). 

 

 

 O título do livro, Será o Benedito!, refere-se a uma das crônicas em que Mário 

de Andrade versa sobre amizade e pureza, esse texto é reproduzido, na íntegra, na 

coletânea. Sobre os escritos reunidos no livro, Telê Ancona Lopez observa que: 

 

 

Mário de Andrade, no suplemento do jornal de Júlio de Mesquita, 

aborda os principais acontecimentos na vida cultural do Rio de Janeiro 

e de São Paulo, mormente os da então capital da República, onde 

morou do segundo semestre de 1938 até o início de 1941, quando 

retorna à sua Paulicéia. (LOPEZ, 1992, p.14). 

 

 

O outro livro que utilizaremos como fonte é Música e Jornalismo, obra 

organizada por Paulo Castagna, em 1993, que reúne crônicas escritas por Mário de 

Andrade e publicadas no Diário de São Paulo, entre 31 de maio de 1933 e 30 de julho 

de 1935. Esses escritos são anteriores aos textos presentes em Será o Benedito!. Os 

escritos de Música e Jornalismo versam, exclusivamente, sobre música brasileira, desde 

a música erudita à popular. 

Durante o período em que esteve à frente de uma das divisões do Departamento 

de Cultura, Mario de Andrade não abandonou totalmente suas atividades paralelas, 

sendo contratado, em 1933, pelo Diário de São Paulo para escrever críticas de arte, 

principalmente musical. Segundo Paulo Castagna, “Deveria se responsabilizar pela 

coluna Música em dias de concerto, enviando o texto à redação do jornal logo após o 

evento, para publicação no número do dia seguinte” (CASTAGNA, 1993, p.15). As 

primeiras críticas/crônicas apenas informam o leitor a respeito da atuação dos músicos, 

sem entrar em detalhes do que tange a ordem estética. Contudo, os textos do final do 

mês de julho, de 1933, começam a se tornar mais detalhados: “O autor passa a não se 

deter apenas nos interpretes; revela seus pensamentos sobre os compositores, o valor 

musical das obras e as implicações sociais e políticas dos repertórios” (CASTAGNA, 

1993, p.15). Mário de Andrade revela, em suas crônicas sobre música, suas impressões 

e opiniões não só sobre os intérpretes, os compositores e os músicos, mas sobre as 



16 
 

influências políticas e sociais dos repertórios apresentados nos concertos. 

Para Mário de Andrade, o nacionalismo trata-se da valorização das artes 

brasileiras e da identidade nacional, nesse sentido, o nacionalismo “Tornou-se fonte de 

inspiração, tema e finalidade da produção artística, inclusive a literária, que passa a 

seguir uma diretriz eclética” (PEDROSA, 1992, p.277). É importante destacarmos que a 

Semana de Arte Moderna ocorreu em 1922, ano do centenário da Independência do 

Brasil, cenário mais que propício para a retomada da valorização do tipicamente 

brasileiro e abandono dos estrangeirismos: “[...] nossos intelectuais exprimem a idéia da 

velha e da nova civilização: o Brasil é o organismo sadio e jovem, enquanto a Europa é 

a nação decadente que deve fatalmente ceder lugar à América triunfante” (VELLOSO, 

1993, p.83). 

Os intelectuais nacionalistas brasileiros, sobretudo Mário de Andrade, 

preocupavam-se em encontrar um grupo étnico capaz de representar a brasilidade, a 

identidade nacional e, nesse contexto, o livro Macunaíma, escrito por Mário de Andrade 

e publicado em 1928, se insere como expressão máxima do nacionalismo. 

 Isto é, o nacionalismo caracteriza-se não só por práticas político-econômicas, 

mas também por práticas culturais que visavam à criação de uma identidade nacional 

em que todos os cidadãos poderiam se reconhecer. 

Nas décadas de 1930 e 1940, a política do Estado brasileiro também buscava a 

valorização das questões e aspectos brasileiros: “Na constituição do projeto do Estado 

nacional, literatura e política caminham juntas como irmãs siamesas. A arte é definida 

como o saber mais capaz de apreender o nacional e, portanto, o mais apto para conduzir 

a organização do país” (VELLOSO, 1993, p.90). 

Nesse processo de valorização do nacional, a cidade de São Paulo inseria-se 

como símbolo de modernidade e brasilidade tornando-se, como mostra Mônica Velloso, 

o “Centro industrial, berço do movimento modernista, São Paulo corporifica o espírito 

do progresso e da modernidade” (VELLOSO, 1993, p, 93). Ainda nesse ínterim, 

Mônica Velloso escreve que: 

 

A preocupação com a valorização das nossas tradições culturais e 

folclóricas é plenamente encampada pelos modernistas. Recuperá-las 

significa construir a identidade brasileira, sem a qual seria impossível 

ao país afirmar sua autonomia no panorama internacional. [...] A 

liberdade de expressão é a bandeira de luta do movimento, que 

reivindica a criação de uma nova linguagem, capaz de exprimir a 

modernidade. (VELLOSO, 1993, p.94). 



17 
 

Mário de Andrade foi um intelectual extremamente engajado na valorização da 

cultura brasileira, de modo que o autor possuía um grande acervo assim descrito: 

 

 

Eram cerca de 17.000 volumes sobre literatura, artes plásticas, música, 

história e outras áreas da cultura brasileira [...] Havia também seus 

arquivos com manuscritos, correspondência, fotografias, hemeroteca, 

discos, catálogos e folhetos sobre as manifestações artísticas da época; e 

ainda pinturas, esculturas, desenhos, gravuras, imagens religiosas e 

objetos populares vários. (BATISTA E LIMA, 1998, p.XX). 

 

 

O autor se apresentava, dentro do cenário modernista, como um dos intelectuais 

mais engajados nas pesquisas de campo, isto é, Mário de Andrade viajava pelo Brasil 

observando e catalogando as mais diversas formas de fazer arte, de forma que pudesse 

extrair, dessas manifestações, uma estética nacional. 

No que diz respeito à metodologia dessa dissertação, é imprescindível, antes de 

discutirmos a importância da obra literária como fonte, tratarmos de como o documento, 

de uma forma geral, tornou-se indispensável para a pesquisa histórica. Nesse sentido: 

 
 

Com a escola positivista, o documento triunfa. O seu triunfo, como 

bem exprimiu Fustel de Coulanges, coincide com o do texto. A partir 

de então, todo o historiador que trate de historiografia ou do mister de 

historiador recordará que é indispensável o recurso do documento. 

(LE GOFF, 1990, p.528). 

 

  

Contudo, apenas os textos escritos, oficiais e registrados em cartório eram 

considerados documentos, no entanto os historiadores começaram a sentir os limites 

desta definição. A partir dos Annales é que os precursores da nova História insistiram 

que era necessária uma ampliação da noção de documento:  

 

 

Este alargamento do conteúdo do termo documento foi apenas uma 

etapa para a explosão do documento que se produz a partir dos anos 

60 e que levou a uma verdadeira revolução documental. Esta 

revolução é, ao mesmo tempo, quantitativa e qualitativa. (LE GOFF, 

1990, p.541). 

 

 

 Com a revolução documental, tornaram-se necessários novos arquivos que 

comportassem os mais diversos tipos de documentos, o documento é armazenado agora 



18 
 

em bancos de dados, os quais exigem que o historiador responda às exigências da 

informática. Contudo,  

 

 

Não nos devemos contentar com esta constatação da revolução 

documental e com uma reflexão crítica sobre a história quantitativa de 

que esta revolução é o aspecto mais espetacular. Recolhido pela 

memória coletiva e transformado em documento pela história 

tradicional, ou transformado em dado nos novos sistemas de 

montagem da história serial, o documento deve ser submetido a uma 

crítica mais radical. (LE GOFF, 1990, p.542). 

 

 

Hoje já é constatado de que tudo aquilo produzido pelo homem pode ser 

utilizado como documento pelo historiador para a realização de seus estudos. Devido a 

essa diversidade de documentos, a fase de coleta de dados, ou seja, seleção de 

documentos é mais longa, difícil e perigosa para o processo de pesquisa.  

O documento deve ser “lido”, primeiramente, em sua dimensão material; assim, 

“[...] é possível determinar quais são as formas/tamanhos que um registro escrito pode 

assumir; os elementos (naturais ou não) utilizados na sua confecção; as técnicas 

empregadas na sua fabricação” (SAMARA e TUPY, 2007, p.120). Embora tenhamos 

nos referido, neste momento, a uma fonte escrita, devemos deixar claro que outros tipos 

de documento, como um vaso, por exemplo, podem ser analisados em sua dimensão 

material, descobrindo de que matéria prima foi feito, qual é seu tamanho e de que forma 

foi fabricado, todos esses processos têm uma historicidade.   

 A multiplicidade e utilização de diversos registros (livros, entrevistas, filmes, 

imagens, esculturas, etc.) mostram que a História está, cada vez mais, se associando à 

interdisciplinaridade:  

 

O trabalho com uma ampla gama de registros demanda, assim, novas 

competências do historiador. Estas, porém, não se manifestam apenas 

na dimensão interdisciplinar de métodos e técnicas de pesquisa. 

Torna-se imperioso lembrar que a operação histórica consiste, após ter 

reunido, criticado e dissecado o conjunto de documentos disponíveis, 

em estabelecer encadeamentos entre os diversos componentes do tema 

estudado e construir um discurso atribuindo-lhes coerência e sentido. 

(SAMARA e TUPY, 2007, p.119). 

 

 

   Para atribuir coerência e sentido ao documento é necessário que o historiador 

conheça-o intimamente, ressaltando suas especificidades, o período em que foi 



19 
 

produzido, com que fatos este documento dialoga, quem é o autor do documento, com 

que finalidade e em que contexto este documento foi gerado. É necessário, para a 

realização de uma boa pesquisa histórica, que o historiador responda a todas essas 

questões. Para que o historiador consiga responder a essas perguntas, é necessário que 

conheça a autoria do documento, seu lugar no tempo e seus vínculos com grupos 

sociais. 

 Levando em consideração o tratamento que deve ser dispensado aos 

documentos, como foi mencionado, é que iniciaremos nossos estudos discutindo, em 

particular, a utilização da fonte literária. 

Desde os Metódicos, o uso da literatura enquanto fonte é aceito na História, 

contudo, a partir dos Annales, no século XX, a investigação das obras literárias ganhou 

mais espaço entre o hall dos documentos históricos, pincipalmente a 1ª e 2ª geração dos 

Annales, “A História das Mentalidades, particularmente, abriu espaço para a 

investigação dos textos literários. Lucien Febvre, precursor de tal abordagem, 

demonstrou grande sensibilidade para com esse tipo de fonte” (FERREIRA, 2009, 

p.63). 

A obra literária tornou-se uma fonte riquíssima para o Historiador devendo, 

portanto, ser utilizada como qualquer outro documento, pois a Literatura permite o 

acesso às representações de uma época, uma cultura e um tempo. No entanto,   

 

A historiografia levou algum tempo para admitir que a literatura 

pudesse contribuir para o conhecimento das experiências individuais e 

coletivas de homens e mulheres no tempo. Foi preciso compreender que 

a História também comportava dimensões subjetivas, imaginárias, 

oníricas e ficcionais, tão importantes quanto os acontecimentos 

políticos, sociais e econômicos. (FERREIRA, 2009, p.83). 

 

 

Por meio das obras literárias é possível conhecer o imaginário social de uma 

época acerca de um determinado tema: “A Literatura tomada como documento é fonte e 

testemunha exímia para o estudo dos imaginários sociais à medida em que é um produto 

social e, enquanto tal, revela as condições da sociedade em que ocorre” (BORGES, 

1993, p.33).  Nesse sentido, ainda segundo Borges, a literatura é um produto cultural, 

um fato estético e histórico que expressa “o universo complexo, múltiplo e conflituoso 

no qual se insere” (BORGES, 2000, p.19). 



20 
 

Não devemos ignorar que uma obra literária é escrita através do olhar de seu 

autor e apresenta-nos a visão do literato sobre o evento descrito na obra. Uma obra 

literária, assim como qualquer outro documento, traz uma série de representações, 

contudo, “[...] toda ficção está sempre enraizada na sociedade, pois é em determinadas 

condições de espaço, tempo, cultura e relações sociais que o escritor cria seus mundos 

de sonhos, utopias ou desejos, explorando ou inventando formas de linguagem” 

(FERREIRA, 2009, p.67). 

Nesse sentido, tomaremos a literatura a partir da noção de representação que, 

“[...] é instrumento de um conhecimento mediato que faz ver um objeto ausente 

através da sua substituição por uma ‘imagem’ capaz de o reconstruir em memória e de 

o figurar tal como ele é” (CHARTIER, 1990, p.20). As representações do social não 

são neutras, as pessoas determinam o que lhes é interessante representar, “[...] todo 

documento constitui em si representações de um real, não existindo nenhum texto que 

mantenha uma ‘relação transparente com a realidade que apreende’ ” (BORGES, 

1993, p.33). Isto é, as obras literárias mostram a representação do real pertinente a 

seus autores.  

Ao utilizar as crônicas de Mário de Andrade para esta premissa, compreendemos 

que as mesmas podem auxiliar a descortinar o debate que relaciona a reflexão sobre a 

cultura brasileira e a sua dimensão política e estética na primeira metade do século 

XX. 

Esta dissertação será composta por três capítulos. No 1º Capítulo, Sobre 

Crônicas, Nacionalismo e Mário de Andrade, abordaremos a crônica enquanto fonte 

histórica, as peculiaridades desse documento e como Mário de Andrade as utilizava 

como meio de expressão de suas ideias. Além disso, trataremos do nacionalismo e como 

esse tema vem sendo abordado na literatura brasileira, desde o período colonial, até a 

Semana de Arte Moderna de 1922. E, finalmente, refletiremos sobre a vida e a obra de 

Mário de Andrade e como, à frente do Departamento de Cultura de São Paulo, pôde por 

em prática suas ideias nacionalistas. 

No capítulo 2, intitulado Arte, Língua e Memória sob o olhar e a caneta de 

Mário de Andrade, trataremos de como a arte, a língua e a linguagem estão apresentadas 

nas crônicas e a importância delas para a construção da identidade nacional e como o 

autor as percebe enquanto instrumento de suas ideias nacionalistas. Abordaremos 

também, nesse capítulo, a preocupação de Mário de Andrade com a memória e a 

preservação patrimonial. 



21 
 

No capítulo 3, A Música Nacional nas crônicas de Mário de Andrade, 

discutiremos como a música nacional é tratada nas crônicas mariodeandradeanas e 

como o autor insere essa manifestação artística em seu projeto de nacionalismo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 
 

1.  SOBRE CRÔNICAS, NACIONALISMO E MÁRIO DE ANDRADE 

 

Este capítulo tem como propostas refletir acerca do gênero jornalístico/literário 

crônica e suas singularidades, que permitem que o tomemos como um documento tão 

pertinente para os estudos historiográficos, tal como o presente nesta dissertação. 

Debruçar-nos-emos, também, neste capítulo, sobre uma discussão acerca do 

nacionalismo e como a literatura foi primordial para as reflexões sobre a nação e, 

finalmente, traremos uma breve trajetória intelectual de Mário de Andrade, levantando 

questão relevantes de sua vida e obra, iniciando o debate sobre como as temáticas da 

cultura nacional e do nacionalismo estão presentes em suas crônicas. 

 

1.1  Crônica: Espaço Fértil Para Cultivar Ideias  

 

Propomo-nos, nesta dissertação, compreender quais as percepções de Mário de 

Andrade acerca da cultura nacional, a partir de suas crônicas publicadas entre 1933 e 

1941, desse modo é imprescindível discutirmos sobre esse gênero literário/jornalístico. 

Santos (2005) ressalta a importância de entender a crônica como um texto cultural. De 

acordo com a autora, o conteúdo das crônicas deve ser analisado como “expressão de 

uma temática, mas também a própria forma, revelando as especificidades que dialogam 

com o espaço e com outras formas textuais” (SANTOS, 2005, p. 16).  

Devido a todas as especificidades da crônica e suas diferentes características, 

Afrânio Coutinho (1993) agrupa a crônica sob quatro subdivisões: crônica narrativa, 

cujo eixo é uma história, o que lhe dá feições de um conto; crônica metafísica, que é 

constituída a partir de reflexões filosóficas do autor acerca dos acontecimentos e do ser 

humano; crônica-poema em prosa, que possui conteúdo lírico que demonstra o 

extravasamento do artista diante da vida ou da natureza; e a crônica-comentário, que, 

como o próprio nome já revela, comenta os fatos cotidianos (COUTINHO apud 

BENDER e LAURITO, 1993). Como pudemos observar, através dessa divisão proposta 

por Coutinho, a crônica é um gênero híbrido, pois está situada entre a literatura e o 

jornalismo, seria um meio termo entre esses dois gêneros, por isso a crônica é um 

documento tão caro à historiografia.  

Durante muito tempo, a crônica ficou na marginalidade e a produção de muitos 

cronistas foi esquecida, inclusive a de Mário de Andrade, contudo as pesquisas que têm 

como fonte esses textos têm ganhado destaque nos últimos anos. A crônica é marcada 



23 
 

pela brevidade do tempo, são textos rápidos que visam informar e/ou entreter o leitor no 

caminho até o trabalho, por isso, em sua maioria, as crônicas tratam os assuntos de 

maneira leve, despretensiosa e de fácil compreensão, de forma que o leitor pode se 

inteirar de forma rápida e eficiente dos assuntos mais importantes/ falados do dia. 

 A crônica, geralmente, limita-se a discutir um assunto só ou, inclusive, a própria 

falta de assunto do autor. Quando lemos a produção cronística de um autor, observamos 

os temas de seu maior interesse, os acontecimentos que mais chamam sua atenção e, 

principalmente, seus pensamentos e observações sobre o mundo que o cerca. Nesse 

sentido, a crônica pode ser encarada como: 

 

 

[...] ‘documento’ na medida em que se constitui como um discurso 

polifacético que expressa, de forma certamente contraditória, um 

‘tempo social’ vivido pelos contemporâneos como um momento de 

transformações. ‘Documento’, portanto, porque se apresenta como um 

dos elementos que tecem a novidade desse tempo vivido. 

‘Documento’, nesse sentido, porque imagem de nova ordem. 

‘Documento’, finalmente, porque ‘monumento’ de um tempo social 

[...]. (NEVES apud SCHNEIDER, 1992, p.76) 

 

 

A crônica retrata o período em que está inserida e revela, também, e essa é sua 

principal característica, a interpretação do narrador sobre um determinado assunto. O 

cronista é, portanto, um observador de seu próprio tempo, que comenta, brevemente, 

algum acontecimento e tem como função buscar, entre todas as notícias de maior 

divulgação, aqueles temas que permitissem que ele pudesse abordar problemáticas de 

seu interesse, dando início a um intenso ritual de escrita comum a quase todos os 

autores: 

 

Senta-se ele diante de sua máquina, acende um cigarro, olha através da 

janela e busca fundo em sua imaginação um fato qualquer, de 

preferência colhido no noticiário matutino ou da véspera, em que, com 

as suas artimanhas peculiares, possa injetar um sangue novo. Se nada 

houver, resta-lhe o recurso de olhar em torno e esperar que, através de 

um processo associativo, lhe surja de repense a crônica, provinda dos 

fatos e feitos de sua vida emocionalmente despertados pela 

concentração. Ou então, em última instância, recorrer ao assunto da 

falta de assunto, já bastante gasto, mas do qual, no ato de escrever, 

pode surgir o inesperado. (BENDER, LAURITO, 1993. p. 25). 

 

 

Nesse contexto, entende-se a crônica como uma ferramenta importante para 

compreender o momento em que está inserida, ou seja, uma vez que esse gênero textual 



24 
 

revela algumas características do tempo em que foi criada, tendo como característica a 

interação com a realidade e a sociedade que a cerca, através da interpretação do autor. 

Isto é, observamos a sociedade da época através dos olhos do cronista, uma vez que ele 

“está sempre sujeito ao imponderável do cotidiano, que tanto lhe fornece temas e 

problemas com os quais discutir, quanto modifica e redireciona suas opções iniciais” 

(CHALHOUB et al, 2005, p.15). Portanto, no geral, a crônica é uma produção engajada, 

compromissada com o posicionamento político, cultural e social do autor, desse modo: 

  

As crônicas veiculam discursos e imagens que tratam da cidade, 

o imaginário e as utopias que se projetam sobre o espaço vivido. 

Ao mesmo tempo em que trazem à tona imagens de seu 

presente imediato, também interferem (e buscam mesmo 

interferir) no contexto que as tornou possíveis. (NUNES, 2008, 

p.09) 

 
 

 A história da crônica está intimamente ligada à do jornal no Brasil, por que se 

trata de um texto destinado, no primeiro momento, exclusivamente à publicação nesses 

veículos – apenas mais tarde as crônicas ganharam espaço em outros suportes, tais como 

revistas e livros. No final do século XIX e começo do século XX, chegaram ao país 

várias inovações tecnológicas que modernizaram as cidades: iluminação, calçamento 

das ruas, bondes, ferrovias, construção de teatros, cinemas, instalações de fábricas, entre 

outros; a imprensa teve que se adequar ao ritmo acelerado das máquinas e isso afetou, 

diretamente, as crônicas e o trabalho dos cronistas. Foi neste período em que a crônica 

se consolidou, no jornal, como o espaço reservado à crítica e à opinião, se diferenciando 

dos demais textos jornalísticos que ganharam feições mais informativas. É importante 

reforçar que, neste momento, o jornal era um dos únicos instrumentos formadores de 

opinião, a maneira mais abrangente e eficaz de divulgar ideias era justamente publicá-

las nos jornais mais famosos da época, pois, a imprensa brasileira se fortaleceu,  

 

[...] não só como entretenimento, mas também como combativa e 

engajada com seus artigos, manifestos, notícias, crônicas, efetivando-se 

com o seu poder e importância frente a sociedade brasileira, e levando 

ao leitor um leque de assuntos para que fossem refletidos (MORATO, 

2010, p.36) 

 

 

A crônica, como um gênero mais enxuto e ligeiro, tornou-se o preferido da 



25 
 

maioria dos leitores, que optavam por ler textos curtos às várias páginas de um romance. 

Assim, a crônica ganhou, cada vez mais, espaço nos jornais, que se preocupavam em 

contratar os cronistas mais notáveis para compor sua equipe, dessa forma 

 

 

Com tiragens muito superiores àquelas alcançadas por outras obras 

impressas, os jornais se constituíram nos principais veículos de 

comunicação com o grande público. Apesar das baixas taxas de 

escolaridade e alfabetização, já se mostravam em fins do século XIX 

capazes de atingir, com sua influencia, os mais diversos grupos sociais 

– fato explicado por hábitos como a leitura em voz alta e pela rápida 

difusão oral daquilo que era publicado. (CHALHOUB, et all, 2005, 

p.16)  

 

 

Apesar da alfabetização, naquele momento, ainda ser um privilégio de uma 

pequena parte da população, o jornal e, consequentemente, a crônica se tornaram um 

meio exímio para a divulgação de ideias políticas, culturais, sociais e econômicas, 

configurando, portanto, uma forma de incutir na população essas ideologias e não 

apenas informá-la do que acontecia na cidade, no país e no mundo. 

Para possibilitar que os leitores e ouvintes – já que, como nos ensinou Chalhoub 

(2005) os jornais eram lidos em voz alta para o público não letrado – compreendessem 

mais facilmente o conteúdo dos textos, a linguagem utilizada nas crônicas passou a ser 

mais ágil e acessível, permitindo que o público não tivesse dificuldades para absorver as 

ideias divulgadas: 

 
[...] os cronistas, bem como todos os colaboradores do jornal, 

produziam um escrita próxima à pressa do cotidiano urbano, que cada 

vez mais se acelerava; a perseguição pelo instante foi responsável pelo 

fortalecimento da crônica da imprensa, que parecia funcionar como 

notícia, mas marcadamente diferenciada do noticiário. Era o gênero 

que melhor unia o literário com o jornalismo no contexto em questão. 

O gênero que parecia estar no cerne da percepção de uma aceleração 

do tempo e da busca pela modernização. (NUNES, 2008, p.60). 

 

 

Dessa forma, a crônica é marcada pela brevidade. São textos rápidos lidos no 

caminho para o trabalho, na hora do almoço, entre um gole e outro de café, tendo como 

função informar, entreter e levar o público a refletir sobre política, cultura e a sociedade 

em geral. 



26 
 

 As crônicas das décadas de 20 e 30, do século XX, período do auge do 

modernismo brasileiro, têm ainda mais marcantes os traços de militância e 

combatividade, livres da linguagem rebuscada e acadêmica, amplamente criticada pelos 

modernos. Os modernistas perceberam na crônica uma “arma de luta” irreverente e, ao 

mesmo tempo, direta, que atingia o público com a facilidade e a eficácia que eles 

almejavam, assim, “nos estudos sobre crônica como gênero literário, a década de 30 é 

apontada como o momento de consolidação desse gênero como brasileiro, difundido e 

cultivado por escritores e jornalistas” (BYINGTON, 2005, p.497). Nesse sentido, nossa 

opção pelas crônicas como fontes para essa dissertação se justifica pelo fato de os 

modernistas compreenderem esse gênero jornalístico/literário como um local de luta e 

divulgação de ideias. 

Justamente por essas peculiaridades do gênero e a possibilidade de tirar o seu 

sustento empregando-se em jornais, já que era praticamente impossível sobreviver da 

venda de livros no período, Mário de Andrade desenvolveu uma relação especial com a 

crônica e as escrevia quase que diariamente: 

 

 

Preso a necessidades financeiras, Mário viu-se desgastado pela tarefa 

constante e sentiu o peso dessa obrigação de escrever para o jornal. 

Mas a verdade é que aquele que viveu da fé na arte e nos homens – 

como ele sempre repetia – encontrou na crônica jornalística um forte 

instrumento de ação, já que a frequência e a ligeireza dos artigos, além 

de suscitar a discussão, permitiam-lhe orientar de perto os escritores 

novos, em uma espécie de missão de vida. (SACHS, 1992, p. IX). 

 

 

Isto é, as crônicas permitiam que Andrade ficasse próximo de seus leitores, o 

gênero permitia que o autor utilizasse o coloquialismo atribuindo aos textos a 

vivacidade condizente com os preceitos modernistas, que julgavam importantíssimo uso 

do coloquialismo no texto literário para que o público leitor se sentisse mais próximo do 

que estava escrito e pudesse assimilar melhor o conteúdo apresentado, dessa maneira: 

 

 

[...] estabelecia-se, entre autor e público, uma relação de mão dupla: se 

o cronista fazia de seus artigos um modo de intervir sobre a realidade, 

influenciando os leitores, por outro lado ele era também influenciado 

por eles, cujas expectativas e interesses ajudavam a definir temas e 

formas que passaria a adotar. (CHALLOUB, et all, 2005, p.15). 

 

 



27 
 

Isto é, Mário de Andrade e os demais cronistas estabeleciam, com os leitores, 

uma relação de troca de ideias e de uma possibilidades de novos temas para os próximos  

textos. 

A crônica é, muitas vezes, considerada como um gênero menor, por fugir dos 

padrões estabelecidos na literatura, justamente por que a crônica transita entre a 

literatura e o jornalismo e não pertence a nenhum campo específico, por isso, muitos 

escritores adotavam pseudônimos para que o leitor não confundisse sua carreira de 

romancista – muitas vezes consagrada – com a de cronista. Portanto, podemos afirmar 

que a crônica ocupa um lugar interdisciplinar “[...] deslocando e diluindo fronteiras, em 

que diversos aspectos aproximam-se, revelando inúmeros pontos de convergência entre 

as várias áreas do conhecimento” (SILVA, 2012, p.17). Nesse sentido, “a crônica é uma 

forma de interpretar o tempo vivido. Crônica e tempo estão ligados desde quando a 

função da crônica era historiar, ou seja, narrar um momento vivido” (SILVA, 2012, 

p.21).  Mário de Andrade, por exemplo, em sua ampla produção cronística, tratou dos 

mais diversos temas: música, arquitetura, pintura, folclore, patrimônio, dança, escultura, 

literatura, política, e muitos outros temas que lhe permitiam discorrer sobre o cotidiano 

e demonstram essa faceta interdisciplinar da crônica. A crônica, desse modo, pode ser 

considerada a crítica e o cronista o intérprete de um momento histórico único, em que o 

cotidiano passa a ser fonte da produção do conhecimento, de modo que: 

 

 

[...] o cronista, neste ponto, ajuda o historiador a livrar-se do falso 

pressuposto de que lida somente com o passado. O presente do 

historiador, o cotidiano na crônica e a rotina diária do cronista 

evidenciam um tempo não apenas de alienação, mas de críticas, de 

desejos, de esperanças, de medos que só o tempo cotidiano, vivido, 

presente, pode revelar, seja pela ação, seja pela ideia. (SCHEINDER, 

n.d, p.07). 

 

 

 A crônica, embora muitas vezes marginalizada, é um gênero muito caro aos 

historiadores por que permite o acesso a uma leitura informal e imediata – lembrando 

que as crônicas eram escritas no “calor do momento” – de um determinado 

acontecimento, contendo os pensamentos mais íntimos dos escritores, que passaram a 

madrugada datilografando o texto que sairia da edição do jornal ao amanhecer, “dessa 

maneira, reconhecemos, no campo literário, tanto em crônicas, contos ou romances, 

certo valor histórico, dado que, ao examinarmos os conflitos presentes, é possível 



28 
 

extrair do texto elementos que o tornam testemunho de seu tempo” (VALLE, 2013, 

p.32). Isto é, sob o olhar atento do historiador a crônica pode se tornar – e se torna – um 

testemunho do tempo em que foi produzida e nos ajuda a compreender os 

posicionamentos de seu autor e é a partir dessa perspectiva que analisaremos as crônicas 

selecionadas para o estudo dessa dissertação.  

 

1.2 Mário de Andrade e sua Face Cronista 

 

No dia 09 de outubro de 1893, em São Paulo (SP), nasceu Mário Raul de Moraes 

Andrade, filho de Carlos Augusto de Moraes Andrade e Maria Luísa Leite Moraes 

Andrade. Foi professor, crítico, poeta, contista, romancista, músico e cronista; formou-

se pelo Conservatório Dramático e Musical de São Paulo e lecionou neste mesmo lugar 

posteriormente; foi organizador e participante da Semana de Arte Moderna de 1922, 

sendo leitura indispensável para se entender as faces do Modernismo no Brasil. Nesse 

sentido, foi “considerado por muitos como o ‘Pai da Cultura Brasileira’, ou a figura 

mais representativa da cultura brasileira da primeira metade do século XX, foi o artista 

que mais se destacou dentre o grupo modernista que surgiu da semana de Arte Moderna 

de 1922” (BOLLOS, 2006, p.121).  

Para Mário de Andrade, o modernismo era uma ruptura, uma revolta contra os 

valores e os costumes tradicionais que vigoravam naquele momento. O modernismo 

surgiu para preparar a sociedade para uma mudança de valores e preceitos estéticos. 

Além de se ocupar com questões estéticas, o movimento modernista preocupava-se com 

questões éticas e políticas, principalmente após a Semana de Arte Moderna. 

 

 

Antiacadêmico por excelência, o Modernismo foi um violento 

ampliador de técnicas e mesmo criador de técnicas novas. Impôs o 

verso livre, hoje uma normalidade da nossa poética. Firmou uma 

atualização das artes brasileiras nunca dantes existentes. (ANDRADE, 

1972, p.188).  

 

 

O Modernismo propunha a renovação da produção artística, a nacionalização das 

fontes de inspiração dos artistas brasileiros e, sobretudo, pretendia juntar o moderno 

com o nacional, sem abrir mão da tradição,  

 



29 
 

 

[...] o movimento desencadeado em 1922 passa a inserir-se não apenas 

pelo caráter de originalidade de que se revestiu a sua proposta estética, 

mas igualmente pela maneira, através da qual, repropôs certos 

elementos de núcleo de nosso processo literário e assimilou elementos 

tomados às correntes do pensamento criador da época, ou seja, às 

vanguardas européias. (ÁVILA, 2007, p.30). 

 

 

Os modernistas pretendiam “romper com o projeto cultural dos homens da Belle 

Époque carioca e paulistana” (CONTIER, 2004, p.69). Uma das obras que refletem os 

ideais modernistas é Macunaíma, que foi publicada em 1928 e escrita por Mário de 

Andrade. O autor usa a linguagem de forma livre, fazendo uso do coloquialismo, 

contudo, de acordo com Santos (2005, p. 71), “Mário também criticava o dualismo 

praticado pelos escritores de romance sertanejo, que colocavam uma escrita na boca dos 

caboclos e outra engomada e limpinha nos períodos que lhes pertenciam”. 

Para compreendermos o papel de Mário de Andrade na literatura e nas artes 

brasileiras, é necessário fazermos uma breve introdução sobre o que ocorria em São 

Paulo nas décadas de 1920 e 1930. Nos primeiros 30 anos do século XX, a cidade de 

São Paulo cresceu assustadoramente e em todos os aspectos, vivia em constantes 

mudanças: a chegada de milhares de imigrantes, calçamentos de ruas, construção da 

Catedral da Sé, jardins, cinemas e teatros. São Paulo concentrava, além do poder 

econômico, a vanguarda cultural do Brasil. 

 

 São Paulo aparece sempre como a terra do trabalho, do espírito 

pragmático, da responsabilidade e da seriedade. Mais ainda. Tem o 

poder de síntese por ser capaz de unir energias contraditórias: a da 

ação e a da criação. Por isso São Paulo é simultaneamente Hércules e 

Apolo, é ‘um titã com miolos de Minerva’. (VELLOSO, 1993, p.94). 

 

 

Mário de Andrade teve um papel fundamental no despontamento de São Paulo 

como o polo cultural brasileiro, pois, o primeiro órgão oficial destinado a coordenar as 

atividades artísticas, foi criado em São Paulo, no ano de 1935, chamado de 

Departamento de Cultura e teve Mário de Andrade como seu primeiro diretor. Em 31 

de maio de 1935, Mário de Andrade começou seus trabalhos no Departamento de 

Cultura como diretor da divisão de Expansão Cultural, por isso teve que abandonar 

suas atividades de professor. É importante salientar que, além de Mário de Andrade, 

muitos intelectuais encontraram espaço no funcionalismo público na década de 1930, 



30 
 

convidados por Getúlio Vargas, pois, “[...] uma das preocupações dos ideólogos do 

Estado Novo seria a de mostrar que o regime, para além de um produto político, possuía 

uma sólida base cultural” (VELLOSO apud SILVA, 2012, p.73).  

Após três anos de relevante trabalho, Mário de Andrade saiu do Departamento 

de Cultura para trabalhar no Rio de Janeiro, em 1938. Entretanto, segundo Bollos 

(2006, p. 119), “foi na mídia impressa que parte de sua produção bibliográfica se deu, 

onde podemos destacar muitos artigos, crônicas e textos de crítica literária e musical” 

(BOLLOS, 2006, p.119).  Em sua vida e obra, Andrade revela sua preocupação e amor 

pela arte brasileira, sua obra registra a militância intelectual do autor, sempre em busca 

de novos desafios, com objetivo de tornar a cultura brasileira mais nacional. A 

influência de Andrade foi decisiva em todos os setores do pensamento cultural 

brasileiro. Nesse sentido: 

 

 

Suas contribuições no campo da música, assim como no da literatura, 

corroboram para que ele seja um dos principais, senão o mais 

importante, articulador da cultura brasileira na primeira metade do 

século XX. Sua veia crítica e perspicaz é presente na grande maioria 

de seus escritos sejam eles resenhas, ensaios, crônicas ou romances. 

(BOLLOS, 2006, p.127). 

 

 

É notável a preocupação incondicional de Mário de Andrade com as artes, além 

do seu desejo de tornar a arte brasileira mais nacional e condizente com os preceitos 

modernistas que tanto defendia, é notável, também, sua preocupação obsessiva com o 

contexto cultural brasileiro. Não seria exagero afirmarmos que a produção e a pesquisa 

de Mário de Andrade contribuíram para que as manifestações artísticas brasileiras 

valorizassem seus aspectos nacionais inclusive a “língua portuguesa brasileira”.  

No entanto, com a ditadura de Vargas, Mário de Andrade foi posto para fora da 

diretoria do Departamento de Cultura de São Paulo e deslocou-se para o Rio de 

Janeiro, entre julho de 1938 e fevereiro de 1941. Neste período, Andrade produziu os 

artigos reunidos em Será o Benedito!, obra que é uma das fontes de nossa pesquisa e, 

neste período, se inserem os artigos desta coletânea que estavam escondidos em 

exemplares raros do Suplemento em Rotogravura de O Estado de S. Paulo 

(GIORDANO, 1992). 

Mário de Andrade nasceu e cresceu na cidade de São Paulo e fez dela o palco de 

toda a sua produção literária. O autor viveu no período do despontamento da Paulicéia 

como principal centro econômico e cultural do Brasil, para muitos estudiosos, inclusive, 



31 
 

o intelectual foi um dos responsáveis pelo florescimento cultural da cidade, sobretudo, 

após a realização da Semana de Arte Moderna, ocorrida no entre os dias 13 e 18 de 

fevereiro de 1922, no Teatro Municipal, da qual foi participante e entusiasta. O autor 

dedicou toda sua vida literária para a formação e valorização dos aspectos tipicamente 

nacionais de nossa cultura: 

 
Mário é o pensador-poeta da vida e da estética, que concilia a 

inventividade dionísica a um exaustivo e apolíneo esforço de 

realização. Escrever, para ele, é um ato singular, como toda criação, 

sujeito aos inúmeros meandros da linguagem, do pensamento e da 

ação. (SANTOS, 2005, p.97). 

 

 

Segundo Contier (1994), a Semana de Arte Moderna inseriu-se como parte das 

festividades do centenário da Independência do Brasil, momento ímpar para o resgate 

das questões nacionais e ruptura com a vanguarda européia que, para Mário de Andrade, 

havia dado um golpe contra o povo e lhe impunha seu modelo cultural. Sobre o evento, 

em nota publicada sob o pseudônimo de Hélios, no Correio Paulistano, em 07 de 

fevereiro de 1922, Menochi del Picchia escreveu que:  

 
A Semana de Arte Moderna que constar de três noitadas literárias e 

musicais e de uma grande e complexa exposição de escultura, pintura 

e arquitetura, revelará o que São Paulo possui de mais culto, de mais 

sensacional em arte; realizar-se-á no teatro máximo da cidade, como 

disse, sob os auspícios da elite paulistana, devendo a ela comparecer 

nosso mundo oficial. (DEL PICCHIA, 2008, p.44). 

 

 

O evento, portanto, contou com o apoio de importantes famílias da elite 

paulistana, inclusive os integrantes do grupo dos cinco – Tarsila do Amaral, Anita 

Malfatti, Menotti del Picchia, Mário de Andrade e Oswald de Andrade – que pertenciam 

à famílias quatrocentonas, com exceção de Mário de Andrade.  Este fator demonstra 

certa ironia, pois os modernistas criticavam as elites e a apropriação que elas faziam dos 

estrangeirismos, acreditavam que não era no seio da classe dominante que se 

encontraria a nacionalidade mas, faziam parte dela e contaram com seu apoio político e 

econômico para a realização do evento mais importante, que marca a “inauguração” do 

Modernismo brasileiro: a Semana de Arte Moderna, em 1922. É importante assinalar 

que o Teatro Municipal lotou mesmo com ingressos pagos, “custando a assinatura para 



32 
 

os três recitais 186$000 os camarotes e frisas e as cadeiras e balcões 20$000” 

(COUTINHO, 2004, p. 17), o governador do estado, Washington Luís, e o prefeito de 

São Paulo, Carlos de Campos, compareceram à abertura do evento. Já os veículos de 

imprensa, em sua maioria, mantiveram distância e criticaram o apoio e a participação 

das autoridades, ridicularizando o evento:  

 

De resto, que dirá disto o Sr. Presidente do Estado, que também, 

iludido, se fez representar nesta pagodeira? [...] Digam o que 

quiserem! Mas salve-se a boa imprensa, por um gesto superior e 

definitivo, da passividade em que os sandeus a querem mergulhar. O 

jornal não é bacia de barbeiro. (BOAVENTURA, 2008, p.18). 

 

Além da crítica da imprensa, a própria sociedade paulistana não assimilou a 

Semana de forma positiva, mesmo tendo sido patrocinada por famílias influentes, de 

acordo com Afrânio Coutinho (2004):  

 
Apesar desse privilegiado patrocínio, a Semana repercutiu, entre as 

famílias de São Paulo, como acontecimento escandaloso, e até imoral. 

Tanto que, conforme testemunhos da época, à Semana não se referiam 

na presença das crianças, especialmente das meninas. Os comentários 

nos lares eram cochichados e disfarçava-se a conversa, ou mudava-se 

de assunto, à chegada de pessoas do sexo feminino ou de menores... 

(COUTINHO, 2004, p. 21).   

 

 

  Apesar das numerosas críticas, além de mostrar a produção intelectual paulistana 

do começo do século XX, a Semana, como o próprio nome já demonstra, objetivava 

divulgar os ideais modernistas, que propunham: a renovação da produção artística, a 

nacionalização das fontes de inspiração dos artistas brasileiros e pretendia, acima de 

tudo, aliar o moderno ao nacional, sem jamais perder de vista a tradição. Contudo, 

embora a Semana se voltasse para a problematização do nacional, sua repercussão ficou 

restrita quase que a São Paulo, fato que foi rapidamente explicado pelos seus 

idealizadores, para eles São Paulo é a vanguarda nacional, a locomotiva que puxa a 

nação brasileira. Apesar de ter sido amplamente criticada, principalmente pelos 

intelectuais cariocas e até mesmo ignorada, não podemos negar a importância que a 

Semana de Arte Moderna teve, no sentido de retomar as discussões acerca do nacional, 

iniciadas pelos românticos, principalmente por José de Alencar, nesse sentido: 

 

 



33 
 

[...] relativizadas as questões do estreito nacionalismo, repudiava o 

mesmo ranço bolorento e passadista que se podia registrar nas várias 

literaturas europeias e que precisou do radicalismo das vanguardas 

para atenuá-lo. Os brasileiros estavam dispostos a não mais imitar 

uma certa literatura francesa, uma certa literatura italiana e da mesma 

forma uma determinada literatura portuguesa. (BOAVENTURA, 

2008, p.26). 

 

 

Os modernistas pretendiam construir uma arte nacional que preservasse os 

valores do Brasil, inspirando-se nas cores e nos temas nacionais e nas contribuições dos 

indígenas, negros e brancos para a constituição da cultura do país. Publicado pela 

primeira vez em 1928, Macunaíma reflete os ideais modernistas tornando-se símbolo do 

movimento no Brasil e consolidando a figura de seu autor, Mário de Andrade, como 

importante pensador da cultura brasileira. Macunaíma, além de conter os ideais 

modernistas, foi escrito em linguagem livre repleta de coloquialismos o que reforça a 

preocupação do autor com a língua nacional. 

A produção literária de Mário de Andrade é muito vasta, conta com livros – 

Macunaíma, Amor, Verbo Intransitivo, A Escrava que não é Isaura, entre outros – 

contos, poemas, artigos, mas, foi na crônica que o autor encontrou um instrumento de 

ação. Isto é, para Mário, a crônica é um texto de militância em que poderia expressar 

suas ideias e transmiti-las para o público leitor de maneira eficaz e acessível.  Em suas 

crônicas, 

 

Mário de Andrade procurava não só a reatualização do Brasil em 

relação aos modelos culturais e artísticos importados do exterior, 

como também se preocupava em buscar as raízes nacionais, 

valorizando o que havia de mais autêntico no país. (SANTOS, 2005, 

p.98).  

 

 

As crônicas que o autor publicava nos jornais versavam sobre os mais diversos 

assuntos: música, arquitetura, artes plásticas e folclore, mas todos os textos 

mariodeandradeanos apresentam uma temática em comum: o nacionalismo e o 

engajamento na formação de uma cultura nacional, pois, a preocupação com a 

valorização e a recuperação das questões nacionais é uma marca dos modernistas.  

 

 



34 
 

1.3  Nacionalismo: A Marca da Obra Mariodeandradeana 

 

Antes de partirmos para a análise do nacionalismo na crônica 

mariodeandradeana, é importante apresentar um panorama das discussões acerca do 

tema (nacionalismo) e também como a literatura aparece, em meio a essas discussões, 

enquanto meio de divulgação de ideias e fonte para o Historiador. É importante destacar 

que optamos por iniciar essa discussão a partir do Romantismo, pois, esse movimento 

literário coincide com a independência do Brasil e possui muitas semelhanças com o 

pensamento modernista e mariodeandradeano, cem anos depois.   

A literatura atua como um dos principais meios de divulgação, fomento e 

discussão acerca da questão da identidade e consciência nacionais, de modo que 

podemos observar, na literatura brasileira, a presença de questões nacionalistas desde o 

Romantismo (século XIX). Sendo assim, após a independência do Brasil, em 1822, os 

românticos buscavam construir uma identidade para a nova nação através da figura do 

indígena e do europeu, uma vez que “os intelectuais voltaram-se para a figura do índio, 

idealizando-o, por meio de uma genealogia autóctone e nobre para a elite local. Outra 

referência presente nas obras nacionalistas desse período é a natureza brasileira” 

(CIPRIANO, 2011, p.33). Nesse sentido, a ruptura política com Portugal significaria a 

elaboração que um aparato ideológico que pudesse legitimar o processo de construção 

da Nação. “Tratava-se agora de inventar o Brasil, não apenas no plano geopolítico, mas 

também no plano simbólico, forjando as bases de sua identidade” (SANTOS, 2007, 

p.60). 

É interessante ressaltarmos que os intelectuais do Romantismo pertenciam, em 

sua maioria, a elite econômica e política brasileira, por isso interessava-lhes a 

idealização da pátria e não um discurso crítico da nação, por exemplo: o índio era 

enaltecido como o herói da nação, já o negro, cuja força física movia o Brasil 

economicamente, era totalmente ignorado e mantido na escravidão. Nesse sentido, “o 

Romantismo brasileiro marca o começo de uma literatura nacional, embora seja ufanista 

e idealista, mediadora de um moralismo e de uma visão de mundo e de uma tradição 

externa” (CANDIDO 1999, p. 19). Muitas obras literárias do período tratam o encontro 

entre portugueses e indígenas como pacífico, sem conflitos aparentes, como na obra 

Iracema, de José de Alencar, em que o homem branco se encontra com a índia, os dois 

se apaixonam, geram um filho que, simbolicamente, inicia a nação brasileira. O branco 

e a indígena representam a origem idealizada da nação e, para os românticos, os negros 



35 
 

não figuram nesse arranjo étnico, “No Brasil, a aliança do branco com o índio, 

idealizada porque remota, era mais facilmente admitida do que a aliança com o negro, 

demasiadamente presente e visivelmente outro” (PERRONE-MOISÉS, 1997, p.254).   

Contudo, no final dos anos de 1800, outros autores começaram a dedicar suas 

obras a temas como a abolição da escravatura, proclamação da república e críticas às 

questões religiosas. Nesse contexto, se insere a obra O Navio Negreiro, de Castro Alves, 

que trata do sofrimento extremo dos negros retirados da África, transformados em 

escravos e obrigados a trabalhar no Brasil. Em O Navio Negreiro, e em muitas outras 

obras contemporâneas, o brasileiro deixou de ser apresentado como cordial e pacífico, 

evidencia-se o lado ganancioso, violento e sensual do povo, aquilo que anteriormente 

era escondido passou a ser exposto nas obras literárias. Dessa forma, o papel da 

literatura deixa de ser apenas proporcionar ao leitor imagens belas e idealizadas, mas 

também passa a ter um papel de conscientização social, despertando o leitor para os 

problemas da jovem nação e exigindo mudanças, contudo, “muitos desses intelectuais, 

quando defendiam mudanças na sociedade queriam formar uma nação forte e próspera e 

não havia preocupação em melhorar as condições de vida de grupos de indivíduos, 

como o de negros” (OLIVEIRA, apud CIPRIANO, 2011). Isto é, até esse momento, não 

havia nenhuma preocupação, por parte dos intelectuais, em inserir os negros no contexto 

da nacionalidade e, mesmo após a abolição da escravatura, ficou destinado a eles os 

“piores” trabalhos e condições de vida. 

A literatura se insere como parte do projeto nacionalista brasileiro, pois busca 

interpretar e retratar o Brasil em um momento em que o país passava por grandes 

mudanças políticas, econômicas e sociais. Nesse momento, o nacionalismo se tornou 

essencial para os literatos que deveriam, em suas obras, abordar temas relacionados ao 

Brasil e mostrar o povo brasileiro. 

 No início do século XX, o Brasil ainda era um país essencialmente rural, apesar 

das inúmeras mudanças ocorridas no século anterior, e grande parte da intelectualidade 

brasileira passou a se dedicar à modernização do país:  

 

 

 

 

 

 

 

 



36 
 

As elites burguesas e intelectuais das cidades do Rio de Janeiro e de 

São Paulo, a partir dos fins do século XIX e, em especial, nas duas 

primeiras décadas do XX, imbuídas das ideias de ‘civilização’ e de 

‘progresso’, visavam eliminar os vestígios do ‘atraso’ brasileiro 

simbolizado pela escravidão (abolida em 1988) e pela economia 

marcadamente rural da colônia e do império. Para alguns era 

imprescindível buscar o branqueamento da população e exterminar 

todos os traços culturais que lembravam a ‘barbárie’: danças obscenas, 

como, por exemplo, o maxixe e os ritmos frenéticos e dionisíacos dos 

cordões carnavalescos, e promover o saneamento mediante a 

erradicação de epidemias como varíola e a febre tifoide. (CONTIER, 

2004, p.05).  

 

 

As elites brasileiras, tendo como inspiração o modelo civilizatório francês, 

buscavam eliminar qualquer traço da cultura africana do país na tentativa de apagar de 

nossa história a escravidão e o fato de o Brasil ter sido um dos últimos países do mundo 

a aboli-la. Pretendiam suprimir um traço claro de atraso – a escravidão – com um 

processo acelerado de crescimento e civilização. Aqueles que não correspondiam aos 

ideais estéticos da jovem nação – negros, doentes e pessoas extremamente pobres –, 

foram expulsos dos grandes centros urbanos para os subúrbios e morros, dando origem 

às favelas. Foram construídos teatros, praças, parques, bibliotecas e museus, dos quais 

apenas desfrutaram pessoas brancas e ricas. Na cidade de São Paulo, as mansões das 

famílias mais ricas e influentes da época se converteram em locais de entretenimento, 

onde ocorriam recitais, peças de teatro, saraus e grandes bailes, destacando-se a 

residência da família Freitas Valle, chamada pelo seu proprietário de Villa Kyrial, 

símbolo da chamada Belle Époque paulistana, que recebeu a atriz francesa Sarah 

Bernhart e o tenor italiano Enrico Caruso.  

A partir da década de 1910, os intelectuais se viram em uma situação 

conflituosa: de um lado a influência francesa na arquitetura e nas artes, e a vinda de 

imigrantes para trabalhar nas lavouras e nas novas fábricas; e do outro, a constante 

busca pela construção da nação e de um grupo étnico que poderia representar o país.  

Esses intelectuais acreditavam que os vazios demográficos, a grandeza do território, a 

presença crescente de imigrantes e a pobreza deveriam ser problematizados e encarados 

de frente, “assim, imbuídos de sentimentos de orgulho e resignação, resolveram 

encontrar a identidade nacional, por meio do rompimento com o passado de 

dependência cultural” (CIPRIANO, 2011, p.40). Em meio a esse contexto, o papel do 

intelectual e da literatura ganhou novas feições: os escritores deveriam abrir mão de 



37 
 

temas de cunho pessoal e dedicar suas obras a questões essencialmente nacionais e à 

problematização do Brasil.  

A crise sofrida pela Europa, após o fim da Primeira Guerra Mundial, teve 

reflexos no Brasil e reforçou as ideias nacionalistas no país: a Europa e seus valores 

estavam doentes e ultrapassados, enquanto o Brasil era uma nação jovem e vigorosa 

que, juntamente com todo o continente americano, deveria assumir uma posição de 

protagonista frente ao mundo pós-guerra (VELLOSO, 1993). Nesse contexto, e em 

oposição ao pensamento dos românticos, os nacionalistas passaram a rejeitar a figura do 

colonizador, já que ele suprimia a cultura existente no país para impor a sua. 

No inicio da década de 1920, a cidade de São Paulo estava imersa em um 

sentimento de otimismo e efervescência política, cultural, social e intelectual. Reuniam-

se grupos importantes de pensadores que defendiam a nacionalidade e problematizavam 

a construção de uma identidade brasileira. Em meio a essa agitação acerca do 

nacionalismo é que se insere o Movimento Modernista e a figura de Mário de Andrade  

Para Mário de Andrade, o nacionalismo “é uma teoria política, mês em arte. 

Perigosa para a sociedade, precária como inteligência” (ANDRADE, 1972, n.p). Isto é, 

o nacionalismo xenófobo, que era proposto por muitos, era perigoso para a sociedade, 

vitimava muitas pessoas e era teoricamente fraco. Para ele, pensar o nacional era 

valorizar as artes brasileiras, a identidade nacional, a consolidação do Brasil enquanto 

nação por meio de suas práticas culturais, que refletem os aspectos peculiares à nação 

brasileira. O autor acreditava que o nacionalismo é autoconhecimento e aproximação da 

identidade nacional. Em carta a Joaquim Inojosa, em 1924, o autor explica que: 

 

 

Veja bem: abrasileiramento do brasileiro não quer dizer regionalismo 

nem mesmo nacionalismo = o Brasil pros brasileiros. Não é isso. 

Significa só que o Brasil pra ser civilizado artisticamente, entrar no 

concerto das nações que hoje em dia dirigem a Civilização da Terra, 

tem que concorrer pra este concerto com a sua parte pessoal, com o 

que o singulariza e individualiza, parte essa única que poderá 

enriquecer e alargar a Civilização. (ANDRADE apud CIPRIANO, 

2011, p.47). 

 

 

Portanto, para Mário de Andrade, “não havia o nacionalismo no sentido de 

patriotismo, nem de regionalismo no sentido do exotismo, mas uma incorporação de 

elementos internos da cultura para dinamizar a produção erudita” (CIPRIANO, 2011, 



38 
 

p.47). 

Em Macunaíma: um herói sem nenhum caráter, lançado em 1928, Mário de 

Andrade procura construir a identidade nacional por meio de aspectos de nossa cultura. 

Para tal, recupera o índio como personagem principal de sua obra, fato que não ocorria 

desde o final do romantismo, traz o negro e o branco como partes da miscigenação 

peculiar ao brasileiro. O personagem título é um índio/negro que vai se torna branco ao 

banhar-se nas águas do Rio Araguaia. Essa transformação (índio/negro – branco) é uma 

metáfora para a “multiplicidade de raízes”, que é o que compõe a nacionalidade 

brasileira e também pode ser encarada como uma crítica às políticas de branqueamento, 

ocorridas no século XIX, que buscavam apagar qualquer raiz negra na cultura nacional, 

assim, “os três elementos culturais que Mário de Andrade coloca para o leitor – o índio, 

o negro e o branco – são indissociáveis no brasileiro” (SANTOS, 2009, p.104).  Desse 

modo, 

 

[...] o retrato do Brasil é delineado, nas obras marioandradianas, por 

meio da acepção dos fundamentos que servem de base ao ser nacional, 

ou seja, à identidade do brasileiro apreendida por Mário de Andrade 

durante suas viagens etnográficas pelo país e os estudos que realizou 

para compor suas obras. (FACCHIN, 2012, p.46). 

 

  

Dessa forma, Macunaíma pode ser interpretado como um percurso para a 

construção de uma identidade nacional brasileira. Na obra, Mário de Andrade procura 

falar “da ‘infância do caráter nacional’, adolescente, irresponsável, inconsequente. [...] 

Só voltando à infância da nação era possível se liberar e assumir uma forma própria de 

ser, de nascer de novo” (ALBUQUERQUE JR, 2000, p. 14). O personagem, a partir de 

suas raízes, redescobre a si mesmo, o Brasil e a brasilidade. Os intelectuais nacionalistas 

brasileiros, sobretudo Mário de Andrade, preocupavam-se em encontrar um grupo 

étnico capaz de representar a brasilidade e a identidade nacional e essa busca resultou 

em três grupos – negros, indígenas e brancos – e, principalmente, no resultado da 

mistura dessas três etnias, o mestiço que:  

 

 

[...] foi considerado resultado da fusão étnica entre os diversos sujeitos 

localizados no interior da nação. Se na historiografia tradicional ele 

havia se tornado símbolo da impureza étnica ou ameaça social, no 

modernismo, ao contrário, ele se transformou símbolo da democracia 

social. (QUEIROZ, 2010, p.52). 



39 
 

O mestiço, portanto, foi retirado da marginalidade pelos modernistas e ganhou 

posição de destaque, uma vez que o mestiço reuniria as características mais marcantes 

de brancos, negros e indígenas e seria o verdadeiro brasileiro. A mestiçagem deixou de 

ser algo malvisto e passou a ser encarada como característica própria do brasileiro. 

 A ideia de “povo” foi extremamente pertinente às narrativas modernistas, nesse 

contexto de busca pela nacionalidade, pois, 

 

 

[...] o povo foi considerado a entidade que forneceria a interpretação 

entre diferentes instâncias identitárias individuais e coletivas, devendo 

ser um síntese soberana de todos os outros sujeitos presentes no 

interior da nação. Tratava-se de construir a ideia de uma massa 

homogênea, composta de indivíduos com objetivos, vidas, 

pensamentos e identidades distintos uns dos outros, mas com suas 

diferenças pareadas de forma a equivaler à identidade nacional. 

(QUEIROZ, 2010, p. 134-135). 

 

 

O povo, portanto, tem direito a nacionalidade e a reivindicar seu espaço, pois, 

todo o povo deve reconhecer-se em seu local de origem, ter soberania sobre esse espaço 

e sobre si. Dessa forma, torna-se necessário que o humano tenha uma nação e se 

identifique com um território e isso propicia a busca por imagens e símbolos que 

representem todo um povo. Para os nacionalistas, portanto, “[...] o povo seria o objeto 

número um de suas preocupações; nem tanto naquilo que o povo teria de ser, 

idealmente, numa sociedade industrializada, mas naquilo que ele era inclusive em sua 

miséria, em seu subdesenvolvimento” (SQUEFF e WINISK, 2004, p.88). Isto é, o povo 

interessava aos intelectuais em sua pobreza e rusticidade, pois essas pessoas 

vivenciavam a nacionalidade na sua complexidade, repleta de influências externas 

convertidas em algo novo e incorporadas na cultura brasileira. 

Nesse sentido, o nacionalismo caracteriza-se, portanto, não só por práticas 

político- econômicas, mas também por práticas culturais que visavam a criação de uma 

identidade nacional em que todos os cidadãos pudessem se reconhecer e identificar. 

Nesse contexto, a literatura se insere como uma importante aliada para a busca pela 

identidade nacional, “teoricamente, o nacionalismo independe da literatura, pois o 

significado fundamental de nação, mesmo o mais difundido na literatura, é político. 

Com efeito, há nessa arte uma inegável aspiração nacional [...]” (AMARAL, n.p., n.d.).  

Nesse sentido, o nacionalismo,  



40 
 

 

 

[...] não é apenas uma ideologia, fenômeno superestrutural, ele se 

transforma em práticas econômicas, tecnológicas, políticas, culturais 

que procuram reagir ao processo de internacionalização, que procura 

apaziguar toda a perda de sentido de territórios, de identidades, de 

poder e de riqueza [...]. (ALBUQUERQUE JR, 2000, p. 06). 

  

 

O nacionalismo, em suas diferentes formas, é baseado na ideia de identidade e 

unidade nacional que fornece imagens e símbolos que representam uma realidade 

compartilhada, como se todos os brasileiros tivessem um passado e um elemento em 

comum, nesse sentindo “o nacional significa expressividade, existência de um padrão 

característico e próprio de cultura” (FERNANDES, 1994, p.144). 

 Esses elementos comuns que reúnem os cidadãos fazem com que eles se sintam 

parte de uma nação que, “[...] pertence exclusivamente a um período particular e 

historicamente recente. Ela é uma entidade social apenas quando relacionada a uma 

forma de Estado territorial moderno, o ‘Estado – nação’ [...]” (HOBSBAWM, 1990, p. 

19).  Isto é, a ideia de nação está ligada a ideia de Estado, uma nação só faz sentido 

dentro do contexto de um Estado.  A construção da nação brasileira, portanto, reforçaria 

a ideia de que o Brasil era um Estado forte e unido e a cultura teria um papel 

importantíssimo na produção dessa nação. Dessa forma, “o discurso nacionalista 

participa do dispositivo das nacionalidades, inventa a própria nação, dá-lhe conteúdo e 

sentido, não podendo reduzi-la a uma dimensão única” (ALBUQUERQUE JR, 2000, 

p.04). A proposta nacionalista, elaborada por Mário de Andrade, apreende a nação em 

todas as suas contradições porque, sendo o Brasil um país em construção, contradição e 

indefinição seriam suas marcas. 

Todas as obras de Mário de Andrade retratam a preocupação do autor com a 

questão nacional e trazem suas reflexões sobre o assunto, nas quais podemos cotejar o 

que ele compreende por nacionalismo e cultura nacional. O livro Macunaíma, de 1928, 

já nos dá uma prévia do que Mário de Andrade pensava a respeito do nacional: o Brasil 

seria um país constituído a partir das três raças (negra, indígena e branca) e, no seio da 

miscigenação cultural, a verdadeira brasilidade é encontrada e reconhecida pelo povo e 

ainda: 

 

 



41 
 

[...] o herói sem nenhum caráter liga-se à sua concepção do brasileiro 

enquanto povo sem caráter (ainda) definido. Em sua perspectiva, o 

comportamento do brasileiro se aproximaria de um jovem ainda 

imaturo, em formação. A essa feição, por sua vez, associa-se outra não 

menos importante, a que diz respeito à maleabilidade da sua moral. 

Em outras palavras, a não definição de seu caráter enquanto povo 

incorreria na sua malandragem. (SANTOS, 2009, p.87). 
 

 

 

Desse modo, Mário de Andrade buscava relacionar o “jeitinho brasileiro” à 

imaturidade oriunda da juventude da nação brasileira, país jovem que estava em plena 

efervescência cultural e, segundo ele, caberia aos intelectuais fornecer as ferramentas 

necessárias – escolas, parques infantis, bibliotecas e discotecas públicas, pistas de 

atletismo, museus e preservação patrimonial – para que o povo tivesse condições de se 

expressar e vivenciar sua cultura. Toda essa imaturidade e juventude eram percebidas de 

maneira positiva, pois: 

 
 

[...] o Brasil se tratava de uma nação em formação, recente, nova, 

juvenil, o que trazia, na maior parte das vezes, benefícios tais como a 

vitalidade e certa anarquia, propicia ao momento pelo qual o país 

passava de derrubada de ‘velhos’ valores literários. Já outras nações, 

que já tinham seus processos nacionais acabados, como as europeias 

eram, por sua vez, vistas por esses escritores como velhas e 

decadentes. (QUEIROZ, 2010, p. 155.156). 
 

 

 

 Na crônica Machado de Assis – III2, publicada pelo Diário de Notícias em 25 de 

junho de 1939, Mário de Andrade critica a vida de Machado de Assis e discorre a 

respeito da mestiçagem.  

 
 

Machado de Assis é um fim, não é um começo e sequer um alento 

novo recolhido em caminho. Ele coroa um tempo inteiro, mas a sua 

influência tem sido sempre negativa. Os que o imitam, se entregam a 

um insulamento perigoso e se esgotam nos desamores da imobilidade. 

Fazer de Machado de Assis um valor social, não será forçar um 

socialismo de ilusão em busca de ídolos?... Machado de Assis não 

profetizou nada, não combateu, não ultrapassou nenhum limite 

infecundo. Viveu moral e espiritualmente escanchado na burguesice 

do seu funcionarismo garantido e muito honesto, afastando de si os 

perigos visíveis. Mas as obras valem mais que os homens. 

(ANDRADE, 1993, p.68).  

                                                           
2 Assim intitulada por fazer parte de uma série de crônicas sobre esse escritor. 



42 
 

Nesta crônica, Mário de Andrade faz críticas bastante pontuais à postura de 

Machado de Assis no diz respeito a sua vida, principalmente ao fato de ter vivido aliado 

à burguesia e se sustentando em cargos públicos.  

Contudo, a obra machadiana não é alvo das críticas de Mário, pois, “As obras 

dominam muitas vezes os homens e os vingam deles mesmos” (ANDRADE, 1993, 

p.69).  Segundo o cronista, a obra machadiana trata o mestiçamento do brasileiro de 

uma forma positiva e critica a segregação racial de maneira bastante contundente. Mário 

de Andrade, portanto, conclui que, embora a postura de Machado de Assis não seja, em 

sua opinião, digna de admiração e reverência, sua obra é digna de culto e orgulho.  

Já na crônica A Exposição Machado de Assis, publicada na 1ª quinzena de 

agosto de 1939, no jornal O Estado de S Paulo, Mário de Andrade faz referência à 

exposição comemorativa ao centenário de Machado de Assis e avalia como positivos os 

resultados dessa festividade.   

 

 

Realmente o centenário de Machado de Assis deu lugar a uma das 

mais significativas manifestações de coesão nacional de que se tem 

notícia. Ninguém poderia supor, no início do ano, que a figura do 

genial criador do Brás Cubas comovesse tanto a alma nacional, mas a 

intelectualidade toda do país cerrou fileiras em torno do morto. E o 

mais admirável, o que demonstra realmente que a inteligência 

brasileira está em profundo adiantamento cultural e social, é que as 

manifestações quase todas, com exceção evidentemente das 

acadêmicas e de algumas oficiais, nada têm de apologéticas e 

patrioticamente servis. (ANDRADE,1992, p.49) . 

   
 

 

Nesta crônica, Mário de Andrade se surpreende com a repercussão positiva da 

exposição em comemoração ao centenário de Machado de Assis e, principalmente, com 

a comoção popular que ela causou apesar de a academia ter tentado cercear a 

participação do povo neste evento. Observamos que o autor muda, ou suaviza, sua 

opinião sobre Machado a quem se refere como genial criador de Brás Cubas, em 

detrimento às criticas que Mário faz a ele na crônica escrita apenas dois meses antes, na 

qual ele escreve que Machado, em sua vida pessoal, não inovou em nada. 

 Mário de Andrade explica que a exposição se dividia em 7 seções sobre a vida e 

a obra de Machado de Assis, Infância, Formação, Vida Íntima, Maturidade, 

Crepúsculo, Consagração e Obra. Cada seção trazia documentos pessoais do escritor, 



43 
 

desenhos, fotografias e painéis alusivos à vida e a obra de Machado.  Em contrapartida à 

crônica anterior, na qual Mário escreve que Machado de Assis não se arriscou em sua 

obra, nesta ele elogia o escritor pelos sacrifícios que ele fez pela sua literatura: “Essa 

arte pela qual ele tudo sacrificou, até o equilíbrio da sua humanidade” (ANDRADE, 

1992, p.52). É possível interpretarmos que, ao analisar vida e obra de Machado de 

Assis, Mário de Andrade traça um paralelo com sua própria trajetória. Será que ao 

criticar a vida de Machado, um homem ligado à burguesia e ao emprego público, Mário 

não estaria fazendo uma autocrítica, uma vez que sua vida tem esses traços em comum 

com a do genial criador de Brás Cubas?    

Um dos traços em comum entre eles é a mestiçagem. Tendo puxado os traços 

mestiços de suas avós, Mário chamava atenção nas festas de família se comparado aos 

seus irmãos mais brancos, tinha relacionamento difícil com o pai e teve que conviver 

com a morte do irmão caçula, que era o filho favorito. Desse modo “A posição em falso 

no espaço doméstico juntava-se à feiura, à cor, ao desinteresse pelas coisas de homem, 

pela carreira política, à qual se dedicou o primogênito Carlos” (MICELI, 2009, p.162-

163). Observamos que a questão de sua mestiçagem era algo muito presente na crônica 

mariodeandradeana, na qual ele busca sempre reforçar o caráter positivo da mistura 

étnica do povo brasileiro. Seu desinteresse pelas “coisas de homem” era um dos 

principais motivos dos conflitos com o pai e o avô paterno, por outro lado era bastante 

próximo às mulheres da família, sua mãe, avós, tias, irmãs e, posteriormente, sobrinhas. 

A questão da mestiçagem é muito recorrente na obra mariodeandradeana e é um dos 

temas centrais da obra símbolo do pensamento do autor: Macunaíma.  

 Por ser de origem pobre, assim como Machado de Assis, Mário de Andrade não 

cursou a universidade e procurou compensar a falta de um curso superior estudando, de 

forma autodidata, diversos assuntos – literatura, artes plásticas, arquitetura, música, 

história, filosofia, folclore, etnografia, etc. Outro aspecto comum entre os escritores foi 

o fato de ambos terem vivido dos rendimentos conseguidos em empregos públicos e em 

jornais, Mário de Andrade, especificamente, tirou seu sustento, também se empregando 

em instituições culturais mantidas pelas elites,  

 

O ‘primo pobre’ Mário de Andrade deveu o status de liderança 

intelectual inconteste, de um lado, aos investimentos de monta na 

aquisição de capital cultural e, de outro, ao retorno garantido pela 

expansão das instituições culturais da oligarquia. (MICELI, 2009, 

p.164). 



44 
 

Esses traços comuns entre as vidas dos escritores reforçam a ideia de que ao 

criticar Machado de Assis, Mário de Andrade, já maduro, na casa dos 45 anos estaria 

fazendo uma autocrítica à sua vida ligada diretamente às elites política e econômica e 

aos empregos públicos.   

Em 14 de janeiro de 1940, Mário publica no Diário de Notícias a crônica Um 

olhar sobre a Vida, na qual o autor discute a respeito da seleção de crônicas realizada 

pelo Sr. Genolino Amado e publicada em forma de livro. O autor reflete, também, sobre 

o papel do jornalismo e do jornal: 

 

 

O jornalismo nos leva mesmo a várias leviandades... Até que ponto o 

jornalismo e em partes o jornal, podem ser concebidos como 

verdadeira literatura? É certo que a bocarra esfomeada do jornalismo 

engole de tudo no amplo ventre do jornal, até contos, poesias e 

ensaios. 

Mas tudo isso ou é literatura de livro, escrita em intenção de livro 

futuro e desfolha em jornais pelas necessidades quotidianas da vida, 

ou ficaria de preferência na adega mais preservadora das revistas. De 

vez em quando vai-se lá buscar o vinho envelhecido, que não se 

azedou nem tomou gosto de rolha, nos dá fortes delícias. Talvez as 

únicas páginas legitimamente de jornal, que se ajustem ao conceito 

artístico de literatura, sejam a crônica de vário assunto e a crítica. 

(ANDRADE, 1993, p.140). 

 

 

 Podemos observar que, apesar de ter passado grande parte de sua carreira tirando 

seu sustento dos jornais, o autor reflete até que ponto os textos publicados nesses 

veículos podem ser consideradas literatura, já que, em sua opinião “a bocarra do 

jornalismo engole de tudo no amplo ventre do jornal, até contos, poesias e ensaios”. 

Para ele, já que o jornal aceita de tudo, nem todos os textos publicados nele devem ser 

considerados literatura, publicável em livro, com exceção das crônicas, pois, além de se 

ajustarem à estética da literatura elas abordam os mais variados assuntos e a crítica do 

cotidiano. Mário de Andrade escreve que o livro do Sr. Genolino Amado confirma sua 

tese, ainda não muito refletida, de que os textos jornalísticos mais adequados para 

serem publicados em livro são as crônicas.  

  Na crônica Mestres e Pretextos, publicada em 3 de março de 1940, Mário de 

Andrade escreve que “Os livros se acumulam à espera de crítica... Não. A frase ficou 

pretensiosa. Eu é que me aflijo de ver tantos livros enviados para o jornal, e será preciso 

tratar de vários numa só crônica para cumprir um dever preliminar de gentiliza” 

(ANDRADE, 1993, p.154). Essa crônica demostra que Mário de Andrade, apesar de ter 



45 
 

sido demitido pelo Estado Novo, além de ter mantido seu espaço no jornal, ainda era um 

crítico consagrado que era procurado por editoras e escritoras para escrever sua opinião 

sobre os livros, pois, neste período, ter seu livro citado e elogiado em uma crônica 

mariodeandradeana dava prestígio ao escritor.  

 Já na crônica Noticiário, publicada no dia 05 de maio de 1940, Mário de 

Andrade aborda a questão da arte e sua importância: 

 

  

As artes, especialmente a literatura, implicam de tal maneira a 

complexidade elástica da vida, que a todo instante parecem exorbitar 

de suas funções estéticas, para interferir indiscretamente nos outros 

caminhos do ser. Neste sentido é das mais humanidades perniciosas (e 

intelectualmente errada) essa divisão grosseira das artes em belas artes 

e artes aplicadas. Em verdade tudo são artes aplicadas, e uma obra-de-

arte é tão objeto-de-arte como um copo de cristal lavrado, pela 

utilidade, pelo interesse com que mata esta nossa violenta sede de 

viver. (ANDRADE, 1993, p.184). 

 

 

Para Mário de Andrade, Obra-de-arte é todo o objeto que interfere na vida humana e 

desperta o nosso interesse, daí a importância que o autor dá a ela: como a arte é próxima ao ser 

humano, ela é o meio ideal para a divulgação de ideias. 

 Nesse contexto, a partir das décadas de 1930 e 1940, o autor passou a 

desenvolver mais demoradamente seus pensamentos sobre as questões nacionais e, 

como muitos outros intelectuais, ganhou espaço em órgão públicos, a partir da chegada 

de Getúlio Vargas à presidência da República: 

 

 

[...] o Estado pós-trinta procura instituir um lugar para o ‘intelectual’, 

retirando-o de sua posição de marginalidade, chamando-o a ocupar 

postos de produção de discursos ‘populistas’, discursos esses capazes 

de atrair o povo para as políticas públicas e para o projeto de nação, 

gerido pelo Estado e pelas forças nele hegemônicas diagnosticando as 

problemáticas nacionais e propondo soluções técnicas para elas. 

(ALBUQUERQUE JR, 2000, p.05). 

 

 

A participação dos intelectuais foi de fundamental importância para a 

consolidação da política nacionalista de Vargas, pois, além de mostrar que o Brasil era 

um país politicamente forte, o governo queria expor a base cultural sólida e integrada 

que a nação possuía. 



46 
 

Dentro dessa proposta, Mário de Andrade foi convidado, e aceitou com 

relutância, por seu amigo Paulo Duarte, com a autorização do prefeito de São Paulo, 

Fábio da Silva Prado, para elaborar o projeto e dirigir o recém-inaugurado 

Departamento da Cultura de São Paulo. Vale destacar que a participação de Mário de 

Andrade como diretor do Departamento e redator do anteprojeto do mesmo o elevaram 

ao patamar de idealizador e realizador de formas institucionais e de políticas 

concernentes às suas idéias (SANTOS, 2009). Sancionado no dia 30 de maio, de 1935, 

pelo Ato Municipal nº 831, o Departamento de Cultura tinha por finalidades gerais: 

 

 Estimular e desenvolver todas as iniciativas destinadas a favorecer 

o movimento educacional, artístico e cultural; 

 [...] cooperar em um conjunto sistemático de medidas, para o 

desenvolvimento da arte dramática, [...] da música, do canto, do teatro 

e do cinema; 

 Criar e organizar bibliotecas públicas (...) para a difusão da cultura 

em todas as camadas da população; 

 Organizar [...] parques infantis, campos de atletismo, piscina e o 

estádio da cidade [...]; 

 Recolher, colecionar, restaurar e publicar documentos antigos, 

material e dados históricos e sociais, que facilitem as pesquisas e 

estudos sobre a história da cidade de São Paulo. (ABDANUR, 1994, 

p.266). 

 

 

O Departamento de Cultura compreendia cinco divisões: Expansão Cultural; 

Bibliotecas; Educação e Recreios; Documentação Histórica e Social; e Turismo e 

Divertimentos Públicos. A coordenação de cada uma dessas divisões foi confiada a 

pessoas próximas de Mário de Andrade e Paulo Duarte. Além da direção geral do 

Departamento, Mário passou a coordenar a divisão de Expansão Cultural; Rubens de 

Moraes ficou com a chefia da divisão de Bibliotecas; Nicanor de Miranda assumiu a 

chefia da Educação e Recreios; Sérgio Millet assumiu a Documentação Histórica e 

Social e Nino Gallo ficou na chefia da divisão de Divertimentos Públicos. Todos os 

escolhidos tinham formação e habilidades que lhes permitiam ocupar com competência 

os cargos confiados. 

 Durante o período à frente do Departamento e da divisão de Expansão Cultural, 

o autor pode por em prática muitas de suas teorias e ideais de elaboração, valorização e 

divulgação do nacional, buscou minimizar as diferenças entre cultura erudita e popular, 

organizou seminários com o antropólogo Claude Lévi-Strauss e sua esposa Dina Lévi-



47 
 

Strauss. Desse modo, as questões nacionalistas, alvo de todas as suas preocupações, 

deixaram de ser apenas teorias e se transformaram em práticas políticas, sociais e 

culturais na cidade de São Paulo dos anos 1930, o que reforçou o papel de vanguarda da 

cidade enquanto morada de uma elite intelectual preocupada com a nação, São Paulo 

representava o exemplo da modernidade. Dessa forma: 

 

 

[...] a busca de uma identidade nacional pelos intelectuais paulistas em 

conjunto com a ideia de nacionalização das artes (em especial da 

música) proposta por Mário de Andrade a partir de elementos 

folclóricos tradicionais, inicialmente, agradou os dirigentes políticos 

paulistanos. Portanto, o Departamento de Cultura será largamente 

apoiado pela elite paulistana que clamava por uma urgente 

transformação nacional pela via educacional. (MOYA, 2010, p.33) 

 

 

 Para dedicar-se em tempo integral ao seu trabalho no Departamento de Cultura 

Mário de Andrade publica, em maio de 1935, sua última colaboração na coluna Música, 

do Diário de S. Paulo, reforçando que:  

 

 

[...] além de autor do projeto desse Departamento, foi também 

seu primeiro diretor, dedicando a ele três anos e meio de intenso 

trabalho. [...] Muitos de seus preceitos para o desenvolvimento 

da ‘cultura brasileira’ – uma de suas grandes preocupações – 

ficaram ali caracterizados de maneira substantiva. (ABDANUR, 

1994, p.263). 

  

Mário de Andrade, na direção do Departamento, pôde atuar de maneira mais 

combativa no sentido de catalogar, divulgar as manifestações culturais brasileiras e 

demonstrar que a nossa cultura foi fortemente influenciada pelos indígenas, brancos e 

negros que povoaram o Brasil. Na frente deste órgão: 

 

[...] iniciou as suas primeiras pesquisas de matizes científicos no 

campo do folclore inspirando-se nas obras de Curt Sachs e Horbostal. 

Criou a Discoteca Pública Municipal, em 1935, promoveu a realização 

do I Congresso de Língua Nacional Cantada, em 1937, fundou a 

Sociedade de Etnografia e Folclore, em 1936, patrocinou a Missão de 

Pesquisas Folclóricas, a qual em 1938 realizou um levantamento de 

caráter etnográfico nas regiões Norte e Nordeste do Brasil 

(CONTIER, 2004, p.02). 



48 
 

 O interesse de Mário de Andrade pelo folclore se deve a sua busca por encontrar 

nele algum elemento aglutinador da nacionalidade que precisaria ser preservado e 

estudado. A atuação no Departamento de Cultura sintetiza os esforços do autor, que 

estiveram em toda a sua carreira, o compromisso com a questão cultural brasileira. 

Nesse sentido, “Mário e os intelectuais ligados ao Departamento de Cultura de São 

Paulo, buscavam nas formas tradicionais da cultura popular uma identidade paulista e 

brasileira que colocaria o Brasil no caminho da modernidade” (MOYA, 2010, p.29). 

Mário de Andrade dedicou ao Departamento três anos de trabalho duro, muitos de seus 

ideais referentes à preservação e desenvolvimento da cultura brasileira ficaram 

caracterizados durante esse período.  

 Ainda durante a gestão de Mário de Andrade foi realizada uma pesquisa e foi 

constatado que aproximadamente metade das crianças matriculadas nas Escolas 

Públicas da cidade de São Paulo eram filhas de estrangeiros, isso preocupou os 

intelectuais do Departamento que, para “abrasileirar” essa população, criou uma série de 

medidas educativas visando o público infantil e adulto. Neste contexto foi criado o 

projeto dos Parques Infantis (PI’s), que oferecia atendimento médico e escolar para os 

filhos da população operária que, em sua maioria, era composta por imigrantes. As 

instrutoras ensinavam às crianças cantigas nacionais, desenho e outras manifestações 

artísticas que colocassem os pequenos em contato com a brasilidade em detrimento à 

educação estrangeira que as crianças recebiam em casa. (MELLO, 2006, p.74).  

O programa era voltado para os filhos e filhas dos operários, integrando as 

políticas públicas do governo Vargas voltadas aos trabalhadores, crianças de 3 a 12 anos 

de idade que: 

 

[...] lá produziam cultura e conviviam com a diversidade da cultura 

nacional, quando o cuidado e a educação não estavam antagonizados, 

e a educação, a assistência e a cultura estavam macunaimicamente 

integradas, no tríplice objetivo parqueano: educar, assistir e recrear. 

(FARIA, 1999, p. 62). 

 

 

Desse modo, para Mário de Andrade, desde a infância, o indivíduo deveria 

tomar contato com a diversidade cultural brasileira, aprendendo a reconhecê-la, amá-la 

e valorizá-la. 

O Departamento de Cultura promoveu, também, “concertos públicos” oferecidos 

gratuitamente à população. Os programas dos concertos continham explicações sobre as 



49 
 

peças e os autores, bem como ensinavam ao público como se comportar durante o 

espetáculo, contudo, “embora promovesse de fato o acesso do povo a um bem cultural 

complexo como a música de concerto, faltava a base cultural dada pela educação que 

lhe permitira compreender sua riqueza polifônica [...]” (MELLO, 2006, p.77).  

Outro projeto empenhado foi a criação da seção de Estádios, Campos de 

Atletismo e Piscinas dentro da divisão de Educação e Recreios, inspirados pelos 

franceses, os membros do Departamento decidiram instalar campos e aparelhos para a 

prática de esportes, sobretudo nos bairros operários, a fim de que os moradores 

pudessem aproveitar o tempo livre de forma sadia e desviarem-se de condutas 

inadequadas, como o alcoolismo e o jogo, por exemplo. Isso demonstra que as práticas 

do Departamento de Cultura tinham, muitas vezes, um caráter informativo, pretendiam 

levar à população aos ideais que Mário de Andrade e os demais intelectuais envolvidos 

julgassem correto. 

Outra frente de atuação do Departamento de Cultura foi a realização de viagens 

pelo Brasil, sobretudo para as regiões Norte e Nordeste, a partir de fevereiro de 1938. 

Este projeto, intitulado Missão de Pesquisas Folclóricas, foi um desdobramento da 

Sociedade de Etnografia e Folclore, fundada por Paul Arbousse-Bastide, Pierre 

Monbeig, Claude Lévi-Strauss, Paulo Duarte, Sérgio Millet e Mário de Andrade – 

quando este já havia sido demitido da direção do Departamento. A Missão tinha como 

objetivo gravar, fotografar, filmar e catalogar o maior número possível de manifestações 

culturais das regiões percorridas. Alguns dos resultados obtidos nessa empreitada 

foram: a gravação aproximadamente 169 músicas em discos de 78 rpm; 6 rolos 

cinematográficos contendo 12 manifestações folclóricas; 1060 fotografias; 7000 páginas 

de melodias e poesias coletadas e mais de 700 objetos e documentos diversos 

(CONTIER, 2004, p.02). A Missão era de extrema importância para Mário de Andrade 

por que ele: 

 
 

[...] compreende o nacionalismo como um processo de constante 

pesquisa sobre as características culturais brasileiras; para tanto 

buscou no estudo do folclore e da etnografia os elementos culturais 

primitivos, capazes de estabelecer uma unidade cultural nacional. 

(FACCHIN, 2012, p.11).  

   

                      

Percebemos aqui a importância das características da cultura brasileira na 

concepção de nacionalismo pensada por Mário de Andrade, que é a hipótese que 



50 
 

levantamos para a produção da dissertação. Assim, o Departamento, 

 

 

[...] trabalhou ativamente na construção de uma identidade cultural 

genuinamente paulista e brasileira, em que os elementos constituintes 

da nacionalidade não fossem maculados pelas influências estrangeiras. 

Para Mário de Andrade, tratava-se de divulgar material cultural 

recolhido fora do circuito urbano, haja vista que, sujeito a fluxos 

migratórios excessivos, oestado de São Paulo viu-se desprovido de 

uma autêntica cultura nacional, tornando-se foco de uma cultura 

metropolitana corrompida por bagagens culturais estranhas ao 

contexto nacional. (MELLO, 2006. p. 83-84). 

 

 

Embora o Departamento, e todas as políticas públicas municipais daquele 

momento, objetivassem situar São Paulo em uma posição de baluarte da cultura 

nacional, Mário de Andrade e os demais intelectuais atuantes no projeto entendiam que 

cultura nacional localizava-se, também, no interior. 

Entre 1935 e 1937, Mário de Andrade estava à frente do Departamento de 

Cultura de São Paulo, portanto diminuiu quase que totalmente sua produção cronística 

dedicando-se, integralmente, ao órgão. Uma exceção foi a crônica Decadência da 

Influência Francesa no Brasil (1936) em que Mário de Andrade reflete sobre a 

influência francesa em nossa cultura e o fortalecimento da consciência nacional em 

detrimento da estrangeira:  

 
Mas o Brasil se engrandeceu, tanto no sentido de se nacionalizar e 

adquirir consciência e uso dos caracteres, constâncias, tendências que 

lhe são próprios, como no sentido de se universalizar e adquirir 

consciência e uso das riquezas espirituais do mundo. (ANDRADE, 

1993, p.04). 

 

 

 O autor reflete sobre a transformação ocorrida no público, no sentido de estar 

mais acostumado à música popular, carregada de elementos folclóricos e nacionais e, a 

transformação ocorrida nos artistas que foram obrigados a se moldar às exigências do 

mercado e da nacionalidade. Nesta crônica, o autor retoma os preceitos que defendia 

desde a Semana de Arte Moderna: valorizar o nacional e absorver os aspectos relevantes 

da cultura estrangeira. Mário de Andrade conclui que: 

 



51 
 

Assim, minha opinião é que não há propriamente decadência de 

influência francesa. Os brasileiros continuam a ler enormemente os 

livros franceses, a admirar e amar a França no que ela tem de 

admirável e amável. Apenas, pelo seu próprio engrandecimento, e 

pelas circunstâncias atuais do mundo, o brasileiro não pode mais se 

empobrecer num exclusivo amor... (ANDRADE, 1993, p.05). 

 

 

Portanto, segundo o autor, a influência da França na cultura brasileira não está 

diminuindo, o povo brasileiro continua admirando a cultura francesa, contudo, não há 

mais uma reverência aos estrangeirismos. Para Mário o brasileiro está, finalmente, 

voltado seus olhos, para o próprio país.  

  Em novembro de 1937, Getúlio Vargas, com o pretexto da existência de um 

suposto plano comunista para tomar o poder e sob a eminência de ser derrotado nas 

eleições presidenciais, deu um golpe de estado e instaurou um governo ditatorial no 

Brasil que durou até 1945 e recebeu o nome de Estado Novo. Para facilitar o golpe e 

fortalecer seu poder, Getúlio e seus apoiadores tomaram uma série de medidas como a 

nomeação de interventores para governarem os estados, profissionalização das forças 

armadas e, principalmente, a censura aos órgãos de imprensa realizada pelo DIP 

(Departamento de Imprensa e Propaganda). Além disso, Getúlio Vargas determinou que 

o Congresso Nacional fosse fechado e que os partidos políticos fossem extintos, 

outorgou uma nova constituição federal que lhe conferia plenos poderes.  

Nesse contexto de profundas transformações políticas, Mário de Andrade, ainda 

no ano de 1936, foi convidado pelo Ministro da Educação, Gustavo Capanema, para 

elaborar o anteprojeto visando a proteção de obras de arte e monumentos, o que daria 

origem ao SPHAN (Serviço do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional). Contudo, 

Mário de Andrade viu seu anteprojeto assimilado apenas naquilo que correspondia ao 

projeto de uma Nação. O restante foi adaptado e retirado, dando origem ao projeto 

aprovado, o que desagradou o autor profundamente. Ao ver que seu anteprojeto foi 

modificado e que perdeu aspectos importantes relacionados à identidade nacional, 

Mário de Andrade se posiciona contrário ao Estado Novo, atitude que lhe custou o 

emprego como diretor no Departamento de Cultura de São Paulo.  

 Os anos entre 1937 a 1941 compreendem o período em que Mário de Andrade 

havia sido demitido do Departamento de Cultura de São Paulo, preferiu mudar-se para o 

Rio de Janeiro, onde ficou hospedado na casa de diversos amigos e de lá mandou sua 

extensa contribuição paras os jornais O Estado de S. Paulo e Diário de Notícias. As 



52 
 

crônicas escritas e publicadas nesse período são mais extensas e combativas, embora 

apresentem os mesmos temas, linha de raciocínio e opiniões. O Mário de Andrade dos 

anos 1937 a 1941 (apenas 4 anos antes de sua morte) é extremamente reflexivo e volta 

seu olhar e crítica para sua obra, para o modernismo e, mais uma vez, para o Brasil, 

como observamos na crônica Começo de Crítica (1939).  

 

 

Chego à idade dos quarenta e cinco anos com a esperança ainda 

pairante sobre a vida e os homens. De outra maneira, não iria começar 

agora uma crítica, que imagino mais ou menos sistemática, do 

movimento literário do Brasil. Em todo caso, temos que observar com 

certa desconfiança a imagem que escrevi acima e me brotou de um 

entusiasmo já bastante machucado. É sempre a verde e festival 

esperança, não tem dúvida, mas pairante. O que talvez queira dizer 

que não encontre morro suficientemente firme onde pousar. Mas quem 

sabe lá tudo o que vai de sentimentos e de juízos recalcados numa 

imagem que explodiu?... Por mim, não sei. (ANDRADE, 1993, pp. 

11-12). 

 
 

Observamos que o autor demonstra um pensamento mais maduro e refinado em 

relação às crônicas produzidas em anos anteriores, mais adiante, na mesma crônica, 

Mário reflete sobre sua obra mais conhecida, Macunaíma: 

 
 

Outra obra que me deu desgostos foi o Macunaíma. Sinto que tive nas 

mãos o material de uma obra-prima e o estraguei. Fazendo obra 

sistematicamente de experimentação, jurei no princípio de minha vida 

literária jamais não me queixar das incompreensões alheias. [...] 

Embora graciosa porém não complacentemente tratado, Macunaíma é 

uma sátira irritada, por muitas partes feroz. Mas brasileiro não 

compreende sátira, em vez, acha engraçado. (ANDRADE, 1993, 

p.12). 

 

 

O autor coloca que Macunaíma não foi compreendido pelo público da forma que 

ele desejava, a sátira e a ironia presentes na obra não foram absorvidas pela maioria dos 

brasileiros, que pensavam que a obra tratava-se de uma comédia. Mário de Andrade se 

incomoda com o fato de sua obra não ter alcançado, em sua opinião, seu objetivo, o 

autor acredita que não soube aproveitar a ideia ou o material que tinha em mãos para 

compor a obra. Mário de Andrade volta o olhar para sua própria obra, refletindo o seu 

papel enquanto intelectual e crítico.  



53 
 

2 ARTES, LÍNGUA E MEMÓRIA SOB E OLHAR E A CANETA DE MÁRIO 

DE ANDRADE 

 
Mário de Andrade sempre foi muito preocupado com o estudo, divulgação e 

compreensão da arte brasileira, da linguagem e da memória, nesse sentido, o capítulo 

que se segue tem como objetivo discutir como estes temas inserem-se no projeto de 

nacionalismo proposto por Mário de Andrade e de que forma as reflexões sobre o tema 

aparecem nas crônicas do autor.  

Daremos destaque àquelas crônicas em que Mário de Andrade escreve sobre a 

sua concepção de arte, sobre a pintura, a dança, a fotografia e também sobre a 

importância da memória cultural do país, neste grande projeto político e estético. Para o 

autor a arte tem que servir, aproximar o intelectual do povo 

 

Muito deve a arte brasileira ao espírito polêmico de Mário de 

Andrade. Ele acompanhou de perto, com muitos acertos e alguns 

equívocos, a produção dos artistas nacionais, exercendo sobre eles 

grande influencia. Generoso, sem abandonar o rigor, instigava os 

artistas para que dessem o melhor de si e nisso fossem sempre 

incansáveis. [...] acreditava que o propósito da arte não era meramente 

realizar a beleza, responder apenas pelo valor estético. Para ele, a 

beleza era um consequência; a necessidade primordial da arte era 

refletir o drama humano vivido. (RÉGIS, n.d, p.42). 

 

 
Além do trabalho no Departamento, Mário de Andrade, em seu tempo livre, 

colecionava o maior número possível de obras de escultores, pintores e ilustradores 

brasileiros para perpetuá-las e garantir sua preservação. Com esse objetivo, o autor 

colecionou, ao longo de sua vida, inúmeras obras de artistas nacionais e alguns 

estrangeiros, desde desenhos de Tarsila do Amaral até uma caricatura do escritor feita 

pela artista peruano Victor Morel, Mário gastava grande parte de seu salário de diretor 

do Departamento na aquisição dessas obras. Todo esse acervo foi vendido pela família 

de Mário de Andrade, após a sua morte, para o Instituto de Estudos Brasileiros e 

encontra-se, atualmente, parcialmente exposta na sede do órgão.  

Dessa maneira percebemos que o autor tinha “a necessidade prática de fundir 

arte popular e arte erudita, em busca de um caráter nacional mais expressivo e 

verdadeiro” (FERNANDES, 1994, p.146). Isto é, Mário de Andrade via a necessidade 

urgente de aliar arte erudita e popular e delas extrair a verdadeira essência do nacional. 

Dessa forma, para Mário de Andrade, a arte tinha uma função social além da estética, no 



54 
 

sentido de refletir e ser reflexo dos anseios, necessidades e ideais do artista e da 

sociedade que o rodeia, o autor desejava a expressão de um sentimento nacional de arte, 

o autor:  

 

[...] além de avaliar a obra de seus contemporâneos, também pautava 

sua própria obra. Teve sempre plena consciência das limitações e 

sacrifícios que essa postura lhe impunha, sem, no entanto, deixar de 

considerar toda a criação como um ‘trabalho proletário do arte-fazer’. 

(REGIS, n.d. p.43). 

 

 

As manifestações artísticas, para Mário de Andrade, não tinham como função 

primeira o embelezamento, deveriam, acima de tudo, ser símbolos da brasilidade, 

representar o Brasil e seu povo. Para o autor, o intelectual deveria despertar a população 

para a nacionalidade, para que ela se tornasse participante e ativa na constituição do 

Brasil. 

Dessa forma, para Mário de Andrade, a arte tinha a função de refletir e ser 

reflexo dos anseios, necessidades e pensamentos dos artistas e da sociedade que o cerca 

e, em suas crônicas, o autor buscava avaliar a obra de seus pares e sua própria a partir de 

acordo com esses preceitos.  

A partir da década de 1930, Mário de Andrade começou a defender a cultura 

nacionalista de maneira mais acirrada, depois de ter contato com a estética marxista. 

Nesse sentido, o conceito de arte para o cronista é muito próximo do conceito de cultura 

e sua preocupação era no sentido de que a expressão artística evidenciasse as qualidades 

da cultura nacional.  

 

2.1  A Pintura 

 

Na crônica Pintura Nova, publicada originalmente em 1939, em que Mário de 

Andrade fala da exposição organizada por Quirino Campofiorito na sala de exposições 

da Associação dos Artistas Brasileiros, elogiando o artista que, em sua opinião, 

 

 

[...] teve a boa ideia de convidar para apresentarem seus trabalhos, de 

parceria com os dele, alguns discípulos do pintor Portinari. Saliente-se 

de passagem a alta generosidade de um artista, suficientemente liberto 

de rivalidades, capaz de proporcionar a discípulos de outrem a ocasião 

de se mostrar em público. (ANDRADE, 1992, p.23)  

 



55 
 

Quirino Campofiorito foi um pintor, desenhista, ilustrador e crítico de arte nascido em 

Belém (PA). Além de pinturas impressionantes, Campofiorito também nos legou textos 

importantes para a compreensão de suas obras e a de outros artistas.  

Mário de Andrade pondera que a exposição organizada por Quirino 

Campofiorito foi muito curiosa, pois nela aparecerem três novos pintores (discípulos de 

Portinari): o paulista Ruben Cassa, o carioca Aldary Toledo e o italiano Enrico Bianco.  

Cada um desses novos artistas tem suas peculiaridades: Rubem Costa, na 

opinião de Mário de Andrade é o mais inquieto, experimentador, sujeito a influências e 

“a segurança do desenho, a riqueza intensa do colorido se equilibram numa profunda 

harmonia e numa intimidade raras. Trata-se positivamente de bem belo trabalho” 

(ANDRADE, 1992, p. 24). Mário de Andrade atribui a Aldary Toledo o adjetivo de 

melhor desenhista, de traço seguro e pondera que “há neste jovem artista um natureza 

generosa muito sensível, que o faz entregar-se aos temas e modelos, conseguindo deles, 

certas vezes, muito caráter” (ANDRADE, 1992, p.25). Enrico Bianco é, para o autor, o 

que tem a técnica e orientação estéticas mais firmes, contudo, assevera que:  

 

 

As suas obras nos dão, todas, uma impressão muito cômoda de 

facilidade, mas não creio que a facilidade seja um valor, nem mereça 

elogio. Pelo contrário, as mais das vezes é um escuso perigo, levando 

o artista a se entregar a ela e esquecer-se de si e das graves exigências 

da arte. (ANDRADE, 1992, p. 25). 

 

Enrico Bianco nasceu em Roma (Itália) e veio para o Brasil em 1937, com 24 

anos de idade. Ficou conhecido por ter sido pupilo e colaborador de Cândido Portinari. 

Apesar de ter nascido no exterior, Bianco soube representar em suas pinturas e desenhos 

a cultura brasileira. É à obra de Enrico Bianco que Mário dispensa mais atenção e 

preocupação com o futuro do artista  

 

 

Sinto a obrigação de confessar mesmo um certo temor pelo destino 

deste artista que em nenhum momento de sua vida deverá esquecer 

que o bonito é o maior inimigo do belo. Em todo caso, Enrico Bianco 

apresenta, entre suas obras, um retrato de homem de uma matéria 

muito saborosa e construído com um carinho e uma honestidade 

verdadeiramente filiais. (ANDRADE, 1992, p.26). 

 

 

 Nessa crônica, Mário de Andrade revela suas impressões sobre a pintura, 

pondera que essa forma de arte não pode demonstrar a despreocupação do artista, ou 

parecer cômoda, fácil e desprovida da atenção do pintor. 



56 
 

 Na segunda crônica que analisaremos, intitulada Obras Novas de Cândido 

Portinari, publicada originalmente em 1939, Andrade discorre sobre a encomenda que 

Portinari recebeu para fazer três painéis que decorariam o pavilhão do Brasil na Feira 

Internacional de Nova York. O autor informa que Cândido Portinari  

 

 

[...] executou os três vastos painéis, inspirados na vida popular 

brasileira, que aqui se reproduzem. Apaixonado como está atualmente 

pela pintura mural, o primeiro cuidado do pintor foi criar, por 

processos especiais de preparação da tela e escolha de tintas, um 

material que, sem imitar o afresco, apresentasse características 

idênticas de força, peso e monumentalidade. (ANDRADE, 1992, pp. 

27-28). 

 

 

Mário de Andrade afirma que os painéis foram feitos com liberdade de criação e 

escreve que, apesar de serem três painéis, Portinari conseguiu fazer com que eles se 

harmonizassem como se fossem um só. O autor, elogiando Portinari, escreve que:  

 

 

O que é extraordinário é, dentro dos seus princípios e pintando sempre 

com vagar, o pintor conservar intacta a impressão de impetuosidade 

criadora e de entusiasmo lírico que suas obras atuais nos dão. Nada é 

frio nestas obras novas, tudo arde vigorosamente, dentro da 

composição mais segura, conservando um ar de improviso, de 

movimento, de vida. (ANDRADE, 1992, pp. 28-29). 

 

 

O cronista argumenta que os painéis “só poderiam ser concebidos por alguém 

profundamente brasileiro. Não apenas os costumes, tudo é nosso, o ar, o cheiro, o clima 

nesses painéis” (ANDRADE, 1992, p. 30). Mário de Andrade elogia Candido Portinari, 

pois o pintor conseguiu expressar nos painéis todo sentimento nacionalista que o autor 

defendia que as artes brasileiras tivessem.  Nesse sentido, como aponta Colar (2007): 

 

Mário de Andrade defendeu a imagem de um artista genuinamente 

brasileiro e preferiu, no caso de Portinari, ignorar as origens europeias 

do artista e reforçar seu lado nacional como parte da construção dos 

ideais modernistas. Associar sua imagem ao caipirismo do interior 

paulista significaria aproximá-lo ao ideal nacionalista em construção. 

(COLAR, 2007, p.19) 

 

 

Contudo, acreditamos que Mário de Andrade preferiu não ignorar a origem 

europeia de Portinari, até mesmo porque, o autor não via essa característica de forma 



57 
 

negativa. Para Andrade, Portinari era um artista de origem estrangeira que trouxe 

consigo características europeias e soube incorporá-las na sua arte, fazendo dela algo 

novo e nacional.   

Outra crônica que Mário de Andrade dedica ao pintor é Uma Capela De 

Portinari, publicada em 1941, na qual Mário de Andrade tece suas considerações sobre 

a capela que Portinari havia pintado recentemente na propriedade de sua família, em 

Brodowski. Nessa crônica, Mário de Andrade descreve as características da capela e a 

técnica empregada para pintá-la: pintura à têmpera, que consiste em misturar tinta e 

cola. Sobre isso, Mário de Andrade ensina que: 

 
O processo de pintura usado é à tempera e é difícil explicar por 

palavras todo os partido e variedade de efeitos que o artista obteve. Há 

coloridos de uma intensidade prodigiosa, especialmente certos azuis, 

cor, aliás, em que Portinari sempre foi mestre. (ANDRADE, 1992, 

p.99). 

 

 

O cronista pondera que, se no Brasil a cultura estética fosse mais desenvolvida, 

valorizasse os aspectos nacionais de nossa arte, a cidade de Brodowski se tornaria um 

lugar de turismo artístico.  

 Na crônica Uma Aguarelista, publicada pela primeira vez em 1939, Mário de 

Andrade discorre sobre a obra da pintora pernambucana Francisca Azevedo Leão (que, 

assim como Portinari, retratada o Brasil em suas obras) escrevendo que essa artista se 

encontrou tardiamente, “mas veio enfim a quarta – feira em que pondo o óleo de lado, 

socorreu-se da aguarela , e imediatamente as suas qualidades de intérprete da paisagem 

surgiram francas, sem mais nada que as ocultasse” (ANDRADE, 1992, p.44). O autor 

explica que a aguarela3 “é uma das variedades do desenho e não da pintura e, como 

desenho, conta necessariamente os seus assuntos, coisa que o quadro a óleo pode se 

despreocupar de fazer” (ANDRADE, 1992, p.45). 

  Mário de Andrade elogia a pintora escrevendo que ela “é ao mesmo tempo uma 

verdadeira artista e uma comentadora eficaz de nossas arquiteturas e paisagens 

humanas” (ANDRADE, 1992, p.45). O autor comenta o fato de Francisca Azevedo 

Leão conseguir produzir aquarelas de seguro valor estético, ao mesmo tempo em que 

                                                           
3 Termo escrito segundo a grafia do autor.  



58 
 

consegue reportar assuntos dignos de interesse, monumentos, paisagens e costumes. O 

autor pondera que, sob o ponto de vista técnico, a artista é  

[...] boa desenhista, hábil no fixar a fuga das perspectivas, ‘arejando’ 

com facilidade os seus longes, colorista muito fértil em cambiantes e 

entretons, criadores de tecidos voluptuosamente variegados, a técnica 

de d. Francisca Azevedo Leão tem sempre a delicadeza, a pincelada 

cuidadosa e limitada dos que gostam de documentar. [...] A sua 

pincelada é firme, sempre consciente e voluntariosa, não deixando, 

como é comum nos aguarelistas de hoje, nada aos acasos da mancha 

da cor no papel úmido. (ANDRADE, 1992, p. 47 – 48). 
 
 

 

  Nessa crônica, o autor se mostra profundo conhecedor da técnica da pintura de 

aquarela e elogia Francisca Azevedo Leão por sua disposição a viajar pelo Brasil 

buscando as novas expressões do país, criando uma aquarela brasileiríssima. 

 A crônica que analisaremos a seguir tem como título Lucílio de Albuquerque, 

publicada originalmente em 1939, em que Mário de Andrade relata a morte do pintor 

homônimo e revela que:  

 
 

 

 

Ninguém poderia exigir de mim que morresse de amor ou mesmo 

pudesse de qualquer forma exaltar em seu conjunto, a obra de Lucílio 

de Albuquerque, mas agora que a morte quebrou esses braços, já 

desde alguns tempos doloridos e inutilizados pela doença, confesso 

com franqueza a nunca manifestada simpatia que tinha por esse artista. 

(ANDRADE, 1992, p.53). 

 

 

 Lucílio Albuquerque foi um retratista e paisagista dedicado à pintura histórica e 

à criação de projetos de pinturas decorativas, tendo exposto suas obras dentro e fora do 

país. Mário de Andrade admirava o trabalho do pintor porque ele levava a História e a 

cultura brasileiras para o exterior.  

Para o autor, Lucílio de Albuquerque tem como qualidades a construção de 

desenho e a sensibilidade em relação a formas e cores. Mário de Andrade pondera que:  

 
Lucílio de Albuquerque se interessava pelas pesquisas plásticas novas 

e pelos moços que apareciam, pintando tão diferentemente do que ele 

fazia. Não tentou mudar de rumo, sentia que isso era tarde para sua 

personalidade já feita. Seria uma insinceridade fundamental, apenas 

uma máscara oportunista – e isso não condizia com sua bela 

envergadura moral. Mas não reagiu contra ninguém, nem contra 

nenhum princípio, por mais maluco que parecesse. (ANDRADE, 

1992, p.56). 

 

 



59 
 

Elogia o pintor escrevendo que ele soube ser um homem generoso, 

compreensivo, que nunca limitou a liberdade e prejudicou ninguém e que teve como seu 

discípulo Cândido Portinari. Nessa crônica, pudemos observar que, por mais que 

admirasse a obra de um artista, Mário de Andrade não deixava de conhecê-lo e 

reconhecer suas qualidades técnicas e pessoais. 

Compreendemos que Mário de Andrade, ao elaborar suas críticas sobre a pintura 

de Ruben Cassa, Aldary Toledo, Enrico Bianco, Cândido Portinari, Francisca Azevedo 

Leão, Lucílio de Albuquerque, destaca a pesquisa destes artistas e a brasilidade presente 

nas suas obras seja por meio de suas escolhas temáticas, seja pelo uso de técnicas ou 

cores que se remetem ao Brasil e sua cultura.  

 

2.2  A Dança 

 

A dança também é uma manifestação cultural que foi alvo da preocupação e 

intervenção mariodeandradeana. A crônica que se segue, Eros Volúsia, publicada pela 

primeira vez em 1939, trata de uma manifestação artística diferente das tratadas nas 

demais: dança. Mário de Andrade escreve sobre a bailarina brasileira. Eros Volúsia foi 

uma importante expressão da arte brasileira, a bailarina ganhou destaque internacional 

com sua dança peculiar inspirada na cultura nacional. Apesar de possuir uma formação 

clássica, Eros dançava lundu e maxixe no palco do Teatro Municipal, local que era antes 

destinado apenas à cultura erudita.  Pode-se compreender que Eros Volúsia foi uma 

artista que contribuiu para diminuir o preconceito existente em relação à dança popular, 

para Mário de Andrade, a bailarina:  

 

 

Traz nos músculos e no sangue aquele mesmo grito, aquele mesmo 

ímpeto de um Eros singularmente dionisíaco, que deu à poetisa os 

mais ardentes versos femininos de nossa língua. Mas Eros Volúsia não 

baila sobre ritmos verbais [...] preferiu os ritmos plásticos, e é uma 

bailarina verdadeira. (ANDRADE, 1992, p.58). 

 

 

Mário de Andrade informa que a bailaria alcança nas suas criações, pelo menos 

nas que ele já assistiu, uma expressão viva de realidade sem perder o caráter artístico. 

Para o autor, Eros Volúsia é tipicamente uma bailarina brasileira, pois:  

 

 

 

 



60 
 

 

 

Foi ela a primeira a tentar sistematicamente a utilização artística da 

nossa mímica coreográfica popular, e a transpor sambas, maxixes, 

maracatus, danças místicas do candomblé, e até mesmo as ameríndias 

para o plano da coreografia erudita. E é incontestável que o faz com 

muita inteligência. Algumas das suas criações são deliciosas de 

espírito, ricas de ritmos plásticos inéditos no bailado teatral, e de um 

sabor brasileiro marcado. (ANDRADE, 1992, p.59) 

 

 

Além de exímia bailarina, Eros Volúsia também,   

 

 

[...] se apresentava como uma pesquisadora, a ‘criadora do bailado 

brasileiro’ e como ela costumava dizer, suas coreografias eram frutos 

de uma pesquisa das ‘danças populares brasileiras’ em ‘suas origens’. 

Foi como pesquisadora das raízes da dança tipicamente brasileira que 

seu sucesso foi legitimado. Tanto que o Ministro Capanema, durante o 

governo Vargas, convidou-a a assumir a cadeira de professora de 

dança do Serviço Nacional de Teatro, dentro do espírito nacionalista 

que permeava o ambiente político e intelectual. (MAIA E 

SANTIAGO, 2011, p.04) 

 

 

Mário de Andrade se interessava e elegia o trabalho de Eros Volúsia como um 

dos mais significativos na arte nacional porque, assim como ele, a bailarina viajava pelo 

país observando as danças e músicas nacionais, incorporando esses aspectos populares 

em sua arte, levando-os aos grandes teatros. Segundo Maia e Santiago (2011), Eros 

Volúsia, através de sua dança, cria uma representação de Brasil adaptada para o palco e 

o gosto eruditos.  

O autor explica que Eros Volúsia foi a primeira bailarina a levar aos palcos dos 

teatros as danças tipicamente brasileiras e ressalta a dificuldade da artista em coletar a 

documentação necessária para a elaboração de suas coreografias. Em Eros Volúsia, 

Mário de Andrade demonstra seu apreço pela dança brasileira e pelo trabalho da artista 

de levar aos palcos dos teatros eruditos essas danças pouco conhecidas. 

Mário de Andrade dedicou outra crônica à dança. Intitulada Kitty Bodenheim, a 

crônica publicada em 2 de fevereiro de 1935, traz as reflexões de Andrade Mário de  

Andrade sobre a dançarina Kitty Bodenheim que costuma misturar, em suas 

apresentações as músicas eruditas com o bailado tipicamente negro, realizando nos 

palcos uma dança ritual. Sobre o caráter ritualístico da dança, Andrade (1993) escreve 

que: 

 



61 
 

 

Para rezar, dançam, para caçar, dançam, para guerrear, dançam. Não me 

refiro ao amor, porque este foi sempre a dança sobre os abismos em 

qualquer raça e civilização [...] a dança me  parece  principalmente  uma  

sabedoria  por  isso  dela  converter  em gratuidade artística o próprio 

movimento do ser, aquilo de que o ser mais se utiliza na sua vida 

interessada. (ANDRADE, 1993, p.277) 

 

Para o autor a dança é uma manifestação artística importantíssima, pois está 

presente em vários aspectos do cotidiano, seja em celebrações ou em momentos de luto 

e luta. 

 

2.3  A Fotografia 

 

   Mário de Andrade também reconhecia a importância da fotografia para o 

registro e preservação das manifestações culturais brasileiras e demonstrava grande 

interesse pelo assunto. Através das fotografias tiradas com sua Kodak de Caixote, Mário 

de Andrade buscava representar o Brasil e o brasileiro, tendo inclusive produzido O 

Turista Aprendiz, livro ilustrado com alguns de seus retratos e autorretratos. De acordo 

com Gabara (2004),  

 

 

O tratamento dado por Mário aos retratos fotográficos – sua 

composição formal, legenda e inserção no texto de O Turista 

Aprendiz – expande o papel do retrato como ponte entre o 

hermetismo e a representação figurativa na teoria estética que 

ele desenvolve. (GABARA, 2004, p.172) 

 

 

  Na crônica Fantasias de um Poeta, publicada originalmente em 1939, Mário de 

Andrade escreve sobre a fotomontagem. Alerta ao leitor e pondera que esse novo 

processo artístico (fotomontagem)  

 

 

É tão empolgante, que em pouco tempo vira vício mais pegajoso que 

qualquer outro, perderás tempo de dinheiro, brigarás com a esposa, 

discutirás com os filhos, etc. Pior que futebol ou religião. É a coisa 

mais apaixonante do século. (ANDRADE, 1992, p. 71) 

 

 

O autor explica que a fotomontagem é um processo simples que “consiste 

apenas na gente se munir de um bom número de revistas e livros com fotografias, 



62 
 

recortar figuras, e reorganizá-las numa composição nova, que a gente fotografa ou 

manda fotografar” (ANDRADE, 1992, p.71). Contudo, alerta que, em princípio, as 

fotomontagens ficam bisonhas e mecânicas e, com o passar do tempo  

 

 

O espírito começa a trabalhar com maior facilidade, a imaginação 

criadora apanha com rapidez, na coleção das fotografias recortas, os 

documentos capazes de se coordenar num todo fantástico e sugestivo. 

Os problemas técnicos da luminosidade são facilmente resolvidos, e, 

com imensa felicidade, percebemos que, em vez de uma pura 

brincadeira de passatempo, estamos diante de uma verdadeira arte, de 

um meio de novo expressão! (ANDRADE, 1992, p.71) 

 

 

Mário de Andrade se mostra muito empolgado com a fotomontagem que, em sua 

opinião, é um processo de expressão lírica que revela a cultura, ideais e instintos 

recalcados, e sintetiza escrevendo que “a fotomontagem é uma espécie de introdução à 

arte moderna” (ANDRADE, 1992, p.75). 

 Na crônica O Homem que se achou, publicada pela primeira vez em 1940, 

encontramos algumas considerações de Mário de Andrade sobre fotografia, sobretudo a 

exposição do fotógrafo Jorge de Castro, em que, segundo o cronista, “figuravam uma 

série de retratos de intelectuais brasileiros, paisagens de fotografias ‘de gênero’, para me 

utilizar da terminologia da pintura” (ANDRADE, 1992, p.79).  

Mário de Andrade gostava muito de fotografia, possuía um grande acervo de 

retratos variados, de si mesmo, de amigos, de lugares que visitava. Por isso observamos 

nessa crônica os conhecimentos técnicos desse autor acerca dessa manifestação artística. 

Mário de Andrade afirma que “a fotografia é antes de mais nada um fato de luz, e 

apanha, a bem dizer, campos ilimitados” (ANDRADE, 1992, p.79). 

Durante suas viagens pelo Brasil, Mário de Andrade, sempre acompanhado de 

sua Kodak de Caixote, registrava paisagens, pessoas e, sobretudo, as manifestações 

artísticas que encontrava. Nesse sentido, a fotografia tinha, para ele, uma importância 

inestimável no sentido de registrar aquilo que o autor mais prezava: a arte brasileira. 

 

2.4  Memória e Patrimônio 

 

Mário de Andrade não era apenas um apreciador do evento, das manifestações 

artísticas mais variadas. Era também um defensor da manutenção da memória e do 

patrimônio cultural brasileiro. Em suas crônicas podemos perceber a defesa incisiva que 



63 
 

fazia sobre as políticas públicas voltadas para a preservação da memória arquitetônica e 

cultural do país. 

Na crônica Boas Notícias, publicada originalmente em 1939, Mário de Andrade 

mostra-se alegre com o fato de alguns dos patrimônios arquitetônicos paulistas estarem 

para ser restaurados. Pondera que o Serviço do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional (SPHAN) está se tornando uma das instituições mais ativas no sentido da 

preservação e reconhecimento do patrimônio artístico, arquitetônico e cultural 

brasileiros. Segundo Mário de Andrade, foi escolhido “para salvar imediatamente da 

ruína o que possuíamos de mais vetusto ou mais belo, o forte de São João, na Bertioga, 

a capela de São Miguel e a igreja e convento de Embu” (ANDRADE, 1992, p.40). 

 O autor nos informa que o SPHAN, auxiliado pelo ministério da Guerra, iniciará 

a restauração do forte São João, datado de 1557. Já para a restauração da capela de São 

Miguel, o SPHAN contou com o apoio da Secretaria de Viação. Sobre a capela, o autor 

escreve que:  

 

 

Sem ter beleza externa comparável ao nobre perfil do forte da 

Bertioga, São Miguel é também um dos mais antigos vestígios de 

nosso passado. E, aliás, suas linhas são encantadoras. A sineira é uma 

delícia idílica, de uma rusticidade tão graciosa que os pombos fizeram 

dela marco de seus namoros. (ANDRADE, 1992, p.41). 

 

 

Sobre a igreja de Embu, o autor escreve que sua raridade artística prevalece 

sobre qualquer outro monumento paulista e informa que “o barroco do Embu é de uma 

qualidade raríssima que, pelo estilo, se afasta bastante do barroco que encontramos 

comumente entre nó” (ANDRADE, 1992, p. 42). Nesta crônica, Mário de Andrade 

revela sua preocupação com a preservação do patrimônio artístico – arquitetônico 

paulista, demonstrando seu conhecimento sobre artes, arquitetura e a importância da 

manutenção da memória cultural do país através de seus monumentos.  

 

 

Nesse sentido, o conhecimento aprofundado do passado proposto por 

Mário de Andrade tinha como objetivo encontrar os traços que 

possibilitassem a coesão e a identificação nacional, indispensáveis à 

inovação pretendida e a inserção do país na modernidade. Traços estes 

que para o autor se encontravam nos elementos materiais e simbólicos 

da cultura nacional. (SILVA, 2012, p.18). 

 



64 
 

A preocupação e recuperação do passado era uma constante no pensamento 

modernista. Esses intelectuais preocupavam-se em compreender o Brasil do passado 

para pensar o país do futuro. Contudo, essa proposta modernista de preservação do 

passado foi erroneamente apropriada pelos estadonovistas, pois, segundo Silva (2012), 

utilizavam-na para explicar a origem dos problemas do país e justificar a necessidade de 

um governo centralizador que permitiria atingir a unidade nacional imprescindível para 

o crescimento e desenvolvimento do país.  

Mário de Andrade publicou no jornal O Estado de S. Paulo, na primeira 

quinzena de julho de 1939, a crônica Boas Notícias, em que o autor demonstra sua 

alegria com a restauração do forte de São João, da capela de São Miguel e da igreja do 

convento de Embu, todos em São Paulo. O autor destaca que:  
 

 

 

O Serviço do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, que está se 

tornando, sob a direção de Rodrigo Mello Franco de Andrade, umas das 

mais ativas instituições criadas por Gustavo Capanema, depois dos 

necessários estudos preliminares, vai iniciar ainda este ano os seus 

trabalhos de restauração em terra paulista. (ANDRADE, 1992, p.40) 

 

 

Nessa crônica, Mário de Andrade reforça a importância da preservação 

patrimonial para a salvaguarda da memória brasileira. 

Em uma crônica intitulada A Voz da História, publicada pela primeira vez em 23 

de julho de 1939, Mário de Andrade escreve uma bela metáfora sobre música e História: 

 

 

Na verdade a História não é uma voz apenas, mas um vasto coral, com 

seus baixos bem materialões e apegados aos documentos, seus 

sopranos inventivos e floreados de qualquer melodia, seus tenores 

cueras no esplendor dos dós-de-peito e desafinando frequentes vezes, 

e enfim seus barítonos de máscula definição. [...] Ora, talvez não haja 

nenhum porto do pensamento humano em que a verdade seja mais 

falaz, mais transformista e utilitariamente mudável que a História. 

(ANDRADE, 1993, p.p.85-86). 

 

 

A partir dessa definição de História, o autor situa a “voz” do Departamento de 

Cultura de São como uma das mais representativas do espirito da objetividade. As 

publicações, pesquisas etnográficas e folclóricas, ensaios, parques infantis, bibliotecas, 

discotecas e museus criados pelo Departamento representam, para Mário, uma reação ao 



65 
 

espírito interpretativo e seus excessos líricos. Mesmo após 3 anos de depois de sua 

demissão do Departamento de Cultura de São Paulo, o cronista continua reforçando e 

defendendo o papel desse órgão enquanto uma das vozes da História brasileira. Apesar 

de sua demissão, o autor nutria um sentimento paternal em relação ao Departamento, 

uma vez que, como já explicamos em momentos anteriores, Mário de Andrade foi autor 

do anteprojeto e o primeiro diretor desse órgão.  

 

2.5 A Língua e a Construção da Nação 

 

Após a Independência do Brasil, em 1822, a intelectualidade debruçou-se sobre a 

questão da língua nacional, a fim afastá-la cada vez mais da língua lusitana. José 

Bonifácio, inclusive, defendeu que os brasileiros teriam direito de criar expressões e 

neologismos cultos, no sentido de abrasileirar e enriquecer a língua. Desde então a 

questão da língua tornou-se centro de estudos e debates que visavam catalogar e 

registrar peculiaridades de nosso idioma, que era português, mas com estilo brasileiro. 

A discussão acerca da língua fica mais acentuada no século XIX, com o escritor José de 

Alencar, que aconselha os escritores nacionais:  

 

[...] se quiserem ser entendidos pelo povo, devem falar e escrever na 

língua do povo, com os termos e locuções que ele entende e que 

traduzam os usos e sentimentos, pois o povo deve exercer o seu 

‘inauferível’ direito de imprimir o cunho de sua individualidade, 

abrasileirando o instrumento das ideias no vocabulário e na sintaxe da 

língua. (RIANI, 2008, p.88). 

 

 

Alencar propõe que a língua culta deve se apropriar de termos populares para 

que, além de se tornar mais compreensível, ela ganhe feições mais nacionais, já que a 

língua culta é quase que puramente lusitana, sem praticamente nenhuma intervenção do 

povo brasileiro. 

Seguindo a linha proposta por Alencar no século XIX, a questão da língua 

brasileira foi retomada em 1922, pelo Movimento Modernista. Os modernistas 

pregavam a desvalorização das regras gramaticais em detrimento da linguagem oral, 

pois, segundo Mário de Andrade: 

 

 



66 
 

A língua realmente viva, a que vive pela boca e é irredutível a sinais 

convencionais, é o que dá o sentido expressional duma nacionalidade. 

[...] A fala dum povo é porventura, mais que a própria linguagem, a 

milhor característica, a mais íntima realidade se não de sua maneira de 

pensar, pelo menos da sua maneira de expressão verbal. (ANDRADE, 

1939, p.81). 

 

 

Nesse contexto se insere Mário de Andrade, que dedicou grande parte de seus 

textos, até mesmo cartas para amigos, aos debates sobre a língua brasileira. A língua, 

para Mário, tratava-se de um “fato social” determinante para a formação de uma nação, 

pois “a língua é um consistente fator de identidade da nacionalidade. Ela é importante 

como componente de unificação cultural de um determinado espaço ocupado pelo seu 

povo” (RODRIGUES, 2013, p.103). Isto é, apenas a língua poderia distinguir o Brasil 

das demais nações, através do idioma o brasileiro poderia identificar um compatriota e 

reconhecer-se como tal, mesmo em outro país. 

Por isso, o estudioso preocupava-se em tornar a língua portuguesa brasileira um 

pouco mais nacional e, principalmente, mais acessível ao povo. Até mesmo a ortografia 

de suas obras era escrita – letras eram modificadas, acentos e pontuações retiradas – de 

modo a abrasileirar as palavras e dar-lhes mais sonoridade. Mário de Andrade foi 

duramente criticado pela maneira como empregava a ortografia e por supostos erros 

gramaticais que cometia. Santos (2009) aponta que um dos aspectos mais questionados 

e criticados da escrita modernista se refere aos “erros ortográficos” – como, por 

exemplo, milhor no lugar de melhor – que eram considerados desleixo e desrespeito às 

normas ortográficas e à própria língua. Apesar dessas críticas, o autor continuou a 

empreender seus esforços para a nacionalização da língua e continuou, também, a 

utilizar o brasileiro em todos os seus textos, inclusive na publicação de Macunaíma, em 

que, 

 

[...] traz uma expressão literária ousada para os padrões da época. 

Mistura a sintaxe do Nordeste com a o Braz, com o propósito de 

descobrir e cultivar o português falado no Brasil, insere uma profusão 

de linguagens e termos amazônicos ao lado de vocábulos gaúchos, 

frases feitas, provérbios, regionalismos, brasileirismos, arcaísmos, 

intertextualidades, brincadeiras, aproveitamento de lendas do folclore. 

Andrade traz de volta alguns versos que ficaram adormecidos na 

memória do povo e que reproduzem os primeiros vestígios da 

miscigenação do português europeu com o português americano. 

(RIANI, 2008, p.97). 



67 
 

Nesse sentido, Mário de Andrade, em Macunaíma, sua obra mais importante, 

aborda a questão da língua de uma forma ácida, permeada pela dualidade: “a existência 

de um português escrito solene que obedecia à risca a ‘língua de Camões’ contrastava 

com o brasileiro falado que expressava a criatividade, a inventividade e a irreverência 

do brasileiro” (VELLOSO, 2010, p. 99). O autor criticava, de forma contundente, a 

linguagem ultrapassada dos escritores da época.  

Deparamo-nos, neste momento, com duas línguas distintas: o português, língua 

formal e rebuscada que era utilizada em obras literárias e em correspondências da 

maioria dos intelectuais; e o brasileiro, língua falada, marcada pela simplicidade, 

oralidade e criatividade do povo e marcada, também, pela influência da linguagem dos 

imigrantes que chegavam ao país a partir da década de 1910. Essa divisão da linguagem 

marca a obra mariodeandradeana, sobretudo suas crônicas, pois o autor procura utilizar 

o brasileiro em um local que, por excelência é destinado ao português. Nesse sentido,  

 
 

A proposta de Mário de Andrade de fazer o levantamento da 

linguagem brasileira realiza-se em muitos sentidos – mas é na 

instancia de que a visão unívoca do nacionalismo leva a contradições 

insolúveis que se realiza a plenitude de sua grande contribuição. 

(SQUEFF E WINISK, 2004, p.110). 

 

 

Contudo, vale relembrar que a preocupação com o abrasileiramento da língua 

portuguesa, não é exclusividade de Mário de Andrade, tampouco dos modernistas, 

podemos afirmar que o Modernismo retomou a discussão iniciada por José de Alencar, 

que pensava a “língua brasileira como princípio da autonomia nacional”. Para Alencar 

apenas a soberania de um povo é capaz de transformar a língua. E a independência de 

uma nação é mais que um fato político, é um fato cultural que reflete nas ideias, 

costumes, sentimentos e, principalmente, na língua (SILVA, 2009, p.46).  A 

preocupação com a questão da língua nacional, portanto, já existia desde o Império, 

tanto que alguns jornais do período já traziam discussões a respeito do tema. De modo 

que,  

 

 

 

 



68 
 

[...] a língua nacional converteu-se em um dos focos de maior 

mobilização de intelectuais – das mais diversas especialidades 

nascentes – em torno das questões de linguagem. Perpassado de 

estudos estritamente linguísticos a textos literários, etnográficos, 

históricos, folclóricos, projetos políticos, o assunto esteve em 

evidência e sua discussão se manteve bastante aquecida até, pelo 

menos, as quatro primeiras décadas do século XX. (COELLHO, 2008, 

p.142). 

 

 

Nesse sentido, a língua e a linguagem têm uma função importantíssima, pois a 

palavra é a primeira instituição social. Não é possível que nenhuma sociedade exista 

sem linguagem, uma vez que é ela que estabelece relações entre os indivíduos. Ela, 

desse modo, seria a marca fundamental da brasilidade, uma vez que é através da 

linguagem que a nacionalidade de um indivíduo é confirmada. 

Para Mário de Andrade, o brasileiro – termo que ele empregava para se referir 

ao nosso idioma – passava por diversas transformações e elas dariam à língua 

características peculiares que a tornariam mais nacional, dessa forma, Mário “empenha-

se na pesquisa e no emprego da língua portuguesa tal como ela se configura no Brasil, 

vendo-a como um organismo vivo, dinâmico, a receber, por parte do povo, constantes 

modificações” (LOPEZ, 1996, p.98). As modificações que a língua portuguesa recebeu, 

desde que chegou ao Brasil, são primordiais para transformá-la em brasileiro, por isso 

Mário de Andrade defende que a língua seja empregada da maneira que ela é falada no 

país. 

Na crônica Traduções, publicada originalmente em 13 de agosto de 1939, Mário 

de Andrade retoma a questão da língua e da linguagem ao abordar o aumento das 

traduções de obras estrangeiras para o português e reforça a importância de um emprego 

correto das palavras para a compreensão satisfatória do texto. O cronista reflete que: 

 

 

Na linguagem oral, a palavra é apenas um dos elementos de um 

complexo em que a expressão do rosto, a significação do gesto, a 

inflexão da voz, o próprio conhecimento mútuo entre os 

conservadores, e mil outros elementos, a ação que se faz, o lugar em 

que se está, se ajuntam pra dar sentido intelectual à frase. Ao passo 

que na linguagem escrita, a palavra existe sozinha, suprindo só por si 

todos os outros dados de expressão e conhecimento. (ANDRADE, 

1993, p.98). 

 

 



69 
 

Para o cronista um bom tradutor tem que compreender a alma da palavra, para 

que os diálogos dos romances não fiquem pesados e que os textos acadêmicos fiquem 

mais claros, pois, um texto mal traduzido será mal interpretado. O autor destaca que os 

tradutores devem conhecer intimamente o português brasileiro para que eles possam 

transmitir ao leitor as ideias dos escritores:  

 
É preciso que as nossas casas editoras cuidem mais carinhosamente de 

um problema que me parece capital pra conservação e ao mesmo 

tempo enriquecimento da nossa inteligência expressiva. Paguem 

melhor seus tradutores ou alcancem a sabedoria de ganhar menos e 

viver com fecundidade mais profunda. (ANDRADE, 1993, p.98). 

 

 

O autor demonstra que sua preocupação com a questão da língua nacional, 

importantíssima para a compreensão dos textos traduzidos, ainda estava presente no 

pensamento maduro de Mário de Andrade. 

Todos os esforços de Mário de Andrade, em relação ao brasileiro, tiveram seu 

auge em 1937, quando idealizou e organizou o Congresso de Língua Nacional Cantada, 

um dos últimos eventos realizados durante sua gestão à frente do Departamento de 

Cultura. O Congresso tinha como objetivo abrasileirar a língua nacional e adequar a 

linguagem falada à escrita e à musical. Para que isso fosse possível o evento: 

 
[...] reuniu especialistas em música e linguística para a fixação de 

normas de pronúncia em língua nacional para o canto erudito e o 

teatro. O congresso foi um dos momentos de maior expressão do 

esforço de Mário em promover, através do Departamento de Cultura, 

as bases para a ‘nacionalização da arte e da cultura no Brasil. 

(ABDANUR, 1994, p.269). 

 

 

A motivação desse evento foi a necessidade urgente de se estabelecer a 

pronuncia cantada da língua nacional. Uma das propostas apresentadas pelo Congresso 

de Língua Nacional Cantada foi a organização da língua e da linguagem artística dentro 

de um critério culto, nacional e estético, nesse sentido, o Congresso e Mário de Andrade 

desejavam o abrasileiramento da música e a adaptação das obras clássicas à nossa 

língua. 

 Na crônica Congresso de Língua Nacional Cantada, de 1937, Mário de Andrade 

chama a atenção para a importância deste evento enquanto palco de discussões sobre a 

língua portuguesa brasileira, pois este foi o primeiro evento ocorrido na América do Sul 



70 
 

que teve como objetivo discutir a questão da língua nacional e buscava estabelecer um 

padrão linguístico para as artes de dizer, “pouco importa se ela seja adotada ou não. O 

que interessa em principal é verificar o início de uma ordem, dantes inexistente, de 

preocupações estéticas” (ANDRADE, 1937, p.19). 

O autor relatou que muitos jornais denunciavam, desde os tempos do Império, a 

necessidade de se estabelecer a pronuncia da língua nacional nas músicas e que, quase 

um século depois, é que se fez um congresso para discutir o tema que, segundo ele, 

proporcionaria ao país grande progresso musical. Todo esse esforço em tornar a música 

e a língua brasileira mais nacional se relacionava à vontade de afirmação do Brasil 

enquanto nação e  

 

 

[...] estava vinculado à identificação de características do povo 

brasileiro, de sua cultura que implicou na produção de uma série de 

tecnologias e estratégias, indo desde a publicação de enciclopédias, de 

antologias, de dicionários, de clássicos da literatura brasileira até a 

realização de congressos, movimentos artísticos como o da Semana de 

Arte Moderna. (SERPA, 2001, p.74). 

 

 

A língua brasileira falada, escrita e cantada passou a ser objeto de intervenção e 

estudo como expressão simbólica da nacionalidade retomando os ideais modernistas. 

Para Mário, a brasilidade seria resultado de um processo em que os regionalismos não 

teriam mais sentido em detrimento de uma identidade nacional unitária e forte. A partir 

do Congresso o autor pretendia retomar sua proposta, iniciada na década de 1920 com 

Macunaíma e outras obras, de padronizar a linguagem escrita com a oral, ou seja, as 

palavras seriam escritas da maneira que eram faladas. De modo que: 

 

 

[...] sua proposta resume-se a uma linguagem nova, nos moldes da fala 

do brasileiro comum, com uma grafia inovadora e contraditória, como 

‘cadê’, por o que é feito de, ‘desque’, por desde que; ‘pra’ ou ‘prá’ por 

para; ‘pro’ por para o; ‘prum’, para um; acentuava algumas palavras 

só nos casos em que poderiam apresentar ambiguidade: ‘porêm’ 

(prep.) para distinguir de porem (v.), sem acento; ora acentuava 

palavras oxítonas terminadas em “–em” (ninguém, também) ora 

vinham sem acentuação (‘ninguem’, ‘tambem’ ‘Belem’); grafava 

alternadamente os suarábctis (admirar/adimirar; advogar/adivogar, 

etc.); fazia questão de escrever ‘ua’, quando a palavra seguinte 

começava por ‘m’, pronunciava e grafava ‘rúim’; acentuava ‘porquê’, 

escrevia sistematicamente a conjunção se por ‘si’, causa de muita 

polêmica e crítica. (RIANI, 2008, p.126). 



71 
 

O autor recebeu inúmeras críticas devido à sua nova forma de escrever e 

pronunciar as palavras. Inclusive seu amigo de longa data e também escritor, Manoel 

Bandeira, a quem carinhosamente chamava de Manu, trocou uma vasta correspondência 

com Mário, fazendo críticas contundentes à sua proposta de abrasileiramento da língua, 

argumentando que ela era extremamente radical e fazia com que nosso idioma perdesse 

sua funcionalidade. 

 Nesse sentido, levando em consideração as propostas de seu entusiasta, Mário 

de Andrade, no primeiro Congresso da Língua Nacional Cantada, se propunha a 

estabelecer normas para o canto em nossa língua, uma vez que, a partir da década de 

1930, a educação por meio do canto passou a ser uma preocupação do Estado, que 

tornou obrigatórias as aulas de música nas escolas. Devemos relembrar que Mário de 

Andrade atuava politicamente e, na época da realização do Congresso, ainda estava à 

frente do Departamento de Cultura de São Paulo, órgão responsável pela organização, 

divulgação e financiamento do evento; fatos que demonstram a preocupação governo 

paulistano com o debate sobre língua falada e cantada. Dessa forma,  

 
 

[...] o Congresso da Língua Nacional Cantada proclamou São Paulo 

como sendo cosmopolita, comemorou o chamado movimento 

constitucionalista de 1932 e evidenciou o desejo da intelectualidade 

paulista em colocar para o Brasil um padrão de língua nacional 

cantada [...]. (SERPA, 2001, p.80). 

 

 

Na crônica Congresso da Língua Nacional Cantada, Mário de Andrade reforça a 

preocupação que o acompanhou por toda sua vida e obra: o estudo da língua brasileira 

cantada, falada e escrita, enquanto parte constituinte do patrimônio cultural brasileiro, 

sendo esta necessária para a valorização de nossa cultura. O Congresso de Língua 

Nacional Cantada ter ocorrido durante a gestão de Mário de Andrade como diretor do 

Departamento de Cultura demonstra o comprometimento do autor com a questão da 

língua e da linguagem e sua atuação política no sentindo de ampliar as discussões a 

cerca da necessidade de adequar a língua da literatura à língua das ruas, pois: 

 

 

 

 

 

 

 



72 
 

[...] o congresso de Língua Nacional Cantada, considerado como 

espaço arejado constituiu-se juntamente com os outros congressos em 

lugares de articulação de estratégias, definição de práticas 

intervencionistas por intelectuais formados na cultura política 

nacionalista. [...] Guerra de língua em prol da constituição da 

nacionalidade, propondo uma maneira unificada de falar e, por 

conseguinte, trabalhando também, no sentido da criação da distinção 

social através da língua. (SERPA, 2001, p.72) 

 

 

O desejo de buscar o Brasil, recorrente no Modernismo, está vinculado à 

identificação das características do povo brasileiro e nada é mais característico de um 

povo do que a língua e a linguagem escrita e falada. Nesse sentido, a língua brasileira 

escrita e falada passou a ser objeto de intervenção para que pudesse constituir uma forte 

expressão de brasilidade. O Congresso consolidou o desejo dos intelectuais brasileiros 

em instituir, para o país, um padrão de língua nacional cantada.  

 Nesse processo de valorização do nacional, através de vários elementos, dentre 

eles, a língua e a linguagem, a cidade de São Paulo inseria-se como símbolo de 

modernidade e brasilidade, berço da Semana de 22. A cidade de São Paulo, além de ser 

a cidade mais rica do país, também era sua vanguarda cultural e buscava ser palco de 

reflexões sobre a brasilidade em contraposição a capital federal – Rio de Janeiro – que 

nos tempos de Império se configurava nos moldes de Paris.  

Para os participantes do Congresso a língua é parte fundamental da cultura do 

país, portanto, é indispensável para a formação das identidades nacional, Mário de 

Andrade acredita que:  

 

[...] a palavra tenha uma ação real sobre a sensibilidade humana. Esta 

ação ocorre através da memória, que nos remete a sensações vividas. 

Embora a memória da vida experimentada enfraqueça com o tempo, 

para revivê-la, o ser humano a recria através de palavras. De modo 

mais amplo, a língua nacional seria portadora da memória individual e 

coletiva de uma expressão firmada de maneira gradual e inconsciente 

no homem brasileiro desde o início da nossa formação. 

(BAROGENO, 2007, p.38). 

 

 

Desse modo, a unificação da língua permitiria a melhor compreensão do passado 

do Brasil e de elementos da cultura do país.  O intuito de Mário de Andrade em 

abrasileirar a língua se dava até mesmo no título de suas obras e em seus textos, cartas, 

poemas, crônicas, contos e romances, nos quais utilizava o brasileiro ao invés do 

português, como por exemplo em uma crônica da série Os Congos, de 1934, o autor 



73 
 

escreve “Pra nóis tudo trabaiá!” reproduzindo a fala dos negros escravizados. Mário 

passou a reproduzir a língua falada na escrita, da forma que ela – língua falada – era 

apresentada nas conversas informais das camadas mais pobres da sociedade. Outro 

ponto importante abordado no Congresso e que permeou toda a obra 

mariodeandradeana, principalmente sua produção cronística, foi o estudo da música, 

sobre a qual dissertamos a seguir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



74 
 

3 MÚSICA E NACIONALISMO NAS CRÔNICAS DE MÁRIO DE ANDRADE 

 

 

Este capítulo tem como objetivo discutir como a música é compreendida dentro 

da proposta nacionalista pensada por Mário de Andrade. Dentre as manifestações 

artísticas estudadas pelo autor, a música era sua preferida e sobre a qual escreveu mais 

crônicas, por isso, compreendemos ser necessário dedicar um capítulo inteiro a essa 

arte.  

Desse modo, em suas críticas sobre música, Mário de Andrade, segundo Contier 

(1994), visava construir um discurso sobre identidade cultural que se fundamenta em 

uma ideia de brasilidade e seus possíveis diálogos com as vanguardas europeias.  

 

3.1  Reflexões e Pesquisas de Mário sobre a Música Brasileira  

 

As reflexões de Mário de Andrade acerca da música nacional tiveram início em 

meados da Semana de Arte Moderna, contudo, suas ideias ganharam mais proporção 

nos anos seguintes a esse evento com a publicação de vários textos sobre o tema, talvez 

os mais importantes deles sejam o Ensaio sobre a Música Brasileira, de 1928, e 

Aspectos da Música Brasileira publicado, em 1939. Nestas obras, o autor fez um 

apanhado geral sobre a música brasileira, refletiu sobre o papel dessa manifestação no 

cenário modernista e trilhou os caminhos para o encontro da música nacional: o 

folclore, segundo ele, 
 

 

O compositor brasileiro tem que se basear quer como documentação 

quer como inspiração no folclore. Este, em muitas manifestações 

caracteristiquíssimo, demonstra as fontes donde nasceu. O compositor 

por isso não pode ser nem exclusiva nem unilateral. Se exclusiva se 

arrisca a fazer da obra dele um fenômeno falso e falsificador. E, 

sobretudo, facilmente fatigante. Se unilateral, o artista vira 

antinacional: faz música ameríndia, africana, portuga ou europeia. Não 

faz música brasileira não. (ANDRADE, 1972, p.09). 

 
 

Mário de Andrade apontou que a música brasileira, assim como a de qualquer 

outra civilização, segue uma evolução musical: primeiro Deus (música religiosa imposta 

pelo catolicismo no período colonial), depois o amor (modinha de salão e melodrama 

romântico abrangendo o período pós Independência até o final do Império) e depois a 

nacionalidade (nasceu com a Primeira República e se consolidou na 1ª Guerra Mundial). 



75 
 

A música tinha um papel importantíssimo na valorização e composição da 

identidade nacional, uma vez que é uma arte democrática, acessível a todos – neste 

período (1930/1940) a maioria dos brasileiros eram analfabetos e não tinham acesso a 

obras literárias – e carrega muitos elementos da cultura brasileira, pois, segundo Mário 

de Andrade, “a música sendo a mais coletiva de todas as artes, exigindo a coletividade 

pra se realizar, que com a coletividade dos intérpretes, quer com a coletividade dos 

ouvintes, está muito mais, e imediatamente, sujeita às condições da coletividade” 

(ANDRADE, 1939, p.09).  

 Além disso, Mário de Andrade, músico de formação, era um aficionado por essa 

forma de arte e possuía, em sua residência, um acervo de 544 discos, em 78 rotações de 

45 cm e 35 cm de diâmetro, 361 deles de música brasileira que continham registros de 

músicas eruditas, populares, folclóricas, religiosas, cantos de pássaros e 183 de música 

estrangeira, contendo registros de canções populares e folclóricas da Argentina, da 

Alemanha, dos Estados Unidos, entre outros.  

Mário de Andrade tinha o hábito curioso de cobrir as capas dos discos com uma 

folha de cartolina que mandava confeccionar especialmente para esse fim e nela 

registrar informações e suas impressões sobre o intérprete e as obras ali contidas. Conta-

se, até mesmo, que Mário de Andrade tinha o costume de fazer a barba ao som de um 

disco em sua vitrola e, muitas vezes, depois desse ritual matinal, o autor fazia anotações 

na capa do disco que ouvira.  

Mário de Andrade numerava seus discos e, em seguida, anotava as iniciais da 

gravadora que, no caso da música popular brasileira, podia ser a RCA Victor Brasileira 

Inc. (Rio de Janeiro) ou Victor Talking MachineCo (São Paulo). É interessante notar 

que todos os discos que Mário reuniu, tanto estrangeiros quanto nacionais, pertencem ao 

período compreendido entre 1927 e 1945, anos em que o autor produziu com mais 

vigor, inclusive escreveu as crônicas que são objetos desta dissertação.  

Dessa forma, o autor percebeu a música popular como um documento de 

identidade do povo, elemento histórico e emocional que merecia ser estudado, 

compreendido e preservado. O autor dedicou grande parte de sua vida e obra ao estudo 

da música popular brasileira e isso se deve à sua personalidade de intelectual e estudioso 

dotado de grande educação e formação musical no Conservatório de São Paulo, no qual 

se graduou em piano. Posteriormente, ministrou aulas desse instrumento e de teoria 

musical no Conservatório e em sua própria casa, complementando sua renda. Mário, 

portanto:  



76 
 

[...] tinha como preocupação central a definição de uma música 

brasileira, que ele gostaria de chamar de definitiva, uma vontade quase 

sempre movida em nome de um nacionalismo que foi se modificando 

com o passar do tempo, tornando-se mais brando. (BURNETT, 2007, 

p.10). 

 

 

Em 1935, quando estava à frente do Departamento de Cultura, Andrade 

desenvolveu o projeto de uma Discoteca Pública, que tinha como objetivo reunir o 

maior número possível de registros musicais de todas as regiões do Brasil, essa atitude 

demonstra a preocupação do autor com a catalogação dessas manifestações culturais. O 

autor também propôs que o ensino de música fosse obrigatório nas escolas paulistas 

para que os educandos já tivessem contato com essa forma de arte e tomassem gosto 

pela música nacional. Dessa forma, “o que é importante ressaltar neste momento é que, 

como diretor do Departamento de Cultura, Mário de Andrade tentou amparar a música 

no Estado elaborando um projeto em que os órgãos oficiais induzissem à criação 

artística” (MOYA, 2010, p.45). 

 Para Mário de Andrade, a música e a língua seriam os meios mais eficazes pelos 

quais os brasileiros se identificariam com a nação, por isso o autor defendia que a 

música nacional trouxesse temas essencialmente brasileiros, cantasse o folclore e os 

costumes de nossa gente. Nesse sentido, 

 

[...] à frente do Departamento de Cultura e acumulando o cargo de 

chefe da divisão de Expansão Cultural, à qual está ligada, entre outros 

setores, a Discoteca, Mário levará as última consequências a 

valorização do disco com um instrumento de trabalho, auxiliar na 

pesquisa, portanto. (TONI, 2004, p.44) 

 

 

 A música tem o poder de despertar, através de seu ritmo e melodia, sentimentos 

em seus ouvintes, por isso, dentro do ideal nacionalista, a música se insere como um 

instrumento indispensável para que os cidadãos tenham a sensação de pertencimento à 

nação por reconhecer-se através de canções que expressem a nacionalidade. A 

linguagem musical de cada povo, o timbre, a entonação, a dicção e a pronúncia de cada 

verso representam elementos específicos da língua de cada povo, daí a importância do 

estudo da língua nacional cantada por que ela seria uma das manifestações culturais 

brasileiras mais repletas de elementos tipicamente nacionais. Nesse sentido:  

 



77 
 

 

[...] ‘música original brasileira’, preocupação maior de seu 

pensamento, realinha o substrato do período colonial (a música como 

expressão de ‘religação’ do bom homem com sua ‘origem’), atravessa 

a influência que o sentimentalismo de expressão romântica nos legou 

e chega, com sua plenitude criativa e poder de elaboração, ao 

momento histórico de afirmação da nacionalidade: o modernismo. 

(DINIZ, 2010, p.295) 

 

 

Desse modo, Mário de Andrade percebeu a música popular como um local de 

pertencimento do povo, elemento histórico e emocional que merece ser estudado, 

compreendido e preservado, pois, para o autor a música, juntamente com a língua, são 

maiores símbolos de uma nação. O autor, embora fosse um exímio pianista e professor 

desse instrumento, criticava o interesse descabido pelo piano e pelos pianistas já que, 

para muitos, a boa música era aquela que tinha como instrumento base o piano. Andrade 

chamava esse fenômeno de pianolatria e apresentava como alternativa a esse interesse o 

estudo sistemático de outros instrumentos, como aqueles utilizados na música popular. 

 Segundo Mário de Andrade, a música popular brasileira esteve “divorciada da 

nossa entidade racial” (ANDRADE, 1972, n.p), uma vez que as canções não 

estabelecem relação entre as três raças que compõe o Brasil, pois lhe interessava 

defender a fusão de raças e culturas distintas que resultassem em uma música de perfil 

brasileiro. Isto é, apenas as canções com elementos das três raças podem causar no 

indivíduo a identificação com a nação e, por isso, interessavam ao autor. É nesse ponto 

que reside a diferença entre “popular” e “popularesco” estabelecida por Mário de 

Andrade: a música popular é aquela que mantém laços com a tradição, já a música 

popularesca é contaminada de internacionalismos. Nesse sentido, 

 

 

O critério de música brasileira prá atualidade deve de existir em 

relação a atualidade. A atualidade brasileira se aplica aferradamente a 

nacionalizar a nossa manifestação. Coisa que pode ser feita e está 

sendo sem nenhuma xenofobia nem imperialismo: O critério histórico 

nacional da Música Brasileira é o da manifestação musical que sendo 

feita por brasileiro ou individuo nacionalizado, reflete as 

características musicais da raça. (ANDRADE, 1972, p.04). 

 

 

Outra questão interessante apontada por Mário de Andrade, refere-se a 

miscigenação da música brasileira, isto é, a presença de diversas influências em nossa 



78 
 

música, o que o autor via com bons olhos, para ele “Se a gente aceita como um 

brasileiro só o excessivo característico cai num exotismo que é exótico. O que faz a 

riqueza das principais escolas europeias é justamente um caráter nacional incontestável, 

mas, na maioria dos casos indefinível porém” (ANDRADE, 1972, p.08).  O autor, ainda 

reforça que:   

 

Cabe lembrar mais uma vez aqui do que é feita a música 

brasileiras. Embora chegada no povo a uma expressão original e 

étnica, ela provem de fontes estranhas: a ameríndia em 

porcentagem pequena; a africana em porcentagem bem maior; a 

portuguesa em porcentagem vasta. Além disso a influência 

espanhola, sobretudo a hispano-americana do Atlântico (Cuba e 

Montevidéu, habanera e tango) foi muito importante. A 

influência europeia também, não só e principalmente pelas 

danças (valsa, polca, mazurca, shottsh) como na formação da 

modinha.  (ANDRADE, 1972, p. 07) 

 

 

 Ou, contrário do que muitos críticos apontam, Mário de Andrade não negava os 

estrangeirismos, tampouco a influência europeia na música brasileira. Muito pelo 

contrário, para o autor eram justamente as múltiplas influências, ritmos e nuances de 

nossa música que fazem dela autêntica e nacional. Mário de Andrade, desse modo, 

propõe que as influências estrangeiras sejam incorporadas, reinventadas e transformadas 

em algo novo.  

 

3.2  Bibliofilia Musical : A Escrita e a Divulgação Sobre a Música Brasileira 

 

A música popular brasileira é, portanto, a manifestação artística mais nacional já 

criada.  O autor se preocupava com o número reduzido de publicações nacionais sobre 

música, principalmente popular, e dedica a crônica Bibliofilia Musical4, de novembro de 

1941, ao assunto. Mário de Andrade se queixou do fato de os editores musicais não se 

dedicarem à publicação de artigos e livros sobre assuntos referentes à música popular e 

aos músicos, limitando-se a “produzir edições críticas monumentais, em que, aliás, têm 

conseguido esplêndida perfeição técnica” (ANDRADE, 1993, p.114).  

O autor elogia a perfeição técnica com que os editores musicais criticam as 

canções, no entanto, reclama da falta de interesse dos mesmos em escrever publicações 

                                                           
4O termo Bibliofilia vem do grego biblion - livro e philia - amore significa a arte de colecionar livros 

tendo em vista circunstâncias especiais ligadas à publicação das obras (ANDRADE, 1992) 



79 
 

especializadas que pudessem informar os aficionados por música, assim como ele. 

Mário de Andrade informou que “tanto os editores de música como de livros sobre 

assuntos musicais não têm se dedicado muito a criar volumes luxuosos em grandes 

papéis, ilustrados pelos processos mais nobres da gravura, a água-forte, a madeira, a 

litografia” (ANDRADE, 1993, p.114). 

Mário de Andrade demonstrou a mesma preocupação seis anos antes, em 1935, 

ao publicar a crônica Livros Musicais, em que escreveu que até a matéria prima 

utilizada para reproduzir os artigos e livros sobre música são inferiores, demonstrando o 

desdém que alguns têm pelo tema, o autor elogiou a Casa Editora Cultura Brasileira por 

sua  

 

[...] admirável iniciativa de fornecer em nossa língua aos brasileiros, 

leituras sobre assunto musical. Assim é que acaba de lançar 

recentemente mais duas obras, perfazendo já uma pequena biblioteca 

musical de nove volumes. Ainda é pouco, não tem duvida, se 

compararmos isso aos milhares de obras sobre assunto musical que 

existe em certas línguas de maior universalidade que a nossa, mas já é 

um trabalho de verdadeira benemerência dentro duma língua e dum 

país que no departamento destes livros lançados pela Cultura 

Brasileira, não possuía coisíssima nenhuma. (ANDRADE, 1993, 

p.316). 

 

 

Nessa mesma crônica, Mário de Andrade colocou que “a bibliofilia musical 

brasileira é paupérrima e, sobretudo duma grande deficiência técnica. Em geral, aqueles 

que escreveram sobre música entre nós, eram amadores ou medíocres profissionais [...] 

a nossa biblioteca musical é duma pobreza que faz dó” (ANDRADE, 1993, p.316). 

O autor reivindicou que os editores e escritores dessem mais atenção às 

publicações a fim de atender ao público, cada vez mais crescente, de interessados por 

música, uma vez que “a música popular brasileira é a mais completa, mais totalmente 

nacional, mais forte da criação da nossa raça até hoje” (ANDRADE, 1972, p.07). Mário 

de Andrade defende o estudo da música popular brasileira e a publicação de obras 

relacionadas a ela devido à complexidade dessa manifestação artística.  

No entanto, apesar de defensor do estudo e divulgação da música, “percebe-se 

facilmente que Mário de Andrade não aprovava as intervenções feitas pela gravadora” 

(TEIXEIRA, 2004, p.53). O autor acreditava que as modificações que as gravadoras 

faziam alteravam a originalidade e a pureza da música, tanto que as gravações musicais 

comerciais se distanciavam dos ideais musicais de Mário, uma vez que, como informa 

Teixeira, “não representavam uma tradição nacional, por terem sido compostas na 



80 
 

euforia diante das modernas máquinas de gravar e das modas internacionais” 

(TEIXEIRA, 2004, p.54). 

    O autor compreendia que a música popular brasileira, quando gravada, 

poderia se apresentar de maneira diferente. Segundo Teixeira, “nas gravações ficavam 

registrados harmonia, ritmo, melodia e formas musicais que não necessariamente 

respeitavam regras de grafia por um lado e de origem social ou étnica por outro” 

(TEIXEIRA, 2004, p.55).  Toda essa discussão nos permite compreender que, para 

Mário de Andrade, a música popular brasileira é um tema interessantíssimo para o 

estudo da cultura brasileira, pois apresenta os mais variados aspectos que compõem os 

hábitos, costumes e a linguagem do país. 

 

3.3  As Raízes Africanas da Música Brasileira 

 

O autor dava atenção especial à música popular brasileira com raízes africanas, 

pois Mário de Andrade, em sua busca pela brasilidade do folclore, encontrou, na música 

negra, um baluarte, no qual se aliavam aspectos da influência negra e branca e indígena. 

Mário de Andrade criticava a resistência que a sociedade brasileira oferecia à música 

negra por atrelá-la às praticas religiosas afro-brasileiras, o autor atribuía aos negros a 

maior contribuição rítmica a música do país, como o samba, o maxixe e o lundu.  

Dessa forma, a música negra deixaria de pertencer a um determinado grupo 

(negros) e passaria a compor a musicalidade de todo o povo brasileiro. Mário de 

Andrade tinha predileção pela música negra por que ela era tocada com instrumentos 

simples de percussão que, apesar da rusticidade, tinham ritmo, melodia e harmonia 

fortes, peculiares e repletos de brasilidade. 

 O autor dedicou algumas de suas crônicas à música negra e publicou, no Diário 

de São Paulo, no ano de 1934, uma série de 5 crônicas sobre os congos intituladas Os 

Congos I, Os Congos II, Os Congos III, Os Congos IV (Conclusão) e Por que Congos?.  

As crônicas intituladas Os Congos foram publicadas em série dos dias 18 e 25 de 

março, 5 de abril e 8 de maio, de 1934, no Diário de S. Paulo. A crônica Por que 

Congos? foi  publicada em 15 de março, de 1934, como um prévia da série. Nessas 

crônicas, Mário de Andrade explicou que o Congo trata de um bailado de origem 

africana que remete aos costumes e aos fatos da vida tribal, uma mistura de dança, 

música e teatro em que os participantes representam reis, rainhas e nobreza em cortejo. 

De acordo com Silva (2008), a Congada deve ser compreendida como:  



81 
 

[...] um ritual híbrido, que agrega de um lado a coroação de reis 

negros e de outro o culto aos santos católicos, geralmente Nossa 

Senhora do Rosário e São Benedito. É importante ressaltar que não é 

um louvou ao santo católico por si ou a coroação do rei negro, mas o 

acontecimento simultâneo dos dois que constrói as particularidades da 

festa e a diferencia das demais práticas do catolicismo popular. O 

culto aos santos católicos era uma forma de os negros utilizarem o 

espaço público e legitimo da igreja para a organização das irmandades 

leigas. Estas festividades apresentavam-se como espaço de 

reatualização das tradições e recriação de laços comunitários 

destruídos pelo tráfico e pela escravidão. (SILVA, 2008, p. 02). 

  

 

A Congada converteu-se em uma manifestação cultural brasileira. Os africanos 

escravizados encontraram na Congada uma forma de relembrar a África e suas origens 

utilizando-se do espaço e de algumas crenças do branco europeu, criando uma 

manifestação artística nova e brasileira. 

Durante sua série de viagens pelo Brasil, Mário de Andrade se interessou pela 

Congada ou Congos e passou a dedicar-se ao estudo e divulgação desse bailado. Esse 

tipo de manifestação popular correspondia aos anseios estéticos do autor, que buscava a 

integração entre vida e arte e, os Congos, ou congadas, ao retratarem os desfiles da corte 

tribal, remetem, através, da arte, o cotidiano da vida na África.  O cronista traçou um 

histórico das congadas, desde sua origem na África, passando pela chegada ao Brasil, 

com os negros escravizados, até a expansão dessa arte pelo país, destacando as 

modificações que essa manifestação sofreu em terras brasileiras, 

 

[...] os Congos, quer por influência colonial ainda dos padres, quer por 

simples mimetismo popular, estão radicalmente contagiados pelos 

autos religiosos da nossa primeira vida colonial. Os benditos que estão 

neles, as louvações de S. Benedito, de Santa Catarina, etc. 

inteiramente estranhos ao bailado, mas fazendo parte integrante dele, 

provam isso perfeitamente. Essa religiosidade contaminadora é do 

mais íntimo do nosso povo, e se mete espontaneamente nas suas festas 

mais profanas. (ANDRADE, 1993, p.163). 
 

 

Mário de Andrade mostrou que, chegando ao Brasil, os Congos passaram por 

uma transformação severa: foram contagiados pela religiosidade. Deixaram de ser um 

cortejo de reis e rainhas pelos seus domínios e passaram a homenagear suas divindades. 

As festas/ congadas deixaram de ocorrer no dia da coroação dos reis e passaram a ser 

realizadas em uma data fixa, “escolhia-se no geral datas católicas, de preferência as que 



82 
 

tocavam diretamente aos negros. A mais comum foi por isso a festa da Senhora do 

Rosário” (ANDRADE, 1993, p.177). 

 As congadas tornaram-se festas que interessam a Mário de Andrade porque elas 

são contribuição africana que, ao chegarem ao Brasil, receberam a influência da 

religiosidade cristã europeia, o que o autor escreveu em tom ácido de crítica:  

 

Mas, se o costume era negro, não é pra se espantar que o branco 

esperto, profano como religioso, instigasse os pretos à criação desses 

reinados de fumaça. Umas das peças dos Congos colhidos por mim, 

que intitulei ‘O rei manda’, é sintomática disso. Reza o texto:  

‘Nosso Reis é só quem manda 

 Pra nóis tudo trabaiá!’ 

Um texto como esse deve provar a verdadeira função social desses 

reinados coloniais de Congos. Num tempo em que a escravaria 

predominava em número, os reis e rainhas negros, com os quais os 

padres e senhores condescendiam, a que chefes profanos da Colônia 

chegavam a honrar e prestar homenagem, como se fossem potentados 

legítimos: esses reis eram bons instrumentos nas mãos dos senhores e 

excelente para-choque entre o senhorio revoltante do senhor e a 

escravidão revoltada (mais revoltada que revoltada...) do escravo. 

Nosso rei é só quem manda ... (ANDRADE, 1993, p.150-151) 

 

 

Nesse trecho da crônica Os Congos I, o autor demonstrou sua crítica à 

escravidão e à postura dos senhores e da Igreja em relação aos negros, negando-lhes o 

direito de expressar livremente sua religião e cultura. Dessa forma, através do reisado 

dos Congos, os negros imaginavam que os seus reis congos os mandavam trabalhar para 

os brancos, isso, segundo Andrade, era uma forma de aliviar o sofrimento da escravidão 

e torná-la mais suportável. Justamente por essa adaptação que as congadas sofreram no 

Brasil, ora por parte dos brancos, ora por parte dos negros, é que essa festa se tornou 

tipicamente nacional, retrato da época em que o Brasil era escravista, período que 

muitos intelectuais tentavam esconder, mas, que o cronista fazia questão de trazer à tona 

ao recuperar em sua obra as músicas negras.  

Nessas crônicas, Andrade criticou o excesso de interferência branca nas músicas 

negras, afirmou que essa contribuição exacerbada faz com que a música fique com uma 

secura nítida e crueza dura, sem desenvoltura e maleabilidade que seriam as grandes 

contribuições do negro para o povo brasileiro e, vale reforçar, a busca pela identidade 

do povo brasileiro é marca da obra mariodeandradeana. 

Desse modo, para Mário de Andrade a música deveria, primordialmente, buscar 

uma expressão de identidade nacional e aquela que não o fizesse não lhe interessava, 

por isso o autor separava a boa música – que era resultado da aliança entre a erudição 



83 
 

nacionalista e o folclore – e a música má – que   era comercial e europeizante. Contudo, 

o autor afirmava que: 

 
Não nego, nem nunca neguei a ninguém o direito de escrever a música 

que quisesse, apenas avisei a muitos que deixariam de me interessar se 

se perdessem liberdosas facilidades internacionais, e procurei lhes 

demonstrar que entravam no caminho que a mim parecia errado. 

(ANDRADE apud SOUSA, 2007, p. 150 – 151). 

 

 

Isto é, o autor acreditava que a música digna de nota e admiração deveria ser 

muito mais que uma manifestação artística voltada para o divertimento. Para ele a 

música tinha a função social de servir o Brasil e o seu povo, informando e exaltando a 

cultura nacional. 

 As reflexões de Mário de Andrade a cerca das raízes africanas da música 

brasileira não se limitaram apenas aos Congos. Em 11 de fevereiro de 1934, Mário 

publica, também no Diário de S. Paulo, a crônica intitulada Ernesto Nazaré. A crônica 

trata da morte do músico Ernesto Nazareth, aos 70 anos de idade. Segundo Mário de 

Andrade (1993) “Ernesto Nazaré foi um compositor admirável. Nacionalmente falando, 

ele está entre os maiores que tivemos [...] Ora, Ernesto Nazaré é o mais típico 

representante do maxixe” (ANDRADE, 1993, p.134). Nazareth se dedicou à 

composição de músicas inspiradas nos batuques e bailados africanos e nos rituais de 

Candomblé, levando essas manifestações artísticas praticadas pelos escravos e 

descendentes de escravos para os grandes teatros, até então destinados a obras clássicas.  

 Mário de Andrade, como a leitura dessa crônica nos revela, era próximo de 

Nazareth, tendo discutido com o compositor em diversas ocasiões sobre o estilo musical 

composto por ele: Mário de Andrade achava que Nazareth compunha maxixes, 

enquanto o compositor acreditava que suas composições eram tangos.   

Já na crônica Maracatu do Chico – Rei, publicada em 14 de novembro de 1934, 

Andrade escreveu sobre sua viagem para o Rio de Janeiro para assistir ao concerto que 

o compositor Francisco Mignone realizou. Mignone foi um renomado compositor, 

músico e regente brasileiro, de todas as obras do pianista o Maracatu do Chico – Rei foi 

a que mais impressionou Mário de Andrade a ponto de fazê-lo dedicar uma crônica a 

essa obra, 

 

 



84 
 

Esta última obra é a que mais me interessava particularmente por várias 

razões. Não apenas eu dera o argumento do bailado, me inspirando na 

história mineira, como porque nele o compositor se dedicara 

essencialmente à conformação em música erudita dos elementos afro-

brasileiros da nossa música racial. (ANDRADE, 1993, p.258) 

 

 

Maracatu do Chico – Rei é um bailado que agradou Mário de Andrade, sendo 

considerada a obra carro-chefe de Francisco Mignone, porque foi inspirada nos bailados 

de raízes africanas e assimilava influências europeias.  

Mário de Andrade valorizava as raízes africanas da música brasileira porque 

acreditava que elas expressavam a síntese de todas as influências que nossa arte musical 

recebeu. 

 

3.4 A Música Urbana 

 

A questão da música urbana também era uma preocupação de Mário de 

Andrade, pois o autor acreditava que a música e a arte, de um modo geral, têm um 

compromisso social e os artistas não devem se preocupar apenas com as questões 

estéticas, mas devem voltar seus olhares, primordialmente, para que sensações suas 

obras despertariam nos expectadores, “competia ao compositor redescobrir, cultural e 

musicalmente, as ‘falas populares’, que haviam sido cercadas e censuradas pelas elites, 

a partir do 7 de setembro de 1822” (CONTIER, 1994, p.42) . A música teria, portanto, o 

poder de agir sobre o espírito humano, despertando-lhe os sentidos pensados pelo 

compositor.  

 Nesse sentido, por essa falta de compromisso com o nacional, Mário criticava 

tanto as músicas urbanas e, mais ainda, as gravações comerciais, pois elas não 

representavam uma tradição nacional e foram compostas diante das gravadoras e das 

modas internacionais, isto é, eram músicas sem expressões genuínas de nacionalidade, 

destinavam-se apenas ao comércio e à radiodifusão, como por exemplo, o samba e as 

modinhas, que buscavam apenas obter sucesso e não tinham qualquer preocupação, na 

opinião de Mário, politica e social. 

 Nas obras que Mário de Andrade produziu sobre música o autor discorre acerca 

de questões relacionadas à cultura nacional e à importância das canções enquanto 

manifestações de arte tipicamente brasileiras que seriam responsáveis pelo sentimento 

de pertencimento tão necessário para a construção da nação,  



85 
 

[...] a música nacionalista aproximaria intelectual e povo, separados 

por um abismo ‘cultural’, e funcionaria ao modo de uma panaceia 

pedagógica para sanar (a nível doutrinário) aquela ‘falta de caráter’ 

que o Macunaíma registra na sua economia simbólica como impasse. 

(SQUEFF e WINISK, 2004, p.145) 

 

 

Executando, portanto, o projeto modernista de valorizar aspectos nacionais, a 

música teria a função não apenas de aproximar o povo do intelectual (compositor), mas 

de levar à população instrumentos para que ela conheça, valorize e produza arte 

nacional. 

Na crônica intitulada Análise Musical, Mário de Andrade explica que, devido à 

maturidade artística alcançada pelo país, os músicos brasileiros devem ser menos 

amadores e indigentes: 

 
Já é tempo da música e dos músicos brasileiros ultrapassarem aquela 

idílica condição colonial em que vivemos musicalmente até nossos 

dias. Entre nós reina em Música o mais deficiente amadorismo, 

mesmo entre os profissionais. Entre nós, o que se requer pra ser 

chamado de ‘músico’, de ‘compositor’, de ‘virtuose’ e até 

‘musicólogo’! é apenas  uma certazinha habilidade na conformação 

duma cadência ou na execução aqui de algum barulho de Liszt. Isso, 

ajudado pela macaqueação que nos é tão abundantemente sinistra, é o 

suficientemente para o músico do Brasil! (ANDRADE, 1993, p.170). 

 

 

 Através dessa crítica percebemos que, para Mário de Andrade, a música 

brasileira ainda não era levada tão a sério como o autor almejava. Uma vez que a 

música tinha um papel central na superação da condição cultural de colônia que o 

Brasil, apesar de já ser independente há mais de um século, ainda mantinha, o autor 

entendia que essa manifestação artística deveria ser valorizada e estudada e que os 

músicos deveriam ter uma formação completa e especializada para melhor compreender 

a música em toda a sua totalidade. Seguindo essa mesma linha de pensamento, Mário de 

Andrade, na crônica Carlos Gomes, escreve que: 

 
O que a gente observa desde logo é a temível ignorância em que 

vivemos. Eu sustento mesmo que essa ignorância não é apenas 

musical. Nós ainda não sabemos pensar, simplesmente por questão de 

ignorância. (ANDRADE, 1993, p.246) 

 



86 
 

O autor retoma, portanto, constantemente a questão da ignorância brasileira em 

relação à música e também a outros pontos relacionados ao Brasil, daí a presença 

recorrente na obra do autor da necessidade do estudo, da compreensão e da valorização 

da cultura brasileira. 

 Para Mário de Andrade, todas as manifestações artísticas, principalmente a 

música, têm um papel fundamental no seu projeto nacional. É importante reforçar que, 

para o autor, o nacionalismo era uma questão, antes de tudo, cultural.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



87 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 A crônica foi, durante muitos anos, um gênero jornalístico/literário injustiçado, 

mas nas últimas décadas tem ganhado muito espaço no meio acadêmico, sendo alvo de 

um vasto leque de pesquisas, incluindo esta dissertação. Muitos escritores têm, agora, 

sua produção cronística recuperada e estudada com vigor, pois ela contém, além da 

opinião dos autores sobre um determinado assunto, as informações mais comentadas do 

dia e questões de interesse do cronista e da sociedade que o cerca.  

A crônica mariodeandradeana emerge nesse contexto, retratando o pensamento 

do autor, sobretudo no que toca a questão nacionalista, que era tão cara ao autor e esteve 

presente em toda a sua obra, tanto nos romances e contos, quanto nas crônicas e poesias. 

Contudo, diante da vasta obra do escritor, tomamos as crônicas como objeto de nossa 

análise, por serem companhia diária de Mário de Andrade e, a partir delas, pudemos 

compreender o seu pensamento mais à miúde, principalmente como o nacionalismo é 

problematizado pelo autor. É importante destacar que o estudo da literatura e do 

jornalismo como fonte histórica foi indispensável para se pensar a relação 

crônica/pensamento mariodeandradeano/ nacionalismo estabelecida nessa dissertação. 

 Abordar o nacionalismo e pensar o nacional não foram exclusividades da obra 

mariodeandradeana, tampouco essas questões começaram a ser tratadas a partir das 

reflexões iniciadas pelo autor, pois, desde a independência os intelectuais brasileiros 

dedicaram seus esforços para encontrar aspectos que unificassem o país e lhe dessem 

sentido enquanto nação. O índio, em um primeiro momento, foi eleito o símbolo do país 

recém-nascido, considerado o brasileiro original que já se encontrava em terras 

nacionais antes da chegada dos colonizadores.  

Nesse sentido, na primeira fase do Romantismo, a valorização do índio como ser 

autóctone do Brasil teve seu auge e um vasto leque de obras foi produzido abordando as 

relações entre indígenas e colonizadores como, por exemplo, Iracema e O Guarani de 

José de Alencar. Posteriormente, ainda no Brasil Imperial, surgiram novos intelectuais 

profundamente influenciados pelo crescente movimento abolicionista e por ideias 

republicanas que abordaram em suas obras temas relacionados às mazelas sociais e ao 

sofrimento extremo dos escravos, como mostra Castro Alves em O Navio Negreiro, Os 

Escravos e Tragédia no Mar. O século XIX, portanto, foi marcado por intensas 

transformações sociais, políticas e econômicas: o Brasil tornou-se independente, teve 

dois imperadores, aboliu a escravidão e tornou-se uma República, os intelectuais do país 



88 
 

tiveram que lidar com essas mudanças, refleti-las em suas obras e pensar o Brasil 

enquanto uma nação em formação e buscando sua identidade.  

Os anos de 1900 não foram diferentes, a jovem república precisava se afirmar, 

encontrar um fator aglutinador que pudesse representar todos os cantos do país e, mais 

uma vez, os intelectuais foram encarregados dessa tarefa. Entre esses intelectuais estava 

Mário de Andrade que, em toda a sua trajetória dedicou-se à missão de pensar o 

nacional. O pensamento mariodeandradeano dos anos 1920 reflete um intelectual em 

formação, que percebe, assim como os demais integrantes do movimento, na 

organização e realização da Semana de Arte Moderna uma oportunidade de divulgar as 

ideias modernistas e ampliar as reflexões à cerca das artes nacionais. A Semana de 1922 

tinha como principal objetivo, além de divulgar o modernismo, quebrar paradigmas, 

abrir novos caminhos e possibilidades para as artes. Embora tenha sido alvo de duras 

críticas da imprensa e da sociedade em geral, o evento cumpriu com sua proposta de 

provocar espanto, reflexão e criação de novos parâmetros para a produção artística 

nacional. 

No final da década, em 1928, Mário de Andrade publica Macunaíma, obra-

síntese que aborda os aspectos presentes em todo o seu pensamento: língua brasileira, 

mestiçagem, música, folclore, regionalismo, sexualidade, entre outros assuntos tratados 

de forma repleta de ironia e bom humor. Macunaíma converteu-se em símbolo, não 

apenas da obra mariodeandradeana, mas do modernismo brasileiro. Após a publicação 

desse livro Mário de Andrade se consolidou enquanto importante intelectual brasileiro e 

firmou-se como cronista de renome, trabalhando em importantes jornais, como o Diário 

de S. Paulo, do qual participou ativamente, tendo algumas crônicas analisadas nessa 

dissertação. As crônicas publicadas entre 1933 e 1935 mostram as ideias do autor sobre 

música, manifestação artística muito cara para Mário de Andrade como já explicitamos 

em momentos anteriores. Esses textos tratam de cantores, compositores, orquestras e 

músicos brasileiros e estrangeiros que se apresentaram em São Paulo. Mário de Andrade 

critica ou elogia esses artistas de acordo com seus preceitos estéticos – trazer aspectos 

nacionais na obra, conhecer teoria musical, tocar ou cantar com sentimentos, expressão 

corporal, entre outros – trazendo sempre uma sugestão ou solução para os problemas 

que ele observava.  

Desse modo, o autor procura, nas crônicas publicadas no Diário de S. Paulo, 

divulgar o trabalho de músicos e musicistas brasileiros e incentivar o público leitor a 

conhecer e valorizar esses artistas. Nessas crônicas observamos um Mário de Andrade 



89 
 

mais pontual, com críticas mais objetivas e sucintas, seja pelo enorme conhecimento 

que o autor tem sobre o assunto, que o permite opinar de maneira mais direta, ou seja, 

pelo fato de o escritor ter que escrever a crônica muito rapidamente, possivelmente de 

madrugada após assistir o espetáculo para enviar o texto à redação na manhã seguinte.  

Paralelamente às atividades no Diário de S. Paulo, Mário de Andrade foi 

convidado pelo governo paulistano para escrever o anteprojeto do Departamento de 

Cultura de São Paulo e, em 1935, deixa a colaboração no jornal para se dedicar 

integralmente a direção do Departamento, sendo responsável pela escolha do grupo de 

intelectuais que o auxiliariam na empreitada de integrar o primeiro órgão dedicado à 

cultura no Brasil. Na direção do Departamento, Mário teve a oportunidade de 

concretizar vários de seus projetos como, por exemplo, a construção de uma discoteca 

pública que reunia discos de música brasileira e estrangeira, a realização de viagens pelo 

Brasil, sobretudo pelo Nordeste, a fim de catalogar as mais variadas manifestações 

artísticas. Durante os anos de 1935, 1936 e parte de 1937, Mário dedicou-se, 

integralmente, ao órgão, portanto, publicou pouquíssimas crônicas nesse período, 

devido ao trabalho duro à frente do Departamento. Contudo, no final de 1937, após do 

Golpe do Estado Novo, Mário de Andrade foi demitido do órgão e, depois de um 

período de resignação, empregou-se nos jornais O Estado de S. Paulo e Diário de 

Notícias. 

Entre 1937 e 1941 Mário produziu muitas crônicas e, a nosso ver, são textos 

mais reflexivos, críticas mais demoradas e voltadas para a própria carreira, 

provavelmente isso se deve ao fato de autor já estar maduro e adoentado. Nesse período, 

as crônicas mariodeandradeana são mais extensas, repletas de questionamentos e 

reflexões sobre si mesmo e outros artistas. Observamos que Mário de Andrade mantém 

a mesma linha de pensamento desde o início de sua carreira até o final, apenas 

amadurece as ideais e pondera sobre elas com mais vagar e atenção.  

É importante ressaltarmos também que o autor volta seu olhar sobre a sua 

própria trajetória, apontando pontos positivos e negativos de sua vida profissional e 

pessoal, embora Mário fosse muito discreto em relação a sua intimidade, isso fica claro 

nas crônicas sobre Machado de Assis, nas quais acreditamos que o escritor traçou um 

paralelo entre sua vida e a do autor de Dom Casmurro. Mário de Andrade discute, nas 

suas crônicas, os mesmos temas desde o início de sua carreira e expressa basicamente a 

mesma opinião sobre eles, ocorrendo pequenas variações oriundas da maturidade do 

autor, o que torna suas crônicas mais reflexivas e ponderadas.  



90 
 

Mário de Andrade dedicou-se, sobretudo em sua produção cronística, a reflexões 

sobre as mais variadas manifestações artísticas, inserindo-as no seu projeto modernista. 

Nesse sentido, essa dissertação procurou demonstrar que toda a reflexão 

mariodeandradeana sobre a nacionalidade tem como alicerce a cultura. Por toda sua 

trajetória intelectual, Mário de Andrade dedicou-se ao estudo, catalogação, valorização 

e preservação das manifestações artísticas brasileiras incorporando-as ao seu projeto de 

nacionalidade.  No período em que estava à frente do Departamento de Cultura de São 

Paulo o autor teve a oportunidade de intervir diretamente para que as manifestações 

artístico-culturais brasileiras fossem catalogadas e divulgadas garantindo sua 

preservação. Mário de Andrade, pouco antes de ser demitido do Departamento, escreveu 

o anteprojeto do SPHAN o que demostra sua preocupação com a memória e a 

preservação patrimonial. 

Mário de Andrade, referindo-se a si mesmo, escreveu Na verdade sou artista, 

sou poeta, sou romancista, mas o resto não e não (ANDRADE, n,d), acreditamos que, 

além de artista, poeta e romancista o autor foi também um ativista em defesa da cultura 

nacional, de seu conhecimentos, sua exploração e preservação. Para ele estes 

conhecimentos e práticas definiam o conceito de nacionalidade. 

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



91 
 

FONTES 

 

ANDRADE, Mário de. Será o Benedito!. São Paulo: EDUC, 1992. 

ANDRADE, Mário de.  Vida Literária. São Paulo: Edusp/Hucitec, 1992.  

ANDRADE, Mário de. Música e Jornalismo. São Paulo: Edusp/Hucitec, 1993. 

 

REFERÊNCIAS  

 

ABDANUR, Elizabeth. “Parques infantis de Mário de Andrade”. Revista do Instituto de 

Estudos Brasileiros. São Paulo: nº36, 1994,pp.263 -270. 

ALBUQUERQUE JR, Durval Muniz.  A moldura da nacionalidade: a construção 

imaginária da nação brasileira no século XX. Disponível em: 

http://www.cchla.ufrn.br/ppgh/docentes/durval/artigos/segunda_remessa/Brasil500.pdf 

ALVIM, Fernando José da Silva; RAMOS, Marilúcia Mendes. “Identidade nacional e 

nacionalismo estético em contos de Mário de Andrade.” Revista de Educação, 

Linguagem e Literatura da UEG – Inhumas. Inhumas: v.1, n.1, março de 2009. 

ANDRADE, Mário de. Ensaio sobre a música brasileira. São Paulo: Vila Rica; 

Brasília: INL, 1972. 

ANDRADE, Mário de.  Aspectos da Música Brasileira. Rio de Janeiro: Editora Nova 

Fronteira, 2012. 

ANDRADE, Mário de.  Aspectos da Literatura Brasileira. São Paulo: Editora Martins, 

4ªed, 1972. 

ANDRADE, Mário de. Macunaíma: o herói sem nenhum caráter. Belo Horizonte/Rio 

de Janeiro: Livraria Garnier, 31ªed. 2000. 

http://www.cchla.ufrn.br/ppgh/docentes/durval/artigos/segunda_remessa/Brasil500.pdf


92 
 

ÁVILA, Affonso, O Modernismo. São Paulo: Perspectiva, 3ªed. 2007. 

BARONGENO, Luciana. O Espírito da Canção: ensaio de interpretação a partir da obra 

de Mário de Andrade. 100f., 2007. Dissertação (Mestrado) – Escola de Comunicações e 

Arte/ Universidade de São Paulo. São Paulo: 2007. 

BATISTA, Marta Rossetti e LIMA, Yone Soares de. Coleção Mário de Andrade: Artes 

Plásticas. São Paulo: Instituto de Estudos Brasileiros (IEB), 2ªed. 1998. 

BESSA, Virgínia de Almeida. A cena musica paulistana: teatro musicado e canção 

popular na cidade de São Paulo (1914 – 1934). 358f., 2012. Tese (Doutorado) – 

Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas/ Universidade de São Paulo. São 

Paulo: 2012. 

BOAVENTURA, Maria Eugênia. (org.) 22 por 22: A Semana de Arte Moderna vista 

por seus contemporâneos. São Paulo: Edusp, 2ª ed. 2008. 

BORGES, Valdeci Rezende. “Literatura e Pesquisa História”. In. Letras & Letras. 

Uberlândia 12 (1) 191-217, jan/jun. 1996.  

BOLLOS, Liliana. “Mário de Andrade e a formação da crítica musical brasileira na 

imprensa”. In. Música Hodie, vol.6, n.2, 2006, p.119-132. 

BURKE, Peter. Variedades de história cultural. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 

2000. 

BURNETT, Henry. “Adorno e Mário de Andrade: duas visões da criação pela música. 

In”. Viso: cadernos de estética aplicada. Revista eletrônica de estética, nº08, jan/jun 

2010, n.p. Disponível em: www.revistaviso.com.br– acesso em 10 de abril de 2011. 

CANDIDO, Antônio. Iniciação à Literatura Brasileira. São Paulo: Humanitas, 3ªed. 

1999. 

CASTAGNA, Paulo. “De volta ao jornalismo musical”. In. ANDRADE, Mário. Música 

e Jornalismo. São Paulo: Edusp/Hucitec, 1993. 

CAVALCANTE, Emílio Francisco. Mário de Andrade, o cronista: arte e política no 

http://www.revistaviso.com.br/


93 
 

diário nacional. Catalão – GO: Universidade Federal de Goiás/ Campus Catalão, 2009. 

Monografia de conclusão de curso. 

CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros de Castro. “Cultura popular e sensibilidade 

romântica: as danças dramáticas de Mário de Andrade”. In. Revista Brasileira de 

Ciências Sociais, vol. 19. n.54. São Paulo, fev/2004, pp.57 – 79. 

CHAGAS, Mário (Orgs.). Memória e Patrimônio: ensaios contemporâneos. Rio de 

Janeiro: Lamparina, 2009, pp. 95 – 120. 

CHALOUB, Sidney., NEVES, Margarida de Souza., PEREIRA, Leonardo Affonso de 

Miranda. História em Cousas Miúdas. Campinas: Editora UNICAMP, 2005. 

CHARTIER, Roger. História Cultural: entre práticas e representações. Lisboa/Rio de 

Janeiro: Difel/Bertrand do Brasil, 1988. 

CHARTIER, Roger. “O Mundo como Representação”. In: Revista de Estudos 

Avançados, nº 5. São Paulo: Instituto de Estudos Avançados-USP, 1991. 

CIPRIANO, Luís Alberto Garcia. Mário de Andrade e o conceito de nacionalismo na 

música. 107p, 2011. Dissertação (Mestrado) – Escola de Comunicações e Arte/ 

Universidade de São Paulo. São Paulo: 2011. 

COLAR, Denise. Portinari e um projeto político-cultural modernista. 159p, 2007. 

Dissertação (Mestrado) – Universidade Presbiteriana Mackenzie. São Paulo: 2007.  

CONTIER, Arnaldo Daraya. “O nacional na música erudita brasileira: Mário de 

Andrade e a questão da identidade cultural”. In. ArtCultura, nº 9, 2004, pp. 66 - 79 

COUTINHO, Afrânio. A Literatura no Brasil: introdução geral. V.1. Rio de Janeiro: 

José Olympio, 1986.  

COUTINHO, Afrânio. A Literatura no Brasil: Era Modernista. V.5. São Paulo: Editora 

Global, 7ª ed, 2004.  

DEL PICCHIA, Menotti. “Semana de Arte Moderna” In. BOAVENTURA, Maria 

Eugênia (org). 22 por 22: A Semana de Arte Moderna vista por seus contemporâneos. 



94 
 

São Paulo: Edusp, 2ª ed. 2008. 

DIAS, Saulo Sandro Alves.  A formação musical híbrida de Francisco Mignone: a 

música popular de Chico Bororó, o ambiente musical italianizado de São Paulo e a 

influência francesa de Freitas Valle. 106p., 2002. Dissertação (Mestrado) – Escola de 

Música e Artes Cênicas/ Universidade Federal de Goiás. Goiânia: 2002.  

FACHIN, Michele Arruda. “Mário de Andrade e o Modernismo: percursos de um 

nacionalismo consciente”.  In. Revista de Literatura, História e Memória: Dossiê 90 

anos da Semana de Arte Moderna no Brasil. Cascavel: UNIOESTE, vol. 08, nº 11, pp. 

45 – 55, 2012. Disponível em: http://e-revista.unioeste.br  

FERREIRA, Antônio Celso. “História e Literatura: fronteiras móveis e desafios 

disciplinares”. In. Revista Departamento de História. Assis – SP: UNESP, 1980. 

FERNANDES, Florestan. “Mário de Andrade e o Folclore.” Revista do Instituto de 

Estudos Brasileiros. São Paulo: nº36, 1994,pp.141 - 158. 

GABARA, Esther. “Nunca olhei tão bem olhado em minha vida e está sublime”: o 

(auto) retrato e a fotografia na obra de Mário de Andrade. In. DIAS, Tânia e 

SÜSSEKIND, Flora (orgs). A Historiografia Literária e as Técnicas de Escrita. Rio de 

Janeiro: Edições Casa de Rui Barbosa, 2004. 

GARCÍA, Néstor Canclini. Culturas Híbridas: Estratégias para Entrar e Sair da 

Modernidade. Trad. CINTRÃO Heloíza Pezza e LESSA, Ana Regina. São Paulo: 

Editora da Universidade de São Paulo, 1998. 

IGLÉSIAS, Francisco. “Modernismo: uma reverificação da inteligência nacional”. In. 

ÁVILA, Affonso. O Modernismo. São Paulo: Perspectiva, 3ª ed. 2007, pp. 13 – 26. 

KARNAL, Leandro e TATSCH, Flávia Galli. “A memória evanescente”. In. PINSK, 

Carla Bassanezi e LUCA, Tânia Regina de. O Historiador e suas fontes. São Paulo: 

Editora Contexto, 2009, pp. 9 – 27. 

KNAPP, Cristina Loff. O Leitor e a Identidade Nacional na Contística de Mário de 

Andrade. Porto Alegre: Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 2010. Tese de 

http://e-revista.unioeste.br/


95 
 

Doutoramento. 

LE GOFF, Jacques. “Documento/Monumento”. In. História e Memória. Campinas: 

Editora da UNICAMP, 1990. 

LIMA, Luiz Costa. História, Ficção, Literatura. São Paulo: Companhia das Letras, 

2006. 

LIMA, Luiz Costa. “A Narrativa na escrita da História e da Ficção”. In: A Aguarrás do 

Tempo. Rio de Janeiro: Rocco, 1989. 

LOPEZ, Telê Ancona. Mariodeandradeando. São Paulo: Hucitec, 1996. 

LUCA, Tânia Regina de. “História dos, nos e por meio dos periódicos”. In.  PINSKY, 

Carla (org.). Fontes Históricas. São Paulo: Editora Contexto, 2ª ed, 2006.  

MAIA, Andréa Casa Nova e SANTIAGO, Ana Paula Brito. “Imagem, Memória e 

Sensibilidade: o corpo brasileiro na dança de Eros Volúsia e nos desenhos e Rugendas e 

Debret.” In: Anais do XXVI Simpósio Nacional de História – ANPUH. São Paulo: 2011. 

MELLO, Neide Moraes de.  Intelectuais na Vida Pública:Mário de Andrade e Monteiro 

Lobato. 170f., 2006, Dissertação (Mestrado) - Faculdade de Filosofia e Ciências 

Humanas/ Universidade de São Paulo. São Paulo: 2006. 

MICELE, Sergio. “Mário de Andrade: A invenção do modernismo intelectual 

brasileiro”. In. BOTELHO, André e SCHWARCZ, Lilia Moritz. (orgs) Um Enigma 

chamado Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, pp.160-163, 2009. 

MORATO, Mirian Cristina Fernandes Bailo. O reflexo do cotidiano nas Crônicas de 

Raul Pompéia: um olhar sobre a crônica Jornalística – Literária. 139f., 2010. 

Dissertação (Mestrado) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas/ 

Universidade de São Paulo. São Paulo: 2012. 

MOYA, Fernanda Nunes. A Discoteca Pública Municipal de São Paulo: Um projeto 

modernista para a música nacional. 144f., 2012. Dissertação (Mestrado) – Faculdade de 

Ciências e Letras de Assis/ Universidade Estadual Paulista. Assis: 2012. 



96 
 

NUNES, Radamés Vieira. Sobre Crônicas, Cronistas e Cidade: Rio de Janeiro nas 

Crônicas de Lima Barreto e Olavo Bilac – 1900-1920. 194f., 2008. Dissertação 

(Mestrado) – Programa de Pós Graduação em História/ Universidade Federal de 

Uberlândia. Uberlândia: 2008.  

OLIVEIRA, Francini Venâncio de. Sejamos todos musicais: modernismo, música e 

política na crônica musical de Mário de Andrade (1938 – 1940). 173f., 2005. 

Dissertação (Mestrado) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas/ 

Universidade de São Paulo. São Paulo: 2005. 

PEDROSA, Célia. “Nacionalismo Literário” In. JOBIM, José Luis (org.). Palavras da 

Crítica.  Rio de Janeiro: Imago Editora, 1992. 

PERRONE-MOISÉS, Leyla. “Paradoxos do nacionalismo literário na América Latina”. 

Estudos Avançados nº 11, pp. 245-159, 1997. 

PESSAVENTO, Sandra Jatahy. Em busca de uma outra história: imaginando o 

imaginário. In. Revista Brasileira de História. São Paulo: ANPUH, v.15, nº29, pp.9-27. 

1995. 

QUEIROZ, Helaine Nolasco. Verdeamarelo/Anta e Antropofagia: narrativas da 

identidade nacional brasileira. 248f., 2012. Dissertação (Mestrado) – Faculdade de 

Filosofia e Ciências Humanas/ Universidade Federal de Minas Gerais. Belo Horizonte, 

2012. 

RAMOS, Ana Flávia Cernic. As Máscaras de Lélio: Ficção e realidade nas “Balas de 

Estalo” de Machado de Assis. 399f., 2010. Tese (Doutorado) – Instituto de Filosofia e 

Ciências Humanas/ Universidade de Campinas. Campinas, 2010. 

RÉGIS, Sônia. A funcionalidade da arte no pensamento de Mário de Andrade. 

Disponível em: www.pensatrix.com.bracesso em 01/05/2011. 

RIANI, Arilda. Língua Portuguesa/ Língua Brasileira: Atitudes e crenças de José de 

Alencar de Mário de Andrade. 196f.,2008. Tese (Doutorado) – Instituto de Letras/ 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro, 2008. 

http://www.pensatrix.com.br/


97 
 

SÁ, Jorge de. A Crônica. São Paulo: Editora Ática, 3ª ed. 1987. 

SACHS, Sonia. “Um crítico no jornal” In. ANDRADE, Mário de. Vida Literária. São 

Paulo: Edusp/Hucitec, 1992. 

SAMARA, Eni M. e TUPY, Ismênia S. S.T. “A leitura crítica do documento”. In 

História & Documento e Metodologia de Pesquisa. Belo Horizonte: Autêntica, 2007. 

SANTOS, Afonso Carlos Marques dos. A Invenção do Brasil: ensaios de história e 

cultura. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2007. 

SANTOS, Iaci D’Assunção. Entre as raízes e o Herói do Brasil: Modernidade e 

Identidade Nacional nas décadas de 20 e 30 do século XX. 160f., 2009. Dissertação 

(Mestrado) – Programa de Pós Graduação em Planejamento Urbano e Regional/ 

Universidade Federal do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: 2009. 

SANTOS, Regma Maria dos. Leituras do Modernismo Brasileiro: Linguagem, Estética 

e Técnica. Revista Emblemas: História e Historiografia Literária. Catalão: 2009. 

SANTOS, Regma Maria dos. Memórias de um plumitivo: Impressões cotidianas e 

história nas crônicas de Lycidio Paes. Uberlândia: Asppectus/ Funape, 2005. 

SCHNEIDER, Claércio Ivan. Crônica Jornalística: um espelho para a história do 

cotidiano? Disponível em: www.fag.edu.br/adverbio/v5/artigos acesso em 01/05/2011 

SERPA, Élio.  “Congresso da Língua Nacional Cantada de 1937: a insensatez 

maravilhosa da militarização das vogais. Nacionalismo Raça e Língua”. Diálogos 

Latinoamericanos, nº 03. Universidad de Aahus, 2001, pp. 71 – 86.  

SILVA, Anderson Pires da.Mário & Oswald: uma história privada do Modernismo. Rio 

de Janeiro: 7Letras, 2009. 

SILVA, Glaci Teresinha. A Materialização da Nação através do Patrimônio: o papel 

do SPHAN no regime Estadonovista. 138p., 2010. Dissertação (Mestrado) – Programa 

de Pós Graduação em História/ Pontifícia Universidade Católica, Porto Alegre: 2010.  

SILVA, Regina Nascimento. Memórias Rabiscadas de Viventes de Alagoas de 

http://www.fag.edu.br/adverbio/v5/artigos


98 
 

Graciliano Ramos. 139p., 2012. Dissertação (Mestrado) - Programa de Pós Graduação 

em Letras/ Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia: 2012. 

SILVA, Renata Nogueira. A festa da Congada: a tradição resignificada. Anais da 26ª 

Reunião da Associação Brasileira de Antropologia, 2008. Disponível em:   

http://www.abant.org.br/conteudo/ANAIS/CD_Virtual_26_RBA/grupos_de_trabalho/tr

abalhos/GT%2013/renata%20nogueira%20da%20silva.pdf acesso em 27/06/2014  

SOUSA JÚNIOR, Manuel José Veronez. A Epistolografia dos Andrades: criação de um 

modernismo literário brasileiro. 107p., 2012. Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós 

Graduação em Letras/ Universidade Federal de Uberlândia, Uberlândia: 2012.    

SOUSA, Ricardo Luis de. “Mário de Andrade e a Construção da Identidade Nacional: 

impasses de um projeto”. In. Revista Esboços. Universidade Federal de Santa Catarina, 

nº 15, p. 149-172. 

SQUEFF, Enio., WISNIK, José Miguel. Música. São Paulo: Editora Brasiliense, 2004. 

SCHWARZ, Roberto. Nacional por Subtração. Disponível em: 

http://afoiceeomartelo.com.br/posfsa/Autores/Schwarz,%20Roberto/Roberto%20Schwa

rz%20-%20Nacional%20por%20Subtra%E2%80%A1%C3%86o.pdf – Acessado em 

10/04/2014.  

TINHORÃO, José Ramos. “Apresentação”. In. TONI, Flávia Camargo. A música 

popular brasileira na Vitrola de Mário de Andrade. São Paulo: Editora SENAC São 

Paulo, 2004, pp. 09–23.  

TONI, Flávia Camargo. A Missão de pesquisas folclóricas. São Paulo: Centro de 

Cultura de São Paulo, n.d. 

TONI, Flávia Camargo.  A música popular brasileira na Vitrola de Mário de Andrade. 

São Paulo: Editora SENAC São Paulo, 2004. 

TUMA, Said. O Nacional e o Popular na Música de Alexandre Levy: bases de um 

projeto de modernidade. 202f., 2008. Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós 

Graduação em Música/ Universidade de São Paulo. São Paulo: 2008.  

VALLE, Eduardo Garcia.  Contos, Crônicas e Testemunho: A Ficção e a História em 

http://www.abant.org.br/conteudo/ANAIS/CD_Virtual_26_RBA/grupos_de_trabalho/trabalhos/GT%2013/renata%20nogueira%20da%20silva.pdf
http://www.abant.org.br/conteudo/ANAIS/CD_Virtual_26_RBA/grupos_de_trabalho/trabalhos/GT%2013/renata%20nogueira%20da%20silva.pdf
http://afoiceeomartelo.com.br/posfsa/Autores/Schwarz,%20Roberto/Roberto%20Schwarz%20-%20Nacional%20por%20Subtra%E2%80%A1%C3%86o.pdf
http://afoiceeomartelo.com.br/posfsa/Autores/Schwarz,%20Roberto/Roberto%20Schwarz%20-%20Nacional%20por%20Subtra%E2%80%A1%C3%86o.pdf


99 
 

Primo Levi. 112f., 2013. Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós Graduação em 

História/ Universidade Federal de Uberlândia. Uberlândia, 2013. 

VELLOSO, Mônica Pimenta. “A brasilidade verde – amarela: nacionalismo e 

regionalismo paulista”. Revista Estudos Históricos, vol.6, nº11, 1993, p.89-112. 

WEGNER, Robert. A doença nervosa de Mário de Andrade: neurastenia e identidade. 

Disponível em: 

http://www.snh2013.anpuh.org/resources/anais/27/1364916190_ARQUIVO_TrabalhoC

ompleto-VersaoProvisoria-ANPUH2013-RobertWegner.pdf - Acessado em: 

01/05/2014.  

 

http://www.snh2013.anpuh.org/resources/anais/27/1364916190_ARQUIVO_TrabalhoCompleto-VersaoProvisoria-ANPUH2013-RobertWegner.pdf
http://www.snh2013.anpuh.org/resources/anais/27/1364916190_ARQUIVO_TrabalhoCompleto-VersaoProvisoria-ANPUH2013-RobertWegner.pdf

