
0 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
INSTITUTO DE GEOGRAFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM GEOGRAFIA 
ÁREA DE CONCENTRAÇÃO GEOGRAFIA E GESTÃO DO TERRITÓRIO 

 

 

 

 

 

 

 

 

MARIA DAS GRAÇAS CAMPOLINA CUNHA 

 

UBERLÂNDIA-MG 

2013 

GAMELEIRA, SERTÃO NORTE DE MINAS GERAIS: 
Um olhar feminino sobre o feminino camponês 

 



1 

 

 

MARIA DAS GRAÇAS CAMPOLINA CUNHA 

 

 

 

 

 

 

 

 

GAMELEIRA, SERTÃO NORTE DE MINAS GERAIS: 

Um olhar feminino sobre o feminino camponês 

 

 

 

 

Tese de doutorado apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Geografia do Instituto de Geografia da 

Universidade Federal de Uberlândia, como requisito 

parcial à obtenção do título de Doutora em Geografia. 

 

Orientador: Prof. Dr. Carlos Rodrigues Brandão 

 

 

 

 

 

Uberlândia 

2013 



2 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 
Programa de Pós-Graduação em Geografia 

 

MARIA DAS GRAÇAS CAMPOLINA CUNHA 

GAMELEIRA, SERTÃO NORTE DE MINAS GERAIS: 
Um olhar feminino sobre o feminino camponês 

 

_____________________________________________________ 
Prof. Dr. Carlos Rodrigues Brandão (orientador) – UFU 

 
 

_____________________________________________________ 
Prof. Dr. Marcelo Cervo Chelotti – UFU 

 
 

_____________________________________________________ 
Profa. Dra. Joelma Cristina dos Santos – UFU 

 
_____________________________________________________ 

Profa. Dra. Luciene Rodrigues – Unimontes 
 

_____________________________________________________ 

Profa. Dra. María Franco García – UFPB 
 
 

Data: 28/02/2013 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil. 

 

 

C972g 

2013 

 

Cunha, Maria das Graças Campolina, 1967- 

Gameleira, sertão Norte de Minas Gerais: um olhar feminino sobre o 

feminino camponês/ Maria das Graças Campolina Cunha. – 2013. 

314f.: il. 

Orientador: Carlos Rodrigues Brandão. 

Tese (doutorado) – Universidade Federal de Uberlândia, 

 Programa de Pós-Graduação em Geografia. 

Inclui bibliografia. 

 
1. Geografia - Teses. 2. Camponeses- Gameleira (MG) - História - Teses. 3. 

Mulheres do campo- Gameleira (MG) - Aspectos Sociais -Teses. I. 

Brandão, Carlos Rodrigues. II.Universidade Federal de Uberlândia. 

Programa dePós-Graduação em Geografia. III. Título. 

 

                                                                                        CDU: 910.1 



3 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Às moradoras e aos moradores da Gameleira, gente  
que partilhou comigo momentos e histórias de suas vidas! 

 
À minha irmã Rosa, alimento das minhas raízes,  

À Valentina, pequena flor-botão da minha semente germinada. 



4 

 

 

AGRADECIMENTOS 
 

É difícil rememorar tanta gente que partilhou comigo desta caminhada e que 

me ajudou a fazer dela uma trajetória mais leve e bonita, seja pela participação de 

perto no meu percurso da tese, seja por apenas existir em minha vida e estar presente 

quando precisei. 

Aos meus filhos Rafael e André. As minhas ausências em seus períodos de férias 

e o carinho ao me verem tão atarefada enquanto estavam em casa me comprovaram 

que o amor é infinito. A presença de vocês me faz feliz e me realiza. Obrigada! 

Aos meus irmãos e às minhas irmãs, cunhados e sobrinhos, família que acolhe! 

Com grande afeto, agradeço Sevenil, pessoa que sempre mostrou o orgulho que sente 

da minha trajetória. À “Babate” (Márcia), minha irmã-madrinha que me apoiou com 

seu carinho e ternura eterna. Agradeço imensamente à minha irmã Rosa, que 

cuidadosamente me acompanhou de perto durante a realização desta pesquisa. Ela leu 

tudo que escrevi, apontou lacunas que deveriam ser preenchidas, vibrou! E, 

principalmente, vivenciou comigo as minhas campesinidades.  

A Ana Paula, amiga-irmã de tantas travessias, agradeço imensamente o seu 

carinho e o seu amor. Samantha, a “mascote” da turma sempre presente mais de 

perto. A Karine, Maurício e Roberto, queridos amigos que me mostraram que mesmo 

longe da família não nos sentimos desamparados quando estamos rodeados pela 

família que adotamos de coração.  

Agradeço a Joba Costa, as leituras de seus textos foram para mim reveladoras e 

apontaram caminhos. Aos colegas do Departamento de Geociências, especialmente à 

Márcia Verssiane, Vívian e Walfrido. Sinto que vocês partilham comigo as minhas 

vitórias. A também colega Sandra Muniz, amiga que sempre esteve presente e não me 

deixou desanimar.  

Agradeço à minha ex-aluna Laysa Brant e à Jehnne Amorim, jovem mulher da 

Gameleira e aluna de Geografia da Unimontes. Vocês duas muito contribuíram ao 

realizarem as suas pesquisas na Gameleira a meu pedido. À partir delas, novas 

possibilidades de interpretação se descortinaram.  



5 

 

 

Agradeço à Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de Minas Gerais 

(FAPEMIG), através do PPCRH - Programa de Apoio à Capacitação de Recursos 

Humanos, que me concedeu a bolsa de doutoramento. Aos funcionários do Instituto 

de Geografia da UFU, principalmente a João Fernandes, por sua presteza em ajudar-

me a resolver questões burocráticas quando eu estava distante.  

À Samuel Lima, meu orientador no mestrado, e à João Cleps, professores que 

sempre  estiveram presentes em meu percurso na UFU e que me ajudaram a crescer. 

Obrigada! Ao Marcelo Chelotti e à Joelma Santos por suas leituras atentas do meu 

relatório de qualificação. Seus apontamentos foram importantes para que eu pudesse 

compreender aquilo que eu ainda não tinha alcançado e para conduzir a minha 

pesquisa a partir de então. Agradeço à Maria Franco e à Luciene Rodrigues, 

professoras que se juntaram ao Marcelo, à Joelma e ao Brandão, aceitando participar 

da minha banca de defesa de tese. Agradeço especialmente a Luciene, pois além de 

acompanhar a minha trajetória desde a banca de mestrado, ternamente sempre 

esteve presente em minha vida! 

De forma especial agradeço ao meu orientador, Carlos Rodrigues Brandão. 

Disseram-me uma vez que você “não cabe no mundo”. Acredito nisto! Obrigada, meu 

mestre e amigo, por fazer parte da minha história e por ter me conduzido nesta 

trajetória. Obrigada também por ter me dado a oportunidade de estar e partilhar na 

Rosa dos Ventos momentos que me encheram de alegria e me iluminaram na minha 

escrita da tese. Agradeço ao Tião e à Sandra que estiveram por perto durante os dois 

meses de solidão... Ao Juninho, amigo querido que simbolicamente me ofertou um 

jardim, trago-o comigo desde então. A Ingrid, minha irmã do coração que tanto no 

início da escrita desta tese, quanto no final, sempre me iluminou com suas palavras, 

conselhos que me mostraram caminhos. 

Foram muitos os amigos de percurso que marcaram e marcam a minha vida. 

Andréa Maria, minha amiga e companheira de muitas vivências, que me guiou por 

tanto tempo no universo por mim ainda estranho do mundo acadêmico. Rodrigo e 

Anginha, casal sempre amado que me acolhe. Joyce, moça-mulher de ternura e 

sensibilidade infinitas. Maristela, amiga querida que me acolheu em momentos 

difíceis. Alessandra Leal, que sempre conseguiu estar perto mesmo que distante. 



6 

 

 

Geraldo Inácio, meu budista predileto. Fernanda Amaro e sua áurea transparente, 

mulher forte e terna. Entre experiências acadêmicas e vivências compartilhadas, 

sempre foi “tudo junto e misturado”. 

Finalmente, às mulheres da Gameleira! Obrigada pelo acolhimento e pela 

ternura. Vocês fizeram com que esta pesquisa se tornasse mais íntima nos momentos 

que passamos juntas, quando partilhamos e desvendamos saberes. E também aos 

homens, que sempre se prestaram a me relatarem sobre suas histórias de vida e sobre 

a história do lugar. Agradeço à Zezinho, que foi meu guia-amigo em minhas 

peregrinações pela Gameleira. De maneira especial à dona Helena e ao Sr. João 

Botelho, casal que me abrigou em sua casa; a minha gratidão pelo amparo e cuidado.  

Em minhas subjetividades agradeço ao destino que me trouxe para o Norte de 

Minas. Aqui aprendi que somos maiores quando forjados por adversidades e pela 

solidariedade de um povo que luta por sua história... 

Não pode me entender 
Quem nunca sentiu o cheiro 
De terra molhada 
Quando a chuvarada 
Molha as terras do gerais 
Não pode entender 
Quem nunca matou a fome 
Com raiz de macaxeira 
E a fruta ananás 

E a minha terra 
Fica na ponta desta estrada 
Uma picada vara o verde e leva lá 
Não chega a ser um pontinho preto no mapa 
Mais quando a gente se afasta 
Coração pede pra voltar 
E pra lá chegar você tem que atravessar 
Sete cancelas, treze porteiras 
Uma pinguela sobre o ribeirão 

Não chega a ser um pontinho preto no mapa 
Mais quando a gente se afasta 
Coração pede pra voltar 

Mais quando a gente se afasta 
Coração pede pra voltar 

(Poente Cigana – Grupo Agreste) 

 



7 

 

 

 

 
 
 
 
 

A ciência moderna legou-nos um conhecimento funcional do mundo que 
alargou extraordinariamente as nossas perspectivas de sobrevivência. Hoje 

não se trata tanto de sobreviver, mas de saber viver. Para isso é necessária 
uma outra forma de conhecimento, um conhecimento compreensivo e 

íntimo que não nos separe e antes nos una pessoalmente ao que estudamos. 
A incerteza do conhecimento, que a ciência moderna sempre viu como 
limitação técnica destinada a sucessivas superações, transforma-se na 

chave do entendimento de um mundo que mais do que controlado tem de 
ser contemplado. 

Boaventura de Sousa Santos 

 
 
 

 
 

Empreendo, pois, o deixar-me levar pela força de toda vida viva: o 
esquecimento. Há uma idade em que se ensina o que se sabe; mas 
vem em seguida outra, em que se ensina o que não se sabe: isso se 

chama pesquisar. Vem talvez agora a idade de uma outra 
experiência, a de desaprender, de deixar trabalhar o remanejamento 
imprevisível que o esquecimento impõe à sedimentação dos saberes, 

das culturas, das crenças que atravessamos. Essa experiência tem, 
creio eu, um nome ilustre e fora de moda, que ousarei tomar aqui 

sem complexo, na própria encruzilhada de sua etimologia: Sapientia: 
nenhum poder, um pouco de saber, um pouco de sabedoria, e o 

máximo de sabor possível. 
Roland Barthes 

 
 
 
 

O que eu vi, cês num viu, o que eu vi cês num viu,  
o que eu sei cês num sabe. Eu sou do Velho Testamento. 

Dona Nega (Gameleira) 



8 

 

 

RESUMO 

 

Esta tese trata da interpretação sobre o campesinato e o feminino camponês numa 

comunidade rural tradicional do Norte de Minas Gerais. Para tanto, escolhi e acolhi a 

comunidade Gameleira, localizada entre os municípios de Glaucilândia e Bocaiúva. 

Meu objetivo foi compreender a história de um lugar através dos relatos e do olhar 

feminino sobre a sua vida, o seu trabalho e das relações que estabelece com sua 

família, seus vizinhos e com o sagrado, em que as relações de reciprocidade se 

evidenciam e se concretizam. A história desta comunidade afirma o importante papel 

desempenhado pela mulher na reprodução camponesa, papel este ainda pouco 

abordado nos estudos realizados sobre este universo. Como parceira do homem, a 

mulher desbravou a terra intocada e a transformou em terra de trabalho, além de 

construir condições de sobrevivência da família através do trabalho e do cuidado 

voltados para a sua manutenção. Em busca de uma melhor compreensão sobre o tema 

estudado, dividi esta pesquisa em três partes, em cada uma delas diferentes 

abordagens teóricas, diálogos e interpretações foram estabelecidos ou realizados. Na 

primeira parte, realizei uma discussão teórica sobre a origem e permanência do 

campesinato brasileiro e as relações hierárquicas que permeiam este modo de vida. Na 

segunda encontram-se as discussões teóricas sobre a construção e as transformações 

do território camponês no Norte de Minas Gerais e o papel desempenhado pela 

mulher sertaneja nortemineira, tanto no passado quanto na contemporaneidade. Na 

terceira e última parte, que é fruto da minha vivência em campo, utilizei métodos 

etnográficos de pesquisa, objetivando a leitura e a visibilização da mulher camponesa 

da Gameleira. Considero que esta população permanece na atualidade reproduzindo 

um modo de vida tradicional, ao mesmo tempo em que vivencia mudanças devido às 

dinâmicas atuais que a rodeia e que ressignifica o papel da mulher nas esferas que 

envolvem o mundo do trabalho. Esta ressignificação gera um movimento de resgate 

feminino de sua visibilidade ameaçada e hierarquicamente construída, através do 

trabalho assalariado e da produção do artesanato. No universo camponês da 

Gameleira, a mulher, ou o feminino camponês, permanece sendo a maior guardiã de 

suas campesinidades e de resistência do seu modo de vida através das relações e das 

ações que desenvolvem e envolvem as esferas simbólicas de sua manifestação. 

 

Palavras chaves: Campesinato nortemineiro, Gameleira, campesinidade, feminino camponês. 

 



9 

 

 

ABSTRACT 

 

This thesis discusses the interpretation on peasantry history and the female peasants 

so I chose and welcomed a traditional rural community in Northern Minas Gerais, The 

Gameleira community between the municipalities of Glaucilândia and Bocaiúva. My 

aim was to understand the history of this place through the feminine eye and their 

reports about life, their work and relationships with their family, neighbors and with 

the sacred, in which reciprocal relations are evident and achieved. The history of this 

community support the important role woman has in peasantry reproduction, a role 

little approached in studies on this universe. As man partner woman broke in the 

untouched soil and changed land into work, besides building the family surviving 

conditions through work and care addressed to their maintenance. For a better 

understanding of the subject studied, this research is divided in three parts, each of 

which established or held different theoretical approaches, dialogues and 

interpretations. On the first part I conducted a theoretical discussion on the origin and 

settling of the Brazilian peasantry and the hierarchical relationships that pervade the 

peasant way of life. On the second part there are theoretical discussions on the 

construction and changes of the peasant territory in Northern Minas Gerais and the 

role played by the country woman, both in the past and contemporary period. The 

third and final part is fruit of my experience in the field; I used ethnographic research 

methods, aiming the reading of the country Gameleira’s woman. I consider that this 

population remains leading a traditional way of life, at the same time that experience 

changes due to the current dynamics around them which resignified in the spheres 

which involve the world work. This re-significance creates a female redeem movement 

of its endangered visibility and hierarchally constructed, through salaried work and 

arts craft. In the Gameleira’s peasant universe, woman, or the peasant female keep 

the role of main guardians of their “peasantiness” and resistance of their way of life, 

through relations and actions which develop and involve the symbolic spheres of its 

manifestations.  . 

 

Keywords: Peasantry in Northern Minas Gerais, Gameleira community, peasantry, 

peasant female. 

 

 



10 

 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

Centro de Agricultura Alternativa.............................................................  CAA 
 
 

Comissão Pastoral da Terra....................................................................... CPT 
 

  

Comunidades Eclesiais de Base.................................................................  CEBs 
 
  

Empresa de Assistência Técnica e Extensão Rural.................................... EMATER 
 
 

Fundação Rural Mineira............................................................................ RURALMINAS 
 
 

Fundação Nacional do Índio...................................................................... FUNAI 
 
 

Fundação Nacional de Saúde.................................................................... FUNASA 
 
 

Instituto Estadual de Florestas.................................................................. IEF 
 
 

Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística........................................... IBGE 
 
 

Instituto Chico Mendes de Conservação da Biodiversidade..................... ICMBio 
 
 

Movimento dos Trabalhadores Sem Terra................................................ MST 
 
 

Movimento Internacional de Mulheres.................................................... GRAAL 
 
 

Região Mineira do Nordeste..................................................................... RMNe  
   

Serviço de Apoio às Micro e Pequenas Empresas..................................... SEBRAE 
 

  

Superintendência do Desenvolvimento do Nordeste............................... 
 

SUDENE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 

 

 

LISTA DE ESQUEMAS, QUADROS E TABELAS 

 

Esquema 1 Diferenças culturais entre sociedades camponesas e sociedades 
modernas............................................................................................ 

 
 66 

 

Esquema 2 Ocupação e povoamento do território nortemineiro.........................  99 
 

Esquema 3 Povoamento do sertão nortemineiro pelos grupos camponeses....... 102 

   

Esquema 4 Expansão capitalista do sertão nortemineiro a partir da década de 
1970..................................................................................................... 

 
117  

 

Quadro 1 Síntese das partes que compõem a tese.............................................  21 
 

Quadro 2 Interpretação sobre a dádiva e a dívida nas sociedades capitalistas 
e camponesas...................................................................................... 

 
 44 

 

Quadro 3 As Gentes Sertanejas: etnoterritorialidades e etnicidades ecológicas 111 
 

Quadro 4 As diferentes formas de acesso a terra pelas populações 
camponesas (Geraizeiras) no Norte de Minas Gerais......................... 

 
132 

 

Quadro 5 A visibilidade da mulher nas comunidades camponesas 
nortemineiras...................................................................................... 

 
181 

 
 

Quadro 6 Os ciclos dos tempos na Gameleira..................................................... 214 
 

Quadro 7 Calendário de Trabalho da Gameleira: Entre início do século XX e 
finais da década de 1990..................................................................... 

 
229 

 

Quadro 8 Calendário de Trabalho da Gameleira: Finais da década de 1990 ao 
período atual....................................................................................... 

 
240 

 

Quadro 9 O acontecer da Festa em comemoração à padroeira Santa Luzia e à 
Nossa Senhora Aparecida – Gameleira (2012).................................... 

 
274 

 

Quadro 10 O Movimento das Manifestações Religiosas na Gameleira: As festas 
e romarias........................................................................................... 

 
279 

 

Tabela 1 Características do projeto camponês reivindicado pelos 
movimentos sociais para o século XXI................................................. 

 
 63 

 

 

 

 

 



12 

 

 

LISTA DE FIGURAS E FOTOS 

Fig. 01 Estratégias Econômicas das Famílias Camponesas Nortemineiras 155 
 

Fig. 02 Produção Sistêmica dos Geraizeiros........................................................ 173 
 

Fig. 03 Árvore Genealógica de João Victor Bastos Botelho e Maria Clara 
Bastos Botelho......................................................................................... 

 
210 

 

Foto 01 Família Xakriabá / São João das Missões................................................. 104 
 

Foto 02 Rio Formoso, médio curso....................................................................... 
 

119 

Foto 03 Mulher carregando bacia na cabeça com roupas lavadas nas águas do 
rio Pacuí...................................................................................................  

 
123 

 

Foto 04 Parelha de bois utilizada para transporte da cana na Gameleira............ 150 
 

Foto 05 Pescador ribeirinho do São Francisco...................................................... 152 
 

Foto 06 Prensa de mandioca utilizada no processo da “farinhada”..................... 153 
 

Foto 07 Ponte que divide a Gameleira em dois territórios................................... 192 
 

Foto 08 Inauguração da Escola Natividade Botelho, década de 1970.................. 196 
 

Foto 09 Crianças que estudam no turno vespertino esperando o ônibus 
escolar para levá-los para a escola da comunidade Tabocal................... 

 
197 

 

Foto 10 Trecho da antiga estrada Baiana............................................................. 199 
 

Foto 11 Dona Iraci moendo a cana para a produção da rapadura....................... 221 
 

Foto 12 Arado de tração animal. Comunidade Gameleira................................... 230 
 

Foto 13 Os irmãos Donato, Maria e João Campos. Ao fundo, a mandioca 
armazenada para o início da “farinhada”. Gameleira, anos 1970........... 

 
232 

 

Foto 14 Roda utilizada para mover o “bulinete” para ralar a mandioca.............. 233 
 

Foto 15 Sr. Zu (Manoel Gonçalves) mexendo o tacho para demonstração da 
produção da rapadura............................................................................. 

 
235 

 

Foto 16 Zezinho ordenhando a vaca para a produção do queijo......................... 238 
 

Foto 17 Ivete fabricando queijo............................................................................ 246 
 

Foto 18 Dona Iraci expondo seus produtos na feira livre de Glaucilândia........... 248 
 

Foto 19 Dona Helena fabricando beiju na feira de Glaucilândia. Ao lado 
encontra-se a barraca de artesanato em que expõe bordado e 
arranjos florais......................................................................................... 

 
 

248 
 

Foto 20 Néia e Maria Clara, mãe e filha dentro do ônibus escolar à caminho de 
Tabocal. A mãe trabalha na escola em que a filha estuda....................... 

 
250 

 

Foto 21 Imagens de Santa Luzia e Nossa Senhora Aparecida.............................. 253 
 

Foto 22 Romeiros chegando em Bom Jesus da Lapa-BA......................................  262 
 



13 

 

 

Foto 23 Terno de Catopês do Divino espírito Santo - Gameleira......................... 271 
 

Foto 24 Cavalgada na festa da padroeira da Gameleira, 2011............................. 271 
 

Foto 25 Mulheres colocando os estandartes nos mastros para hasteá-los.......... 275 
 

Foto 26 Festa na noite de sábado......................................................................... 276 
 

Foto 27 Missa de encerramento da festa............................................................. 277 
 

Foto 28 Saída da procissão de encerramento da festa......................................... 277 
 

Foto 29 Grupo de Jovens da Família Botelho (Torquatos) que vieram para 
Gameleira para participarem da festa..................................................... 

 
280 

 
 

 

 

 

 

LISTA DE MAPAS 

 

Mapa 1 Localização do Norte de Minas Gerais no Brasil...................................... 27 
   

Mapa 2 
 

Localização dos municípios Bocaiúva e Glaucilândia no Norte de Minas 
Gerais....................................................................................................... 

 
32 

 

Mapa 3 Territórios Tradicionais do Norte de Minas Gerais.................................. 
 

110 
 

Mapa 4 A população Geraizeira no Norte de Minas Gerais.................................. 129 
 

Mapa 5 Localização da Comunidade Gameleira................................................... 194 
 

Mapa 6 Rota de Migração Ancestral e de Devoção Católica................................ 
 

203 
 

Mapa 7 Comunidade Gameleira - Norte de Minas Gerais ................................... 211 
   
 

  



14 

 

 

LEGENDA 

Negrito 
 

Categorias importantes que destaco no texto. 
 

“Aspas” 

 

 Termos utilizados para expressar alguma idéia de autores ou 
sujeitos pesquisados.  

 Citação direta sem recuo. 
 

Itálico 

 

 Utilizado entre aspas para as falas dos camponeses sujeitos da 
pesquisa com quem dialogo e que dialogam com outros 
pesquisadores nortemineiros. 

 Palavras estrangeiras. 
 

(...) 
 

Subtração de trecho transcrito ou de trecho de citação 
 

[   ] 
 

Inserção de algum termo em citações. 
 

 

PESQUISAS DE CAMPO 

 

Pesquisa exploratória 
 

04 de julho de 2010 
 

 

1º. Campo 
 

 

19 a 26 de julho de 2010 

 

2º. Campo 
 

12 a 15 de setembro de 2010 
 

 

3º. Campo 
 

17 a 22 de janeiro de 2011 
 

 

4º. Campo 
 

17 a 28 de julho de 2011 
 

 

5º. Campo 
 

08 a 14 de setembro de 2011 
 

 

6º. Campo 
 

10 a 13 de novembro de 2011 
 

 

7º. Campo 
 

08 a 12 de dezembro de 2011 
 

 

8º. Campo 
 

27 de fevereiro a 03 de março de 2012 
 

 

9º. Campo 
 

08 a 14 de maio de 2012 
 

 

10º. Campo 
 

 

06 a 09 de setembro de 2012 

 

11º. Campo 
 

 

15 a 17 de novembro de 2012 

 

Retorno à Gameleira  
 

22 de dezembro de 2012 
 

 



15 

 

 

SUMÁRIO 

 INTRODUÇÃO 18 

Primeira Parte: percorrendo caminhos teóricos 

 Primeiras Palavras.......................................................................... 36 

 

CAPÍTULO 1  CAMPESINATO: AS ESFERAS DA RECIPROCIDADE E DA 
CAMPESINIDADE............................................................................ 

 

41 

1.1 Campesinato: um conceito em movimento................................... 42 

1.2 Campesinato: os nomes que nomeiam um modo de vida............. 45 

1.3 Sociedades Camponesas: a visita de uma geógrafa aos estudos 
sobre o campesinato...................................................................... 

 

52 

1.3.1 Modo de vida e trabalho das “sociedades camponesas”................ 53 

1.3.1.1 Sociedades Camponesas................................................................ 53 

1.4 O campesinato no Brasil: origens e permanências........................ 56 

1.4.1 Origens do campesinato................................................................. 57 

1.4.2 Permanências do campesinato...................................................... 59 

1.5 Da condição camponesa à campesinidade: novas formas de se 
interpretar o campesinato atual.................................................... 

 

62 

 

CAPÍTULO 2 OS DIÁLOGOS QUE PERMEIAM AS HIERARQUIAS PERCEBIDAS..... 69 

2.1 A luta pela integridade da propriedade camponesa: as formas 
de acesso a (terra).......................................................................... 

 

69 

2.2 As hierarquias percebidas: o processo de aprendizagem e os 
nomes do (trabalho)....................................................................... 

 

77 

2.3 As esferas do trabalho (familiar): o papel da mulher e os nomes 
do trabalho..................................................................................... 

 

79 

 

Segunda Parte: Travessias femininas no sertão nortemineiro 

 Segundas Palavras........................................................................ 89 

   

CAPÍTULO 3 OS NOMES QUE NOMEIAM UM MODO DE VIDA: ORIGEM E 
RESISTÊNCIA DO CAMPESINATO NO SERTÃO NORTE DE MINAS 
GERAIS.......................................................................................... 

 
 

96 

3.1 Origem do campesinato no Sertão Norte de Minas Gerais......... 97 

3.1.1 O Sertão e suas Gentes: etnoterritorialidades e etnicidades 
ecológicas..................................................................................... 

 

106 



16 

 

 

3.2 Novas territorialidades no Sertão Nortemineiro......................... 114 

3.2.1 Capão Celado: das relações de reciprocidade ao esvaziamento 
das gentes veredeiras.................................................................. 

 

119 

3.2.2 Barra do Pacuí: dos territórios coletivos ao cercamento das 
gentes vazanteiras....................................................................... 

 

123 

3.2.3 Os povos geraizeiros do Norte de Minas, processos histórico-
geográficos de povoamento e de compressão e perda de seus 
territórios..................................................................................... 

 

 

128 

3.3 Formas de resistência do campesinato no sertão Norte de 
Minas Gerais................................................................................ 

 

134 

3.3.1 As parcerias que fortalecem as lutas das populações 
nortemineiras............................................................................... 

 

137 

3.4 Estratégias de visibilidade e de resistência dos grupos 
camponeses e das relações de gênero no espaço nortemineiro: 
uma análise de síntese................................................................. 

 

 

144 
 

CAPÍTULO 4 A MULHER CAMPONESA NORTEMINEIRA: ENTRE SERTÕES........ 147 

4.1 Estratégias de autonomia camponesa: o criatório, o pescado e 
a mandioca................................................................................... 

 

149 

4.1.1 Uma síntese sobre estratégias econômicas dos “dois sertões”... 154 

4.2 As identidades locais: os papéis construídos a partir das 
relações de gênero....................................................................... 

 

154 

4.3 Entre Sertões................................................................................ 156 

4.3.1 As mulheres camponesas do “sertão molhado”.......................... 162 

4.3.2 As mulheres camponesas do “sertão seco”................................. 169 

4.3.2.1 As populações veredeiras............................................................ 169 

4.3.2.2 As populações geraizeiras............................................................ 170 

4.4 Um balanço sobre a percepção da mulher camponesa 
nortemineira pelos sujeitos pesquisados, pesquisadoras e 
pesquisadores.............................................................................. 

 
 

172 
 

Terceira Parte: Gameleira, trilhando subjetividades 

 Terceiras Palavras........................................................................... 186 
 

CAPÍTULO 5 GAMELEIRA: A CONSTRUÇÃO E A RESSIGNIFICAÇÃO DA (TERRA) 
CAMPONESA.................................................................................. 

 

192 

5.1 Território dividido: as contradições na Gameleira em 
decorrência de sua localização....................................................... 

 

193 



17 

 

 

 

 

 

5.2 Gameleira: a construção do território camponês..........................  199 

5.3 Os tempos atuais: o acontecer do novo ciclo................................. 209 

5.3.1 Entre tradição e modernidade: os novos arranjos familiares e as 
configurações atuais do ethos camponês e da campesinidade..... 

 

216 

 

CAPÍTULO 6 DE LAVRADOR@S-CRIADOR@S A CRIADORES-LAVRADORES, AS 
ESTRATÉGIAS QUE ENVOLVEM O (TRABALHO) NA GAMELEIRA: A 
SIGNIFICAÇÃO E A RESSIGNIFICAÇÃO DO PAPEL FEMININO..........  

 
 

221 

6.1  Gameleira: Envolvendo vida e trabalho no passado...................... 224 

6.2 Gameleira: envolvendo vida e trabalho na contemporaneidade... 237 

6.3 O papel da diferença: As esferas femininas de vida e trabalho..... 244 

 

CAPÍTULO 7 

 

AS MANIFESTAÇÕES RELIGIOSAS DAS (FAMÍLIAS) CAMPONESAS: 
A CONSTRUÇÃO SIMBÓLICA DA GAMELEIRA INTERPRETADA 
ATRAVÉS DO FEMININO E DA FESTA.............................................. 

 

 

 
 

253 

7.1 A construção da Identidade religiosa na prática do catolicismo 
popular........................................................................................... 

 

254 

7.1.1 Entre passado e presente na Gameleira, Norte de Minas Gerais: 
O movimento da cultura local refletido nas manifestações de 
sua religiosidade............................................................................. 

 

 

255 

7.2 A festa da padroeira da Gameleira: os símbolos femininos como 
representantes da manifestação de sua religiosidade................... 

 

267 

7.2.1 7.2.1 O Acontecer da Festa Religiosa na Gameleira....................... 269 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS: Tecendo fios sem nós.................................................... 281 

  

REFERÊNCIAS.................................................................................. 

 

299 

 

 ANEXOS.......................................................................................... 309 
 

Anexo A Croquis da comunidade Gameleira desenhados pelos agentes da 
FUNASA.......................................................................................... 

 

310 

Anexo B Cartaz da festa em homenagem a padroeira da Gameleira, 2012. 314 



18 

 

 

INTRODUÇÃO 

“Olha, acho que aqui tem lugar para você ficar sim, mas vai ter que 
conversar com a Helena. É ela quem decide... a mulher hoje comanda o 

mundo, e o mundo tá em muito boas mãos.”  
(Sr. João Botelho - Julho de 2010) 

 

Em julho de 2010 fui conhecer a Gameleira, comunidade que escolhi para 

desenvolver esta pesquisa. Era um dia de domingo e por isso não encontrei quase 

ninguém. Muitos moradores encontravam-se em povoados vizinhos participando das 

festas locais – no mês de julho ocorrem muitas na região. Uma das poucas pessoas que 

encontrei foi o Sr. João, trabalhando na sua pequena oficina de carpintaria. 

Conversamos por algum tempo e, ao lhe explicar o que fui fazer e perguntar sobre a 

possibilidade de arrumar um lugar para ficar, ele me deu como resposta a frase citada 

acima. A sua esposa, Dona Helena, estava participando da exposição agropecuária de 

Montes Claros, junto à Cooperativa de Agricultura Familiar, representando o município 

de Glaucilândia com seu artesanato, bordado em ponto cruz. 

Meu objetivo inicial, neste trabalho, foi compreender a história de um lugar 

através de relatos e do olhar feminino. Como se trata de uma pesquisa focada na 

história do campesinato numa comunidade do Norte de Minas Gerais, em que o 

sujeito da história e da cultura é a mulher, acreditei que seria difícil chegar até ela, 

uma vez que as leituras realizadas sobre o tema sempre me apontaram que 

campesinato é um termo que remete à identidade de um grupo que hierarquicamente 

encontra-se vinculado ao trabalho masculino. O homem camponês é o representante 

do grupo, portador dos papéis construídos na memória coletiva, pois é aquele que 

prepara a terra, que organiza o trabalho, que comercializa o excedente, que exerce a 

função de chefe familiar. Portanto, é ele o representante simbólico da reprodução 

camponesa, tanto para a comunidade quanto para os de fora, neste caso, eu. 

Por isso, surpreendeu-me a fala do Sr. João, pois logo com a primeira pessoa 

que tive contato na Gameleira, ela me mostrou que o poder de decisão é 

compartilhado entre homens e mulheres.  



19 

 

 

Como domingo era o último dia de exposição, retornei apressada para Montes 

Claros e fui ao encontro de Dona Helena. Após alguns minutos de conversa, em que 

expus a minha necessidade de acolhida – em alguma casa ou no prédio da escola 

desativada da comunidade – ela ficou de ligar na quarta-feira seguinte, quando me 

indicaria onde eu poderia ficar. Ligou-me, conforme combinado, convidando-me a 

hospedar em sua casa. Acertada a hospedagem, pedi a Dona Helena que avisasse às 

mulheres que eu iria passar uns tempos na Gameleira, para pesquisar sobre as suas 

histórias de vida. 

Chegando lá, deparei com um fato curioso, a Dona Helena tinha informado na 

missa dominical a minha ida a comunidade, contando que eu era uma pesquisadora 

que iria conviver um pouco com elas, e que queria conversar com as mulheres do lugar 

sobre as suas histórias de vida. Ao começar a minha pesquisa percebi a vontade que 

todos da comunidade, homens e mulheres, sentiam de serem entrevistados por mim. 

Assim, dediquei-me por vários dias a visitar muitas das casas da comunidade e a ouvir 

as suas histórias.  

Quando eu saía alguns moradores que me viam na estrada sempre me paravam 

para perguntarem para onde eu ia e, caso ainda não tivesse feito, por que ainda não 

tinha ido a casa deles. Por onde passei fui tratada pelos moradores como a 

pesquisadora que veio saber sobre “a vida da gente” e que gostava muito de caminhar 

e de conversar. 

Compreendi numa conversa com o Sr. João o porquê da necessidade que eles 

sentiam de também serem sujeitos da minha pesquisa. Perguntando-me sobre o que 

era mesmo a minha pesquisa, e depois de tentar explicar-lhe, ele disse “ah, entendi, 

você ta é revivendo o passado, então é sobre isso que você escreve”. Observei que 

ninguém queria deixar de ser ouvido sobre a história do lugar, porque quando falavam, 

é como se afirmassem a contribuição de cada um, ou de seus familiares ancestrais, 

para eles mesmos e para mim, que simbolicamente poderia representar uma provável 

interlocutora entre eles e o mundo de fora.  



20 

 

 

Possivelmente, poderia representar também uma resistência masculina a um 

relato sobre a história da comunidade sem a sua participação oral; uma necessidade 

de se manterem como sujeitos, de se auto afirmarem e de se posicionarem no grupo.  

Ao longo dos dias, percebi que colher e acolher depoimentos dos homens sobre 

a comunidade e sobre as mulheres também se tornou importante para a compreensão 

da dinâmica feminina deste grupo, pois, através de seus relatos pude compreender os 

papéis exercidos pela mulher na visão do homem, ou seja, do outro. A partir dessa 

compreensão, procurei observar as relações de gênero que ocorrem na comunidade, 

na medida em que esta questão perpassa a apreensão de que existem relações de 

alteridade que se estabelecem entre homens e mulheres; um jogo de iguais e 

diferentes que se complementam. 

Acredito, assim como Brandão (1982), que não há uma só metodologia, e que 

na pesquisa envolvendo culturas, encontramos o caminho percorrendo-o. Por isso, 

mudei várias vezes o meu percurso. O que seriam apenas narrativas femininas passou 

a envolver também as masculinas. O que seria apenas um relato sobre a vida da 

mulher camponesa, passou a focar também a vida camponesa e as mudanças 

envolvendo a família e a produção.  

Mas o que é um modo de vida camponês? O que é ser uma camponesa ou um 

camponês nortemineiro? Como se instalou neste espaço este modo de vida? Na 

trajetória de compreensão do universo camponês da Gameleira, estes foram alguns 

dos temas abordados. Entre os caminhos previamente definidos para a construção 

desta pesquisa e os que foram construídos no percurso da sua vivência, ela foi dividida 

em três partes. Em cada uma delas diferentes abordagens teóricas, diálogos e 

interpretações foram estabelecidos ou realizados. 

Por isso, cada uma das partes é antecedida de uma introdução que aponta os 

caminhos percorridos; optei por mostrar os caminhos quando eles acontecem ao longo 

do texto, ou seja, nas palavras introdutórias das partes que compõe esta tese. No 

quadro a seguir, encontra-se a síntese de sua divisão: 

 



21 

 

 

GAMELEIRA, SERTÃO NORTE DE MINAS GERAIS:  
Um olhar feminino sobre o feminino camponês 

 

 

PRIMEIRA PARTE 
Percorrendo caminhos teóricos 

 

SEGUNDA PARTE 
Travessias femininas no sertão 

nortemineiro 

 

TERCEIRA PARTE 
Gameleira, trilhando 

subjetividades 
 

 

Primeiras Palavras 
 

 

Segundas Palavras 
 

Terceiras Palavras 

 

1. Campesinato: as esferas da 
reciprocidade e da 
campesinidade 

 

3. Os nomes que nomeiam um 
modo de vida: origem e 
resistência do campesinato no 
Sertão Norte de Minas Gerais 
 

 

5. Gameleira: a construção e a 
ressignificação da (terra) 
camponesa 

 

2. Os diálogos que permeiam as 
hierarquias percebidas 

 

4. A mulher camponesa do 
Norte de Minas: entre sertões 

 

6. De lavrador@s-criador@s a 
criadores-lavradores, as 
estratégias que envolvem o 
(trabalho) na Gameleira: a 
significação e a ressignificação do 
papel feminino 
 

 
 

 

 

7. As manifestações religiosas das 
(famílias) camponesas: a 
construção simbólica da 
Gameleira interpretada através 
do feminino e da festa 

QUADRO 1: Síntese das partes que compõem a tese. 

 
 
A divisão apontada neste quadro traduz a estrutura da pesquisa realizada. Esta 

divisão traduz, também, as minhas opções individuais, as formas que escolhi para 

vivenciá-la e construí-la. São escolhas que envolvem as minhas trajetórias de vida e de 

academia, e a minha interpretação sobre a forma de se fazer ciência, como esclareço a 

seguir. 

Dois capítulos compõem a primeira parte da tese. No primeiro elaborei uma 

abordagem em busca da compreensão do conceito de campesinato e as formas como 

este modo de vida se organiza na atualidade. Para alcançar este objetivo desenvolvi 

uma discussão teórica sobre o tema, abordando as formas como ele se transforma e se 

adapta para permanecer se reproduzindo; as relações de reciprocidade e de 

campesinidade existentes neste meio e as suas características fundantes, tanto 

aquelas consideradas tradicionais quanto as que foram incorporadas no processo de 

adaptação e de movimento dessa sociedade.  



22 

 

 

Procurei compreender neste capítulo como o campesinato se originou e se 

manifesta no Brasil. Realizei uma breve discussão sobre as formas como este conceito 

é politicamente utilizado e reinterpretado ao longo dos tempos no país. Para isso, 

busquei subsidiar-me em geógrafos, antropólogos e sociólogos que definem as novas 

categorias políticas que surgem trazendo consigo novos discursos, são eles: agricultura 

familiar e populações, povos ou comunidades tradicionais. O que a primeira trás ao 

debate é a negação da permanência histórica de uma classe camponesa brasileira, ou a 

sua superação, interpretação inversa alcançada nesta pesquisa.  

A segunda, que categoriza populações, povos ou comunidades tradicionais, não 

nega a permanência do campesinato. Mas o ressignifica, devido à necessidade de se 

incorporar as especificidades locais relacionadas às questões territoriais que cultural e 

ancestralmente vinculam um povo ao ambiente que habita. Sobre o conceito de 

comunidades1 tradicionais, estas se caracterizam por apresentarem as territorialidades 

vivenciadas pelas populações vinculadas ao espaço que habitam. Sobre as categorias 

“populações” ou “povos tradicionais”, neste capítulo me ative à uma abordagem 

política apenas, forma encontrada de reafirmar a atualidade do campesinato diante 

das novas categorias. Este tema retorna e é aprofundado no terceiro capítulo, quando 

passo a abordar as formas como o campesinato se expressa na região nortemineira.  

Neste capítulo encontram-se discussões realizadas com pesquisadoras e 

pesquisadores que se destacam como sendo do período mais fecundo dos estudos 

sobre campesinato realizados por geógrafos, sociólogos e antropólogos brasileiros. 

Este período inicia-se com “Os Parceiros do Rio Bonito”, de Antônio Cândido e se 

estende até o período de estudos como o “Trabalho da Memória”, de Emília Pietrafesa 

Godói. São estudos que retratam o mundo camponês tradicional2. Além destes, 

autores que discutem as transformações do campesinato na atualidade – e as novas 

categorias incorporadas para a sua compreensão – acompanham-me, entre eles 

Sabourin (2009) e Ploeg (2008). Este salto foi necessário para a compreensão, nos 

                                                             
1 O termo comunidade utilizado neste trabalho, remete, principalmente, ao espaço de vida das 
2 Esta periodização foi delimitada seguindo as orientações do professor Carlos Rodrigues Brandão, 
durante as suas orientações na produção desta tese.  



23 

 

 

capítulos posteriores (terceiro e quarto capítulos), do movimento do campesinato 

atual no Norte de Minas, diante das novas dinâmicas existentes.  

Os tópicos desenvolvidos neste capítulo são discussões teóricas que me 

subsidiaram nas abordagens que realizei em capítulos nas segunda e terceira partes 

desta tese, quando enfoco as populações camponesas nortemineiras e a comunidade 

Gameleira. Meu objetivo foi compreender como foram discutidas, em pesquisas já 

realizadas, as esferas apontadas por Woortmann (1990) que envolvem o campesinato 

em suas categorias fundantes: terra, trabalho e família.  

No segundo capítulo, discuti as relações hierárquicas que permeiam o modo de 

vida camponês a partir das esferas fundantes do campesinato apontadas por 

Woortmann (1990). Meu objetivo nesta abordagem foi compreender o papel da 

mulher no que se refere à vida familiar, ao trabalho e ao nome dado a ele. A herança 

da terra, a divisão simbólica do trabalho e dos espaços feminino e masculino assinala 

as relações de gênero existentes neste modo de vida.  

Na segunda parte desta pesquisa, encontram-se o terceiro e o quarto capítulos. 

Como relatado na introdução desta parte (Segundas Palavras), optei por abarcar 

nestes capítulos a construção do território camponês, as transformações atuais deste 

modo de vida e o papel desempenhado pela mulher sertaneja nortemineira, tanto no 

passado quanto na contemporaneidade.   

Compreendo que hoje em dia o típico é o que está em transformação. Neste 

percurso, pesquisadoras e pesquisadores nortemineiros me acompanharam. Segui, 

portanto, um trajeto oposto ao da primeira parte ao dialogar com autores regionais a 

realidade atual e o movimento do campesinato no Norte de Minas. 

Meu sentido volta-se para a minha região de adoção. Minha preferência por 

pesquisadoras e pesquisadores locais deve-se à compreensão de que são pessoas que 

vivem e convivem neste lugar. Portanto, são aqueles que mais se dedicam à 

compreender a realidade da qual fazem parte.  



24 

 

 

Se na primeira parte estabeleço meu marco teórico com autores “de fora”, na 

segunda parte que compõe este trabalho, delimito, preferencialmente, pesquisadoras 

e pesquisadores nortemineiros; os “de dentro”, que estudam e compreendem o rural 

neste espaço3. E é por isso que afirmo que na segunda parte percorro meu caminho 

“travessiando” opções, uma vez que este duplo mergulho no mundo rural 

nortemineiro – envolvendo pesquisas realizadas na região por pesquisadores da região 

– foi que me possibilitou a construção da terceira parte desta pesquisa, em que 

busquei desvendar o universo feminino da Gameleira por meio das minhas leituras e 

interpretações sobre o mundo rural nortemineiro 

Este caminho que escolhi trilhar é o resultado da minha trajetória acadêmica na 

pós-graduação. No ano de 2004, ingressei como aluna de mestrado no Instituto de 

Geografia da Universidade Federal de Uberlândia, quando objetivava estudar os 

impactos antrópicos incididos nas veredas do município de Buritizeiro, Norte de Minas 

Gerais. Escolhi este tema por influência do professor Ivo das Chagas, meu mestre da 

graduação que me ensinou que os cerrados, assim como os vinhos, têm cores, cheiros 

e sabores. 

No primeiro ano cursando as disciplinas de mestrado, participei daquelas 

ministradas pelo meu atual orientador, o professor Carlos Rodrigues Brandão. As 

discussões e leituras realizadas nessas disciplinas me propiciaram o reencontro com o 

mundo rural, visto que as minhas origens remetem a este espaço4. Propiciaram, 

também, a compreensão de que ao realizar uma pesquisa que envolve grupos 

camponeses, “interpretar” é o verbo e a ação que deve conduzir o trabalho do 

pesquisador.  

                                                             
3 Em seus estudos sobre campesinato, Brandão (1995, 1999) utiliza os termos empregados pelos sujeitos 
de sua pesquisa que definem os “de dentro” como os integrantes da comunidade que partilham seus 
saberes e modos de vida. O termo “de fora” define forasteiros, comerciantes, novos moradores que 
passam a produzir outras dinâmicas de apropriação, trabalho e produção, ou mesmo o próprio 
pesquisador. Utilizo aqui estas categorias nos sentidos dados pelo autor, mas também para explicitar, 
nesta parte do texto, a opção de trabalhar, ora com os pesquisadores “de fora”, vinculados a outras 
universidades, ora com os “de dentro”, as pesquisadoras e os pesquisadores do Norte de Minas de 
origem e de adoção, condição em que me incluo, como já referenciado. 
4 Como relato nas “Terceiras Palavras”, parte introdutória da terceira divisão desta pesquisa. 



25 

 

 

Devido ao interesse crescente sobre o tema, redirecionei toda a minha 

trajetória para acolher a nova compreensão sobre o vivenciar-fazer pesquisa. A forma 

como eu percorri este novo caminho é refletida na minha dissertação de mestrado, 

defendida em 20065, que, reestruturada, discute os impactos da agricultura comercial 

no município de Buritizeiro, relacionados ao mundo camponês que esta atividade 

cerca, comprimindo as possibilidades de vida e trabalho da comunidade Capão Celado. 

Em 2009 iniciei uma nova trajetória em busca do meu doutoramento. Neste 

percurso a compreensão sobre o sujeito que eu queria pesquisar já estava definida: a 

mulher camponesa do sertão nortemineiro. Apesar desta certeza e dos caminhos já 

percorridos no mestrado, esta nova busca mostrou-se um enorme desafio para mim 

frente às especificidades que este tipo de pesquisa envolve: a sensibilidade e os 

sentidos atentos para realizar as leituras necessárias sobre o cotidiano das mulheres 

da comunidade Gameleira.  

Porém, a compreensão do “universo feminino” neste espaço foi possível 

devido, também, à minha inserção no grupo de estudos “Opará6”. Entre pesquisas, 

pesquisadoras e pesquisadores vinculados à UFU e à Unimontes, as vivências 

proporcionadas no desenvolvimento dos projetos vinculadas a este grupo subsidiaram-

me de novos olhares. De interpretações sobre o universo camponês e sobre as 

diversas formas como essas populações organizam suas vidas – envolvendo papeis 

sociais e relações de gênero - e expressam seus saberes ancestrais.  

                                                             
5 Título da dissertação: “Água, Vereda, Veredeiro: Um estudo sobre as agriculturas camponesa e 
comercial, nas cabeceiras do rio Formoso, em Buritizeiro-MG”. O professor Samuel do Carmo Lima me 
conduziu neste percurso. Como meu orientador, me deixou livre para trilhar outros caminhos que os 
primeiros traçados, e com grande sensibilidade me acompanhou. 
6 Os relatórios científicos e produtos individuais gerados nas pesquisas mencionadas encontram-se 
disponíveis em: http://www.opara.net.br/site/. Página do grupo de pesquisa “OPARÁ: Grupo de Estudos 
e Pesquisas do Rio São Francisco”, vinculado ao departamento de Ciências Sociais da Unimontes. As 
pesquisas realizadas foram:  

 Tempos e Espaços nas comunidades rurais no Alto e Médio São Francisco, Minas Gerais: uma 
pesquisa interdisciplinar sobre permanências e mudanças de modos de vida em comunidades 
rurais e ribeirinhas. Realizada nos anos 2005 a 2007.  

 OPARÁ: Tradições, Identidades, Territorialidades e Mudanças entre Populações Rurais e 
Ribeirinhas no Sertão Roseano. Realizada nos anos 2007 a 2009. 

 Etnocartografias do São Francisco: modos culturais de vida cotidiana, culturas locais e 
patrimônios culturais em/de comunidades tradicionais no Norte de Minas Gerais”. Realizada 
nos anos 2009 a 2011. 

http://www.opara.net.br/site/


26 

 

 

Nos projetos desenvolvidos, todos nós realizamos nossas pesquisas individuais, 

mas coletivamente elaboramos conhecimentos e desvendamos saberes sobre e no 

Norte de Minas Gerais. “Espaços, lugares e tempos que se entrecruzam e se 

distinguem. Tempos e espaços, tornados momentos e lugares socioculturais 

destinados ao trabalho produtivo, à reprodução da unidade familiar e de um grupo 

social” (LEAL, 2012, p. 115). Estes foram alguns dos temas que estas pesquisas 

abordaram, culminando no livro “Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades tradicionais 

nos sertões roseanos7”. Foram temas também da segunda parte desta tese, onde se 

encontram o terceiro e o quarto capítulo. 

                                                             
7 Costa; Oliveira (orgs.), 2012.  



27 

 

 

 
  MAPA 1: Localização do Norte de Minas Gerais no Brasil 
  FONTE: IGBE, 2005. Org. Veloso, Gabriel A. 2011.  



28 

 

 

O povoamento da região nortemineira relaciona-se às populações indígenas 

pré-existentes e, em grande parte, à migração de nordestinos do país. A localização 

fronteiriça do Norte de Minas com o Nordeste do país (Mapa 01) esclarece o grande 

movimento migratório nordestino ao longo da história do povoamento nortemineiro. 

Tanto negros fugitivos da escravidão quanto populações despossuídas vieram em 

busca de melhores condições de vida. Um importante fator de povoamento desta 

região deveu-se também à vocação natural dos “gerais”: as vastidões dos tabuleiros e 

das chapadas, a abundância de cursos d`água e a vegetação característica dos cerrados 

apropriadas ao criatório de gado, originando a instalação de grandes fazendas para 

este fim.  

A cultura nortemineira resulta na junção destes povos, sendo que formando a 

camada hierarquicamente mais poderosa da região – nas esferas política e econômica 

– foi forjada a figura do “coronel”, dono da fazenda e, sobre seu comando, de grande 

número de agregados. Em decorrência disto, esta região apresenta o “caráter 

nordestino da identidade norte-mineira, em oposição à mineiridade característica ao 

restante do estado” (NOGUEIRA, 2009, p. 52), fato que culturalmente divide o estado 

em dois: “as Minas” e “os Gerais”, reflexo de alteridades entre a região mineradora e o 

sertão das fazendas de gado.  

Os processos históricos que acarretaram o povoamento desta região, as formas 

como o campesinato se modelou e a resistência atual dessa população relacionada às 

mudanças em curso são temas do terceiro capítulo, em que procurei interpretar o 

universo camponês nortemineiro. Para isto, discuti as raízes históricas de povoamento 

da região e as formas como ele foi moldado neste espaço. Busquei subsidiar-me de 

estudos realizados por pesquisadoras e pesquisadores sobre e da região. Optei por 

discutir os processos históricos, as permanências, as mudanças e a resistência próxima 

da realidade onde esta pesquisa se substantiva, a partir de trabalhos que discutem, 

relatam e refletem o campesinato no Norte de Minas Gerais, em suas dinâmicas 

passadas e atuais. 

Ao realizar as leituras para a sua construção – tanto das referências nele 

citadas, quanto das interpretações de campo – compreendi que as dinâmicas 



29 

 

 

marcadas pela introdução do capitalismo do campo remodelam as estratégias de 

reprodução do campesinato comprimido pela introdução das novas atividades. Em 

decorrência, surgem novas demandas, surgem parcerias entre o camponês e 

instituições civis que buscam a sua reestruturação e firmação nos territórios 

ancestrais. A visibilidade dada às populações tradicionais existentes no Norte de Minas 

garante a possibilidade de conquistas políticas sobre suas terras, a apropriação dos 

seus territórios. São lutas travadas por essas populações que buscam permanecerem 

reproduzindo seus modos de vida.  

A partir da compreensão do universo camponês no sertão nortemineiro e das 

dinâmicas atuais que os expropriam e os ressignificam, parti para a compreensão do 

“universo feminino” neste espaço. Para tanto, dividi o sertão a partir de experiências 

concretas, em busca da possibilidade de desvendar as subjetividades que envolvem o 

tema proposto. Esta divisão segue a realizada por uma das pesquisas desenvolvidas 

pelo grupo Opará, devido à grande extensão territorial da área abrangida pelo projeto 

e ao grande número de pesquisadores envolvidos.  

A forma encontrada para a sua divisão foi através da observação das 

especificidades existentes entre comunidades ribeirinhas e comunidades não 

ribeirinhas; entre comunidades camponesas e de camponeses pescadores. Para 

realizarmos a pesquisa “OPARÁ: Tradições, Identidades, Territorialidades e Mudanças 

entre Populações Rurais e Ribeirinhas no Sertão Roseano”, dividimos o relatório em 

duas equipes-eixos: a equipe do “sertão seco” e a equipe “do São Francisco” 

(BRANDÃO, 2012, p. 10), esta última carinhosamente apelidada pelos integrantes, em 

oposição à primeira, como a equipe do “sertão molhado”. Concentramos os relativos 

trabalhos de acordo com a posição geográfica em que eram realizados e nas suas 

características advindas desta posição8. 

                                                             
8Esta divisão foi necessária para que houvesse uma melhor organização no andamento do projeto, 
observando a extensão do espaço estudado e o número de pesquisadores e pesquisadoras vinculados 
ao mesmo. As pesquisas realizadas pela equipe do “sertão seco” foram coordenadas por João Batista de 
Almeida Costa, e se estendem geograficamente pelas bacias dos rios Pardo de Minas e Jequitinhonha. A 
equipe do São Francisco centrou seus trabalhos nas áreas ribeirinhas e nas ilhas do São Francisco. Esta 
equipe foi coordenada por Carlos Rodrigues Brandão. 



30 

 

 

Assim, no quarto capítulo o foco é dado sobre a mulher camponesa 

nortemineira9. Entender a sua presença e o seu papel neste espaço, as formas como 

ela se compreende e é compreendida por seus parceiros, as atividades que 

desempenha e os significados simbólicos dados às suas ações cotidianas que envolvem 

trabalho, cuidado, resistência, crenças, tradições, saberes e hierarquias. Para alcançar 

este objetivo, segui a divisão realizada para o desenvolvimento da pesquisa Opará já 

mencionada. Denomino como “sertão seco” os estudos realizados pelas pesquisadoras 

e pesquisadores em comunidades geraizeiras e veredeiras. E adoto o termo “sertão 

molhado”, para nomear as pesquisas realizadas com populações vazanteiras do São 

Francisco.   

Compreendo que as divisões do trabalho refletem as diferentes formas de 

organização do campesinato no Norte de Minas. Nas comunidades camponesas do 

“sertão seco”, homens e mulheres cultivam a terra e têm sua identidade vinculada a 

esta atividade, são todos lavradores, criadores e extrativistas. O excedente do roçado, 

e sua venda, é que garante a renda necessária à aquisição de produtos não cultivados 

pelas famílias ou a quitação de dívidas diversas. Quando essas populações se 

encontram próximas a cursos d`água, geralmente a pesca é realizada para 

abastecimento interno da comunidade.  

Já nas comunidades camponesas do “sertão molhado”, normalmente a pesca 

propicia uma fonte disponível de geração de renda sem a investida necessária de 

trabalho demandada pelo roçado, apesar de serem também lavradores. Este arranjo 

remete a uma organização diferenciada entre essas comunidades devido à menor 

dependência das populações pesqueiras aos ciclos naturais que sempre podem 

interferir na colheita10.  Elas se organizam de acordo com os ciclos do rio, uma outra 

dinâmica que se expressa em seus espaços-tempos. 

                                                             
9 Este trabalho não está principalmente centrado na compreensão sobre relações de gênero existentes 
nas sociedades camponesas. Porém, sabendo que nessas sociedades as famílias se organizam 
hierarquicamente, este é um estudo que foca a forma como os grupos familiares se organizam 
internamente e quais são os papeis e lugares ocupados pela mulher. Portanto, mesmo não sendo o foco 
principal, as relações de gênero permeia toda esta pesquisa. 
10 De início, eu acreditava que havia uma atuação maior das mulheres no roçado nas comunidades 
pesqueiras, devido ao trabalho da pesca, atividade realizada pelos homens. Porém, após as leituras 



31 

 

 

A diferença existente nas duas formas de organização camponesa nortemineira 

reflete também os papéis desempenhados pelas mulheres. E é por isso que também 

escolhi preferencialmente a mulher pesquisadora nortemineira para discutir a “mulher 

camponesa da Gameleira”, sujeito da minha pesquisa. Compreendo que o olhar 

feminino sobre o feminino reflete alteridades, uma vez que o rural encontra-se 

presente nas histórias das mulheres pesquisadoras do Norte de Minas Gerais. Esta 

região traduz uma história de povoamento rural que reproduz nas sociedades urbanas 

atuais a campesinidade que refletem as suas origens, ainda presente em suas vidas. 

Esta divisão é importante também porque reflete as minhas opções teóricas, 

metodológicas e afetivamente pessoais, ao lado das pesquisadoras e dos 

pesquisadores escolhidos para me acompanharem. Contudo, entre pesquisadoras e 

pesquisadores “de fora” e pesquisadoras e pesquisadores “de dentro”, vários autores 

atravessam mais de uma das partes e me acompanham em outras, pois as discussões 

proporcionadas por suas leituras também ultrapassam as divisões desta pesquisa. 

Finalizo o relato sobre a divisão realizada para a organização desta pesquisa 

descrevendo os caminhos trilhados para a construção dos três capítulos que compõem 

a sua terceira parte. Nela, meu foco de interpretação sobre o feminino camponês se 

direciona para a Gameleira, comunidade tradicional que se encontra inserida entre 

dois municípios, Bocaiúva e Glaucilândia (Mapa 2), no espaço compreendido nesta 

pesquisa como “sertão seco” nortemineiro11. 

                                                                                                                                                                                   
realizadas para a produção do capítulo mencionado, ficou claro que a presença feminina é forte e 
marcante em todas as comunidades tradicionais do Norte de Minas. A diferença ocorre nas diversas 
formas como ela atua na comunidade e pela maior dependência do segundo grupo aos fatores naturais 
que irão, ou não, garantir o sucesso da colheita.  
11 A divisão simbólica entre “sertão molhado” e “sertão seco” é tema do quarto capítulo. 



32 

 

 

 
  MAPA 2: Localização dos municípios Bocaiúva e Glaucilândia no Norte de Minas Gerais. 
  FONTE: IBGE, 2005. Org. Gabriel A. Veloso, 2012. 



33 

 

 

Conforme relatado na introdução da terceira parte (Terceiras Palavras), que é 

fruto da minha vivência em campo, eu me senti mais livre para unir fato e conceito, 

temas e discussões acadêmicas, costurando vivências e teorias, saberes e 

conhecimentos. Para isso, procurei aproximar-me da história oral, mas não fiquei presa 

a esta metodologia. Por opção preferi permanecer livre e trilhar caminhos diversos, 

sem tantas amarras a métodos, que podem nos conduzir a um conhecimento 

supostamente mais preciso, mas ilusoriamente positivista, sem que percebamos.  

Entre conversas nas casas das famílias, na igreja ou em eventos na comunidade, 

consegui conquistar a confiança da população de Gameleira. Para muitos deles – neste 

caso, as mulheres - passei algum tempo contando também sobre a minha vida, meus 

filhos e minha neta. Percebi que esta retribuição de confiança estreitava os laços entre 

nós. Concordo com Silva, ao afirmar que “através desse elo *...+ as coisas, ou a própria 

narrativa, podem fluir mais espontaneamente possibilitando o que é o grande objetivo 

de qualquer pesquisa, o encontro com o novo e a sua interpretação (2007, p. 4). 

Gameleira passa por transformações, em que os jovens migram para a cidade à 

procura de emprego assalariado – como ocorre em muitas comunidades camponesas. 

Os moradores mais velhos consideram que a terra ficou “fraca e difícil de trabalhar, o 

tempo mudou muito e a chuva agora é mais escassa”. Somando este fato aos poucos 

braços fortes e jovens para lidar com a agricultura, esta atividade ocorre cada vez com 

menor intensidade, não existindo mais casas de farinha ou moinhos ativos. 

Atualmente, a população se dedica mais a criação de gado, atividade que necessita de 

menos braços para ser realizada. Neste sentido, Gameleira repete e reflete o que 

ocorre atualmente em inúmeras comunidades do Norte de Minas Gerais. 

Assim, realizei a minha pesquisa com a possibilidade de compreender essa 

dinâmica por meio de relatos de uma comunidade que se transforma, porque se 

dissolve a estrutura anterior existente. Ao constatar este fato senti enorme dúvida 

sobre o local, se era ou não acertado permanecer pesquisando nesta comunidade, 

uma vez que o campesinato na Gameleira está em pleno processo de mudança, e as 

transformações em curso podem me levar a respostas que contradizem, ou que 

ressignificam o próprio conceito do campesinato. 



34 

 

 

Ao mesmo tempo, compreendi que os laços afetivos vão se reconfigurando 

através de novas formas de solidariedade elaboradas no grupo, de celebrações e festas 

religiosas que foram incorporadas ao longo do tempo, quando outras deixaram de 

ocorrer. Através da procura de trabalhos urbanos com a possibilidade de retorno no 

fim de cada dia ou de atividades artesanais, que garantem certa autonomia feminina 

diante da perda dos seus espaços de trabalho. 

Percebi que a importância de se estudar esta comunidade encontra-se na 

concepção de que podem sim existir formas diversas de se viver ou de se conceituar o 

campesinato, que a vida moderna o transforma, mas que ele é dinâmico, visto que é 

cultura. Portanto, decidi permanecer convivendo com o “diferente”, diante dos 

estudos realizados que embasaram esta pesquisa. Decidi deixar que ela acontecesse 

ali, onde a compreensão das permanências que a ressignifica é apenas um arranjo para 

que o novo seja acomodado, uma vez que o permanente é também reinvenção e 

reelaboração de novas formas de se expressá-lo.  

Esta minha escolha vai contra a tendência atual de se desenvolver pesquisas 

sobre o mundo rural em áreas onde as populações vivenciam conflitos – sobre os seus 

territórios, sobre seus direitos constitucionais, entre outros. Escolhi esta comunidade 

por representar e refletir aquilo que também busco compreender: a mulher que 

expressa e vivencia o campesinato tradicional nortemineiro que não sofre pressões 

externas sobre o seu território ou que reivindica direitos constitucionais. Isto porque 

não são populações quilombolas, indígenas ou grupos sociais em risco de perda de 

seus direitos ancestrais.  

São populações que traduzem estratégias de organização social vivenciando 

práticas e saberes ancestrais, através da ressignificação de seu cotidiano camponês. 

São, portanto, populações que permanecem reproduzindo um modo de vida 

tradicional, ao mesmo tempo em que vivenciam mudanças devido às dinâmicas atuais 

que os rodeiam. No campesinato, essas permanências se encontram na ordem moral 

dos valores relacionados às categorias terra, trabalho e família, ou seja, a 

campesinidade que permeia a vida camponesa, Woortmann (1990). E é por meio 

dessas três características que adjetivam o campesinato que construí esta tese. 



35 

 

 

 

 

 

 

PRIMEIRA PARTE: PERCORRENDO CAMINHOS 

TEÓRICOS 

 

 

Primeiras Palavras 

 

CAPÍTULO 1 

Campesinato: as esferas da reciprocidade e da 

campesinidade 

 

CAPÍTULO 2 

Os diálogos que permeiam as hierarquias percebidas 

 

 

 



36 

 

 

Primeiras Palavras 
 

Minha canção sertaneja 
tirada do coração 

no acorde da viola 
vem a minha inspiração 
no cantar da passarada,  

bonito oh natureza. 
 

Minha inspiração divina, 
bis { é de Deus esta grandeza 

Cho-vió-vió-la chora 
 

No sonho do cantador 
Vive o treino na harmonia 

Pedindo paz ao Senhor 
Cho-vió-vió-la chora 

Nos fuguentos cantos seus 
Na arte do bem querer 

E na grandeza de Deus. 
(Inspiração Divina - Sinval da Gameleira e Emília) 

 

Esta canção sertaneja manifesta a religiosidade de um povo cantada em prece 

pedindo ao Senhor harmonia. A harmonia como treino, envolvendo um cotidiano de fé 

e de compreensão da natureza no cantar da passarada para se alcançar, na arte do 

bem querer, a paz.  

As teias de relações que simbolicamente envolvem o universo camponês 

nortemineiro se expressam na canção desta música composta pelo casal Sinval e 

Emília, moradores da Gameleira 12 . A religiosidade, a natureza como fonte de 

inspiração, porque também de vida... o sertão! E são elas que busco desvendar a partir 

do olhar atento sobre as tramas sociais que permeiam a vida da mulher camponesa da 

Gameleira.  

Nesta região, os ciclos de povoamento desencadearam modos de vida diversos 

nos distintos subsistemas existentes no cerrado. Em cada lugar foram definidas formas 

diversas de se socializar e dividir os espaços destinados a diferentes tipos de 

transformação da natureza intocada em natureza humanizada: áreas de cultivos, de 

habitações, de criação de animais, de reserva para a prática extrativista ou para as 

                                                             
12 Nascidos na Gameleira, atualmente, o casal reside entre esta comunidade e Alto Belo. Este último é 
um distrito de Bocaiúva, distante sete quilômetros da Gameleira. 



37 

 

 

gerações vindouras. Uma lógica que permeia o modo de vida camponês e que teve que 

ser aqui planejado e trabalhado para a garantia da reprodução da vida dos diferentes 

grupos sociais, das diferentes etnias que aqui se instalaram e se amalgamaram. 

Em busca da compreensão das formas como o campesinato se organiza e se 

reproduz na Gameleira, com foco sobre a mulher camponesa, esta primeira parte é 

composta por dois capítulos teóricos. Seu conjunto procura abarcar a origem do 

campesinato enquanto categoria social, e as formas hierárquicas através das quais 

estas sociedades se organizam. Para tanto, no primeiro capítulo a discussão teve início 

com Henri Mendras (1978), sociólogo francês que focou seus estudos na compreensão 

do campesinato, e que apontou as características que envolvem este modo de vida. 

Apesar de desenvolver seus estudos na Europa, Mendras afirma que esta categoria 

social encontra-se presente em países não europeus, e foi um dos objetivos de seu 

estudo promover a compreensão do campesinato nesses países. 

Acompanhando Mendras, pesquisadores que se destacaram nos estudos 

realizados sobre o campesinato no Brasil fizeram-se presentes no primeiro capítulo13, 

em que procurei compreender as formas como esta categoria se manifesta no país. 

São autores que apontam a existência de populações rurais que sustentaram outras 

formas de organização socioeconômica através da produção de alimentos que 

permitiram a existência de uma população não-produtora nas zonas agroexportadoras 

desde o período colonial.  

Essas populações espalharam-se pelo território brasileiro em busca de terras 

libertas em períodos históricos que os expropriaram ou comprimiram seus espaços de 

trabalho 14 . Adaptando-se às pressões externas, muitos tiveram que migrar ou 

modificar as formas de reprodução anteriormente existentes. A adaptação às 

mudanças é um traço marcante do camponês, visto que uma de suas características 

fundantes é a necessária relação de troca estabelecida com a sociedade envolvente, 

                                                             
13Como já mencionado na introdução, o período em que estas pesquisas foram realizadas é considerado 
por Brandão o mais fecundo dos estudos realizados por sociólogos e antropólogos sobre o campesinato 
tradicional brasileiro. Inicia-se com “Os Parceiros do Rio Bonito”, de Antônio Cândido e se estende até o 
período de estudos como “O Trabalho da Memória”, de Emília Pietrafesa Godói. 
14 Devido a fatores históricos apontados no segundo (Brasil) e terceiro (Norte de Minas) capítulos desta 
tese. 



38 

 

 

como relata Mendras. Deste modo, quando há um movimento de transformação na 

sociedade envolvente, este atinge as formas pré-existentes de organização 

camponesa, que também se movimenta adequando-se às novas exigências 

socioeconômicas que os rodeiam.  

Campesinato é uma categoria que remete a uma forma de organização 

tradicional. Porém, é importante lembrar que tradição não é o oposto de movimento. 

Ao contrário, é a sua outra face. A essência da sociedade humana é o movimento, 

compreendido como o acontecer histórico em um dado espaço. São as nossas ações 

transformando o ambiente e a própria sociedade neste movimento que nos distingue 

dos demais seres vivos. Assim, as adaptações efetivadas pelas sociedades camponesas 

levaram à incorporação de novas categorias que permeiam este modo de vida, como 

aponta Sabourin (2009) neste capítulo. 

A compreensão de que o modo de vida camponês permanece existindo apesar 

das mudanças ocorridas – visto que mudança (adaptação) é uma das estratégias de 

reprodução social desta sociedade – alicerçou de forma substancial a segunda parte 

desta pesquisa, que trata da origem e permanência do campesinato no Norte de 

Minas. Isto, devido à introdução de modos de produção capitalista no campo que 

ocorreram nesta região, quando foi necessário serem incorporadas pelas populações 

camponesas profundas mudanças no seu modo de vida originário, em conseqüência da 

compressão de seus territórios.  

Com relação à dinâmica atual de transformações em curso na comunidade 

estudada, a Gameleira, seu estudo gerou a necessidade de interpretações de outras 

formas de compreender o rural. Daí a importância atribuída à categoria 

campesinidade neste estudo. Como abordado no primeiro capítulo, a campesinidade 

compreende as qualidades que definem as características fundantes do campesinato: 

as formas como se estabelecem as relações entre terra, família e trabalho, envolvendo 

uma ética própria e valores morais no que se refere a estes três elementos 

(WOORTMANN, 1990). 



39 

 

 

E é através da abordagem dessas três esferas – terra, trabalho e família – que 

se entrelaçam e dão sentido à vida camponesa, que construo o segundo capítulo. Nele 

discuto um dos princípios de organização familiar camponesa: as hierarquias 

existentes neste modo de vida. A mulher foi o foco preferencial neste percurso. As 

relações hierárquicas que constituem a vida camponesa apontam um tipo de 

organização em que ela é o centro da organização familiar, e o homem é o centro da 

organização produtiva. Nesta divisão, o papel desempenhado pela mulher é 

considerado subordinado ao desempenhado pelo homem, visto que é ele quem 

garante o sustento material da família.  

Esta compreensão repercute nas formas como são nomeadas as atividades 

exercidas pela mulher no roçado, consideradas ajuda. Ecoa, também, nos arranjos 

sociais que envolvem a divisão da terra por meio da herança. “Se a mulher não é 

responsável por nada que se ligue de modo direto à existência física da terra, como 

atribuir-lhe a posse ou a propriedade da terra?” (MOURA, 1978, p. 29). Este arranjo é 

determinado a partir de uma lógica camponesa que permite a construção dos papéis 

ideologicamente construídos no bojo desta sociedade.  

Portanto, é a organização hierárquica que define os papéis desempenhados por 

cada integrante do grupo familiar, que define o homem como o portador da 

autoridade e o representante da família perante o estranho e os demais integrantes 

da comunidade. É na forma como ocorre a transmissão sucessória da terra, 

envolvendo código legal e código local. É na organização do trabalho familiar e dos 

nomes dados a cada um deles, relacionados muito mais à questão de gênero do que à 

tarefa propriamente dita. É nas relações de parentesco e de vizinhança que envolvem 

a sua vida que procurei compreender os códigos locais que constroem o lugar da 

mulher nessa sociedade, permeando uma ética, um ethos camponês.  

Este capítulo foi assim construído para permitir a compreensão das formas 

como a campesinidade se manifesta na Gameleira. Como já relatado na introdução 

desta tese, esta comunidade encontra-se em processo de mudanças relacionadas à 

produção agrícola – que envolve os processos de trabalho e os papéis femininos – e à 

migração de jovens, que ocorre de forma acentuada. A migração da população jovem, 



40 

 

 

o arrefecimento da agricultura e a ascensão da atividade pecuária desencadearam a 

elaboração de novas formas de a comunidade expressar a sua campesinidade, 

traduzida na inovação das tradicionais maneiras de vivenciar o rural.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



41 

 

 

1. CAMPESINATO: AS ESFERAS DA RECIPROCIDADE E DA CAMPESINIDADE 

Na atualidade, existe uma forte tendência nos estudos acadêmicos do Brasil de 

explicar o termo campesinato como uma categoria política, sendo o camponês 

compreendido como uma categoria que não expressa inteiramente a realidade rural 

do país em seus processos históricos de formação e de organização social. 

Neste capítulo, procuro compreender o seu modo de vida em suas esferas 

fundantes: terra, trabalho e família, que se entrecruzam e se realizam por meio de 

relações de reciprocidade. Nesta busca, alicerço-me em Marques, que define o 

campesinato como:  

(...) um conjunto de práticas e valores que remetem a uma ordem 
moral que tem como valores nucleantes a família, o trabalho e a 
terra. Trata-se de um modo de vida tradicional, constituído a partir 
de relações pessoais e imediatas, estruturadas em torno da família e 
de vínculos de solidariedade, informados pela linguagem de 
parentesco, tendo como unidade social básica a comunidade ( 2004, 
p. 145). 

 Afirmo que essa é uma categoria social, um modo de vida que se formou e que 

permanece existindo no Brasil, e que a sua compreensão nos permite entender como 

esta parcela da população se organiza e se articula para permanecer reproduzindo-se 

enquanto camponês, ao mesmo tempo à margem e dentro de um sistema que o 

subjuga. 

A partir desta compreensão, delimito o meu lugar de pesquisa, o Norte de 

Minas Gerais, onde se encontram presentes populações camponesas que afirmam, 

neste espaço, as suas especificidades. São populações que possuem identidades 

próprias vinculadas ao território que ocupam e saberes tradicionais sobre o manejo 

dos ecossistemas que habitam15. 

 

 

 

                                                             
15 A discussão deste tema encontra-se no terceiro capítulo. 



42 

 

 

1.1- Campesinato: um conceito em movimento 

Existe hoje em dia um paradigma dominante, o neoliberalismo. Teorias são 

formuladas para tentar explicar o sistema de produção e de circulação das coisas e dos 

serviços a partir das noções de interesse, da racionalidade e da utilidade (GODBOUT, 

1998). Segundo este autor, o individualismo e o egoísmo das sociedades modernas nos 

liberam das relações sociais indesejáveis a partir da “ausência da dívida”.  

Neste modelo capitalista, cada troca é completa, uma vez que nas relações de 

mercado a dívida finda com o seu pagamento. Não há a dívida para com o outro e nem 

obrigações morais, suprimindo a necessidade da construção dos laços sociais 

(POLANYI, 1957). Este modelo supõe a existência de uma liberdade que, na realidade, 

aprisiona “os valores e crenças e paixões, traduzidos em demandas de bens (ou 

serviços) de consumo” (GODBOUT, 1998, p. 3). 

Esta mudança é necessária devido ao fator essencial a que o neoliberalismo 

remete: a necessidade de crescimento constante através da produção-consumo. A 

liberdade individual que alcançamos através da ruptura dos laços sociais – que envolve 

relações de trocas de valores simbólicos permeados pela reciprocidade – contrapõem-

se às vivências comunitárias que devem ser modeladas de acordo com o paradigma 

atual, que transforma valor – incluindo os valores morais – em produto. 

Uma das formas de se alcançar esta transformação de valores nas sociedades 

relaciona-se à ideologia produzida pelo capitalismo. E a mais importante delas se dá 

pela ruptura de modos de vida contrários a esta visão, com a construção ideológica de 

uma cultura dominante. A elaboração dessa ideologia realiza-se através da 

incorporação no nosso modo de vida de outros valores que se tornam aos poucos 

“essenciais” e ao mesmo tempo, fugazes.  

Necessitamos cada vez mais de produtos que abastecem as nossas casas, 

nossas vidas e que nos conferem status perante o “outro”. Em contradição, nós nos 

afastamos daquilo que é essencial ao indivíduo nas esferas dos valores e que nos 

permitem construir uma sociedade plena. Para haver o desenvolvimento deve-se 

primeiramente haver um (des)envolvimento do modo de vida pré-existente.  



43 

 

 

Chauí compreende a ideologia como a transformação das idéias da classe 

dominante em idéias dominantes para o restante da sociedade, constituindo-se como 

um “sistema abstrato de representações, normas, valores e crenças dominantes que 

invertem a realidade, produzindo uma universalidade e uma unidade ilusórias, que 

ocultam a divisão social de classes” (2006, p. 21), em que impera o interesse individual 

em detrimento da segregação da maioria da população em favor de uma racionalidade 

produtivista. 

Na disseminação da cultura hegemônica são criadas ideologias que elaboram as 

novas formas de agir e de pensar da sociedade no interior das relações capitalistas, e 

um dos mecanismos que nos possibilita a sua compreensão é a discussão formulada 

por Godbout (1998), sobre a “ausência da dívida”, discutida no início do texto, e, o 

contrário dessas relações, a dádiva, a presença da dívida moral. 

Marcel Mauss (1974), ao elaborar a teoria da dádiva, tríplice obrigação de dar- 

receber-retribuir, aponta que toda sociedade estabelece vínculos sociais através das 

trocas simbólicas. Estas trocas seriam regidas por códigos morais que desencadeiam 

naquele que recebe o dom – a dádiva – uma necessidade de retribuir.  

Esta retribuição é uma obrigação moral que o impulsiona a também participar 

deste jogo social que se manifesta nas relações interpessoais. Segundo o autor, a 

dádiva seria regida por contratos, ou seja, códigos sociais que formam as alianças 

entre parentes, vizinhos e grupos de uma coletividade. Estes contratos são 

interpretados por Lévi-Strauss (1986), como princípio da reciprocidade 16 . Neste 

sentido, podemos compreender a sociedade como um fenômeno material – 

construímos o/no espaço – e simbólico – construímos relações através do contrato 

social, ou seja, através do princípio da reciprocidade. 

Em síntese, a diferença existente entre a sociedade capitalista e a sociedade 

camponesa está em que na sociedade tradicional camponesa, há uma “lógica da 

                                                             
16

Quando Lévi-Strauss estuda a dádiva, ou princípio da reciprocidade, ele o faz a partir de sociedades 
tribais, antes de chegar às camponesas. Na sociedade camponesa há um intenso jogo de opostos entre 
dádiva e dívida. Há conflito. Esta reflexão foi realizada em conjunto com o professor Carlos Rodrigues 
Brandão, durante suas orientações.  



44 

 

 

dádiva” predominando. Enquanto que na sociedade capitalista, há o predomínio da 

“lógica da dívida”, como demonstrado no quadro a seguir. 

 

INTERPRETAÇÃO SOBRE A DÁDIVA E A DÍVIDA NAS SOCIEDADES  
CAPITALISTAS E CAMPONESAS 

 

Sociedade Capitalista           =       Dívida             =     Relação Instrumental 
                                                          Dádiva  
 

 

Sociedade camponesa         =       Dádiva             =        Relação Moral                                     
                                                          Dívida 
        

QUADRO 2: Interpretação sobre a dádiva e a dívida nas sociedades capitalistas e 
camponesas. 
FONTE: CUNHA, 2013. 
 

 
Como mostra o Quadro 2, a “lógica da dádiva” predomina nas sociedades 

camponesas tradicionais, em que as relações morais se sobrepõem às relações 

instrumentais17. As relações de reciprocidade se manifestam em todas as esferas – nas 

relações de vizinhança, nas celebrações rituais, no cotidiano da família e do grupo e no 

trabalho. Nesse sentido, a dádiva é um importante instrumento de organização social 

que confere a consolidação de laços e reflete as formas como essas populações 

organizam suas vidas – individual e coletivamente.  

No intento de apreender este modo de vida, faço uma visita aos estudos 

realizados por pesquisadores e pesquisadoras das diversas ciências sociais que se 

dedicaram a compreender a categoria campesinato nos espaços-tempos vividos por 

essas populações, assim como a diversidade de organização com que se apresentam. 

Mas porque falar em espaço-tempo? Recorro a Brandão ao dizer que “Espaços 

e tempos não são apenas dimensões do real em que existimos, mas são – bem mais do 

que podemos imaginar – a própria condição de nossa existência e de nossas co-

existências” (2006, p. 12). Coexistência que prescinde de um espaço pensado e 

construído, ou seja, humanizado. Este espaço humanizado se transforma no tempo, 

sua categoria indissociável, uma vez que o espaço construído existe num tempo verbal, 

                                                             
17Woortmann (1990) interpreta estas relações como uma ética camponesa que envolve as categorias 
nucleantes terra, trabalho e família, valores morais que subjetivam suas vidas. Este assunto é tratado no 
tópico 1.5 deste capítulo. 



45 

 

 

englobando pretérito, presente e futuro. O conjunto de tempos define os espaços 

elaborados e reelaborados pelas sociedades segundo as necessidades humanas em 

dada etapa de sua existência. Neste trabalho, o espaço é pensado como a construção 

das pessoas em grupo, resultado de experiências das práticas individuais em interação 

com as ações dos outros (RIEPER, 2001). 

 

 

1.2- Campesinato: os nomes que nomeiam um modo de vida 

Ao discorrer sobre as festas de trabalho no Brasil rural, Brandão aponta as 

bases de uma sociedade camponesa: o trabalho familiar, a autonomia sobre como e o 

que produzir - de acordo com as necessidades do grupo familiar - o exercício de 

repassar para as novas gerações o saber acumulado pelos ancestrais por meio da 

prática e as esferas simbólicas que abarcam a vida cotidiana dessas populações. 

Por exemplo, quando um lavrador, acompanhado de seu filho, inicia 

em sua roça uma ação matinal de preparar “uma quarta de terra” 

para semear o milho, eles estão realizando juntos, sem dúvida 

alguma, um ato prático, um tipo de trabalho. Mas o que aconteceria 

se antes de começarem o trabalho eles parassem por um momento 

para dizerem uma oração, pedindo a Deus uma boa colheita? Temos 

aí um gesto simbólico que antecede o momento longo do trabalho. E 

ele poderá retornar, se os dois encerrarem um “dia de labuta”, com 

uma outra oração. E como seria se a partir de um momento de 

trabalho “no eito”, os dois começassem a cantar juntos alguns cantos 

antigos que o pai aprendeu de seu pai e ensinou aos seus filhos? 

Seria então um trabalho acompanhado do canto. Seria como se um 

pequeno rito de convivência e de arte, um exercício gratuito da voz e 

da alma, invadisse o ritmo do duro trabalho com a terra, (BRANDÃO, 

2009, p. 40), 

Mas desenvolveu-se realmente o modo de vida camponês no Brasil? Esta 

questão suscita discussões nos mais variados campos das ciências sociais.  Alguns 

autores discordam da existência do campesinato brasileiro, Caio Prado Junior é um dos 

teóricos que defendem que o país não passou pelos processos históricos de formação 

camponesa, passando da escravidão para o trabalho assalariado. Os agricultores 



46 

 

 

pobres seriam interpretados como uma classe excluída do processo de 

desenvolvimento econômico do país. Contrariando a tese de Prado Jr., José de Souza 

Martins define a “existência de uma classe camponesa que corresponde aos 

agricultores excluídos do pacto político, os sem-vozes” (SABOURIN, 2009, p. 8).  

Nas décadas finais do século XX e no início do século XXI, existe uma forte 

tendência de se explicar o termo campesinato como uma categoria política, deixando 

de ser compreendida como uma categoria científica e social que incorpora o modo de 

vida da população rural brasileira. Assim, minimiza-se a relevância histórica da 

categoria campesinato nos estudos científicos – nas diversas formas de organização, 

de adaptação, de transformação e de resistência deste modo de vida.  

Se a categoria campesinato surgiu no Brasil como um tema político, foi e 

permanece sendo categorizado nos estudos acadêmicos, e por isso, não deixa de ser 

também uma categoria científica à medida que é sujeito de sua investigação. De 

acordo com Sabourin, apesar de ser uma categoria que nasceu como uma 

reivindicação política, a existência de camponeses no Brasil existe não somente em 

termos de características políticas, mas também de categoria social e sociológica 

(2009, p. 29). 

Foram e são produzidas teorias que tentam explicar, compreender e interpretar 

este modo de vida - das diversas formas em que se apresentam no país – que se 

diferencia e é subordinado pelo hegemônico. Sociedades, comunidades, populações, 

povos são estudadas para a compreensão do camponês enquanto sujeito que possui 

uma organização social, política, econômica e ecológica própria. 

Ora, se no Brasil esta é uma categoria trazida de fora tardiamente, nova e de 

teor político, que “foi banido do vocabulário oficial após a repressão militar de 1964” 

Sabourin (2009), ou se não se desenvolveu no país, como já alertava Prado Jr (1960), 

como não falar de outras modalidades de organização econômica e social que também 

nos foram impostas pelos povos de “além mar”?  

Reelaboram-se novas categorias científicas que ressignificam o campesinato. E 

isso ocorre de duas formas: a) quando esta categoria é ressignificada pelos próprios 



47 

 

 

camponeses - e os movimentos sociais ligados a eles - que procuram se fortalecer. Em 

suas reivindicações políticas por direitos a conquistar, passam a se nomear de acordo 

com suas características identitárias vinculadas aos seus territórios. b) quando 

realizada pelo Estado, que procura introduzir uma nova categoria através de políticas 

públicas de financiamento, afirmando a existência de uma agricultura familiar. Com a 

produção da categoria “agricultor familiar”, nega-se, politicamente, a existência de 

uma classe camponesa brasileira e das lutas historicamente travadas por ela.  

Sem querer ater-me apenas às definições políticas, econômicas ou científicas 

do campesinato, procuro abarcar o que ele representa no conjunto: política, 

econômica e culturalmente reprodutor de modos de vidas que convergem e se 

complementam no interior deles mesmos, e em interação com as sociedades 

envolventes. 

Neste viés, aponto duas reflexões. A primeira remete aos termos campesinato 

e populações tradicionais. A ciência, ao estudar o campesinato, estuda uma categoria 

que remete à formação de uma sociedade que mantém elaborando, apesar de sua 

autonomia relativa, a organização de seu tempo-espaço, da produção e que apresenta 

uma interação distinta. Por assim dizer, a categoria “população tradicional” é uma 

categoria de apelo identitário, pois remete às populações que se traduzem como 

camponesas, na compreensão dada por Mendras (1978), Martins (1988) Cândido 

(1975), Moura (1978), Brandão (1995), Godói (1999), Oliveira e Marques (2004) e 

outros tantos cientistas mencionados neste capítulo que as estudaram, acrescentando, 

nesta concepção, a compreensão da diversidade cultural existente entre essas 

populações. São as identidades territoriais, compreendidas como formas de 

organização local. Organização que se constitui, se manifesta e se reproduz por meio 

de uma cultura vinculada ao seu meio biofísico. São identidades territoriais as gentes 

das veredas, vazanteiras e geraizeiras do sertão nortemineiro, assim como os caiçaras 

do litoral Sudeste e os povos ribeirinhos da Amazônia.  

São designadas novas categorias para que se possa ter uma melhor 

compreensão das formas diversas com que se apresentam as populações camponesas, 

com o intuito de alcançar maior poder político de atuação e resistência junto ao 



48 

 

 

mundo exterior. Mas de formas diversas esta é uma característica do próprio 

campesinato, que se transforma e se adapta para continuar se reproduzindo. Afirmo, 

portanto, que a diferença entre as duas categorias – campesinato e populações 

tradicionais - é que a segunda aponta as identidades territoriais vinculadas à 

diversidade do mundo rural brasileiro.  

Carvalho trás uma contribuição importante sobre o termo “povos ou 

populações tradicionais”. Segundo este autor, esta é uma categoria que reflete as 

estratégias que surgem no cenário político atual para fortalecer as lutas travadas por 

populações anteriormente invisibilizadas e desamparadas pelo Estado.   

As novas denominações que designam os movimentos e que 
espelham um conjunto de práticas organizativas, traduz 
transformações políticas mais profundas na capacidade de 
mobilização destes grupos face ao poder do Estado e em defesa de 
seus territórios. 

(...) 

Está-se diante do reconhecimento de direitos até então contestados, 
e de uma certa reverência dos poderes políticos às práticas extrativas 
do que chama de “populações tradicionais”. Os conhecimentos 
“nativos” sobre a natureza adquirem legitimidade política e sua 
racionalidade econômica não é mais contestada, no momento atual, 
com o mesmo vigor de antes. 

Esta categoria e os novos termos que surgem com ela – como povos da 

floresta, caiçaras, cerradeiros – nasce, portanto, das reivindicações locais dos direitos 

coletivos. Ela seria, então, uma “nova estratégia dos movimentos sociais no campo, ao 

designar os sujeitos da ação (...)” (CARVALHO, 2005, p. 87). 

Porém, a categoria “povos” ou “populações tradicionais”, ao ser analisada e 

interpretada de acordo com padrões científicos que se estabelecem nos estudos 

atuais, e de acordo com a corrente teórica escolhida por cada pesquisador, passa a ser 

também uma categoria científica. Como afirma Milton Santos “não seria a ciência, tal 

como propôs Neil Postman uma forma de contar histórias?” (Apud BRANDÃO, 2006 p. 

11). Sendo assim, creio ser a ciência uma forma de comprovar ou demonstrar 

cientificamente algo que é pensado e elaborado no interior de uma cultura, ou seja, 

revestida de uma ideologia de quem a faz, portanto ela mesma, uma categoria política. 



49 

 

 

A segunda reflexão diz respeito ao termo agricultura familiar. Sobre este 

conceito, é importante lembrar que esta é uma categoria política formulada no 

governo Fernando Henrique Cardoso (FHC) em meados dos anos 1990. Procurou-se 

introduzir o novo conceito “agricultura familiar”, para esvaziar as reivindicações 

políticas e sociais do campesinato – termo que expressa um modo de vida. Esta nova 

categoria diverge daquela que representa as lutas travadas no campo brasileiro, das 

lutas históricas realizadas pela classe camponesa que busca uma distribuição mais 

humana e socialmente justa de acesso à terra por meio da realização de uma reforma 

agrária (MARQUES, 2002; FERNANDES, 2001, 2003). 

Para tolher essa luta popular secular, o governo adotou nova tese e 
criou um “novo mundo rural”, onde a agricultura camponesa é 
metamorfoseada em agricultura familiar, procurando convencer os 
trabalhadores de que o mundo mudou e que a luta pela terra é coisa 
do passado; que a subalternidade é “natural”, na integração ao 
capital e ao mercado, (FERNANDES, 2003, p. 14). 

Ou seja, para impedir o fortalecimento das lutas camponesas, o governo FHC 

elaborou políticas que trouxeram e trazem para o plano econômico as questões sociais 

que envolvem a luta por acesso à terra.  

Sobre esta discussão, Maria de Nazareth Wanderley (2003), realiza uma 

importante reflexão afirmando que é válido pensarmos a categoria agricultura familiar 

para compreendermos as rupturas e continuidades existentes no universo camponês 

contemporâneo. As rupturas ocorrem nas formas como o campesinato precisa se 

adaptar ao mundo atual, ou à “sociedade englobante”. O que mais configura esta 

ruptura é que enquanto o camponês tem total controle sobre sua produção, o 

agricultor moderno, para atender o mercado, precisa ser subsidiado pelos de fora, pois 

o seu saber tradicional apenas já não é mais suficiente. Ele precisa aprender a utilizar 

novas tecnologias de produção – envolvendo máquinas, insumos e sementes 

“melhoradas” – e de assistência técnica para aprender a utilizá-las. São conhecimentos 

que não foram repassados no interior das sociedades camponeses, e a autonomia das 

técnicas tradicionalmente desenvolvidas, dos saberes ancestralmente elaborados, 

experimentados e repassados no cotidiano de suas vidas, é um dos seus traços 

marcantes.  



50 

 

 

Além disso, o acesso a financiamentos para que a modernização aconteça, 

envolve diferentes formas de se gerenciar a produção para que se possa arcar com as 

novas despesas. O camponês passa a ter uma visão comercial do trabalho. Ele se 

profissionaliza, e com isso perde a característica de pensar indissociavelmente todas as 

esferas de sua vida, pois, o “camponês tradicional não tem propriamente uma 

profissão; é o seu modo de vida que articula as múltiplas dimensões de suas 

atividades” (Idem, 2003, p. 46).  

Porém, a permanência do modo de vida tradicional encontra-se presente no 

universo do camponês ou agricultor familiar. São agricultores atuais os filhos de 

agricultores, que foram também filhos e netos de agricultores. O trabalho continua 

sendo pensado e realizado pela família, em que cada membro integrante é preparado 

desde a infância para o ofício que irá exercer quando se tornar adulto; e isso envolve 

uma cultura que se baseia em relações de reciprocidade, em formas de se reproduzir 

enquanto sujeito portador de uma história. História esta que não se desvincula de um 

passado camponês e que permanece reproduzindo formas não capitalistas de 

produção, por mais que esta produção atenda e se direcione ao mercado englobante.  

Inversamente ao que vem ocorrendo atualmente no Brasil, Wanderley aponta 

o acesso à identidade camponesa pelos agricultores de países de agricultura moderna. 

Eles questionam o modelo produtivista adotado, “pelos seus efeitos perversos de 

ordem econômica, social e ambiental, e que afetam o conjunto da sociedade” (2003, p. 

53), e propõem um pacto social entre produtores e consumidores urbanos, pois  

Produzir qualidade supõe, nessa perspectiva, que os agricultores 
dispõem de uma profunda competência profissional que resulta da 
confluência do saber técnico aprendido com o conhecimento da terra 
e da atividade agrícola, herdado das gerações anteriores e assimilado 
pelas experiências cotidianas da observação e do trabalho 
localizados. 

A tradição camponesa, que por um momento parecia ter uma 
conotação negativa, diante do saber universal, renovado pela 
aplicação da ciência e de novas tecnologias, torna-se, nesse novo 
contexto, uma qualidade positiva. O agricultor familiar se apresenta, 
em tal pacto, como aquele que conhece de modo especial e 
detalhado a terra, as plantas e os animais que são seus, e que, por 
esta razão, sente-se comprometido com o respeito e a preservação 



51 

 

 

da natureza, possuindo o que Carlos Rodrigues Brandão chamou “o 
afeto da terra” (Brandão, 1999) e o amor pela profissão. O conceito 
de camponês é, nesses casos, ressemantizado. (WANDERLEY, 2003, p. 
54) 

Este camponês é ressignificado à partir da técnica que envolve as relações 

estabelecidas com a “sociedade englobante”, mas não deixa de reproduzir uma 

história que  entrelaça sua relação com a terra, a família e o trabalho. Essas populações 

apresentam as características camponesas apontadas pelos autores anteriormente 

citados neste capítulo, entre vários autores que realizaram seus estudos voltados para 

a sua compreensão. Esquecer isto é elevar uma categoria que surge como 

reivindicação política que para ascender precisa enterrar a velha. E em seu velório vão 

junto todas as questões importantes que ela suscitou. De acordo com Godoi et all, 

O campesinato é um dos principais protagonistas da história da 
humanidade. Todavia, por numerosas vezes, em diversas situações, 
foram empreendidos esforços para apagá-lo da história. Esses 
apagamentos ocorrem de tempos em tempos e de duas maneiras: 
pela execução de políticas para expropriá-lo de seus territórios e pela 
formulação de teorias para excluí-lo da história, atribuindo-lhe outros 
nomes a fim de regular sua rebeldia (2009, p. 20. Prefácio do livro 
assinado pela Via Campesina). 

Esquecer um passado de lutas e de resistências que ocorreram na Europa e de 

forma diversa no Brasil – visto que a nossa história aconteceu em outro espaço-tempo, 

é esquecer a nossa própria história. Como atesta Ariovaldo Oliveira, Canudos, 

Contestado, Trombas e Formoso são histórias que eclodiram no país de lutas 

camponesas por terras libertas. São “memórias da capacidade de resistência e de 

construção social desses expropriados na busca por uma parcela do território e da 

capacidade destruidora do capital, dos capitalistas e de seus governos repressores” 

(2001, p. 190). 

O capitalismo não compreende apenas uma forma de organização econômica, 

pois, como já vimos de passagem, este sistema abarca um modo de vida político e 

cultural próprio, e a sua característica fundante é o estabelecimento de uma sociedade 

de classes, em que a detentora do capital e dos meios de produção subjuga as demais. 

Todas as sociedades, ao organizarem os seus modos de vida neles encontram-se as 

três esferas organizativas: política, econômica e social, que se entrecruzam ao mesmo 



52 

 

 

tempo em que se complementam e estabelecem formas próprias de se relacionar com 

o ambiente natural. Marques18 afirma que 

Entendemos o campesinato como uma classe social e não apenas 
como um setor da economia, uma forma de organização da produção 
ou um modo de vida simplesmente. Enquanto o campo brasileiro 
tiver a marca da extrema desigualdade social e a figura do latifúndio 
se mantiver no centro do poder político e econômico, o campesinato 
permanece como conceito-chave para decifrar os processos sociais 
que ocorrem neste espaço e suas contradições. (2002, p.8). 

No Brasil, o desenvolvimento do capitalismo está intimamente relacionado com 

a concentração da terra, e, em conseqüência, com a expropriação do camponês, fato 

este que ocorreu em todos os países que adotaram este modelo de produção. Para 

compreender o modo de vida camponês e a sua existência no país, realizo uma leitura 

sobre o campesinato e as formas como se apresentam e se organizam estas 

sociedades no Brasil. 

 

 

1.3- Sociedades Camponesas: a visita de uma geógrafa aos estudos sobre o 
campesinato 

Na primeira parte desta seção procuro compreender as formas de organização 

social do campesinato em sua origem. A partir daí passo a focar autores que realizaram 

seus estudos compreendendo como originou este modo de vida no Brasil; em quais 

espaços-tempos e de que forma sua presença ocorreu e ocorre no país.  

Busco através desta abordagem uma compreensão de que o campesinato é um 

modo de vida que se organizou, organiza-se e luta para permanecer existindo como tal 

nos espaços rurais conduzidos pelo urbano brasileiro que fechou os olhos por longos 

                                                             
18 A interpretação de Marta Inez Marques sobre a categoria camponês difere da de Maria Nazaré 
Wanderley (2003). Para a primeira, o camponês é uma categoria atual que reflete no Brasil as lutas 
passadas e atuais no campo. Para a segunda, a “agricultura familiar” é uma categoria maior que agrega 
o camponês, sendo este compreendido como uma de suas manifestações. A interpretação realizada por 
mim vai de encontro às de Marques (2002). Porém, sem entrar no debate destas duas autoras, 
permaneci dialogando com Wanderley devido à sua compreensão de que o camponês faz parte da 
história do país e permanece se reproduzindo como tal. 



53 

 

 

séculos para esta importante parcela da população, que trabalha e produz a maior 

parte dos alimentos que nos abastecem.  

Entremeando esta parte, procuro compreender como os códigos locais regulam as 

vidas na esfera das relações sociais e de trabalho e na esfera simbólica que caracteriza 

as formas que se constroem as hierarquias através dos nomes que se dão à categoria 

trabalho.  

Na segunda parte, atento o meu foco no papel da mulher no núcleo familiar, no 

trabalho e no cotidiano, para analisar, nos capítulos posteriores, como ela se manifesta 

e pode se compreender atualmente na comunidade Gameleira, foco maior da 

presente pesquisa. 

 

1.3.1 Modo de vida e trabalho das “sociedades camponesas” 

Compreendo como modo de vida a forma como uma sociedade se constitui 

econômica, social e politicamente, estabelecendo uma cultura própria, manifesta-se 

nos modos internos através dos quais as sociedades organizam as suas vidas e as 

reproduzem historicamente. Inicio, portanto, o meu trabalho tentando compreender o 

que é o modo de vida camponês através das reflexões realizadas por Henri Mendras.  

Na introdução do livro “Sociedades Camponesas”, Henri Mendras aponta um dos 

objetivos de seu estudo: “tenho o sentimento de que o tipo ideal construído a partir 

do estudo dos campesinatos europeus contribui para a melhor compreensão de outras 

sociedades que merecem, em conseqüência, ser chamadas de camponesas” (1978, p. 

13). E é devido a isto que inicio este estudo por meio de suas análises. 

 

1.3.1.1 Sociedades Camponesas 

Agora que nosso planeta se reduziu a um jardim onde todos os 
recantos devem ser cultivados para nutrir a humanidade, é tempo de 
que o homem, deixando de ser o conquistador do universo, volte a ser 
o jardineiro do planeta. (Mendras, 1978, p.246). 



54 

 

 

De acordo com Mendras, o campesinato se constituiu a partir do feudalismo. 

Anterior a isto, havia apenas sociedades agrárias, onde o chefe era – rei ou imperador 

– ele próprio, um chefe agrário. Com o estabelecimento da sociedade feudal e, após, 

burguesa, houve a divisão social de classes em que os primeiros viviam e vivem do 

trabalho dos segundos. Portanto, o campesinato é uma classe que se estabelece na 

sua origem a partir da subordinação dos produtores agrícolas em relação aos 

proprietários das terras, ou seja, a partir do direito privado dela.  

Apesar de ser uma classe subordinada, o camponês dispõe de uma autonomia 

relativa, uma vez que é ele quem controla a sua produção (o que, como e quando 

cultivar), além de sua produção garantir a quase totalidade das necessidades familiares 

de consumo.  

Além da relativa autonomia, são também características do campesinato 

apontadas por Mendras: a) o trabalho familiar, b) as relações de interconhecimento: 

cada integrante do grupo está ligado aos demais por uma “relação bilateral de 

conhecimento global” e tem consciência de ser também conhecido, ou seja, consiste 

na proximidade e nas relações de parentesco e de reciprocidade entre os moradores, 

c) sistema econômico diversificado e de auto-suficiência relativa e d) função decisiva 

de mediação entre as coletividades camponesas - a sociedade local - e a sociedade 

envolvente - a sociedade global.  

Segundo o autor, a paisagem19 camponesa descrita como o seu habitat, 

caracteriza-se pelos limites físicos do território comunal, que se opõe aos territórios 

vizinhos: o “espaço ocupado e ‘juridicamente’ possuído por uma coletividade”, e 

também pelas formas de organização do trabalho - a agricultura e a criação de 

animais.  

O ecúmeno, denominado por Max Sorre20 como o produto da simbiose a 

relação estabelecida entre sociedade e natureza organizada pelas sucessivas gerações, 

                                                             
19

 Neste contexto, concordo com Araujo e Almeida (2007, p. 206), que definem a paisagem como 
produto da cultura que reflete forças econômicas, sociais e políticas que atuaram e atuam no processo 
de apropriação e, por conseguinte, influem tanto na materialidade dos espaços quanto na identidade 
dos grupos sociais.  
20 In. Mendras (1978, p. 19). 



55 

 

 

aponta para as transformações ocorridas na natureza pelo trabalho humano. O que 

vimos não é a natureza virgem, mas o produto dessa ação constante.  

Os geógrafos criaram uma especialidade para o estudo das relações 
entre um grupo humano e seu meio natural; e a leitura da paisagem 
permite decifrar as diferentes marcas que se sucedem em um mesmo 
solo (In. MENDRAS, 1978, p. 19). 

Este conjunto de fatores – produto do trabalho camponês – observado na 

paisagem camponesa, define o “sistema de cultivo” que deve compreender duas 

exigências e respeitar duas limitações. São elas:  

• Uma exigência técnica: assegurar a manutenção da fertilidade do solo e a renovação dos 

diferentes elementos naturais por uma rotação de cultivos. Existe um sistema de cultivo na 

medida em que todos os cultivos e as criações são mutuamente complementares, e as 

formas necessárias de executar um seja útil aos demais; 

• Uma exigência social: proporcionar ao grupo todos os produtos que constituem seu regime 

alimentar (e sua vestimenta); ou então produtos que possam ser trocados; 

• Uma limitação tecnológica: que as formas de cultivar e os cuidados para com os animais 

sejam factíveis com as ferramentas disponíveis; 

• Uma limitação natural: as potencialidades naturais do lugar relacionadas à fertilidade do 

solo e às condições climáticas. 

Encerrando as considerações realizadas por Mendras sobre as sociedades 

camponesas tradicionais, devo ater-me ainda à economia camponesa, definida como 

não-monetária devido à esta sociedade se relacionar com a economia envolvente 

estabelecendo relações de troca. A moeda tem um papel marginal, instrumento 

utilizado para as necessárias transações comerciais. Traço marcante da economia 

camponesa é que o objetivo dessas transações comerciais não é o lucro, mas a 

aquisição de algum bem ou produto necessário à sua reprodução, ou para garantir o 

pagamento de alguma dívida relacionada à terra ou à atividade agrícola.  



56 

 

 

Ao final de seu trabalho, o autor conclui que a capacidade de adaptação do 

camponês às adversidades externas em conseqüência de sua subordinação em relação 

à sociedade envolvente garante a sua permanência na atualidade. 

O arranjo social que seve de arcabouço para todas as sociedades 
camponesas testemunha um vigor e uma perenidade 
surpreendentes. A economia camponesa, organizada em grupos 
domésticos no seio de uma coletividade local que goza de relativa 
autonomia, é uma espécie de “biocenose” social, que se acomoda a 
todos os tipos de condições naturais, mesmo as mais difíceis, que se 
submete aos tipos mais diversos de sociedades envolventes e que é 
capaz de assimilar as novidades técnicas e sociais aparentemente 
mais estranhas à sua lógica (Idem, p. 245). 

Podemos considerar, portanto, que envolto por um sistema que o explora e 

subjuga, o modo de vida camponês permanece, ao longo dos tempos, reproduzindo as 

suas características essenciais. 

 

 

1.4 O campesinato no Brasil: origens e permanências 

No Brasil, podem ser apontadas ao menos três formas através das quais 

originou-se o campesinato: a) proveniente de antigas zonas agroexportadoras, como 

as áreas de antigos engenhos de cana-de-açúcar, algodoeiras e cafeeiras - quando se 

formaram arranjos entre proprietários e foreiros, colonos ou arrendatários, 

trabalhadores camponeses que moravam no interior da propriedade – e se originaram 

núcleos camponeses nos arredores destas propriedades, em “terras livres21”; b) o 

denominado campesinato de fronteira, que consistiu na implantação de núcleos 

camponeses que garantiram o povoamento de áreas distantes, muitas vezes ligados à 

                                                             
21 Coloco o termo terras livres entre parênteses devido à sua apropriação ocorrer por meio do 
apossamento e não da apropriação privada (propriedade). Segundo Godoi, após a abolição das 
sesmarias as posses passam a abranger extensas fazendas, por isso, juridicamente este termo não 
significa a apropriação de terras apenas por pequenos agricultores, visto que este modo de apropriação 
foi também utilizado para a demarcação de extensas áreas pelos empreendedores capitalistas (1999, p. 
47). A posse não garantiu a todos o direito à terra, principalmente aos pequenos agricultores. Em 
momentos históricos do país, quando o Estado garantiu o direito privado do capital à terra, dentre eles 
os que também se apossaram dela, houve a expulsão de grande parcela dos camponeses posseiros que 
viviam em “terras livres”. 



57 

 

 

expulsão de povos indígenas, como relata Godói (1999); e c) o campesinato que mais 

se aproxima do modelo europeu, que ocorreu no sul do país, em conseqüência do 

incentivo, por meio de doação de terras pelo Estado Imperial,a imigrantes assentados 

em colônias.  

Neste estudo, atenho-me às duas primeiras formas mencionadas, uma vez que 

são elas as que configuram o povoamento por populações camponesas da região 

nortemineira. 

 

1.4.1 Origens do campesinato 

Nas áreas marginais das grandes plantations (HERÉDIA, 1979; MEYER, 1979) e 

nas grandes fazendas de criatório de gado (COSTA, 1997) constituíam-se grupos 

camponeses que atendiam as necessidades destas áreas de produtos alimentícios. 

Herédia aponta que no Nordeste açucareiro este campesinato, desde seu nascimento 

e como condição necessária para seu estabelecimento, esteve subordinado à 

plantation (1979, p. 31).  

Segundo Costa (1997), no período de instalação das grandes fazendas de gado 

no Norte de Minas, os núcleos camponeses passaram a se formar em seu entorno, e 

surgiram, a partir daí, relações de complementaridade e de compadrio que explicam as 

formas de dominação que se estabeleceram. Segundo o autor, os núcleos camponeses 

formaram-se em decorrência do sistema escravista da época. Mais afastados das 

atividades agroexportadoras, povos fugitivos da escravidão formavam grupamentos 

camponeses em áreas de difícil acesso, para poderem constituir seus espaços de 

liberdade22.  

Este isolamento foi aos poucos se desfazendo, devido ao povoamento das áreas 

interioranas do país, principalmente devido às necessidades demandadas pela 

economia mineradora de produtos alimentícios e de animais de carga23. Instalaram-se, 

                                                             
22 Este tema é aprofundado no terceiro capítulo.  
23É relevante apontar que a mineração também se configura como outro fator de povoamento 
camponês no Norte de Minas. Com destaque o Jequitinhonha, mas também o Jequitaí, estes são rios 



58 

 

 

nessas regiões mais afastadas dos centros produtivos grandes fazendas de criatório de 

gado, para sustentar as zonas mineradoras.  

Os fazendeiros utilizaram, como trabalhadores, a mão-de-obra escrava e a 

liberta. Nos arredores das grandes fazendas estabeleceram-se núcleos camponeses 

(COSTA, 1997), de populações negras originárias das grandes plantations.  

Outro marco importante de distribuição da população camponesa no país 

ocorreu a partir do ciclo migratório nordestino no século XIX, que se prolongou até 

início do século XX24. Esta migração relaciona-se à grande seca ocorrida entre 1877 e 

1880, que acarretou a saída da população camponesa da região em busca de melhores 

condições de vida.  Prado Junior afirma que este fato gerou o despovoamento do 

interior nordestino do Ceará até a Bahia (1973, p.78).  

A região Norte de Minas Gerais era rota de passagem para estas populações 

retirantes que se destinavam, principalmente, a São Paulo. Muitas delas, porém, 

acabaram por fixarem-se na região e formaram núcleos camponeses. Paula relata que 

as migrações ocorriam através do rio São Francisco e da “estrada Baiana25”, que ligava 

os estados de Pernambuco, Bahia e Minas Gerais. Segundo a autora, “Nas ultimas 

décadas do século XIX e na primeira metade do século XX foram muitas as levas de 

‘flagelados da seca’ pelos vapores” (PAULA, 2009, p. 110).  

Esta população retirante foi uma das grandes responsáveis pelo surgimento de 

núcleos camponeses no Sul da Bahia, na região amazônica e nos estados de São Paulo 

e Minas Gerais. Em busca de terras ainda libertas, instalaram-se em regiões distantes 

das de suas origens.  

                                                                                                                                                                                   
que fizeram parte do ciclo da mineração. Alguns dos povoados que surgiram nesta época tornaram-se 
municípios (Grão Mogol e Jequitaí, por exemplo), outros desapareceram e outros permanecem 
povoados. 
24 Este não foi o único ciclo migratório dos povos nordestinos. Devido às secas que assolam o Nordeste 
brasileiro e ao processo de expropriação camponesa ao longo da história da região e do país, há um 
ciclo contínuo de migrações que são identificados pelos relatos de autores, entre eles, Prado Junior 
(1960, 1973) e Silva (2000). 
25

 Sobre a “estrada Baiana”, esta é apontada pelos moradores da Gameleira como a via de chegada das 
primeiras famílias que a povoaram. Em seus relatos, afirmam que a estrada se prolongava até o estado 
de São Paulo. Ainda existe trecho desta estrada que passava pela comunidade. No capítulo 5 este tema 
é aprofundado. 



59 

 

 

É possível afirmar, portanto, que a distribuição das populações camponesas 

originárias entremeia as duas modalidades citadas na introdução desta seção: a) a 

partir da migração da população das antigas áreas de plantations, e; b) a partir da 

existência de “terras livres”, quando esta população passou a povoar áreas de 

fronteiras, ou seja, ainda despovoadas.  

Em cada parte do país, segundo o processo histórico de povoamento e 

exploração, formas diversificadas se efetivaram. Desenvolvendo uma agricultura de 

subsistência, de excedente na concepção de Martins (1975), ou de 

aprovisionamento26, na compreensão de Sahlins (1970), estes grupos elaboraram e 

elaboram modos de vida que se manifestam por meio dos valores morais e códigos 

locais que regiam e regem as suas vidas em relação à organização do trabalho, da vida 

familiar e do grupo comunitário. Porém, dentro destes grupos, as características 

sociais definidas por Mendras (1978) que definem o campesinato encontram-se 

presentes. Incorporadas a estas características, novas as acompanham.  

Este constante movimento camponês reflete a sua capacidade de adaptação 

como forma de resistência para permanecer reproduzindo o seu modo de vida. 

Contudo, permanece, ao longo de sua trajetória, organizando as suas vidas 

estabelecendo relações dos homens entre si e com as coisas a partir de uma ética 

camponesa, constitutiva de uma ordem moral (WOORTMANN, 1990) na elaboração de 

estratégias de sua reprodução social. 

 

1.4.2 Permanências do campesinato 

Segundo Mendras (1978, p. 44) quando nos referimos ao camponês, nos 

referimos à família camponesa, pois esta é uma unidade indissociável que agrega, ao 

mesmo tempo, os braços que trabalham e as bocas que têm que ser alimentadas. 

                                                             
26 Segundo Godói (1999, p. 51) o termo “agricultura de subsistência” vem acompanhada de uma 
concepção equivocada que comporta o binômio trabalho contínuo-sobrevivência, por isto ela prefere a 
concepção elaborada por Sahlins (1970) “economia de aprovisionamento”, compreendendo o 
“costumeiro estoque de bens, tem seus limites na produção e não possui propensão inerente para um 
trabalho contínuo. A opção levantada por Martins (1975), “agricultura de excedente” vai de encontro à 
concepção dada por Sahlins. 



60 

 

 

Antes de entrar na discussão proposta nesta seção, procurei compreender como se 

configura este arranjo interno a partir das relações de reciprocidade que permeiam a 

vida camponesa nas unidades de produção e de consumo, unidades complementares, 

mas hierarquicamente construídas. 

Moreira (1985) relata que na sociedade capitalista o homem sempre trabalha 

com e na natureza, mas sempre em busca da produção mercantil. Esta relação entre 

sociedade e natureza ocorre no processo do trabalho, quando o operário extrai o 

minério da rocha, produz o tecido a partir do algodão ou manuseia a máquina etc. 

Sendo este um processo alienado, o homem se reproduz e reproduz o capital em 

conseqüência da estranheza de sua essência natural.  

Nas sociedades camponesas a relação sociedade natureza ocorre de forma 

inversa, dado que a natureza é considerada um dom, envolvendo relações com o 

sagrado. A retribuição de uma dádiva – como a chuva que favorece a colheita – ocorre 

nas orações, nos ritos e nas festas realizadas em agradecimento a uma divindade. 

Herédia relata a relação existente entre a festa de São José em março – que coincide 

com o início do plantio de certos produtos – e a festa de São João em junho – que 

ocorre no período da colheita – na Zona da Mata Pernambucana. 

Na verdade, as duas celebrações apresentam um caráter diferente. A 
festa dedicada a São José possui um caráter de prece e durante sua 
preparação há nove dias de rezas (novena), que culminam com os 
festejos de 19 de março, dia em que se realiza uma missa e 
posteriormente uma procissão. O caráter que assume a 
comemoração sugere que estes festejos estejam ligados à 
necessidade de assegurar um bom ano agrícola e que o santo ajude 
dando início ao inverno. Por outro lado, a festa dedicada a São João 
reveste-se de um caráter jubiloso. Nesse dia, acendem-se fogueiras 
em volta das quais realizam-se danças e brincadeiras, agradecendo-
se através do outro santo o sucesso do ano agrícola. (1979, p. 54) 

Essas populações se relacionam com o meio compreendendo-o como um ser 

vivo que permite a sua reprodução. Intermediado por uma divindade, o ambiente 

proporciona a dádiva da colheita que é retribuída através da festa em agradecimento 

ao santo. Nestas festas, as relações de amizade e os laços sociais se solidificam; laços 

estes que garantem as trocas afetivas nas diversas esferas da vida cotidiana: no 

amparo a um vizinho ou parente doente, a uma mulher em trabalho de parto, na troca 



61 

 

 

entre vizinhos, na doação de algum alimento. Todos estes gestos envolvem a 

reciprocidade: um constante dar, receber e retribuir, que nos retorna às idéias de 

Mauss. 

Outra tradição que podemos apontar como exemplo de um ato prático e 

simbólico que permite compreendermos as formas como se manifestam as relações de 

reciprocidade nessas sociedades, é o mutirão. O mutirão é um acontecimento que se 

materializa através da união de um grupo de camponeses na ajuda a um vizinho que se 

encontra impossibilitado de executar em tempo todas as atividades necessárias para a 

produção agrícola, que garantam uma boa colheita.  

Unem-se para ajudar com o trabalho um vizinho na derrubada da mata, na 

roçada, plantio, limpa, colheita, malhação, construção de casa (CÂNDIDO, 1975, p. 68).  

Esta prática fortalece vínculos sociais, e geralmente é finalizada com uma festa onde se 

comemora o dia de trabalho em conjunto, celebrando com ritos, músicas, danças e 

preces, a realização de uma tarefa oferecida espontaneamente.  

Entendido por Cândido (1975) como ato solidário, o mutirão envolve práticas 

que, ao mesmo tempo em que são ofertadas, aquele que a recebeu se sente 

moralmente devedor. O mutirão envolve, portanto, as três esferas da dádiva descritas 

por Mauss: dar, receber, retribuir, ou as esferas da reciprocidade27. Pois, considerado 

uma ajuda por aqueles que o fazem, ele é também considerado uma obrigação moral 

de retribuir por aquele que o recebe.  

Brandão (2009) descreve um tipo de mutirão que ocorre em Goiás, a traição, 

que se diferencia do mutirão devido ao caráter de surpresa em que realiza: 

Quando parentes e vizinhos tomavam conhecimento de que um 
sitiante das redondezas necessitava da ajuda de outros braços além 
dos de sua família para realizar um trabalho, em geral, atrasado (a 
limpa de um pasto, o preparo de um terreno para o plantio), era 
costume que, em segredo, saíssem convidando outros parceiros de 
trabalho da comunidade para um mutirão. P. 42 

                                                             
27 No sentido dado por Lévi-Strauss (1948). 



62 

 

 

Segundo Godbout (1998, p. 4), a “verdadeira” dádiva é um gesto socialmente 

espontâneo, um movimento impossível de captar, uma obrigação que o doador dá a si 

mesmo; uma obrigação interna, imanente. Ao contrário da liberdade alcançada a partir 

da “ausência da dívida” que se traduz na ausência dos laços sociais nas sociedades 

neoliberais.  

Sabourin (2009) afirma que nas sociedades de reciprocidade, a necessidade de 

produzir é motivada pela necessidade de doar, processo este que envolve a 

transmissão do saber e as formas de manejo dos recursos28. No interior desses grupos 

são elaboradas de formas diversas as identidades locais, que nos campos simbólico e 

prático suscitam as alternativas de organização interna, a ritualização do trabalho e as 

práticas conjuntas e cotidianas, as formas como se relacionam com os seus ancestrais 

e constroem os seus mitos. 

São as especificidades existentes no interior de cada população permeando 

subjetividades, valores, ética, identidades e peculiaridades socioculturais vinculadas à 

construção histórica de seus territórios. É a “campesinidade” em movimento. 

 

 

1.5 Da condição camponesa à campesinidade: novas formas de se interpretar o 
campesinato atual 

Ao analisar as sociedades camponesas na atualidade, Sabourin (2009) observa que 

a tradição modela-se para adequar-se à novas configurações existentes. As adaptações 

no seio dessas populações frente ao mercado externo são fundamentais, e garantem-

lhes o movimento necessário para que consigam se relacionar com as sociedades 

envolventes, como mostra a tabela a seguir:  

 

 

                                                             
28 Podemos observar este fato também na forma como ocorre nestas sociedades a apropriação dos 
recursos naturais nos territórios coletivos. Seu manejo – envolvendo regras de uso – garante a 
possibilidade de acesso comum dos bens coletivos. 



63 

 

 

TABELA 1 

Características do projeto camponês reivindicado pelos 
movimentos sociais para o século XXI  

N
o

çõ
es

 d
e:

 

Autonomia 
Segurança alimentar, 
autoconsumo, 
dispositivos próprios de 
aprendizagem e de 
produção de inovações 
etc. 

Cooperação 
Cooperativas de crédito, 
fundos de crédito 
mutualizado, 
empreendimentos e 
projetos de economia 
solidária etc. 

Qualidade de vida 
Produção mais sadia e 
ecológica, proteção dos 
recursos naturais renováveis, 
qualidade dos produtos, 
acesso à saúde e à educação 
pública etc. 

O
p

õ
em

-s
e 

à:
 

Dependência Concorrência Exploração 

TABELA 1: Características do projeto camponês reivindicado pelos movimentos sociais para o século XXI 
FONTE: CUNHA, 2011. Baseado em Sabourin (2009, P. 281-2). 
 
 

Sabourin (2009) lembra que o fortalecimento dos movimentos sociais do campo29, 

e suas reivindicações, possibilitam a permanência de um modelo que se opõe à 

competitividade do modelo capitalista. Essas reivindicações visam o desenvolvimento 

de um projeto camponês moderno para o século XXI, construído em torno de três 

características-chave: autonomia, cooperação e qualidade de vida, apontadas na 

Tabela 01.  

Além das características fundantes do campesinato apontadas por Mendras, 

que Sabourin afirma permanecerem existindo nas sociedades camponesas brasileiras 

na atualidade, este autor confirma a permanência de um campesinato que se adaptou 

aos tempos atuais incorporando novas categorias elaboradas por Ploeg (2008), que 

são:  

1. Autonomia relativa ligada a uma dependência parcial, por um lado, de mercados 

diversificados e, por outro, de recursos naturais escassos; 

2. Prioridade dada aos recursos em trabalho (familiar) sobre os recursos em capital; 

                                                             
29 No âmbito sociopolítico de reestruturação de seus modos de vida, no terceiro capítulo realizo uma 
discussão sobre as transformações que ocorreram no seio das sociedades camponesas nortemineiras, 
muitas delas expropriadas de suas terras ancestrais. Atualmente, lutam por permanecer reproduzindo 
seu modo de vida organizando-se em movimentos sociais que as fortalecem. São estratégias criadas a 
partir das pressões externas que se expressam no território nortemineiro. Essas estratégias vão de 
encontro aos estudos realizados por Mendras, Sabourin e Ploeg sobre as constantes adaptações e 
reconstruções históricas de reprodução desse modo de vida. 



64 

 

 

3. Unidade orgânica entre os recursos sociais e materiais: a produção e seu uso são 

governados por regras oriundas do patrimônio cultural e por relações primordiais de 

gênero, parentesco e reciprocidade; 

4. Caráter central do trabalho familiar e interfamiliar (comunitário), tanto em termos de 

investimentos quanto de inovação adaptadas às relações sociais; 

5. Relação de autonomia parcial perante mercados e, em particular, o mercado 

capitalista (cada ciclo de produção é construído a partir dos recursos produzidos e 

reproduzidos nos ciclos anteriores); 

6. Criação de valor agregado e de empregos produtivos que diferenciam a unidade de 

produção camponesa da empresa capitalista. 

Os estudos realizados por Ploeg apontam que se alteram as formas de produção, 

mas não as relações sociais que envolvem a produção camponesa – que atualmente 

estabelecem relações mais estreitas com o mercado, envolvendo adequações para 

atender à sua demanda, como o uso mais intensivo de tecnologias. 

Para manterem seus modos de vida, passam a atender às exigências externas de 

produção. A maior disponibilidade técnica – máquinas e insumos – possibilita o 

aumento da produção e o agregar valores aos produtos agrícolas, permitindo maior 

força de negociação perante o mercado. 

Não podemos nos esquecer de que as sociedades camponesas sempre tiveram 

certa mobilidade que possibilitou sua adaptação às circunstâncias externas que os 

cercam. As características apontadas por Ploeg assinalam as formas como se 

organizam estas sociedades para se adequarem às leis do mercado atual30, ao mesmo 

tempo em que mantém suas características fundantes, que se contrapõem às relações 

capitalistas de produção, o que o autor denomina como “condição camponesa”. 

A condição camponesa consiste em um conjunto de relações 
dialéticas entre o ambiente hostil em que os camponeses têm de agir 
e suas respostas ativamente construídas, as quais visam criar graus 
de autonomia para enfrentar as relações de dependência, as 
privações e a marginalização implícitas nesse ambiente (PLOEG, 
2008, p. 285). 

                                                             
30Algo que caracteriza este momento envolve um oscilar constante entre a relação dádiva/dívida e 
dívida/dádiva nestas sociedades, ou o princípio da reciprocidade que permeia suas vidas. Tensões típicas 
da modernização capitalista do campo (Discutido no tópico 1.1). 



65 

 

 

Ploeg realiza uma abordagem voltada para as formas como se dão as relações 

econômicas, no sentido de deixar evidente que, mesmo produzindo para o mercado 

que objetiva o lucro, a agricultura familiar camponesa objetiva a renda. Neste sentido, 

a renda é entendida como aquela que possibilita tanto o investimento em melhorias 

ou a compra da terra, como de produtos necessários para a sua sobrevivência e para a 

produção agrícola31. Esta análise vai de encontro aos estudos realizados por Mendras 

(1978). 

Nas sociedades camponesas contemporâneas permeiam, com grandes 

variações, modos de vida baseados na reciprocidade e no interconhecimento que se 

manifestam como formas de solidariedade que permitem que eles se reconheçam 

como pertencentes a um grupo, através de uma identidade coletiva que compartilha 

saberes, práticas e valores que a constituem. É aquela que reúne as “famílias para 

rezarem juntas” (SABOURIN, 2009, p. 51). São características que sempre fizeram 

parte do modo de vida camponês, e que persistem apesar das mudanças relacionadas 

às múltiplas formas como cada grupo se adapta para se relacionar com o mercado e a 

sociedade envolvente.  

Estas relações que envolvem este modo de vida são identificadas como a 

representação de uma ética camponesa constitutiva "de uma ordem moral, isto é, de 

uma forma de perceber as relações dos homens entre si e com as coisas, 

notadamente, a terra" Woortmann (1990, p. 11). Este antropólogo afirma que seu 

objetivo é uma interpretação subjetiva da subjetividade camponesa, ou seja, 

compreender a campesinidade dos sujeitos estudados.  

Neste sentido, a campesinidade é compreendida como a qualidade que define 

as características fundantes do campesinato: terra, família e trabalho permeados por 

características culturais e sociais que envolvem uma ética própria e valores morais no 

que se refere a estes três elementos. O esquema a seguir ilustra as diferenças 

existentes entre esta sociedade e as sociedades modernas que a envolvem. 

                                                             
31

 Ao contrário da renda camponesa da terra, Oliveira (2007, p. 43) esclarece que a renda capitalista da 
terra é um lucro extraordinário e permanente do capital na agricultura. É extraordinário porque é a 
fração apropriada pelo capitalista acima do lucro médio, e é permanente porque é produto do trabalho 
excedente, portanto, mais-valia. 



66 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Percebendo a cultura como um universo de representações em comunicação 

uns com os outros, Woortmann (1990, p. 23-24) entende que em todas as sociedades 

existem categorias que são nucleantes. O autor compreende que cada cultura 

expressa, no plano de sua significação, um discurso, sendo o conjunto desses 

discursos a própria cultura.  Como mostra o Esquema 1, a sociedade moderna é 

individualista e se organiza através de uma ordem econômica. Este tipo de 

organização contrapõe-se à existente na sociedade camponesa, que compõe a sua 

totalidade através de uma ordem moral, envolvendo os valores sociais que envolvem 

as relações estabelecidas entre terra, trabalho e família. 

Ao discorrer sobre o valor simbólico e material da terra, entendida pelo 

camponês como “condição básica de ser liberto” (BRANDÃO, 2004b, p. 23), 

Woortmann (1990) compreende que ela é considerada um patrimônio. É patrimônio 

Diferenças culturais entre sociedade camponesa e sociedade moderna 

Sociedades camponesas Sociedades modernas 

Modelo individual Modelo relacional 

Ordem econômica: seres individuais 
constituintes da totalidade. 

Ordem moral: seres relacionais constituídos 
pela totalidade. 

As categorias terra, trabalho e família são 
nucleantes e relacionadas, uma não existe 

sem a outra. 

 

As categorias terra, trabalho e família 
podem ser separadas umas das outras. 

Princípios e valores organizatórios centrais: 
honra e hierarquia. 

 

Princípios e valores individualizados e 
voltados para uma lógica do mercado. 

Categorias no plano das representações, das significações e do discurso 

ESQUEMA 1: Diferenças culturais entre sociedades camponesas e sociedades modernas. 
FONTE: Baseado em WOORTMANN (1990). Organização: CUNHA, 2013. 



67 

 

 

porque agregado a terra existe o valor ético do trabalho realizado pela família. Este 

conjunto expressa uma moralidade, qualidade comum nos distintos grupos 

camponeses.  

Segundo a geógrafa Rosemeire Almeida, 

(...) A campesinidade, porém pode extrapolar essa objetividade por 
meio de um contínuo, podendo ser encontrada em grupos e pessoas 
que há muito tempo deixaram o campo, inclusive morando e 
trabalhando na cidade. Assim a explicação da permanência de traços 
camponeses em populações vivendo em cidades, para Woortmann 
(1990), estaria relacionada a campesinidade que seria então a 
responsável pela continuidade do campesinato. 

Em outras palavras, para Woortmann a campesinidade é, portanto, a 
ordem moral camponesa (ethos camponês) persiste enquanto 
representante social mesmo naquelas situações em que a terra 
deixou de ser uma realidade objetiva, podendo, pois, ser 
“despertada, principalmente nos momentos de agudização, como 
crise social do grupo ou sujeito, (2006, p. 96-97). 

Martinello (2010, p. 41) compreende que a vulnerabilidade do campesinato não 

significa diminuição da campesinidade32. Muito pelo contrário, “a campesinidade 

pode ser apreendida de forma mais clara, em alguns casos, justamente nas situações 

menos camponesas, de um ponto de vista objetivo” (WOORTMANN, 1990, p. 13).  

É esta a compreensão que procurei alcançar ao realizar este trabalho, que 

discute uma vida pautada na campesinidade das moradoras e dos moradores da 

Gameleira. Diante das transformações que vêem ocorrendo, a população desta 

comunidade permanece reproduzindo uma “ordem moral” camponesa. 

Nas palavras de Woortmann33, “a tradição, então, não é o passado que 

sobrevive no presente, mas o passado que, no presente, constrói as possibilidades do 

                                                             
32Martinello (2010) realizou sua pesquisa sobre o campesinato nas obras de Carlos Rodrigues Brandão. 
Nas considerações finais de sua dissertação de mestrado, o autor afirma que os estudos deste 
antropólogo “reforçam a noção de campesinidade e servem tanto à memória e à historiografia do 
campesinato e do desenvolvimento rural, quanto como meio de entendimento dos cotidianos da família 
na relação com a terra, o trabalho e o alimento em comunidades e demais sociedades rurais do Brasil”, 
(2010, p. 155). 
33

Os estudos realizados por Woortmann vão de encontro aos realizados por Mauss (1974) e Godbout 
(1998). Estes dois últimos autores mostram que na sociedade camponesa, as relações morais que 
permeiam este modo de vida se sobrepõem às relações instrumentais, típicas das sociedades modernas. 
Porém, não podemos deixar de apontar que mesmo as relações morais se sobrepondo às instrumentais, 



68 

 

 

futuro”, (1990, p. 17). Na terceira parte desta pesquisa, considero que, na Gameleira, 

a descontinuidade do tempo da tradição pode ser interpretada como uma estratégica 

geradora da possibilidade de sua continuidade em um outro momento futuro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                                   
o que caracteriza este momento é um oscilar constante entre a relação dádiva/dívida e dívida/dádiva 
nestas sociedades (tema e autores discutidos no tópico 1.1). Tensões típicas da modernização capitalista 
do campo. 



69 

 

 

2- OS DIÁLOGOS QUE PERMEIAM AS HIERARQUIAS PERCEBIDAS 

 

Neste capítulo, procuro compreender as hierarquias existentes nas sociedades 

camponesas. O trabalho de ensinar, as formas que nomeiam os trabalhos femininos e 

a apropriação pelo homem do produto do trabalho através das relações estabelecidas 

com o mundo de fora, com fins de sua comercialização. Os códigos locais que 

permeiam a herança e a indivisibilidade da terra são algumas das ferramentas 

utilizadas na construção dos papéis no seio dessas populações. 

Nesta abordagem, busco compreender as formas de ação, submissão, 

autonomia e liberdade em relação à terra, ao trabalho e à família vivenciadas pela 

mulher. 

 

 

2.1 A luta pela integridade da propriedade camponesa: as formas de acesso a (terra) 

Como já relatado no primeiro capítulo deste trabalho, o campesinato brasileiro 

originou-se no interior dos grandes latifúndios e em “terras livres”. Porém, este arranjo 

foi alterado a partir de fatores históricos de cercamento dessas terras em decorrência 

de sua apropriação privada por grupos capitalizados. A terra deixa de ser um recurso 

livre de apropriação por meio do trabalho e passa a ser mercadoria adquirida por meio 

da compra. 

Este fato transformou profundamente o modo de vida das populações 

camponesas que, a partir do cercamento das terras tiveram os seus territórios 

comprimidos e a impossibilidade de apropriação de novos espaços que lhes 

garantissem a expansão do território para a instalação de novas unidades familiares. 

Assim, mecanismos que garantam a integridade do patrimônio territorial foram e são 

acionados por estas populações. Entre eles, a migração de parte dos filhos do casal e a 

divisão da herança da terra entre os membros masculinos da família são os que evitam 

a sua minifundização. Na organização familiar, considerando o homem – aquele que 



70 

 

 

deve “governar” – garantidor da reprodução camponesa, é a ele destinada a terra de 

herança. 

Se a mulher não é responsável por nada que se ligue de modo direto 
à existência física da terra, como atribuir-lhe a posse ou a 
propriedade desta mesma terra? É justamente à partir desta lógica 
que as questões de herança como um problema masculino se tornam 
inteligíveis (MOURA, 1978, p. 29). 

Neste capítulo, parto do princípio de que no campesinato brasileiro ocorreram 

três fatores históricos que desorganizaram as características pré-existentes deste 

modo de vida em “terras livres”. O primeiro fator ocorreu em 1850, com a publicação 

da Lei de Terras. Anterior à esta lei, a forma de acesso à terra era por meio da doação 

real ou do apossamento de territórios ainda não povoados, caracterizando a formação 

do campesinato em “terras livres”. Os grupos camponeses estabeleciam-se em 

determinada área e a apropriação da terra ocorria por meio do trabalho.  

Esta lei passou a considerar que a única forma legal de apropriação da terra 

seria a sua compra, instituindo uma nova estrutura fundiária. Em decorrência da 

privatização da terra e da sua conseqüente concentração, as populações camponesas 

passaram por vários processos de expropriação ou de perda de seus territórios – ou de 

parte deles – principalmente os de apropriação coletiva. 

Outro momento histórico que desencadeou transformações no seio das 

populações camponesas e, principalmente das relações destas com os proprietários 

das terras – quando moravam dentro de suas propriedades como foreiros ou meeiros 

– se deu com o Estatuto do Trabalhador Rural, em 1963. Este estatuto regulamenta as 

relações de trabalho no campo e proíbe o “cambão”, dias anuais de trabalho não-

remunerados do morador devido aos donos da terra. Com isso, os proprietários 

deixaram de conceder terras em aforamento uma vez que este arranjo não era mais 

vantajoso para os mesmos (HERÉDIA, 1979).  

Por último, devo citar o Estatuto da Terra, promulgado em 1964. Segundo 

Oliveira (2001) o Estatuto da Terra era lei morta, uma vez que foi criada para abafar os 

movimentos sociais que reivindicavam a reforma agrária e que já tinha havido avanço 

neste sentido no governo anterior. Esta lei foi uma estratégia utilizada pelo governo 



71 

 

 

para sufocar uma possível revolução camponesa, estabelecendo metas que nunca 

foram cumpridas da esperada reforma do sistema fundiário concentrador. Em 

contrapartida, o que ocorreu de fato foi a modernização conservadora do campo que 

garantiu às elites rurais a permanência e acentuação das desigualdades vivenciadas no 

campo brasileiro. Com isso, ampliou-se a expansão dos grandes latifúndios 

modernizados e capitalizados, atualmente denominados agroindústrias. A 

expropriação do camponês acentuou-se ainda mais neste período, assim como o seu 

encurralamento. A possibilidade de apropriação da terra negada ao camponês gerou o 

seu parcelamento para atender às demandas familiares. Conforme Oliveira,  

Certamente, a maioria dos filhos dos camponeses, cujas 
propriedades tenham superfície inferior a 10 hectares, jamais terão 
condição de se tornar camponeses nas terras dos pais. A eles caberá 
apenas um caminho: a estrada. A estrada que os levará à cidade, ou a 
estrada que os levará à luta pela reconquista da terra, (2001, 187-8). 

Cercados pelos grandes proprietários das terras, essas populações tiveram seus 

territórios cingidos e perderam, com isto, as possibilidades de expansão dos mesmos. 

Em conseqüência, e como forma de resistência, novas estratégias são formuladas para 

evitar o excessivo parcelamento que constitui o minifúndio, comprometendo a 

reprodução do grupo familiar camponês. 

São dois os momentos em que o parcelamento da terra camponesa pode 

ocorrer. O primeiro quando os filhos se casam e há a necessidade de terras para o 

arranjo do novo grupo doméstico que se forma. O segundo ocorre com a morte dos 

pais, quando juridicamente a terra deve ser dividida em partes iguais pelos herdeiros. 

Quando ocorre um destes fatores mencionados, os mecanismos para evitar o 

parcelamento da terra são acionados, e neste caso, os códigos locais, em contradição 

ao código legal, são colocados em prática. Estes mecanismos evidenciam, 

principalmente, uma lógica interna regida pela dimensão hierárquica da organização 

familiar camponesa. Mecanismos estes que foram elaborados ao longo da história do 

país, como uma resposta desta parcela da população que luta para manter o seu modo 

de vida, apesar das constantes proibições legais impostas pelo Estado que visa, antes 



72 

 

 

de tudo, o desenvolvimento econômico e tecnológico via expansão capitalista através 

de um sistema fundiário excludente e concentrador. 

Nos estudos realizados por Herédia (1979) em uma área decadente de 

engenho, na zona da mata pernambucana, a tendência é que a terra fique para o filho 

homem caçula. Isto se deve ao fato de que normalmente na época da morte dos pais, 

os filhos mais velhos já estarem casados e, por isso, já terem se estabelecido em outras 

localidades, seja por meio do arrendamento, seja através da migração – sendo a 

migração compreendida como um dos mecanismos que garantem a não fragmentação 

da terra.  

Ao migrarem, os filhos tendem a respeitar o princípio do não parcelamento da 

terra, e deixam aos herdeiros que permaneceram a parte a que teriam direito. Os 

filhos casados que permanecem como camponeses rendeiros tendem, também, a 

respeitar este princípio, e deixam as suas parcelas para aquele “que se encontra em 

piores condições”, ou que permaneceu na unidade originária. 

Neste caso, quando ocorre a venda da terra, normalmente a transação se faz 

entre irmãos. São estabelecidos preços favoráveis à sua compra entre herdeiros, para 

que o patrimônio permaneça na família e indivisível. 

Entre irmãos também é a forma preferencial de venda da terra em São João da 

Cristina, no sul de Minas Gerias, constatado no estudo realizado por Moura (1978). 

Nesta localidade há uma forma peculiar de troca de terras – e de sua permanência no 

núcleo familiar original – por meio do matrimônio. Quando uma mulher se casa, 

normalmente ela transfere-se para as terras do marido. Este fato aciona a 

transferência das terras por meio da venda ao irmão. Com o dinheiro da venda, o 

marido compra as terras da sua própria irmã, para que fique com o lote maior que 

teria de direito por herança, e isto ocorre entre famílias, perpetuando a troca de terras 

sucessivamente. Segunda a autora, as transações irmã-irmão, são, na realidade, entre 

cunhados, pois dá-se a mulher (irmã, filha) a um não-parente e, com isto, espera-se 

poder “negociar” com o cunhado (Idem, p. 45).  



73 

 

 

Godói (1999) aponta estratégias complexas utilizadas por populações do Vale 

do Jequitinhonha para garantir a integridade do patrimônio territorial. Diferente dos 

casos relatados por Moura (1978) e Herédia (1979), esta pesquisa foi realizada em 

terras concedidas pelo Estado no início do século XIX, em troca de serviços prestados 

na “conquista dos índios que habitavam aquelas caatingas” (GODÓI, 1999, p. 60), 

originando o campesinato de fronteira.  

Descendentes de um ancestral comum, o veio Vitorino, estes camponeses 

nomeiam o seu território como a grande fazenda, no sentido de condomínio e não de 

apropriação privada (GODÓI, 1999) que foi, ao longo dos tempos, dividida entre os 

descendentes de forma a atender a população ligada pelo parentesco. A apropriação 

se dava por meio do trabalho ou da abertura do “serviço”, onde se implantava uma 

roça demarcava-se a sua posse. A autora aponta este como um “sistema de direitos 

combinados”, isto é 

a depender da relação que o indivíduo venha a estabelecer com a 
terra vai ser definido o conjunto de direitos sobre ela. A terra em 
absoluto é classificada como inalienável, sendo o indivíduo 
responsável por ela diante do grupo. “Aquele que quisesse a terra por 
ser dele, agora ele tinha que demarcar”. A terra de comum é pensada 
como fonte de recursos naturais como a madeira (para a cerca e a 
cozinha), o mel, a caça e os corpos d’água (tanques, barreiros, 
cacimbas) indispensáveis para a reprodução do grupo. Através do 
trabalho – abrindo serviço, o indivíduo estabelece um outro tipo de 
relação com a terra e passa a apropriá-la individualmente. (...) o 
trabalho investido assegura (por extensão) o direito camponês à 
própria terra trabalhada: “agora tá em abandono, caiu a cerca, não 
levantou mais, mas é dele o círculo, qualquer um que quiser fazer o 
serviço dele, tem que se autorizá com ele, pedir para ele se pode 
levantar aquela roça lá.” (Idem, p. 58). 

Anterior à década de 1950, as terras eram consideradas como terras de 

conjunto, ou seja, não retalhadas pelos donos da fazenda (são considerados donos 

todos os descendentes do tronco do veio Vitorino). Após esta década, houve a 

exigência legal de demarcação das terras, e com isso foram acionadas estratégias que 

garantissem as condições de sua permanência em terras livres. A autora destaca que 

as tradições sucessórias devem ser entendidas como portadoras de uma racionalidade 

própria e que satisfazem às exigências de reprodução deste campesinato, (Idem, p. 

87).  



74 

 

 

Com a imposição da demarcação das terras, estas foram repartidas em terras 

de ausentes, que garantiam aos parentes que migraram o direito à posse da terra caso 

retornassem. Estas terras serviam também à apropriação comum dos recursos naturais 

enquanto não fossem demarcadas pelos ausentes no seu retorno. Foram também 

repartidas em terras de conjunto, quando há a união das terras em uma gleba comum 

por um grupo de famílias para terem acesso maior aos recursos naturais nas áreas não 

utilizadas pela agricultura. E, finalmente, em terras de padroeiro, que são as terras 

doadas por uma família a São Pedro. Neste caso, o santo era “apossado e tratado 

como pessoa moral”, e nelas instalavam-se famílias que demarcavam sua posse por 

meio da implantação da roça, ou seja, do trabalho investido nela.  

Com relação aos direitos de herança instituídos pelo código civil, neste estudo a 

migração é apontada também como forma de impedir a fragmentação da terra – os 

pais tendem a ceder os seus direitos a alguns membros do grupo familiar. Os códigos 

locais exprimem 

a realização prática de categorias culturais num contexto histórico 
específico, como vimos ocorrer após a divisão, separação e 
demarcação da antiga fazenda, quando a ética subjacente à terra de 
comum passa a ser expressa através das novas categorias: terra de 
conjunto, terra de ausente e terra de santo, continuando a respeitar 
antigas orientações econômicas, sociais e simbólicas que, estando 
inscritas nos sujeitos, através de uma memória de ação (de práticas), 
asseguram a “presença ativa de experiências passadas que, *...+ 
tendem mais seguramente que todas as regras formais e as normas 
explícitas, a garantir a conformidade das práticas e sua constância 
através do tempo” (Bourdieu, 1990: 91). (Apud GODÓI, 1999, p. 149-
150). 

Em outras palavras, para a autora os camponeses formularam regras locais de 

acesso à terra, e neste processo eles “jogavam” com as regras do código civil ao 

ignorarem a obrigação de inventariar e de dividi-la entre os herdeiros, impedindo o 

seu parcelamento, preservando a integridade territorial do patrimônio, além de 

elaborarem novas categorias de acesso que permitiram a continuidade da posse da 

terra sobre os novos contornos expressos por este conjunto de leis. 

Nos estudos realizados por Doris Rinaldi Meyer (1979) em uma área de antigo 

engenho na Mata Sul de Pernambuco, os camponeses garantiram a existência e 



75 

 

 

continuidade de seu modo de vida através da sua instalação em “terra de santo” 

doada por um ex-proprietário dentro de suas posses. As “terras de santo” são áreas 

consideradas como terras livres para o camponês - fato que se verifica em várias 

partes do país - que dela se apossa para construírem seus espaços de vida e trabalho.  

A especificidade do caso estudado pela autora está na localidade em que se 

encontra o pequeno povoado que se formou na terra doada, depois transformada em 

vila. Este se encontra dentro dos limites da propriedade. Com isso, as relações entre 

proprietário e moradores ocorrem em termos de troca tradicional de favores na qual 

o proprietário faz concessões de terra, água, lenha e frutas, 
concessões essas que implicam num tipo de reciprocidade em que o 
trabalho que os habitantes da vila realizam para ele é pensado em 
termos de ajuda. Se por um lado, o senhor de engenho precisa negar 
a existência da terra do santo – “Pedras é o arruado de meu 
engenho” – submetendo a vila como um todo, para extrair sobre-
trabalho (...). 

Por outro lado, o reconhecimento da existência do patrimônio deve 
necessariamente ocorrer em algum nível, possibilitando que o senhor 
de engenho acione um tipo de exploração “moderna” baseado numa 
reciprocidade “tradicional” onde a categoria ajuda tem um papel 
fundamental (MEYER, 1979, p. 67). 

Neste caso, caracteriza-se novamente a subordinação da população camponesa 

em relação ao proprietário da terra. A categoria trabalho especifica aquele realizado 

na lavoura do sítio camponês, o trabalho realizado para o proprietário das terras 

recebe a conotação de ajuda. 

Na área que circunda a Vila de Pedras, encontram-se vários conjuntos de sítios 

e alguns antigos engenhos (atualmente voltados para a produção de cana-de-açúcar). 

Estes sitiantes – sua formação remete à fragmentação dos engenhos – estabeleceram-

se na região a partir da década de 1920. A maior parte dos sitiantes da região vive, 

após três gerações de fragmentação via transmissão hereditária, em pequenas 

parcelas de terras. A partir deste fato, a autora aponta os mecanismos acionados por 

esta população para evitar o parcelamento excessivo de suas terras.  

As filhas mulheres, apesar de legalmente herdeiras, estão 
praticamente excluídas das heranças, isto se explicando pela 
marcada divisão dos papéis atribuídos a elementos masculinos e 



76 

 

 

femininos nesse tipo de organização social. Uma mulher não pode 
dirigir um sítio – isto só ocorre em casos muito especiais como o de 
viuvez prematura com os filhos ainda pequenos ou de invalidez do 
marido – este papel devendo ser desempenhado pelo marido, o 
chefe da família. Com o casamento, que se realiza preferencialmente 
entre os próprios agricultores, o noivo devendo ter uma situação 
econômica superior à da noiva ou pelo menos equivalente à desta, as 
moças deixam a propriedade paterna indo morar nas terras do noivo, 
próprias ou de seu pai (Idem, p. 94). 

Assim como ocorre em Herédia (1979), permanece a tendência de o pai 

designar seu sucessor, considerado aquele em quem ele mais confia, para permanecer 

na terra. Nesse caso, pode não ser o mais velho, uma vez que este pode já ter deixado 

a casa, abrindo espaço para que um irmão seja investido na condição de herdeiro. 

Geralmente não há divisão da terra, apenas legalmente. Na prática, os irmãos casados 

que moram no sítio e os solteiros compram as partes dos irmãos e permanecem na 

terra, ficando ela indivisível. 

Podemos perceber por meio dos estudos apontados a forma como se dá a 

sucessão do direito à terra camponesa, que esta segue uma lógica própria e interna e 

que expressa a dinâmica de elaboração dos códigos locais de sua transmissão.  

O entrelaçamento de dois códigos [legal e local] não é ali o resultado 
de um “passado” que insiste em coexistir com um presente e sim a 
evidência de que heranças camponesas podem forçar uma lógica 
própria ao mesmo tempo em que os códigos nacionais, pela história 
afora tentam impor – mais ou menos violentamente – suas próprias 
regras do jogo (MOURA, 1978, p. 89). 

Este entrelaçamento permite à família camponesa o proteger-se contra a 

minifundização, sendo a terra condição necessária de existência do seu modo de vida. 

Entre os mecanismos apontados, a migração é lembrada como um dos mais 

importantes. Uma forma também característica de se manter a integridade territorial 

do patrimônio é reparti-la entre os membros masculinos da família. Para que isto 

ocorra, nega-se à mulher o direito à herança. Têm direito à herança da terra os 

membros familiares que a cultivam, ou seja, que trabalham nela. E quem trabalha a 

terra é o homem, pois a mulher exerce o papel de colaboradora, sendo o seu trabalho 

compreendido como ajuda, mesmo que este seja efetuado na roça junto aos demais 

membros masculinos da família.  

 



77 

 

 

2.2- As hierarquias percebidas: o processo de aprendizagem e os nomes do 
(trabalho) 

Segundo Woortmann e Woortmann, entre os camponeses, “’governar’ é um 

processo ideológico: filhos, após certa idade, conhecem o processo de trabalho tanto 

quanto o pai, como o fazem também as mulheres” (1997, p. 13). Todavia, por mais que 

tenham o conhecimento pleno, os filhos homens só irão governar quando constituírem 

novos grupos familiares através do casamento, assim como também as filhas só irão 

poder gerenciar as tarefas domésticas neste processo. 

Queremos de outro lado mostrar que, ao trabalhar a terra, o 
camponês realiza outro trabalho: o da ideologia, que, juntamente 
com a produção de alimentos, produz categorias sociais, pois o 
processo de trabalho, além de ser um encadeamento de ações 
técnicas, é também um encadeamento de ações simbólicas, ou seja, 
um processo ritual. Além de produzir cultivos, o trabalho produz 
cultura, (Idem, p. 15). 

Na transmissão do saber-fazer, ideologicamente constroem-se os papeis sociais 

que cabe a cada um, homem e mulher, do grupo doméstico34. E este tem início na 

transmissão do conhecimento entre pais e filhos, pois o processo de aprendizagem 

que envolve o mundo camponês inicia-se muito cedo para estas populações. Nestas 

sociedades, os filhos e as filhas, ainda pequenos passam a exercer certas atividades 

que se tornam mais complexas a partir do fazer-aprender. Para ser um camponês – 

homem e mulher – muito deve ser ensinado sobre o processo de trabalho. Pais e mães 

realizam suas atividades auxiliados pelos filhos, de forma a que se assegure a sua 

aprendizagem e que estes possam ter, quando crescerem, o conjunto de saberes 

necessários sobre as formas de manejo do seu ambiente. Brandão (2009) aponta que 

esta convivência no trabalho compreende atos práticos e gestos simbólicos.  

Meyer (1979) mostra como este processo ocorre no distrito de Pedras, ao 

descrever as etapas de aprendizagem e de conquista da autonomia que se inicia com o 

cultivo individual de seu próprio roçado, o denominado “roçadinho”. 

                                                             
34

Herédia entende como grupo doméstico “o conjunto de indivíduos que vivem na mesma casa e 
possuem uma economia doméstica comum. O grupo doméstico é a unidade de residência e é dentro 
dele que tem lugar a reprodução física e, em grande parte, a reprodução social dos seus membros.” 
(1979, p. 37). 



78 

 

 

O roçadinho consiste na doação de uma “bolinha” de terra pelo pai aos filhos, 

sem distinção de sexo. Estes recebem uma “bolinha” de terra para cultivarem entre 10 

e 12 anos35. Neste primeiro período contam com ajuda do pai que os ensina a 

trabalhar. Quando atingem 13, 14 anos, passam a trabalhar os seus roçados individuais 

sozinhos e a se sustentarem de roupas e outros objetos que necessitam. O trabalho no 

roçadinho deve ser conciliado com o trabalho no roçado familiar, característica 

fundamental para terem seus roçados individuais. É um “processo de aprendizagem do 

trabalho agrícola”. (Idem, 1979, p. 108-109). 

Além de envolver o aprender-fazer, o roçadinho também se caracteriza como 

uma fonte de recursos em “momentos de precisão”, como os anos de colheita difícil, 

quando o pai se apropria da colheita do roçadinho. Contudo, esta apropriação tem o 

caráter de dívida. O pai que não consegue prover a família pode perder a autoridade, e 

por isso a necessidade de pagamento, mesmo que em menor valor, geralmente no 

próximo ano, após a colheita.  

Herédia descreve também a presença dos roçadinhos em Boa Vista, descritos 

como mecanismo através do qual os membros são socializados e, ao mesmo tempo, 

são elementos que acentuam o caráter da individualidade desses membros (1979, p. 

27). Em sua pesquisa, os roçadinhos são cultivados apenas pelos homens. Este 

mecanismo constitui-se como uma preparação para a vida adulta do camponês. Um 

processo que envolve a conquista da autonomia do filho até que ele se encontre 

pronto para formar a sua própria unidade doméstica, através do casamento. Em sua 

pesquisa, assim como na realizada por Meyer, o trabalho no roçadinho não exclui o 

trabalho na unidade de produção da família, o roçado. Os filhos devem trabalhar nas 

duas unidades, uma vez que o produto do roçadinho é apropriado individualmente, e o 

produto do roçado é direcionado pelo pai, mas apropriado pela unidade doméstica. 

                                                             
35

 A filha mulher, neste estudo, tem direito a cultivar o seu próprio roçadinho. Ao casar, a 
comercialização dos produtos no roçadinho da mãe garante a compra de produtos necessários aos 
filhos: roupas, sapatos, etc. Assim, a produção da mulher não tem caráter de abastecimento do núcleo 
familiar, mas de complementaridade em relação aos artigos necessários, mas não vitais, à reprodução 
da família.  



79 

 

 

No município de Diolândia, em Goiás, Brandão (1976) descreve a presença dos 

roçados individuais cultivados pelos filhos homens. Os filhos jovens, já capazes de 

“tocar a sua roça de arroz” passam a ter direito a um pedaço de terra, a produzir e a 

comercializar individualmente a sua colheita.  

Woortmann e Woortmann (1997) informam que a transmissão do saber para o 

trabalho envolve valores, tendo como base a construção de papéis. O pai é o detentor 

do saber que o investe de poder; é aquele que governa o trabalho e que, no processo 

de ensinar os filhos, estes se constituem também como “conhecedores plenos”. Este 

trabalho é revestido de um saber técnico e um saber mágico - as crenças religiosas, 

como benzer o pasto e o gado - e conhecer todas as esferas do trabalho na terra é o 

que forma o agricultor em um “conhecedor pleno”, investido de direito de exercer o 

governo sobre os demais membros da família.  

Através do trabalho no roçadinho os filhos preparam-se para serem, assim 

como o pai, “conhecedores plenos”, garantindo a reprodução dos novos grupos 

domésticos que irão formar. Além de representar o saber técnico, este processo 

envolve o saber simbólico que garante a permanência da hierarquia familiar, uma vez 

que apenas o “conhecedor pleno” governa a família. 

 

 

2.3 As esferas do trabalho (familiar): o papel da mulher e os nomes do trabalho  

Das diversas formas de relações estabelecidas nos territórios camponeses, as 

mulheres desenvolvem atividades que garantem a sobrevivência do núcleo familiar e 

da comunidade, com a organização e o trabalho voltados para a sua manutenção, 

estabelecendo relações de vínculo afetivo e de trabalho coletivo: nas atividades 

agrícolas, onde ganha destaque o trabalho masculino, a presença da mulher também 

ocorre, uma vez que em épocas de trabalho mais intenso, sua participação é 



80 

 

 

necessária. A complementaridade do papel e das atividades desempenhadas por 

ambos - homens e mulheres - é que possibilita a reprodução dessas populações36. 

Contudo, as obrigações impostas pelos códigos culturais que são vigentes nas 

pequenas comunidades rurais tornaram a mulher um ser quase invisível em 

determinadas situações sociais, cabendo-lhe na maioria das vezes apenas a visibilidade 

do trabalho doméstico e a ajuda nas lavouras da família, que compreende pequena 

parte do conjunto das suas atividades desenvolvidas no universo dessas populações, 

mascaradas como “trabalhos leves”, “ajuda” ou “complementares” para a 

coletividade.  

Magalhães e Prado (2006, p. 10) entendem que as mulheres camponesas 

enfrentam “condições opressivas advindas das relações desiguais de gênero que ainda 

prevalecem de maneira arraigada nos espaços de produção, de atuação política, na 

família”. Ultrapassando a compreensão da mulher camponesa apenas “como ajudante 

do marido, como doméstica ou ‘do lar’, ou como realizadora de um trabalho 

meramente complementar ao do marido na unidade familiar”, os autores interpretam 

a sua participação na construção de um conjunto de ações e valores que sustentam e 

baseiam as estratégias criadas na elaboração da identidade e do sentimento de 

pertença que identifica os sujeitos como integrantes de uma coletividade. 

Nas sociedades camponesas estudadas37, encontramos na categoria trabalho os 

mecanismos acionados por estas populações, como a que garante a organização 

interna dos papéis desempenhados por cada membro do grupo doméstico. O processo 

de trabalho pode ser visto como uma construção simbólica relativa à hierarquia 

familiar, Woortmann e Woortmann (1997) que garante ao homem o domínio nos 

processos decisórios do arranjo doméstico, remetendo à apreensão do homem como 

aquele que trabalha, e que por isto, o que tem condição de provedor e de chefe da 

família, portanto, o que governa. Além de um termo que exprime a ação humana 

                                                             
36

 Neste sentido, ver Paulilo (1987 e 2004) e Woortmann (1991). 
37

 Neste segundo capítulo realizo uma discussão mais abrangente enfocando os estudos realizados sobre 
as hierarquias existentes nas comunidades camponeses brasileiras de um modo geral. Retorno a esta 
discussão no quarto capítulo, em que busco compreender as relações de gênero existentes e as 
estratégias de reprodução social elaboradas pelos grupos camponeses na região nortemineira. 



81 

 

 

investida sobre alguma coisa para transformá-la, é também um signo que representa 

este modo de vida nas esferas das relações internas dos papéis desempenhados por 

cada um. É trabalho aquilo que se faz diretamente na terra; mais ainda, é considerado 

trabalho aquele realizado pelo homem e que sugere perigo no desbravamento da 

mata e nas relações com o desconhecido e com o mundo exterior ao território 

camponês. 

Em Moura (1978), os trabalhos femininos e masculinos separam-se 

radicalmente, sendo que os dois são denominados como tal. Porém, separa-se ao 

nomear trabalho pesado – realizado pelo homem – do trabalho leve – realizado pela 

mulher. É na compreensão da subcategoria “serviço pesado” que se encontra a razão 

da autoridade masculina. É pesado o trabalho realizado na roça, e é o trabalho na roça 

que dá condições de reprodução da vida, uma vez que é de lá que se retiram os 

alimentos necessários à alimentação da família e às transações comerciais necessárias.  

Apesar da preocupação em equiparar os dois como trabalho, feminino e 

masculino, o trabalho na casa realizado pela mulher é nomeado de “trabalho leve”, ou 

de “ajuda”, quando ela o realiza na roça, em relação ao trabalho masculino. Se quem 

desempenha o “trabalho pesado” é o homem, é nele que se encontra o poder de 

governo da vida do grupo doméstico. A ajuda da mulher na roça relaciona-se aos 

produtos que serão consumidos pela família, aqueles que têm como destino apenas o 

comércio serão realizados pelos homens – pai e filhos, pois “’negociar’ é atividade 

exclusivamente masculina” (MOURA, 1978, p. 21). 

(...) o fato de a mulher não “negociar”, que se refere, quase sempre 
ao fato de ela não participar de atividades comerciais, mostra apenas 
uma faceta das muitas atividades comerciais que lhe são vedadas; 
negociar beneficiamento de um produto (como o caso do arroz) e 
principalmente “negociar” a terra (Idem, 1978, p. 29). 

“Negociar” é atividade exclusivamente masculina, porque esta atividade 

pertence ao mundo de fora e o mundo de fora se encontra na esfera de domínio 

masculino, geralmente do chefe de família. As mulheres desenvolvem suas atividades 

sempre próximas às suas casas ou dentro delas. O quintal é sua área de atuação e ali 

ela vive sua parcela de autonomia (BRANDÃO, 1976). De outra forma, o quintal pode 



82 

 

 

ser compreendido também como um espaço que delimita o aprisionamento simbólico 

do ser feminino, uma vez que envolve códigos morais locais que constroem e 

delimitam as funções do grupo familiar através da divisão do trabalho e das relações 

hierárquicas estabelecidas por esta divisão. 

A área de atuação do trabalho masculino é a roça, espaço considerado um lugar 

perigoso para a mulher em certas etapas do trabalho, principalmente quando ele 

ainda não foi domesticado. O mato é definido como um espaço perigoso, portanto, 

proibido para a mulher, um espaço de fora em que o homem exercita seus saberes ao 

construir o roçado.  

Herédia depara-se também em sua pesquisa com esta distinção, e compreende 

que esta oposição [masculino-feminino] vai além de uma simples divisão de tarefas, 

expressando-se em outra oposição que é casa-roçado. Esta última é que define 

efetivamente as esferas do que é trabalho e do que não é (1979, p. 26). As esferas do 

trabalho se dividem em unidade de produção e unidade de consumo. A unidade de 

produção – o roçado – destaca-se por ser ela a provedora dos bens necessários à 

sobrevivência do grupo enquanto que a unidade de consumo – a casa, onde se 

processam os alimentos – subordina-se à unidade de produção porque dela depende. 

Nesta pesquisa as atividades desempenhadas pela mulher não são caracterizadas 

como trabalho, mas como ajuda. Quando se admite que a mulher “trabalha”, ela 

sempre o faz sobre o “cuidado” de um homem.  Quando há a necessidade de a mulher 

“tomar a direção” no trabalho no roçado (em caso de viúvas, doença ou ausência 

temporária do marido, por exemplo), esta é sempre assistida – o marido que se 

encontra impossibilitado ou o irmão mais velho irão “governar” o seu trabalho. A 

mulher jamais “dá a direção”; ela “está na direção” provisoriamente.  

Os estudos realizados por Doris Meyer na zona da Mata sul de Pernambuco, 

vão de encontro aos anteriormente mencionados por Moura e Herédia. Ajuda é o 

termo utilizado para designar as atividades realizadas pela mulher no roçado (plantar, 

semear, cobrir). Com relação aos trabalhos na unidade de consumo, estas tarefas são 

consideradas maneiras, em contraposição ao trabalho pesado, refletindo a oposição 

entre trabalho X ajuda (1979, p. 79). A mediação entre a unidade doméstica e o mundo 



83 

 

 

exterior é realizada pelo homem. Conseqüentemente, a comercialização dos produtos 

é, também aqui, uma atividade essencialmente masculina. 

Nos estudos realizados por Ellen Woortmann (1991) numa comunidade 

pesqueira nordestina, a autora mostra que a visibilidade do papel da mulher se 

destaca em função das atividades que ela exercia em relação aos anteriormente 

relatados. A mulher tinha um papel reconhecido por ela e seus parceiros devido à 

responsabilidade que lhe cabia de abastecer a casa de alimentos cultivados no roçado, 

de sua responsabilidade apenas.  

O homem, quando trabalhava na lavoura, estava prestando uma “ajuda” à 

mulher, porque a identidade do grupo está relacionada à pesca, portanto, ele 

trabalhava e trabalha quando estava/está no mar, pescando. O contrário do que 

ocorria nas comunidades camponesas de agricultores já relatadas, onde o trabalho da 

mulher no roçado é, na maioria das vezes, considerado “ajuda”.  

Formas diversas de se manter os papéis sociais e morais dos membros 

familiares que designam as funções de cada um/uma e que projeta a figura do chefe 

de família e de toda a estrutura familiar. Os nomes dos trabalhos nas sociedades 

camponesas relacionam-se às identidades incorporadas pelo grupo. Nas relações 

hierárquicas que as caracterizam, é trabalho aquele realizado [liderado] pelo homem, 

como demonstrado nos vários estudos relatados aqui. 

Porém, a perda dos espaços de trabalho feminino desestruturou toda a sua 

vida e a reposicionou perante o grupo. Neste caso, os espaços de trabalho eram 

distintos: o homem no mar e a mulher no roçado. Ao perderem as suas terras, as 

mulheres ficaram sem os seus espaços e passaram a praticar atividades que 

anteriormente eram consideradas complementares, como coletar algas na beira das 

praias ou pegar caranguejo.  

Com a perda de suas funções, elas se vêm simbolicamente desamparadas até 

mesmo da própria imagem que lhes identificavam como companheiras dos maridos; 

de pertencer e de ter um papel importante na comunidade pesqueira da qual faz 

parte: trabalhar no roçado e suprir a família de vitaminas e sais minerais, enquanto o 



84 

 

 

homem se encarregava de trazer do mar a proteína. Esta mudança estabeleceu novas 

configurações no grupo, o que era considerado uma parceria entre o casal no tempo 

das “terras soltas”, transformou-se em dependência da mulher em relação ao marido. 

Segundo a autora 

(...) A mulher, segundo sua própria percepção, e segundo aquela dos 
homens com quem falei, era considerada uma parceira do homem, 
mais do que alguém dependente do marido. Não obstante o discurso 
público centrado na pesca, essa relação complementar trazia consigo 
o reconhecimento da importância do trabalho feminino, e da própria 
mulher. Como agricultora, coletora ou artesã; como detentora de 
saberes fundamentais no universo cultural e social do grupo, ela era 
detentora de uma condição social que hoje se desagregou. Aquele 
tempo de antigamente era um tempo de fartura para a família como 
um todo, e era um tempo de respeito com relação à mulher, e essa 
fartura era possibilitada, na representação das mulheres, por seu 
trabalho agrícola (WOORTMANN, 1989, p. 6-7) 

Com o fim das “terras soltas”, ou terras de roçado, as relações familiares 

focadas na complementaridade das atividades produtivas se dissolveram. A mulher, 

sem função produtiva, perde a sua parcela de autonomia relativa38, e a intermediação 

do dinheiro agravou ainda mais a situação, pois a mulher agora depende do dinheiro 

do marido para comprar alimentos que antes ela produzia. O reconhecimento da 

importância do trabalho feminino já não existe. Em seu lugar, surge uma nova 

concepção masculina de que a mulher atual é preguiçosa, não gosta de trabalhar. 

Visão esta que se encontra já arraigada no imaginário do pescador, que procura, fora 

do seu meio social, mulheres para se casarem.  

Apesar de as mulheres terem reconhecido pela parcela masculina a 

importância da sua antiga função, dois pontos se destacam como superação da 

possibilidade de igualdade entre gêneros e de perda da autoridade masculina. 

O primeiro diz respeito a atividade feminina no roçado, esta era considerada 

complementar ao trabalho do homem, que trazia para a terra o pescado. Ou seja, o 

produto do trabalho de ambos era hierarquizado, sendo o da mulher de menor valor 

simbólico que o do homem.  

                                                             
38 As escolhas sobre o que, quando e como plantar eram realizadas pelas próprias mulheres, que 
conduziam todas as fazes da produção agrícola. 



85 

 

 

O segundo ponto diz respeito à própria forma como a comunidade se identifica: 

é uma comunidade “pesqueira”, mesmo que a agricultura fosse tão importante, e em 

certas épocas até mais, quanto a própria pesca. Todavia, a pesca era e é uma atividade 

praticada apenas pelos homens39, portanto, a comercialização do produto também.  

A última reflexão deste capítulo remete aos estudos realizados por Brandão 

(1999) sobre a divisão do trabalho camponês. Assim como assinalado por Woortmann 

(1989), Brandão compreende complementares as atividades desempenhadas por 

homens e mulheres. Este antropólogo afirma também que a compreensão das 

diferenças existentes nas divisões de tarefas envolvendo relações de gênero conduz a 

apreensão pelo pesquisador da organização camponesa nas esferas simbólicas 

construídas por meio do trabalho.  

O autor compreende que a divisão de tarefas entre homens e mulheres 

representa uma ordem prática e uma lógica simbólica que permeia o modo de vida 

camponês. O homem realiza o trabalho de desbravar a terra – exterminando a mata 

nativa, transformando o espaço natural – e o de prepará-la para que seja cultivada.  

Ao contrário, a mulher realiza um trabalho “duplamente fecundador” na terra. 

Primeiro, ao fecundá-la com as sementes. Segundo, ao colher seus frutos e prepará-los 

para o consumo familiar, garantindo por meio do alimento a reprodução da unidade 

doméstica – gerando o espaço social. A mulher, portanto, desempenha na terra o que 

representa na constituição do grupo familiar por meio da maternidade (fertilidade-

fecundação-cuidado). Esta análise conduz a apreensão de uma ordenação simbólica do 

espaço dada pela mulher no ato do trabalho – que ocorre após a execução do trabalho 

masculino de domínio-destruição – ao fertilizar a terra já preparada, para que ela 

fecunde abundância de frutos.  

De encontro aos estudos apontados por Brandão, Dayrell – acompanhado por 

Cordeiro – elabora uma reflexão em que aponta a mulher como a “provável” 

                                                             
39

 Segundo a autora, o trabalho da mulher estava embutido também nesse processo, porém, invisível. A 
mulher era convocada a ajudar a limpar o peixe, era ela que salgava o pescado, além de tecer as redes 
utilizadas pelos homens na pesca. Mas o homem se apropriava do produto como fruto de seu trabalho, 
e por isso, o realizador das transações comerciais. 



86 

 

 

responsável pelo surgimento da agricultura. Num tempo pretérito, quando a espécie 

humana deixa de viver da coleta e da caça e passa a cultivar a terra, é ela, responsável 

pela coleta de frutos, raízes e folhas, que acumula os conhecimentos necessários.  

O conhecimento acumulado sobre as plantas, através de uma 
cuidadosa observação da natureza, possibilitou o surgimento da 
agricultura, quem sabe pelas mulheres. Não é sem razão que, 
durante muito tempo, a mulher teve um papel especial na 
agricultura: era ela quem semeava. A fecundidade da mulher e das 
plantas se misturam na historia: a deusa da fecundidade, da fartura 
nas colheitas...(Cordeiro,s/d). (DAYRELL, 1998, p. 50). 

Para este autor, nas primeiras sociedades camponesas a fecundidade da terra é 

representada pelo feminino, uma vez que a mulher é a responsável pela reprodução 

da vida através da maternidade. Portanto, o ato de semear a terra implica a sua 

própria fecundidade natural.  

No universo camponês, as práticas cotidianas são permeadas por atos 

simbólicos, uma lógica que envolve as esferas do seu trabalho e da sua vida. São 

construções materiais e mentais que ultrapassam gerações, e se considerarmos a 

reflexão realizada por Dayrell, ultrapassam fronteiras numa lógica de reprodução 

camponesa imanente que constitui o grupo familiar e a comunidade: o homem 

exercendo suas atividades com aquele/aquilo que pode representar ameaça (no 

enfrentamento das águas profundas nas comunidades pesqueiras ou na floresta não 

domesticada pelos camponeses típicos). A mulher exercendo suas atividades voltadas 

para a reprodução do grupo familiar – semear, colher, produzir alimentos, procriar, 

cuidar. 

Como já mencionado, toda uma ordem prática e uma lógica simbólica envolve 

este modo de vida. Portanto, a perda das funções distribuídas internamente entre 

homens e mulheres, ou a sua transformação, representam mudanças que remetem à 

um modo imanente dos papeis desempenhados por cada elemento do grupo familiar.  

Entre os estudos consultados para a elaboração deste capítulo, a pesquisa 

realizada por Woortmann (1989) foi a que mais se aproximou da pesquisa em foco, 

uma comunidade que se encontra em transformação e a mulher perde a sua função no 



87 

 

 

espaço de trabalho que realizava junto ao parceiro. Este é um fato que retrata as 

mudanças que ocorrem em grande parte das populações camponesas na atualidade, e, 

provavelmente, na maioria das que foram estudadas por outros pesquisadores e 

citadas neste capítulo.  

Devido à perda de seus territórios com o “fim das terras soltas”, ou às 

condições ambientais desfavoráveis em conseqüência das atividades humanas40, essas 

populações perdem as condições de permanecerem reproduzindo-se como 

camponeses tradicionais. Em conseqüência, inicia-se o processo migratório, 

esvaziando as comunidades de jovens que poderiam dar continuidade à atividade 

agrícola. Em algumas comunidades, as mulheres se vêm sem condições de realizarem 

as suas atividades “duplamente fecundadoras”, e com isso, o significado dado a elas. 

Novas formas de se viver e se interpretar o cotidiano instalam-se e 

ressignificam os papéis desempenhados pela mulher na comunidade. As condições de 

adaptação interna desses grupos, as formas como se acomodam social e culturalmente 

nesse movimento de transformação é que irá acentuar ou atenuar as formas como a 

campesinidade é vivenciada pela população camponesa.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
40 Atividades que geram a exaustão do solo ou a diminuição da disponibilidade da água, devido ao 
desmatamento ou ao manejo inadequado do solo, por exemplo. 



88 

 

 

 

 

 

 

SEGUNDA PARTE: TRAVESSIAS FEMININAS NO 

SERTÃO NORTEMINEIRO 

 

 

SEGUNDAS PALAVRAS  

 

CAPÍTULO 3 

Os nomes que nomeiam um modo de vida: origem e 
resistência do campesinato no Sertão Norte de Minas 

Gerais 
 

 

CAPÍTULO 4 

A mulher camponesa nortemineira: entre sertões 

 

 

 



89 

 

 

Segundas Palavras 
 

“Criei e casei em Itacambira né, depois no espaço de 13 anos, pai mudou 
pro ‘sertão seco’ e depois eu casei, morei lá depois voltei pra Gameleira 
depois de um tempo. (...). Lá em Itacambira era brejo né, muita água, 
plantava arroz, aqui já tira a água é do poço. Tem mais é mandioca, tem 
cana-de-açúcar, tem uma hortinha. 

(Dona Mariinha – outubro de 2011) 

 
 
  

Travessia! 

Esta foi a palavra – ou o signo, como diriam os roseanos41 – que mais se 

adequou ao que quero expressar aqui, naquilo que esta parte representa no conjunto 

desta tese. Como já foi mencionado na introdução, nesta segunda parte realizo uma 

ligação entre a primeira parte teórica e a terceira, em que utilizo métodos etnográficos 

de pesquisa. Na primeira parte quem fala é o “outro”, ou seja, são pesquisadores que 

representam no conjunto de suas obras o período mais fecundo dos estudos sobre 

campesinato no Brasil. Na terceira, ao contrário, a minha interpretação sobre os 

sujeitos da pesquisa é internamente vivenciada para ser elaborada através das 

palavras escritas que compõem o texto. É uma construção individual, apesar dos 

diálogos estabelecidos com as pesquisadoras e os pesquisadores que me 

acompanham, porque é o “meu olhar” sobre o outro. Ou, melhor ainda, sobre a outra. 

Encontro-me, portanto, em uma zona de fronteira nesta segunda parte. Nela, 

discuto a origem e as formas como se organiza e se reproduz o campesinato no Norte 

de Minas Gerais (terceiro capítulo), enfocando a seguir o feminino camponês (quarto 

capítulo). Aqui sou a interlocutora, ao mesmo tempo em que dou voz a pesquisadores 

e pesquisadoras que me auxiliam na compreensão dos processos sociais que 

ocorreram no espaço rural nortemineiro.  

As autoras e os autores que me acompanham são preferencialmente 

pesquisadoras e pesquisadores nortemineiros que discutem campesinato neste 

                                                             
41 Leitores e estudiosos da obra literária de João Guimarães Rosa. 



90 

 

 

espaço, sem distinção da categoria adotada ao nomeá-lo – povos, populações, 

comunidades tradicionais, com suas várias subdivisões42, ou agricultores familiares.  

Sobre agricultura familiar, neste trabalho concordo com o geógrafo Paulo 

Nierderle, quando afirma que a análise sobre distinções entre as categorias 

campesinato e agricultura familiar existem no plano político, visto que envolvem 

atores e grupos com projetos e interesses distintos. Este autor lembra, ainda, que na 

análise das formas sociais de produção esta contraposição perde totalmente o sentido 

(2009, p. 22), visto que convergem as relações sociais de produção que envolvem o 

grupo familiar43. 

Nesta trajetória de compreensão do campesinato no Norte de Minas, 

destacam-se os diálogos realizados com João Batista de Almeida Costa e Carlos Alberto 

Dayrell, autores que me acompanham mais de perto. Permeando a discussão do 

terceiro capítulo, conceitos e categorias são definidos, e através deles construo 

diálogos entre pesquisadores nortemineiros e outros pesquisadores que conceituam 

as categorias utilizadas; entre eles os geógrafos Rogério Haesbaert e Maria Geralda de 

Almeida, além do antropólogo Paul Litlle, são os que mais se fizeram presentes no 

texto.  

É importante ressaltar que realizo uma abordagem sobre o povoamento 

camponês no Norte de Minas de forma abreviada, em um “vôo rasante”, sem definir 

as áreas em que cada população se instalou e os processos socioambientais 

relacionados às suas histórias de vida. Este não é o meu foco nesta tese. Aqui se 

encontra uma síntese deste povoamento, e não sua manifestação em todo o território 

nortemineiro. Abordagens mais completas foram realizadas de forma brilhante por 

Elisa Cotta Araújo (2009) e por Mônica Nogueira (2009). 

Como a minha intenção neste capítulo foi a de introduzir um tema: o 

povoamento do Norte de Minas por populações camponesas, nele não há um foco 

                                                             
42

 Como veredeiros, quilombolas, vazanteiros, geraizeiros e outros nomes que os identificam ao 
território que ocupam ou ao processo de luta que os originaram. 
43Sobre as diferenças conceituais e políticas existentes entre os termos campesinato e agricultura 
familiar, foi realizada uma pequena abordagem no primeiro capítulo desta tese.  



91 

 

 

sobre a mulher e seu papel no povoamento da região. Deixo para abordar esta 

discussão junto principalmente às mulheres pesquisadoras, no quarto capítulo. 

Prolongo mais na descrição sobre os caminhos percorridos na produção do 

terceiro capítulo, devido à necessidade de desvendar, através dele, caminhos teóricos 

trilhados, diálogos e interpretações realizadas nas demais partes que compõem este 

trabalho. Assim, este capítulo foi dividido em três partes. Na primeira, discuto a origem 

do campesinato e a forma como ele se desenvolveu na região nortemineira. Nesta 

parte inicio a discussão acompanhada das realizadas por Costa (1997), que aponta, 

além dos povos indígenas pré-existentes, os grandes fazendeiros e os núcleos 

camponeses como aqueles que deram início ao povoamento nortemineiro. Inicio esta 

discussão a partir deste autor porque a sua obra se divide entre antes e depois de 

1998, quando delimito como marco teórico para compreender as populações 

camponesas do Norte de Minas, os estudos realizados por Carlos Alberto Dayrell 

expostos em sua dissertação de mestrado. Este autor dá nome a estas populações 

camponesas – um resgate de suas próprias identidades territoriais – discutindo a 

categoria populações tradicionais44.  

O estudo realizado por Dayrell (1998) influenciou as reflexões dos demais 

pesquisadores da região. Como relata o autor, estas reflexões foram realizadas 

através, também, das discussões estabelecidas entre ele e Costa, seu tutor durante o 

mestrado, e pessoa a quem recorreu nas discussões sobre campesinato no Norte de 

Minas. 

Exponho, portanto, uma interpretação sobre as categorias comunidades, 

populações ou povos tradicionais, devido à importância dada a esta discussão na 

compreensão do camponês nortemineiro nos estudos realizados recentemente. 

Através desta discussão a categoria “território” se torna importante, uma vez que a 

interpretação sobre populações tradicionais vincula um povo ao território que habita.  

Na segunda parte deste capítulo discuto as transformações por que passaram 

as populações rurais desta região, a partir de novas dinâmicas capitalistas que ali se 
                                                             
44 No primeiro capítulo, discuto esta categoria na sua apreensão política. Aqui, abordo as formas de sua 
compreensão no Norte de Minas. 



92 

 

 

instalaram. Esta análise foi necessária devido às alterações que as atividades 

capitalistas incorporadas neste espaço acarretaram ao modo de vida camponês. 

Relacionam-se à chegada da “modernidade”, traduzida em políticas públicas que 

visaram o desenvolvimento da região através da implantação de projetos de 

monoculturas e de carvoejamento para abastecer as siderúrgicas dos parques 

industriais do Sudeste. 

Acompanhando esta trajetória, exponho e exemplifico as transformações 

ocorridas em duas comunidades. A primeira, comunidade Capão Celado, através de 

um estudo realizado na minha pesquisa de mestrado (Gama, 2006). A segunda, a 

comunidade Barra do Pacuí, fruto da pesquisa realizada durante o desenvolvimento do 

projeto Opará 45 . As duas comunidades mencionadas são, portanto, sínteses de 

trabalhos já realizados. Trabalhos que se tornaram fontes de informação sobre as 

transformações ocorridas e as lutas travadas por estas populações para 

permanecerem reproduzindo o seu modo de vida camponês. 

Ao contrário do primeiro estudo, ao pesquisar a comunidade Barra do Pacuí 

meu interesse já estava voltado para as dinâmicas femininas nos processos sociais em 

movimento. As formas como a mulher camponesa se “apresenta” e se “representa” na 

comunidade. Esta abordagem no final do terceiro capítulo é, portanto, um marco da 

transição do momento em que adentro no universo feminino, no próximo capítulo. 

Nesta pesquisa o meu olhar passou a focar o feminino camponês e representou um 

novo percurso. Foi também uma travessia!  

Na terceira e última parte do terceiro capítulo, realizo uma abordagem sobre as 

formas de resistência que se instalam atualmente diante das transformações ocorridas 

no território camponês no espaço nortemineiro. São lutas travadas por essas 

populações em parceria com instituições civis que buscam assegurar seus direitos 

sobre os territórios ancestrais. São movimentos que os visibilizam politicamente, ao 

mesmo tempo em que os fortalecem internamente pela compreensão de seus direitos 

                                                             
45 As informações sobre o desenvolvimento desta pesquisa e sobre o relatório científico elaborado 
(disponível na página do grupo de pesquisa Opará) encontram-se na introdução desta tese.  



93 

 

 

e de suas especificidades locais, como formas de se auto afirmarem como populações 

camponesas.  

A partir das reflexões realizadas nesta última parte do capítulo, um outro 

objetivo surgiu com força nesta pesquisa, compreender as diferenças existentes nos 

territórios camponeses nortemineiros: o das populações que lutam para garantir a 

posse legal de suas terras, são os posseiros e os agregados ou seus descendentes e o 

território das populações que têm a titulação de suas terras, são os herdeiros 

(NOGUEIRA, 2009). Há uma contradição muito grande nos dois, uma vez que se 

fortalece e se visibiliza politicamente mais o primeiro que o segundo grupo, em 

conseqüência do amparo dado por instituições não governamentais. Esta reflexão se 

tornou importante devido às transformações em curso que ocorrem na Gameleira, 

comunidade que tem a posse legal de seu território.  

É importante ressaltar aqui a minha preferência por permanecer tratando o 

campesinato como “campesinato”, não adotando uma de suas categorias expostas 

neste capítulo. Abordo os moradores da comunidade Gameleira como lavradores 

camponeses ou criadores-lavradores na atualidade, e não como geraizeiros, o que 

também são.  Esta categoria permanece atual na compreensão desta comunidade, 

principalmente, devido à importância que alcançou a categoria “campesinidade”, uma 

vez que os processos sociais em movimento na Gameleira levaram esta população a 

interromper em boa parte as práticas agrícolas. Porém, seus moradores não deixaram 

de se organizar enquanto grupo que mantém características camponesas presentes no 

trabalho, nas festas, nas relações de solidariedade e na visão de mundo que permeia 

este modo de vida.  

Há também um fator relevante para a minha escolha. Ao contrário de outras 

comunidades do Norte de Minas, a população da Gameleira identifica-se como 

lavradora. Contudo, isto não quer dizer que não tenham uma identidade relacionada 

ao meio físico em que vivem, como mostram seus relatos expostos na terceira parte. 

Mas isto não é percebido pela população local como um fator identitário que os 

contrapõem às demais sociedades camponesas. 



94 

 

 

No quarto capítulo, delimito preferencialmente as pesquisadoras nortemineiras 

como as interlocutoras com que estabeleço os meus diálogos. São elas que me 

acompanham na compreensão da mulher camponesa nortemineira; os seus lugares e 

as formas como construíram e interpretam a sua trajetória de vida.  

Divido este capítulo em estudos realizados no “sertão seco” e no “sertão 

molhado”. Esta divisão foi realizada pelos pesquisadores no desenvolvimento da 

pesquisa Opará, e representa as diferenças existentes nos dois modos de organização 

camponesa46. Além disso, compreendo, também, que “sertão seco” é um termo 

comum à população da Gameleira, como ficou registrado na fala da Dona Mariinha, 

citada no início desta introdução. Ou seja, para esta população há também uma 

divisão simbólica dos espaços relacionados ao recurso água. Além da terra, é a 

disponibilidade da água o fator que lhes proporcionam as condições para produzirem 

ou não certos tipos de cultivos ou de ser ou não um lavrador-pescador. Um saber 

tradicional que adapta a planta ao solo, e não o solo à planta, como ocorre nos 

plantios agroindustriais.  

As diferenças ambientais existentes nos dois espaços refletem as formas como 

essas populações manejam os recursos disponíveis para alcançar autonomia na esfera 

econômica. Portanto, nesta parte da minha pesquisa também foi realizada uma 

discussão sobre as formas elaboradas pelas populações camponesas nortemineiras nas 

esferas econômicas que envolvem as suas vidas. Esta discussão se encontra neste 

capítulo porque é principalmente pelo trabalho que exercem que essas populações 

forjam suas identidades. E é principalmente através do trabalho – ou do nome dado a 

ele – que as hierarquias são construídas. Diante disso, as diferentes estratégias 

econômicas são elaboradas de formas distintas nos “dois sertões”, entre lavrador e 

lavrador-pescador, e isso se reflete nas formas como são construídas essas hierarquias, 

assim como a sua densidade nos espaços estudados. 

Por último, devo explicar que neste capítulo busco compreender também as 

formas como a mulher é vista e representada pelos autores que me acompanham ao 

longo dele. Foco a minha investigação nas formas como – diante das mudanças 

                                                             
46 Como relatado na introdução desta tese.  



95 

 

 

existentes no universo camponês e acadêmico – as pesquisadoras e os pesquisadores a 

expressam ou não, e a interpretam. Neste caso, os pesquisadores homens são aqui 

utilizados como um contraponto, visto que o universo feminino é tema principalmente 

do feminino pesquisador. Ou seja, busco compreender a dimensão que alcança a 

visibilidade da mulher camponesa nortemineira indistintamente, tanto por mulheres 

quanto por homens pesquisadores.  

Portanto, após a reflexão do terceiro capítulo sobre a constituição do 

campesinato no Norte de Minas, em que as populações camponesas são nomeadas 

como “gentes sertanejas”, divido o quarto capítulo em estudos realizados no “sertão 

seco” e no “sertão molhado”. Maneira encontrada para a compreensão das formas 

como se expressa o feminino camponês nos diferentes espaços. 

Travessia... 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 

 

 

3- OS NOMES QUE NOMEIAM UM MODO DE VIDA: ORIGEM E 
RESISTÊNCIA DO CAMPESINATO NO SERTÃO NORTE DE MINAS GERAIS 
 

Assim como possuímos as nossas histórias de vidas, possuímos 
também as nossas geografias. Os lugares, em seus modos de vidas, 

revelam muito de nós mesmos.  
Joycelaine Oliveira 

A região Norte de Minas Gerias estende-se por uma área territorial de 

128.454,108 km2. Possui uma população de 1.576.454 habitantes distribuída em 

oitenta e nove municípios, de acordo com os dados do Instituto Brasileiro de Geografia 

e Estatística (IBGE, 2006). Segundo Dayrell (1998), o bioma predominante da região é o 

cerrado, com a presença de faixas de transição entre a vegetação de cerrados e as 

formações da caatinga. Esses dois tipos de vegetação se entrelaçam formando 

complexos ecossistemas de transição, com a presença das matas secas ou florestas 

caducifólias.  

Neste capítulo, enfoco o espaço rural desta região para compreender a origem 

do campesinato no Norte de Minas Gerais e os processos de territorialidade das 

comunidades que o habitam. A história do sertão nortemineiro vincula-se à sua 

apropriação por grupos diferenciados que forjaram identidades que os vinculam ao 

meio físico em que se encontram. São, portanto, possuidores de conhecimentos 

tradicionais de práticas que envolvem o manejo dos ambientes de cerrados, caatingas 

e as faixas de transição em que está inserido. 

Nos estudos realizados para a produção deste capítulo, compreendi que o 

movimento por que passaram e passam essas populações refletem as formas como 

elas são tratadas e nomeadas ao longo do tempo pelos pesquisadores que as 

estudaram e estudam. São maneiras encontradas de identificá-las como populações 

tradicionais, compreendendo que nesta ressignificação, as reivindicações sociais e 

políticas por direitos a conquistar são reforçadas. Assim, os pesquisadores dão voz ao 

camponês nas lutas que enfrenta para garantir a permanência de seu modo de vida. 

 Lutas estas que se fizeram necessárias devido a lógica de mercado instalada, 

que acarretou a expropriação ou o cercamento dos territórios de vida dessas 



97 

 

 

populações. As populações camponesas passaram a perder os seus espaços de vida e 

trabalho e, conseqüentemente, um processo cruel de esvaziamento do campo se 

iniciou. Neste estudo, Capão Celado e Barra do Pacuí ilustram este processo e a 

desarticulação do modo de vida das populações camponesas do sertão nortemineiro. 

 

3.1 Origem do Campesinato no Sertão Norte de Minas Gerais  

O termo sertão definia, no tempo colonial, a fronteira entre o conhecido e 

habitado - o litoral - e o desconhecido - o interior desabitado e inóspito.  Atualmente, o 

eco desta definição colonial é refletido pelas políticas públicas que visam desenvolvê-la 

introduzindo na região megaprojetos que não traduzem ou abarcam as especificidades 

locais. Assim, criam-se ilhas de desenvolvimento de acordo com os parâmetros 

estatais, rodeadas por populações rurais expropriadas ou encurraladas no processo de 

instalação principalmente das monoculturas e das silviculturas de eucalipto47. 

Moraes, citado por Almeida (2008, p. 52), defende que o sertão é uma 

realidade simbólica, um discurso valorativo que qualifica os lugares.  No imaginário 

social brasileiro, este termo remete a múltiplos significados e ressignificações 

construídos e desconstruídos ao longo da história do país, representações edificadas 

tanto pelas oligarquias dominantes, como pelos estudos acadêmicos e ficcionais.  

Donald Pierson48, Auguste de Saint-Hilaire, Debret, Euclides da Cunha, Sergio 

Buarque de Holanda e João Guimarães Rosa são alguns nomes de viajantes, 

pesquisadores e escritores que contribuíram para a construção do signo sertão, 

remetendo o imaginário à idéia de vários sertões, representação que vincula este 

espaço à abstração de sua delimitação física e conceituação precisa. "Sendo um Estado 

maior do que os estados que, em parte, forma - Minas Gerais, Goiás e Bahia – ele é um 

                                                             
47 Parte desta discussão encontra-se no artigo de minha autoria denominado “Territorialidades 
Sertanejas: Permanências e transformações no espaço rural norte mineiro” que compõe um capítulo do 
livro Cerrado, Geais, Sertão: Comunidades tradicionais no sertão roseano. COSTA e OLIVEIRA (Orgs.), 
2012, p. 129-143. 
48 Alguns autores, como o primeiro citado acima, realizaram as suas pesquisas financiadas pelo Estado, o 
que comprova que estas duas vertentes se imbricam na construção do signo sertão.  



98 

 

 

estado-do-ser dos homens" (BRANDÃO, 1998, p. 107). Neste trabalho delimito 

geograficamente o sertão à região nortemineira. 

A Geógrafa Maria Geralda Almeida (2008) aponta a constituição da 

representação ficcional da sociedade sertaneja por Guimarães Rosa, no romance 

Grande Sertão: Veredas, que, além de dar visibilidade aos excluídos da história 

econômica do país (BOLLE, 2000), põe à mostra a sua representação alicerçada nos 

grandes fazendeiros criadores de gado e vaqueiros submissos a eles. 

Distanciando-se da visão das classes dominantes do país, esta geógrafa vincula 

o espaço sertão à uma dinâmica social pujante, portadora de uma cultura forjada na 

história pelas distâncias, pela solidariedade e pela força. No sertão de Guimarães Rosa 

este é o local em que habitam os grandes fazendeiros criadores de gado, sempre 

rodeados pelos vaqueiros e seus agregados - estes dois também podendo personificar 

os jagunços - além dos pequenos agricultores rurais negros e brancos despossuídos 

que mantinham relações próximas e de subordinação com os fazendeiros.  No dizer de 

Galvão (2000, p. 36), são a “plebe rural, sem laços, sem raízes, desde então sem terra, 

como agora”.  

Em Grande Sertão: Veredas, Guimarães Rosa aponta o sertão como um espaço 

que forja uma cultura sertaneja resultante desse conjunto de atores, definida por 

Costa (1997) como o resultado do imbricamento entre fazendeiros-coronéis, 

camponeses e mineradores, novos atores que chegaram a partir do início do século 

XIX. 

Costa assinala que a distância do centro econômico do país foi a causa da 

independência da região, definida por sua auto-suficiência, ou “todo econômico”, com 

a produção voltada para o consumo interno e para o abastececimento de alimentos e 

animais das áreas externas à região49.  

                                                             
49Delimito a obra de Costa em dois ciclos, o 1º. ele descreve a cultura sertaneja tendo como seu cerne 
fazendeiros, camponeses, escravos e forros e mineradores, este se estende até 1997.  O 2º. ciclo, que 
coincide com o marco teórico já mencionado dos estudos realizados por Dayrell, o autor passa a abordar 
as identidades sertanejas, as populações tradicionais vinculadas ao ambiente, entre eles caatingueiros, 
cerradeiros e geralistas ou geraizeiros.   



99 

 

 

De encontro aos estudos realizados por Costa, Nogueira relata que as fazendas 

eram unidades econômicas autárquicas, nelas se produzia quase tudo necessário ao 

consumo interno. “Da cana se fazia a rapadura e, do algodãozinho trigueiro, fiado nas 

rocas e tecido nos velhos teares de pau, a vestimenta. Do criatório de suínos: carne e 

banha”. Os produtos necessários não produzidos no interior das fazendas se limitavam 

ao sal, ao metal utilizado na produção de ferramentas e a pólvora, que eram 

comprados fora dos seus domínios (2009, p, 48).  

No quadro a seguir, encontra-se uma síntese das relações estabelecidas entre 

fazendeiros e camponeses.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sobre esta organização estabelecida no espaço rural nortemineiro, Dayrell 

(1998)  relata que foi assim que surgiu a presença do “coronel”, configurado como 

Ocupação e povoamento do território nortemineiro 
Grandes fazendas para o criatório de gado 

Montes Claros Rio Pardo de Minas 

Criatório de gado 

Sustentação das zonas mineradoras: 
Vila de Ouro Preto, Diamantina e Sabará 

Januária 

Atividades 

Agricultura camponesa Mineração 

“todo econômico” (auto-suficiência) 

ESQUEMA 2: Ocupação e povoamento do território nortemineiro. 
FONTE: CUNHA, 2010. Baseado em COSTA (1997). 

Núcleos camponeses 
Produção coletiva, utilização 

das chapadas e criação de 
gado “na solta”. 

Grandes fazendas 
Mão-de-obra escrava e liberta, 

atividades com caráter mercantil 
para as zonas mineradoras. 



100 

 

 

aquele que estabelece relações políticas e dialoga com o Estado, representando-o 

neste espaço. A estrutura fundiária foi organizada para que a concentração de terras e 

o poder político ficassem centrados nas mãos do coronel. As gentes sertanejas, ou 

núcleos camponeses, instalavam-se nas proximidades, ou dentro da propriedade do 

coronel. Subjugados pelo poder personificado pelo coronel, eram eles que 

desempenhavam o importante papel de abastecer as fazendas de alimentos.  

Ao interpretar o tema aqui abordado, Jeane Corrêa (2008) acompanhada de 

Neves e Costa, compreende que alianças eram firmadas entre coronel e camponeses 

moradores “na fazenda”. 

É relevante destacar que estas categorias de trabalhadores se 
diferenciavam quanto à posição que ocupavam na fazenda. De 
acordo com Neves (1998) os arrendatários eram usuários da terra 
alheia pagando por isso ao fazendeiro com parte da produção ou em 
espécie. Os camaradas eram trabalhadores assalariados da fazenda, 
enquanto os posseiros eram usuários de terras improdutivas ou 
devolutas. Existiam ainda com a aceitação do fazendeiro os 
agregados que se dedicavam a pequenas lavouras, onde uma parte 
destinava-se ao dono da terra como pagamento pelo uso da mesma. 
Brandão (1995) cita ainda uma outra categoria de trabalhador 
dependente da terra alheia, são os meeiros que desenvolvem 
pequenas lavouras onde a metade da produção é entregue ao dono 
da terra como forma de pagamento. Deste modo temos uma 
pirâmide social – o coronel, em seu topo e seus agregados, vizinhos e 
compadres – a sua base (Costa, 1997. Apud CORRÊA, 2008, p. 22). 

Carmen Andriolli descortina um outro arranjo que existia nos gerais referente à 

posição de destaque do vaqueiro, que personificava a lealdade com o patrão e o 

cuidado do “bem mais precioso da fazenda àquela época – o gado”. A autora afirma 

que este trabalho acarretava a ascensão do vaqueiro à proprietário, pois parte do 

rebanho lhe era dado em pagamento ao trabalho especializado. Ao final, ele se 

tornava, também, um possuidor de rebanho, e muitos chegavam a comprar suas 

próprias terras para criar seu gado (ANDRIOLLI, 2011, p. 100).  

Existiam, portanto, arranjos internos e hierárquicos relacionados às formas de 

acesso à terra dentro da área delimitada pelo coronel como de sua posse. Formas 

diversas de se explorar os pequenos agricultores através das alianças firmadas. E 

formas de beneficiar os agregados vaqueiros, que garantiam-lhe a manutenção da 



101 

 

 

reprodução econômica de suas fazendas. Porém, todas as relações estabelecidas entre 

fazendeiros e seus subordinados eram baseadas no que ficou conhecido por relações 

de compadrio, sendo esta uma outra forma de estabelecer alianças, coroando a 

primeira. Esta aliança era estabelecida através do batismo dos filhos camponeses pelo 

coronel, que desta forma, garantia sua liderança perante o grupo camponês. Zanone 

Neves  compreende que estas alianças eram legitimadas  pela Igreja Católica: “o 

compadrio era uma relação de parentesco de natureza espiritual que envolvia direitos 

e obrigações de parte a parte” (1998, p.136). 

Este era o pilar de sustentação da estrutura fundiária nortemineira  que gerou o 

“todo econômico” discutido por Costa. A grande fazenda tinha suas atividades 

produtivas voltadas para o abastecimento de alimentos cultivados e de animais de 

carga (equinos e bovinos). Estes eram direcionados primeiramente para as plantations 

nordestinas e com o seu declínio, para as zonas mineradoras de Minas Geraias. Em 

muitas delas, tanto os índios quanto os negros, anterior à abolição da escravatura, 

tornaram-se agregados dos fazendeiros, proporcionando a mão-de-obra necessária a 

estas atividades ((DAYRELL, 1998, p. 70). Entre camponeses e grandes fazendeiros 

havia, portanto, relações de interdependência 50 reforçadas pelas alianças morais 

firmadas. Neste arranjo, o grande proprietário necessitava dos produtos cultivados e 

do trabalho esporádico (e gratuito) realizados pelos camponeses. Eram, na realidade, 

relações de trocas desiguais. 

De acordo com Costa (1997) o “todo econômico” ocorria também entre núcleos 

camponeses distantes das grandes fazendas. Estes grupos estabeleciam relações entre 

núcleos, e garantiam a sobrevivência através das relações estabelecidas entre eles e os 

grupos vizinhos.  

Também os núcleos camponeses espalhados por todo o sertão 
constituíam-se, cada um, um todo econômico, baseados 
fundamentalmente na agricultura diversificada e na utilização 
coletiva das chapadas para complementação alimentar e criação de 
gado na “solta”. A integração das diversas famílias camponesas 
encontrava-se baseada nas relações de parentesco, vizinhança e 

                                                             
50Dayrell cita em seu texto, as relações de interdependência que se firmaram entre garimpeiros, 
fazendeiros e camponeses. Neste trabalho, porém, não abordo os processos sociais relacionados à 
presença do garimpeiro.  



102 

 

 

compadrio, pois vinculavam e aproximavam os habitantes de cada 
núcleo camponês (COSTA, 1996, p.3). 

Martins51, concordando com Costa, compreende que os grupos camponeses 

desenvolveram estratégias de uso e ocupação do ambiente de acordo com os espaços 

naturais em que se instalavam. Entre vales e chapadas, aprenderam a sobreviver por 

meio do uso dos diferentes recursos fornecidos pelo ambiente. Oferecendo solos mais 

férteis próximo aos cursos d’água, estes espaços foram destinados ao cultivo e à 

habitação e, portanto, apropriados pelas famílias, como mostra o esquema a seguir.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ao contrário das áreas que margeiam os cursos hídricos, as chapadas eram 

destinadas ao uso coletivo. Com as suas gramíneas naturais, elas foram destinadas à 

criação de gado e ao extrativismo.  Este tipo de organização definia as condições da 

existência do “todo econômico” das populações camponesas que não estabeleciam 

                                                             
51 Em sua dissertação de mestrado (2011), Geraldo Inácio Martins discute a apropriação do espaço pelas 
populações veredeiras no município de Chapada Gaúcha, no Noroeste de Minas, e os impactos sofridos 
por elas ao serem remanejados para a implantação do parque Grande Sertão: Veredas. 

Povoamento do sertão nortemineiro pelos grupos camponeses  

Espaços de 
apropriação privada 

Espaços de 
apropriação coletiva 

Cursos d’água existentes nos fundos 

dos vales e nas áreas de veredas 

Margens de cursos d’água. É onde se 
encontram as terras apropriadas à 

agricultura. Lugar onde os camponeses 
constroem as suas casas e reproduzem 

seus espaços de cotidiano familiar. 

 

Terras de gramíneas naturais. Espaço 
utilizado pelos grupos camponeses para 

o criatório de gado a solta e para o 
extrativismo vegetal.  

 

Formas diversas de territorialização envolvendo 

processos culturais e ambiente. 

ESQUEMA 3: Povoamento do sertão nortemineiro pelos grupos camponeses. 
FONTE: CUNHA, 2013. Baseado em MARTINS (2011). 

 

Chapadas e tabuleiros* 



103 

 

 

relações de dependência com as grandes fazendas, mas entre grupos de iguais, na 

medida em que foram aproveitando as condições naturais para forjar seus territórios 

(MARTINS, 2011, p 17). 

Os grupos camponeses consolidaram o povoamento da região, uma vez que 

este processo também foi forjado por populações diversas não vinculadas à economia 

do gado. Dentre elas, os grupos sociais migrantes originados das regiões das 

plantations e dos engenhos - formando quilombos e grupamentos indígenas.  

Desenvolvendo estratégias de invisibilidade simbólica e social, passando a habitar 

áreas distantes e de difícil acesso, geralmente no interior de matas fechadas, ou nos 

interstícios dos centros econômicos, como forma de se manterem ou de se firmarem 

como grupo social52. Este processo foi denominado por Litlle (2002) como etnogênese, 

fruto das territorialidades desencadeadas por estes grupamentos que os permitiram 

criarem espaços de liberdade para a sua reorganização e afirmação identitária nos 

novos territórios.  

Deste modo, o mundo rural sertanejo apresenta uma multiplicidade de 

territorialidades vinculadas à sua construção material e simbólica pelas diversas 

populações que vieram habitá-lo ou que já o habitavam anteriormente. Essas 

populações desenvolveram, nos territórios que ocuparam modos de vida que 

trouxeram de suas origens. Das relações estabelecidas entre negros e indígenas, duas 

etnias que aqui se fundem, passaram a desenvolver o campesinato originário do Norte 

de Minas Gerias.  

 

                                                             
52 Dária Assis (2012) relata os processos de invisibilidade social na territorialização da comunidade 
quilombola Bom Jardim da Prata, em Januária. 
* O tabuleiro é interpretado como área de interseção entre apropriação coletiva e privada. Os povos 
geraizeiros utilizam este espaço para as duas formas de apropriação, visto que são utilizados tanto para 
a criação de gado a solta, como para a construção de suas moradias. As moradias e áreas próximas 
compreendem áreas de apropriação privada. São os espaços femininos onde se encontram as árvores 
frutíferas e as hortas, assim como os locais de criação de animais de pequeno porte, como porcos e 
galinhas. 



104 

 

 

 
   FOTO 01: Família Xakriabá / São João das Missões.  
   AUTOR: Manoel Freitas -12/2011. 
 

O autor desta foto, Manoel Freitas53, assim a descreve: 

“Aldeia Brejo da Mata Fome, sede da maior etnia de Minas, o índio 
Xakriabá. Em fila indiana, peso na cabeça, criança dormindo no peito 
do pai. Completa a cena, puxa o grupo, a matriarca. Tímida, levanta o 
braço, arranca algumas folhas do arbusto e depois, mergulhados no 
sossego da reserva, seguem seu caminho. Aqui, o ritmo é outro, a 
marcha é lenta, ninguém tem pressa, o tempo pode esperar...  

Em Brejo da Mata Fome, Tribo Xakriabá, São João das Missões, Minas 
Gerais, Brazil.” 

Nesta foto, o reflexo da junção de etnias no Norte de Minas. Nas faces, cabelos 

e pele, os traços denunciam uma nação indígena que, em contato com o negro, se 

mistura. E assim, seu modo de vida originário54 se altera na amalgamação de duas 

culturas. Na atualidade, este povo tenta resgatar os saberes e a língua ancestral no 

território já demarcado. Porém, reproduz sua vida numa relação camponesa com a 

terra e com a sociedade circunvizinha. 

Junto às populações indígenas, negras e de brancos “despossuídos”, vieram 

povoar a região, a partir do século XIX, populações nordestinas. Estas populações 

migraram por outros fatores históricos do que os anteriormente relatados e são 

descritos por Andréa de Paula como os “fugitivos da seca”: 
                                                             
53

 Mural do autor na rede social, onde registra seus belos diálogos visuais com a nação Xakriabá. Disponível em: 
https://www.facebook.com/photo.php?fbid=150500645058439&set=a.107410069367497.14041.10000295514259
3&type=3&theater. Acessado em 13 de fevereiro de 2012. 
54Remeto às características que alguns autores, como abordado por Dayrell (1998) afirmam existir entre povos 
camponeses e povos indígenas, os dois considerados tradicionais. A diferença entre eles se refere ao 
estabelecimento de relações com as sociedades envolventes existentes entre o primeiro grupo e inexistentes entre 
o segundo. 

https://www.facebook.com/photo.php?fbid=150500645058439&set=a.107410069367497.14041.100002955142593&type=3&theater
https://www.facebook.com/photo.php?fbid=150500645058439&set=a.107410069367497.14041.100002955142593&type=3&theater


105 

 

 

As migrações ocorriam através do rio e da chamada “estrada baiana” 
que fazia a comunicação por terra entre Bahia, Pernambuco e Minas 
Gerais. Os municípios nas regiões nordestinas que não eram 
localizados nas margens do rio sofriam mais com as estiagens, o que 
favoreceu a mobilidade da população. A fuga da seca, da falta de 
terras e trabalho em sua própria região foram determinantes para as 
migrações pelo rio. Camponeses em sua maioria enfrentaram o 
desconhecido através das águas do São Francisco na busca do 
mínimo para sobreviverem.  

Nas ultimas décadas do século XIX e na primeira metade do século XX 
foram muitas as levas de “flagelados da seca” pelo vapores. Exemplo 
disso e citado por Neves (2006) relatando que em 1878 houve um 
grande fluxo de retirantes da seca da Bahia para Minas Gerais através 
de cinco viagens financiadas pelo Império no Vapor Presidente 
Dantas. O autor, citando o intelectual M. Cavalcanti Proença, narra 
que em 1925 as saídas dos habitantes do sertão foram chamadas de 
“uma descida do sertão e subida do rio.” As viagens realizadas nos 
vapores eram feitas em condições precárias. Chamados de 
passageiros de “segunda classe” os homens e mulheres rurais 
viajavam amontoados e dormiam em redes e esteiras ao lado das 
cargas (2009, p. 110). 

De acordo com a geógrafa Ana Ivânia Alves Fonseca, com a inauguração em 

Montes Claros do ramal da Estrada de Ferro Central do Brasil, em 1926, esta estrada 

passou a escoar “mercadorias de todo o Norte de Minas e Sul da Bahia, e se manteve 

como principal elo entre as extensas regiões do estado da Bahia e do interior mineiro” 

(2012, p. 24-25), ao restante do país que apresentava uma dinâmica 

econômica/industrial mais ativa. Este elo formado a partir das atividades comerciais 

por este ramal acelerou também o processo migratório nordestino e Montes Claros 

passou a ser rota de passagem de grande leva dessa população.  

Paula relata que com a chegada desta Estrada no município, este funcionava 

como “ponto de chegada e partida, principalmente para os sertanejos migrantes do 

Norte da região e do Sul da Bahia, e era o local para “pegar o trem pra São Paulo”, daí 

a designação de “trem do sertão” (2009, p. 113). Além das mercadorias transportadas, 

esta estrada transportava sonhos e esperanças de uma população retirante que 

pretendia chegar a São Paulo, pólo de atração que representava a garantia de 

emprego, portanto, de melhores condições de vida. Porém, devido às condições 

precárias em que viajavam e sem condições financeiras para chegarem ao destino 

pretendido, muitas famílias fincaram suas raízes na região nortemineira. Encontrando 



106 

 

 

terras ainda inabitadas, instalaram-se nos espaços rurais e passaram a reproduzir seu 

modo de vida que não tiveram condições em suas terras de origem, devido à seca e ao 

processo de desapropriação por que passavam.  

Ao se espalharem pelo território nortemineiro e povoarem os espaços rurais, as 

populações nordestinas, principalmente as baianas55, estabeleceram relações de 

solidariedade entre famílias e interiorizaram saberes relacionados ao meio ambiente 

em que viveram e vivem, transmitindo seus saberes aos descendentes.  

 

3.1.1 O Sertão e suas Gentes: etnoterritorialidades e etnicidades ecológicas 

Na busca da compreensão sobre a noção de território, Rogério Haesbaert 

postula que o território na perspectiva cultural é primeiro um valor, pois “*...+ não diz 

respeito apenas à função ou ao ter, mas ao ser. Esquecer este princípio espiritual e não 

material é se sujeitar a não compreender a violência trágica de muitas lutas e conflitos 

que afetam o mundo de hoje: perder seu território é desaparecer (2004, p. 43).”  

Paul Little afirma que qualquer território é um produto histórico de processos 

sociais e políticos. A territorialidade é compreendida pelo antropólogo como “o 

esforço coletivo de um grupo social para ocupar, usar, controlar e se identificar com 

uma parcela específica de seu ambiente biofísico” (2002, p. 3). Portanto, compreende-

se que as estratégias para garantirem a reprodução material e social de um grupo 

familiar ou de uma coletividade constituem-se como estratégia de territorialidade 

humana, e tem uma multiplicidade de expressões que acarretam grande diversidade 

de territórios e estes se manifestam em suas particularidades socioculturais.  

Essas formas singulares de expressões tecem as identidades locais na partilha 

de mitos e crenças, nos códigos de conduta e na organização social interna, uma 

história comum que define as especificidades do grupo. Ao mesmo tempo, os distingue 

dos demais pela diferença desse grupo em relação a outros grupamentos sociais que 

                                                             
55 Segundo os moradores da Gameleira, os habitantes fundantes da comunidade foram os migrantes 
baianos que, em seu percurso itinerante, chegaram pela “Estrada Baiana” citada por Paula (2009). Esta 
estrada passa pela comunidade.  



107 

 

 

se organizam e interpretam a vida e seus fenômenos, e que se relacionam com os 

outros e com a natureza trabalhando e vivendo de forma diferente da sua. Chelotti 

afirma que, “A identidade é construída por subjetividades individuais e coletivas e 

pode estar relacionada a grupos sociais ou ao pertencimento territorial”. Para este 

geógrafo, são varais as identidades existentes no espaço geográfico, pois “os 

indivíduos se reconhecem a partir da sua territorialização num determinado lugar” 

(CHELOTTI, 2009, p. 226).  

Em cada ambiente – entre cerrado e caatinga – o camponês nortemineiro 

forjou uma identidade singular aprendendo a conviver com o meio que o cerca, 

adequando cultivos e criação de animais de acordo com a disponibilidade dos recursos 

naturais existentes no território que habita. Donald Pierson (1972) ao realizar estudos 

sobre o homem do vale do São Francisco descreve em seus relatos a existência de 

populações conhecidas como veredeiros e os geralistas ou geraizeiros. Estas 

populações, como muitas outras das várias regiões do país, passaram a ter visibilidade 

política a partir da Constituição de 1988, quando se iniciou um longo debate político, 

impulsionado pelo debate acadêmico sobre os seus direitos. Estes debates relacionam-

se à importância de se resguardar seus conhecimentos tradicionais, tanto por 

simbolizarem povos que historicamente contribuíram para a construção da nação 

brasileira como pelo fato de serem reconhecidos como os guardadores da 

biodiversidade dos territórios que habitam. Nas palavras de Costa, 

Nos estudos sobre comunidades rurais, hodiernamente, em diversos 
campos disciplinares há o enfoque a partir de conceituação em 
consonância com a Convenção 169 da Organização Internacional do 
Trabalho que trata dos direitos das populações tradicionais e, 
derivando daí, os direitos que emergiram na Constituição Brasileira 
de 1988 para os grupos sociais que contribuíram historicamente para 
a formação da Sociedade e da Nação Brasileiras (2006, p. 97). 

São atualmente considerados populações ou povos tradicionais que expressam 

territorialidades específicas, caracterizadas pela relação próxima com o ambiente, 

pelos vínculos de solidariedade e o trabalho familiar. A relação estabelecida entre 

sujeito e ambiente acarreta um know-how sustentado nas práticas do fazer, na 

vivência cotidiana e na transmissão sucessória desses saberes. Costa aponta que “a 

terra não é somente lugar de produção e reprodução, ela é transformada no próprio 



108 

 

 

corpo social, dado que nela estão enterrados os seus ancestrais que instituíram os seus 

´mundus`”, suas especificidades estão pautadas nas formas como se relacionam com o 

ambiente, os seus ancestrais e mitos, expressando a sua historicidade (2006, p.83). 

Ao elaborar estudos sobre as populações tradicionais do Norte de Minas, 

Dayrell relata que  

Quando refiro a populações tradicionais, estou referindo à 
diversidade e complexidade do que é a sociedade camponesa, 
composta de agricultores tradicionais, coletores extrativistas, 
pescadores e garimpeiros artesanais. Camponeses que, segundo Firth 
(apud Diegues, 1996:81), podem concomitantemente, de acordo com 
a necessidade ou estação do ano, serem agricultores, pescadores, 
caçadores, artesãos ou extrativistas. Que, segundo Toledo (1996:24) 
consomem no todo ou em parte, os frutos do trabalho obtidos a 
partir da apropriação de uma parcela da natureza, onde a fonte 
predominante de energia utilizada é a solar e os meios intelectuais 
são seus próprios conhecimentos e crenças. Tradicional que significa 
não um sistema cultural estático, antigo, que não se renova, pelo 
contrário, um sistema dinâmico, com padrões de comportamento 
transmitidos socialmente. Onde os modelos mentais usados para 
perceber o mundo, com símbolos e significados socialmente 
compartilhados (Diegues, 1996:87) são interpretados e seguidamente 
reinterpretados, à luz de uma maior ou menor resistência cultural e 
específica de cada povo, de cada cultura (1998, p. 12).           

Cláudia Luz de Oliveira (2005, p. 44-45), citando Diegues e Arruda (2001), aponta as 

principais características das populações tradicionais. Segundo os autores, estas 

populações se caracterizam: 

 pela dependência da relação de simbiose entre a natureza, os ciclos e os recursos 

naturais renováveis com os quais se constrói um modo de vida; 

 pelo conhecimento aprofundado da natureza e de seus ciclos, que se reflete na 

elaboração de estratégias de uso e de manejo dos recursos naturais. Esse 

conhecimento é transferido por oralidade de geração em geração; 

 pela noção de território ou espaço onde o grupo social se reproduz econômica e 

socialmente; 

 pela moradia e ocupação do território por várias gerações, ainda que alguns membros 

individuais possam ter se deslocado para os centros urbanos e voltado para a terra de 

seus antepassados; 

 pela importância das atividades de subsistência, ainda que a produção de mercadorias 

possa estar mais ou menos desenvolvida, o que implicaria uma relação com o 

mercado; 



109 

 

 

 pela reduzida acumulação de capital; 

 pela importância dada à unidade familiar, doméstica ou comunal e às relações de 

parentesco ou compadrio para o exercício das atividades econômicas, sociais e 

culturais; 

 pela importância das simbologias, mitos e rituais associados à caça, pesca e atividades 

extrativistas; 

 pela tecnologia utilizada, que é relativamente simples, de impacto limitado sobre o 

meio ambiente. Há uma reduzida divisão técnica e social do trabalho, sobressaindo o 

artesanal, cujo produtor e sua família dominam todo o processo até o produto final; 

 pelo fraco poder político, que em geral reside nos grupos de poder dos centros 

urbanos; 

 pela auto-identificação ou identificação por outros de pertencer a uma cultura distinta. 

Diegues e Arruda interpretam as populações tradicionais como grupos 

culturalmente diferenciados que em sua trajetória histórica construíram e atualizaram 

seu modo particular de vida e de relação com a natureza. A cooperação social entre 

seus membros, a adaptação a um meio ecológico especifico e um grau variável de 

isolamento permeia este tipo de organização social.  

No Norte de Minas, essas populações se encontram espalhadas por todo o seu 

território, como mostra o Mapa 02. Neste capítulo, considero as comunidades 

camponesas sertanejas como populações tradicionais. São as “gentes sertanejas” 

(COSTA, 2006), sintetizado no Quadro 3: As Gentes Sertanejas: etnoterritorialidades e 

etnicidades ecológicas. 



110 

 

 

 
                    MAPA 3: Territórios tradicionais do Norte de Minas Gerais. 
                    FONTE: CAA/NM 2009. Org. NOGUEIRA, 2009. Adaptação: VELOSO, Gabriel A., 2012. 



111 

 

 

AS GENTES SERTANEJAS: ETNOTERRITORIALIDES E ETNICIDADES ECOLÓGICAS
56

 

 
As gentes das 

veredas 
As gentes dos 

gerais 
As gentes das 

caatingas 
As gentes dos 

quilombos 
As gentes 
indígenas 

As gentes das 
vazantes 

Lo
ca

lid
ad

es
 localizam-se na 

margem direita do rio 
São Francisco. 
Profundo sentimento 
de pertença ao lugar.  

Localizam-se nos 
planaltos, encostas e 
vales das regiões dos 
cerrados.  

Localizam-se nos sopés 
da Serra do Espinhaço, 
denominada Serra 
Geral. 

Localizados nas 
margens dos rios, 
ribeirões e lagoas do 
vale do rio Verde 
Grande. Floresta de 
caatinga arbórea.  

Localizadas no trecho 
médio São Francisco, 
muitas delas dizimadas 
pelos bandeirantes.  

Localizam-se em ilhas e 
barrancas do rio São 
Francisco e outros rios 
nortemineiros. 

C
ar

ac
te

rí
st

ic
as

 

A agricultura de vereda 
e a utilização da 
palmeira Buriti 
permeiam suas vidas.  

O conhecimento de 
técnicas de manuseio 
do ambiente 
compreende o rodízio 
de áreas, possibilitando 
a sua regeneração e a 
reprodução social das 
comunidades 
veredeiras. Pg. 89 

São os geraizeiros, 
campineiros e 
chapadeiros.  

Distinguem-se por uma 
forma singular de 
apropriação regida por 
um sistema peculiar de 
representações, 
códigos e mitos 
(Dayrell, 1998). 

Lavouras diversificadas 
em espécies e 
variedades, criação de 
gado e extrativismo nos 
espigões, chapadas e 
tabuleiros.  

Descendentes de 
migrantes portugueses 
e italianos. 
Introduziram na 
cultura existente uma 
racionalidade distinta. 

Agricultores familiares, 
racionalidade 
econômica que os 
vincula ao mercado. 

 

Povos de maior 
incidência na região, os 
quilombolas 
emergiram como 
população tradicional a 
partir da Constituição 
de 1988. Articulação 
entre agricultura, 
criação de gado na 
larga, caça, pesca e 
extrativismo. 

Os Xakriabá vivem em 
uma região de 
transição entre cerrado 
e caatinga. 
Apropriação coletiva 
do território, e o seu 
modo de uso se 
estabeleceu nos 
moldes de uma 
economia regional, 
sertaneja, cabocla. 
Cultivo de roças com a 
técnica de coivara, 
criação de animais e 
coleta extrativista. 

Manejo do ecossistema 
sanfranciscano, 
articulando diversos 
ambientes existentes 
em cada território 
vazanteiro para a 
prática de agricultura 
de vazante e sequeiro, 
a pesca, criação de 
animais e extrativismo. 
Sua formação cultural 
foi influenciada pelos 
povos indígenas e 
negros. Linguagem e 
literatura popular 
herdados dos 
processos migratórios. 

QUADRO 3: As Gentes Sertanejas: etnoterritorialidades e etnicidades ecológicas. 
FONTE:CUNHA, 2010. Baseado em COSTA (2006, p. 88-102). 

                                                             
56 Atualmente, essas populações articulam formas de resistência, principalmente os povos quilombolas, que os possibilitem permanecerem em seus territórios e a 
sua reprodução social, (Costa, 2006; Almeida, 2008). Esta discussão é realizada na seção 3.4. 



112 

 
 

Sobre as identidades camponesas nortemineiras, Dayrell relata que 

No Norte de Minas escutamos, com freqüência, os camponeses 
fazerem referências a outros ou a eles mesmos, como sendo 
vazanteiros, barranqueiros, catingueiros ou geraizeiros. Diversos 
autores, estudando distintas regiões, têm resgatado os usos destes 
termos pelas populações locais. Ladeira (1951), impressionado com 
as vastidões “incultas” no Norte de Minas, cita a existência, no 
interior das regiões do vale do São Francisco, de pequenos núcleos 
de populações com denominações especiais, conforme a região 
habitada: Chapadeiro - os que moram em regiões denominadas de 
chapadas; Campineiro - os que habitam nas campinas; Barranqueiro 
ou Vazanteiro - os que vivem e produzem nas barrancas ou vazantes 
do rio São Francisco (1998, p. 73).  

São identidades construídas no processo de territorialização de seus espaços de 

vida. Identidades que unem homem e meio, fruto da elaboração mental do camponês 

que compreende a interdependência entre um e outro. As identidades territoriais 

sertanejas são compreendidas por Almeida (2008, p. 47) como a “etnoterritorialidade 

do sertanejo”, e por Parajuli (1996, apud COSTA, 2006) como “etnicidades ecológicas”. 

Ou seja, frutos de processos que imbricam cultura e ambiente permeando a relação do 

homem com o território que habita: o sertão nortemineiro, o espaço que vincula a 

população rural aos ambientes das caatingas e dos cerrados - e suas múltiplas 

variações.  

Este vínculo entre homem e ambiente estabelece formas diversas do camponês 

conviver com o meio e de territorializá-lo material e simbolicamente, através dos 

significados dados aos espaços habitados. Surgem, assim, identidades geraizeiras, 

vazanteiras, quilombolas, caatingueiras e veredeiras, como mostra o Quadro 2, fruto 

da etnoterritorialidade sertaneja, da relação próxima dessas populações com o 

ambiente e da cultura tecida pelas especificidades locais.  

Negros aquilombados, indígenas e famílias nordestinas retirantes habitaram 

espaços de grande diversidade natural da região: o cerrado - cerradão, campo sujo, 

matas de galeria, veredas - a caatinga e as faixas de transição entre um bioma e outro. 

Todas estas áreas forjaram identidades diversas que vinculam a população ao meio, 

uma territorialidade que une cultura e ambiente, são as identidades territoriais, 



113 

 
 

reflexo da interiorização pelas populações da natureza, dos espaços de vida (COSTA, 

2006; ALMEIDA, 2008). 

Geraizeiros, caatingueiros, veredeiros ou simplesmente camponeses, 

produziram, reproduziram e reproduzem uma organização que se expressa na 

utilização dos diversos espaços para desenvolverem atividades que assegurem a 

continuidade de seus modos de vida.  

Na compreensão dessas populações os tempos são múltiplos: tempo de 

preparo da terra, tempo de plantio, tempo de colheita. Tempo de descanso, tempo de 

oração, tempo de festejos. Tempo e tempos organizados de acordo com as 

necessidades materiais e imateriais de cada povo, de cada crença, de cada modo de 

vida. Formas diversas de vida que se caracterizam por uma teia de relações entre 

homens e mulheres, e entre estes e o meio: o sertão! Podemos, assim, definir a cultura 

sertaneja como 

Resultado do caldeamento de modos de comportamento, relações, 
saberes e fazeres de etnias diferenciadas que se colocaram em 
contato no território nortemineiro bem como as transformações 
verificadas, com o passar do tempo, em função das articulações das 
populações existentes com homens de outras regiões (COSTA, 1997, 
p. 82). 

No entremeio dessa cultura sertaneja podemos observar as tradições 

resultantes de heranças passadas que geraram laços de solidariedade e se tornaram a 

base de sustentação dessas populações. Estes laços manifestam-se nos mutirões, nas 

relações de vizinhança e também nas figuras das parteiras, das benzedeiras, dos 

raizeiros, atores importantes para as populações locais. Suas representações 

simbólicas orientam as relações estabelecidas, possibilitando o equilíbrio entre as 

distâncias do sertão – que por muito tempo os isolaram dos demais tipos de 

povoamentos não camponeses – e a afirmação da crença e do sagrado que os 

aproximam de uma lógica religiosa (BRANDÃO, 1999).  

Este conjunto de fatores permeia o modo de vida dessas populações e dão 

sentido a ele ao serem elaboradas as formas de organização interna, a ritualização do 

trabalho e as práticas cotidianas, as formas como se relacionam com os seus ancestrais 



114 

 
 

e constroem os seus mitos. São as especificidades existentes no interior de cada 

população sertaneja na territorialização do seu espaço de vida, das particularidades 

socioculturais vinculadas à construção histórica de seus territórios.  

O processo de territorialização, ou seja, de apropriação material e simbólica 

dos territórios das populações rurais sertanejas, teve como fator de ruptura a inserção 

na região de políticas públicas que objetivaram o seu desenvolvimento econômico. 

Estas políticas objetivaram vincular o espaço nortemineiro ao sustento energético e de 

matérias-primas para a produção industrial do Sudeste, principalmente as políticas 

desencadeadas a partir da década de 1970, como passo a discutir a seguir.  

 

 

3.2 Novas territorialidades no sertão nortemineiro 

As décadas anteriores a 1970 são historicamente marcadas pela presença das 

“gentes sertanejas” no sertão nortemineiro, com toda a sua multiplicidade de vida, de 

etnoterritorialidades e de etnicidades ecológicas. Os processos de transformação deste 

espaço desencadearam a sua desarticulação ou o seu desaparecimento devido à perda 

dos territórios e ao encurralamento dessas populações. 

Este processo teve inicio a partir da década de 1940, quando São Paulo emerge 

como centro industrial do país. Esta industrialização atrai a atenção dos grandes 

fazendeiros, e estes passam a buscar novas alternativas de lucro, desencadeando a 

desarticulação do “todo econômico” preexistente. Os “coronéis” passaram a buscar na 

indústria produtos e capital que representavam o desenvolvimento. Entram em 

declínio as alianças internas, inicia-se o tempo das alianças firmadas entre fazendeiros 

e as sociedades industriais distantes. Sobre este período Dayrell conclui que “Para não 

perderem os privilégios, é como se preparassem para a revolução agro-industrial que 

só viria a acontecer, de fato, nos finais da década de sessenta e início da década de 

setenta” (1998, p. 72). 

Este processo de desarticulação das alianças firmadas entre “coronéis” e 

camponeses, de um arranjo preexistente que garantia certa autonomia à região, passa 



115 

 
 

a ser rompido aceleradamente a partir da década de 1970. No período da Ditadura 

Militar, estabelece-se como prioridade o desenvolvimento do parque industrial do 

país, pois este governo tinha como premissa o desenvolvimento voltado “para dentro”. 

Este período ficou conhecido como o do “milagre brasileiro”. 

Para a aceleração do desenvolvimento industrial, o país carecia de fontes de 

energia que sustentassem os parques industriais nascentes. Essa demanda foi atendida 

a partir de políticas públicas que direcionaram os investimentos estatais de acordo 

com as necessidades desenvolvimentistas, dividindo os espaços regionais em áreas de 

fornecimento energético e de matéria-prima e em áreas de industrialização.  O Norte 

de Minas atendeu, em grande parte, como suporte energético para o desenvolvimento 

industrial do país, uma vez que foi compreendida pelo Estado como região atrasada e 

despovoada. Na realidade, esta visão acarretou o (des)envolvimento da região e dos 

arranjos sociais nela preexistes.  

Para implantar o desenvolvimento econômico no Norte de Minas, o Estado 

teve como meta a introdução de atividades capitalistas no campo, entre elas a 

implantação de silviculturas de eucaliptos e de monoculturas. Com isso, os cerrados 

tornaram-se a nova fronteira agrícola do país57. Novas formas de apropriação deste 

espaço foram efetivadas, modificando a relação campo-cidade e, conseqüentemente, 

ameaçando os modos vida das gentes sertanejas. As políticas públicas que 

incentivaram as transformações foram impulsionadas pela Superintendência de 

Desenvolvimento do Nordeste (SUDENE) que possibilitou a instalação e a 

implementação de complexos agrícolas e industriais no sertão nortemineiro, 

considerado para fins de planejamento e execução estatal como Região Mineira do 

Nordeste (RMNe).  

De acordo com Rodrigues (1999), desenvolvimento implica a redução de 

desigualdades na distribuição de renda, como também nas condições sociais, culturais 

e no acesso à saúde e à educação para toda a população. Concebida para ser um 

elemento indutor do crescimento econômico, de modo a corrigir as disparidades 

                                                             
57A discussão sobre a desapropriação das populações rurais no Norte de Minas, com enfoque dado ao 
município de Buritizeiro, foi realizada na minha dissertação de mestrado, concluída em 2006.  



116 

 
 

regionais, a SUDENE priorizou o desenvolvimento econômico do Nordeste por grupos 

empresariais, entendendo que este seria fator que possibilitaria a diminuição das 

desigualdades regionais. A implantação de pólos e distritos industriais, de projetos de 

irrigação para a modernização da agricultura e da instalação de empresas de 

carvoejamento e reflorestamento foram alguns dos empreendimentos implantados na 

região com incentivos desta superintendência. Estes últimos tinham o objetivo de 

fornecer energia para as indústrias de base do Sudeste. 

Nesse processo, expressiva parcela da população camponesa foi expulsa de 

suas terras, uma vez que ocupava terras consideradas devolutas que foram concedidas 

pelo Estado a grupos empresariais. “Os latifundiários e fazendeiros expulsavam os 

posseiros com ações violentas, com milícias formadas por jagunços e grileiros e, nesses 

conflitos, muitos perderam a vida. A expropriação consumava-se com ação repressiva 

da Polícia Militar (...)” (FEITOSA, 2008, P. 47). Segundo Gonçalves, 

O cercamento dos campos, tal como na Inglaterra, não tardou a se 
fazer, contando, inclusive, com o apoio formal do Estado, 
privatizando grande parte das terras devolutas, com contratos de 
concessão por vinte anos para empresas de plantação de eucalipto, 
como os efetuados pela Ruralminas durante o regime ditatorial sob 
tutela militar, em Minas Gerais (GONÇALVES, 2004, p. 222). 

Esse tipo de planejamento estatal acentuou ainda mais o sistema concentrador 

de propriedade da terra e os privilégios distributivos concedidos às empresas do setor 

privado. Assim, grande parte dos lugares de vida da população rural nortemineira se 

transformou em espaço de reprodução capitalista. As transformações ocorridas neste 

espaço estão ilustradas no esquema a seguir: 

 

 

 

 

 



117 

 
 

Expansão capitalista do sertão nortemineiro a partir de 1970 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ESQUEMA 4: Expansão capitalista do sertão nortemineiro a partir da década de 1970. 
FONTE: CUNHA, 2010. 

Como aponta o Esquema 4, as políticas voltadas para o desenvolvimento da 

região nortemineira acarretaram severas conseqüências socioambientais em 

decorrência da expropriação da população rural e do desmatamento da vegetação 

para abrigar esta nova forma de exploração capitalista.  

Dezenas de famílias que viviam e se sustentavam por meio de práticas 

campesinas foram expulsas, “invisibilizada nesse processo de desenvolvimento 

baseado na modernização do campo” (FONSECA, 2012, p. 31). A conseqüência foi a 

perda do conhecimento acumulado devido ao desaparecimento e/ou desarticulação 

das “gentes sertanejas” e das identidades locais ocasionados pela perda de seus 

territórios, pelo cercamento das terras coletivas de prática extrativista e pelo 

desequilíbrio ambiental em decorrência das novas atividades. Acarretou, também, a 

pauperização58 das populações que permanecem nas áreas rurais e que lutam por 

                                                             
58

 O sentido dado ao termo “pauperização” das populações rurais refere-se à inexistência de formas 
anteriores de auto-sustento dessas populações. Na atualidade, os camponeses têm que comprar grande 

CONSEQUÊNCIAS: 

 Desaparecimento e/ou desarticulação das “gentes sertanejas” e das identidades locais 
ocasionado pela perda de seus territórios, pelo cercamento dos territórios coletivos e pelo 
desequilíbrio ambiental em conseqüência das atividades capitalistas.  

 Perda do conhecimento acumulado por essas populações sobre o ambiente. 

 Pauperização. 

Industrialização: desencadeou a necessidade de 

produção de energia e matéria-prima no campo. 

Implantação das monoculturas e das silviculturas de 

eucaliptos. 

SERTÃO URBANO:  
desenvolvimento econômico 

 

 

desenvolvimento econômico 

SERTÃO RURAL:  
subordinação à dinâmica industrial 

 

 

As áreas de silviculturas e de monoculturas nos 

cerrados reterritorializam o sertão norte mineiro. 

(exploração capitalista interna) 

Migrações maciças de populações rurais para esses 

espaços, pauperização da população. 

 

 

CERRADOS: FRONTEIRA AGRÍCOLA 

Desenvolvimento tecnológico interno: centros de 

pesquisa, pulverização de conhecimento tecnológico, 

exportação de produtos industrializados.  

(conexão com o capitalismo mundial) 

 

 

Expropriação ou encurralamento das populações 

rurais.  



118 

 
 

criarem novas estratégias de sobrevivência, e daquelas que se transferiram para as 

áreas urbanas e que habitam as periferias das cidades. 

Uma análise sobre o que se perdeu ou transformou, a partir das mudanças 

ocorridas foi realizada a partir do estudo de duas comunidades sertanejas 

nortemineiras. São elas: 

1ª. Capão Celado, comunidade veredeira localizada nas cabeceiras do rio 

Formoso, município de Buritizeiro. O processo de transformação ocorrido nesta 

comunidade ocasionou a desapropriação da maioria de seus habitantes, 

restando apenas os remanescentes que conquistaram a propriedade jurídica de 

suas terras. Atualmente totalizam sete famílias de um tronco comum que se 

encontram encurraladas principalmente pelas monoculturas de soja e de café e 

das silviculturas de eucaliptos. 

2ª.  Barra do Pacuí, comunidade vazanteira localizada no município de Ibiaí. 

Esta permanece sofrendo as pressões advindas das empresas reflorestadoras e 

das grandes fazendas que a rodeia. A perda das chapadas e o encurralamento 

de suas áreas de trabalho propiciam a necessidade de se criar novas estratégias 

de reprodução social, visto que o seu território contraído não os permite terem 

condições de trabalho para a totalidade da população. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                                   
parte dos produtos necessários à sua reprodução. No passado, estes produtos eram por eles 
cultivados/produzidos. 



119 

 
 

3.2.1- Capão Celado: das relações de reciprocidade ao esvaziamento das gentes 
veredeiras 

Tinham muitos da minha família aqui. Eu cresci e vivi aqui, na beira 
do Formoso, toda a minha vida. Só mudei uma vez de casa, morava 
perto daqui, no Formoso mesmo. Naquele tempo, as roças 
emendavam umas nas outras. A gente trabalhava muito junto, era 
muita família. Mas a Plantar expulsou todos, falando que a terra era 
dela, que tinha a escritura. Ameaçava e trazia polícia: correu com 
todos. Aí, eles desmataram tudo, fizeram carvão e plantaram 
eucalipto. (Dona Zelu – Capão Celado,em 07/2005) 

 

 
     FOTO 02: Rio Formoso, médio curso. 
     AUTORA: Graça Cunha, 11/2005. 

O rio Formoso localiza-se no noroeste do município de Buritizeiro e percorre 

aproximadamente 90 quilômetros de área de cerrado antes de desaguar no rio São 

Francisco. A comunidade Capão Celado59, localizada próxima à nascente do rio, nas 

margens de uma de suas veredas, é constituída por famílias que habitam a mesma 

área que habitaram seus antepassados quando se mudaram para a região, na primeira 

metade do século XX.   

                                                             
59

 Nesta comunidade, os camponeses se identificam como lavradores, e não como veredeiros. Utilizo o 
termo veredeiro devido à compreensão de seu ambiente de reprodução social. No item 4.3.1 delimito 
os espaços em que essas novas categorias são utilizadas como forma de afirmação política de seus 
direitos territoriais. 



120 

 
 

Capão Celado foi gradativamente rodeada pelas empresas agroindustriais que 

se instalaram nos arredores e que têm aumentado os desequilíbrios ambientais 

gerados pela utilização intensiva da água, do solo e de insumos artificiais. As 

monoculturas ameaçam a sustentabilidade da prática extrativista de coleta de frutos 

do cerrado para a produção de alimentos e de medicamentos e da agricultura 

veredeira.  

As veredas são os cursos d’água seriamente atingidos por estas atividades, que 

se instalam em suas margens, represando-as e ou redirecionando o seu curso natural. 

Estas nascentes são responsáveis pela alimentação da maioria dos rios do cerrado. As 

águas que brotam nas chapadas formando as veredas, e os frutos que nascem das 

árvores neste subsistema são responsáveis por alimentarem e matarem a sede dos 

animais característicos do bioma cerrado. São, também, fontes de alimento para 

muitas espécies, uma vez que sua cobertura vegetal permanece verde durante todo o 

ano. As copas dos buritizais são o berçário das aves: araras azuis, maritacas, papagaios, 

periquitos. As águas calmas são o berçário dos peixes, o solo turfoso e o alimento das 

árvores são o lugar seguro onde as mães encontram abrigo para seus filhotes. Outra 

função ecológica da vereda é servir de refúgio nos momentos das grandes queimadas. 

(...) não poderia deixar de me lembrar da mãe de minhas águas, do 
mais belo espetáculo cênico do mundo tropical, meu oásis, de maior 
beleza que o saariano. A ela confiei as mais nobres funções. Eu a 
dotei de espécies não encontradas em nenhum outro subsistema sob 
o meu comando, como o buritizeiro, a palmeira providencial do 
sertão, pois dela tudo se tira, tudo se faz. É a guardadora de água e 
de alimentos frescos para meus bichos durante as quatro estações do 
ano, defendendo-os também das ardências do fogo natural ou 
ateado que, no esconder das chuvas, flameja e crepita na macega 
seca de meus gerais, mas com muito respeito pelo úmido da vereda. 
Ela é meu santuário. (CHAGAS, 2003, p.21). 

Quando as veredas têm seu equilíbrio rompido, são rompidas também as 

características da hidráulica, o que compromete a sua perenidade. Gradativamente, 

suas águas deixam de correr e o lençol freático, que anteriormente se encontrava 

próximo à superfície do solo, sofre um rebaixamento devido à sua impermeabilização. 

Durante anos, os buritizais permanecem como registro de um tempo passado, 

demarcando o lugar onde anteriormente corria a vereda - muitas vezes sendo 



121 

 
 

engolidos pelos areais que se formam ao seu redor - como se estivessem acusando 

aqueles que passam as suas dores pela perda do seu espelho. 

Os moradores que permanecem em Capão Celado convivem com as práticas 

predatórias de desmatamento nas áreas de preservação para a monocultura 

mecanizada de soja e café e de implantação das silviculturas de eucaliptos.  

Anterior às transformações ocorridas, as práticas de mutirão, as festas de reis, 

as relações de vizinhança asseguravam a representação social desta população. As 

centenas de veredas existentes nos arredores do rio possibilitavam o cultivo em 

extensas áreas e o rodízio da terra para produção, fornecendo-lhes o auto-sustento 

alimentar nos territórios coletivos, complementado pela pesca e a venda do excedente 

produzido.  

Senhor Messias, morador de Capão Celado, relatou parte de sua história de 

vida: a chegada com o pai e onze irmãos e a luta que travou com a justiça para 

conseguir a propriedade da terra pela lei de Uso Capião. Sua família conseguiu 

permanecer em seu território, ao contrário da grande maioria de famílias que 

deixaram suas terras devido à pressão realizada pelas empresas e a polícia local para 

expulsá-los: 

Aqui tinha umas 80 famílias que morava aqui. A Plantar, que tinha 
mais de 50 mil hectares de terra, chegou em 1974 e começou a 
pressionar as famílias para irem embora, falando que tinha a 
escritura, que tinha comprado a terra. Tinha outras empresas: a 
Pinusplan, a Bradesplan (54 mil ha, hoje é dos Petcov), Liasa, Rima. 
Teve uma vez que o delegado João Queiroz, a mando da Liasa, veio 
aqui e queimou tudo: curral, plantação e casa, para espantar a gente. 
Mas eu entrei na justiça e fiquei, consegui a escritura por liminar da 
justiça. Tive sorte, era um juiz que tinha raiva dos militares, ele foi 
exilado na ditadura. A Ruralminas é que tomava a terra do povo. (Sr. 
Messias Veloso, Capão Celado, em 04/2005). 

Apesar de conseguir permanecer neste espaço, a família Veloso teve sua vida 

modificada pelas agroindústrias que impediram a organização pré-existente permeada 

por relações de solidariedade e vizinhança. Além disso, se encontrarem impedidos de 

continuarem pescando devido à alta taxa de agrotóxicos despejados no rio 

comprometendo a saúde dos peixes e periodicamente causando a sua mortandade. 



122 

 
 

Estas famílias encontram-se isoladas, cercadas pelos vazios humanos refletidos nas 

monótonas paisagens homogêneas das plantações que os cercam.  

A expropriação do camponês e as degradações sofridas no ambiente daqueles 

que conseguiram permanecer têm como conseqüências a migração, a proletarização e 

a ascendência da categoria do trabalhador volante. As classes operárias agora também 

vivem no campo ou do campo, são os operários itinerantes, os operários bóias-frias, os 

operários da terra. 

Quando as empresas começaram a se instalar nas imediações da comunidade 

na década de 1970, havia cerca de 80 famílias veredeiras que habitavam as cabeceiras 

do rio Formoso, como relata o Sr. Messias. Quase todas elas foram expulsas pelas 

empresas e pela polícia60, uma vez que habitavam terras que foram consideradas 

devolutas pelo Estado.  Muitos dos antigos camponeses retornaram como 

trabalhadores assalariados. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
60 Informação fornecida por Dona Zelu, moradora de Capão Celado, em 04/2005. Sua origem e vida 
vinculam-se a esta comunidade. Ela cita, também, a atuação do DOPS, Departamento de Ordem Política 
e Social, dos delegados do município e dos capatazes das empresas, que utilizavam armas de fogo e 
ameaçavam os moradores, para que se retirassem da área que lhes fora cedida pelo governo para 
explorar suas atividades.  



123 

 
 

3.2.2 Barra do Pacuí: dos territórios coletivos aos cercamentos das gentes 
vazanteiras 

 

Ali todo mundo era unido, se divertia, pois todo mundo era irmão era 
cumpade, eraalegre e feliz, tinha dificuldade tamém e os reparo de 
veis em quando mais depoistodos se acertava, o trabaio era coisa que 
todo mundo fazia, aquela lida do dia adia, era do trabaio pra casa e 
da casa pras rezas e de veis em quando umabrincadeirinha, e 
ninguém se reclamava, ali saia até casamento, intão ficava alimesmo 
que já era da famia61. 

 
FOTO 03: Mulher carregando bacia na cabeça com roupas lavadas nas 
águas do rio Pacuí.  
AUTORA: Fernanda Amaro, 2009. 

 

A comunidade da Barra do Pacuí pertence ao município de Ibiaí, localizado no 

início do trecho do Médio São Francisco e está inserida no bioma dos cerrados. A 

comunidade se encontra na confluência dos rios Pacuí e São Francisco, e apresenta 

uma população de 280 habitantes (IBGE, 2000) distribuídos em 51 famílias e 50 

residências62.  

O processo de territorialização da Barra do Pacuí teve como marco fundante a 

chegada na década de 1930 de cinco famílias negras ao local, oriundas de uma fazenda 

de Pirapora, ocupando aproximadamente 48 hectares (SANTOS, 2008). Segundo 

                                                             
61 Depoimento colhido por Sousa (2009). 
62

 Assim como ocorre em Capão Celado, na Barra do Pacuí os camponeses se identificam como 
lavradores, e não como vazanteiros. Utilizo o termo vazanteiro para nomeá-los também devido à 
compreensão de seu ambiente de reprodução social. No item 4.3.1 delimito os espaços em que essas 
novas categorias são utilizadas como forma de afirmação política de seus direitos territoriais. 



124 

 
 

relatos dos moradores, quando seus ancestrais chegaram primeiramente vieram 

apenas os homens que, após a compra das terras, construíram seus barracos e 

passaram a “descortinar63” a terra para o cultivo. Passado um ano, quando já havia a 

garantia de alimento para as famílias é que estes as buscaram. A partir daí, com a 

ajuda das mulheres, construíram suas casas de adobe, utilizando o barro de uma lagoa 

existente em seu território. 

Em relação ao trabalho, este era definido em função do gênero, os homens 

com as atividades de pesca e de cultivo e as mulheres encarregadas dos afazeres que 

envolviam o cuidado da família e o cultivo da horta nas vazantes. Esta divisão não era 

estática, uma vez que as mulheres trabalhavam nos roçados em épocas que 

demandavam maior trabalho. “*...+ Nois fazia a obrigação de casa, plantava as horta, a 

vazante era na beirinha mesmo do Pacuí, justamente, fazia a lavoura e ajudava a 

colher a roça”, (dona Maria Messias, 2009).  

A mobilidade dos homens no território sempre foi maior que a da mulher. Os 

trabalhos realizados em espaços mais distantes das moradias onde realizavam as suas 

plantações, os gerais64 utilizados para a criação do gado à solta e o extrativismo, além 

da atividade da pesca eram práticas consideradas masculinas.  

As plantações eram realizadas nas áreas próximas aos rios, locais onde os solos 

são beneficiados pelos ciclos anuais de recarga natural de insumos trazidos pelas águas 

em épocas das cheias, garantindo a sua fertilidade. Quando perdiam as características 

naturais, ou “empobreciam”, estas áreas eram deixadas em pousio65 por um tempo 

determinado para a sua regeneração.  

A divisão dos espaços de trabalho era realizada de forma a possibilitar a ajuda 

mútua e o acesso de todos à terra para o seu cultivo. Na Barra do Pacuí ainda na 

                                                             
63 Termo utilizado pela população local para a prática de desmatamento em áreas destinadas à 
agricultura. 
64 De acordo com Costa (2005) e Porto Gonçalves (2000), os “gerais” indicam que a terra não é privada, 
é um modo de apropriação e uso comum das “terras comunais”, ou territórios coletivos. Segundo os 
autores, este modo de apropriação da terra pelas populações tradicionais foi muito comum na região 
nortemineira, que teve a sua dinâmica rompida pela ocorrência dos cercamentos realizados pela 
introdução das atividades de mercado neste espaço.  
65

 Refere-se ao tempo em que a terra não é cultivada para descansar e regenerar suas características 
férteis naturalmente. O pousio pode durar anos, quando há possibilidade de cultivo em outras áreas.  



125 

 
 

atualidade é preservada esta organização, não há delimitação física destes espaços 

que são apropriados pelo trabalho, para os moradores não tem sentido a idéia de 

propriedade e sim de posse. Ou seja, as terras de cultivo eram e permanecem sendo 

demarcadas pelo processo de uso coletivo: o morador que cultiva uma área garante a 

sua posse enquanto nela trabalha. Em caso de mudança ou de abandono da terra por 

algum morador, outro pode se apossar dela para cultivá-la.  

Esta comunidade se caracterizava pelos laços de solidariedade e pelo uso 

coletivo do território. A população utilizava as áreas das chapadas, os “gerais” para 

complementar sua alimentação através da coleta de alimentos e de produtos 

medicinais, para a caça e para a criação do gado à solta.  

Entre os moradores da comunidade e os fazendeiros vizinhos originaram-se 

relações de reciprocidade. As fazendas de criatório de gado eram locais que 

possibilitavam à população a complementação de sua renda, tanto pela produção 

agrícola em sistema de meação nestes espaços, como por meio do trabalho prestado 

aos fazendeiros em épocas do ano que demandavam maior número de mão-de-obra. 

Este arranjo entre fazendeiros e camponeses foi apontado por Costa (1997) como o 

“todo econômico”, como já relatado.  

A partir da década de 1970, a organização interna da região passou a 

transformar-se devido às políticas públicas que possibilitaram o financiamento 

bancários dos fazendeiros para a modernização de suas atividades, além do incentivo 

fiscal prestado às empresas que se instalaram para a produção das silviculturas de 

eucaliptos.  

Em decorrência dessas transformações ocorreu o cercamento das terras e a 

quebra das relações pré-existentes entre fazendeiros e comunidade. Os moradores 

relatam que foram proibidos de adentrarem os “gerais” atualmente cercados pelos 

grandes proprietários das terras. Segundo seus relatos, estes contratam funcionários - 

denominados de capangas pela população local - que mantêm vigilância atenta dessas 

áreas e ameaçam os moradores da Barra do Pacuí quando estes pulam as cercas à 

procura de raízes, frutos e/ou lenha. 



126 

 
 

As terras utilizadas para o plantio são as próximas ao rio Pacuí, à uma lagoa 

existente nas imediações da comunidade e à ilha formada no rio São Francisco em 

frente ao território da Barra do Pacuí em decorrência da grande cheia de 1979. 

Atualmente, a ilha é a maior área de produção agrícola da comunidade. Contudo, as 

possibilidades de extrativismo, de criação de gado e de flexibilidade de seu território 

em terra firme deixaram de existir com os cercamentos.  

Em relação ao trabalho assalariado, anterior à década de 1970, este era 

prestado aos fazendeiros próximos em épocas que demandavam aumento de mão-de-

obra, como nos períodos de preparo da terra para o plantio, de colheita e de 

transporte de gado. Este arranjo possibilitava a permanência da população em seu 

território e a continuidade da organização interna de trabalho e de vivência em grupo.  

Atualmente, o trabalho via migrações temporárias para o Triângulo Mineiro e o 

Noroeste do estado nas agroindústrias existentes nessas áreas (Santos, 2008), são as 

possibilidades existentes de assalariamento da população. As migrações são realizadas 

principalmente pelos homens da comunidade.  

Com a compressão do território da comunidade, também as práticas 

tradicionais de trabalho e a organização social dos espaços foram alteradas: 

 Houve a necessidade de aumento da produção agrícola no território comprimido, 

uma vez que já não ocorre a prática extrativista e a agricultura a meia. O uso 

intensivo dessas áreas acarreta a exaustão do solo e dos espaços antes destinados 

às outras atividades, como a criação de animais de pequeno porte. Atualmente 

estas atividades convivem no mesmo espaço; 

 O pousio das terras que possibilita a sua regeneração natural não ocorre com a 

mesma freqüência, apenas quando o solo encontra-se exaurido de sua fertilidade, 

incapaz de produzir;  

 Os espaços de trabalho das mulheres de cultivo de horta nas vazantes foram 

apoderados pelos homens para a produção em maior escala de alimentos e de 

excedentes, desarticulando o papel da mulher na comunidade, a 

complementaridade do trabalho e o equilíbrio agroalimentar da população66; 

 A contração do território pelo cercamento dos gerais impossibilita as práticas 

tradicionais de extrativismo.  

                                                             
66 Esta reflexão vai de encontro à realizada por Woortmann (1989). 



127 

 
 

Em síntese, o modo de vida desta população anteriormente vinculado ao uso 

dos “gerais”, ao cultivo no sistema de meação nas terras dos grandes fazendeiros, à 

comercialização do excedente para estes, além do trabalho que os mesmos 

possibilitavam à população foram extintos nesta nova dinâmica. Os empresários rurais 

passaram a cercar os gerais e expulsaram os moradores da comunidade que 

trabalhavam em suas terras. As relações de complementaridade foram rompidas, 

assim como os territórios de trabalho da comunidade foram cercados para a 

introdução das novas atividades.  

Uma das conseqüências desta transformação é a pressão demográfica 

vivenciada atualmente pela comunidade, “que impõe um número pequeno de 

hectares por unidade familiar” (SANTOS, 2008, p. 118). A Barra do Pacuí atualmente 

encontra-se encurralada, cercada por monoculturas e florestas de eucaliptos.  

Sobre os estudos apresentados, podemos concluir que, com exceção da família 

Veloso, as comunidades citadas neste capítulo - Capão Celado e Barra do Pacuí - ainda 

não conquistaram seus espaços de lutas. Para a primeira já não é possível, visto que 

quase a totalidade das famílias veredeiras já não se encontra mais reproduzindo este 

modo de vida.  

Para a segunda comunidade este debate pode representar a permanência de 

sua reprodução social e cultural no território que ocupa, de sua identidade e 

etnicidade ecológica. Esta é uma luta que vem sendo travada por esta população, na 

busca da demarcação de seu território como Reserva Extrativista (Resex).  

Sobre a resistência e as lutas travadas pelas populações tradicionais 

nortemineiras, entre elas a busca de implantação de Resex de seus territórios, realizo 

uma discussão no último tópico deste capítulo. Antes, porém, dialogo com Nogueira 

(2009), autora que descreve as formas como as populações geraizeiras povoaram e 

historicamente sofreram processos de expropriação de seus territórios. Realizo esta 

discussão devido à elucidação que ela trás sobre a forma como a população da 

comunidade Gameleira teve acesso à terra. Esta população vive nos gerais, em terras 

de herdeiros.  



128 

 
 

3.2.3 Os povos geraizeiros do Norte de Minas, processos histórico-geográficos de 
povoamento e de compressão e perda de seus territórios 

A antropóloga Mônica Nogueira perpetra uma importante discussão sobre as 

diferentes formas de acesso à terra pelos geraizeiros nortemineiros, compreendidos 

como populações camponesas  

da porção de Cerrado no Norte de Minas Gerais – bem como noutras 
localidades, sobre as quais se estendem os Gerais, destacadamente o 
Noroeste do estado de Minas e o Oeste da Bahia, aonde a alcunha 
ainda é corriqueiramente utilizada. Gerais, grosso modo, pode ser 
aqui entendido como sinônimo de Cerrado, (...) (NOGUEIRA, 2009, P. 
15). 

Desta forma, todas as populações camponesas que vivem nos cerrados são 

geraizeiras. Porém, as subdivisões existentes no interior da região indicam as suas 

múltiplas identidades, ou suas etnoterritorialidades (ALMEIDA, 2008), como mostra o 

Quadro 03 – As gentes sertanejas: etnoterritorialidades e etnicidades ecológicas67.  

Segundo Nogueira, são três as formas como se configurou a instalação do 

camponês geraizeiro na região. Foram arranjos que expressavam as formas como se 

subordinavam ao grande fazendeiro os herdeiros, os posseiros e os agregados.  

Porém, esta divisão vale também para as outras populações tradicionais 

nortemineiras, como já exposto neste capítulo, visto que ela se configurou em todos os 

espaços rurais da região, tanto no “sertão seco” como no “sertão molhado68”. Aqui me 

atenho aos ocorridos no primeiro, ou “sertão seco”, pois este é o lócus onde realizo a 

minha pesquisa.   

Visto que o povoamento pelos posseiros e agregados já foi discutido 

anteriormente neste capítulo, focalizo a discussão sobre a ocupação realizada pelos 

herdeiros, forma de acesso à terra ocorrido na Gameleira. Esta abordagem é 

necessária devido aos fatos que busco compreender e que irei relatar e discutir na 

última parte desta pesquisa.  

                                                             
67 Este quadro encontra-se na seção 3.1.1.  
68

 Como relato nas palavras introdutórias, esta é a divisão proposta para esta segunda parte na 
organização do quarto capítulo. 



129 

 
 

 
                                  MAPA 4: A população Geraizeira no Norte de Minas Gerais 
                                 FONTE: CAA-NM, 2010. Org. Afonso P. C. S. 2012. 
 



130 

 
 

Como mostra o Mapa 03, as populações geraizeiras encontram-se espalhadas 

por grande parte do Norte de Minas. São populações que fazem parte da história do 

povoamento e de manejo dos recursos das diversas fitofisionomias existentes no 

bioma Cerrado. O povoamento do território camponês pelos geraizeiros deu-se 

através de sua instalação dentro das grandes fazendas – considerados agregados ou 

posseiros – e os que se instalaram fora dos domínios da fazenda – considerados 

herdeiros.   

Seguindo a divisão proposta, e indo de encontro à discussão de Costa (1987), os 

posseiros e os agregados eram aqueles que possibilitavam o “todo econômico” nas 

fazendas, pois eram eles que forneciam mão-de-obra e alimento aos proprietários, não 

havia relação salarial neste arranjo.  

Com relação aos herdeiros, estes tinham e têm maior autonomia em relação à 

posse do território, visto que as suas terras são cartorialmente asseguradas. Originadas 

das sesmarias e transformadas em latifúndios, essas terras historicamente perderam 

valor a partir da decadência do ciclo do ouro. Devido ao impacto financeiro acarretado 

pela contração das fronteiras comerciais, muitos fazendeiros que vendiam gado e 

produtos alimentícios para as áreas mineradoras deixaram as suas terras ou as 

fracionaram e as venderam ou arrendaram aos pequenos produtores.  

Os herdeiros, como o nome já indica, referem-se àqueles que receberam a 
terra por herança; terras tituladas, originárias de antigas sesmarias, que no 
século XIX foram divididas em sítios e grandes fazendas e postos à venda ou 
ao arrendamento. Alguns desses sítios ou fazendas, além de integrarem 
famílias extensas, em regime de próindiviso (ou seja, em comum), foram 
muitas vezes partilhados entre herdeiros. (...). O que se destaca no caso de 
herdeiros, é o quanto é mais evidente o vínculo entre terra e família. Afinal, 
a terra constitui-se patrimônio familiar, cuja transmissão e partilha aos 
descendentes é legalmente garantida (NOGUEIRA, 2009, P. 94). 

A possibilidade de compra das terras pelos camponeses foi em conseqüência de 

sua desvalorização. Ao comprarem seus lotes de terra, formavam o território 

camponês a partir da união das famílias vizinhas para assegurarem a constituição das 

relações sociais que os caracterizam. Porém, os vínculos com os grandes fazendeiros 

citados por Costa também ocorreram nas terras de herança, visto que, na ausência do 

Estado, eram os “coronéis” as lideranças políticas locais.  



131 

 
 

Nogueira descreve que as redes de reciprocidade moldavam as formas como se 

organizavam as populações camponesas geraizeiras, pois “o trabalho coletivo e a ajuda 

mútua entre as famílias que se reconheciam como parte de uma unidade de 

parentesco e/ou vizinhança também contribuíam para fortalecer os laços entre os 

geraizeiros e seu sentido de pertença ao lugar”. Uma dinâmica que permitiu a 

consciência de grupo através das relações de reciprocidade estabelecidas.  

a ida e volta a cidades próximas para comparecer às feiras, a visita a 
fazendas e vizinhos para festas religiosas ou seculares, bem como a 
peregrinação a santuários, como o de Bom Jesus da Lapa, na Bahia, 
eram atividades que integravam a rotina de sociabilidade entre os 
Geraizeiros (2009, p. 98). 

As relações de reciprocidade caracterizam a organização camponesa, como 

relata Mauss (1974). No espaço nortemineiro, elas foram construídas a partir da 

chegada de migrantes que vieram para esta região em busca de melhores condições 

de vida.  

Os laços entre iguais fortaleceram as possibilidades de uma reestruturação 

social gerada pelos seus deslocamentos. Esses primeiros povos tinham em comum a 

necessidade de erigirem um novo território camponês em que pudessem reconstruir 

suas histórias interrompidas. As relações e alianças aqui costuradas lhes asseguraram 

isto, o que foi rompido com a chegada da modernidade, como apontam Nogueira, 

Costa e Luz (2012), Dayrell (1998) e Luz (2005). Esses são alguns dos pesquisadores que 

focaram seus estudos nos impactos sofridos pelas populações que se originaram como 

posseiros ou agregados, ou seja, que povoaram as áreas que pertenciam aos domínios 

dos fazendeiros da região. Isto porque são eles os que sofreram maior impacto frente 

aos novos parâmetros econômicos que se instalaram a partir da década de 1970. 

O quadro a seguir distingue as diferentes formas de acesso à terra pelos 

geraizeiros e demais grupos camponeses durante os primeiros séculos de povoamento 

nortemineiro. Mostra as formas como as relações de reciprocidade se formaram e 

também as relações de subordinação com o grande fazendeiro.  

 



132 

 
 

AS DIFERENTES FORMAS DE ACESSO A TERRA PELAS POPULAÇÕES CAMPONESAS 
(GERAIZEIRAS) NO NORTE DE MINAS GERAIS 

 Herdeiros Posseiros Agregados 

O
R

IG
EM

  

Originárias das antigas 
sesmarias, estas áreas 
passaram a serem divididas no 
século XIX e postas à venda ou 
arrendamento. Grandes 
fazendas e sítios titulados se 
formaram a partir daí. As 
famílias extensas comuns na 
época passaram a dividir essas 
terras por meio de herança. A 
terra constitui patrimônio 
familiar, e sua transmissão 
sucessória é legalmente 
garantida. 

Grupos camponeses que se 
apropriavam da terra por meio 
do trabalho. Esse apossamento 
podia ser ou não documentado. 
Normalmente, a propriedade 
das terras eram atribuídas à 
algum fazendeiro, o pagamento 
pelo seu uso era realizado por 
meio do trabalho prestado ao 
fazendeiro. Segundo Dayrell 
(1998), em alguns casos, se 
tornavam jagunços em épocas 
de conflito. 

Diferentemente do arranjo 
realizado entre fazendeiros 
e posseiros, os agregados 
estabeleciam-se em 
moradas próximas às da 
sede da fazenda. As 
relações entre agregados e 
fazendeiros eram mais 
estreitas, e as terras a eles 
destinadas eram mais 
férteis que as dos posseiros. 
O pagamento pelo uso da 
terra era realizado através 
de serviços prestados aos 

fazendeiros. 

R
EL

A
Ç

Õ
ES

 

As relações entre famílias e 
entre núcleos camponeses 
geralmente é maior neste 
arranjo, visto que a terra é 
assegurada e a dependência 
destes em relação aos 
fazendeiros foi historicamente 
menor.  

Através do batismo dos filhos 
dos camponeses pelos 
“coronéis” estabeleciam-se as 
relações de compadrio entre 
posseiros e fazendeiros, tipo de 
aliança horizontal apontada por 
Costa (1997). 

Neste arranjo, as relações 
também ocorriam de forma 
horizontal. Eram 
estabelecidas alianças 
através do compadrio entre 
o fazendeiro e os agregados 
a través dos laços firmados 
pela Igreja através do 
batismo. 

A
S 

M
U

D
A

N
Ç

A
S 

EM
 C

U
R

SO
 

Existem dois tipos de regime 
nas terras documentadas. O 
primeiro é denominado 
próindiviso, ou seja, de posse 
comum de grupos de famílias. 
Essas terras eram 
individualizadas por meio do 
trabalho e divididas entre todos 
os descendentes. O segundo 
regime é aquele em que a 
propriedade pertence a uma 
família apenas, senda a terra 
dividida cartorialmente apenas 
entre a sua descendência. 

A partir do Estatuto da Terra de 
1960 e da modernização do 
campo a partir de 1970, essas 
populações passaram a serem 
encurraladas ou expropriadas 
pelos fazendeiros com aval do 
Estado, que considerou essas 
terras como “devolutas”. No 
estado de Minas Gerais, a 
Ruralminas legitimou a tomada 
de terras pelos empresários. 

Com a modernização das 
fazendas, as relações 
horizontais pré-existentes 
desvaneceram-se. Os 
agregados são expulsos das 
terras em que viviam em 
decorrência de novas 
alianças realizadas pelos 
fazendeiros e agentes de 
capital externo. 

SI
TU

A
Ç

Ã
O

 A
T

U
A

L A fragmentação da terra entre 
descendentes é um fator de sua 
minifundização, acarretando a 
migração de parte dos 
membros familiares ou a 
compressão do território 
camponês. 

Expulsas de seus territórios, 
essas populações deixam de se 
reproduzirem como grupos 
camponeses e passam a habitar 
as periferias das cidades. 
Muitos voltam ao campo como 
trabalhadores assalariados das 
empresas de carvoejamento e 
reflorestadoras. 

Como ocorreu com os 
posseiros, essas populações 
têm que migrar na busca de 
novos espaços para a sua 
reprodução. Na 
impossibilidade de novas 
terras, a migração para a 
cidade e o trabalho 
assalariado é um caminho 
sem volta. 

QUADRO 4: As diferentes formas de acesso a terra pelas populações camponesas (geraizeiras) no Norte 
de Minas Gerais. 
FONTE: CUNHA, 2013. Baseada em Nogueira (2009, p. 94-95). 

 



133 

 
 

O Quadro 4 aponta as transformações ocorridas no espaço rural nortemineiro a 

partir das novas dinâmicas que ali se instalaram a partir de 1970. Transformações 

essas que acarretaram a expropriação e a conseqüente migração das populações 

camponesas, tema já discutido anteriormente. 

Entre posseiros e agregados, os impactos gerados pela dinâmica capitalista no 

campo foram sentidos de forma mais cruel, uma vez que o Estado agiu sobre eles, 

invisibilizando-os ao considerar seus territórios terras devolutas. Com relação aos 

herdeiros, estes também foram atingidos pela modernidade devido ao esvaziamento 

do campo e a ruptura das relações de vizinhança entre comunidades, ao cercamento 

de seus territórios pelas monoculturas e também ao aumento do preço da terra e a 

conseqüente minifundização são aqui apontadas. 

 Devido à dinâmica excludente, inicia-se a organização dessas populações para 

garantirem seus modos de vida, as lutas travadas são realizadas com o apoio de 

instituições civis e ONGs. Essas instituições e organizações lhes dão assistência técnico-

financeira para conquistarem por meio de direitos constitucionais os seus territórios 

ancestrais. Contam também com apoio para reconstruírem, quando conquistam a 

posse desses territórios, os espaços destruídos pelo reflorestamento ou pela produção 

mecanizada, como veremos no próximo tópico. 

Porém, em nenhum dos trabalhos consultados para a construção desta tese, 

encontrei uma discussão que mostrasse o que ocorreu e ocorre com as populações 

camponesas que têm a propriedade da terra garantida por herança69. Apesar de serem 

diferentes as transformações acarretadas pela modernidade entre as três formas de 

acesso à terra, essas populações também passam por processos de mudança que gera 

uma necessária reestruturação dos seus modos de vida. As terras fragmentadas pela 

partilha entre herdeiros já não são suficientes para sustentar economicamente as 

novas famílias que surgem com o casamento; valorizadas as terras circunvizinhas70, a 

                                                             
69 Ao contrário do que vem ocorrendo nas áreas anteriormente citadas, na Gameleira, que é terra de 
herança, o apoio a esta comunidade se dá através de intuições e planos governamentais que os auxiliam 
com créditos e capacitações, via programas voltados para o fortalecimento da agricultura familiar. 
70

 A Gameleira se encontra rodeada de comunidades tradicionais e terras pertencentes a fazendeiros 
criadores de gado. Tanto esta comunidade como as suas vizinhas se vêem impedidas de estender seus 



134 

 
 

possibilidade de compra de novas terras para suprir as necessidades acarretadas pela 

formação de novos núcleos familiares é remota. Além disso, os espaços de cultivo cada 

vez menores na terra dividida são utilizados até a exaustão pela produção continuada, 

não sendo mais possível a prática tradicional de pousio.  

Assim, a migração é uma ameaça à manutenção dessa sociedade, vão-se os 

braços jovens para São Paulo ou alguma cidade próxima que lhes garantam 

assalariamento. Ficam os mais idosos, muitos deles sem condição física para o trabalho 

no roçado. Seduzidos pela modernidade e comprimidos em seus territórios, os jovens 

vivem um paradoxo: Ficar pode significar uma reprodução camponesa precária, ir 

significa a ruptura de um modo de vida que lhes é familiar.  

Como já relatado, a resistência é construída e realizada de diferentes formas 

pelas populações camponesas que sofreram expropriação de seus territórios e pelas 

que não foram diretamente atingidos pela ameaça de sua perda, mas que 

indiretamente também o foram. Porém, o que se percebe é que a não expropriação 

dos territórios ancestrais significa a invisibilidade das demandas dessas populações por 

parte das ONGs. Com isso, elas são desamparadas de importantes estratégias 

articuladas junto a essas instituições que poderiam garantir-lhes o equilíbrio ameaçado 

ou já perdido. 

 

  

3.3 Formas de resistência do campesinato no sertão Norte de Minas Gerais 

A história das desigualdades existentes e vivenciadas na construção da 

sociedade sertaneja nortemineira é marcada por iniqüidades comandadas por 

oligarquias locais. Essas oligarquias permanecem sendo reproduzidas historicamente e 

mantidas pelo Estado, que expropria as populações rurais para abrigar os segmentos 

mais abastados da sociedade. Além das antigas oligarquias, os novos empreendedores 

reproduzem neste espaço uma dinâmica de mercado. Industrializa-se o campo, e com 

isso uma nova e excludente dinâmica se instala de forma incisiva.   
                                                                                                                                                                                   
territórios em circunstância de sua localização privilegiada. Próximas de Montes Claros, centro 
econômico da região, são terras que possuem preço alto no mercado.  



135 

 
 

Diante disso, devemos compreender que esses fatores foram desencadeados 

por processos exteriores à região e até mesmo ao país, são reflexo dos acontecimentos 

mundiais que são gerenciados pela esfera econômica em detrimento das esferas sócio-

ambientais e que têm alcance local, pois remetem ao processo global de expansão do 

modelo capitalista de produção.  

Carlos Walter Porto-Gonçalves relata um importante fato ocorrido na ECO 92. 

Chefes de grandes nações se encontram para discutirem o futuro do planeta diante da 

destruição que o sistema capitalista impõe. Neste encontro, populações indígenas 

bradavam que 500 anos após o seu quase extermínio no processo de colonização, 

estes chefes de estado faziam uma reunião mundial para debaterem questões “sobre 

as quais aqueles povos sempre demonstraram conhecimento, sensibilidade e cuidado: 

água, ar, terra e vida!” (2010, p. 88). Do evento Rio + 20, ocorrido em 2012, fica a 

certeza de que os avanços percebidos de práticas concretas são ainda pequenos diante 

da enormidade de problemas que enfrentamos relacionados à degradação sócio-

ambiental impulsionados pela produção capitalista.  

Além das sérias questões ambientais, povos ainda são expropriados para 

garantir a permanência do avanço da “produtividade”. Os diversos geossistemas71 

existentes no planeta são aniquilados, e com isso, formas pré-existentes de 

organização social também. As paisagens mudam de forma abrupta e violenta e 

registram as transformações ocorridas caracterizadas pelas novas formas de se utilizar 

o espaço. Espaço esse esvaziado de relações humanas para abrigarem interações 

econômicas. Reflexo disso são as transformações em curso que ecoam em todos os 

cantos do planeta, e também no Norte de Minas Gerias.  

Retornando à questão sobre o sertão nortemineiro, em síntese podemos 

delimitar três momentos que marcaram e marcam a trajetória de povoamento dos 

territórios camponeses na região. São eles:  

a) no primeiro momento de povoamento, as populações que se deslocaram 

para esta região se invibilisaram para sobreviverem e construírem os seus 

                                                             
71 Entendo como geossistema o espaço natural e os fatores sociais e econômicos que ele sustenta.  



136 

 
 

territórios de liberdade (entre os séculos XVII as primeiras décadas do 

século XX).  

b) No segundo momento, o próprio Estado os invibilisa por meio do discurso 

do sertão como “vazio humano” para dele se apropriar. Realiza contratos 

concedendo terras aos segmentos capitalizadas para serem exploradas, são 

os territórios camponeses do Norte de Minas (século XX). Neste processo, 

ocorre a expropriação de grande parte dessas populações.  

c) Vivemos atualmente um terceiro momento em que para permanecerem em 

seus territórios, as populações sertanejas nortemineiras passam a 

visibilisarem-se politicamente. São formas encontradas de resistência em 

busca de assegurarem o direito de permanecerem em seus territórios 

reproduzindo os seus modos de vida.  

Os dois primeiros momentos já foram discutidos neste capítulo. Desse modo, é 

neste terceiro momento que me atenho aqui. Delineio algumas transformações em 

curso, uma vez que são importantes para a compreensão da dinâmica regional 

contemporânea72.  

Atualmente, existe uma forte tendência de se criar estratégias de resistência 

dos grupos camponeses nortemineiros frente às mudanças ocorridas no seio dessas 

populações, em decorrência de processos históricos de expropriação e expulsão por 

que passaram. Esses grupos, em parceria com entidades religiosas, ONGs e 

universidades, elaboram formas de se manterem enquanto grupos distintos que 

expressam modos diversos de se organizarem nas esferas econômica, social e 

ambiental. Expressam, por meio da organização interna que abarca estas três esferas, 

um modo de vida contrário à exploração capitalista de vida e trabalho. Ao mesmo 

tempo em que convivem e se relacionam com as sociedades que os rodeiam e os 

comprimem.  

No Norte de Minas se expressam populações que elaboram espaços de 

diálogos para permanecerem lutando e conquistando os seus direitos ancestrais de 

                                                             
72

 Para maior compreensão sobre as lutas travadas no Norte de Minas pelas populações rurais, Nogueira 
(2009), Brito (2006), Dayrell (1998) e autores já citados neste trabalho, são importantes referências. 



137 

 
 

existirem enquanto povos tradicionais ao mesmo tempo plurais e singulares.  O direito 

de ficar – assim como e de ir e vir – é a essência que motiva as lutas travadas por essas 

populações. 

 

3.3.1 As parcerias que fortalecem as lutas das populações nortemineiras 

A partir da Constituição de 1988, quando as populações remanescentes de 

quilombos, juntamente com os povos indígenas, tiverem o direito ao território que 

habitam assegurados, as conquistas políticas resultantes refletiram no surgimento de 

novos campos de luta em busca de se assegurar o direito de outras populações, as 

populações camponesas ressignificadas como povos ou populações tradicionais.  Os 

avanços percebidos nesta Constituição são reflexos de movimentos sociais em prol de 

direitos ainda não conquistados que já ocorriam no país. 

Foi fundamental para o fortalecimento da luta pela terra e dos territórios das 

populações rurais encurraladas pela modernidade, os papéis desempenhados por 

instituições, movimentos sociais e ONGs. Estes os auxiliaram e auxiliam a se 

organizarem, ao mesmo tempo em que apontaram e apontam seus direitos ainda não 

assegurados ou nem sabidos para essas populações. São, portanto, (co)organizadores 

dos movimentos sociais que reivindicam os direitos dessas populações.  Com isso, as 

populações tradicionais nortemineiras são visibilisadas no cenário político. 

Fortalecidas, conquistam algumas vitórias na luta pela posse de seus territórios.  

Nos estudos realizados por Albuquerque (2007), sobre a Economia Solidária no 

Norte de Minas Gerais, a autora aponta a atuação das Comunidades Eclesiais de Base 

(CEBs) como fator de fortalecimento do cooperativismo popular autogestionário na 

região a partir da década de 1970.  Neste sentido, as parcerias firmadas entre setores 

progressistas da Igreja católica, ONGs e povos distintos que sofrem pressões sobre 

seus territórios ou modos de vida (urbano ou rural) são fatores que contribuíram e 

contribuem para a reestruturação dos espaços de luta dessas populações na busca por 

seus direitos.  



138 

 
 

De encontro aos estudos de Albuquerque, Mônica Nogueira (2009) relata que 

as mobilizações realizadas por segmentos das populações tradicionais nortemineiras 

de reivindicação de seus territórios, fortaleceram-se a partir da contribuição da Igreja 

Católica, que passa por uma transformação após o Concílio Vaticano II73, ao “propalar 

a doutrina da Igreja como povo de Deus”. Renovada, a Igreja procura estabelecer uma 

discussão com engajamento social e político relacionado à luta pela terra, encerrada 

na Comissão Pastoral da Terra (CPT).  

Esta parte progressista da igreja passa a estabelecer diálogos com movimentos 

sociais e sindicatos através das CEBs, favorecendo o processo de resistência 

camponesa74, “em articulação com movimentos de massa como a Via Campesina e o 

Movimento de Trabalhadores Sem-Terra (MST)” (Idem, p. 167-8). Nogueira também 

cita a contribuição de ONGs, com destaque para o trabalho realizado pelo Centro de 

Agricultura Alternativa do Norte de Minas (CAA/NM). Rosely Carlos Augusto atesta 

estas alianças ao assinalar a importância desses seguimentos no fortalecimento das 

populações camponesas nortemineiras. Segundo esta autora,  

Aparecem quatro organizações sociais e políticas predominantes na 
expressão dessas lutas: o sindicato dos trabalhadores rurais, o Centro 
de Agricultura Alternativa e, mais recentemente, o Movimento dos 
Trabalhadores Rurais Sem-Terra e a Cooperativa Grande Sertão. (...). 

                                                             
73 O Concílio Vaticano II, finalizado em 1965, “consagrou uma nova perspectiva sobre a relação entre a 
Igreja e o mundo dessacralizado e consagrou uma nova teologia (Teologia da Libertação) catalisadora da 
mobilização e organização das classes populares em todo o país” (NOGUEIRA, 2009, nota de rodapé, p. 
167). 
74 Os movimentos desencadeados pelas CEBs e o uso do termo “comunidade”, designam, além das 
origens das esferas católicas mais vinculadas aos movimentos populares que elas evocam, o avanço de 
sua participação na luta pela terra dos territórios rurais do país, contribuindo para a reorganização do 
tecido social das populações que sofriam e sofrem processos de desapropriação de suas terras 
ancestrais (NOGUEIRA, 2009). Seguindo esta interpretação, o termo “comunidades” constitui uma 
iniciativa não apenas de grupos de católicos vinculados sobretudo às comunidades eclesiais de base, 
mas bastante marcante através delas,  como presenças que se materializam nos sujeitos locais de uma 
nova prática pastoral no país e no Norte de Minas Gerais, principalmente a partir da segunda metade do 
século XX. Isto porque, com o tempo, comunidade tornou-se uma categoria que caracteriza a 
diversidade sociocultural existente no território rural brasileiro, assistidas ou não pelas Comunidades 
Eclesiais de Base. Atualmente ressignificam as populações camponesas de modo geral, evocando as 
diversidades sócio-espaciais existentes, são as “comunidades tradicionais”. Assim, pode-se perceber a 
importância da atuação de segmentos pastorais do catolicismo nas lutas que envolvem as questões 
fundiárias no país e, em nosso caso, no Norte de Minas. Esta presença foi ativada principalmente 
através da Teologia da Libertação que alicerçou as CEBs e as Pastorais da Terra. Atualmente, 
vivenciamos um recuo na atuação militante das CEBs junto a esses grupos, principalmente devido aos 
novos atores que se incorporaram nas lutas em prol dos direitos constitucionais das “comunidades 
tradicionais”. 



139 

 
 

Homens e mulheres, com poucas exceções, tiveram nas formas 
comunitárias e religiosas, sobretudo das Comunidades Eclesiais de 
Base e da Comissão Pastoral da Terra, sua motivação moral de 
inserção nas lutas sociais, ancorando aí trajetórias de participações 
coletivas e singulares (AUGUSTO, 2011, p. 74-75). 

Estas foram importantes parcerias firmadas com e entre os povos 

nortemineiros ameaçados de desterritorialização (expropriação) ou já 

desterritorializados, e por isto encontram-se vivenciando o processo denominado por 

Haesbeart (2004) de “reterritorialização precária”, nas áreas pouco favoráveis à sua 

reprodução social devido ao seu encurralamento75.  

Sobre a atuação dos grupos mencionados com os geraizeiros no Norte de 

Minas, Nogueira aponta a importância dessas parceiras para a organização interna e 

no campo de luta desta população: 

Criado no âmbito de uma estratégia mais ampla de difusão das 
experimentações e debates em torno dessa abordagem, o CAA 
dedicou os primeiros anos de trabalho a visitas de campo e à 
realização de cursos sobre conservação dos solos, inseticidas caseiros 
para o controle de pragas, curvas de nível (tecnologias básicas e de 
fácil replicação em diferentes contextos), além de atividades 
formativas que incluíam o resgate da história da agricultura.  

(...)  

Os chamados “Cursos de Formação de Monitores em Agroecologia” 
ocorreram de 1993 a 1997. Grande parte dos participantes eram 
encaminhados por irmãs e padres atuantes nas CEBs ou pelos STRs e 
os cursos acabaram funcionando também como uma formação de 
lideranças. 

(...)  

Também se aos sindicatos e à CPT, eventualmente em articulação 
com o MST e a Via Campesina, coube o front da luta pela terra, ao 
CAA atribuiu-se o trabalho de promover a recuperação da capacidade 
produtiva do campesinato local. Afinal, conquistada a terra, logo é 
preciso reconstituir o sistema de produção (NOGUEIRA, 2009, p. 180-
181). 

Assim, as populações se organizam internamente em cooperativas e 

associações e têm nos movimentos sociais e nas ONGs amparo político-financeiro e 

suporte técnico necessários à sua reestruturação diante da retomada da terra. A 

                                                             
75

 Termo local que designa a compressão dos territórios das populações rurais, em conseqüência da 
perda dos “gerais”. 



140 

 
 

organização desses movimentos desencadeia eventos que surgem no cenário atual, 

tais como os “Encontros dos Povos dos Cerrados”, dos “Povos das Florestas”, o “Grito 

da Terra”, “Encontros dos Geraizeiros”, de “Pescadores Artesanais”, que permitem o 

diálogo entre movimentos e a articulação dos grupos quanto às lutas que estabelecem 

contra os desmandos do capital e do Estado, visibilizando-os social e politicamente.  

Dentre algumas vitórias relacionadas à reocupação e garantia dos territórios 

ancestrais dessas populações, podemos destacar no Norte de Minas: 

 Os povos indígenas Xacriabá (ou Xakriabá) já têm seu território delimitado. 

Vivem atualmente numa reserva reconhecida em 2011 pela Fundação 

Nacional do Índio (Funai) de 46 mil hectares. Estão distribuídos em 32 aldeias 

entre os municípios de São João das Missões e Itacarambi. Atualmente, 

além de lutarem para sobreviverem em seu território, buscam resgatar a 

sua história e a sua língua originária; 

 Existem territórios quilombolas juridicamente instituídos e reconhecidos ou 

em processo adiantado de estudos para o reconhecimento pelo Estado, nos 

municípios de Matias Cardoso, Jaíba e São João da Ponte; 

 Em fase adiantada de estudo, há projetos de implantação de sete Resex no 

Norte de Minas.  

A Reserva Extrativista é uma modalidade de Unidade de Conservação que 

permite o manejo dos recursos naturais pelas populações tradicionais. Os planos de 

manejo desses territórios são elaborados de forma coletiva entre as comunidades 

locais, ONGs e governo. Garantem, assim, a reprodução dos modos de vidas dessas 

populações nos territórios de origem.   

A Resex surgiu nos anos 1980, nas lutas realizadas pelos povos seringueiros do 

Acre, tendo Chico Mendes como líder. Ensejavam a permanência da posse de seus 

territórios frente às ameaças representadas pelos grandes fazendeiros que se 

instalavam na região. Em troca, as comunidades garantiam a proteção e o manejo 

adequado dos seus ambientes. Esta modalidade foi implantada na Amazônia e se 

espalhou, aos poucos, por outros territórios ameaçados do país. Portanto, as Resex 



141 

 
 

garantem a permanência ou o retorno do uso do território ancestral pela população 

local.  

Quase todos os sete territórios em estudo para implantação das Resex no Norte 

de Minas são territórios expropriados das populações originais que passaram a abrigar 

plantações de eucalipto. Acuadas, essas populações passaram a habitar espaços 

comprimidos que não interessavam ao capital.  Dentre as comunidades estudadas, 

Barra do Pacuí – comunidade vazanteira que pertence ao município de Ibiaí – Gerais 

do Calixto – comunidade geraizeira existente no município de Buritizeiro – e 

Assentamento Tapera – comunidade geraizeira pertencente ao município de Riacho 

dos Machados – são alguns dos territórios que se encontram em vias de se tornarem 

Resex.  

Encontra-se, também, em processo de implantação a Resex do Pequizeirão, 

abrangendo uma área que perpassa por quatro municípios: Santo Antônio do Retiro, 

Montezuma, Rio Pardo de Minas e Vargem Grande do Rio Pardo; e abarca 27 

comunidades tradicionais que vivem do extrativismo de produtos do cerrado (PNUD, 

2012).  As populações que reivindicam as Resex são assistidas pelo Instituto Chico 

Mendes de Conservação da Biodiversidade (ICMBio) e pelo CAA-NM.  

Em Buritizeiro, além das instituições citadas, o Movimento Internacional de 

Mulheres (GRAAL) acompanha o andamento da implantação da Resex no município 

(FELFILI, 2010). Este movimento de origem e tradição católicas encontra-se presente 

em vários municípios do Brasil, tendo como enfoque as questões relacionadas aos 

direitos sociais das mulheres (ALBUQUERQUE, 2007). Sobre a atuação do GRAAL em 

Buritizeiro, esta instituição desenvolve projetos no município com o propósito da 

construção de uma “Soberania Alimentar” e da “Economia Popular Solidária”, e 

configura-se pelo intercâmbio de experiências e pela solidariedade diante das 

dificuldades cotidianas dos grupos de mulheres de baixa renda (ALBUQUERQUE, 2007, 

P. 14). 

Além deste movimento, a presença da mulher nas lutas travadas no Norte de 

Minas é descrita por Rosely Carlos Augusto, que realiza uma importante contribuição 

sobre as lideranças dos movimentos sociais encontrados nesta região. Seu estudo foca 



142 

 
 

a atuação dessas lideranças desde a década de 1980 até início deste século. Em sua 

tese, encontramos relatos sobre histórias de vida e de luta dos sujeitos que, ao se 

constituírem como lideranças locais, processo rico de aprendizagem e de conflitos, se 

transformam também em agentes capazes de sistematizar a importância de seu modo 

de vida e se compreendem como guardadores de seu ambiente sociocultural e de seus 

saberes ancestrais. São pessoas que se forjaram no interior dos movimentos sociais 

para sustentarem as lutas travadas no Norte de Minas. Dão visibilidade e representam 

uma parcela da população que se encontrava, até poucas décadas atrás, desamparada 

dos processos políticos que pudessem garantir a sua reprodução sócio-cultural e 

ambiental. Segundo a autora, isto ocorre porque as “elites econômicas e intelectuais 

se esforçam pelo apagamento e pela invisibilidade dos sujeitos políticos do campo” 

(2011, p. 14). 

Rosely Augusto elege treze lideranças nortemineiras como seus interlocutores. 

São eles os sujeitos de sua pesquisa que foca “nos aprendizados, os saberes 

produzidos pelos modos de participação dos sujeitos na luta social, apreendidos na 

trajetória de engajamento de lideranças camponesas” (2001, p. 13). Dos treze 

escolhidos e entrevistados pela autora, apenas três são mulheres76. Augusto constata 

que a reduzida proporção de lideranças femininas ocorre em consequencia do 

processo histórico de discriminação de gênero, reflexo disto é que até o final da 

década de 1980, não se aceitava a filiação individual de mulheres nos sindicatos 

nortemineiros. E esta discriminação relacionada ao gênero está refletida na fala de 

Maria Antônia Nogueira, uma das lideranças entrevistadas, quando conta sobre a sua 

condição de presidente do sindicato rural de Natalândia: Mas eu era mulher e jovem. 

Então eu lembro que eles chegavam procurando pelo presidente, cadê o presidente, 

falando comigo “Eu quero falar com o presidente”. Eles sempre achavam que tinha que 

estar lá um homem. Aí me estranhavam. Eu falava: Sou eu, pode falar  (relato 

encontrado em AUGUSTO, 2011, p. 68). 

                                                             
76 São elas: 1) Maria do Rosário Oliveira Costa, moradora da comunidade Catarina, no município de 
Bocaiúva, liderança da Comissão de Mulheres do movimento sindical. Foi dirigente regional e estadual 
da FETAEMG e é sócia do CAA e da Cooperativa Grande Sertão; 2) Maria Antonia Nogueira, assentada no 
Projeto de Assentamento de Reforma Agrária Saco do Rio Preto ou Saco do Porto, no município de 
Natalândia, presidente sindical, e; 3) Izaldina Fernandes da Silva, posseira quilombola de Brejo dos 
Crioulos, em Varzelândia. 



143 

 
 

Um outro exemplo de liderança feminina nortemineira foi visto no II Colóquio 

Cidade e Região, realizado pelo departamento de Geociências da Unimontes, em 

agosto de 2012. Em uma mesa em que participaram lideranças rurais77, encontrava-se 

Maria Lourdes de Souza Nascimento, representante sindical dos agricultores familiares 

do Norte de Minas. Lourdes argumentou sobre a importância da agricultura 

camponesa, um modo de vida em que a força de trabalho não é subjugada por aqueles 

que detêm os meios de produção. Esta é a grande diferença que ela destaca: 

autonomia (da produção, da técnica de produção, da semente e do tempo) e prática 

ancestral de cultivo sem uso de agrotóxicos, beneficiando a comunidade e os 

consumidores urbanos.  

Na fala de Lourdes, a expressão da sua cultura e uma chamada para o diálogo 

entre os diferentes saberes: 

Ser agricultora familiar é fazer o seu próprio horário. É se apaixonar 
ao colocar a semente na terra, é sentir o cheiro da terra molhada. A 
gente não pode perder é terreno molhado. Ele tem que receber a 
semente (...). 

O papel de vocês da academia é o de mostrar a nossa cara! Vocês vão 
lá no campo fazer as suas pesquisas e aprendem com nós, tudo o que 
sabemos mostramos de boa vontade. Então coloque nossos nomes 
em seus trabalhos, digam que fomos nós que te ensinamos. É 
importante esta visibilidade, nos fortalece e fortalece a nossa luta. É 
isto que vocês devem fazer. Pois se o seu trabalho é importante, o 
nosso também é78.  

Lourdes participa de encontros de movimentos sociais do campo que discutem 

o fortalecimento da agricultura familiar. Participa da “Marcha das Margaridas79”, 

                                                             
77

 Tema do evento: Urbanidades e Ruralidades Contemporâneas. A mesa a que me refiro tinha o título 
“O desenvolvimento que Queremos: Agroecologia e Agricultura Familiar, caminhos para o 
desenvolvimento sustentável e as múltiplas estratégias para o convívio no semiárido”. A mesa contou 
com a presença de duas lideranças de movimentos rurais e uma professora da UFMG engajada nos 
movimentos, consultora do Programa Água para Todos . Entre as lideranças, encontravam-se o Braulino 
Caetano – agroextrativista e diretor do CAA/NM – e Maria Lourdes de Souza Nascimento – agricultora 
familiar representante sindical deste seguimento. 
78  Esta sua última fala foi durante o debate, em resposta a um estudante que lhe perguntou como a 
academia poderia fortalecer sua luta. 
79 A Marcha ocorre com a reunião das mulheres de movimentos sociais femininos de todo o país que 
destinam a ida à Brasília. Reivindicam, junto às esferas do poder público, a implementação de políticas 
públicas que garantam os direitos da mulher trabalhadora rural. O movimento tem este nome em 
homenagem à líder sindical paraibana Margarida Maria Alves, assassinada em 1983 em consequencia de 
suas lutas contra os desmandos de usineiros da região. 



144 

 
 

evento importante que busca a visibilidade do trabalho das mulheres do campo e a 

conquista de direitos políticos relacionados à terra e ao acesso a financiamentos 

bancários para a produção agrícola por elas. Segundo a agricultora, o valor agregado 

dos produtos se deve principalmente às mulheres, que “têm as mãos para isso. O 

queijo, o requeijão, o cuidado com as galinhas. A mulher ta fazendo a revolução de 

uma forma digna, paritária e humana”. Na realidade, a mulher sempre executou essas 

tarefas, porém, contemporaneamente, ela passa a se reconhecer como sujeito e quer 

autonomia em decorrência deste reconhecimento.  

 

 

3.4 Estratégias de visibilidade e de resistência dos grupos camponeses e das relações 
de gênero no espaço nortemineiro: uma análise de síntese 

A partir do que foi apontado neste capítulo, sintetizo as observações realizadas 

sobre as transformações em curso no ambiente nortemineiro.  

Apesar de se expressar no Norte de Minas uma organização hierarquicamente 

menos acentuada entre as famílias camponesas do que em outras regiões e em outros 

tempos no país80, ela existe e se faz presente dentro dos movimentos sociais que se 

encontram neste espaço. Este é também um palco de luta que as mulheres travam 

para conquistarem seus espaços nos movimentos, refletindo e afirmando a sua 

presença enquanto sujeito nas diversas esferas de reprodução do modo de vida 

camponês que se configurou na região. 

Com relação à atuação dos movimentos sociais que se formam no Norte de 

Minas em decorrência da acentuada ocupação capitalista deste espaço, essas 

populações passam a se organizarem para reivindicarem seus direitos. Inicia-se uma 

trajetória em busca tanto de resgates de saberes ancestrais como garantias presentes 

e futuras de direito aos seus territórios.  

                                                             
80 Tema do próximo capítulo. 



145 

 
 

A conquista atual dos espaços de luta foi e é fortalecido a partir de diálogos 

realizados com instituições civis, pesquisadores 81  e ONGs. Sobre a atuação dos 

pesquisadores, Lopes aponta que 

É importante salientar que alguns desses autores debruçaram-se 
sobre as temáticas na tentativa de compreender inicialmente os 
processos de expropriação dos territórios dessas populações e, 
posteriormente, apropriaram-se da realidade desses e 
proporcionaram a criação de alternativas que possibilitassem 
melhorias no cotidiano dessas gentes (2012, P. 364) 

Esses autores, acompanhados de ONGs, buscam garantir os direitos das 

populações tradicionais nortemineiras diante das transformações que tendem a 

expropriá-los cada vez mais. A partir desses debates, surgem redes de interação social 

e econômica, cooperativas e associações que possibilitam ao povo sertanejo o seu 

fortalecimento82.  

Concretamente, podemos afirmar que a partir das lutas que se instalam em 

decorrência dos direitos conquistados pelos povos quilombolas e indígenas, as 

comunidades camponesas – compreendidas como populações tradicionais – existentes 

no território sertanejo do Norte de Minas, ganham visibilidade política e social. Isso 

devido à compreensão da necessidade urgente de se salvaguardar a continuidade dos 

saberes produzidos por essas populações que expressam um modo de vida que remete 

a um mundo socialmente mais justo e igualitário, contrário ao modelo hegemônico 

atual. 

Como já mencionado, essas populações se organizam de formas diversas, são 

as maneiras encontradas por cada uma de se relacionarem com o espaço físico que 

ocupam. São as etnicidades ecológicas existentes neste território guardiãs de saberes e 

de formas de manejo dos ambientes dos cerrados e das caatingas nortemineiros.   

                                                             
81

 Refiro-me aos estudos realizados por pesquisadores no âmbito acadêmico. Dentre alguns, podemos 
citar os realizados por Dayrell, Luz, Augusto e Nogueira, autores citados neste capítulo. Estes são 
pesquisadores que realizam seus estudos dando visibilidade às populações tradicionais existentes no 
Norte de Minas, ao mesmo tempo em que atuam junto aos movimentos sociais através de sua 
participação nas ONGs, como o CAA-NM e a Rede Cerrado. 
82 Este movimento vai de encontro ao observado por Sabourin (2009) sintetizado na Tabela 01: 
Características do projeto camponês reivindicado pelos movimentos sociais para o século XXI, que se 
encontra no primeiro capítulo desta tese. 



146 

 
 

Dentro de cada espaço específico, homens e mulheres desenvolveram e 

desenvolvem estratégias que garantem a reprodução social dos grupos sertanejos. Ou, 

como mencionado na introdução desta parte, dos dois sertões – o “seco” e o 

“molhado” – tema que passo a discutir no capítulo a seguir, enfocando a mulher 

sertaneja nortemineira.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



147 

 
 

4- A MULHER CAMPONESA NORTEMINEIRA: ENTRE SERTÕES 

Plantemos a roça. Lavremos a gleba. 
Cuidemos do ninho, do gado e da tulha. 

Fartura teremos e donos de sítio felizes seremos. 
Cora Coralina  

 
 

Antes de iniciar a temática deste capítulo, discutirei com maior profundidade as 

questões sobre as diversidades ambientais e sociais existentes no sertão nortemineiro, 

aqui dividido em dois, o “sertão seco” e o “sertão molhado”, como relatado na 

introdução desta segunda parte. No terceiro capítulo, foram discutidos os processos 

de expropriação por que passaram as populações rurais a partir da inserção do 

capitalismo no campo. Aqui mostro as diferenças existentes nos dois sertões para 

melhor esclarecer a minha opção por este caminho em que discuto a mulher 

camponesa nortemineira.  

As diferenças a que me refiro entre o “sertão seco” e o “sertão molhado” 

relacionam-se aos recursos disponíveis em cada ambiente, sendo que estratégias que 

lhes garantem a sobrevivência são acionadas a partir de maior ou menor 

disponibilidade desses recursos. A partir da racionalidade camponesa, essas 

estratégias garantem a sua condição de articulação com o mundo exterior, ou a 

sociedade envolvente. É no mundo exterior que se busca a complementaridade de 

suas necessidades, e esta relação ocorre por meio da troca comercial. 

Essas populações elaboram formas de se manterem em constante ir e vir entre 

mundo interno e externo, entre relações de reciprocidade e relações mercantis 

simples. Permeia o seu universo uma lógica que garante o abastecimento do grupo 

doméstico e o equilíbrio entre produção e consumo.  A moeda, neste caso, é o 

instrumento de troca utilizado, não sendo compreendido como lucro ou tendo o 

objetivo de acúmulo. 

Sendo assim, a lógica econômica camponesa deve seguir uma racionalidade 

que garanta a sua sobrevivência a partir dos produtos cultivados na unidade de 

produção, o roçado, ou através do produto agroextrativista. Na unidade de consumo, a 

casa, deve-se pensar no armazenamento e na distribuição durante o ano dos produtos 



148 

 
 

cultivados destinados ao consumo interno. O estoque e a venda garantem o poder de 

compra para o abastecimento de produtos necessários ao núcleo familiar.  

No sertão Norte de Minas, as estratégias acionadas para a reprodução da 

esfera econômica camponesa envolvem o ambiente e a família. Esta última é pensada 

concretamente como unidade de produção e simbolicamente como construtora dos 

papéis sociais que se pautam nas relações hierárquicas – atualmente menos 

acentuadas – sendo esta uma característica intrínseca do campesinato.  

Na compreensão desta dinâmica, e de forma contrária à tendência de se pensar 

a unidade de produção separada da unidade de consumo no que se refere à execução 

do trabalho e aos papéis construídos relacionados à hierarquia familiar (HERÉDIA, 

1979), nesta segunda parte da pesquisa, e também na última, estas duas unidades se 

misturam.  

Além de unidade de consumo, a casa é também produtora, visto que é ali que 

se estocam e se beneficiam os produtos da roça que são transformados em 

mercadoria ou em alimento. Apesar de as relações hierárquicas existirem, a 

compreensão desta divisão é reavaliada nesta pesquisa através das formas como elas 

se concretizam: unidade de consumo é também unidade de produção. Portanto, a 

partir deste capítulo, passo a nomear unidade de produção para o espaço onde se 

realizam os trabalhos de roçado e de criação de animais de grande porte, e unidade de 

multifunção para os realizados no espaço que define a esfera dos trabalhos 

domésticos e suas proximidades que envolvem a produção de mercadoria, cultivo de 

hortaliças e criação de animais de pequeno porte83.  

 

 

 

                                                             
83

 Acompanham-me nesta reflexão as realizadas pela professora Luciene Rodrigues na banca de defesa 
desta tese, ocorrida em 28 de fevereiro de 2013. A reorganização dos quadros 7 e 8 que se encontram 
no sexto capítulo, em que aponto as atividades também desenvolvidas na unidade de multifunção, são 
reflexo deste esforço teórico-metodológico de visibilização do trabalho feminino.  



149 

 
 

4.1 Estratégias de autonomia econômica camponesa: o criatório, o pescado e a 
mandioca 

Chayanov (1974) realizou importantes estudos sobre as formas econômicas de 

reprodução camponesa (tendo como lócus de estudo a Rússia, entre século XIX e XX). 

Em suas análises, visou a esfera econômica desta sociedade, sem abranger questões 

mais amplas sobre a economia que a cerca e a atinge e as formas simbólicas que 

permeiam a sua vida – envolvendo a ordem moral e as relações de trocas simbólicas. 

Segundo o autor, o camponês se reproduz de forma a manter equilíbrio entre 

produção e consumo, não buscando o lucro, visto que este não é seu foco.  

O importante em suas interpretações sobre as sociedades camponesas, é que 

este autor busca mostrar as formas de autonomia elaboradas para esses grupos que 

lhes garantem a continuidade de seus modos de vida, através das experiências 

agrícolas repassadas sucessoriamente. Segundo Chayanov, nos momentos de crise, ao 

contrário das sociedades capitalistas, as sociedades camponesas têm fôlego para se 

reequilibrarem através do maior investimento na terra por meio do trabalho e da 

desvalorização monetária de seus produtos para aumentar a venda. 

Os estudos realizados por Chayanov serviram de base para parte expressiva dos 

pesquisadores posteriores que enfocam este tipo de organização. Porém, devido à 

abordagem focada na esfera econômica camponesa, é importante incorporar novos 

elementos, outras análises sobre “herança, parentesco, laços de vizinhança e 

reciprocidade [que] acrescenta à lógica econômica do modelo construído por 

Chayanov a dimensão da sociabilidade camponesa como elementos de sustentação 

dessa economia doméstica” (PEREIRA et al, 2012, P. 90).  

Nesta seção, realizo uma breve análise sobre as estratégias de autonomia das 

sociedades camponesas nortemineiras existentes nos dois sertões, acompanhada de 

Chayanov. Além dele, me acompanham os autores com quem dialoguei no primeiro 

capítulo desta tese, onde realizei uma abordagem sobre as esferas materiais e 

subjetivas que permeiam suas vidas, e também com autores e autoras que pesquisam 

este espaço.  



150 

 
 

Três produtos são utilizados aqui para a realização da análise proposta e para a 

comparação entre os dois ambientes em estudo: o criatório, o pescado e a mandioca. 

Revela também as estratégias camponesas de equilíbrio alimentar e de trocas 

comerciais envolvendo as formas como as populações conseguem acessar alguma 

reserva em tempos que demandam maiores gastos, consideradas por Herédia (1979) 

como estratégias de poupança camponesa. 

Esta discussão é importante devido aos papéis que cabem às mulheres em cada 

um dos territórios estudados, o “sertão seco” e o “sertão molhado”. É, antes de tudo, 

uma forma de dividir estes espaços para melhor compreendê-los em suas dinâmicas 

internas e nas que permeiam as funções femininas nos “dois sertões”, como veremos a 

seguir. 

 

a) O criatório: bovinos, eqüinos, suínos e galináceos 

Bovinos e eqüinos são animais de carga e tração que permitem aos 

camponeses tanto a mobilidade humana como o transporte para os locais de feira (ou 

mercado) dos produtos utilizados na comercialização. Esses animais são utilizados 

também para movimentarem os engenhos utilizados na produção da rapadura, assim 

como para uma infinidade de tarefas que exigem força animal para a sua execução.  

 
FOTO 04: Parelha de bois utilizada para transporte da cana na 
comunidade Gameleira.  
AUTORA: Graça Cunha, 07/2011. 

 



151 

 
 

A importância que envolve o criatório de gado extrapola as esferas do trabalho-

consumo. Ele também é fonte de renda para as populações que utilizam os seus 

derivados: com o leite fabrica-se o doce, o queijo, a manteiga e o requeijão, o soro 

serve para alimentar os suínos, o couro para a produção de utensílios. Com o seu 

abate, sua carne serve como fonte de proteína para as famílias. Tanto os derivados do 

leite quanto a carne são produtos comercializados, mas também não é só isto.  

Os animais servem como uma poupança para essas populações. Nas horas em 

que eles precisam se capitalizar para a compra de maquinários e ferramentas, 

insumos, na construção ou reforma de suas casas e até mesmo nas festas de 

casamento de algum membro da família, é através da venda de algumas “cabeças de 

gado” que eles conseguem suprir suas necessidades. Ou seja, utilizam de sua 

“poupança” para fins que envolvem seu universo material e simbólico reprodutivo. 

Assim também ocorre com os suínos, e também os galináceos. Os suínos são 

criados em chiqueiros pouco distantes de suas moradias. Este animal é fonte de 

alimento e de gordura, além de se transformar em produto comercializável em horas 

de necessidade. 

O interessante na criação do suíno são as estratégias elaboradas pelos grupos 

para a sua alimentação. Os suínos se alimentam de restos de comida (lavagem), de 

milho e de soro leiteiro. Os vizinhos próximos juntam os restos de comidas e soro e 

tornam-se também fornecedores de alimentos para os animais. Com isso, cria-se uma 

situação de reciprocidade entre vizinhanças. Ao abater o porco, algumas partes são 

ofertadas àqueles que ajudaram a alimentá-lo, como relata Marinelha dos Anjos 

(2012), em seus estudos sobre a comunidade geraizeira de Baixa Grande. Essa é uma 

das configurações que envolvem as relações da dádiva apontada por Mauss (1974). 

Essas são algumas das estratégias criadas no interior das populações que lhes 

garante a reprodução (i)material84 no cotidiano camponês dos dois sertões. Algumas 

delas se dedicam mais, outras menos, a essas atividades. Isso devido principalmente à 

disponibilidade de espaços necessários ao criatório de gado no “sertão seco”, como 

                                                             
84

 Termo utilizado por Saquet (2008), que representa a junção do material e do imaterial dos processos 
sociais. 



152 

 
 

também à maior ou menor importância da pesca nas comunidades do “sertão 

molhado”. 

 

b) O pescado 

Inversamente ao que ocorre com o gado, a importância econômica da pesca 

entre as populações do “sertão molhado” é maior que entre as populações do “sertão 

seco”. Nos dois sertões se pesca, porém, o peixe como produto é uma estratégia 

utilizada pelas populações do “sertão molhado”, sendo que no outro sertão, devido à 

distância dos cursos d`água ou a sua pouca disponibilidade, geralmente ele é utilizado 

apenas para o consumo.  

 
FOTO 05: Pescadores ribeirinhos do São Francisco. Próximo à 
ilha do Vira Saia (São Francisco) 
FONTE: Acervo do Opará, expedição em 07/ 2012. 

 
No “sertão seco”, a pesca é considerada uma fonte de alimento, mas também 

uma distração para aqueles que a praticam. Tem um sentido material e um sentido 

lúdico-simbólico: a pesca é considerada uma atividade prazerosa, uma distração (ou 

“descanso” das atividades agrícolas).  

Já no “sertão molhado”, a pesca é um trabalho que exige maior disponibilidade 

para enfrentar as águas dos rios e maior tempo longe da vida doméstica, pois a sua 

execução determina adentrar o rio e nele ficar por um tempo indefinido. Seus ciclos de 

trabalho são organizados de acordo com os ciclos do rio (LUZ, 2005). Na configuração 



153 

 
 

do modo de vida ribeirinho ou vazanteiro, o pescado pode ser considerado também 

como uma poupança, uma vez que a maior necessidade de moeda acarreta a 

intensidade da pesca.  

Nos “dois sertões” a pesca é uma atividade considerada masculina, portanto, 

afirmadora dos papéis construídos. Mas é também uma prática simbólica de 

reprodução da dádiva, como aponta Maria Tereza Rocha (2012), ao relatar as formas 

de partilha do produto da pesca entre vizinhos. 

 

c) A mandioca 

A mandioca faz parte da cultura alimentar sertaneja, tanto seu preparo in 

natura quanto transformada. Este produto é fundamental para manter o equilíbrio 

econômico do camponês nortemineiro e envolve estratégias na produção da farinha, 

uma vez que esta atividade pode ser realizada em períodos de trabalho menos intenso 

no roçado.  

 
FOTO 06: Prensa de mandioca utilizada no 
processo da “farinhada”. Gameleira (em desuso). 
FONTE: AMORIM, Jehnne Crislley, 2012. 
 

No verão, entendido por essas populações como período anual que 

compreende as secas, as atividades de preparo da terra e de plantio são reduzidas ou 



154 

 
 

suspensas. Nesta época, a produção da farinha, a denominada “farinhada” é realizada 

mais intensamente. Este é um produto que, tirando o necessário para o abastecimento 

da família, destina-se ao mercado, sendo esta a forma de se garantir a compra de 

mercadorias destinadas ao consumo do núcleo familiar. 

O fator importante que envolve a produção da farinha e da goma ou polvilho é 

que a sua fabricação pode ser realizada em qualquer época do ano, uma vez que a raiz 

da mandioca permanece conservada na terra mesmo após o seu ciclo de 

amadurecimento. Sendo assim, ela pode ser considerada como uma poupança para os 

camponeses (HERÉDIA, 1979). Em todo o ciclo agrícola a colheita da mandioca após o 

seu amadurecimento e a produção da farinha pode ser realizada. Porém, nos períodos 

de entressafras ou de colheita fraca, é a produção da farinha e a sua venda que 

garante condições econômicas dessas populações quando há necessidade de se obter 

ganhos financeiros para alguma emergência, como para cobrir despesas na ocorrência 

de enfermidade de algum membro da família. 

A importância econômica do cultivo da mandioca entre as populações do 

“sertão seco” é igual a do “sertão molhado”. Os “dois sertões” a cultivam e produzem 

farinha para autoconsumo e para as necessárias trocas comerciais. A sua produção 

garante às duas populações uma estratégia importante e complementar ao criatório 

de gado no “sertão seco” e à pesca no “sertão molhado”, garantido a possibilidade de 

maior autonomia.  

 

4.1.1 Uma síntese sobre as estratégias econômicas dos “dois sertões” 

Neste estudo, são consideradas populações do “sertão molhado” as que se 

encontram nas margens dos grandes cursos d`água, sendo o mais importante deles o 

rio São Francisco, e seus afluentes; são povos vazanteiros, ilheiros, ribeirinhos ou 



155 

 
 

barranqueiros. As populações do “sertão seco” são as que vivem distantes dos grandes 

rios, abrangendo as áreas dos geraizeiros85 e dos veredeiros. 

Em síntese, o que quero frisar aqui se encontra sistematizado na Figura 01, em 

que aponto as estratégias elaboradas pelas populações a partir dos recursos existentes 

nos “dois sertões”.  No “sertão seco”, a pesca não é tão importante quanto nos 

territórios do “sertão molhado”. O contrário pode ser dito sobre o criatório de gado, 

que é mais importante no “sertão seco”, pois os povos que habitam os gerais 

convivem em ambientes propícios à esta prática, são nas chapadas e nos tabuleiros 

que encontram-se áreas de pastagem nativa.  

ESTRATÉGIAS ECONÔMICAS DAS FAMÍLIAS  
CAMPONESAS NORTEMINEIRAS 

 
FIGURA 01: Estratégias Econômicas das Famílias Camponesas Nortemineiras. 
ORGANIZAÇÃO: CUNHA, 2013. 
 

Nos dois espaços, estratégias econômicas são acionadas para a garantia de suas 

necessidades, sendo os produtos mencionados: o peixe, os animais de criação e a 

mandioca aqueles que garantem a renda necessária e a poupança em momentos que 

demandam maiores gastos. Desde uma festa de casamento – que fortalece as relações 

sociais na esfera simbólica – ao auxílio hospitalar em caso de doença, esses produtos 

são comercializados para garantir a autonomia camponesa. 

                                                             
85

 Os caatingueiros também se encontram nos gerais, porém não são discutidos neste trabalho. São 
populações que vivem nas áreas de caatinga do Norte de Minas, como já referenciadas na seção 3.1.1. 



156 

 
 

Na interseção dos “dois sertões” encontra-se a mandioca, produto cultivado 

nos dois espaços que faz parte da cultura alimentar dessas populações. O círculo maior 

da figura denominado “universo sertanejo” abarca todo o espaço camponês sertanejo. 

Ele representa as possibilidades de estratégias elaboradas pelas populações a partir da 

maior ou menor disponibilidade dos recursos peixe, terra para cultivo e vegetação 

(pastagem nativa). Isto porque, no universo camponês nortemineiro, todas as 

populações realizam as três atividades de acordo com a disponibilidade dos recursos 

naturais encontrados em cada espaço. Porém, depende da quantidade existente em 

cada um que este produto irá se tornar ou não comercializável.  

Englobando todo o universo sertanejo nortemineiro, as atividades realizadas 

entre homens e mulheres são formadoras das identidades locais, sendo o ambiente 

envolvente fator de alteridade. O manejo dos recursos existentes é realizado por meio 

da divisão do trabalho em graus variados, ou do que é ou não compreendido como 

trabalho. Esta divisão é um instrumento simbólico utilizado na construção das 

hierarquias, como descrevo na seção a seguir. 

 

 

4.2 As identidades locais: os papéis construídos a partir das relações de gênero 

Woortmann (1989), em seus estudos sobre populações pesqueiras nordestinas, 

aponta os papéis construídos relacionados às atividades desempenhadas por homens 

e mulheres. Nessas comunidades, o trabalho do homem é voltado para a pesca, 

cabendo à mulher maior atuação na lavoura. Apesar da importância do trabalho 

realizado pelas mulheres no passado, quando ainda havia terras “soltas” para o cultivo, 

a identidade do grupo foi construída a partir da visibilidade dada à atividade 

pesqueira86. Eram e são “comunidades pesqueiras”, porque a pesca é a atividade 

realizada pelo homem, aquela que garante a renda através da comercialização do 

pescado e que garante as trocas mercantis. Isto não quer dizer que os produtos fruto 

do trabalho feminino não eram também comercializados, mas que esses eram 

                                                             
86 Este tema foi discutido no segundo capítulo. 



157 

 
 

essencialmente voltados para o consumo interno, apenas o excedente era 

comercializado. Mas o que dava visibilidade à comunidade era o trabalho 

desempenhado pelos homens que, ao contrário do desenvolvido pelas mulheres, 

servia também para o consumo, mas eram voltados primeiramente para o mercado. 

No Norte de Minas, vemos que esta divisão se reproduz, apesar de não serem 

tão destacadas as diferenças de papéis entre homens e mulheres. Porém, as 

identidades dos grupos também são construídas a partir de uma lógica hierárquica que 

reproduz as relações de gênero existentes no interior dessas populações.  

Durante a expedição realizada pelo grupo Opará87 já referenciado, em visitas às 

comunidades ribeirinhas do Médio São Francisco, era comum ver as mulheres 

trabalhando “em terra firme”, nas lavouras das ilhas ou das margens e os homens 

trabalhando dentro de seus barcos, no território líquido do rio. De acordo com os 

relatos e as imagens da viagem, homens e mulheres trabalham nas lavouras, mas no 

rio as funções são distintas. Enquanto ao homem cabe a atividade da pesca, à mulher 

cabe a atividade doméstica, como a lavagem de roupas e vasilhas, o cuidado da prole e 

os primeiros ensinamentos aos jovens. Estes papéis são demarcados e culturalmente 

reprodutores desse modo de vida. Sobre as antigas populações vaporzeiras do São 

Francisco, Oliveira trás um relato que expressa isso: 

(...) A minha mãe que cuidava da casa e dos cinco filhos. Lembro que 
ela levava a gente pra beira do rio, tudo pequeno, lá ela lavava as 
roupas e a gente brincava na água. Mais ela colocava a gente pra 
ajudar a lavar também, enquanto ela ia ensaboando a roupa a gente 
tirava o sabão. Ainda menino, eu e os meus irmãos quem cuidávamos 
da roça, enquanto o pai ficava fora. A gente plantava pra comer e 
fazia farinha também... (...). (Sr. João Felix. Trecho de entrevista 
realizada por OLIVEIRA, 2012). 

Ao contrário, nas comunidades camponesas típicas o investimento do trabalho 

masculino ocorre nos roçados. Por isso, são comunidades de lavradores. Isto não quer 

dizer que a mulher não trabalhe também nas lavouras nessas comunidades, mas que 

esta atividade é gerenciada pelo membro masculino da família.  

                                                             
87 Este grupo encontra-se vinculado ao Departamento de Ciências Sociais da Unimontes. A Expedição 
ocorreu em julho de 2011 e durou doze dias de viagem de barco que objetivou a catalogação e o 
reconhecimento das comunidades ribeirinhas e ilheiras do Médio São Francisco. 



158 

 
 

O trabalho da mulher nos espaços de lavoura é considerado atividade “leve”, 

mesmo que para isso ela tenha que acumular com esta atividade as obrigações 

familiares da vida cotidiana. No contexto de construção da identidade coletiva dessas 

populações, a identidade da mulher camponesa vincula-se à do homem, refletindo um 

discurso hierárquico: a visibilidade do trabalho carrega imbricada a responsabilidade 

masculina de pensar e executar as ações produtivas. Segundo Lunardi e Almeida, o 

trabalho da mulher camponesa é “considerado sem valor produtivo ou como ajuda 

(2008, p. 45). Esta discussão vai de encontro à já realizada no capítulo dois.  

Segundo Woortmann, o discurso do pesquisador reproduz o discurso público 

do grupo estudado, cuja identidade se constrói sobre uma atividade concebida como 

masculina. Negligenciando o papel da mulher, “relega ao silêncio o ponto de vista 

feminino, mesmo quando as atividades das mulheres são cruciais para a reprodução 

social do grupo como um todo” (1991, p. 2). Sobre a invisibilidade do trabalho 

feminino, Paulilo sublinha que “A desvalorização das múltiplas tarefas femininas nas 

estatísticas oficiais - daí a expressão ‘trabalho invisível’ - é um reflexo da 

desvalorização que perpassa toda a sociedade e suas principais instituições, incluindo a 

família” (2004, p. 235).  

De encontro às autoras citadas, Maria Franco García88 enfatiza que esta 

discussão é central na produção do conhecimento, uma vez que o processo de 

pesquisa foi até pouco tempo atrás, e ainda é realizado sobre bases culturais que 

invisibiliza a mulher como sujeito da história, em decorrência disso, são invisibilizadas 

também nas pesquisas. E isto se tratando dos homens e das próprias mulheres 

pesquisadoras, que “excluem a metade da humanidade do seu projeto” (Bondi, 1992. 

Apud GARCÍA, 2004, P. 33).  

García (2004) realiza sua pesquisa na linha da Geografia do gênero sobre as 

mulheres acampadas e assentadas do Pontal do Paranapanema, no estado de São 

Paulo. Esta autora relata que, ao montar acampamento no momento da ocupação da 

terra, as mulheres trabalham em conjunto com os homens desempenhando as 

                                                             
88 Na busca de referências que abarquem a discussão sobre gênero, esta autora percebe a necessidade 
de se alavancar esta discussão no Brasil, visto que são ainda muito poucas as autoras que discutem este 
tema no país. 



159 

 
 

mesmas tarefas. Porém, num segundo momento, ao homem cabe o trabalho mais 

pesado, onde a força física é mais necessária, pois, naturalmente ele é mais dotado de 

força física que a mulher89.  

Esta divisão garante o equilíbrio entre trabalho e as esferas da vida social das 

populações, tanto as tradicionais quanto aquelas que reivindicam um território e uma 

história conjunta. A questão de gênero – compreendido neste trabalho como as 

relações de poder (hierarquia) dos homens sobre as mulheres – reflete as 

conseqüências das interpretações que se fazem da divisão das tarefas. Enquanto a 

mulher estiver cuidando dos filhos e dos afazeres da casa e trabalhando na lavoura nos 

tempos que refletem e permitem o desenvolvimento das outras atividades que 

desempenha, e o homem lavrando a terra, este arranjo é que garante o equilíbrio do 

núcleo familiar. As relações desiguais de gênero não estão na simples divisão de 

tarefas que naturalmente mais se adéquam a cada membro familiar. Elas estão nas 

formas encontradas pelos grupos masculinos de manipularem essas contradições 

naturais estabelecendo hierarquias, o que é replicado culturalmente, inclusive nas 

camadas femininas. 

No intento de alcançar a compreensão sobre as diversas formas de se 

interpretar a mulher no território camponês nortemineiro, busco apreender as formas 

como essas relações se efetivam através da memória das vivências passadas e atuais 

observadas e relatadas pelas autoras e pelos autores que me acompanham. Esta 

questão envolve duas direções: a primeira diz respeito às formas como as relações de 

gênero ocorrem nessas comunidades, como são construídas as identidades locais por 

essas populações e como isso é observado e interpretado pelos sujeitos pesquisados. A 

segunda diz respeito às formas como esses arranjos são interpretados por 

pesquisadoras e pesquisadores nortemineiras(os). As direções de olhares das 

pesquisadoras e dos pesquisadores da região são reveladas nas formas como elas e 

eles realizam suas pesquisas.  

Essas questões também perpassam pela diversidade ambiental existente, o 

maior ou menor acesso à água impõe-se como fator gerador de organização do 

                                                             
89 Estes dois momentos também ocorreram na Gameleira, como relato no sexto capítulo. 



160 

 
 

trabalho e das formas culturais que se misturam, na vida camponesa, às atividades que 

as famílias exercem. Esses temas serão discutidos nas próximas partes deste capítulo, 

dividindo o espaço estudado em “sertão molhado” e “sertão seco”.  

 

 

4.3 Entre sertões 

Inicio esta seção, em que busco apreender os arranjos familiares e a visibilidade 

dada ou não à mulher nas formas de acesso à terra e a sua participação nas esferas do 

trabalho e da reprodução camponesa, realizando uma discussão sobre o que se 

encontra presente nos “dois sertões”, ou no universo camponês do sertão 

nortemineiro. 

Na discussão realizada por Pereira et al, as autoras relatam as formas como 

ocorre a transferência das terras sucessórias em dois estudos sobre populações 

camponesas na região do Jequitinhonha. No primeiro estudo citado, Ribeiro (199390) 

relata que no Jequitinhonha as mulheres não têm direito às terras de herança, ficando 

para ela duas saídas: migrar para os centros urbanos em busca de trabalho assalariado 

ou casar-se com alguém do lugar, transferindo-se para as terras do marido. Já Gazioli 

(200786) informa que no Alto Jequitinhonha as mulheres têm acesso à terra de herança 

por meio do trabalho, “realizando os mesmos serviços dos homens, trabalhando 

principalmente na lavoura, que é o que constrói o seu direito” (PEREIRA et al, 2012, p. 

95). Esta mudança nos códigos locais sobre a indivisibilidade da terra é percebida em 

todas as comunidades estudadas, em diferentes graus de variação.  

Quanto às datas em que os autores citados realizaram as suas pesquisas, o 

primeiro em 1993 e o segundo em 2007, este intervalo de catorze anos indica a 

mudança em curso que ainda não tinha força para alcançar o primeiro pesquisador. 

Apesar de a mulher ter que mostrar sua capacidade de gerenciar e trabalhar “igual 

homem” para garantir sua herança, o trabalho na terra em todas as etapas produtivas 

sempre ocorreu nas sociedades camponesas em momentos de sua construção.  

                                                             
90 Apud Pereira et al (2012). 



161 

 
 

O que difere o momento atual do passado é o alcance de outros fatores que 

impulsionam essas mudanças e que reflete as transformações que ocorrem no interior 

das populações camponesas, acarretando a conquista da maior autonomia feminina. O 

acesso aos estudos, a proximidade e o contato com os centros urbanos que 

possibilitam a penetração de regras urbanas e capitalistas no universo camponês, a 

migração sazonal dos homens que empodera as mulheres no que se refere ao 

comando da vida familiar o do trabalho, esses são fatores que também repercutem 

nas regras locais de sucessão da terra e na conquista de autonomia feminina.  

Porém, preferencialmente, as terras são governadas pelo membro masculino 

da família camponesa. O que muda é a forma como a mulher é vista nessa sociedade, 

mais como parceira do que como dependente nas duas regiões, tanto no 

Jequitinhonha, como no Norte de Minas Gerais91, e provavelmente nas outras regiões 

do país. 

Outra questão é que nos dois sertões aqui divididos, os processos de 

modernização do campo ocorridos à partir de 1970 os alcançaram. Como já discutido 

anteriormente, são conseqüência da modernidade a expropriação ou o 

encurralamento dos territórios camponeses e o aumento exorbitante do preço das 

terras. Sem condições financeiras que os permitem a compra de novas parcelas de 

terra, essas populações ficam impossibilitadas de aumentarem seus territórios para a 

instalação de novos grupos familiares surgidos pelo matrimônio, tendo como 

conseqüência a minifundização. 

Com relação à religiosidade, as comunidades camponesas nortemineiras 

estudadas são, todas elas, católicas. As novas religiões evangélicas que se inserem no 

país com grande força ainda não conseguiram alcançá-las. Essas populações 

permanecem reportando suas crenças de origem. Foram muitas as referências 

consultadas em que os autores descrevem rituais e festas católicas, além das romarias 

à Bom Jesus da Lapa - BA. 

                                                             
91 Regiões fronteiriças e culturalmente imbricadas. 



162 

 
 

Também fazem parte do universo simbólico as relações que essas populações 

desenvolvem com os seres místicos que habitam seus imaginários. São esses seres que 

realizam um certo controle sobre a utilização dos recursos existentes nesses espaços, 

impedindo-os do abuso na exploração dos ambientas das águas e das terras.  

Esses seres místicos têm uma existência em paralelo ao homem e 
influenciam diretamente na vida humana. Há um natural, um 
sobrenatural e um humano que com-vivem numa sublime 
reciprocidade. A ruptura desses vínculos pode significar a avaria da 
colheita ou a morte de animais. Há uma simbologia concreta, cuja 
função é criar laços de solidariedade entre as mais diversas esferas 
da existência (MARTINS e CLEPS, 2012, p. 291). 

Por último, as populações quilombolas 92  são entendidas aqui como uma 

categoria maior que agrega vazanteiros, veredeiros e geraizeiros nortemineiros. Isto 

porque as formas de manejo do ambiente dependem do lugar físico onde se 

encontram. Por exemplo, são quilombolas vazanteiros as populações negras que vivem 

próximas aos grandes rios e utilizam as suas vazantes para a produção agrícola. São 

quilombolas geraizeiros as populações que vivem nos gerais e utilizam as áreas de 

chapadas e os tabuleiros para a sua reprodução social. 

O que fica e o que muda da tradição camponesa são estratégias de organização 

geradas internamente. Mas o que podemos perceber é que, entre tradição e 

modernidade, e apesar dos novos arranjos sociais suscitados e vivenciados por essas 

populações, os camponeses nortemineiros apresentam grande fôlego para 

continuarem se reproduzindo nas esferas social, cultural e econômica. 

 

4.3.1 As mulheres camponesas do “sertão molhado” 

Terra de caboclo sério 
De mulher trabalhadeira 

Que roça, garimpa e cria. 
Tem serviço a vida inteira93 

No “sertão molhado”, delimito as populações vazanteiras do São Francisco. São 

vazanteiras as populações “das margens ou das ilhas do rio São Francisco, praticantes 
                                                             
92 Os estudos sobre as comunidades quilombolas têm origem recente e decorrem de suas demandas por 
garantias de direitos à territorialidade coletiva de cada grupo negro rural (ASSIS, 2012, P. 194). 
93 ROCHA, Benjamin. História do Povo da Beira dos Rios. CAMPO. 1992. In. Ribeiro (2012, p. 273). 



163 

 
 

da pesca artesanal e da agricultura de vazante, [que] se autodenominam vazanteiros, 

ilheiros ou barranqueiros” (OLIVEIRA, 2005, p. 45).  

Com relação às categorias citadas, o município de Januária delimita os seus 

usos no Alto-Médio São Francisco. No trecho entre Pirapora e este município, as 

comunidades se alto definem como agricultores-pescadores ribeirinhos ou 

barranqueiros. Entre Januária e Manga o termo vazanteiro é utilizado pelas 

populações, provavelmente em conseqüência da maior atuação dos movimentos 

sociais a partir deste município, que se dedicam à reconquista de seus territórios94. São 

categorias já relatadas pelos antigos viajantes que passaram pela região no século 

passado e que, na atualidade, são reelaboradas e afirmadas em conseqüência das lutas 

travadas no campo político pelas populações camponesas.  

Ilheiro é uma categoria que se expande na atualidade, devido à dinâmica 

expropriadora por que passaram os moradores que anteriormente tinham suas 

moradas em “terras-firmes”. Na maioria, são populações que sempre utilizaram as 

ilhas para o cultivo, mas que devido ao processo de encurralamento, passaram a 

contar apenas com os espaços das ilhas tanto para o cultivo quanto para a instalação 

de suas moradias. Este fato foi observado em várias comunidades, entre elas no 

Quilombo da Lapinha (ARAUJO, 2012) e na Barra do Guaicuí (ALVES, 2012). Este último 

autor relata que a partir da expropriação do território camponês barranqueiro, “O 

complexo ilha, então, passa a representar a única oportunidade de se preservar um 

pouco das atividades produtivas referentes a terra e que eram exercidas no passado” 

(ALVES, 2012, p. 166). 

Oliveira transcreve um depoimento de um representante da Associação de 

Vazanteiros de Itacarambi como elucidativo para a compreensão dessa denominação:  

É vazanteiro, sempre. Porque vazanteiro, que entende aqui, num é só 
o pessoal das ilhas não, todas as pessoa que trabalha na margem do 
rio... porque aqui tem terra - tem a vazante e tem a divisa que passa 
a sê a mata, a mata seca. A não ser mata, é vazante ou lagadiço, que 
diz, mas tudo é banhado, é área que é banhável, inundável, etc. Então 

                                                             
94 Esta interpretação foi realizada em conversa informal com Andréa de Paula e Ângela de Souza, em 
2012. As duas pesquisadoras participaram da viagem realizada pelo grupo Opará e vivenciaram as 
dinâmicas internas dessas populações. 



164 

 
 

essa gente toda é considerada, para nós aqui, vazanteiro, porque ele 
mora em lugar inundável, que qualquer hora, nessa época mesmo, o 
rio pode dá uma chuva bem... e matar gente lá em Belo Horizonte e 
vem aqui e inunda tudo aí e todo mundo. As vezes quem é da ilha 
ainda fica, mas quem mora nas margens muda, então é considerado 
vazanteiro, essa gente que mora aí nessa margem do rio. (Antonio, 
Associação dos Vazanteiros, Itacarambi. (Entrevistado em 
14/11/2001). (OLIVEIRA, 2005, p. 54-55). 

Como descreve o Sr. Antônio, essas populações vivem nas margens dos grandes 

rios que cortam a região e têm acesso ao recurso peixe para a sua reprodução. O 

trabalho na terra é realizado nas áreas de vazante dos rios – locais alagados nos 

períodos chuvosos – naturalmente fertilizadas pelas cheias dos rios.  

É interessante observar que nas comunidades urbanas95 em que os homens 

dividem seu trabalho entre terra e rio, eles se identificam como pescadores (THÉ, 

2004), apesar de serem também agricultores. O contrário é visto nas comunidades 

rurais que, mesmo havendo a prática da pesca com a finalidade comercial, os 

moradores se definem como lavradores e pescadores ou apenas lavradores. Portanto, 

suas identidades são construídas a partir da atividade na terra: são primeiramente 

vazanteiros, ilheiros, barranqueiros ou ribeirinhos, e também pescadores.  

As populações rurais vazanteiras vivem em territórios de sistema de posse 

coletiva, a apropriação dos espaços tanto na terra-firme quanto nas ilhas, ocorre por 

meio do trabalho investido na agricultura. Entre outros, isto pode ser constatado nos 

estudos realizados por Oliveira (2005), Silva (2012) e Araújo (2009). O uso das terras de 

trabalho é organizado a partir da construção de um sistema de direitos combinados96, 

em que 

A concepção deles está baseada nos direitos de uso gerados pelo 
trabalho em oposição aos direitos de propriedade gerados pelo 
dinheiro. O trabalho gera direito de posse sobre os bens produzidos e 
sobre a terra beneficiada, o que significa que as regras do direito 
estão referidas aos frutos do trabalho, que, por serem de um 
determinado vazanteiro, lhe dá o direito de cedê-los ou vendê-los. 

                                                             
95 Delimito como comunidade urbana os bairros dos municípios onde Thé (2004) realizou a sua pesquisa 
de doutoramento. São bairros mais antigos das cidades onde os moradores estão vinculados à pesca 
artesanal e à agricultura de vazante. O bairro Aparecida em Pirapora é um exemplo. 
96 O sistema de direitos combinados também é citado por Godói (1999), em que a autora relata as 
estratégias elaboradas pelo grupo estudado para manterem a integridade do patrimônio territorial. Esta 
discussão encontra-se no segundo capítulo desta tese. 



165 

 
 

Por isso é que quando algum deles se refere à compra de terra nas 
ilhas ele diz que comprou o direito de trabalhar na ilha (OLIVEIRA, 
2005, p.96-97). 

Também é marcante nessas populações as formas como elas são abertas aos 

novos chegantes (ARAUJO, 2009; OLIVEIRA, 2012), ou seja, sempre cedem espaço de 

trabalho à famílias que chegam ao lugar. Esses arranjos são fruto dos processos 

históricos de povoamento – quando havia grande disponibilidade de terras para serem 

ocupadas – que permanecem sendo reproduzidos na atualidade por essas 

comunidades. São formas tradicionais de se compreender a terra como espaço de 

reprodução camponesa, em contradição aos parâmetros capitalistas atuais que a 

entendem como mercadoria. 

Todas as comunidades vazanteiras estudadas para a construção desta discussão 

têm acesso às duas partes de seus territórios: as margens das terras-firmes dos rios e 

as ilhas, com exceção das comunidades ilheiras existentes em Pirapora97. As ilhas se 

caracterizam como territórios fluidos, e por isso sua posse é realizada de forma 

diferenciada, pois a cada ciclo de cheias há uma reconfiguração deste espaço, surgindo 

a necessidade de novas divisões. Em decorrência deste fator, a geógrafa Ângela Souza 

relata que os moradores que ocupam a ilha  

não as consideram de sua propriedade, mas ‘do rio’. Constroem suas 
casas com a certeza de que, mais cedo ou mais tarde, podem ser 
tomadas e devastadas pelas águas. Estão sujeitos a perdas e 
reconquistas a cada ano de cheia do rio São Francisco (2012, p. 65). 

Devido à atividade de pesca exercida nessas comunidades, a presença feminina 

nos espaços de trabalho produtivo é mais freqüente, visto que a pesca é praticada 

apenas pelos homens – dificilmente as mulheres os acompanham, mas sozinhas elas 

não enfrentam as águas. É característica dessas comunidades a maior participação das 

mulheres no cultivo nas vazantes.  

São elas que trabalham no roçado na ausência dos maridos quando eles se 

encontram nas águas pescando, e também em conjunto com eles nas horas que 

                                                             
97 Essas ilhas são de ocupação camponesa recente. A população que migrou para lá é formada pelos 
antigos posseiros expulsos das fazendas existentes no município (SOUZA, 2012). Expropriadas, essas 
populações contam apenas com os espaços das ilhas para se reproduzirem. 



166 

 
 

demandam a sua presença, como nas épocas do plantio e da colheita. Nessas 

comunidades, as hierarquias se firmam à partir das diferenças construídas entre 

cultivo e pescado. Sendo a atividade de pesca uma estratégia que propicia o ato 

comercial, são consideradas atividades importantes para o equilíbrio econômico das 

populações. O produto agrícola tem como prioridade o abastecimento interno, o 

excedente é vendido. Portanto, o homem é aquele que, além de comandar a lavoura, 

exerce uma outra atividade lucrativa que o mantém na liderança do grupo familiar. Em 

anos de colheita fraca, é também o pescado que garante o abastecimento interno e 

proporciona a garantia do poder de compra para o abastecimento de produtos 

adquiridos em comércios – feiras, mercearias e, mais recentemente supermercados.  

Apesar das atividades exercidas pela mulher no espaço da casa, envolvendo 

cuidado da casa e dos filhos e preparo do alimento, além das executadas nas vazantes, 

suas atividades são consideradas, numa escala hierárquica, como inferiores às 

realizadas pelos homens. Porém, dentro do contexto vazanteiro, esta hierarquia é 

sentida de forma menos acentuada que nas sociedades camponesas citadas no 

segundo capítulo desta tese. Isto porque, seu empenho é maior no que se refere à 

direção do trabalho nas áreas de cultivo. Este fator desencadeou uma visibilidade 

feminina presente no recontar das histórias das gentes vazanteiras. Dária Assis, 

pesquisadora que foca seus estudos na comunidade vazanteira de Bom Jardim da 

Prata, relata que existe uma “natureza cognitiva e simbolicamente apreendida 

mediante uma gramática cultural construída pelos descendentes do ancestral 

fundador” (2012, p. 195). Os fundadores são informados pela comunidade como a 

(...) família Rodrigues Cordeiro do Rosário que deu procedência ao 
que hoje conhecemos como comunidade quilombola Bom Jardim da 
Prata. É importante salientar que o sobrenome familiar informa as 
duas linhagens que deram origem a essa coletividade, não se 
escondendo por trás de um único sobrenome a presença das duas 
mulheres que já existiam na localidade (Idem, p. 197).  

As mulheres que habitavam este espaço fazem parte da memória coletiva, 

foram eles e elas fundadores da comunidade. Ou seja, homens e mulheres, 

indistintamente, realizaram atividades que originaram a possibilidade da reprodução 

social do grupo.  



167 

 
 

Porém, as engrenagens sociais foram colocadas a funcionar para diferenciar o 

papel de cada um na construção das hierarquias existentes. Apesar da efetiva e 

afirmada contribuição feminina na construção de Bom jardim da Prata, e de sua maior 

atuação no meio social local, os papéis foram delimitados a partir das relações de 

gênero. Isso fica evidente na pesquisa de Maria Tereza Rocha, que descreve as 

relações passadas envolvendo o papel da mulher nesta comunidade: 

O papel da mulher de certa forma, nessa hierarquia, estava 
subordinado ao do homem nas relações de poder, ditados pela 
moral. Mas é importante frisar que a mulher tinha um papel 
importantíssimo na reprodução do grupo doméstico, o seu trabalho 
era complementar ao do homem, sendo a comunidade patrifocal. 
Segundo dona Maria, Tim, seu esposo, é que ficava responsável pela 
administração da renda da casa, ele que ia pra cidade, ia às feiras, 
pois esses espaços eram desconhecidos para as mulheres, que não se 
aventuravam por esses mundos, ou apenas em raras vezes e 
acompanhadas pelos maridos (ROCHA, 2012, p. 216). 

Uma hierarquia que passa por transformações a partir das novas dinâmicas em 

curso, como abaliza esta autora: 

Nos tempos atuais, com as constantes mudanças na estrutura social 
comunitária, devido ao maior contato com as relações modernas de 
reprodução social, a mulher conseguiu uma ascensão na hierarquia 
social. Outra questão a qual essa mudança está relacionada e que 
provoca uma brusca desestruturação social na comunidade é o 
trabalho sazonal, realizado todo o ano pelos homens da comunidade. 
A mulher geralmente é a que mais sofre em relação a essa questão, 
pois passa a exercer uma jornada dupla, cuida da casa, dos filhos, 
administram a renda e ainda cuidam da vazante (Idem, p. 218). 

A partir desses relatos, podemos abarcar as formas como as hierarquias eram 

reproduzidas. A mulher sempre trabalhou e teve seu papel reconhecido, mas ela foi 

mantida como um ser frágil, sendo cercada da proteção masculina. No interior dessas 

relações compreende-se que as mulheres desempenhavam um papel importante e 

reconhecido pelo grupo, mas hierarquicamente menos importante que os 

desempenhados pelos homens. Os papéis são simbolicamente construídos para 

garantir essa hierarquia, em que a força física e o enfrentamento das águas do grande 

rio suplantam as esferas femininas de trabalho e reprodução. 



168 

 
 

A migração sazonal da parcela masculina é apontada como a grande causadora 

das mudanças em curso em que a mulher adquire maior visibilidade98. Além disso, a 

maior penetração das mulheres nos meios urbanos acarreta a sua transformação, 

repercutindo nas formas como elas preparam suas descendentes para conquistarem e 

lidarem com uma parcela maior de autonomia. 

Atualmente, esta população adquire uma nova identidade para garantir seus 

direitos territoriais, são considerados povos quilombolas. Esse novo tempo permeia a 

construção de espaços de luta em que a atuação da mulher pode acarretar uma nova 

mudança interna no papel feminino na comunidade. As novas configurações que 

surgem indicam transformações relacionadas à ordem moral que os significa e que 

têm na hierarquia um dos pilares dessa sociedade. A mulher reivindica maiores 

espaços de autonomia, reflexo da modernidade que adentra seu território. 

Tomando como exemplo a Barra do Pacuí, comunidade socialmente mais 

fechada99 estudada por Simone Silva, esta autora descreve o estranhamento sentido 

pelos moradores referente à aceitação dos “de fora” que se inserem na comunidade 

por meio do casamento. São diferentes as formas como os chegantes são 

reconhecidos nesta situação. Ao casarem com pessoas de fora, os códigos locais são 

acionados para receber de forma diferente homens e mulheres. A “transferência de 

status” relacionada ao gênero ocorre de forma à aceitação imediata do homem, pois 

lhe é transferido o direito de cuidar das terras da mulher “de dentro”.  

O mesmo não acontece com a mulher “de fora” que se casa com o homem da 

Barra. Sua aceitação só ocorre quando ela realiza “algo significativo para a 

comunidade, como ser madrinha de um descendente direto das famílias locais ou 

quando se percebe que ela e seus descendentes respeitam o ‘sistema do ligar’” (SILVA, 

2012, p. 149). O compadrio também é relatado pela autora como forma de inserção do 

“de fora” na comunidade, ao dar seu filho para ser batizado por alguém “de dentro”.  

                                                             
98 Com exceção dos estudos realizados por Brito (2012), em todas as outras pesquisas em que a 
migração sazonal foi discutida, são os homens que se deslocam em busca de trabalho assalariado em 
algum período do ano.  
99 Esta comunidade tem resistência à inserção de pessoas “de fora”, por isto a nomeei como fechada. 
Com relação ao uso da terra, o sistema é o mesmo apontado nesta seção. São apropriadas por meio do 
trabalho as terras de cultivo da Barra do Pacuí. 



169 

 
 

Porém, nesta comunidade, as mulheres são consideradas trabalhadoras, 

“trabalha igual eu, vai pra ilha e capina, roça, faz tudo... se pensar faz mais do que eu, 

que também trabalho no rio. Tem diferença não” (Sebastião, 2008). A resistência com 

relação à mulher “de fora” pode ser interpretada como uma forma de garantir a 

ordem local. Simbolicamente, ao homem é inerente o trabalho, à mulher não, ou seja, 

aos homens que chegam à comunidade é garantido que eles irão espelhar o modo de 

vida local por meio do trabalho na lavoura. Esta garantia não se estende à mulher, que 

pode se comportar de forma diferente das nativas nas esferas do trabalho, uma vez 

que não é “obrigação” da mulher a atividade na lavoura, mas internamente este 

trabalho é moralmente regulador. 

Nos relatos de Cláudia Oliveira (2005) sobre as populações vazanteiras do São 

Francisco, esta autora não aborda em seus estudos as relações hierárquicas existentes. 

Porém, ela descreve as divisões de tarefa nas comunidades estudadas, relacionando-as 

às atividades femininas como aquelas que visam a manutenção do núcleo familiar no 

espaço da casa, sendo também observada a sua presença na lavoura. Porém, este 

fator não foi compreendido como relação de poder de homens sobre as mulheres, mas 

como a forma estrutural de sua organização. Sendo tanto a mulher como o homem 

considerados em suas análises nas entrevistas realizadas com os moradores. 

Com relação aos estudos realizados por Elisa Araújo (2009) sobre as populações 

vazanteiras do Quilombo da Lapinha, ela sempre se reporta às “famílias vazanteiras”, 

compreendendo que as relações complementares entre homem mulher é indissociável 

no universo camponês. Em seus estudos, homens e mulheres são porta-vozes de suas 

entrevistas. 

 

4.3.2 As mulheres camponesas do “sertão seco” 

 
No “sertão seco”, delimito aqui as populações veredeiras e geraizeiras 

encontradas no Norte de Minas Gerais. São populações tradicionais que se 

caracterizam pelas diferentes estratégias elaboradas nos espaços que envolvem as 



170 

 
 

chapadas, os carrascos, as encostas e os vales e que se encontram distantes dos 

grandes rios que cortam a região. 

 

4.3.2.1 As populações veredeiras 

Muda. Muda é o jeito de plantar... que nem aqui nós sabemos a lida 
no brejo; lá no Pripiri é outro jeito de plantar, eles sabem é a lida no 
tabuleiro. Na vazante, os vazanteiros sabem é lida na vazante (Sr. 
Manoel).  

O depoimento acima é trecho de uma entrevista realizada por Luiz Guilherme 

Gomes (2012, P. 256). O Sr. Manoel é um veredeiro, população que se define pela 

utilização dos espaços das veredas100, áreas brejosas existentes nos vales e nas 

encostas da região, usada no cultivo dos alimentos para consumo familiar.  Permeando 

o seu modo de vida, essas populações elaboram estratégias para a sua reprodução 

através do manejo de outras fitofisionomias cerradeiras, eles “se reproduzem 

explorando uma multiplicidade de habitats: veredas, matas, chapadas e riachos, nos 

quais desenvolvem atividades agrícolas, pecuárias e extrativistas” (GOMES, 2012, p. 

265).  

A lógica veredeira, assim como a vazanteira, compreende a legitimidade da 

posse da terra a partir do trabalho investido nela, ou seja, a terra é compreendida 

como a base social de sua reprodução. Porém, devido aos diferentes recursos101 

disponíveis nos dois locais, no ambiente veredeiro a mais importante estratégia 

econômica elaborada pelo grupo é o cultivo da mandioca, realizado em áreas menos 

drenadas. A produção da farinha garante a condição de comercialização necessária 

para a sua reprodução.  

No interior da organização social das populações veredeiras, são construídos e 

reproduzidos os códigos locais que organizam a vida familiar e do grupo. Existem, 

também neste meio, relações hierárquicas elaboradas como forma de sua disposição, 

                                                             
100

 As veredas são subsistema dos cerrados que têm suas nascentes formadas por cursos difusos que se 
caracterizam pela proximidade do lençol freático. 
101

 Não quero dizer com isso que as populações vazanteiras não produzam também a farinha. Elas 
produzem, mas contam também com o pescado para a garantia de seu equilíbrio econômico alimentar. 



171 

 
 

as atividades são também divididas de acordo com o sexo. Aos homens cabem as 

atividades mais pesadas de trabalho no roçado, às mulheres as atividades 

desenvolvidas no contexto familiar.  

Com relação ao arranjo social e cultural dos veredeiros, Leila Ribeiro informa 

que nestas comunidades são acionados códigos hierárquicos para evitar a 

fragmentação da terra, estratégia semelhante à observada por Moura102 (1987) em 

seus estudos na comunidade Santa Fé. Ou seja, são transações realizadas pelo 

matrimônio que gera a transferência da terra entre cunhados.   

Sobre a divisão do trabalho na comunidade Fonseca, Ribeiro descreve as 

relações estabelecidas entre homem e mulher através da ritualização que envolve a 

construção do fogão pelos casais, esta prática desvenda as relações existentes. 

O fogão é composto por uma base chamada caixote, cuja construção 
é de responsabilidade do homem. A fornalha, parte superior do 
fogão, local onde se preparam os alimentos, é construído pela 
mulher. Existe uma oposição no processo de construção do fogão 
que representa a divisão entre a função da mulher e a função do 
homem, ou seja, a oposição entre unidade de produção e unidade de 
consumo, para a coesão do grupo. Nesse sentido, o homem está para 
a base do fogão assim como a mulher está para a fornalha, de modo 
que, é do homem a responsabilidade de prover o sustento da casa, 
assim como é da mulher a função de preparar e conservar o que o 
homem proveu (2012, p. 279). 

A construção do fogão reproduz, simbolicamente, os papéis de cada um na 

constituição do grupo envolvendo trabalho e moral (um fogão sujo é considerado 

como reflexo de uma moral duvidosa). As divisões de tarefas existentes são arranjos 

que reproduzem as formas como se organizam as populações camponesas de um 

modo geral. Porém, nesta comunidade, além dos trabalhos domésticos a mulher 

trabalha no roçado junto ao marido, sendo os dois responsáveis pelo seu cultivo. Após 

servir o almoço, as crianças mais novas são cuidadas pelas mais velhas e a mãe 

acompanha o marido na lida da roça. A oposição entre unidade de produção e unidade 

de multifunção, não é tão demarcada como ocorre em outras sociedades camponesas.  

                                                             
102 Descrito no segundo capítulo desta tese. 



172 

 
 

Atualmente, as relações entre gênero estão se reconfigurando a partir da maior 

visibilidade conquistada pela mulher. Segundo Ribeiro, antigamente os espaços da 

casa eram divididos, sendo de domínio masculino a sala e feminino a cozinha e o 

quintal. Atualmente, há uma mudança estrutural e simbólica nessa divisão, a sala 

passou de domínio dos homens para espaço de convívio de toda a família.  

A cozinha que anteriormente era um cômodo pequeno existente na parte 

inferior da casa ganhou novo status. É o local de reciprocidade onde as relações de 

convívio ocorrem de forma mais íntima entre familiares e entre a vizinhança com laços 

afetivos próximos. É a mulher “quem viabiliza toda sorte de relações sociais” (...). Nas 

comunidades Gigante e Pé de Serra, “uma casa sem mulher é considerada como uma 

casa sem fogo, não é acolhedora, é uma casa fria” (Idem, p. 280). 

 

4.3.2.2 As populações geraizeiras 

Geraizeiros são os camponeses dos gerais que se reproduzem através do 

manejo dos recursos existentes nas partes mais altas dos relevos dos cerrados 

nortemineiros, os tabuleiros e as chapadas. Segundo Dayrell, são geraizeiras as 

populações que  

Desenvolveram a habilidade de cultivar às margens dos pequenos 
cursos d’água uma diversidade de culturas como a mandioca, cana, 
amendoim, feijões diversos, milho e arroz. Além das aves, o gado 
bovino e mesmo o suíno eram criados soltos, até em período muito 
recente, nas áreas de chapadas, tabuleiros e campinas de uso 
comunal. E são nestas áreas, denominadas genericamente como 
gerais, que vão buscar o suplemento para garantir a sua subsistência: 
caça, frutos diversos, plantas medicinais, madeiras para diversos fins, 
mel silvestre, etc. Os produtos que levam para o mercado - farinha de 
mandioca, goma, rapadura, aguardente, frutas nativas, plantas 
medicinais, artesanato - refletem o ambiente, o modo de vida, as 
possibilidades e potencialidades dos agroecossistemas onde vivem 
(1998, p. 74). 

Assim como os veredeiros, os geraizeiros se caracterizam por utilizarem 

diversos ambientes cerradeiros. Os espaços utilizados por essas populações são 



173 

 
 

mostrados na Figura 01, onde podemos perceber a utilização das diferentes 

fisionomias cerradeiras.  

 
 FIGURA 02: Produção Sistêmica dos Geraizeiros103. 
 FONTE: Costa, 2010. Arquivo CAA-NM. 

 

Nas áreas intermediárias – entre vales e chapadas – os geraizeiros constroem 

suas habitações. Utilizam as terras mais férteis junto aos pequenos rios próximos para 

a produção agrícola e os tabuleiros e as chapadas para o criatório de animais e o 

extrativismo. Essas três atividades representam o universo produtivo dessas 

populações.  

Nesse arranjo, tem maior evidência a criação de animais e a produção agrícola 

para o abastecimento alimentar dos núcleos familiares e a comercialização. Os animais 

também são criados para este fim, entre eles as galinhas e os porcos que são mantidos 

próximos às suas moradias, e o gado nas áreas das chapadas. 

Nos estudos realizados por Reginaldo Ribeiro sobre as estratégias de 

reprodução familiar dos geraizeiros na feira de Grão Mogol - MG, o autor relata a 

grande presença feminina na feira que ocorre nesta cidade para a comercialização de 

seus produtos. Esta presença sempre foi marcante na história da feira e dos geraizeiros 

de um modo geral, como aponta José Braulino: 

                                                             
103 Este esquema encontra-se numa apresentação de palestra realizada por Costa (2010), denominada 
“Norte de Minas, Sertão: Sobreposição de lógicas produtoras de espaços sociais e de Territorialidades 
diversas”. 



174 

 
 

Vinha gente de Ventania, de Baixa do Alegre, da Vacaria vender 
farinha. Vinham, gastavam três dias nessas estradas, com carga de 
farinha, carga de rapadura... Traziam as coisas pra comer, 
cozinhavam lá na estrada, traziam panela. Chegava em Grão 
Mogol.(...) Arranchavam tudo no mercado, dormia lá mesmo. 
Botavam os animais. Algumas pessoas que tinham uns mangueiros lá, 
alugavam. Alguns caras que dormiam ali dentro, não traziam cama 
também, capa da cangaia, deitavam em cima... Era mulher e homem 
(Entrevista, 2009). (RIBEIRO, 2012, p. 320). 

Atualmente, os artigos dispostos nas feiras são mais diversificados que os 

anteriores. Isto porque, segundo relato dos moradores, o desmatamento para a 

produção do carvão gerou a escassez de produtos anteriormente abundante na região, 

tais como as hortaliças, as verduras e as frutas (banana, jabuticaba e manga são 

algumas delas). A partir daí, esses se tornaram produtos e também são 

comercializados na feira. 

A produção do carvão na região não afetou apenas a oferta de alimentos, mas a 

própria vida animal existente. Sem árvores frutíferas que são fonte de alimento para 

pássaros e macacos, por exemplo, não se encontram mais esses animais em 

quantidade como existia. Ao contrário, as capivaras se ambientaram nos lugares que 

não são o seu habitat de origem, e têm como fonte de alimento os arrozais plantados 

pelas populações geraizeiras. O rio assoreado pelo desmatamento diminuiu a oferta de 

peixe antes disponível para a população.  

Dois outros fatores foram apontados por essa população como conseqüência 

de seu enfraquecimento: o primeiro diz respeito ao fim do período das alianças 

firmadas entre fazendeiros e agregados que utilizavam as terras daqueles para a 

produção à meia. O segundo foi a implantação de uma Unidade de Conservação no 

território de apropriação comunal, quando o Instituto Estadual de Florestas (IEF) e a 

Polícia Florestal passam a ter controle sobre as áreas e a proibirem as atividades 

geraizeiras antes realizadas neste espaço. 

A feira passa a ser, assim, local preferencial para o fortalecimento dos laços de 

amizade entre geraizeiros. Isto porque muitas famílias ou amigos que antes eram 

vizinhos passaram a habitar áreas mais distantes, devido à expulsão pelos fazendeiros 

ou ao seu remanejamento para a implantação do parque. Os novos núcleos 



175 

 
 

camponeses surgidos pelo casamento também migraram em conseqüência do 

território comprimido.  

Os encontros nas feiras livres são considerados como uma forma de 

estreitamento de laços entre essas populações. Encontrando seus iguais, estabelecem 

relações de trocas de mercadorias e de laços afetivos. É no acontecer da feira que se 

encontram parentes e amigos, é ali que se celebra a amizade construída a partir de 

uma identidade geraizeira. 

Os dias que antecedem a feira são de grande movimento para os geraizeiros, 

principalmente para as mulheres que beneficiam os produtos cultivados. 

Para quinta-feira, na segunda e terça já faço a farinha. Segunda de 
manhã arranco a mandioca, imprenso, arranco, ralo e imprenso, na 
terça eu torro. Agora. Quarta-feira vou cuidar de outras coisas. 
Quinta-feira eu limpo o frango e faço os beiju. Quarta-feira de tarde 
eu tiro a goma. Arranco a mandioca e ralo, e tiro a goma. Na quinta- 
feira, de manhã, corre aquela água, coloco o pano para puxar aquela 
água. Agora vou fazer os beijus. De manhã eu vou limpar os frangos e 
fazer o almoço. Depois do almoço, vou fazer o beiju até de tardinha. 
À noite eu vou empacotar. Sempre é na quinta-feira que começo 
arrumar as coisas (Dona Tudinha, 2009). (RIBEIRO, 2012, P. 324-325). 

O relato de Dona Tudinha expressa a importância econômica alcançada pela 

mandioca. Todo o cotidiano desta geraizeira é comandado pela colheita, 

beneficiamento (farinha e goma) e preparo das comidas regionais para serem vendidas 

na feira. Sua presença na feira reflete, portanto, a sua presença também no espaço 

produtivo.  

Esta população reproduz um modo de vida caracterizado pela participação da 

mulher em todas as esferas que envolvem a vida geraizeira. A presença da mulher no 

espaço da feira garante a permanência das relações de solidariedade interrompidas 

em seus territórios de vizinhança através do acontecimento festivo que significa o ato 

de ir à feira, de partilhar com parentes e amigos momentos de trabalho e laser e de 

estreitar laços de amizade.  

As relações de solidariedade existentes nas comunidades geraizeiras também 

são descritas por Marinelha dos Anjos, pesquisadora que realizou seus estudos na 



176 

 
 

comunidade de Baixa Grande. De encontro aos estudos sobre os veredeiros realizado 

por Ribeiro (2012), Anjos discorre sobre a importância da mulher nas relações que 

envolvem as relações de solidariedade e da dádiva entre os geraizeiros. Nesse sentido, 

ela aponta a distribuição da comida como fator gerador dessas relações. Segundo a 

autora, a cozinha é “o local por excelência de produção de valores alimentares e da 

transformação de simples pratos em comidas dádivas” (ANJOS, 2012, p. 306). Em 

eventos que ocorrem na comunidade, é comum as mulheres se juntarem para 

prepararem os pratos que serão oferecidos na festa. 

Essas excepcionalidades são ocasiões ideais para a preparação, 
distribuição, exposição pública e troca das comidas. As festas de 
casamento e a folia de reis constituem essas ocasiões na quais 
podemos perceber o exercício da reciprocidade e a transformação de 
comidas em dádivas (Idem p. 306). 

Essas relações se estendem por outras esferas da vida comunitária e cotidiana 

da comunidade. No caso de enfermidade de algum parente ou amigo, as mulheres 

organizam leilões para arrecadarem o dinheiro necessário para o tratamento. Neste 

evento, são ofertados em leilões pratos de comidas tradicionais, como doces variados 

“além de farofa de carne, de frango, galinha cheia, pernil assado, verduras da época, 

frutas, feijão, biscoitos espremido e fofão e bolos, enfim, tudo que para eles é uma boa 

comida é leiloado” (Idem, p. 312). 

Em decorrência da importância alcançada pela mulher nas relações familiares e 

entre famílias, a cozinha se torna o espaço onde ocorrem mais intensamente as 

relações afetivas. O espaço de convívio encontra-se entre a cozinha e o quintal, onde 

homens, mulheres e crianças passam a maior parte do dia quando não estão 

trabalhando nas lavouras. É neste espaço que as mulheres preparam as refeições 

diárias e que são ali consumidas, é também onde a família recebe as visitas. O status 

conferido ao espaço feminino transformou-o em espaço de reprodução social.  

Um outro exemplo sobre a visibilidade da mulher camponesa é dado por Brito, 

nos estudos realizados junto às comunidades geraizeiras nortemineiras. As famílias 

desta comunidade migram “de 3 a 6 meses por ano para trabalhar no estado de São 

Paulo, vão todos, a mulher o marido e os cinco filhos” (BRITO, 2012, p.  346). 



177 

 
 

Geralmente a migração feminina de áreas rurais ocorre de forma permanente, ou seja, 

ela vai para a cidade em busca de estudo e trabalho assalariado. Vai enquanto solteira 

e jovem e lá fica, criando laços por meio do casamento e da vida urbana. Porém, nesta 

comunidade, a mulher passa a ser também força de trabalho assalariado. Isso porque 

seu território comprimido não possibilita mais o desenvolvimento das atividades que 

supriam as necessidades familiares.  

As estratégias criadas por este grupo são elaboradas conjuntamente de forma a 

não dividir a família, sendo a mulher uma pessoa que transita em todos os espaços de 

reprodução camponesa, assim como foi no período de constituição da comunidade. 

Neste sentido, ao nomear os fundadores da comunidade de Santana, são citados os 

nomes do casal fundador. Nesta comunidade, a memória coletiva insere a mulher na 

história de povoamento ocorrido no século XIX. Esta autora relata que 

Nas duas comunidades pesquisadas a liderança religiosa é exercida 
por mulheres mais velhas e a lideranças da associação é exercida por 
homens jovens e em nenhum dos dois casos afloram disputas de 
poder, mas cooperação permeada por afetividade. A ascendência da 
liderança religiosa está ligada às relações de parentesco como laços 
precípuos que estruturam essas comunidades (Idem, p. 345-346).  

A presença da mulher geraizeira na liderança religiosa local é um fato 

observado em várias comunidades nortemineiras, entre elas, na comunidade 

Gameleira. Esta atuação feminina relaciona-se à organização interna das comunidades 

de modo geral que tem na mulher – cerne de organização da vida familiar – seu 

representante de direito que expressa o modo de vida permeado por rituais, símbolos 

e mitos que propiciam as relações de solidariedade e da dádiva.  

Porém, o que quero destacar também aqui é a questão que o trecho citado 

acima abarca, são camponeses agricultores ou lavradores essas populações que 

passam a incorporar a identidade geraizeira como forma de se organizarem 

politicamente como populações tradicionais. Este foi tema do item 3.3.1, que discute o 

fortalecimento das populações tradicionais nortemineiras através das parcerias com 

entidades diversas e com a organização dos movimentos sociais. 



178 

 
 

Na Gameleira, que se originou a partir da partilha pelos descendentes das 

terras compradas por seus fundadores – portanto terras de herança – a população 

local permanece se alto definindo como lavradora. Isso porque esta comunidade não 

passou pelos processos históricos de expropriação de seu território e por isso, não se 

vincula aos movimentos sociais reivindicatórios existentes no Norte de Minas. Porém, 

foram muitas as conseqüências acarretadas pela modernidade que se introduziram no 

cotidiano desta comunidade, como passo a discutir a partir da terceira e última parte 

desta tese. 

 

 

4.4 Um balanço sobre a percepção da mulher camponesa nortemineira pelos sujeitos 
pesquisados, pesquisadores e pesquisadoras 
 

Inicio esta seção apontando duas observações sobre as leituras realizadas. A 

primeira diz respeito às formas como aparecem as relações entre terra, trabalho e 

família. Permeiam todos os estudos as relações fundantes do campesinato, sendo que 

cada autor destacou uma ou todas as três das categorias apontadas por Woortmann 

(1990). 

A segunda remete ao processo histórico de povoamento da região 

nortemineira. Este processo é recente se comparado às regiões de plantations 

brasileiras ou ao contexto europeu. Ocorreu a partir do século XVII, mas se efetivou 

entre os séculos XIX e início do XX104.  

Ao chegarem à terra nortemineira, no processo de construção de seus 

territórios, tanto homens como mulheres trabalharam arduamente para conseguirem 

garantir a construção do território camponês. Este fato gera a reconhecida presença 

feminina na memória coletiva na esfera do trabalho e origina um campesinato 

                                                             
104 Rosely Augusto aponta como fatores que marcaram o processo de ocupação nortemineiro pelos 
“despossuídos” na virada do século XIX e na primeira metade do século XX a presença de ‘terras livres’ 
ainda existentes nesta região, que incentivaram a “migração de negros e mestiços ‘livres’, pobres e sem-
terra do Nordeste, buscando terras desocupadas e alimento e a experiência dramática vivida por levas 
de famílias de retirantes que fugiam das adversidades das secas, motivados pela aflição e pela 
esperança, chegaram a Montes Claros e região”. (AUGUSTO, 2011, p. 108). 



179 

 
 

hierarquicamente modelado, mas de forma menos acentuada que nas áreas estudadas 

pelos autores discutidos no segundo capítulo deste trabalho. Afinal, a história de 

construção deste espaço ainda povoa o imaginário dessas populações que sentem 

saudades de um passado não vivenciado pela geração atual, mas pela de seus pais e 

avós que lhes foram contadas.  

No diálogo que estabeleço com os pesquisadores e preferencialmente com as 

pesquisadoras nortemineiras na discussão sobre a presença da mulher nos “dois 

sertões”, realizo uma síntese sobre as minhas interpretações. É ressaltado que a 

hierarquia e as relações de gênero se reproduzem entre as populações vazanteiras e 

veredeiras existentes no Norte de Minas. Porém, atualmente elas se reproduzem de 

forma menos acentuada que nos tempos passados. São reelaborados códigos morais 

que regulam essas populações, inseridas novas regras que definem o ser camponês.  

Entre outras razões apontadas, a chegada da modernidade no campo via 

expropriação camponesa é o fator propulsor das transformações em curso. Foram dois 

os momentos desencadeadores: no primeiro momento houve a quebra de alianças 

entre camponeses e fazendeiros; no segundo a introdução das empresas capitalizadas 

com apoio do Estado. Com isso, fez-se necessário a formulação de novos arranjos no 

seio dessas populações, e a migração sazonal foi uma delas. Geralmente os homens se 

transferem durante uma parte do ano para São Paulo ou áreas de cerrado do Noroeste 

e Triângulo Mineiro para trabalharem nas lavouras mecanizadas. Na sua ausência, a 

mulher passa a ser a liderança familiar tanto na condução dos filhos como dos espaços 

de lavoura. Esta liderança na ausência do marido acarreta a maior autonomia da 

esposa frente às responsabilidades que acumula ao exercer o duplo papel de mãe 

cuidadora e pai provedor. 

Sem terras para cultivo, as populações vazanteiras migraram para as ilhas, 

espaços partilhados pelas famílias que passam a habitar essas áreas e a produzirem o 

seu cultivo. Sem os antigos espaços de trabalho feminino devido ao território 

comprimido – as áreas próximas às suas casas utilizadas para a criação de animais de 

pequeno porte e o cultivo de frutas e hortaliças - os quintais passam a ser a própria 



180 

 
 

área de cultivo destinada a cada família. Com isto, a mulher atua também neste espaço 

junto ao marido e ganha maior visibilidade. 

Com a inserção das regras urbanas e capitalistas no espaço camponês em 

conseqüência da maior penetração de informações via modernidade (principalmente 

através da televisão) e do maior convívio dessas populações neste meio, a mulher 

reivindica seu direito à herança da terra. Este também é um ponto importante para a 

mudança de comportamento da mulher que repercute nas regras locais de 

transferência da terra. 

Detenho-me agora sobre o olhar das autoras e dos autores consultados. Nas 

formas como elas e eles lidam com o sujeito mulher em suas pesquisas, as formas 

como a visibilizam ou não.  

Entre os treze autores utilizados como fonte de referência nesta parte, dez são 

mulheres e três são homens. Os pesquisadores homens são utilizados como um 

contraponto, são também sujeitos de investigação no que se refere à visibilidade dada 

ou não a mulher por eles. Isto porque a tendência é que a visibilidade da mulher como 

sujeito investigável tente a ser revelada pela mulher pesquisadora, e não pelo homem. 

Neste balanço, as minhas observações encontram-se resumidas no quadro a seguir, 

em que realizo uma análise sobre a percepção da presença da mulher nas pesquisas 

realizadas.  

Este quadro abarca as análises e interpretações realizadas por pesquisadoras e 

pesquisadores, assim como pelas próprias mulheres pesquisadas ao se reportarem aos 

pesquisadores como sujeitos atuantes ou não nas sociedades camponesas. Com isso, 

podemos constatar que na atualidade a mulher aparece como sujeito da história e 

também como interlocutora entre pesquisadores e pesquisados. 

 

 

 



181 

 
 

 

                                                             
105 A Maior parte das referências utilizadas nesta seção encontra-se no livro “Cerrado, Gerais, Sertão: 
Comunidades tradicionais nos sertões roseanos”. Este livro é resultado da pesquisa OPARÁ: Tradições, 
Identidades, Territorialidades e Mudanças entre Populações Rurais e Ribeirinhas no Sertão Roseano.  

 

A VISIBILIDADE DA MULHER NAS COMUNIDADES CAMPONESAS NORTEMINEIRAS 
 

Autora/autor Título da pesquisa 

Percepção sobre presença da mulher 

Pelos 
pesquisadores 

Pelos sujeitos da 
pesquisa 

Ângela Fagna 
Gomes de Souza 

Ciclos de vida nos lugares das águas: 
as ilhas do rio São Francisco em 
Pirapora 

As mulheres são 
sujeitos das 
entrevistas 

Presente 

Cláudia Luz de 
Oliveira 

Vazanteiros do Rio São Francisco: 
um estudo sobre populações 
tradicionais e territorialidade no 
Norte de Minas Gerais 

As mulheres são 
sujeitos das 
entrevistas 

Presente 

Dária Maria 
Martins Assis 

“Tirar a nossa essência da natureza”: 
etnografia das práticas de trabalho e 
das estratégias nos espaços da 
comunidade Bom Jardim da Prata 

As mulheres são 
sujeitos das 
entrevistas 

Presente 

Elisa Cotta de 
Araújo 

Quilombo da Lapinha: clivagem 
social, sociabilidade, tempo de 
expropriação e articulação política 

As famílias são 
sujeitos da 
pesquisa 

Presente 

Isabel Cristina 
Alves de Brito 

Geraizeiros em movimento 
As mulheres são 

sujeitos das 
entrevistas 

Pouco presente 

Leila Rodrigues 
Ribeiro 

A casa como um microcosmo: 
processos sociais nas comunidades 
Gigante e Fonseca – Botumirim 

As mulheres são 
sujeitos e foco da 

pesquisa 
Grande presença  

Luiz Guilherme 
dos Reis Gomes 

Etnocídio nas veredas do grande 
sertão: sociodinamicas ambientais 
em Cabeceira de Forquilha 

Ausente  Ausente 

Maria Tereza 
Rocha 

Territorialidade e genêro: mulheres 
vazanteiras do rio São Franscisco 

Relações de gênero Grande presença 

Marinelha Alves 
dos Anjos 

Na sua casa tem disso? Hábitos e 
costumes alimentares na 
comunidade geraizeira de Baixa 
Grande 

As mulheres são 
sujeitos e foco da 

pesquisa 
Grande presença 

Mônica Celeida 
Rabelo Nogueira 

Gerais a dentro e a fora: identidade e 
territorialidade entre Geraizeiros do 
Norte de Minas Gerais 

As famílias são 
sujeitos das 
entrevistas 

Pouca presença 

Reginaldo 
Ribeiro 

Ritualizando um costume geraizeiro: 
estratégias de reprodução da vida 
familiar na feira de Grão Mogol 

As mulheres são 
sujeitos das 
entrevistas 

Grande presença 

Simone A. Leite 
Silva 

Memória, identidade e 
territorialidade em Barra do Pacuí, 
norte de Minas 

As mulheres são 
sujeitos das 
entrevistas 

Grande presença 

Thiago Ferreira 
Alves 

Uma etnografia dos barranqueiros 
de Barra do Guaicuí e ilhas do Boi e 
do Engenho 

As mulheres são 
sujeitos das 
entrevistas 

Pouco presente 

QUADRO 5: A visibilidade da mulher nas comunidades camponesas nortemineiras. 
FONTE: CUNHA, 2013. Baseado em Costa e Oliveira, 2012105; Oliveira, 2005; Nogueira, 2009. 



182 

 
 

Como aponta o quadro, apenas em uma pesquisa a presença da mulher é 

invisibilizada, em três as mulheres permeiam poucas páginas dos trabalhos, são “panos 

de fundo” no cenário camponês. Em duas as mulheres aparecem de forma difusa. Em 

outras três a presença é percebida nos relatos que dividem com os homens, são 

também interlocutoras. E em três delas o foco foi direcionado diretamente para a 

mulher, sendo que uma discute as relações de gênero e as outras duas as relações 

existentes na esfera feminina das populações camponesas nortemineiras. 

Mudam as formas de reprodução camponesa, mudam as formas como a 

mulher se vê e é vista por seus pares. Mudam as dinâmicas de apropriação da terra, 

instauram-se as lutas por seu acesso através de estratégias de visibilidade política e 

para a sua efetivação, reconfiguram-se as identidades locais. Porém, as características 

fundantes são mantidas e ao mesmo tempo remodeladas. Afinal, o campesinato se 

caracteriza também pelas estratégias criadas para a adequação das relações 

estabelecidas com a sociedade envolvente.  

A ciência absorve essas mudanças e as reflete nos estudos sobre as 

configurações atuais do campesinato nortemineiro. Nas pesquisas consultadas, a 

presença da mulher é visibilizada, assim como ocorre no interior das comunidades 

camponesas nortemineiras. No universo apresentado, existe apenas um único 

pesquisador homem que não menciona ou dialoga com a mulher camponesa, que não 

dá voz a ela em suas pesquisas. Contudo, as que focam seu olhar no universo feminino 

são pesquisas realizadas por mulheres. Em apenas uma das pesquisas realizadas pelos 

homens a mulher aparece de forma constante; porém, isto se deve mais aos fatores 

históricos que a visibilizaram, às formas como o campesinato foi configurado na região 

atribuindo a ela maior espaço. Nesta pesquisa, são os homens pesquisados que as 

mencionam, são eles que as visibilizam ao pesquisador.  

Neste balanço, entre os três pesquisadores que fazem parte deste quadro, um 

apresenta a mulher como sujeito de sua investigação, outro tangencia a sua presença 

nos poucos diálogos que trava com ela e um não a menciona. Porém, é importante 

observar que nas pesquisas em que elas pouco aparecem são realizadas tanto por 

homens como por mulheres.  



183 

 
 

Uma interpretação sobre essas mudanças pode ser realizada através da 

comparação entre os estudos encontrados nesta seção e os realizados no segundo 

capítulo desta tese, em que dialogo com autores que realizaram suas pesquisas entre 

as décadas 1970 e 1990.  Nele, dois autores identificam o papel fecundador da mulher 

ao semear a lavoura e germinar a terra (BRANDÃO, 1976; DAYRELL, 1998), porém, eles 

não discutem as relações hierárquicas. Um casal de pesquisadores (WOORTMANN e 

WOORTMANN, 1997) discute essas relações, mas neste bojo, o olhar masculino se 

entrecruza com o feminino pesquisador. Essas relações são desvendadas pelas 

mulheres pesquisadoras (WOORTMANN, 1989; MOURA, 1978; HERÉDIA, 1979; MEYER, 

1979).  

Isto também pode ser observado nos estudos sobre lideranças rurais realizados 

por Rosely Augusto (2011), autora com quem dialoguei no final do terceiro capítulo. 

Em sua tese, ela afirma a existência das relações de gênero nos movimentos sociais 

rurais nortemineiros em que a mulher percentualmente tem uma presença menor 

como liderança. Ao mesmo tempo, registra a forte presença da mulher nas entrevistas 

realizadas com as lideranças masculinas; eles se reportam a elas como companheiras 

que dão suporte às suas lutas comandando o trabalho na terra nas suas ausências 

constantes em decorrência da atuação sindical e engajamento nos movimentos sociais.  

A tendência atual, portanto, é de que os estudos que abarcam discussões sobre 

relações de gênero sejam realizados pelas mulheres pesquisadoras, e isto pode ser 

entendido como um olhar sobre a sua própria condição. São elas que detêm seus 

olhares nas mulheres camponesas, nas formas como ocorre a transferência das terras 

sucessórias, nas relações hierárquicas, na divisão do trabalho e nas lutas que travam 

para garantirem seus direitos.  

Porém, como registra o Quadro 5, atualmente os homens pesquisadores 

também as incluem em suas pesquisas ao se reportarem a elas nas entrevistas e ao 

incluí-las em suas análises interpretativas, e não apenas nas análises descritivas e 

subjetivas de outrora sobre as funções femininas. Apesar de não discutirem as relações 

de gênero, esses autores se referem à família camponesa como um universo 



184 

 
 

indissociável, o que sempre foi, mas compreendem que não apenas o homem é o 

sujeito da ação e, portanto, da sua investigação.  

Em síntese, o que fica disso tudo é que as relações hierárquicas existentes no 

universo camponês mudaram, e com isso o olhar e as formas de interpretação das 

pesquisadoras e dos pesquisadores sobre essas sociedades também. Podemos 

observar que entre passado e presente, essas relações se redefiniram porque 

modificou o mundo que envolve o camponês, repercutindo na maior autonomia e 

visibilidade da mulher nos estudos atuais.  

Isto porque não podemos nos esquecer que entre pesquisador e pesquisado 

existe um contexto maior que é a relação indivíduo sociedade – tanto na esfera da 

ciência quanto na esfera das relações humanas. A forma de interpretação do mundo 

que cerca o pesquisador é resultado e reflexo das relações entre individuo-sociedade-

ciência. Ou seja, a ciência é um conhecimento gerado na esfera acadêmica, porém, 

aquele que a gera é um ser social que vive e convive nas diversas esferas das relações 

humanas. Portanto, a ciência muda conforme se apresentam as configurações sociais 

no universo em que ela está inserida. Reflexo disso são as novas formas de 

interpretação da mulher camponesa no universo científico. 

Por último, devo relatar que não foram encontradas nas referências citadas 

descrições sobre as formas hierárquicas existentes nas comunidades geraizeiras. Por 

isso, as relato a partir da terceira parte que inicia a seguir, onde a comunidade 

Gameleira é meu foco de interpretação. 

 

 

 

 

 

 



185 

 
 

 

 

TERCEIRA PARTE: GAMELEIRA, TRILHANDO 
SUBJETIVIDADES 

 

TERCEIRAS PALAVRAS 

 

 

 

CAPÍTULO 5 
Gameleira: A construção e a ressignificação do espaço da 

(terra) camponesa 
 
 
 

CAPÍTULO 6 
De lavrador@es-criador@s a criadores-lavradores, as 
estratégias que envolvem o (trabalho) na Gameleira: A 

significação e a ressignificação do papel feminino 
 
 
 

CAPÍTULO 7 
As manifestações religiosas das (família) camponesas: A 
construção simbólica da Gameleira interpretada através 

do feminino e da festa 
 

 

 

 



186 

 
 

Terceiras Palavras 
 

“O que eu vi, cês num viu, o que eu vi cês num viu, o que eu sei cês 
num sabe. Eu sou do Velho Testamento”. 

(Dona Nega - agosto de 2011) 

Nas lembranças da minha infância habita o mundo rural. Freqüentei escola de 

turmas seriadas durante um ano, quando morava em uma fazenda com meus pais e 

vencia a distância entre casa e escola à cavalo. Época em que o meu pai dizia que  “a 

palavra de um homem valia mais do que qualquer rabisco no papel”.  

Quando íamos minha mãe Ângela, eu e Glória (esposa do vaqueiro) buscar 

lenha no mato, e voltávamos equilibrando os feixes de lenha nas cabeças. Na época de 

semear o milho ou o feijão, quando a minha mãe fazia os embornais para ajudarmos a 

encher as covas de sementes, sempre uma turma na frente semeando e outra atrás, 

cobrindo-as de terra com os pés. Tempos em que eu observava o grupo de mulheres 

assando pães com assadeiras de folha de bananeira nos fornos de barro. Estas 

ocasiões eram, antes de tudo, um aprender-fazer-brincando.  

Participei de muitas festas rurais106, de folia de reis no mês de janeiro, da festa 

de Nossa Senhora do Rosário, coroações de maio, festas juninas107 e os preparativos 

para confeccionar o presépio de natal. Em todas as festas, a fartura de comidas, a 

alegria do festar e do encontro, a fé de um povo que vivia um cotidiano de labuta que 

lhes fazia sentido. Homens e mulheres se uniam para comemorar um santo, e, por 

meio dele, a confirmação da fé e o agradecimento pela vida e a fartura da colheita às 

divindades católicas.  

                                                             
106

 Após me mudar para a cidade, permaneci participando destas festas ao ir visitar ou passar as férias 
nas casas de parentes que permaneceram vivendo em áreas rurais.  
107

 Festas católicas tradicionais. A folia de Reis representa a caminhada dos Reis Magos ao encontro do 
Menino Jesus. A festa do Rosário tem sua origem histórica no século XVI, devido à crença de sua 
proteção dos católicos em lutas travadas contra os muçulmanos, Nossa Senhora do Rosário é 
considerada a padroeira dos escravos no Brasil. As coroações de maio ocorrem neste mês em deferência 
a Maria, mãe de Jesus, quando há a encenação, por crianças vestidas de anjos, do coroamento da 
rainha. As festas juninas comemoram os três santos do mês: Santo Antônio, São João e São Pedro. São 
festas que tiveram início no Brasil Colonial e que foram adaptadas localmente ao longo do tempo. Com 
a urbanização do país, essas festas passaram a ocorrer também nas cidades. 
 



187 

 
 

É isso que fica na memória de uma pequena menina do campo que se 

transformou em uma mulher urbanizada, mas enraizada no mundo rural. Mudei-me 

para a cidade ainda jovem e passei a habitar dois espaços, um da memória visitado nas 

lembranças do rural. O outro, um espaço concreto da minha vida urbana, onde 

construo as minhas objetividades e subjetividades por meio das formas do 

compreender e do estar na academia fazendo ciência.  

Entendo, assim como Milton Santos (Apud. BRANDÃO, 2006 p. 11), que a 

ciência é também uma forma de se contar histórias. Este relato inicial objetivou 

lembrar que acredito que a minha trajetória de vida reflete a minha opção acadêmica. 

E é por isso que escolho o mundo feminino para construir a narrativa sobre o 

campesinato na terceira e última parte desta tese, percorrendo os caminhos trilhados 

pelas mulheres da Gameleira, acompanharam-me a Ângela, a Glória e as mulheres que 

fizeram parte da minha infância.  

Como já relatado na introdução da segunda parte (Segundas Palavras), procurei 

compreender o modo de vida camponês e as várias formas como este modo de vida é 

nomeado em suas discussões em suas configurações atuais, por meio da compreensão 

de sua manifestação na região Norte de Minas Gerais. Além disto, procurei realizar 

esta discussão dialogando com pesquisadores e pesquisadoras – de nascimento ou por 

adoção – que discutem as relações rurais na região. 

Na interpretação desta terceira parte fui conduzida pelo olhar feminino, tanto o 

meu, quanto daquelas que me acompanharam. Compreendo que por meio do 

feminino vejo, sinto e percebo o feminino na Gameleira.  

As minhas reflexões foram, assim, substanciadas pelas que realizei com as 

mulheres pesquisadoras nortemineiras na segunda parte desta pesquisa. 

Desvendando-as, se desvendam, se compreendem na outra da qual também fazem(os) 

parte. Boaventura de Souza Santos afirma que é necessário “uma outra forma de 

conhecimento, um conhecimento compreensivo e íntimo que não nos separe e antes 

nos una pessoalmente ao que estudamos, [...] uma ciência autobiográfica” (SANTOS, 

2004, p.22).  



188 

 
 

Com relação à divisão dos capítulos que compõem esta parte, procurei abarcar 

a compreensão das características fundantes do campesinato presentes na Gameleira. 

Percorri, para isso, as interpretações realizadas por Woortmann (1990) sobre a 

campesinidade que envolve o campesinato e que permeia sua compreensão sobre 

terra, trabalho e família. Separei em capítulos cada um destes temas. Porém, eles se 

entrelaçam porque as suas categorias também o fazem. Por isso, ao falar sobre a terra, 

conseqüentemente aparece na discussão trabalho e família, o que se repete ao discutir 

as outras categorias nos capítulos subseqüentes.  Não podemos nos esquecer de que é 

“terra camponesa” aquela transformada por meio do trabalho realizado pela família. 

Permeando as discussões, e na compreensão de que modo de vida camponês 

remete a um grupo, e não apenas a uma família, estão presentes as trocas, as relações 

de reciprocidade que os envolvem e os significam. Ao trilhar este caminho, busquei 

interpretar as formas como a presença da mulher camponesa se manifesta na 

Gameleira. Procurei desvendar uma realidade fluida que se encontra em processo de 

dissolução - ou de uma possível reestruturação do campesinato - de suas vivências 

tradicionais. Uma comunidade que se reorganiza e abarca neste movimento os saberes 

ancestrais. Uma comunidade formada por retirantes baianos que forjaram, neste 

espaço substâncias da vida: uma cultura! 

Para desenvolver as minhas interpretações sobre as narrativas e a vivência em 

campo, separei-as em três capítulos. No quinto capítulo, busquei compreender como 

se formou a comunidade Gameleira, quais foram os processos históricos que 

delinearam a organização do trabalho e da cultura local, como se instituiu o cotidiano 

dessa população que teve que construir seus espaços a partir de uma natureza ainda 

intocada, através de ferramentas rudimentares e da força física de todos os membros 

das famílias, inclusive das mulheres. Discuto, também, a dinâmica atual que esvazia o 

campo devido à migração dos jovens. Novas dinâmicas se instalam e, com elas, novas 

formas de se vivenciar o campesinato e a campesinidade. 

Desenvolvi as discussões do sexto capítulo a partir dos nomes dados ao 

trabalho feminino, procurando desvendar as hierarquias existentes na Gameleira. 

Quando trabalhavam intensamente no roçado, elas se reconheciam como mulheres 



189 

 
 

trabalhadoras e eram reconhecidas como tal por seus parceiros. Ao mesmo tempo, 

este trabalho era compreendido como uma atividade provisória e necessária à 

construção dos espaços de trabalho e da própria comunidade, que perdurou por três 

gerações. As mulheres estavam desempenhando temporariamente uma atividade que 

não era delas. Atualmente as mudanças que ocorreram e ocorrem na comunidade 

conduzem à ressignificação dos nomes do trabalho feminino.  

No sétimo e último capítulo as celebrações religiosas e a festa em homenagem 

a padroeira Santa Luzia e a Nossa Senhora Aparecida foram retratadas como 

momentos que proporcionam o fortalecimento dos laços de solidariedade entre 

parentes, vizinhos e entre comunidades circunvizinhas. Permeando a religiosidade 

católica, os mutirões organizados para a construção da igreja, suporte físico de 

manifestação da fé reafirmada na festa. Nas relações de reciprocidade proporcionadas 

pela festa enfoquei a permanência de um ethos camponês que permeia a vida desta 

população. 

Nesta abordagem procurei abarcar o passado rememorado, misturando-o com 

o presente que se transmuta em decorrência da migração e do arrefecimento da 

atividade agrícola, quando novas subjetividades se instalam, ao mesmo tempo em que 

a população reafirma e reforça os laços de solidariedade através da festa. Portanto, é 

devido às subjetividades que envolvem este tema – memória, valores, moral e ética, 

entre outros – que, nos capítulos desta terceira parte escolhi percorrer duas 

abordagens diferentes, mas que se complementam na interpretação da população.  

Acolhi de Ingrid Weber a composição textual do meu trabalho. A autora 

compreende que a pesquisa etnográfica é o ponto de partida para a reflexão e não a 

sua ilustração posterior. Esta autora utiliza como ponto de partida das suas análises os 

trechos do seu diário de campo, em seqüência, os trechos dissertativos como recurso 

para realizar suas interpretações (2004, p. 14).  

Nesta terceira parte parto dos relatos das histórias de vida dos moradores da 

Gameleira para, a partir daí, realizar as minhas interpretações. Portanto, 



190 

 
 

primeiramente, utilizei fragmentos das entrevistas realizadas108, seguida das minhas 

interpretações e dos meus diálogos com e sobre os sujeitos da pesquisa.  

Em busca da compreensão da construção da comunidade, das suas dinâmicas 

atuais e da presença e participação da mulher sertaneja nortemineira na Gameleira, 

trabalhei com a memória desta população, relatos de mulheres e também de homens, 

procurando interpretar como elas se compreendem e como através deles, elas são 

compreendidas.  

O trabalho da e com a memória foi importante, também, ao constatar que são 

poucos ou quase inexistentes os registros históricos que comprovem os fatos orais 

relatados – certidões de nascimento e casamento, diários, cartas – sobre a história do 

lugar. Segundo Dona Nega “naquele tempo ninguém preocupava em guardar papel 

não, minha filha”. Por isso, toda a história da comunidade é recontada a partir da 

memória coletiva da população. 

A memória desempenha o papel de trazer ao presente a vivência passada, não 

apenas para rememorar, mas para construir através da aprendizagem adquirida, um 

presente mais seguro, edificado pela experiência apreendida e refletida. Arruda (2003, 

p. 71) acredita que “o passado é memória, não passiva, mas sim ativa, fervilhando no 

presente humano”.  

Ecléa Bosi (2004) enfatiza que o trabalho da memória não é recordar o passado, 

mas reviver o passado, trazendo-o para o presente. Para a autora a memória é sempre 

contextual, ou seja, parte do presente para reconstruir o passado. Nesta pesquisa o 

processo de territorialização, ou seja, de elaboração simbólica e (i)material de 

apropriação do território da população da Gameleira, foi relatada por meio da 

memória coletiva. Neste sentido, a memória coletiva é interpretada como: 

                                                             
108 Neste trabalho, foram utilizados como ponto de partida os trechos das entrevistas realizadas, e não 
do meu caderno de campo, como fez Weber em suas longas viagens de barco pelos rios acreanos da 
Amazônia. A minha imersão na comunidade não ocorreu em um período seqüencial longo o suficiente 
para que eu pudesse ter tempo de organizar um caderno de campo ou um diário de vivências. 
Impressões e interpretações na realização de uma etnografia foram realizadas no retorno do campo. 
Minhas imersões foram visitas constantes, que duraram entre 3 e 12 dias. 



191 

 
 

Um conjunto de representações sociais que têm a ver com o passado, 
produzidas, guardadas e transmitidas por um grupo pela interação 
com seus membros. *...+ o que constitui propriamente uma “memória 
coletiva” *...+ não é tanto o caráter comum dos seus conteúdos, mas 
o fato de que estes sejam produto de uma interação social, de uma 
comunicação que tenha a capacidade de escolher o que é importante 
e significativo no passado, em relação aos interesses e à identidade 
dos membros de um grupo (JEDLOWSKI , 2003, p. 225-6). 

Jedlowski reflete que através da memória coletiva, passado e presente se 

constroem mutuamente. A lembrança do passado é elaborada socialmente e constitui 

a compreensão do presente. Neste sentido, pretendi compreender por meio da 

memória coletiva, a construção do espaço camponês da Gameleira, e interpretar os 

papeis desempenhados pelas mulheres no trabalho, nas suas práticas cotidianas e nas 

suas histórias de resistência.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



192 

 
 

5. GAMELEIRA: A CONSTRUÇÃO E A RESSIGNIFICAÇÃO DA (TERRA) CAMPONESA 

A ponte tá perigosa de passar, é uma luta pra arrumar. Procuramos 
ajuda com Bocaiúva e Glaucilândia, mas os dois empurram, dizem 
que a responsabilidade é do outro e aí fica assim.  

(Zezinho, 2011). 

 
FOTO 07: Ponte que divide a Gameleira em dois territórios. No sentido 
indicado pela seta Gameleira encontra-se no território de Bocaiúva, no 
sentido inverso é a parte da comunidade que pertence à Glaucilândia. 
AUTORA: CUNHA, 2011. 

 
 

Antes de discorrer, entre passado e presente, sobre a história da Gameleira, 

realizo uma caracterização de sua localização. Isto porque neste capítulo introdutório 

da terceira parte, é importante compreender o quanto esta posição afeta diretamente 

a comunidade em conseqüência de sua divisão territorial. 

Gameleira encontra-se inserida entre dois municípios nortemineiros, Bocaiúva 

e Glaucilândia. O território da comunidade é dividido por uma ponte – retratada na 

foto acima – que separa a divisão político-administrativa entre os dois municípios e as 

ações realizadas pelos poderes municipais na comunidade.  

 

 



193 

 
 

5.1. Território Dividido: as contradições na Gameleira em decorrência de sua 
localização  

 

A comunidade Gameleira, que se encontra dividida entre dois municípios, 

Bocaiúva e Glaucilândia, também faz fronteira com um terceiro município. A cerca de 

duzentos metros da ponte retratada, a desembocadura do rio do Félix que deságua no 

rio das Pedras – principal curso d`água que passa pela Gameleira – delimita a fronteira 

entre Glaucilândia e Guaraciama. Esta comunidade encontra-se na confluência de uma 

tríplice fronteira.  

O fato de localizar-se espacialmente no entremeio de dois municípios, afeta 

diretamente a vida da população. Apesar de possuírem uma identidade coletiva 

relacionada aos laços com a comunidade como um todo, e de partilharem uma história 

entrelaçada, os que residem na Gameleira de Bocaiúva recebem um tratamento 

relacionado aos investimentos públicos diferente dos que residem na Gameleira de 

Glaucilândia. 

O mapa à seguir aponta a localização de Gameleira dentro destes dois 

municípios (Mapa 5). 

 

 

 

 



194 

 
 

 
  MAPA 5: Localização da Comunidade Gameleira. 
  FONTE: Trabalho de campo, 2012. Org. Gabriel A. Veloso, 2012. 



195 

 
 

Bocaiúva e Glaucilândia têm suas histórias vinculadas ao rural, mas se 

encontram em diferentes fases de desenvolvimento de suas potencialidades 

socioeconômicas. As diferenças existentes entre os dois municípios refletem as formas 

como eles atuam na comunidade. Sobre os dois municípios, o Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE) 109 fornece informações sobre as suas características 

históricas e econômicas. São dados que mostram as escalas de organização nas esferas 

econômica e social em que cada município atua na comunidade. 

O município de Bocaiúva apresenta uma história que remete ao século XVI, 

através das bandeiras baianas e paulistas que adentraram o sertão nortemineiro. De 

acordo com os dados apurados pelo Censo 2010, sua população é predominantemente 

urbana e totaliza 46.654 habitantes. Vinculado ao município de Montes Claros, sua 

emancipação ocorre no século XIX. A história de constituição de Bocaiúva está atrelada 

às atividades rurais, porém, o foco atual do poder público municipal para o seu 

desenvolvimento econômico prioriza as atividades urbanas (comércio e indústria).  

Com relação à Glaucilândia, este é um município de emancipação recente, 

desmembrado de Juramento em 1995. Apresenta fortes características rurais na 

atualidade, tanto em relação à representatividade econômica quanto à distribuição 

populacional. A sua economia apóia-se nos setores de serviços e da agropecuária. De 

acordo com os dados apurados pelo Censo 2010, sua população é predominantemente 

rural e totaliza 2.962 habitantes.  

Sobre a atuação do poder público dos dois municípios na Gameleira, o primeiro 

ponto que pode ser apontado é que eles não realizam atividades conjuntas e 

complementares que poderiam repercutir positivamente na comunidade. Com isso, 

existem contradições neste espaço em decorrência da falta de articulação entre os 

municípios que priorizam realizar suas ações separadamente.  

O maior problema apontado pela população local é a forma como os setores 

públicos dialogam com a comunidade. Por exemplo, na comunidade encontram-se 

instalados dois postos de saúde, um na Gameleira de Bocaiúva e um na de 

                                                             
109 IBGE Cidades. http://www.ibge.gov.br/cidadesat/. Acessado em 03 de agosto de 2012. 

http://www.ibge.gov.br/cidadesat/


196 

 
 

Glaucilândia, porém, não existe nenhum tipo de veículo da secretaria de saúde 

disponível na comunidade para alguma emergência, ou assistência diária de médicos.  

Chega a ser um evento a presença quinzenal dos profissionais da saúde, 

psicólogo e dentista, quando estes chegam ao posto de saúde na Gameleira de 

Bocaiúva. Há uma agente de saúde que trabalha diariamente no posto da Gameleira 

de Glaucilândia, ela é de origem local e mora na comunidade. Pude observar que é 

constantemente procurada para os devidos acompanhamentos necessários em 

tratamentos de saúde: principalmente aferição de pressão e acompanhamento 

nutricional. É lá que se socorrem os moradores quando precisam de acompanhamento 

médico realizado pela agente local. 

A ponte sobre o rio das Pedras, que divide os dois territórios, encontra-se em 

estado precário de conservação. Porém, os dois municípios não se organizam para 

reformá-la, num jogo de empurra-empurra em que cada um responsabiliza o 

município vizinho.  

A única escola existente na Gameleira encontrava-se funcionando até cinco 

anos atrás, quando foi desativada por falta da quantidade de alunos que pudessem 

formar turmas.  

 
   FOTO 08: Inauguração da Escola Natividade Botelho110, década de 1970. 
   AUTOR: Arquivo de Solange Botelho Amorim. 

                                                             
110 A escola recebeu este nome em homenagem à filha do lugar, professora Natividade, que veio a 
falecer de parto poucos anos antes da inauguração. O prédio da escola foi doado por seus pais, 
fundadores da comunidade (dos “Torquatos”). 



197 

 
 

O encerramento das atividades escolares na Gameleira originou o 

deslocamento diário de crianças ainda muito jovens para outras comunidades 

próximas, uma migração pendular entre comunidades para realizarem seus estudos. 

Ao completarem o primeiro ciclo do Ensino Fundamental, os jovens mudam para uma 

das duas cidades, Bocaiúva ou Glaucilândia, ou para Montes Claros, para darem 

continuidade aos seus estudos111.  

 
FOTO 09: Crianças que estudam no turno vespertino esperando o ônibus 
escolar para levá-los para a escola da comunidade Tabocal.  
AUTORA: CUNHA, 2012. 

 
De acordo com as normas estipuladas pela Secretaria Estadual de Educação, e 

seguida pelas secretarias de educação locais, há a exigência de um número mínimo de 

alunos para que se abra uma turma de aulas. Com a migração em curso de jovens 

casais, atualmente existem poucas crianças na comunidade, como pode ser constatado 

na comparação da quantidade crianças nas duas últimas fotos anteriores. Este foi o 

fato desencadeador do fechamento da escola e a dispersão dos alunos para as 

comunidades e cidades vizinhas.  

                                                             
111

 A discussão sobre a Educação do Campo é fundamental para possibilitar a permanência das 
populações camponesas. Este debate se acentua no país nos anos de 1990, “a partir das lutas sociais e 
de cidadania dos movimentos sociais” (GODOY DO NASCIMENTO, 2009, p. 179). Segundo este autor, a 
sua implementação deve ser considerada como política pública ainda em processo de construção e de 
afirmação. O deslocamento precoce e diário da população infantil e jovem do campo acarreta a 
ausência do tempo do aprender-fazer com os pais a prática do trabalho destinada ao preparo para a 
vida adulta camponesa, etapa importante para essas populações. Este é um fator propulsor de 
desenraizamento que inicia ainda na infância, quando os alunos passam a freqüentar escolas voltadas 
para a reprodução da cultura urbana, distante de sua realidade e vivência local.  



198 

 
 

Com relação à atuação de cada município, Bocaiúva mostra-se menos presente 

nas ações investidas na Gameleira, refletindo a sua vocação voltada para outros 

setores da economia. As instituições públicas instaladas em Glaucilândia atuam de 

forma mais efetiva, desenvolvendo políticas de incentivo à produção artesanal e à 

agricultura familiar. Isto espelha a sua característica marcadamente voltada para o 

fortalecimento rural, e uma manifestação disto é a Associação de Moradores da 

Gameleira, que é vinculada à prefeitura deste município.  

A assistência rural também está vinculada as instituições instaladas em 

Glaucilândia. A Empresa de Assistência Técnica e Extensão Rural do Estado de Minas 

Gerais (EMATER-MG) procura incentivar o fortalecimento da produção agropecuária 

via modernização camponesa. O Serviço de Apoio às Micro e Pequenas Empresas de 

Minas Gerais (SEBRAE-MG) realiza cursos de aperfeiçoamento das produções 

artesanais locais na própria comunidade.  

Um evento importante, para a Gameleira e demais comunidades que se 

encontram no território do município de Glaucilândia, foi a inauguração da feira livre 

no espaço urbano do município. Esta feira tem três anos de existência e ocorre 

quinzenalmente, reunindo as populações rurais no espaço da praça onde se 

encontram e vendem seus produtos nas sextas-feiras à noite. Há um caráter festivo 

que envolve este acontecimento.  

A história da Gameleira é o tema das próximas seções deste capítulo, mas o 

que fica, diante do quadro relatado, é a constatação de que as formas de 

gerenciamento dos espaços rurais realizado pelos dois municípios – Bocaiúva e 

Glaucilândia – são divergentes.  

 

 

 

 



199 

 
 

5.2 Gameleira: A construção do território camponês 

Aqui é terra de baianeiro, mistura de baiano com mineiro. 
Sinval da Gameleira 

 
FOTO 10: Trecho da antiga Estrada Baiana - comunidade Gameleira.    
AUTORA: CUNHA, 2011. 

 

Gameleira é um povoado que se formou à partir da instalação de populações 

camponesas que migraram de lugares próximos e, mais expressivamente a partir da 

migração de retirantes baianos que deixaram sua terra natal em busca de melhores 

condições de vida, a partir de finais do século XIX e início do século XX. Este não era o 

lugar de destino, mas ponto de descanso dos retirantes cansados da longa viagem. 

Havia uma grande árvore gameleira onde hoje se encontra a comunidade, que era rota 

de passagem dos viajantes, e que servia de abrigo e sombra para as famílias que 

paravam para descansar. Devido ao cansaço e às dificuldades enfrentadas, algumas 

dessas famílias resolveram terminar a busca ali. Permaneceram e ajudaram a construir 

o lugar junto com os poucos moradores que lá já residiam. Este foi o principal fator 

que deu origem à comunidade estudada. 

Vejamos como os moradores da Gameleira explicam a formação do povoado. 

O pessoal da Bahia tinha uma Gameleira lá e eles pousava lá. Eu 
conheço o nome de Gameleira por causa dos bahiano né. Tem uma 
parte da família que é dos Braulino, é da Bahia e a outra parte é dos 
Torquato. O pessoal que vinha da Bahia era quem passô necessidade, 
então eles vinha e foi ficando aqui né.  

(Tião Rosa) 



200 

 
 

Acho que a primeira fazenda era de Agapito o véio. O avô dele que 
chamava Agapito, Agapito era pai de Torquato, morava no córrego 
dos mangue. Depois que ele morreu eram quatro irmão Maria, 
Matilde, Torquato e Antonio Pucino. Repartiram o terreno, essa 
Gameleira aqui ela é conhecida em São Paulo, esses lugar afora sabe 
por quê? Por causa da estrada Baiana. Então eles vinham de São 
Paulo, voltava pra Bahia, eu conheci muita gente lá no Paraná que 
contava causo daqui que era um lugar muito perigoso. O povo 
saqueava, tinha ladrão na estrada. Acontece que quando vinha, tinha 
a barriguda [árvore] ali que era perigosa, ali só tinha osso de gente 
na pirambeira lá oh! 

 (...) 

João Baiano é avô de Milton filho de Nino. Ele veio da Bahia, e tinha 
João Baiano e Zé Baiano. João Baiano morava nessa sede aí toda 
(Gameleira de Glaucilândia) do rio das Pedras pra cá assim até o rio 
de lá pra cá era de João Baiano. E pro lado de cá (Gameleira de 
Bocaiúva) acima da igreja era Zé Baiano. Então acontece que eles 
vinha totalmente passar, fazer pousada em Gameleira. Então ficou 
conhecida por Gameleira, ficou registrado, tinha uma Gameleira, 
conheci ela, mas acabou. 

(Sr. Alcides) 112 

Ia muito tropeiro e sentavam debaixo do pé de Gameleira, 
arranchava lá mesmo. Meu pai veio da Bahia, nós somos do segundo 
casamento dele, quando ele casou no segundo casamento dele ele 
tinha 70 anos, e mãe ganhou nós ele já tinha mais de 70 anos. 
Morreu com 92 anos, é um dos mais veio da região. 

Que eu casei já tem 50 anos mais ou menos (bem mais), então 
alembro muito bem que os cigano passava lá e eu fechava essas 
porta tudo morrendo de medo. 

(Dona Das Dores) 

Tinha a chegada de boiada que chegava e pousava, vinha de Joaíma, 
Pedra Azul, Bahia, até de São Paulo. Os baiano vinha com os bucho 
na cacunda, passava nessas cidade aí e ia até São Paulo. Isso há 
muitos anos, daquela época que não tinha nada. Depois trazia as 
boiada pra Curvelo, vinha lá de Joaíma, Pedra Azul, indo pra Curvelo, 
e eu era menino, alembro de tudo. 

(Sr. Nino) 

Meu pai veio de Urandi-BA, ainda no colo da minha mãe. É que 
ninguém mais voltou, ou melhor, ninguém mais volta. Dizem que é 
porque quando ele ta indo embora, ele diz: _ bença mãe. No que a 
mãe responde:  _Deus te abençoe, Deus ajuda que você nunca há de 
ter nada. Aí vira praga e ninguém volta! 

(Sr. João) 

                                                             
112

 Os relatos de Dona Flor, Maria Celina e Sr. Alcides encontrados nos três últimos capítulos desta tese 
foram colhidos por Laysa Brant, em 2012.   



201 

 
 

Meu pai era da Bahia né, é Braulino, ele foi rodando né, num veio por 
causa da seca não, ele veio caçando recurso né. Ele comprou um 
terrenozinho aqui. Foi trabaiá fora, e foi quatro vez na terra dele pra 
ver se arrumava recurso pra poder pagar esse terreno aqui e num 
veio né. E veio arruma aqui, dividiu as prestação e foi pagá tudo, 
trabaiando aqui. Os pai dele veio também, é a família dos fundadores 
né. Gameleira era só do rio pra cá né (Gameleira de Glaucilândia) 
agora depois que puxô pra lá né, pro lado de lá (Gameleira de 
Bocaiúva). 

As mulheres vinham com os homens. Tudo ajudava na roça né, não 
tinha aquele negocio de emprego né. 

(Sr. Antônio) 

Em 1905, dia 30 de maio meu pai veio pra cá, era Seu Braulino. Veio 
rapaz novim, mãe é de julho de 1910, ele era da Bahia, e mãe de 
Francisco Sá. O pai dela morreu e a mãe casô outra vez né, que era 
madrinha né, aí a irmã dela casô e mãe veio pra morá com ela aí. 
Mãe ficô e veio pra trabaiá na fazenda em Juramento né. Aí que foi 
que eles conheceram né, namorô e casô, aí depois que já tinha eu e os 
irmão meu né, aí nós veio pra cá e eles, e eles morreu junto, sempre 
viveu junto. Eles num separava, ela cuidô dele quando ele era doente. 
Ela trabaiava muito. Quando eu vim eu num sei não, eu devia ta com 
9 meses. 

(Dona Terezinha) 

Como relatado pelos moradores da Gameleira, a Estrada Baiana113 que passa 

pela comunidade é a que deu início ao povoamento da comunidade. De acordo com os 

entrevistados, esta estrada começa na Bahia, passa por Minas Gerais e termina em São 

Paulo. É uma estrada de terra por onde viajavam famílias nordestinas retirantes, 

tropeiros levando gado para Curvelo e ciganos.  O Norte de Minas era rota de 

passagem dessas populações e nesta comunidade ainda existe um trecho da Estrada 

Baiana que a margeia, como mostra a foto que abre esta seção.  

De acordo com o relato do Sr. Tião Rosa, as famílias que resolveram ficar na 

Gameleira passaram por muitas dificuldades. Estas famílias saíam de suas terras e 

percorriam grandes distâncias a pé. Quando tinham algum tipo de animal de carga – 

jumentos, burros ou mulas – levavam instrumentos de trabalho, sementes e mudas 

para facilitar a sua instalação em outros lugares. 

                                                             
113

 Esta estrada é mencionada no terceiro capítulo, em que Paula (2009) relata a sua importância como 
rota de migração nordestina.  



202 

 
 

Junto à grande gameleira constituiu-se a primeira fazenda da região, do Sr. João 

Baiano114, atualmente dividida pelos seus descendentes. O trecho da estrada Baiana 

retratada no início desta seção e o local onde se localizava a antiga gameleira ficam 

nas terras de herança da filha de João Baiano, Dona Das Dores, e de seu marido Sr. 

Nino, os dois foram interlocutores nas falas introdutórias desta seção.  

A memória coletiva aponta dois troncos ancestrais que inicialmente se 

instalaram nas terras da Gameleira, nomeadas como Torquato e Braulino. 

Primeiramente, acreditei referirem-se aos sobrenomes das famílias fundadoras, 

porém, descobri no decorrer da entrevista realizada com o Sr. Alcides, que estes eram 

os nomes dos homens, e não das famílias, “o véi chamava Torquato e a véia Joana, 

então o pessoal conhecia aqui por nome do chefe”. Ou seja, os nomes dos fundadores 

indicados pelos moradores eram dos “homens chefes de família”, uma hierarquia 

camponesa que também se reproduz em Gameleira. Este é um tipo de invisibilidade 

produzida pela comunidade sobre a participação da mulher e do seu trabalho na 

construção do lugar.  

Apesar da confirmação dada sobre o importante papel desempenhado pela 

mulher, ao referirem-se aos fundadores, os moradores – homens e mulheres – indicam 

os nomes dos homens chefes de família e deixam naturalmente de apontar as suas 

esposas que os acompanharam. Estas só são referenciadas quando perguntados sobre 

as suas presenças, ou seja, quando suas memórias são provocadas a também incluí-las. 

A afirmação da participação feminina reflete o penoso processo de construção do 

lugar. No início do povoamento da Gameleira, a urgência de edificar espaços de 

habitação e de trabalho e a necessidade de se assegurar a sobrevivência alimentar 

gerou o investimento na terra de todos, homens e mulheres sem distinção.  

                                                             
114

 Apesar de ser um dos moradores mais antigos, o Senhor João Baiano não é apontado pela memória 
coletiva da comunidade como um de seus fundadores. São considerados fundadores aqueles que 
tiveram famílias numerosas, os “Torquatos” e os “Braulinos”, que ficaram na comunidade e de quem 
descende a maioria da população da Gameleira. 



203 

 
 

 
MAPA 6: Rota de Migração Ancestral e de Devoção Católica. 
FONTE: Trabalho de Campo, 2011-2012. Org. Cunha, 2012. Elab. Gabriel A. Veloso, 2012. 



204 

 
 

Quanto à origem das famílias fundantes, a comunidade aponta dois municípios: 

Caculé, de onde veio o Braulino; e Urandi, de onde veio o Torquato, ainda no colo de 

sua mãe. Estes dois municípios localizam-se no sul do estado da Bahia, como mostra o 

Mapa 6115. As distâncias percorridas, se realizado o percurso pela BR 122, é de 403 

quilômetros até Caculé e 338 quilômetros até Urandi. Esta é uma estimativa 

aproximada das distâncias entre Gameleira e os dois municípios baianos apontadas, 

visto que o caminho era originalmente realizado através da estrada Baiana, hoje em 

desuso. 

Devido ao isolamento em que viviam na época do povoamento, quando alguém 

adoecia, só mesmo “nas últimas” é que levavam para algum hospital, e assim mesmo 

em carro de boi, o que delongava a viagem por longas horas e o “socorro podia não 

chegar à tempo” (Dona Nega). 

Sobre passagens de suas histórias, transcrevo alguns relatos: 

A primeira família falada aqui são as que agente fala né, Braulino e 
os Torquato. Quando eles chegaram eu não tenho conhecimento não. 
E dá pra ter porque o primeiro filho do Torquato ele é de 1910 que é o 
pai de Joça, Terezinha, Dona Flor e Maria José. Agora o primeiro filho 
dos Torquato é de 1910, isso eu falo com certeza. Porque quando ele 
adoecia era eu que carregava ele pro hospital, aí eu cheguei no 
conhecimento dos documento dele. Era o primeiro filho dos Torquato 
né chamava Geraldo Rodrigues Campos. Agora antes disso tinha o pai 
de Torquato né. 

(Sr. João) 

Naquela época tinha bem gente né. Era assim muito diferente de hoje 
né, não tinha condução nenhuma, não tinha como atendê alguém 
que adoecia, era muito difícil né. A gente ia na cidade era de trem, só 
podia voltar no outro dia. Não tinha como chegar a tempo, tinha só 
parteira. Era aquela feira de menino né. 

Teve um ano né que nós prantava muito feijão né, e esse irmão meu 

(...) foi prantar na roça aqui mais nós. E a muié dele tava esperando 

menino né. E aí nós ficamo com esse feijão no solão quente, e eles 

mexendo com o feijão deles, mais um cunhado dele batendo o feijão. 

                                                             
115 Neste mapa, também está representada a cidade de Bom Jesus da Lapa. Isto porque, as famílias não 
têm vínculo com suas cidades de origem, em várias oportunidades perguntei a elas se mantinham algum 
tipo de contato com as famílias que ficaram e as respostas foram sempre negativas. Porém, mantêm a 
tradição ancestral de devoção católica e a manifestam através das romarias que fazem – na atualidade 
com menor freqüência – a Bom Jesus da Lapa, deslocando-se 588 quilômetros para participarem da 
festa em sua homenagem. Este assunto é abordado no sétimo capítulo. 



205 

 
 

E ela banhando o feijão com aquele barrigão né. A gente quebrava 

feijão assim oh, de tão duro que tava né! Tinha dia que eu vestia a 

blusa com a gola pra trás, e nem via, saía assim ligeiro. E eu mexendo 

com os feijão nosso né e o sol tava quente dum tanto...  

Aí ela foi embora e deixou um bucado de feijão pra panhá né. Num 

demorô nascer, era num instantim. No outro dia eu fiquei lá mais ela. 

Eu agora quando eu vejo uma muié esperando um menino, eu fico 

com aquela dó. Dá saudade não, era vida sofrida né, tinha umas que 

demorava muito né, até o outro dia. Morria, umas mãe que ganhou 

menino e já morreu. Era difícil né, até pra levar uma muié, quando 

num dava nascia aí ou morria aí. 

 Quem fala que tem saudade é doido né (risos). É porque pra ganhar 

la em Montes Claros, teve muitas que ganhô nesse trem [durante a 

viagem, dentro do vagão do trem de ferro]. Num carro de boi 

também, já nasceu também né.  A muié lá de juramento, na época 

num tinha carro né, mas pôs ela num carro de boi pra ir até 

Glaucilândia, lá chamava Estação ainda, que de lá é que ia pra 

Montes Claros. Aí que na estrada ela foi ganhá o menino, o neném. Aí 

foi cortá ramo, e cortô ramo. Ué pra pôr ela em cima! Era muié até de 

gente que podia né, o marido dela era dentista. Aí nós pôs ramo né, e 

ela ganhô o menino. Ela tava mais o marido dela né, aí depois um 

primo que era casado com uma prima minha, até ajudô. As vez era 

carro de boi, as vez um cargueiro né. Num tinha estrada aqui direito 

não né. 

(Dona Terezinha) 

Uai moça quando mãe [Dona Terezinha] chegou aqui ela era criança 
né, aqui já tinha a fazenda do Passarim Preto116 né, que ficava acima 
da casa de mãe, o nome do dono era Germano. Foi onde ela 
aprendeu a ler e escrever foi tudo nessa fazenda, que antigamente 
num é igual hoje que tem a prefeitura, que paga pra os alunos irem 
até as escolas, antes era assim, os pais pagava uma pessoa pra 
ensinar, ela mesmo foi assim. Ela nunca saiu daqui, meu pai nunca 
gostou de sair, outras cidades também ele não gostava de ir. Todo 
mundo que vai pra cidade num fica não, esses mais velhos. Eles num 
acostumam não, eles gosta de roça, do dia a dia, de mexer com 
pasto, com roça, com o gado. 

(...) 

Aqui a gente construía tanque para guardar a água da chuva. Eles 
ainda existem, mas agora não são usados mais porque agora a água 
vem encanada. As águas do tanque serviam para a gente construir as 
casas, que eram de adobe. A água dos tanques também servia para 
lavar roupa e dar água para o gado. O fundo era impermeabilizado 

                                                             
116

 Esta fazenda de que fala dona Helena, atualmente é uma comunidade com o mesmo nome. As terras 
de dona Terezinha fazem divisa entre Gameleira e Passarim Preto. 



206 

 
 

com argila, era o “toá”, que deixava a água muito gostosa e 
fresquinha. 

Eu ajudava pai com o gado, levava pra tomar água desde menininha. 
Ajudava a consertar cerca também, a fazer a cerca. Não conseguia 
fazer sozinha porque era muito pequena.  

Antigamente, quando alguém matava uma cabecinha, distribuía para 
os vizinhos e a família. Minha tia mesmo, quando matava porco, me 
dava o pedaço da carne já temperada. Era assim, tudo junto. 

(Dona Helena) 

No mês de agosto que fazia as cacimbas no leito do rio, procurando 
água... era uma dificuldade. 

(...) 

A gente tem saudade ne, de tudo isso. Meu pai era carreiro. Carreava 
com carro de boi fazendo frete. O carro de boi era o saboeiro, aquele 
mais antigo, que anda cantando... a cantiga sai do eixo. Tinha um 
acessório que era a cantadeira, que era de mamoninha. Usava 
querosene ou azeite de mamona para cantar mesmo. Cantiga 
bonita... Lembro dos nomes dos bois, que eram Sertão e Moreno, 
Charuto e Barão. Era com eles em tudo, nas cargas, no engenho... 
Cedinho pai encangava os bois levando milho, feijão de corda, 
rapadura, algodão e mamona. Vendia para Adelino Pernambuco 
(Adelino Alves Cruz), comerciante forte de Pires de Albuquerque. Era 
agiota, tinha banco.  

(...) 

Quando eu era menino, eu ia com a minha mãe lavar roupa. Ela 
levava um bacião na cabeça para lavar roupa no rio Verde, sete 
quilômetros distante daqui. Lavava com sabão de bolo, sabão 
fedorento. 

(...) 

O povo morria era em casa, tinha fazedor de caixão, eu fui um deles. 
Ficando mais velho, já guardava as tábuas, toda pessoa de mais 
idade podia ir que as tábuas tava lá. Tinha a fita galão dourada para 
enfeitar os caixão. Quando alguém morria à noite iam me chamar 
para fazer o caixão, a cantiga do serrote à noite era triste... 

(Sr. João Botelho) 

Entre triste e alegre, a história da Gameleira é contada sempre através do 

trabalho e das condições precárias de vida em que se encontravam seus pioneiros 

moradores. Trabalhos exaustivos, partos difíceis, tempos do saboeiro, ancestral dos 

carros de boi, e também das relações de dádiva e das festividades católicas. Estas são 

as lembranças mais profundamente guardadas na memória da população mais antiga 

da comunidade.  



207 

 
 

Nos relatos dos moradores ficam registradas suas estratégias para conseguirem 

água em períodos de estiagem. O rio das Pedras, apesar de ser um curso perene, nos 

anos de “grande estiagem”, tendia a secar. Era quando a população precisava abrir as 

cacimbas117 no seu leito, para encontrarem água.  

Quanto à vida cotidiana da população, o que mais aflora na memória coletiva – 

principalmente na das mulheres – era o medo e o risco que a gravidez representava. 

Caso precisassem de atendimento especializado em consequencia de um parto 

complicado, muitas vezes este não chegava à tempo, e ocorria a morte da mãe ou da 

criança, ou mesmo das duas. São histórias que deixaram profundas cicatrizes na vida 

dessas famílias que perderam suas mulheres e filhas devido as complicações de parto. 

As antigas parteiras118, que vivenciaram mais de perto essas perdas, são as que mais 

sentem a dor desses momentos. Faz parte de suas histórias de vida presenciarem e  

sentirem a  impotência por não conseguirem salvar vidas de pessoas sempre queridas.   

Também faz parte das lembranças desta população a quantidade de pessoas 

que faleceram acometidas por doença de Chagas. “Morriam de uma hora para a outra, 

num davam aviso” (Dona Nega). As casas de adobe tornavam-se moradas do barbeiro, 

o protozoário Trypanosoma cruzi. 

Com relação ao dia-a-dia, para as mulheres que também trabalhavam 

intensamente na roça, era árduo conciliar estes afazeres com os trabalhos domésticos. 

Além de terem que alimentar e cuidar de toda a família, cabia às mulheres as idas ao 

rio Verde, de volume de água maior que o rio das Pedras, seu afluente, para lavarem 

as roupas. Estes eram momentos que mesclavam trabalho e descanso, uma vez que 

esta atividade compreendia momentos de conversas e lazer. Percorriam sempre em 

grupos os sete quilômetros à pé, levando em suas cabeças as trouxas de roupas sujas e 

os sabões que elas mesmas produziam. Era tempo de conciliar trabalho com um banho 

de rio, tempo de conversar com amigas e parentas e de diversão junto aos seus filhos 

pequenos que as acompanhavam. 

                                                             
117 Cacimbas são buracos abertos no fundo do leito do rio. Delas, a água mais superficial do rio volta a 
brotar formando pequenos poços. 
118 Conheci duas ex-parteiras da comunidade. Uma delas, ao ser entrevistada, pediu-me que não 
relatasse suas histórias que envolviam alegrias e tristezas da família e de pessoas próximas. Em respeito 
ao seu pedido, deixei de inserir essa parte dos relatos das duas. 



208 

 
 

O Sr. João faz um relato sobre o “canto triste do serrote” nas noites em que era 

chamado de madrugada para fazer o caixão de alguém que acabara de falecer. Sempre 

era alguém próximo, amigo ou familiar, visto que a comunidade era muito pequena e 

quase todos eram parentes. Entre nostalgia e tristeza, a sua lembrança é carregada de 

emoção e de saudades dos tempos passados. A lembrança do pai “carreiro119” e do 

carro saboeiro, da cantiga das rodas que eram untadas com óleo de mamona para 

“cantar mais bonito”. Dos tempos de produção da rapadura, que, apesar de cansativo, 

era um processo que envolvia a união de muitos para ser realizado.  

As festas juninas, sempre alegres e abundantes de comida e o período das 

Folias de Reis sempre são lembrados como momentos felizes tanto pelos homens 

quanto pelas mulheres120. A fartura dividida quando se abatia algum animal. Enfim, 

uma vida que entrelaçava terra, trabalho e família numa única esfera: a partilha da 

vida, tessituras do universo camponês (BRANDÃO, 1995). 

Porém, o que percebo é que quando esta população passou a colher os frutos 

do seu trabalho, aumentando seu rebanho e construindo melhores condições de vida, 

tendo acesso à água encanada, à luz elétrica e a todos os benefícios advindos disto, ao 

longo dos tempos, eles incentivaram os seus filhos a migrarem. Não queriam que as 

suas histórias fossem repetidas por eles, pois não tinham a certeza da garantia de um 

futuro menos penoso, apesar de tudo.  

Ao mesmo tempo, incentivam os que partem a retornarem, ao 

compreenderem a existência das possibilidades atuais e a importância do convívio com 

os netos. E alguns voltam a morar na Gameleira e seus pais são também co-

responsáveis pela criação de seus filhos, num complexo processo social que envolve a 

comunidade.  

Entre passado e presente, a história da Gameleira incorpora mudanças, ao 

mesmo tempo em que os moradores reproduzem as tradições de suas raízes, como 

passo a descrever a partir de agora. 

                                                             
119 Seu pai, além de trabalhar na lavoura, transportava no carro de boi os produtos da comunidade para 
serem comercializados em “Pires de Albuquerque”, atual Alto Belo, ou na estação de Glaucilândia. 
120 Realizo a descrição das festas no sétimo capítulo. 



209 

 
 

5.3 Os tempos atuais: o acontecer do novo ciclo  

Como já mencionado, na Gameleira quase todos os moradores são 

descendentes “dos Torquatos” ou “dos Braulinos”, e aquele que foi inserido por meio 

do casamento é considerado como integrante do grupo que pertence seu cônjuge. 

Com relação à sua divisão espacial, ela reflete as partilhas sucessórias das terras 

ancestrais, ao mesmo tempo em que representa as tradições que são repassadas e que 

estão impressas no território da comunidade.  

Isto porque, a Gameleira divide-se em três partes que integram o conjunto de 

suas terras, sendo que no sentido de quem chega de Glaucilândia e do seu lado 

esquerdo, ela é nomeada de “Gameleira dos Braulinos”. Do lado direito próximo à 

ponte e depois de sua travessia, é a “Gameleira dos Torquatos”121. Entre a primeira 

propriedade da comunidade122 – no sentido de quem chega de Glaucilândia - e a ponte 

do rio das Pedras que corta a comunidade, ela é nomeada como “Gameleira” apenas, 

ali é o centro da comunidade. No centro do espaço neutro, ou seja, na Gameleira 

apenas, mora o casal que me acolhe em minhas visitas em campo, o Sr. João Botelho – 

do tronco “dos Torquatos” – e a Dona Helena – do tronco “dos Braulinos”. É ali que se 

encontra a divisão simbólica dos espaços.  

O quadro a seguir ilustra a quinta geração dos fundadores, são eles João Victor 

Bastos Botelho e Maria Clara Bastos Botelho, que têm oito e cindo anos, 

respectivamente. Eles são netos do Sr. João Botelho e da Dona Helena e moram com 

os pais ao lado da casa dos avós. Esta árvore genealógica aponta a união pelo 

casamento dos descendentes das duas famílias fundadoras, os “Torquatos” e os 

“Braulinos”. 

Após o quadro, encontra-se ilustrado o Mapa 7, onde o espaço da Gameleira foi 

repartido de forma ilustrativa para demarcar as divisões definidas pela ancestralidade.  

 

                                                             
121

 Relato de Dona Helena, que pertence ao tronco dos Braulinos. Esta divisão também é realizada nos 
croquis elaborados e utilizados pelos agentes da Fundação Nacional de Saúde (Funasa). Nestes croquis, 
que se encontram em anexo no final da tese, consta a divisão das três Gameleiras.  
122 Este sítio pertence a Maria Aparecida (Cida), neta do Braulino.  



210 

 
 

 
 FIGURA 03: Árvore Genealógica de João Victor Bastos Botelho e Maria Clara Bastos Botelho.  
 FONTE: Trabalho de campo, AMORIM, Jehnne Crislley123 - 2012. Org. Graça Cunha, 2013. 

                                                             
123 Jehnne é prima de João Victor e Maria Clara, e filha de Solange Amorim. Esta última é uma das irmãs que compõem a terceira geração desta árvore genealógica. 



211 

 
 

 
 
MAPA 7: Comunidade Gameleira – Norte de Minas Gerais. 
FONTE: Trabalho de Campo. Org. Gabriel Veloso, 2012. 



212 

 
 

Com relação à totalidade populacional atual da Gameleira, é difícil contabilizar 

com dados oficiais a quantidade exata de habitantes da comunidade, uma vez que os 

dados referentes a Gameleira são fragmentados, por ela se encontrar entre dois 

municípios. Esta dupla condição de cidadania e de divisão territorial acarreta vários 

problemas, em decorrência das políticas realizadas de forma isolada, como foi descrito 

na introdução deste capítulo.  

O que pude apurar com os dados de campo e os croquis disponibilizados pela 

Funasa (Anexo A), é que a Gameleira tem uma extensão territorial124 estimada de 

cinco quilômetros, oitocentos e sessenta metros quadrados (5,860 Km²), onde se 

encontram distribuídas 81 residências e uma população estimada de 246 moradores. 

Além dos dois postos de saúde, de uma escola desativada e da igreja já mencionados, 

na comunidade existe também um salão paroquial, um centro comunitário, dois bares 

e um pequeno comércio de produtos generalizados de alimentos e utensílios. 

É importante observar que, atualmente, o processo de migração esvazia a 

comunidade que conta com uma população que, inversamente ao passado, se alarga 

no topo da pirâmide etária a cada década. Uma itinerância que reflete o movimento 

constante de uma população rural que permanece não encontrando outra saída que 

não seja a migração. As terras repartidas entre gerações também acarreta a migração, 

visto que a minifundização não lhes dá mais condições de reprodução camponesa das 

novas famílias que vão se formando. Vejamos: 

Mudei pra cá quando casei, há trinta e dois anos. Naquela época o 
povo não saía, crescia e ficava por aqui mesmo. Hoje todo mundo sai, 
vai pra cidade, São Paulo, arrumar trabalho e fica por lá mesmo. Aqui 
tem muita casa fechada. 

(Dona Iraci) 

Aí o pessoal foi saindo, nós não tinha uma mão-de-obra melhor pra 
ajudar né. Então um bucado saiu pra fora, foi pra São Paulo, minha 
sobrinha, as prima de mulher, meu menino tudo ta em São Paulo, e 
Belo Horizonte tem um bucado, Montes Claros é o resto. É muita 
gente.  

(Sr. Alcides) 

                                                             
124

 A extensão do território foi definida em trabalho de campo para a confecção do mapa da 
comunidade, esta marcação foi realizada por GPS dos pontos extremos da comunidade. 



213 

 
 

Os mais jovens saíram, foram estudar, empregar né. Cê vê que aqui 
quase num tem jovem né. Em 80 e pouco era cheio de jovem né. Mas 
foi saindo  em busca de emprego. Nayara, neta de seu Alcides, 
concluiu o 2º grau ano passado né, ela ainda ta decidindo. A 
população é mais idosa. Aqui é muito bom pra viver né, eu gosto 
muito daqui. Nasci, cresci, casei aqui né. 

(Dona Helena) 

Eu sou de Cana Brava, aqui perto, eu vim pra cá pequena ainda que 
minha família mudou pra cá né. Não tive vontade de sair daqui né. 
Minha menina faz pedagogia em Montes Claros, eu tenho 3 filhos, 
esse daqui ainda ta estudando né. O de 22 agora ta fazendo curso em 
Montes Claros de frentista. Minha mais veia ta fazendo faculdade 
esse ano ela já forma. E eles só vem aqui no final de semana. Minha 
menina trabalhou 5 ano em Montes Claros né e agora ela arranjou 
um serviço lá na prefeitura de Glaucilandia agora ela ta morando lá 
né. Aí final de semana que ela vem, ela tem 23 ano. O de 15 tá 
estudando ainda. 

(Natividade) 

Em suas falas, os moradores apontam o movimento dos jovens na atualidade. 

São transformações ocorridas na Gameleira que impõem uma nova dinâmica de vida e 

trabalho pela população local em decorrência da migração.  

Ao mesmo tempo, aponta a força que esta comunidade invoca por meio da 

memória, o sentimento de pertença. Aqueles que migram, retornam sempre à 

comunidade e reafirmam suas origens e tradições através da vivência com os que 

ficam. Os que moram em locais mais distantes, como São Paulo – destino preferencial 

da população migrante – retornam ao menos uma vez ao ano, no período das férias ou 

para participarem da festa em homenagem a padroeira Santa Luzia e a Nossa Senhora 

Aparecida.  

No Quadro 6, procuro abarcar as transformações que envolveram e que 

envolvem a comunidade.  

 

 

 

 



214 

 
 

 

OS CICLOS DOS TEMPOS NA GAMELEIRA 
 

IR  
E 

VIR 

Memórias itinerantes 

Início do século XX Início do século XXI 

Reproduzindo o 
campesinato:migrações 

Reelaborando o campesinato: 
campesinidade 

C
h

e
ga

r 

Destino pretendido e incerto: São Paulo Destino: São Paulo 

Migrar e não voltar: As primeiras famílias 
que chegaram a Gameleira vieram em 
busca de melhoria de vida. Com destino a 
São Paulo, instalaram-se no Norte de 
Minas devido à possibilidade de 
permanecerem reproduzindo o seu modo 
de vida. 

Migrar e não vender a terra: Os jovens que 
deixam a comunidade também migram em 
busca de melhores condições de vida.  
Porém, as terras ancestrais são deixadas 
como patrimônio. Isto garante um possível 
retorno e retomada do seu modo de vida 
interrompido. 

Fi
ca

r 

A construção da Gameleira como 
comunidade envolveu grande esforço 
para os migrantes nordestinos e 
mineiros. Transformar o cerrado em terra 
de cultivo demandou esforços que 
envolveram mulheres e homens na 
derrubada da mata, no plantio e na 
construção de suas habitações.  

Com a diminuição das atividades agrícolas e 
a atração da vida moderna, os jovens 
migram para as áreas urbanas, 
principalmente São Paulo. Vivem próximos 
uns dos outros e mantêm relações de 
reciprocidade para se adaptarem à nova 
vida. Em visitas aos parentes na Gameleira, 
trazem notícias dos demais. 

Este processo de trabalho envolve duas 
esferas:  

 A esfera material: a construção do 
território camponês por meio do 
trabalho familiar. 

 A esfera simbólica: a reprodução das 
relações de reciprocidade que 
permeia a vida camponesa. 

Este processo de mudança também envolve 
duas esferas: 

 A esfera material: a construção de um 
modo de vida por meio do trabalho 
assalariado.  

 A esfera simbólica: a reprodução das 
relações de reciprocidade envolvendo 
vizinhança e ajuda entre migrantes. 

P
ar

ti
r 

e
 f

ic
ar

 e
 

P
ar

ti
r 

e
 v

o
lt

ar
 

O esvaziamento da comunidade é sentido 
como algo triste, mas natural por aqueles 
que ficam, pois entendem que a terra 
cansa e o moderno atraí. 

Alguns jovens migrantes enviam dinheiro 
aos pais para realizarem melhorias em suas 
terras. Permanecem reelaborando 
sentimento de pertença ao lugar.  

Os que ficam (pais e avós) permanecem 
cuidando das terras daqueles que 
partiram. Compreendem que partir pode 
ser uma condição temporária. Para eles, 
cuidar da terra dos herdeiros representa 
construir a possibilidade de retorno dos 
que foram. Através de suas memórias a 
migração é vivenciada como algo 
necessário, mas permanente apenas 
quando inexiste condições de retorno.  

 Partir pode significar não voltar, 
ocorrendo o enraizamento urbano.  

 Partir pode significar uma interrupção 
temporária para o arranjo de um 
provável retorno à vida camponesa.  

 O retorno nas férias é dedicado à 
vivência na Gameleira: tempos de 
celebrar e festar, tempos de estreitar 
relações e vivenciar a campesinidade. 

QUADRO 6: Os ciclos dos tempos na Gameleira. 
FONTE: CUNHA, 2013. 
 

 

Na primeira coluna deste quadro, descrevo os processos que originaram a 

comunidade com a chegada dos migrantes. Na segunda coluna descrevo o movimento 



215 

 
 

dos moradores descendentes que passam a migrar em busca de novas possibilidades 

de vida. É uma itinerância constante e cíclica impulsionada pela procura de superação 

das condições precárias em que viviam e vivem.  É importante observar que a 

migração dos jovens é impulsionada pela busca do trabalho assalariado, contudo, o 

vínculo com a terra permanece presente em suas vidas. 

A partir da interpretação do quadro podemos compreender que a busca da 

compreensão do movimento de uma cultura extrapola a racionalidade imediata 

observada. Um fato importante e invisibilizado na primeira leitura desta dinâmica 

pode ser analisado a partir da compreensão sobre como é tratada a questão da terra 

de herança. A venda das terras ancestrais pelos que migram encerraria as condições de 

reprodução camponesa para este grupo. Porém, nenhuma família entrevistada relatou 

a venda das terras por seus filhos, irmãos ou outros parentes migrantes. Nos relatos, 

são apontados apenas dois moradores que compraram terras na Gameleira na década 

de 1960. Eles foram o Sr. Tião Rosa e o Sr. Alcides, os dois casados com mulheres de 

origem local; além do casal Roberto e Fátima (Fatinha), que se mudaram para a 

Gameleira há vinte anos. 

Os que migram deixam suas terras como patrimônio e condição de vivenciarem 

suas tradições. É uma forma de manterem vivas as possibilidades futuras de um 

resgate deste modo de vida, seja economizando seus salários para investi-los nas suas 

terras, ou ao se depararem com certas situações que os forcem a enfrentar a 

continuidade ou a ruptura da tradição, como quando ocorre a morte dos pais.  

Como já relatado anteriormente, devido a pouca fertilidade do solo, acentuada 

pelo seu uso intensivo, a migração é impulsionada por causa da falta de atividades que 

sustentem as famílias e as aspirações dos mais jovens. Com isso, novas dinâmicas 

internas também se instalam. As terras antes destinadas ao cultivo, atualmente 

sustentam os pastos para a atividade de criação bovina.  

Também há o desenvolvimento de produções de artesanato, principalmente 

pelas mulheres que bordam peças de enxoval. A maioria das peças são vendidas por 

suas filhas que moram em São Paulo ou em Montes Claros. Elas também confeccionam 

flores artificiais, uma das vias encontradas pelas moradoras para geração de renda. 



216 

 
 

Com o acontecimento da feira em Glaucilândia na atualidade, este também se tornou 

um lugar de venda do artesanato, tema este relatado no sexto capítulo.  

 

 

5.3.1 Entre tradição e modernidade: os novos arranjos familiares e as configurações 
atuais do ethos camponês e da campesinidade 

Um fato importante a ser interpretado na contemporaneidade na Gameleira 

relaciona-se aos processos que ocorrem nas terras sucessórias para serem criadas 

condições de reprodução do território camponês. Exemplificando, dona Helena 

recebeu de herança uma boa quantidade de terras de sua mãe, dona Terezinha (em 

vida). Depois de vencer certa resistência do marido - que trabalha com carpintaria – o 

pasto foi formado. Além do gasto investido pelo Sr. João, o produto da venda do 

artesanato da Dona Helena foi destinado também a melhorias no terreno herdado, 

envolvendo destoca, semeadura do capim para formar o pasto, aplicação de pesticidas 

e capina periódica. Apesar da relutância inicial, foi o Sr. João quem organizou e 

vistoriou todo o trabalho contratado. Ou seja, o trabalho foi gerenciado por ele, o 

“chefe da família”.  

Dona Helena e Sr. João têm um casal de filhos. A filha mora e trabalha em 

Montes Claros e o filho mora na Gameleira com a esposa e os dois mantêm trabalho 

assalariado, ele como motorista concursado na secretaria de saúde na prefeitura de 

Bocaiúva e ela como servidora na escola primária da comunidade vizinha Tabocal. O 

terreno que separa as duas casas é utilizado para a criação de algumas cabeças de 

gado, sendo que seus dois filhos pequenos também já têm uma rês cada um. Os filhos 

do casal são João Victor e Maria Clara, ilustrados na árvore genealógica que se 

encontra na página 205.  

Analisando este arranjo, como muitos outros existentes na comunidade, vemos 

que ele representa a tradição, as novas conformações existentes e também as 

estratégias que criam possibilidades futuras para sustentarem a continuidade de 

reprodução da vida camponesa, conforme Woortmann (1990).  



217 

 
 

A tradição pode ser apontada de duas formas: a) pela poupança, como descrito 

no quarto capítulo, uma vez que o gado do jovem casal pode ser utilizado para a 

compra de alguma propriedade ou alguma necessidade familiar, e; b) os pais, ao 

doarem aos filhos pequenos o início de seu plantel individual, estes passam a serem 

responsáveis simbolicamente pela sua multiplicação, mesmo que sob os atentos olhos 

e a ajuda dos pais e avós, sendo esta uma das características do campesinato: a 

preparação para a vida adulta através do processo de aprendizagem que se inicia 

muito cedo. 

As possibilidades futuras de reorganização do campesinato podem ser 

analisadas através da interpretação dada por Woortmann, em que o trabalho 

assalariado do filho representa uma descontinuidade construída intencionalmente, 

“isto é, a interrupção estratégica do tempo da tradição, para restaurar a tradição e, 

com ela, a continuidade em um outro momento futuro”, (1990, p. 19). Este outro 

momento futuro pode ocorrer com o aumento do rebanho e com as condições 

advindas desta atividade que pode garantir à família as condições necessárias para a 

prática camponesa, envolvendo mudanças no desenvolvimento desta categoria, nos 

moldes atuais de sua reconfiguração.  

Assim também como pode ocorrer com uma parcela da população que migra, 

compreendendo que, como já apontado no quadro anterior, “partir pode significar 

uma interrupção temporária para o arranjo de um provável retorno à vida 

camponesa”.  

Quanto à população que se desloca para as cidades em busca de trabalho 

assalariado, este processo pode se configurar como uma estratégia para que se 

consiga restabelecer o equilíbrio rompido. Isto pode ser notado nos depoimentos dos 

moradores da comunidade que relatam receberem dos seus filhos, sobrinhos ou netos, 

os valores economizados, para que sejam realizadas melhorias em suas terras ou para 

que sustentem as reses que são, aos poucos, adquiridas pelos ausentes. Muitos deles 

possuem gados que são tratados por seus pais, tios ou avós, evidenciando tradições 

que remetem à estratégia de poupança camponesa. Alguns, mesmo que distantes, 



218 

 
 

constroem suas casas nas terras de herança na comunidade125, forma de projetar um 

retorno futuro ou de afirmar sua presença simbólica naquele pedaço de chão. 

Sobre as possibilidades de permanência desta comunidade, ainda não se pode 

apontar o que irá ocorrer, pois isto depende das condições que podem surgir ao longo 

do tempo, que garantam a sua continuidade. Esta pesquisa relata, antes de tudo, a 

história em movimento de uma localidade que se encontra em processo de mudança. 

Mudança esta que pode significar, no presente, tanto uma interrupção permanente 

quanto uma pausa para que se consiga a sua reestruturação através das novas 

possibilidades que podem surgir ou serem criadas pela população que vive na 

Gameleira e por aqueles que partiram, mas que permanecem enraizados no lugar.  

E este enraizamento é sentido de outra forma também. Assim como o filho de 

dona Helena e Sr. João, que permanece vivendo na Gameleira, mas que mantém 

trabalho assalariado em Bocaiúva, vários outros casais optam por continuarem 

morando na comunidade. Desta forma, garantem a qualidade de vida para os seus 

filhos pequenos que são cuidados pelos avós nos horários em que o casal encontra-se 

trabalhando fora.  

Essas são algumas das formas de solidariedade existentes entre as famílias. 

Porém elas também ocorrem nas relações que envolvem a dádiva – a obrigação moral 

do dar, receber e retribuir – entre os moradores da comunidade. Algumas deixaram de 

ocorrer, enquanto outras permanecem reproduzindo a continuidade das tradições 

campesinas. 

(...) Antigamente, quando alguém matava uma cabecinha, distribuía 
para os vizinhos e a família. Minha tia mesmo, quando matava porco, 
me dava o pedaço da carne já temperada. Era assim, tudo junto. 

                                                             
125

 Encontrei três casas em que suas proprietárias não moram na Gameleira. Uma pertence à uma 
professora  de História que mora em Montes Claros, filha do casal Sr. Nino e Dona das Dores, já citadas 
neste trabalho. A segunda pertence à Maria Aparecida, filha de Dona Terezinha, também já referenciada 
aqui. Nas terras de herança desta última, encontram-se várias cabeças de gado que são tratados por seu 
irmão. Ela casou-se recentemente com um migrante de uma comunidade vizinha, e atualmente moram 
em São Paulo. Seu objetivo é o retorno à Gameleira em quatro anos, com a aposentadoria de seu 
marido, quando poderá voltar a cuidar de seu sítio e de suas plantações. Existem na comunidade outras 
casas que foram e estão construídas pelos que não moram mais lá, porém, não tive a oportunidade de 
conhecê-los. A terceira casa pertence à Maria dos Anjos (Du), que mora em Glaucilândia e trabalha na 
delegacia de polícia militar nesta cidade. 



219 

 
 

Hoje já não é assim mais não. A geladeira mudou tudo. Agora a gente 
mata o porco e conserva na geladeira, não distribui mais para os 
vizinhos não... 

(Dona Helena) 

Como narra dona Helena, não havendo condições de armazenar, conservar e 

consumir a carne do animal abatido por muito tempo pela família, a distribuição era 

uma forma de sempre se ter carne em casa. Ou seja, ao doar partes da carne a algum 

parente ou vizinho, este ao receber sua parte, tinha uma obrigação moral de retribuir 

ao abater um seu animal. Esta era uma das tradições que estabeleciam as relações de 

dádiva antigamente. Com a chegada da energia elétrica e da geladeira, agora já não se 

reparte a carne dos animais abatidos entre vizinhos.  

Porém, antigas formas de vivenciar a dádiva permanecem acontecendo na 

comunidade. Além das relações de reciprocidade que ocorrem no acontecer da festa e 

antes dela, na doação de prendas e dos trabalhos comunitários, eu tive a oportunidade 

de presenciar duas ocasiões em que essas trocas acontecem. 

Em uma delas, eu vivenciei quando fui visitar uma das moradoras da 

comunidade e vi que ela estava assando broas em seu forno de tambor alimentado a 

lenha. De suas fornadas, a Dete já separava sacolas para acomodar as que seriam 

doadas às famílias amigas. Este ato é retribuído quando alguma das presenteadas faz 

também algo em suas casas.  

A outra oportunidade que tive de presenciar foi na casa de dona Helena, 

quando um grupo de mulheres se juntou para fazer beiju. Os beijus de dona Helena 

são famosos na comunidade e na região. Cada uma das cinco mulheres, inclusive a 

Dete, levou algum ingrediente, e durante conversas e risadas numa tarde de domingo, 

a massa era preparada por todas e os beijus eram preparados pela dona da casa.  

Após longas horas, quando todas comeram os beijus preparados a gosto de 

cada uma – apenas com sal ou recheados com queijo, leite condensado, açúcar ou 

frango – as mulheres levaram para casa uma considerável quantidade deles para 

distribuírem para as suas famílias. Ao se despedirem dona Helena entregou uma sacola 

com beijus a uma de suas amigas e pediu que ela passasse na casa de Sr. Terêncio, que 



220 

 
 

estava adoentado, e que lhe desse os beijus. Sempre se faz a mais, pois o alimento 

compartido é uma forma simbólica de manter as relações de solidariedade. 

Essas são relações antigas que permanecem ocorrendo na comunidade, agora 

com novos ingredientes incorporados aos pratos tradicionais. São formas de se 

estabelecer e estreitar os vínculos, em que se configura e mantém o ritual da dádiva. 

Em síntese, entre tradição e modernidade a migração esvazia a comunidade. 

Muitos dos jovens que se deslocaram e se deslocam para outros locais em busca de 

estudo ou de trabalho não retornarão em definitivo para a Gameleira, pois se casam 

ou são envolvidos por novas histórias em outros contextos e lugares, e fincam suas 

raízes nas terras que foram povoar. Muitos deles acabam se tornando vizinhos nas 

cidades onde moram, pois “um puxa o outro126”, forma encontrada de se assegurar o 

recriar das raízes rurais e de vivenciam de longe as suas campesinidades nos centros 

urbanos.  

Contudo, entre os que ficam as relações de reciprocidade permanecem 

ocorrendo e fortalecendo os vínculos afetivos, e esses laços proporcionam a 

reprodução das tradições por todos que lá vivem, como também por aqueles que 

retornam à comunidade, seja nas férias, seja para participarem da festa da padroeira 

ou numa viagem de retorno definitivo.  

Além disso, o conjunto de arranjos constituídos pelos casais jovens que 

mantêm trabalho assalariado fora da comunidade e que optam por permanecerem 

morando na Gameleira, remete aos vínculos afetivos que não se desfazem. Os que 

ficam escolheram garantir a educação dos filhos no meio dos seus familiares. São 

novos arranjos, novas estratégias criadas como forma de adaptação às mudanças 

atuais e, ao mesmo tempo, de continuidade de suas tradições, como passo a descrever 

no sexto capítulo. 

 

                                                             
126 Ouvi de várias pessoas da comunidade esta expressão ao relatarem que, quando encontram 
oportunidade de emprego para algum amigo que queira migrar para a cidade, eles acabam por se 
tornarem vizinhos. 



221 

 
 

6. DE LAVRADOR@S-CRIADOR@S A CRIADORES-LAVRADORES, AS 
ESTRATÉGIAS QUE ENVOLVEM O (TRABALHO) NA GAMELEIRA: A 
SIGNIFICAÇÃO E A RESSIGNIFICAÇÃO DO PAPEL FEMININO 

 “com foice, enxada e braços que a gente juntava forças para 
conseguir desbravar a terra para sobreviver com as famílias”.  

(Dona Iraci) 
 
 

 
FOTO 11: Dona Iraci moendo a cana no moinho de tração animal para a 
produção da rapadura. 
AUTORA: Graça Cunha, 07/2011 
 
 

Inicio este capítulo justificando seu título. Utilizo a arroba (@) para designar, 

juntos, os dois gêneros: masculino e feminino. Este símbolo já é usado e difundido 

informalmente com esta finalidade. Percebi que ele é o que mais se encaixa na 

mensagem que quero passar: Um passado de trabalho na roça que envolvia toda a 

família da Gameleira, eram lavrador@s-criador@s homens e mulheres, para um 

presente em que o trabalho, mais de criação do que de produção agrícola, envolve 

bem mais o tempo e o trabalho masculino, são eles criadores-lavradores.  

Para discorrer sobre este assunto, procurei descrever a Gameleira a partir das 

relações que envolvem o processo produtivo que garantam a base alimentar e 

econômica para a população. Ou seja, neste capítulo meu intento foi buscar 

compreender, tanto no passado quanto na contemporaneidade, o trabalho realizado 

por homens e mulheres, e as formas como ele foi sendo remodelado, impondo a 



222 

 
 

construção de novos papéis, de novas formas de se vivenciar as relações que 

permeiam a família, a terra e o trabalho. Isto porque, sendo uma comunidade em 

processo de transformação, as dinâmicas internas que envolvem as atividades 

agrícolas também se modificam, e neste bojo o papel da mulher é ressignificado e 

reinventado.  

Como já relatado no capítulo anterior, no primeiro momento de povoamento 

da comunidade as mulheres tiveram que trabalhar em parceria com os homens. 

Tiveram que executar as mesmas atividades que eles, num trabalho desgastante e 

cansativo. Ao mesmo tempo era de sua responsabilidade a execução dos trabalhos 

domésticos, o cuidado da prole e a alimentação de toda a família. No segundo, quando 

a agricultura perde força na comunidade e as famílias passam a ser menos numerosas, 

quando também a estrutura de reprodução do trabalho já foi construída, a mulher fica 

liberada para exercer outras atividades. Cabe então a ela criar novas estratégias que 

lhe garanta visibilidade e autonomia. Com isto, novas configurações se instalam. 

A partir dessas considerações, este capítulo foi dividido em três partes. Na 

primeira procurei compreender a Gameleira a partir de relatos sobre o passado, mais 

precisamente, os trabalhos que envolveram a construção do território camponês a 

partir da construção e da reprodução da terra de trabalho, de forma a conseguirem 

obter condições de sobrevivência. Nesta parte procurei focar no trabalho como um 

todo, assim como no papel desempenhado pela mulher nesta história e nas maneiras 

como ela exerceu suas atividades e conseguiu superar as adversidades encontradas 

nesta terra ainda inabitada.  

Na segunda parte procurei compreender como e quem trabalha na Gameleira 

nos tempos atuais, em que a comunidade se configura como de agricultores-

trabalhadores. Diante das mudanças em curso, a mulher deixa de desempenhar suas 

atividades em parte dos processos de produção da lavoura. Deixa também de executar 

suas funções nas casas de farinha e nos engenhos, atualmente desativados.  

Nos tempos passados estas atividades representavam o trabalho familiar. 

Atualmente o trabalho que envolve a criação do gado é uma atividade desempenhada 

pelos homens. Com isso, as funções de complementaridade que caracterizavam as 



223 

 
 

atividades desempenhadas por homens e mulheres já não ocorrem mais com tanta 

expressão. 

Permeando todo este capítulo, na terceira parte busquei desvendar hierarquias 

construídas a partir da organização do trabalho, das formas como este foi e é 

compreendido e executado pelos moradores, e também como o trabalho e os nomes 

do trabalho feminino são transformados e ressignificados pela população local. 

Diante deste novo cenário, a mulher passa a buscar alternativas que lhe 

garanta certo grau de autonomia. Acionadas as estratégias, as mulheres buscam 

alcançar o equilíbrio entre produção-consumo, hierarquia-autonomia, tradição-

emancipação. Representam, no conjunto, mulheres sertanejas que permanecem 

reproduzindo uma história pautada na identidade e na vivência de uma campesinidade 

que se expressa nas formas como educam seus filhos, como convivem com seus 

familiares e vizinhos e como participam das manifestações religiosas e da vida 

cotidiana na comunidade.  

Se até aqui eu relatei o que este capítulo discute e como eu o dividi para 

alcançar os objetivos traçados, finalizo esta parte introdutória relatando a forma como 

ele foi construído. Este capítulo, mais do que os outros dois que compõem esta 

terceira parte, foi construído a várias mãos. Além das minhas interpretações, parto 

também da pesquisa feita por Jehnne Crislley Amorim, natural da Gameleira, 

pertencente ao tronco dos “Torquatos”. No primeiro semestre de 2012, Jehnne 

ingressou no curso de Geografia da Unimontes e iniciou os primeiros passos de sua 

formação como pesquisadora. Além de mim, ela também colheu depoimentos e os 

interpretou. A participação de Jehnne neste capítulo simboliza, antes de tudo, a 

mulher da Gameleira da atualidade.   

Ao pedir-lhe que fizesse uma pesquisa, para que eu pudesse compreender 

melhor entre passado e presente as relações de trabalho na Gameleira, o seu primeiro 

exercício consistiu em treinar seu olhar. Pois sendo uma pessoa “de dentro”, ela teve 

que colher depoimentos e interpretá-los através do uso da terceira pessoa, ou seja, ela 

se portou como uma pessoa “de fora” para que pudesse realizar o trabalho que lhe 

fora por mim confiado.  



224 

 
 

Porém, apesar de ter conseguindo alcançar com êxito este objetivo, ao ir à 

campo para pedir aos moradores que lhe contassem sobre as formas tradicionais de se 

trabalhar a terra de lavoura, produzir a rapadura e a farinha, seus pais também se 

envolveram. Seu pai, Caetano, foi com ela à casa do vizinho Sr. Zú (Manoel Gonçalves), 

que se dispôs a montar, para as fotos, a antiga roda de ralar a mandioca. Na 

companhia de Caetano ele relembrou os velhos tempos que serviram de base para a 

pesquisa da filha. Ao ir visitar a dona Nega para saber sobre as atividades que as 

mulheres desempenhavam na roça no passado, sua mãe, Solange, a acompanhou e 

também  ajudou àquela senhora a relembrar o passado.  

Em um dia de sábado, fui à casa de Jehnne recolher a pesquisa.  Ao chegar lá, o 

pai, a mãe e a filha me aguardavam. Este momento também foi rico em informações, 

pois enquanto Jehnne me mostrava no computador e explicava a pesquisa realizada, 

Caetano e Solange contaram-me, com detalhes tudo o que vivenciaram, tanto na 

pesquisa realizada junto com a filha, quanto no que faz parte de suas próprias 

memórias. Portanto, pai e mãe tornaram-se, além de sujeitos, também co-autores 

deste capítulo, junto com a sua filha Jehnne.  

Por fim, o que também me marcou neste encontro foi que este momento 

desvelou uma reafirmação das relações que permeiam suas vidas. A pesquisa por mim 

encomendada foi realizada e vivenciada por todos os membros da família que estavam 

presentes. Ou seja, vida e trabalho não se separam, mesmo que quando realizado em 

novos moldes.  

 

 

6.1 Gameleira: Envolvendo vida e trabalho no passado 

Neste tópico busco narrar a história da Gameleira por meio do trabalho, 

através da memória coletiva. A construção da terra de trabalho é relatada pelos 

moradores que contam as suas vidas e as de seus antepassados, as estratégias 

encontradas e postas em prática para que pudessem permanecer no lugar e edificar 

seu território.  



225 

 
 

Sendo ela o foco desta pesquisa, parto das histórias de vida relatada pela 

mulher da Gameleira: 

As mulheres plantavam também como os homi, os homi com o covão 
e as mulhe com as vasilha de semente. Mandioca, cana, era um tudo, 
ajudava a preparar a terra. O fumo a farinha, goma,  ficava até tarde 
mexendo com esses trem. Somo dez irmão, e aquela meninada homi, 
ah...mas eu trabaiava. Era a única mulher e 9 irmão homi. Depois que 
eu casei eu fiquei ajudando mãe ainda e custurava pra meus irmão. 
Quando era pra mexer com uma coisa pra fazer uma arrumação era 
eu né. Pai ele mexia com muito serviço, ele vendia carvão, era 
cargueiro. 

(Dona Terezinha) 

Criei e casei em Itacambira né, depois no espaço de treze anos, pai 
mudou pro “sertão seco” e depois eu casei, morei lá depois voltei pra 
Gameleira depois de um tempo. Eu casei vim pra cá, na infância eu 
trabalhava na roça de 7 da manhã às 6 da tarde, nós prantava feijão, 
arroz, milho, mandioca, café, quando num tava prantando tava 
colhendo, quando num tava colhendo tava prantando né. Eu to com 
meus 64 ano, aí a gente vai ficando assim mais fraco né. Mas cê que 
ver eu adoecer, é eu num ter nada pra fazer. 

(...) 

Lá em Itacambira era brejo né, muita água, plantava arroz, aqui já 
tira a água é do poço. Tem mais é mandioca, tem cana-de-açúcar, 
tem uma hortinha. Hoje eu num trabalho mais, mas quando eu posso, 
eu dou uma ajudinha. 

(Dona Mariinha) 

Eu trabalhava com meu pai, no forno de carvão, carvoeira, lá no Rio 
do Félix. Você conhece carvoeira? Eu trabalhei em carvoeira minha 
fia, três horas da manhã pra tirar o carvão dos forno, pegava lenha 
também, é... nós mulher.  

Quando casei vim pra cá, o Luiz é daqui. Não havia divisão de 
trabalho, as mulheres faziam o mesmo tipo de trabalho que os 
homens, o típico trabalho braçal de roça. Faço até mais que ele [Luis, 
seu marido] tem hora que ele dá uma de cansado, moroso... Toda 
vida, desde quando a gente tinha de ir pra roça prantar de máquina, 
milho, feijão, capim, tudo eu prantava. E lá num parava, eu prantava 
a mandioca, colhia a mandioca, limpava a mandioca. Fazia farinha, 
prantava fumo, e lá nós num parava não.” 

(...)  

Trabalhava tanto que num dava tempo, minha filha. Pra ficar de 
resguardo era só o primeiro dia, voltava pra lida e já era buscando 
água no rio, não tinha água encanada. Prantava a mesma coisa, 
milho, feijão, aqui nós num mexia com arroz não. Hoje é bem mais 
fácil de cuidar que antigamente. Hoje é mais pratico, num é luz de 



226 

 
 

querosene, lavava as ropa no tanque (...) juntava a roupa e levava lá 
e lavava. Sempre trabalhei na roça, óia eu grávida com uma 
barrigona prantando de máquina, máquina! É aquela que faz o 
buraco!” 

(Dona Iraci) 

Mamãe criou nós fazendo de tudo: era farinha, rapadura, puxando 
enxada. Carreava os boi, cortava cana, colhia e levava no saboeiro127, 
colocava o boi no carro [carroção], ia pegar cana, cortava cana, era 
um dos serviços leves. Os dois filhos mais véi num pôde estudar 
porque tinha que trabaiá. Criava porco, galinha, hoje num cria mais, 
cria bem menos. Hoje vem bicho e come as galinha e deixa só os 
pinto. (...)  Era só enxadão, plantava milho, feijão, algodão, mamona.  

Antigamente tinha tanta farinha, e hoje nem se te farinha num ta 
tendo. Ano passado nos fez três saco de farinha e repartiu com os 
menino. Oh minha fia eu to achando meio difícil fazer mais farinha. 

 (Dona Nega) 

Podemos ver pelos relatos colhidos sobre os tempos passados que as famílias 

da Gameleira organizavam seu trabalho a partir de uma lógica de sobrevivência 

coletiva, em que a mulher exerceu atividades que em outras comunidades estudadas 

caberiam aos homens, devido à força física despendida para desempenhá-las ao 

construírem seus espaços de vida. Assim ocorreu porque não havia possibilidade de 

divisão de tarefas nos primeiros anos de povoamento da Gameleira, prolongando-se 

por três gerações a presença da mulher em atividades consideradas masculinas. Elas 

derrubaram a mata, destocaram a terra, araram e plantaram, cuidaram do gado com a 

mesma intensidade que o homem na realização dos trabalhos.  

A presença e a atuação feminina no espaço da lavoura ocorriam de forma tão 

efetiva, que seu papel é reconhecido na atualidade pelos homens entrevistados. 

Segundo o Sr. Geraldo “As mulheres trabalhava mais que os homens. Levava a 

enxadinha e ia em par pra roça. E num reclamava não. Tudo enquanto era mulher aqui 

trabalhava na roça, e tinha filho todo ano”. 

Esta organização reflete as formas como as mulheres são identificadas, como 

elas se identificam, se percebem e se vêm integradas ao grupo. Segundo Dona Nêga128, 

                                                             
127

 Carroção mais antigo que o carro de boi, as rodas eram de madeira maciça. 
128 Dona Nega (Joaquina Rodrigues Campos) ficou viúva após dezessete anos de casada, já mãe de nove 
filhos e grávida de filhas gêmeas. Após a morte do marido, ela teve que enfrentar sozinha todo o 
trabalho na roça. Em 2012, ela completou oitenta e sete (87) anos.  



227 

 
 

a mulher desempenhava todas as atividades realizadas pelos homens. Dona Terezinha 

confirma as palavras de dona Nega, e completa relatando a sua dupla jornada de 

trabalho, o cansaço que a acometia ao chegar em casa depois de um dia inteiro de 

trabalho pesado, quando ainda tinha que fazer comida e cuidar da casa.  

Deste modo, as relações hierárquicas foram mantidas através da divisão do 

gerenciamento das tarefas. A mulher executava suas atividades tanto na unidade de 

multifunção, como na unidade de produção. Contudo, a sua função de gerenciamento 

reconhecida era na primeira, ou seja, era dela também a responsabilidade dos 

trabalhos domésticos, envolvendo a alimentação da família e o cuidado com as 

crianças e animais de criação, apesar de estas atividades terem sido acompanhadas de 

uma carga exaustiva de trabalho no roçado e de beneficiamento dos produtos 

cultivados.  

O homem desempenhava todo o seu trabalho e a sua liderança na unidade de 

produção e na comercialização dos produtos cultivados. Refletindo outras 

comunidades estudadas, o “mundo de fora” encontrava-se na esfera do domínio 

masculino, uma forma de se manter a hierarquia por meio dos papéis desempenhados 

pelos membros familiares. O Sr. Alcides (2011) relata como ocorriam as viagens para as 

devidas transações comerciais: 

Aqui a gente trabalhava com agricultura. Nós vendia em 
Glaucilandia, em Alto Belo. Cada um por si e Deus por todos, e a 
maioria era pro próprio consumo. O que acontece é o seguinte, a 
nossa viagem aqui nós saía 5 hora da manhã pra pegar o trem de 
ferro lá né, em Alto Belo 7 hora da manhã. Saía daqui a pé, eu 
chegava lá em 40 minutos, é 7 km daqui lá. Agora, pra ir mais 
devagar tinha que levanta 5 hora e saí. Pagava a passagem no trem, 
era 5 cruzeiro naquele tempo. Levava ovos, levava frango pra vender, 
teve uma vez que eu colhi aqui 13 carro de milho. 

Os moradores homens levavam os produtos para a estação ferroviária de Alto 

Belo ou para a “Estação”, a estação da Rede Ferroviária Central do Brasil onde hoje se 

situa o município de Glaucilândia, que tem a sua história vinculada à esta estrada. 

Estes dois pontos eram lugares de comércio entre a região metropolitana de Belo 

Horizonte (Santa Luzia) e o Norte de Minas (Itacambira, Juramento, Montes Claros, 

Bocaiúva), locais onde se vendia e despachava produtos, como a banha de porco, o 



228 

 
 

milho, a mamona, o algodão e o gado. Durante muitos anos a comercialização dos 

produtos também foi realizada pelos homens no comércio do Sr. Adelino Pernambuco 

(Adelino Alves Cruz) “comerciante forte de Pires de Albuquerque” (Sr. João Botelho, 

2011)129.  

Este tipo de organização assinala a hierarquia familiar: a compreensão 

camponesa de que o homem é o “chefe de família”, como relatado pelo Sr. Alcides no 

quinto capítulo, pois é ele que comercializa e conduz o processo produtivo na lavoura.  

O processo produtivo envolvia atividades executadas durante todos os meses 

do ano, sob risco de se perder o equilíbrio alimentar das famílias. O quadro a seguir 

sintetiza o trabalho desempenhado por todos, desde o preparo da terra para o cultivo, 

a colheita dos alimentos, a produção da rapadura e da farinha e os trabalhos 

demandados na manutenção da família. Nele é descrito como e quando essas 

atividades eram realizadas, o que e quem fazia e produzia, no tempo em que a mais 

importante atividade na Gameleira era a lavoura130.  

 

                                                             
129 Além do relato do Sr. Alcides, estas informações foram dadas por Sr. João Botelho e o Sr. Manoel, 
este último é funcionário da Funasa, antiga Sucam, morador de Glaucilândia. 
130 Os quadros a seguir (quadros 07 e 08) foram organizados seguindo a proposta do quarto capítulo. 
Considerei unidade de produção como o espaço do roçado e de criação de gado, e unidade de 
multifunção como o trabalho realizado no espaço da casa e em suas adjacências. 



229 

 
 

CALENDÁRIO DE TRABALHO DA GAMELEIRA 
Entre meados do século XX e finais da década de 1990 

Mês 
Unidade de produção Unidade de multifunção 

Atividade Processo/tempo Quem executava Atividade Processo/tempo Quem executava 

Set. 
Preparo da terra para 

plantio 
Arar e “destorroar” a terra 

Mais homens que 
mulheres 

 Preparo das refeições;  

 Cuidado com os filhos; 

 Organização do espaço 
físico da casa;  

 Fiar cordão para a 
produção de cobertas e 
roupas de trabalho; 

 Criação de animais de 
pequeno porte. 

Grande parte das 
atividades 

desenvolvidas na 
unidade de 

multifunção não 
era dividida pelos 

meses do ano, pois 
eram realizadas 

diariamente, visto 
que envolvia as 
necessidades 

básicas e cotidianas 
da família. 

 
 

Mulheres 

Out. Planta da roça 
Feijão, feijão de corda, milho, arroz. 

Dependia da chuva o início do 
plantio. 

Homens e mulheres 

Nov. Limpa da roça Com a enxada, para tirar o mato 
Mais homens que 

mulheres 

Dez. Limpa da roça Com a enxada, para tirar o mato 
Mais homens que 

mulheres 

Jan. Colheita de feijão Em média após 60 do plantio Homens e mulheres 

Fev. 
Repasse da limpa da 

roça 
Novamente o mato devia ser 

combatido com a enxada. 
Homens e mulheres 

Mar. 
Roçada do pasto  Limpeza das áreas de pastagem.   

Mais homens que 
mulheres 

Dobra do milho 
 As espigas eram dobradas para não 

apodrecerem com a chuva 
Homens e mulheres 

Abr. Plantio de hortaliças Cultivadas na beira do rio das Pedras. Homens e mulheres 

Mai. 
Colheita de feijão de 

corda, catador e arroz.  
Em média após 80 dias do plantio Homens e mulheres 

Jun. Colheita de milho Entre 85 e 90 dias do plantio Homens e mulheres 

Jul Colheita de milho Entre 85 e 90 dias do plantio Homens e mulheres 

Ago. Retocar as cercas Reparo das cercas dos pastos Homens 
Produção da farinha e da 

rapadura 
Casas de farinha e 

engenhos 
Mulheres e 

homens 

QUADRO 07: Calendário de Trabalho da Gameleira: Entre início do século XX e finais da década de 1990. 
FONTE: Pesquisa de campo - Jehnne Crislley Amorim, 2012. Org. CUNHA, 2013. 



230 

 
 

Este quadro sintetiza a realização do trabalho na comunidade até a década de 

1990, e também as diversas formas de saberes expressos em suas práticas, como 

descrevo a seguir a partir de relatos dos moradores: 

Arar e “destorroar” a terra representavam uma etapa essencial para o sucesso 

da colheita131. Para preparar a terra eram utilizados os arados de tração animal132. Este 

tipo de preparo da terra é considerado o mais adequado que os realizados pelos atuais 

tratores, pois “a terra fica melhor quando é mexida pelo arado, pois o trator é pesado 

demais e acaba compactando a terra. Mas ela tem que ser mexida para levar o adubo 

pras raízes, se não ele fica na superfície e não alimenta as sementes, tem que fofar e 

levar pra baixo” (Caetano Amorim). “Destorroar” a terra significa desmanchar os 

torrões que ficam depois que o terreno foi arado. Segundo Caetano, destorroar é 

diferente de gradear, uma vez que o primeiro é realizado por tração animal e é mais eficiente e 

o segundo é realizado por “máquina”. Para “destorroar” a terra, passava-se pela área arada 

com uma tora grossa de pau amarrada que era puxada por um par de bois, um de cada lado.  

 
  FOTO 12: Arado de tração animal. Comunidade Gameleira. 
  AUTORA: AMORIM, Jehnne Crislley, 2012. 

 

O termo local “limpa da roça” indica a limpeza que devia ser realizada antes do 

plantio para retirar o resto da vegetação e fazer a coivara, a “queima da paiada”133. 

                                                             
131 Na organização deste calendário, o preparo da terra começava em setembro, mas segundo os 
moradores, podia começar também em outubro, pois dependia da primeira chuva para o início dos 
trabalhos. 
132

 Segundo relato de dona Nega, até 1961 as covas para plantio eram abertas com enxadão tanto por 
homens como por mulheres. O arado só foi incorporado na vida da comunidade em 1962. 
133

 Coivara é a prática da queima do resto de vegetação (queima da paiada) que foi retirada do terreno 
na limpeza para o plantio. 



231 

 
 

“Planta da roça” significa o plantio das sementes ou das mudas, no caso da manaíba 

(caule da mandioca) e da cana-de-açúcar. O plantio era realizado com a chegada do 

tempo das águas, pois dependia da chuva a época certa para “jogar a semente na 

terra”, entre outubro e novembro. Plantava-se feijão, feijão de corda, milho e arroz134. 

Com a chegada da chuva e o plantio das sementes, havia a necessidade de voltar a 

limpar o terreno nos meses de novembro e dezembro para retirar o mato que nascia e 

que podia “sufocar” a planta. 

No mês de janeiro iniciava-se a colheita do feijão, em fevereiro ocorria o 

“repasse da limpa da roça”. Em março o trabalho era realizado no pasto, a “roçada do 

pasto” que consiste na limpeza realizada com a foice para retirar a vegetação que não 

servia para a alimentação do gado. Era também em março que se “dobrava o milho”, 

ou seja, dobravam os pés de milho para baixo para que as águas da chuva não 

apodrecessem as espigas. Nesta época o milho já estava maduro, mas ele só devia ser 

colhido depois que estivesse seco, e por isto a necessidade de proteger as espigas até 

que elas alcançassem este momento. 

Em abril as hortaliças eram plantadas nas margens do rio das Pedras. Nesta 

época, ainda não havia água encanada e era ali o lugar mais fértil e de maior umidade, 

propício para o cultivo de abóbora, melancia, maxixe e outras verduras, tubérculos, 

raízes e leguminosas que faziam parte da dieta alimentar da comunidade.  

A colheita do feijão de corda, do feijão catador e do arroz ocorria em maio, 

seguido pela colheita do milho em junho e julho. Todos estes produtos eram 

transportados em carros de boi e depositados nos terreiros das casas para serem 

batidos (no caso dos feijões e do arroz). Após a separação das cascas, ramas ou galhos, 

eram acondicionados em sacos de estopa. Depois de batido e antes de ser ensacado, o 

arroz era socado no pilão pelas mulheres para a retirada da casca. O milho era 

guardado nos paióis e era utilizado tanto para o consumo da família quanto dos 

animais.   

                                                             
134 Este calendário não envolve o cultivo das plantas destinadas ao comércio no início do povoamento 
da comunidade, como a mamona, o algodão e o amendoim. Estes eram cultivados pelos fundadores e 
seus filhos, e não encontrei registro suficiente sobre esta prática, para ser inserida no quadro. 



232 

 
 

No mês de maio iniciava-se a produção da farinha e da rapadura. Contudo, era 

no mês de agosto, quando cessavam os trabalhos de colheita, que esta atividade 

alcançava o seu pico de produção. Devido às especificidades que envolvem o cultivo da 

mandioca e da cana-de-açúcar, no calendário de trabalho apresentado não foram 

incorporados estes dois vegetais. Suas mudas são plantadas em covas mais profundas 

e estas plantas têm um ciclo de amadurecimento diferenciado das demais, 

apresentando crescimento lento que ultrapassa o ano agrícola.  

Além disto, a colheita era realizada de forma seletiva, sendo retirado apenas o 

necessário para a produção imediata, e deixado na terra uma quantidade que 

assegurava o consumo in natura durante o ano. Isto porque, como relatado no quarto 

capítulo, a farinha pode ser produzida em qualquer época do ano, visto que a 

mandioca fica conservada no solo durante um longo tempo depois do seu 

amadurecimento. Assim também ocorre com a cana-de-açúcar. Portanto, as atividades 

realizadas nos engenhos e nas casas de farinha ocorriam nos períodos em que a 

agricultura demandava menos trabalho, ou seja, entre os meses de maio e agosto.  

 
FOTO 13: Os irmãos Donato, Maria e João Campos. Ao 
fundo, a mandioca armazenada para o início da 
“farinhada”. Gameleira, anos 1970. 
FONTE: Arquivo de Solange Botelho Amorim. 

 



233 

 
 

O preparo da farinha envolvia um grande número de pessoas, geralmente 

família e vizinhos. Ela era produzida na “casa de farinha”, local onde se encontravam 

os equipamentos necessários para a sua produção, que envolvia várias etapas, 

descritas aqui pelos moradores: 

Pra fazer a farinha, arrancava as raízes de mandioca, transportava 
num carroção puxado por bois. Quando chegava à oficina, juntava 
várias pessoas para rapá-las com facas. À noite juntava vários 
homens para ralar essas raízes. Eram quatro pessoas de cada vez 
para movimentar a roda, que por sua vez movimentava o “bulinete” 
(cilindro com varias navalhas que rala as raízes) e mais uma pessoa 
que colocava as raízes no bulinete. Essas pessoas que faziam esses 
movimentos agiam sempre cantando repentes, bebendo cachaça e 
no final sempre era servido um café reforçado.  

Quando esses homens cansavam trocavam de parceiros até que 
terminavam a jornada. Enquanto os homens ralavam a mandioca as 
mulheres tiravam a goma. Em seguida a massa era colocada na 
prensa, onde ela enxugava. No dia seguinte tirava essa massa da 
prensa, voltava no bulinete novamente, em seguida peneirada e 
levada ao forno quente para secar. Depois de seca, peneirava 
novamente para tirar os “grolões”, a farinha grossa, e ensacava-a. 
(Relato baseado em depoimentos colhidos por Jehnne Crislley 
Amorim , em 2012). 

 
FOTO 14: Roda utilizada para mover o “bulinete” para ralar a 
mandioca.  
AUTORA: AMORIM, Jehnne Crislley, 2012. 
 
 

A produção da goma, utilizada no preparo do beiju e de biscoitos, era realizada 

pelas mulheres enquanto os homens permaneciam ralando a mandioca na roda. As 

moradoras assim descrevem o processo de produção da goma: 



234 

 
 

Coloca a massa da mandioca ralada numa masseira grande (vasilha 
de madeira) com água e misture bem. Em seguida, vai passando um 
saco de estopa retirando toda a massa que foi dissolvida na água e 
com isso a goma vai assentando no fundo da vasilha, permanecendo 
por uma noite. No dia seguinte, é retirada a água e a goma é 
novamente dissolvida em outra água limpa e coada em um pano com 
fios mais juntos para retirar o resto da massa que ainda ficou 
misturada na goma, pois assim ficará um produto de melhor 
qualidade. Deixa permanecer em descanso o resto do dia e mais uma 
noite. Mais uma vez é retirada a água, e nesta mesma vasilha, a goma 
deverá ser coberta com uns panos limpos, e sobre os panos espalha-
se cinzas para a goma ficar mais enxuta.  

Após esse processo, são retirados os panos com a cinza. Com uma 
colher, retira-se a camada superficial colorada que se dá o nome de 
lodo e que depois de seco, é usado para fazer biscoito doce. O 
restante do conteúdo deverá ser cortado em cubos grandes e 
exposto sobre tecidos de algodão, deixando tomar sol até que fique 
bem enxuto a ponto de ser esmagada com as mãos, tornando-se 
partículas minúsculas, que mais uma vez, ficará tomando sol por 
tempo necessário a ficar bem seca e pronta para ser usada em 

receitas diversas. (Relato baseado em depoimentos colhidos por 
Jehnne Crislley Amorim, em 2012). 

 

A farinha e a goma produzidas eram destinadas ao consumo interno. Quando 

produzidas em grande quantidade, depois de guardada a porção necessária para o 

abastecimento da família durante o ano, o excedente era comercializado.  

Quanto à produção da rapadura, esta atividade era realizada nos engenhos. O 

processo envolvia as seguintes etapas: 

A cana era cortada e moída no engenho movido por bois ou cavalos. 
Tirava a garapa, colocava-a no tacho de cobre com casca de 
mutamba135, que serve para ajudar na limpeza da garapa. Batia até 
dar o ponto da rapadura. Despejava a rapadura numa masseira (uma 
vasilha grande de madeira), mexia até dar o ponto de “enformar”. 
Eram embaladas com bagaços de cana e armazenadas em “giraus” 
(armário improvisado) de madeira. As rapaduras eram usadas 
durante todo o ano para preparar o café, a jacuba (farinha com 

rapadura e água) e etc. (Relato baseado em depoimentos colhidos 
por Jehnne Crislley Amorim , em 2012). 

                                                             
135 Guazuma ulmifolia, planta da região também conhecida como cabeça-de-nego. 



235 

 
 

Este trabalho também era realizado em mutirões e, apesar de cansativo, 

sempre envolvia a euforia do fazerem e do estarem juntos. Nesta época havia vários 

engenhos na comunidade e a produção demandava um tempo intenso de trabalho.  

A minha avó tinha um engenho era oito irmãos então. Na época 
desses mês de maio, junho, era combinado uma semana pra cada 
irmão. Essa semana era pra Joaquim, a outra semana pra Bastião, 
quando chegava na final das oito semana passada recomeçava. Eu 
ficava atrás desses boi, tinha também as fila de farinha que era uma 
roda pra ralá mandioca, trabalhava à tração animal. E eu ficava atrás 
desse cavalo o dia ínterim, então a gente pra moagem de cana, a 
gente levantava era 4 hora da manhã. Levantava de madrugada e 
vivia cantando o dia ínterim, no outro dia a mesma jornada, então 
era muito sofrido, meu pai era carreiro, carregava a produção né 
daqui pra Pires ou Glaucilândia, meu pai fazia o frete com o carro de 
boi. E eu era o guiero de boi, ficava na frente desses boi a pé de ida e 
de volta. E com tudo isso eu não sei porque, eu tenho saudade disso 
aí.  

(Sr. João Botelho) 

 
FOTO 15: Sr. Zu (Manoel Gonçalves) mexendo o tacho para 
demonstração da produção da rapadura. 
AUTORA: AMORIM, Jehnne Crislley, 2012. 
 
 

A rapadura era produzida para consumo interno e, assim como a farinha, era 

estocada para durar até o próximo período de sua fabricação. Quando havia a 

produção excedente, esta também era destinada ao comércio.  

Finalizado o mês de agosto e a produção da rapadura e da farinha, tinha início o 

novo ciclo de produção agrícola, o preparo da terra para receber as sementes da 

próxima safra. 



236 

 
 

Além das atividades já descritas, a criação de animais demandava cuidados 

diários que faziam parte da rotina da população. A alimentação dos porcos e galinhas, 

a ordenha da vaca e o preparo do queijo, o reparo das cercas, o abate dos animais 

eram realizados para suprir a necessidade alimentar e econômica da comunidade. 

Como já relatado a respeito da divisão do trabalho, as atividades produtivas 

envolviam toda a família, porém, as atividades relacionadas à reprodução e ao cuidado 

familiar eram realizadas pela mulher, como aponta a segunda divisão do quadro 

(unidade de multifunção). Geralmente uma filha ficava em casa para preparar a 

comida e para olhar os irmãos ainda pequenos. Porém, se o casal não tinha filha ainda 

em condições de cozinhar, a mãe retornava à sua casa para terminar de preparar a 

comida já adiantada na noite anterior. Ela levava o almoço para os demais que se 

encontravam na roça e por lá permanecia trabalhando até o fim do dia.  

Como relatado por várias mulheres ao longo desta pesquisa, elas trabalhavam 

na lavoura até quando já estavam para ganhar bebê e retornavam à lida na roça 

poucos dias depois do parto.  

Ao chegar em casa, uma nova etapa de trabalho a aguardava: cuidar dos 

afazeres domésticos e dos filhos, fiar cordão para a produção de colchas, cobertas e de 

vestimenta de trabalho, como descreve dona Terezinha: 

A vida num era fácil não. De noite, eu sentava com a minha mãe 
fazendo linha e pavio [linha mais grossa utilizada para a confecção 
das cobertas] de algodão com o fuso pra fazer calça, roupa pros 
homens e coberta, ficava até tarde.  Tinha uma dona aqui que tinha a 
roda, aí nos entregava a linha pra ela tecer. “Eu era doida pra 
aprender a trabalhar no tear né, mas pai num dexava. E ele falou 
cabô né”. 

O trabalho de fiar cordão geralmente era realizado já tarde da noite, horário 

em que os homens já se encontravam dormindo136.  

 

                                                             
136

 O cultivo do algodão atendia dois objetivos, parte dele era vendido na “Estação” e parte era utilizado 
para a produção do cordão, que era fiado pelas mulheres. Segundo relata dona Terezinha, o cordão era 
entregue para uma fiadeira baiana que morava na comunidade. Seu trabalho consistia em transformá-lo 
em roupas de trabalho, colchas e cobertas para as famílias. 



237 

 
 

6.2 Gameleira: Envolvendo vida e trabalho no presente 

A partir de finas da década de 1990, os moradores da Gameleira passam a 

investir seu tempo e trabalho prioritariamente na criação de gado. Este fato decorre 

das mudanças que atingiram as suas vidas de duas formas, e que se resumem numa 

frase dita por Sr. João Botelho: “a terra cansa e o moderno atrai”. Ou seja, para os 

moradores, a terra já não produz como antigamente em decorrência de seu desgaste e 

da diminuição da chuva na região. Além deste fator apontado por vários moradores, a 

migração dos filhos jovens atraídos pela vida urbana e o assalariamento diminuiu a 

quantidade de pessoas em idade produtiva que esta prática demanda. 

Antes tinha paiol para colocar milho, tinha dispensa para colocar as 
despesas e hoje é tudo na lata e no saquinho de plástico. Mas 
antigamente plantava pouco e colhia muito!... Hoje planta muito e 
colhe pouco! 

(Dona Nega) 

Tudo o que os homi fazia, nos fazia. Hoje ta diferente, na região nem 
os homi tá plantando mais.  

(Dona Lourdes) 

Ainda há plantações de roças, mas já diminuíram bastante, pois 
não tem pessoas o suficiente para plantar como se plantava no 
tempo da juventude dos trabalhadores de 20 anos atrás. Além 
de a produção ter diminuído, muitos se mudaram em busca de 
uma vida melhor nas cidades.  Atualmente só algumas famílias 
ainda plantam para o próprio consumo, mas a colheita diminuiu 
tanto que nem dá para alcançara a próxima. 

(...) 

Pelo fato de não estarem produzindo muito, os pequenos 
produtores estão cada vez mais aumentando o número de 
criações. É um investimento que fazem, pois a criação de gado, 
galinha e porcos trazem um retorno econômico, mesmo que 
não seja rápido, mas traz uma renda para as famílias, além de 
sempre terem algo fresco para consumirem. 

(Jehnne, 2012) 

Com a diminuição da atividade agrícola em decorrência da migração dos jovens, 

do empobrecimento do solo e das opções dos moradores que buscam alternativas de 

melhoria das condições de trabalho, a maioria dos alimentos antes produzidos para o 

abastecimento familiar atualmente são comprados. Os poucos produtos ainda 



238 

 
 

agricultados destinam-se ao consumo interno e ao preparo da ração animal. São eles a 

cana-de-açúcar, o feijão de corda, o milho e a mandioca, além dos que vêm das hortas 

que as mulheres continuam cultivando.  

Com isto a organização da vida familiar é também transformada. Novos 

contornos relacionados à produção e a divisão do trabalho se delineiam e se instalam 

na comunidade. Isto porque a atividade de criatório de gado é realizada 

preferencialmente pelos homens. Ou seja, a mulher deixa de exercer algumas de suas 

funções e perde seu espaço de trabalho, enquanto o marido o transforma em pasto e 

passa a criar gado com maior intensidade para suprir as necessidades familiares. Com 

isto, ele garante a permanência de seu espaço de trabalho e de sua identidade 

camponesa ao executar as atividades destinadas à manutenção do seu rebanho, como 

a produção da ração na estação da seca, a limpeza periódica do pasto, a construção ou 

manutenção das cercas e a ordenha.  

 
FOTO 16: Zezinho ordenhando a vaca para a produção do queijo.  
AUTORA: Graça Cunha. Gameleira, 2011. 
 
 

 Esta foto ilustra Zezinho ordenhando a vaca. O leite coletado é destinado à 

produção do queijo que ele mesmo fabrica e destina-se à venda na feira de 

Glaucilândia. Porém, além da criação do gado, Zezinho e os demais moradores 

permanecem cultivando alguns tipos de alimento, como já relatado. Isto porque, além 

de criadores, os moradores da Gameleira não deixam de ser também lavradores. Isto 

tanto por eles ainda permanecerem praticando a agricultura, mesmo que pouca, 



239 

 
 

quanto por se identificarem pela tradição desta prática. Como afirma Brandão, “o 

lavrador habita o trabalho que o define (...), onde o lavrador, também proprietário, se 

vê traduzido como um ´dono` e um ‘trabalhador`” (1995, p. 94). Contudo, de 

lavrador@s-criador@s, passaram a “donos” e “trabalhadores”, criadores-lavradores. 

No quadro a seguir, encontram-se as atividades exercidas pelos moradores na 

atualidade: 

 

 

 

 



240 

 
 

CALENDÁRIO DE TRABALHO DA GAMELEIRA 
Finais da década de 1990 ao período atual 

Mês 
Unidade de produção 

Mês 
Unidade de multifunção 

Fora da 
comunidade 

Atividade Processo/tempo 
Quem 

executa 
Atividade Processo/tempo 

Quem 
executa 

Trabalho 
assalariado 

Ago. 
Preparo da terra para 

plantio 
Arar, destorroar ou gradear a terra e 

“bater paiada” 

Homens  

Fev. a 
Nov. 

 Preparo das 
refeições;  

 Cuidado com os 
filhos; 

 Organização do 
espaço físico da 
casa;  

 Criação de 
animais de 
pequeno porte; 

 Cultivo de horta; 

 Algumas 
moradoras 
trabalham na 
produção de 
artesanato. 

Grande parte das 
atividades 

desenvolvidas na 
unidade de 
multifunção 

permanece não 
sendo dividida 
pelos meses do 
ano, visto que 

envolve as 
necessidades 

básicas e 
cotidianas da 

família. 

Mulheres 

Realizado tanto 
por homens 
quanto por 
mulheres.  

Ocorre de duas 
formas:  

 
a) Com a 
migração para as 
cidades; 
b) Através do 
deslocamento 
diário para 
localidades 
próximas dos que 
permanecem 
vivendo na 
comunidade.  

Set. 
Preparo da terra para 

plantio 
. Arar, destorroar ou gradear a terra 

e “bater paiada” 

Out.. Planta da roça  Feijão de corda e milho. 

Nov.. Planta da roça Feijão de corda e milho. 

Dez. Limpa da roça 
Com a enxada, para tirar o mato. 

Aplicação do Tamaron se necessário. 

Jan. Ordenha Período de grande produção de leite 

Fev. 
Repasse da limpa da 

roça 

Novamente o mato deve ser retirado 
com a enxada.  

Aplicação do Tamaron se necessário 

Mar. 
Roçada do pasto  
Dobra do milho 

Limpeza das áreas de pastagem com 
aplicação do “Randap”.   

Abr. 
Roçada do pasto  
Dobra do milho 

Limpeza das áreas de pastagem com 
aplicação do “Randap”.   

Mai. 
Colheita do feijão de 

corda.  
Entre 80 e 90 dias do plantio. 

Jun. Retocar a cerca Reparo das cercas dos pastos. 

Jul. Retocar as cercas Reparo das cercas dos pastos. 
Jan/ 
dez.  

Produção do queijo 
Período de 

grande produção 
de leite 

Mulheres 
e Homens  

QUADRO 07: Calendário de Trabalho da Gameleira: Entre início do século XX e finais da década de 1990. 
FONTE: Pesquisa de campo - Jehnne Crislley Amorim, 2012. Org. CUNHA, 2013. 



241 

 
 

Este quadro mostra como as divisões do trabalho se tornam mais acentuadas e 

as relações mais complexas na atualidade. A marcante divisão não significa relações 

hierárquicas mais determinadas, mas as mudanças em curso relacionadas às esferas 

do trabalho.  

Em comparação com o quadro da seção anterior foi incorporada uma nova 

coluna para apontar a dinâmica atual, a do trabalho “fora da comunidade”. O trabalho 

assalariado via migração permanente ou deslocamentos diários são comuns na 

atualidade, como relato na próxima seção em que discorro sobre a interpretação dos 

trabalhos femininos. 

Com relação à execução do trabalho na terra, antes realizado por homens e 

mulheres, atualmente é realizado majoritariamente pelos homens, o que pode ser 

observado na quarta coluna do quadro (dentro da unidade de produção).  

O terreno permanece sendo arado tradicionalmente e alguns moradores ainda 

“destorroam” a terra com a tora de madeira. Porém, a utilização do trator para a 

gradagem já é utilizado em algumas áreas de plantio.  

Já não existem mais casas de farinha e engenhos ativos na comunidade137. 

Portanto, este ciclo também encerra os trabalhos realizados em mutirão que envolvia 

a produção da farinha e da rapadura. 

Em decorrência da chegada da água encanada, as hortas não são mais 

cultivadas nas margens do rio. Elas passaram a ser cultivadas próximas às casas dos 

moradores, facilitando o trabalho da mulher, que é a responsável por seu cuidado.  

O feijão e o arroz deixaram de ser produzidos, e o feijão de corda, a cana-de-

açúcar, a mandioca e o milho são cultivados apenas para o consumo interno ou para a 

produção da ração animal. Já não há mais a comercialização do excedente da safra ou 

da farinha e da rapadura antes produzidas. Em seu lugar, aumenta a comercialização 

dos animais – gado, porco e galinha – e do queijo, este último apenas no período das 

águas, quando aumenta a produção do leite e é possível a fabricação do excedente, 

                                                             
137 com exceção do engenho de dona Iraci, como relato mais à frente. 



242 

 
 

com exceção da propriedade do Sr. Terêncio, que produz queijo durante todo o ano, 

como relato mais à frente (seção 6.3).  

Se antigamente as pragas eram combatidas por “curadeiros138”, atualmente 

combate-se com “venenos”, o inseticida Tamaron (fabricado pela Bayer) no combate 

da lagarta e o herbicida Randap (ou Roundup, fabricado pela Monsanto), no combate 

do mato (ervas daninhas) que cresce no pasto, como relata um morador: 

O finado Zé Ribeiro era curador, benzia doença, cobreiro, mordida de 
cobra. A gente só via ele se ele quisesse, se não quisesse não via. 
Virava moita ou cupim. Tinha dia que ele chegava aqui e dizia: é, 
fulana hoje quase que mija no meu pé hoje. Benzia as plantações 
também, nos três cantos do terreno, um tinha que deixar livre para as 
lagartas e cobras irem embora. Não ficava uma! Hoje, as pragas não 
deixam as plantas crescer, a gente combate com veneno, mas mesmo 
assim elas ficam. Não é igual antigamente não.  

(Caetano Amorim, 2012) 

Apenas nas hortas é que as mulheres permanecem utilizando inseticidas 

naturais, como relata dona Lena: 

Aqui quando dá pulgão eu uso é o xixi da vaca. Mas tem que ter 
cuidado, porque o xixi do cavalo não serve, a gente tem que ficar 
vigiando. Passa nas plantas e elas ficam tudo sadia, some tudo. 

(Dona Lena, 2012) 

A Gameleira mistura tradição e modernidade na utilização de instrumentos 

rudimentares de trabalho e de máquinas agrícolas, no uso de inseticidas naturais e de 

herbicidas e inseticidas fabricados por empresas multinacionais. Esta mistura expressa 

os saberes locais e o conhecimento incorporado ao longo do tempo pelos moradores.  

Entre passado e presente, a comunidade procura se adequar às mudanças em 

curso. Na minha vivência na Gameleira este fato se expressou de forma mais 

contundente num acontecimento que presenciei numa de minhas idas à comunidade 

em julho de 2011, e que ficou registrado na foto que abre este capítulo. Ela ilustra 

                                                             
138

 “Curador” é o termo local que designa as pessoas que benziam na Gameleira. Atualmente, esta 
prática ficou em desuso, não se benze mais os terrenos de cultivo, acabaram-se os curadores. Pelos 
relatos, existe apenas uma mulher da Gameleira, que atualmente mora na comunidade do Rio do Félix, 
que permanece benzendo e fazendo garrafadas.  



243 

 
 

dona Iraci moenda a cana no engenho de tração animal para a fabricação da rapadura 

(Foto 11).  

Para produzir a rapadura dona Iraci havia se levantado às 5 horas e junto com 

seu marido, o Sr. Luiz, tinha ido à roça localizada próxima ao rio, colher a cana-de-

açúcar. Como transporte para a cana utilizaram o carro de boi. Após o corte, 

trouxeram a cana e a depositaram próximo ao engenho que se encontra no pequeno 

pasto localizado nos fundos do terreiro de sua casa.  

Enquanto o Sr. Luiz esvaziava o carro cortando a cana com um facão, sendo as 

folhas jogadas no pasto para alimentar o gado, dona Iraci ia coletando a cana e 

empilhando ao lado do engenho. Ela moeu a cana e recolheu a garapa em baldes que 

carregava e despejava no tacho já posicionado no fogão de barro que ela própria havia 

construído. Enquanto isso, Sr. Luiz ficou por conta do cuidado com o gado e de 

desemparelhar os bois. 

Dona Iraci contou, enquanto mexia o tacho de rapadura que “quem castra os 

porcos aqui sou eu, pois o Luiz não tem coragem, tem dó. Quem corta os rabos 

também sou eu, tem que cortar depois de dez dias de nascido para as presas não 

crescer, assim elas murcham e os porquinhos podem mamar por mais tempo na mãe”.  

Quando dona Iraci se ausentava por algum motivo, o Sr. Luiz ia naturalmente 

mexer o tacho em seu lugar, o resto do tempo ficava rachando lenha para abastecer o 

fogão e batendo o feijão de corda que tinha colhido e se encontrava no pátio em 

frente da casa. A produção da rapadura durou um dia inteiro. Começou às 5 horas, 

quando foram colher a cana, e terminou já no início da noite, quando finalmente “deu 

ponto” de tirar para enformar. 

Além desta atividade, dona Iraci também trabalha na feira em Glaucilândia, 

onde produz beiju de goma comprada, além de comercializar as hortaliças que cultiva 

em sua horta. É sobre esta e outras estratégias com que as mulheres buscam alcançar 

autonomia, que procuro compreender a interpretação dada pelos moradores e 

moradoras sobre o papel e os nomes do trabalho feminino na contemporaneidade. 



244 

 
 

Pois, na dinâmica atual que envolve vida e trabalho na Gameleira, a maioria das 

mulheres já não desempenha mais o trabalho na roça.  

Esta passagem representa, ao mesmo tempo, o passado narrado na seção 

anterior, em que a mulher trabalhava na roça junto com o marido, e o presente que 

passo a descrever na próxima, quando a mulher passa a ajudar o marido nas 

atividades que ele exerce, ou opta pelo trabalho assalariado ou alguma atividade 

geradora de renda. Na atualidade, dona Iraci é a única moradora que permanece 

produzindo a rapadura na comunidade. 

 

 

6.3 O papel da diferença: As esferas femininas de vida e trabalho 

Nos relatos colhidos para este capítulo todas as mulheres expõem em suas falas 

o acúmulo do intenso trabalho na roça com os da casa nos “tempos antigos”. Um dos 

relatos mais marcantes sobre esta época foi dado por Dona Nega. Sobre o processo 

desgastante de trabalho, uma frase sua ficou marcada: “Enquanto não tava na roça 

plantando, tava na oficina de farinha ou no engenho, não tinha descanso!”.  

Na Gameleira a mulher é considerada uma parceira de trabalho na memória 

coletiva. Porém, mesmo que seu trabalho na lavoura tenha ocorrido durante várias 

gerações de forma intensa e árdua, atualmente ele é rememorado e compreendido 

como uma atividade transitória, uma vez que ocorreu em períodos de necessidade 

intensa de braços no processo de edificação da comunidade.  

Atualmente, a diminuição do trabalho na roça e a divisão do trabalho familiar 

diferenciam-se da de outrora, o que é visibilizado principalmente nas gerações mais 

jovens. De um lado os homens tornam-se criadores-agricultores e permanecem 

exercendo seu trabalho na lida da roça. De outro, as mulheres jovens casadas que 

permanecem vivendo na Gameleira estão economicamente mais dependentes dos 



245 

 
 

maridos139.  Neste contexto, há a mudança dos nomes do trabalho feminino e isto 

ocorre de duas formas.  

a) Aquelas que se dedicam aos trabalhos domésticos – principalmente as 

jovens casadas – tendem a ter o seu papel redefinido nos relatos masculinos 

daqueles que têm na memória a lembrança das atividades que a mulher exercia 

na roça. Esta tendência é evidenciada na fala de Sr. Geraldo, quando diz que 

“tudo enquanto era mulher aqui trabalhava mais do que os homens (...). Mas 

isso é passado”. Em sua companhia, um outro morador completou: “mulher 

hoje é preguiçosa”.  

É interessante observar que geralmente a invisibilidade do trabalho feminino 

ocorre quando o homem passa a manter trabalho assalariado em cidades ou 

em fazendas próximas como vaqueiro, por exemplo, e deixa de trabalhar em 

seu próprio terreno, tanto no cultivo quanto no criatório (permanecem criando 

poucas cabeças de gado com a finalidade de poupança). Ou seja, a mulher 

passa a ser ressignificada quando o homem deixa de ser, ele próprio, um 

reprodutor do trabalho camponês dentro de suas terras. Com isto, além do 

trabalho voltado para a manutenção do lar, ela cultiva horta e cria animais de 

pequeno porte. Comparando estas atividades com as que a mulher exercia no 

passado, o seu papel passa a ser invisibilizado pela população local, porque 

quando o homem deixa de trabalhar e de gerenciar o trabalho na terra, a 

mulher perde as suas funções que derivam deste arranjo. 

Em outras palavras, a mulher referenciada como “preguiçosa” pelo morador é 

aquela que vive na comunidade e não executa alguma atividade que lhe 

garanta a permanência do seu papel de complementaridade, por mais que ela 

execute suas atividades de manutenção e cuidado da família. Porém, o homem 

compreendido como o “chefe de família” não percebe que isto decorre das 

mudanças referentes ao trabalho masculino. Ou seja, quando ele passa a 

exercer alguma atividade assalariada e deixa de executar as atividades que 

                                                             
139

 Fato este também retratado por Ellen Woortmann (1991), nos seus estudos realizados em uma 
comunidade pesqueira nordestina já mencionada nesta pesquisa.  



246 

 
 

proporcionam as relações familiares de trabalho. Estes casais são mais 

vulneráveis a uma futura migração. 

b) O trabalho da mulher é ressignificado, ou seja, o homem trabalha quando 

exerce suas atividades envolvendo a criação e o cultivo, e a mulher ajuda 

quando executa alguma atividade na roça, na criação de “animais de quintal”, 

galinhas e porcos destinados ao consumo e ao comércio, ou voltada para o 

beneficiamento dos produtos, como a fabricação do queijo.  

A foto a seguir ilustra Ivete, nora do Sr. Terêncio, um dos moradores mais 

antigos da comunidade. Em sua propriedade ele cria gado leiteiro para a 

produção do queijo que abastece uma padaria em Bocaiúva. Quando é período 

das águas e a produção do leite aumenta, o queijo também é vendido no 

mercado municipal do município. Toda a atividade relacionada ao criatório do 

gado é realizada pelo Sr. Terêncio e seu filho. A produção do queijo é de 

responsabilidade da Ivete e de sua sogra, Dona Lourdes. 

 
FOTO 17: Ivete fabricando queijo. 
AUTORA: Graça Cunha, 2011. 

 
A ressignificação do nome do trabalho feminino não significa que as mulheres 

que permanecem desempenhando suas atividades junto aos maridos perderam 

seu espaço ou a sua visibilidade, ou que as atividades que executam na 

atualidade não sejam percebidas como importantes. Num relato dado por Sr. 

Terêncio, o papel de complementaridade entre as atividades executadas por 



247 

 
 

homens e mulheres é evidenciado: “sem a ajuda dela aqui fica difícil de 

produzir queijo. A gente até sabe, mas com a lida com o gado não dá tempo. 

Hoje a Lourdes não ta muito boa de saúde, e quando ela não dá conta, a Ivete 

faz sozinha”. 

Interpretando as mudanças que ocorrem na comunidade a partir da minha 

vivência em campo, e comparando-a com as relações familiares camponesas discutidas 

nos capítulos que fazem parte da primeira e da segunda parte desta pesquisa, as 

mulheres que mantêm algum elo com o trabalho que o marido desempenha e ajudam 

na complementação da renda familiar, a categoria que identifica suas atividades 

mudou de forma a evidenciar que o equilíbrio entre unidade de multifunção e unidade 

de produção foi alcançado e que os papéis hierarquicamente construídos permanecem 

sendo reproduzidos a partir dos nomes do trabalho. 

Com relação à interpretação dada pelas mulheres, elas também compreendem 

que suas funções na comunidade mudaram. Segundo dona Mariinha, “hoje eu num 

trabalho mais, mas quando eu posso, eu dou uma ajudinha”140. Se anteriormente a 

mulher trabalhava ao lado do marido, atualmente ela ajuda quando pode, porque 

atualmente a sua dedicação a esta atividade não é mais uma questão essencial de 

sobrevivência familiar na construção da terra de trabalho. E com isto, uma parcela das 

mulheres da Gameleira procura novas alternativas que lhes assegurem certa 

autonomia diante das mudanças em curso. Para as mulheres, trabalho passou a 

significar aquele que gera assalariamento ou algum tipo de renda familiar. Assim, 

novas estratégias são elaboradas por elas neste sentido.  

Atualmente, como já dito, elas buscam alternativas de trabalho fora da 

comunidade ou com a produção do artesanato. Assim, essas mulheres que optam por 

encontrar novos caminhos, permanecem sendo vistas como companheiras e alcançam 

autonomia maior em decorrência de sua independência financeira e à contribuição nas 

despesas domésticas.  

                                                             
140

 Este fato ficou registrado também na fala de Andréia, uma jovem mulher da Gameleira. Em minhas 
andanças, eu a encontrei conduzindo uma boiada para o pasto. Ao perguntar-lhe sobre esta atividade, 
ela me respondeu que estava fazendo porque gostava, e quando podia ia sempre ajudar o marido, que 
trabalha como vaqueiro em uma fazenda vizinha da comunidade. 



248 

 
 

Com relação ao trabalho exercido por elas, dona Iraci vende verduras cultivadas 

em sua horta e também fabrica o beiju na feira livre de Glaucilândia, como já relatado.  

 
FOTO 18: Dona Iraci expondo seus produtos na feira livre de Glaucilândia.  
AUTORA: Graça Cunha, 2011 
 

Dona Helena também participa da feira livre preparando beijus que são 

fabricados na frente dos clientes, em um fogão feito especialmente para esta 

prática141.  

 
FOTO 19: Dona Helena fabricando beiju na mesma feira. Ao lado encontra-se 
a barraca de artesanato em que ela expõe bordados e arranjos florais. 
AUTORA: Graça Cunha, 2011.  

 
Além do beiju, dona Helena expõe seu artesanato na feira, como mostra a Foto 

19, que são bordados e arranjos florais. Além dela, Fátima, Dirce, Dete e Fatinha 

produzem bordados em peças de enxoval e arranjos de flores. Quando dona Helena, 

responsável pela criação da cooperativa de artesãs da Gameleira142 expõe os artigos 

                                                             
141 No caso de dona Helena, seu fogão foi fabricado por seu marido, Sr. João Botelho. 
142

 Apesar da existência da cooperativa de artesãs desde o ano de 2010, ela ainda caminha a passos 
lentos para se tornar uma força representativa de promoção de renda feminina para os casais mais 



249 

 
 

em eventos de promoção de agricultura familiar que ocorre no país, financiados por 

programas governamentais de incentivo à agricultura familiar, ela leva os artesanatos 

produzidos por outras mulheres da comunidade e os vende também143. As filhas das 

bordadeiras que moram em áreas urbanas, como São Paulo e Montes Claros, também 

comercializam os artesanatos feitos por suas mães e lhes remetem o dinheiro da 

venda.  

Além do grupo de mulheres que optam pela produção do artesanato, existem 

aquelas que optam por trabalhos assalariados. Apenas uma moradora da Gameleira 

executa trabalho remunerado na comunidade. Ela é agente de saúde do posto de 

saúde da Gameleira de Glaucilândia. As outras se deslocam para a área urbana de 

Glaucilândia, distante doze quilômetros da Gameleira. Uma delas, a Solange Amorim, 

trabalha na loja de confecções em Glaucilândia de sua irmã Carmen. Esta última 

mantém uma residência na Gameleira, onde seu marido cria gado e atualmente o casal 

mora em Glaucilândia. Caetano Amorim, marido da Solange, também cria gado e o 

casal mora na Gameleira. Assim, em algumas residências, as mulheres trabalham fora 

da comunidade e os maridos permanecem trabalhando na terra, cuidando do gado e 

plantando. Este arranjo gera o equilíbrio entre assalariamento e autonomia, e é 

também uma estratégia que garante a permanência de seus modos de vida.  

Outras mulheres deslocam-se para alguma comunidade próxima e trabalham 

como professoras ou servidoras em escolas rurais, retornando todos os dias para a 

comunidade. Enquanto se encontram trabalhando, os filhos pequenos são cuidados 

pelos avós.  

A imagem a seguir (Foto 20) retrata mãe e filha deslocando-se para Tabocal. A 

filha, Maria Clara, estuda na escola primária nesta comunidade, e sua mãe Néia 

trabalha como servidora na mesma escola. Enquanto ela se encontra no trabalho, seu 

outro filho é cuidado pela avó que mora na Gameleira.  

                                                                                                                                                                                   
novos. Isto porque dela participam as mulheres mais velhas, as mais jovens que vivem na comunidade 
na atualidade não se interessam por esta prática, ou porque exercem suas atividades ajudando o 
marido e cuidando da casa e dos filhos ainda pequenos ou porque preferem manter trabalho 
assalariado. 
143 Além do bordado, atualmente as mulheres investem na produção de arranjos de plantas do cerrado 
desidratadas. Em 2011, o SEBRAE realizou uma oficina na comunidade sobre confecção de arranjos 
florais com flores e folhas do Cerrado. Onze mulheres da comunidade participaram. 



250 

 
 

 
FOTO 20: Néia e Maria Clara, mãe e filha dentro do ônibus escolar à 
caminho de Tabocal. A mãe trabalha na escola em que a filha estuda. 
AUTORA: Graça Cunha, 2012. 

 
Além de Néia, Elza, outra moradora da Gameleira, trabalha como professora na 

escola de Tabocal, deslocando-se todos os dias para a comunidade vizinha para 

exercer uma atividade remunerada. 

Como já referido anteriormente, uma das características do campesinato 

refere-se aos papéis desempenhados por cada integrante familiar, sendo o homem 

considerado aquele que exerce a função de chefe do grupo doméstico. Contudo, 

existem diferenças entre Gameleira e as outras comunidades discutidas no segundo 

capítulo, em que a mulher foi reconhecida como aquela que desempenha atividades 

mais leves e os serviços domésticos. Como parceira, a mulher “labutava” na terra 

junto ao homem, ou seja, nos espaços compreendidos como de trabalho masculino. 

Por isto, a sua participação é menos invisibilizada, refletindo os processos que 

envolvem a história do campesinato e da mulher camponesa nortemineira apontados 

no quarto capítulo. 

As mulheres, que sempre tiveram um papel de destaque na comunidade, 

mesmo que este papel fosse hierarquicamente comandado pelo homem, buscam 

alternativas para não perderem sua visibilidade. Seja porque convivem mais de perto 

com as relações urbanas de trabalho ou porque historicamente sempre fizeram parte 

dos processos que configuram as alternativas de sustentabilidade alimentar e 

econômica na Gameleira. 



251 

 
 

Contudo, entre passado e presente, apesar de as mulheres terem exercido os 

mesmos papeis que os homens no “eito da roça” – e exercer os mesmos papéis que os 

homens remete à compreensão da utilização da força física a um limite desgastante 

para a mulher – e de atualmente algumas optarem por manterem um trabalho que 

lhes garanta assalariamento ou renda, os homens não exerceram e não exercem os 

mesmos papéis que as mulheres.  

A mulher “teve” que trabalhar como homem, o que foi aceito como um fato de 

necessidade imediata de sobrevivência. Porém, o homem não “teve” que trabalhar na 

unidade de multifunção no que se refere às atividades que envolvem as atividades 

domésticas, uma vez que este trabalho é tradicionalmente considerado atividade 

feminina não apropriada pelo masculino, o que permanece ocorrendo nos dias atuais. 

Apesar da autonomia alcançada por algumas mulheres da comunidade, a dupla 

jornada de trabalho permanece acontecendo. Após um dia de trabalho, que envolve o 

seu deslocamento para as áreas circunvizinhas, ou o ficar durante horas trabalhando 

com artesanato ou com o beneficiamento de algum produto, as mulheres 

permanecem responsáveis pelas atividades domésticas. Este fato se reproduz tanto no 

mundo rural quanto no urbano, neste último de forma menos acentuada que no 

passado, pois esta é uma reprodução dos papéis construídos e reproduzidos pelas 

famílias de modo geral. 

Outro dado importante a ser analisado é que atualmente os moradores da 

Gameleira possuem uma qualidade de vida melhor que a anterior, quando tinham que 

investir todas as suas forças para a manutenção da família. As mudanças no modo de 

produção foram necessárias para que isto ocorresse e fazem parte das estratégias 

camponesas em que buscam o equilíbrio entre vida e trabalho.  

Neste momento de mudança em que vivem, o futuro irá delinear os novos 

contornos sobre o papel da mulher. E ele se deixa antever na comunidade através dos 

arranjos que mesclam tradição e modernidade. Contudo, o que fica evidente é que são 

principalmente as mulheres as que permanecem exercendo funções importantes para 

a manutenção da cultura local. Funções essas que envolvem as relações de 



252 

 
 

reciprocidade entre famílias e vizinhanças, como descrito no quinto capítulo, e 

também as tradições de sua religiosidade, que passo a discorrer no próximo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



253 

 
 

7. AS MANIFESTAÇÕES RELIGIOSAS DAS (FAMÍLIAS) CAMPONESAS: A 
CONSTRUÇÃO SIMBÓLICA DA GAMELEIRA INTERPRETADA ATRAVÉS DO 
FEMININO E DA FESTA 

“Antigamente a festa era só de Santa Luzia, mas a igreja ganhou a 
imagem de Nossa senhora Aparecida e resolvemos fazer junto, pra ela 

não se sentir sozinha, coitada”. 
(frase ouvida de várias moradoras locais) 

 
 
 

 

 
   FOTO 21: Imagens de Santa Luzia e Nossa Senhora Aparecida. 
   AUTORA: Graça Cunha – 09/2011. 
 

 

Os sistemas de crenças e de práticas religiosas dizem muito sobre a cultura e a 

história de um povo ou de uma comunidade. Este conjunto é um instrumento 

norteador dos códigos morais que permeiam e regulam suas vidas, ditando o que é 

aceito ou não, estabelecendo as esferas simbólicas de vivenciar as relações de 

reciprocidade, o trabalho e a família. Relações que envolvem devoção às divindades e 

aos intermediários entre deuses e os homens. Essas manifestações fazem parte do 

cotidiano das pessoas inseridas no grupo do qual se sentem parte, e traçam a sua 

identidade coletiva vivenciada nas celebrações e festas.  

Assim como ocorre na maioria das comunidades do sertão nortemineiro, na 

Gameleira o catolicismo popular permanece sendo um elemento de vivência de sua 

campesinidade. Portanto, a compreensão das esferas simbólicas que envolvem as 

celebrações e as festas que ocorrem nesta comunidade foi o caminho que escolhi 



254 

 
 

percorrer para interpretar as formas como a cultura local se manifesta na 

contemporaneidade e o seu movimento ao longo do tempo.  

 

 

7.1 A construção da Identidade religiosa na prática do catolicismo popular 

Numa interpretação dada por Maristela Borges, esta autora afirma que a 

cultura popular se transforma e se recria constantemente “nos vários espaços e 

tempos da vida das pessoas”. Ao contrário da cultura erudita, ela é elaborada pelas 

classes subalternas que, “independentemente da classe onde se situam, se identificam 

com as formas de viver e pensar o mundo, fundadas por uma cultura popular” 

(BORGES, 2011, P. 50). 

Uma das formas mais acentuadas de manifestação da cultura popular brasileira 

são as festas católicas. Em um contexto mais amplo, estas festas ocorreram e ocorrem 

no espaço rural de todo o país, principalmente em decorrência das transformações do 

catolicismo erudito em um multifacetado catolicismo popular, pois é fruto da ausência 

da Igreja nos lugares ermos do interior do país no período histórico de sua colonização. 

Apesar da obrigatoriedade imposta por Portugal de se seguir a sua religião oficial, a 

presença de autoridades eclesiásticas era uma raridade e, por isto, vivenciar o 

catolicismo nos lugares distantes ocorreu de forma mais livre. De outra forma, a 

Igreja144 Católica se impôs e,  

tida como a agência oficial da religião legítima, colocou na 
clandestinidade as outras práticas religiosas. E ao povo só restou a 
opção de “ser católico”. Mas a presença eclesiástica nos vários 
lugares dos sertões brasileiros era muito esporádica, e ao povo 
restou criar seu próprio catolicismo, que chamamos de “popular”. É 
nele que o povo se identifica e é através dele que renova sua fé e se 
reconhece enquanto participante de uma sociedade, (BORGES, 2011, 
p. 105). 

Índios e negros não alcançados pelo controle da Igreja infiltraram e adaptaram 

seus mitos “pagãos” aos mitos católicos. Passaram a adequar suas crenças à nova 

                                                             
144

 Neste capítulo, utilizo o termo Igreja iniciado em maiúsculo quando me refiro à instituição religiosa. 
Utilizo o termo em minúsculo, quando me refiro à sua parte física, ao prédio propriamente dito.  



255 

 
 

religião, ao mesmo tempo em que adequavam a nova religião às suas crenças de 

origem, incorporando novos significados aos santos, aos ritos, às músicas, às danças 

que foram sendo transformadas, inseridas e vivenciadas pelas populações e 

disseminadas pelo país de tal forma que, atualmente, as festas refletem toda esta 

heterogeneidade.  

Contemporaneamente, os padres convivem nos períodos das festas, no espaço 

sagrado da igreja, com manifestações que misturam esta diversidade. Reflexo disso no 

Norte de Minas são as festas de santos Reis em São Romão (BORGES, 2011), os grupos 

de Congado da Festa de Agosto em Montes Claros (NETO, 2009) e a festa da padroeira 

em Gameleira. 

 

 

7.1.1 Entre passado e presente na Gameleira, Norte de Minas Gerais: O movimento 
da cultura local refletido nas manifestações de sua religiosidade 

Como a maioria das comunidades camponesas brasileiras, uma “moral 

camponesa” do sertão nortemineiro está profundamente assentada no catolicismo 

popular em decorrência das transformações realizadas pelos povos afastados dos 

centros devocionais e do controle da Igreja, como já relatado anteriormente. Estas 

populações passaram a reproduzir um tipo de catolicismo adaptando-o às suas 

dimensões simbólicas, reflexo da amalgamação dos ritos católicos incorporados pelos 

indígenas e africanos. Um catolicismo que mantém traços arcaicos, ao mesmo tempo 

em que apresenta renovações que se tornaram também tradicionais, visto que fazem 

parte da cultura ritual do catolicismo popular145. Os eventos festivos-devocionais 

foram se reconfigurando na região nortemineira e possibilitaram ao negro e ao 

indígena o se verem nele e o se sentirem representados por esta religião através da 

incorporação de rituais que remetem às suas origens. Assim, as manifestações rituais 

passam a mostrar a pluralidade cultural dos povos que as vivenciam. 

                                                             
145 Borges (2011) relata em sua dissertação de mestrado, que discorre sobre as folias de reis no 
município de São Romão, Norte de Minas gerais, a permanência do uso do latim em partes de seus 
rituais. 



256 

 
 

Na Gameleira a cultura está vinculada ao passado rural de seus fundadores 

migrantes, que trouxeram consigo um ethos camponês e uma relação católica com as 

suas divindades. Quando chegaram os primeiros migrantes baianos, eles se 

concentraram em construir formas de sobrevivência, como já descrito no quinto 

capítulo. Neste período pioneiro a população não tinha condições de investir seus 

esforços na construção de um templo sagrado. Porém a religiosidade sempre esteve 

presente em suas vidas, e dela se apegaram como forma de esperança e de alento, 

como uma força impulsionadora para conseguirem suportar e vencer as agruras por 

que passaram e de vivenciar a sua ancestralidade. 

O povoamento da Gameleira remete a mais de cem anos de história, mas 

passaram-se mais de sessenta anos para que se construísse na comunidade um templo 

sagrado onde as pessoas pudessem se encontrar para participarem dos rituais 

coletivos que fazem parte da sua religiosidade. Contudo, os ensinamentos católicos, 

que no Brasil configuram a origem dos contornos norteadores da moral camponesa, 

foram reproduzidos de forma tão acentuada na comunidade, que atualmente ainda 

toda ela – com exceção de uma família que se converteu à religião evangélica – 

permanece reproduzindo esta religião. 

A partir dos fatos revelados pela população local, podemos dividir as formas de 

se vivenciar a devoção católica da Gameleira em três tempos diferentes. Estes tempos 

serão aqui demarcados e apontados para uma melhor compreensão dos processos 

sociais por que esta população passou e que refletiu nos modos de manifestação da 

sua religiosidade através das festas. Porém, é importante lembrar que nenhum 

processo de transformação social ocorre sem que o tempo aja de forma lenta e 

contínua.  

Estes tempos mesclam as diversas formas de se reproduzir a reciprocidade e os 

saberes adquiridos, que envolvem, por exemplo, um saber “mágico” e místico sobre a 

preparação de medicamentos ou garrafadas, ditados pelo tempo de Deus (ou da 

natureza), com o saber ancestral sobre as propriedades curativas das plantas 

medicinais.  



257 

 
 

Envolvem, também, as mudanças em curso que abarcam o acontecer das festas 

católicas que ocorriam e não ocorrem mais e das que permanecem ocorrendo na 

comunidade; uma tradição que envolve ritos e práticas e que fazem parte da 

constituição das especificidades que envolvem a religiosidade local.  

Contemporaneamente, devido às transformações que ocorreram nesta 

comunidade, a população vivencia suas tradições e crenças de forma diferente do 

período de sua constituição, reflexo da busca constante para alcançar um equilíbrio 

entre passado e presente. A tradição se recria para incorporar o novo e para manter-se 

viva ao mesmo tempo.  

Os tempos das mudanças são:  

 

1º. TEMPO 

O meu pai veio de Urandi (Bahia) e minha mãe é daqui mesmo. Mas 
ele veio criança né, então naquele tempo eles iam pra Bom Jesus da 
Lapa a pé, então eles contam que ele e minha mãe se encontraram 
na estrada, minha mãe vindo e ele indo pra Lapa. Meu pai tinha 4 
anos e minha mãe 1 ano. E eles encontraram na estrada e pousaram 
junto com os pais deles. Então coincidiu que a família do meu pai 
acabou morando em Tabocal, e coincidiu que eles se casaram. Minha 
mãe já morava aqui na Gameleira, eles casaram e ficaram aqui 
mesmo. 

 (...) 

No resguardo, havia o preparo dos remédios caseiros para a mulher 
tomar para evitar infecção. As receitas eram feitas pelas parteiras ou 
pelas próprias mães das mulheres de resguardo. Uma delas era o 
preparo de uma pinga: pegva adjunto da horta, salsa, mentraste e 
raízes e colocava tudo dentro da pinga. Ficava uma pinga verde, 
gostosa. Tinha que tomar para não dar infecção na barriga. 

Dona Helena, 07 de 2012. 

Hum... eu rezava até na hora da morte, eu ajudei muito menino vim 
no mundo e meu pai nós ajudo ele a morrer, minha mãe nós ajudo a 
viver. O povo pergunta assim: Como é que ajuda uma pessoa a 
morrer? Num é assim não, põe a vela acesa, e deixa ele morrer até dá 
o derradeiro suspiro. Eu e a outra irmã que já foi meu pai tava 
acabando, eu ajoelhei de um lado da cama, e comade Santa [sua 
irmã] do outro lado e cada uma de nós rezando a oração das alma.  



258 

 
 

Tinha as folia, e dava muita gente, eu mesma fazia o presépio. 
Acabou tudo, a festa agora é em setembro, junta muita gente de 
fora.  

Dona Nega, 07 de 2011. 

Tem até uma historia engraçada dessa rabeca, nós tinha a turma dos 
rapazim tudo de 14 e 15 ano e nós mexia com terno de folia, mas nós 
num tinha instrumento nem como comprar o instrumento, o primeiro 
instrumento era uma lata de bala doce ela servia pra caixa né, então 
tinha um cavaquim véi, esticava as corda mais devia ser de nada o 
som. Aí nós arrumamo o canto de Santos Reis e saímo e a primeira 
casa que nós fomo acho que devido a humildade, que nós era tudo 
pobrezim né. Eles recebia nós muito bem. Aí eu convidei meus colega 
pra fazê uma rabeca, nós fizemo ela num dia. Aí a noite nós já fomo 
com ela pra folia. Aí foi o começo de fazer instrumento mas como não 
existia cultura né, as vezes até existia mas nós num sabia onde é que 
tava né. 

(Sr. João) 

 

Este tempo começa com a migração, através da mudança de um povo que se 

desloca de seus lugares de origem. É o tempo de povoamento da Gameleira, 

quando a população encontra nas imagens de santos que as famílias trouxeram 

de suas terras a forma material de expressar a sua religiosidade e a suas 

crenças. As rezas, a devoção aos santos e o seguimento da moral católica 

faziam parte de suas vidas, assim como as incorporações das crenças e dos 

saberes indígenas e africanos. 

 As benzeções eram realizadas para a cura de algum mal e eram realizadas por 

pessoas portadoras da autoridade deste saber reconhecido pela população. As 

benzedeiras e os benzedeiros (ou “curadeiras” e “curadeiros”, no dizer local) 

eram os interlocutores entre comunidade e divindade nas horas de aflição das 

famílias. Além de possuir o dom da “reza forte”, tinham também o 

conhecimento sobre o uso das ervas medicinais para a produção dos 

medicamentos. Nesta época, as mulheres não saiam da comunidade para 

terem seus filhos, eles eram “amparados” pelas mãos das parteiras, também 

portadoras de conhecimentos sobre medicina popular. Esses sujeitos eram 

reconhecidos pela população local pela sua fé e seus saberes sobre as suas 

práticas. 



259 

 
 

As rezas e as festas rituais que ocorriam nesta época eram as Folias de Reis e as 

festas juninas. Essas manifestações católicas dispensavam a presença do 

representante da Igreja, o padre, para o seu acontecimento, e por isto eram as 

mais popularmente representativas.  

A confirmação da devoção desta população ocorria também através das 

romarias feitas à Bom Jesus da Lapa - Bahia, cidade-santuário do povo 

nordestino (Rosendahl, 2003). Ao menos uma vez na vida, ou mais, as famílias 

deslocavam-se durante dias ou semanas para participarem da festa. Faziam o 

percurso pela “estrada Baiana” à pé ou à cavalo, numa viajem penosa para 

reafirmação de sua fé católica ou no cumprimento de alguma promessa ao Bom 

Jesus. Como mostra o Mapa 06, no quinto capítulo, a distância entre a 

Gameleira e Bom Jesus da Lapa é de aproximadamente 558 quilômetros.  

Esta devoção peregrina é explicada por Rosendahl, ao afirmar que “a 

experiência religiosa coletiva se torna verdadeiramente partilhada quando as 

crenças, as atitudes e as interpretações simbólicas adquirem uma forma 

comunitária” (2003, p. 194). A peregrinação era o momento de partilhar suas 

crenças no território religioso, de confirmar a renovação da moral católica, 

reforçando a base simbólica da sua cultura, de seus valores e da identidade 

coletiva local.  

 

2º. TEMPO: 

Sr. Alcides: (...) Era festa de São José em Alto Belo. Aí eu vi o padre D. 
Geraldo. Ele tava dando o mel e o fel, ele dava o mel depois adoçava 
a boca e depois ele dava o amargo né, aí eu senti assim na pele, e fui 
lá e conversei com ele, se podia criar um grupozim pra nós rezá. Aí ele 
falou “é bom, e se ocês for criar mesmo, cês vai lá no Rio das Pedras 
[comunidade próxima] e pede o grupo lá pra vim pra ajudar ocês a 

iniciar”. Foi o que eu fiz. Então eu tive um pouco de dificuldade, mas 
meu sogro era muito religioso, aí eu convidei eles e falei pra nós ir no 
Rio das Pedra, aí era trinta pessoa, o pessoal era religioso mas não 
tinha condições de servir porque era muito longe a igreja de Rio das 
Pedras. 

(...)  



260 

 
 

E acontece que pra terminá essa igreja, pra nós respaldar ela foi 12 
anso de trabalho com piso e tudo. Então 6 ano nós celebramos só no 
buraco sabe, e vinha chuva, e era aquela animação.  

Aí ficou indeciso né de como fazia, do lado de lá era Juramento146, do 
lado de cá era Bocaiúva, aí eu fiz uma reunião pra nós eu falei “cada 
qual escolhe seu padroeiro”, um escolheu Nossa Senhora Aparecida, 
outro escolheu São Geraldo, São José, outros era Bom Jesus. E eu 
tinha na mente que tinha um variado aqui que chamava Saturnino, 
ele era variado sabe, tinha época que atacava e vivia jogando pedra 
por aí  e gritando a noite toda. Mas tinha tempo que ele miorava, ele 
ficava bom. Eu falei com ele: O Saturnino nós tamos querendo 
construir a capela, qual é o santo que ce sugere?, Saturnino disse: é 
Santa Luzia, aqui toda vida foi Santa Luzia. Aí fiz uma reunião e disse: 
o seguinte, é essa a padroeira da véia aqui era Santa Luzia e 
Saturnino também disse que era Santa Luzia. E o povo confirmou que 
tinha a imagem lá, e todo mundo concordou.  

Aí eu falei com D. Geraldo que nós precisava da imagem, pra benzer e 
nós já ta rezando com ela aí e carregando ela. Aí ele fez o pedido em 
Santa Catarina e trouxe pra nós e doou pra comunidade. 

E Deus ajudou que nós levantemo, (...)Eu cortando os tijolos, uns 
maçando o barro, outros fazendo a fornalha. A igreja nós começamo 
a fundar em 73 e terminamo em 83, então foi 10 ano justamente. Eu 
anotava tudo aqui nesse caderno147, tudo marcado: leilão, oferta de 
saco de cimento, saco de milho. 

O salão comunitário foi depois da igreja, nós peguemo um recurso do 
governo, não foi da prefeitura não. Eu e compadre Tião Rosa nós 
trabalhamo nela aí. (...) Aí nós resolvemo fazer o salão comunitário 
que nós tava precisando. Aí veio a turma de Guaraciama ajudá. O 
salão da Associação tem em torno de uns 20 anos. O salão paroquial 
que fica em frente a igreja foi as custas da comunidade e tem 2 anos. 

Nós fazia aqui mais era leilão, todo mês era leilão, todo mês era leilão 
de janeiro a dezembro, janeiro a dezembro, pra adquirir recursos pra 
comunidade. 

(Sr. Alcides, janeiro de 2012148) 

 

O segundo tempo tem início na década de 1970, quando a população começa a 

se organizar para a construção da Igreja. Com apoio do pároco de Bocaiúva e a 

assistência da comunidade vizinha de Rio das Pedras, que já tinha uma vida 

religiosa coletiva mais organizada, a população de Gameleira iniciou a 

construção de sua igreja, em 1973. Esta só terminou de ser inteiramente 

                                                             
146 Sr. Alcides se refere ao lado da Gameleira que pertence à Glaucilândia, que ainda não tinha se 
desmembrado de Juramento nesta época. 
147 Caderno de ata que tem em casa com o controle de entradas e saídas, festas e cultos realizados na 
época da construção da igreja. 
148 Entrevista realizada por Laysa Brant. 



261 

 
 

construída em 1983, num processo lento de edificação do templo, que 

representou também a reconstrução simbólica dos rituais católicos de que esta 

população já não mais participava, ou eram vivenciados quando iam em 

romarias para participarem da festa em homenagem a Bom Jesus da Lapa. Isto 

porque, como relatou o Sr. Alcides, “cheguei aqui chamei os velhos primeiro né, 

teve gente que falou que num sabia que Deus era esse que eu tava mexendo 

não, o pessoal era religioso, mas não convivia, era católico (...).  

A construção da igreja possibilitou a realização dos rituais católicos encerrados 

nas celebrações rituais formais com a presença esporádica do padre que se 

deslocava da cidade de Bocaiúva para a celebração da missa. Este período 

coincide com a ocorrência do Concílio Vaticano II, discutido no terceiro 

capítulo. É quando a Igreja se renova e passa a ter uma postura atuante e 

engajada frente aos problemas de extrema pobreza do mundo rural brasileiro. 

A presença dos clérigos nas áreas rurais brasileiras passaram a ocorrer de forma 

constante, inclusive nos movimentos que envolviam a luta pela reforma 

agrária. Neste período, a Gameleira passa a praticar seus ritos – novenas, 

celebrações e missas – no templo sagrado. Misturam-se às antigas tradições as 

novas formas de vivenciar a fé.  

É neste tempo, também, que a comunidade elege Santa Luzia como sua 

padroeira, como relata o Sr. Alcides, e a igreja recebe seu nome em 

homenagem à santa padroeira. A festa em sua homenagem é incorporada ao 

calendário religioso local. Passados alguns anos a comunidade foi presenteada 

com a imagem de Nossa Senhora Aparecida. Ela passa a homenagear as duas 

santas na mesma festa. Ao mesmo tempo as festas tradicionais de Folia de Reis 

e juninas passam a perder força e ocorrem com menos intensidade devocional 

que a festa da padroeira da comunidade. 

Se analisarmos que a comunidade tem mais de um século de existência, a 

própria festa da padroeira que se repete há 39 anos foi incorporada já no início 

do movimento de transformação pela qual esta população passava. As 



262 

 
 

manifestações religiosas mais antigas que existiam na comunidade deixaram, 

aos poucos, de acontecer.  

Em contrapartida, devido à maior facilidade de locomoção já existente neste 

tempo, as romarias à Bom Jesus da Lapa ocorriam anualmente, ou até mesmo 

duas vezes ao ano.  

 
FOTO 22: Romeiros chegando à Bom Jesus da Lapa-BA. Ano 1978. 
 AUTOR: Arquivo de Sr. João Botelho (original em binóculo). 
 
 

Sr. João Botelho, morador da Gameleira e neto dos fundadores da comunidade, 

organizava as romarias. Ele levava os peregrinos na carroceria de sua 

caminhonete C 10, que comportava quinze passageiros. A caminhonete era 

coberta com um teto de lona (como mostra a Foto 22) e bancos para que os 

romeiros se acomodassem para a longa viagem de quase seiscentos 

quilômetros de percurso em estrada não pavimentada (de chão). 

 

3º. TEMPO 

Aqui comemora Santa Luzia e Nossa Senhora Aparecida, as duas faz 
em setembro, porque em dezembro não dá né, porque as vez tem dia 
que tá chovendo muito. Aí dexou pra fazê tudo junto. A comunidade 
que organiza as festa, mas não tinha não. Tinha folia de reis, tem 
muito tempo que acabou. 

Dona Flor, janeiro de 2012 

Quem organiza a festa é a comunidade mesmo, a padroeira daqui é 
Santa Luzia né. Um dá uma coisa, outro dá outra. Aí acontece a festa. 



263 

 
 

Sr. João, setembro de 2011.  

Tem a 1ª comunhão, tem a pastoral do batismo, tem a colaboração 
do dízimo, encontro de casal. Na comunidade tem poucos mais ainda 
dá pra fazer, juntando de outras comunidade. A igreja tem 39 anos 
né. A festa é de Santa Luzia e Nossa Senhora Aparecida, nós 
comemora tudo junto em setembro. 

Dirce, janeiro de 2012 

Vivemos atualmente um período de arrefecimento da tradição e de 

transformação das manifestações católicas relacionadas às festas que ocorriam 

e não ocorrem mais, e as que permanecem acontecendo na Gameleira. Isto não 

significa que a população deixou de reproduzir a sua fé católica, aponta apenas 

que se concretizaram as mudanças iniciadas no segundo tempo já relatado, 

pois a comunidade passou a manifestar a sua religiosidade de formas diversas 

às originalmente existentes.  

As romarias à Bom Jesus da Lapa já não são mais realizadas em grandes grupos. 

Ocorrem com pouca freqüência, quando um grupo de quatro a cinco pessoas 

vão com seus carros particulares. Porém, permanecem fazendo promessas ao 

Bom Jesus. No ano de 2011, houve o relato de uma família da Gameleira que 

foi ao templo de bicicleta em paga de promessa. Há relatos também de uma 

família que no ano anterior tinha se aventurado ir a cavalo pelo mesmo 

motivo149.  

Atualmente uma nova rota foi incorporada à peregrinação católica da 

comunidade. Com maior freqüência, porém menor que no período anterior (2º. 

Tempo), a população se desloca até o santuário de Aparecida do Norte, em São 

Paulo. É mais fácil deslocar-se para esta cidade-santuário devido ao grande 

número de parentes que migraram para este estado vizinho. É tempo também 

de visitar os parentes que estão distantes. 

Enfim, as mudanças relacionadas às maneiras de vivenciar a religiosidade na 

comunidade foram muitas. As folias de reis e as festas juninas deixaram de 

                                                             
149 Este relato foi dado por Sr. Luiz, marido de dona Iraci. Em 2011 ele ia com alguns companheiros 
participar da festa. Porém, um incidente com o proprietário do veículo, que quebrou o pé dois dias 
antes da viagem, atrapalhou os planos do grupo. 



264 

 
 

ocorrer, as romarias a Bom Jesus da Lapa são raras. Já não há mais as 

benzedeiras de antigamente, constatei a existência de apenas uma, chamada 

Terezinha, que é neta de uma benzedeira famosa dos tempos antigos da 

comunidade, a dona Maria Siqueira. Porém não tive a oportunidade de 

conhecê-la devido a ela passar mais tempo na comunidade Rio do Felix, onde 

mora atualmente, do que na Gameleira. Porém, outras manifestações religiosas 

ocorrem na atualidade. São elas:  

 No primeiro domingo de cada mês ocorre a celebração da missa às 

catorze horas. Sem a presença do padre, nos domingos subseqüentes há 

uma celebração conduzida pelos membros da comunidade. A 

participação da comunidade é grande nas duas celebrações, porém, no 

dia da missa a igreja sempre fica mais cheia, em decorrência da maior 

presença de pessoas da comunidade e de comunidades vizinhas; 

 Nas quintas-feiras acontece a Adoração do Santíssimo. Reza do terço da 

Divina Misericórdia. A presença nesta celebração é geralmente dos 

membros mais atuantes envolvidos com a igreja e com as pastorais; 

 Nas sextas-feiras ocorre o Cenáculo de Maria. Esta celebração não 

acontece na igreja, é quando o grupo de oração desloca-se à casa de 

uma moradora ou morador rezar o terço. Para a realização do Cenáculo, 

uma mesa com imagens de santos é colocada na sala da casa de forma a 

se ter um local para a celebração. Esta celebração ocorre a cada semana 

em uma casa diferente. Se há alguma pessoa do grupo doente e sem 

condições de se mover para as casas vizinhas, a celebração é realizada 

em sua casa para que ela possa participar até que se restabeleça. Assim, 

reza-se por sua saúde e pelos problemas relatados pelas pessoas 

freqüentadoras. 

 Anualmente o dia das crianças é celebrado na igreja, assim como o dia 

das mães. Após a celebração é oferecido um almoço coletivo no salão 

paroquial. Essas datas servem para homenagear Nossa Senhora 

Aparecida que coincide com o dia das Crianças e o mês de Maria, 

quando se comemora o dia das mães. 



265 

 
 

 A festa em homenagem à padroeira Santa Luzia e a Nossa Senhora 

Aparecida. Este é o evento mais importante da comunidade, e será 

descrito na próxima seção. 

Um fato novo que evidencia as mudanças em curso na Gameleira de forma 

mais contundente, ocorreu a partir de poucos anos, quando o folião da 

comunidade, conhecido por sua participação nas festas de Folia de Reis na 

região nortemineira, Sinval da Gameleira150, converteu-se à religião evangélica, 

em cumprimento ao pedido de sua sogra e de sua esposa Emília recém 

convertidas. Participante ativo das festas religiosas locais, a mestria de Sinval 

da Gameleira na produção artesanal de instrumentos musicais (luthier) é 

famosa também na região. 

Pois é seu moço, (...) quando o cavalo aparece sem pêlo no rabo 
e falta um pau de candeia nas cercas o povo diz é o Sinval que 
ta fazendo rebeca (Sinval da Gameleira) 151.  

Este casal é o primeiro a mudar de religião na comunidade, e é também o único 

até a atualidade. É um fato recente, iniciado há menos de cinco anos. Aos 

poucos, a presença de Sinval foi deixando de acontecer nas datas festivas 

católicas, principalmente nas rodas de folias que ainda ocorriam de forma 

espontânea, já fora do calendário festivo da comunidade. Eram momentos de 

relembrar o passado ainda vivo na memória dos moradores mais antigos das 

festas.  

Coroando esta mudança, Sinval e Emília – compositores da música “Inspiração 

Divina”, transcrita no início das Primeiras Palavras desta tese – mudaram-se 

para Alto Belo, comunidade distante sete quilômetros da Gameleira, que tem a 

presença de igrejas e de representantes evangélicos. A repercussão dessa 

mudança é sentida com tristeza pela população local, pois aquele era um dos 

casais mais atuantes no movimento católico da comunidade.  

                                                             
150

 Este folião participava da Festa de Reis que acontece no mês de janeiro em Alto Belo, e também da 
Festa de Catopês em Montes Claros. É um tocador de rabeca e de viola. Os instrumentos são produzidos 
por ele, que é um exímio luthier reconhecido em toda a região.  
151 Relato encontrado no livro sobre Mestres de Ofícios de Minas Gerais, SEBRAE, 2003. 



266 

 
 

Tive a oportunidade de participar em Alto Belo da festa de aniversário da mãe 

de Emília, Dona Loira, que completou 80 anos em julho de 2011. No evento, foi 

celebrado um culto conduzido pelo pastor de sua nova igreja. Nesta 

oportunidade, Sinval e seu filho tocaram instrumentos e cantaram músicas 

evangélicas durante a festa. Entre sanfonas, violas e rabecas, o que ficou 

marcado em minha lembrança foram as fitas coloridas que enfeitavam a rabeca 

de Sinval. Essas fitas são marcas do seu passado de folião, pois elas 

representam um ornamento típico das festas de Folia de Reis e simbolizam um 

tempo ainda presente em sua memória. 

Quanto ao fim das manifestações das festas juninas, a população aponta a 

migração dos jovens como um dos fatores. Esvaziada a comunidade, chega ao 

fim a vontade de se perpetuar a tradição de festejar os santos juninos pela 

população local. Esta festa apresenta momentos de lazer em maior escala que 

os momentos rituais. Ela é uma manifestação de cunho católico mais livre e 

alegre, que se caracteriza pela abundância de comidas e danças. É quando 

ocorrem as quadrilhas, as quermesses, as simpatias (principalmente no dia de 

Santo Antônio, o santo casamenteiro), os foguetórios e os encontros em volta 

das fogueiras. Por isso é propícia a presença do público jovem, grupo que 

atualmente é pouco numeroso na comunidade. 

Com relação às romarias à Bom Jesus da Lapa, vimos que atualmente ocorrem 

com menor freqüência. Provavelmente isto se deve à construção da igreja na 

comunidade, que passou a possuir um território sagrado (Rosendahl, 2003) 

para a realização de seus ritos católicos. No lugar das romarias a religiosidade é 

vivenciada localmente no Cenáculo de Maria, na celebração de Adoração do 

Santíssimo e na festa em homenagem à padroeira.  

Uma questão interessante a ser observada é que o fim das festas juninas 

coincide com o arrefecimento do cultivo da terra pela população. Segundo a tradição 

do catolicismo popular os períodos de rituais sagrados mais devocionais coincidem 

com os períodos de plantio, como as celebrações em comemoração à São José em 

março – relembrando aqui a tradição nordestina – que coincide com o início do 



267 

 
 

período das águas que irão propiciar ou não a colheita152. Reza-se para o santo 

pedindo a graça de uma farta colheita. As celebrações juninas são mais alegres porque 

coincidem com o período da colheita. Festeja-se então agradecendo ao santo a 

abundância. Celebram também através do preparo das comidas típicas pelas mulheres, 

comidas que são servidas a todos para louvar as divindades católicas e agradecer as 

bênçãos alcançadas, ou no caso das simpatias, as desejadas.  

Apesar de na Gameleira esta festividade não seguir a tradição nordestina de 

agradecimento aos santos pela colheita, a grande quantidade de alimentos que 

antigamente era disponibilizada para a realização da festa já não existe mais na 

atualidade em decorrência da diminuição da prática de lavoura. Sem a abastança de 

alimentos dos tempos passados, a festa perde um dos seus mais significativos 

representantes: a fartura!  

 

 

7.2 A festa da padroeira da Gameleira: os símbolos femininos como representantes 
da manifestação de sua religiosidade 

Frente ao tema da minha pesquisa em que procuro focar o feminino camponês, 

o primeiro pensamento que me veio à mente quando eu soube da festa em 

homenagem à padroeira Santa Luzia e à Nossa Senhora Aparecida, foi que os dois 

representantes religiosos escolhidos pela comunidade para vivenciar a sua  devoção 

são personagens que remetem à símbolos  femininos católicos. Apesar de a padroeira 

da Gameleira ser Santa Luzia, no imaginário da comunidade, ela não é a única 

personagem católica que os representa, pois, com a mesma devoção Nossa Senhora 

Aparecida é honrada e homenageada como sua protetora.  

Santa Luzia personifica a mulher rica e de uma fé inabalável, que doou suas 

posses aos pobres e, diante da possibilidade de quebrar seu voto de castidade eterna e 

de sua fé católica, escolheu sofrer nas mãos do governo perseguidor do Imperador 

                                                             
152 De conhecimento popular, na crença nordestina, a chuva no dia de São José aponta para um ano 
chuvoso que trará colheita farta. A celebração devocional a este santo é mencionada por Herédia 
(1979), e citada na seção 1.4.2 desta tese. 



268 

 
 

Diocleciano, na Itália no ano 303. “Diz a antiga tradição oral que essa proteção, pedida 

a santa Luzia, se deve ao fato de que ela teria arrancado os próprios olhos, 

entregando-os ao carrasco, preferindo isso a renegar a fé em Cristo153”, ela é 

considerada a santa protetora dos olhos desde então.  

Quanto à Nossa Senhora Aparecida, sua história remete à três pescadores 

pobres da província de São Paulo do século XVIII. Após horas sem conseguirem pescar 

um só peixe, os pescadores lançaram a rede e, ao a recolherem, encontraram a 

imagem da santa sem a cabeça. Em seguida, lançaram novamente e a rede trouxe a 

sua cabeça. A partir de então, “os peixes chegaram em abundância para os três 

humildes pescadores”. 

Santa Luzia expressa o caminho (a luz, janela da alma), pureza, determinação; e 

Nossa Senhora Aparecida a mulher como a provedora de alimentos aos humildes 

pescadores e daqueles que são seus devotos. Na Gameleira a escolha de seus símbolos 

religiosos condiz com a imagem da mulher forte, religiosa e abnegada que se fez 

presente em vida na história de sua constituição. Representa também a ordem moral 

camponesa que expressa a virtude feminina refletida na virtude religiosa das santas. 

A organização da vida religiosa, como já relatado anteriormente, foi iniciada 

por um homem, o Sr. Alcides. Porém a vida religiosa é planejada e vivenciada 

principalmente pelo feminino da Gameleira. São as mulheres que organizam e 

participam em maior número das celebrações semanais, são elas que mantêm a igreja 

local e a casa paroquial sempre em movimento com os encontros mensais de casal, 

catequese das crianças, a vida religiosa como um todo. Nas confraternizações que 

antecedem a festa da padroeira elas estão sempre à frente do movimento, para que 

tudo ocorra da melhor forma, seja em mutirão nos trabalhos que a igreja demanda, 

seja para fazerem as comidas que serão servidas ao público presente.  

Durante a festa são maiormente as mulheres que se ocupam das atividades que 

envolvem a vida ritual. São elas que lêem os textos bíblicos durante as celebrações. 

                                                             
153 Sobre as histórias das santas aqui relatadas, busquei informações no site da Canção Nova. O canal da 
TV católica é freqüentemente assistido pela população local. Canção Nova. Disponível em 
http://noticias.cancaonova.com/. Acessado em 10 de novembro de 2012. 

http://noticias.cancaonova.com/


269 

 
 

São elas as que conduzem o culto na ausência do padre, são elas as que cuidam das 

imagens e são majoritariamente elas as que carregam os andores no percurso da 

procissão.  

As imagens sagradas católicas à frente do altar, a vivência feminina nos 

bastidores para que tudo ocorra da melhor forma na festa em homenagem às suas 

divindades constituem uma das características que pude observar no acontecer da 

festa. Nela enseja a representação da devoção ao feminino simbólico do catolicismo 

reproduzido pelo feminino camponês, como passo a descrever agora154. 

 

 

7.2.1 O Acontecer da Festa Religiosa na Gameleira 

Eu tive a oportunidade de participar de duas festas em comemoração à 

padroeira Santa Luzia e a Nossa Senhora Aparecida na Gameleira, nos anos de 2011 e 

2012. Em 2011 participei também dos acontecimentos e preparativos que antecedem 

a festa, que tem início meses antes da data programada. A organização envolve 

doação de alimentos, dinheiro, instrumentos de trabalho ou outros – como selas e 

instrumentos musicais – e animais, geralmente porcos e rezes. Os instrumentos e 

animais doados são leiloados durante o ano em datas festivas. O dinheiro arrecadado 

destina-se à compra de ornamentos para a igreja, o pátio em frente à igreja e o salão 

paroquial, aos fogos que são utilizados no show pirotécnico após o levantamento do 

mastro e também para a compra dos ingredientes para a preparação da comida que é 

servida ao público durante os dias da novena e da festa. 

É interessante observar que a doação pode ser feita por outras pessoas que 

não sejam da Gameleira, é comum alguém de uma comunidade vizinha doar um 

                                                             
154

 Não excluo os homens da organização da festa, pois eles participam: comandam o coral da igreja com 
seus instrumentos, realizam os bingos e brogodós na hora em que acontecem as festividades e recebem 
o Terno de Catopês. São os homens também que mais se dedicam a arrecadar o dinheiro para a festa e 
que doam os animais para serem leiloados. 



270 

 
 

animal para os bingos e brogodós155 que ocorrem durante o ano para suprir as 

despesas que a festa demanda. Todas as comunidades vizinhas são convidadas para os 

eventos que antecedem a festa, sendo o mais importante deles a feijoada que ocorre 

geralmente em um domingo do mês de maio.  

Um mês antes da festa são afixados cartazes com a programação em prédios 

públicos e comerciais das comunidades vizinhas, convidando a todas as pessoas para 

participarem. Dias antes um carro de som que se desloca de Glaucilândia, geralmente 

alugado ou emprestado pela prefeitura deste município, percorre as comunidades 

vizinhas propagando a festa para as populações. Na semana que antecede a festa um 

representante da comunidade156 faz o percurso à cavalo indo às comunidades vizinhas 

relembrando a festa e reforçando o convite.  

Além das comunidades vizinhas é convidado também o Terno de Congado de 

Catopês do Divino Espírito Santo157 de Bocaiúva. Grupo numeroso, geralmente ele é 

acolhido em uma casa próxima à igreja, e a sua alimentação é preparada pelas 

mulheres da comunidade na cozinha do salão paroquial. No sábado o grupo participa 

informalmente e se apresenta para o público. Porém é no domingo que eles vestem 

suas roupas ornamentais (Foto 23) e adentram na igreja antes do início da missa, 

cantando seus ritos e dançando em homenagem ao Divino Espírito Santo, à Nossa 

Senhora do Rosário, de quem são devotos, e reverenciando as santas festejadas.  

                                                             
155

 Brogodó é uma espécie de rifa. Neste jogo é ofertado algum prêmio, em 2011 foi um porco. Numa 
folha de papel de caderno fazem uma lista com números que as pessoas vão assinando e pagando por 
cada assinatura o valor previamente concordado. Ganha o prêmio que tiver o número sorteado.  
156

 Em 2011, acompanhei Zezinho nessas visitas. Fomos às comunidades Barra do Caiçara, Tabocal, 
Estiva e Passarinho Preto. Este morador foi o meu companheiro nos trabalhos de campo, me guiou e 
conduziu em minhas andanças pela comunidade. 
157 Os Ternos de Catopês são considerados um dos grupos de manifestação do congado brasileiro. 
Segundo RAMOS (2010, p. 3), “Os grupos de Congado, espalhados por diversas partes do território 
brasileiro, realizam festejos em devoção a santos católicos por meio de uma expressão que mescla 
músicas, danças, coreografias e encenações, em uma prática ritual que se caracteriza pelo sincretismo 
religioso da cultura africana com os cultos do catolicismo popular”.  



271 

 
 

 
  FOTO 23: Terno de Catopês do Divino Espírito Santo – Gameleira. 
  AUTORA: CUNHA, 09/12.  
 

Ao final da missa, o grupo aguarda na frente da igreja e acompanha a procissão 

com seu ritual festivo. A participação do Terno de Catopês ocorre a menos de uma 

década, mas a aceitação da população fez com que se tornasse um atrativo já 

tradicional da festa.  

Observo que apesar de trinta e nove anos de sua ocorrência a festa se 

transforma a cada ano. São inseridos novos atrativos enquanto outros são 

abandonados. Em 2011, já pelo segundo ano consecutivo, a festa teve como um dos 

atrativos a cavalgada que ocorreu no domingo.  

 
   FOTO 24: Cavalgada na festa da padroeira da Gameleira.  
   AUTORA: CUNHA – 09/2011. 



272 

 
 

Jovens e adultos da comunidade participaram da cavalgada. Na frente da fila 

dupla de cavaleiros, dois deles levavam hasteados os estandartes das santas 

homenageadas, como retrata a Foto 24. 

Seguindo o percurso de aproximadamente 15 quilômetros os cavaleiros 

encerraram seu trajeto encontrando-se com o Terno de Catopês, que os aguardavam 

na entrada do pátio da igreja. O Terno recebeu os cavaleiros e após o encontro, 

adentraram o pátio da igreja dançando e cantando seus ritos. Saindo às nove horas da 

manhã, a cavalgada chegou ao seu destino às doze e trinta. No intervalo entre o 

encontro dos cavaleiros com os Catopés e a missa marcada para ocorrer às quinze 

horas, foi oferecido o almoço coletivo. 

Quando o padre chegou a igreja encheu de fiéis e a missa ocorreu em meio a 

grande festividade. No encerramento da missa, ocorreu a procissão, que foi composta 

por três grupos distintos: os moradores e visitantes que carregavam os andores com as 

santas, os cavaleiros que levavam os estandartes de Nossa Senhora Aparecida e Santa 

Luzia, e o Terno de Catopês com as vestimentas típicas, que acompanhavam dançando 

ao som do batuque carregando os estandartes do Divino Espírito Santo e de Nossa 

Senhora do Rosário. Foi uma procissão que misturou as crenças populares africanas e 

católicas, retratando nesta pequena comunidade nortemineira, a interação étnica que 

caracteriza a diversidade cultural do país.  

Já em 2012 não ocorreu a cavalgada. Ao perguntar à população o porquê da 

não ocorrência do evento neste ano, responderam-me que estava muito difícil, pois 

poucas pessoas se interessam em organizar esta parte do evento. Introduzida em 2010 

a cavalgada não foi considerada relevante para a população, que prefere centrar-se 

em outros pontos importantes da festa, como a parte ritual e os preparativos que 

demandam a alimentação de tanta gente presente.  

Incorporada recentemente a muitas festas religiosas e pagãs no Norte de 

Minas, este tipo de atração pode ter sido abandonada pela população local como 

forma de afirmar que a tradição prevalece sobre os modismos atuais. Ou seja, os 

novos arranjos introduzidos na festa às vezes não se reproduzem nas demais, sendo 



273 

 
 

deixados de lado e substituídos numa renovação que depende da importância dada 

pela comunidade.  

Na programação de 2012 a festa foi redefinida e o foco foi dado à participação 

das comunidades vizinhas nos dias de oração da tradicional novena que inicia na 

semana anterior à sua culminância. Cada dia em que ocorreu a novena uma 

comunidade foi convidada a participar de modo especial deste ritual, sendo ela a 

responsável pela condução da reza do terço. Após a celebração, um lanche com café, 

chá e biscoitos caseiros era servido aos convidados da noite, antes que eles 

retornassem às suas comunidades.  

De acordo com relatos da população, em alguns dias da novena, o 

comparecimento de convidados das outras comunidades foi pequeno. Contudo 

sempre estavam presentes alguns de seus representantes. Esta prática foi 

originalmente realizada pela comunidade vizinha de Laranjeiras, que impulsionou o 

movimento das demais a retribuírem. Desta forma, este acontecimento tende a se 

fortalecer nos próximos anos, visto que a população se sente também responsável a 

participar das festas que ocorrem nas vizinhanças, e vice versa. Esta é uma relação de 

dádiva entre comunidades que se origina a partir de uma tentativa local de se 

fortalecer os laços através das festas religiosas.   

Como ocorre em todas as festas do catolicismo popular, os dias da festa na 

Gameleira são divididos em momentos sagrados e em momentos profanos. No 

sábado, primeiro vivenciamos os momentos de rituais católicos. Sem a presença do 

padre a celebração é conduzida pela comunidade, mais precisamente pelas pessoas 

envolvidas e responsáveis pela paróquia local.  

Vejamos no quadro a seguir a programação de 2012, que teve início na sexta-

feira, dia 31/08 e encerramento no domingo, dia 08/09: 

 

 

 



274 

 
 

 

O ACONTECER DA FESTA EM COMEMORAÇÃO À PADROEIRIA SANTA LUZIA E A 
NOSSA SENHORA APARECIDA: ENTRE O SAGRADO E O PROFANO NA GAMELEIRA 

 

Data 
Comunidade 

convidada 
Prática Ritual:  

o sagrado 
Prática Festiva:  

o profano 

31
/0

8 

Comunidade local 
Início da novena. Celebração 

com a reza do terço 
Lanche coletivo 

01
/0

9
 

Barra do Caiçara Celebração com a reza do terço Lanche coletivo 

02
/0

9 

Laranjeiras Celebração com a reza do terço Lanche coletivo 

03
/0

9 

Alto Belo Celebração com a reza do terço Lanche coletivo 

04
/0

9 

Lagoa do Boi Celebração com a reza do terço Lanche coletivo 

05
/0

9 

Taquaril Celebração com a reza do terço Lanche coletivo 

06
/0

9
 

Tabocal Celebração com a reza do terço Lanche coletivo 

07
/0

9 

Estiva Celebração com a reza do terço Lanche coletivo 

08
/0

9 Todas as 
comunidades 

 

Encerramento da novena.  
Hasteamento das bandeiras e 

levantamento do mastro. 
Foguetório e roubo das 

bandeiras. 
 

 

Festa no centro 
comunitário. 

Barraquinhas de venda de 
bebidas, comidas, roupas e 

instrumentos de selaria. 

09
/0

9
 

Todas as 
comunidades 

 

Missa e procissão de 
encerramento, com a presença 

e apresentação do Terno de 
Catopês de Bocaiúva. 

 

Almoço coletivo. 
Barraquinhas de venda de 
bebidas, comidas, roupas e 

instrumentos de selaria. 

QUADRO 09: O acontecer da Festa em comemoração à padroeira Santa Luzia e a Nossa Senhora 
Aparecida: entre o sagrado e o profano – Gameleira (2012). 
FONTE: Pesquisa de campo, 2012. CUNHA, 2013. 

 

A festa tem inicio às dezenove horas do sábado, quando os presentes se unem 

para rezar o terço no último dia da novena, e para receberem as bandeiras das santas 

homenageadas que foram “roubadas” por alguma família no ano anterior. Na 

Gameleira o “roubo da bandeira” não significa obrigatoriedade da família que a 



275 

 
 

“roubou” de ser a “festeira” 158 , como tradicionalmente ocorre em outras 

comunidades. Sua obrigação se reduz a preparar o estandarte das santas, enfeitar as 

bandeiras para entregá-las na celebração do próximo ano, para que elas sejam 

devidamente homenageadas e os mastros sejam levantados. Nos dois anos em que 

estive presente no evento, foram mulheres que carregaram as bandeiras igreja adentro e que 

as levaram para serem hasteadas. 

Após a celebração que encerra a novena as bandeiras são levadas para o pátio 

que fica à sua frente. Este momento é festejado pelos presentes, que em forma de 

cortejo acompanham as portadoras das bandeiras carregando velas acesas em suas 

mãos. Alguns tocam instrumentos e todos cantam orações em homenagem às santas. 

Este evento transforma o pátio em espaço temporariamente sacralizado, e este é o 

momento de genuíno agradecimento das graças alcançadas. 

 
FOTO 25: Mulheres colocando os estandartes nos mastros para hasteá-
los.  
AUTORA: CUNHA, 2012  

 
A emoção se estampa nos rostos dos presentes, quando a devoção é exaltada 

por meio do rito festivo e devocional. O cortejo dá três voltas em torno do cruzeiro 

existente no centro do pátio. Após isto as bandeiras são hasteadas nos mastros ao lado 

do cruzeiro. Encerrando o tempo sagrado ocorre o show pirotécnico, momento em 

                                                             
158 Nas festas rurais de tradição católica, as pessoas que “roubam a bandeira” da santa homenageada, 
tornam-se os festeiros no próximo ano. Isto é encarado como uma tarefa de grande responsabilidade e 
a pessoa ou família que se torna festeira coloca-se em lugar de destaque pela população durante a 
festa. Além da ornamentação da bandeira e do pátio onde ocorre a festa, ela é responsável pelos gastos 
e preparação do show pirotécnico e da comida ofertada em certas ocasiões da festa. No Norte de 
Minas, Isto pode ser comprovado em Lopes (2006) e Borges (2011). 



276 

 
 

que imaginariamente as luzes dos fogos se assemelham à própria luz divina, como se a 

espelhassem. 

A noite de sábado termina com festa e novamente o pátio, além do centro 

comunitário que se encontra ao lado da Igreja, transforma-se em espaço profano. 

Estes dois espaços são o lócus onde acontece a descontração, a alegria e o encontro 

daqueles que vivenciaram juntos os rituais católicos. As danças em ritmo de forró 

(Foto 26), os namoros, a venda de comidas típicas, a correria das crianças, as conversas 

dos adultos são atos simultâneos deste cenário. 

 
 FOTO 26: Festa na noite de sábado.  
 AUTORA: CUNHA, 2012 

 
No domingo a programação ocorre durante o dia. Primeiramente prevalece a 

descontração, quando as pessoas encontram-se para se prepararem para os instantes 

finais da festa. Neste momento sagrado e profano se misturam. Há a apresentação do 

Terno de Catopês, a entrada na igreja para uma oração solitária, a compra de artigos e 

comidas nas barracas, o almoço coletivo oferecido pela comunidade preparado pelas 

mulheres que chegam nas primeiras horas da manhã para fazerem a refeição, a 

confraternização!  

Com a chegada do padre, que só participa da festa neste dia, inicia-se a missa. 

A igreja, pequena para tanta gente, enche-se rapidamente, e parte da população 

assiste a celebração do lado de fora. Esta missa é especial e os ritos são preparados 

para homenagear as santas que se encontram representados nas imagens colocadas 



277 

 
 

na frente do altar, como mostra a foto que inicia este capítulo. As músicas, o sermão 

do padre, a participação dos moradores reforçam a importância da devoção. 

 
FOTO 27: Missa de encerramento da festa.  
AUTORA: Graça Cunha, 2011/201 

 
No encerramento da missa, o grupo de Catopés com suas roupas típicas 

aguarda em fila dupla do lado de fora da igreja, para acompanhar a procissão que se 

inicia. No percurso da procissão eles vão cantando os seus ritos. Ao chegarem fazem 

sua última apresentação, cantam e dançam balançando os seus estandartes numa 

coreografia de grande beleza ritual. 

 
 FOTO 28: Saída da procissão de encerramento da festa.                  
 AUTORA: CUNHA, 2011. 

 
Ao final do dia, as pessoas permanecem por um bom tempo ainda nas 

imediações da igreja. Agora é a hora da despedida, principalmente daqueles que só 



278 

 
 

retornarão à Gameleira no próximo ano, ou na próxima festa. E por isso a festa se 

torna ainda mais importante, pois é neste período que os filhos, netos e parentes 

próximos e distantes retornam à comunidade para reviverem seu passado, para 

vivenciar a sua campesinidade, uma vez que contemporaneamente esta população 

vive em dois mundos: o do cotidiano urbano e o da memória rural. Vivendo entre dois 

mundos, permanecem enraizados no lugar de suas origens, e é nos momentos das 

festas, seja da padroeira, seja das festas de fim de ano, que suas identidades são 

reafirmadas, pois  

A migração será definitiva quando a festa também migrar. Quando o 
reencontro desses dois momentos se der no mesmo espaço e a festa, 
camponesa, anual, do padroeiro, sair do seu ciclo cósmico e entrar no 
ciclo linear do descanso semanal remunerado, do cinema, do futebol, 
(MARTINS, 1988, p. 61). 

As transformações que ocorrem na Gameleira, relacionadas à migração, 

indicam as novas configurações de se vivenciar e reproduzir o rural. Além da esfera 

familiar e do trabalho elas modificam também as esferas simbólicas nas formas como 

ela vivencia a sua tradição religiosa. As Folias de Reis deixaram de acontecer porque 

novas gerações de foliões deixaram de ser formadas. Os jovens já não estão mais lá 

para reproduzirem, nos tempos sagrados, as festas e os saberes ancestrais.  Em seu 

lugar a festa da padroeira torna-se a mais importante forma de vivenciar a tradição, 

momento de maior expressão identitária rememorado e partilhada por todos. Nas 

palavras de Brandão, 

(...) É através de festas que a sociedade homenageia, honra ou 
rememora: personagens, símbolos, ou acontecimentos com os quais 
ela se identifica e pelos quais se identificam os seus membros nos 
momentos de rotina. As festas de Santos Padroeiros, geralmente as 
mais importantes do calendário ritual, são um bom exemplo. 
(BRANDÃO, 1974, p. 22). 

É na festa que os filhos migrantes retornam à comunidade para reviverem suas 

tradições e as famílias se encontram, é na festa que os laços de amizade são firmados 

e as relações de reciprocidade afloram.  

As mudanças relacionadas às manifestações religiosas estão sintetizadas no 

quadro a seguir, em que procuro mostrar a dinâmica existente na comunidade.  



279 

 
 

O MOVIMENTO DAS MANIFESTAÇÕES RELIGIOSAS NA GAMELEIRA: 
As Festas e as Romarias 

O que ocorria no 
passado e acabou 

O que ocorria no 
passado e permanece 

O que não ocorria no passado e foi 
incorporado 

Na comunidade Com os de fora 

Romaria à cidade-sagrada Bom Jesus da Lapa – BA 
Romaria ao santuário de Nossa Senhora 

Aparecida – SP 

Folias de Reis Leilões e Brogodós 
Feijoada, momento em 

que ocorrem os leiloes e 
brogodós 

Participação 
atuante das festas 

religiosas em outras 
comunidades 

Festa da padroeira Santa Luzia e de  
Nossa Senhora Aparecida 

Festas juninas 

Participação como 
visitante das festas 
religiosas em outras 

comunidades 

 

Festa de celebração ao dia 
das Crianças – outubro 

   

Festa de celebração ao dia 
das Mães – maio 

 

LEGENDA: 
               A coluna rosa está destacada para enfatizar que as romarias, tanto para Bom Jesus da Lapa 
               quanto para Aparecida do Norte, pouco ocorrem na atualidade. 
 

              A coluna azul indica que a festa da padroeira de Gameleira, realizada há 39 anos, já é um 
             evento  tradicional da comunidade.   Porém, se comparada  às outras festas que ocorriam 
             anteriormente, ela pode ser considerada recente.  
QUADRO 10: O movimento das manifestações religiosas na Gameleira: As Festas e as Romarias. 
FONTE: Trabalho de campo, 2011/2012. CUNHA, 2013. 
 
 

Este quadro aponta as características que evidenciam rupturas existentes na 

Gameleira. Todavia, as rupturas representam, neste sentido, as mudanças e a 

adequação aos novos tempos. As celebrações religiosas que ocorrem semanalmente 

fortalecem os vínculos afetivos. Os eventos que ocorrem ao longo do ano para angariar 

fundos para a festa da padroeira são sempre muito frequentados, inclusive pelos 

migrantes que moram próximos à gameleira.  

A confraternização entre as famílias, o encontro entre amigos compõem o 

ritmo de alegria das festividades menores. A doação de pratos para serem leiloados e 

de animais para serem rifados é sempre motivo de prolongar o encontro por longas 

horas. O dia das crianças e o dia das mães também são comemorados através de 

celebrações religiosas e de almoço coletivo no salão paroquial.  



280 

 
 

Porém, é nos dias da festa que a comunidade recebe seus migrantes mais 

distantes que vêm em busca da renovação de seus laços identitários, que revivem suas 

tradições e que se percebem integrantes do grupo.  

 
FOTO 29: Grupo de Jovens da Família Botelho (Torquatos). Todos eles residem 
fora da comunidade e se encontravam na Gameleira para participarem da festa. 
AUTORA: CUNHA, 09/212. 
 

 
Como já relatado anteriormente, alguns filhos da Gameleira que migraram para 

outras cidades desejam retornarem para a comunidade e tecem estratégias para que 

isto ocorra num futuro próximo ou ainda distante. Outros não pensam em regressar 

definitivamente para lá, pois se acostumaram com a vida urbana. Porém, todos eles 

voltam nos momentos de festa para reverem seus familiares e para reviverem suas 

tradições.  

Neste sentido a festa da padroeira representa uma estratégia da população 

local para permanecer tecendo os vínculos afetivos através da manifestação religiosa 

compreendida como uma experiência coletiva (Rosendahl, 2003). Ela é vivenciada 

tanto pelos e com os de dentro quanto pelos e com os que se encontram fora, 

permeada por momentos de descontração, proporcionando a vivência da tradição de 

todos que ali se encontram. Esta manifestação é, portanto, um importante elemento 

de resistência das tradições, das relações e dos elos afetivos que envolvem a 

população. 

 



281 

 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

TECENDO FIOS SEM NÓS 

 

Entre o universo desta tese e o meu mundo particular, estabeleço relações em 

que sujeito pesquisado e sujeito pesquisador se entrelaçam com e entre as histórias de 

vida. Somos tecidos por fios sem nós; essencialmente não estamos nunca acabados, 

mas emaranhados na mesma trama de uma história de vidas humanas! E este foi o 

maior desafio que enfrentei nesta pesquisa, em que busquei realizar uma 

interpretação das subjetividades que envolvem o feminino camponês da Gameleira: 

compreender que algumas indagações ficam sem respostas concretas ou definitivas, 

visto que o movimento não cessa e o futuro é o devir.  

É importante relembrar aqui que optei por focar meus estudos em uma 

comunidade tradicional nortemineira que não passou por nenhum processo de 

expropriação ao longo de sua história. Este último tema é mais abordado na 

atualidade, em que as populações buscam se organizarem para (re)conquistarem seus 

territórios ancestrais ou conquistarem a “terra de trabalho”. De uma forma ou de 

outra, todas as populações camponesas nortemineiras sofreram e sofrem mudanças 

relacionadas ao avanço do capitalismo. Por isto percebi que estudar a Gameleira é 

importante, uma vez que os processos sociais vivenciados por esta população refletem 

as formas como ocorrem as transformações nesta e em outras comunidades de terras 

tituladas. Elas ocorrem de forma mais “silenciosa”, mas também impactantes.  

Portanto, entre permanências e mudanças, entre respostas que se descortinam 

e as que permanecem por serem desvendadas, esbocei as minhas considerações finais 

em dois momentos. No primeiro eu realizei uma abordagem sobre o tema central 

desta pesquisa, que foi o de compreender o lugar da mulher na sociedade camponesa 

enfocando suas campesinidades vivenciadas na Gameleira.  



282 

 
 

Em seguida procurei demarcar as diferenças existentes entre o “campesinato 

tradicional” e o “campesinato mobilizado”159. Porque não quero me furtar de dar 

também a minha opinião, busquei analisar as formas como se configuram hoje em dia 

estes dois padrões básicos de campesinato, assim como as formas encontradas ou as 

possibilidades de permanecerem vivenciando e reproduzindo as suas campesinidades.  

Nesta perspectiva, procuro contribuir para as reflexões futuras sobre este 

tema; sobre as diferentes formas e condições como se configuram as populações 

camponesas nortemineiras, e também sobre os caminhos por elas trilhados ou por 

serem ainda construídos.  

 

 A Campesinidade Vivenciada pelo Feminino Camponês da Gameleira 

Que pretendes, mulher? 
Independência, igualdade de condições... 

Empregos fora do lar? 
És superior àqueles 

que procuras imitar. 
Tens o dom divino de ser mãe 

Em ti está presente a humanidade. 
 

(Cora Coralina) 

 
 

A Gameleira é uma comunidade camponesa que na atualidade vivencia 

transformações que ressignificam os valores dados às categorias nucleantes das 

sociedades camponesas. Características estas que são reinterpretadas pela população 

para que ela possa alcançar um equilíbrio que foi rompido, ou que ainda não alcançou, 

apesar de sua luta ultrapassar um século de história. 

A compreensão de que as transformações foram necessárias levou-me a rever a 

leitura ideológica de que o camponês se realiza no trabalho de cultivo da terra junto 

com a sua família de modo tradicional. De forma desgastante a luta impetrada por esta 

população para permanecer reproduzindo suas tradições foi vencida face à carência de 

                                                             
159 Termo utilizado por meu orientador, Carlos Rodrigues Brandão, em suas orientações ao interpretar 
estes dois diferentes padrões. Ele também pode ser considerado, em oposição ao campesinato 
tradicional, como o “campesinato engajado”. 



283 

 
 

condições naturais e humanas. As mudanças incorporadas pela comunidade foram 

necessárias para que ela pudesse obter melhores condições de vida diante das 

condições que foram possíveis acessar naquele momento.  

Esvazia-se a comunidade, mudam as formas de se trabalhar, mudam os nomes 

do trabalho, findam os trabalhos em mutirão. Mas permanecem as tradições mais 

essenciais que envolvem suas vidas e suas campesinidades.  

Neste sentido, retorno à Woortmann, autor que adjetiva o campesinato, ao 

compreender que o camponês pode estar tanto trabalhando a terra quanto em 

qualquer outro lugar, ou executando qualquer outra função, mas carrega consigo uma 

identidade rural que não se dissolve e que envolve sua vida e as suas práticas 

cotidianas. 

Prefiro então falar não de camponeses, mas de campesinidade 
entendida como uma qualidade presente em maior ou menor grau 
em distintos grupos específicos. Se há uma relação entre formas 
históricas de produção e essa qualidade, tal relação não é, contudo, 
mecânica. O que tenho em vista é uma configuração modelar, mas é 
preciso não esquecer, sob risco de reificação, que pequenos 
produtores concretos não são tipos, mas sujeitos históricos e que as 
situações empíricas observadas, por serem históricas, são ambíguas. 
[...I Modelos nunca são 'iguais à realidade', se por essa última se 
entende a concretude histórica que é, essencialmente, movimento. 
(1990, p. 13). 

Ao assinalar a importância das esferas simbólicas existentes no campesinato, 

esferas estas que o compreende ao “adjetivá-lo”, Woortmann distancia-se dos 

modelos padrões que caracterizam este modo de vida através de suas categorias 

fundantes apontados nos estudos científicos. Não importa ao autor encontrar maior 

ou menor número de caracterizações (dentro do modelo adotado) que este modo de 

vida apresenta, mas sim o conjunto que abarca a reprodução simbólica e material 

camponesa em seu movimento histórico. 

O autor foge dos modelos padrões por compreender que eles são uma 

ferramenta importante para a ciência, mas que as sociedades se organizam de formas 

diversas que os extrapolam ou superam, sem deixarem de reproduzirem a essência de 



284 

 
 

suas tradições. Assim, ele fica livre das amarras (modelos) para uma compreensão 

mais universalizada sobre o camponês.  

Portanto, respondendo às minhas indagações inicias sobre o que é o modo de 

vida camponês, percebo que ele é um conjunto de situações que se expressa de forma 

tradicional, principalmente no que diz respeito à ordem e aos códigos morais, que se 

fixam nas famílias. Mas na sua concretude histórica, ele se modela ao ambiente 

econômico e social envolvente incorporando hábitos e inovações que refletem seu 

movimento e adaptação.  

O camponês é o sujeito descrito por Mendras (1978), Marques (2002) e os 

autores que os acompanham ao longo do primeiro capítulo desta tese. Porém, 

ultrapassando os conceitos e as categorias que o define, e fugindo também dos 

modelos científicos que podem nos levar a um “engessamento” sobre as 

interpretações dos fatos sociais estudados, o camponês é o sujeito histórico que se 

reproduz através de uma organização interna que envolve tanto as dimensões 

simbólicas quanto as dimensões materiais e práticas.  

Transformações, movimento e adaptação se configuram na sua manifestação 

local e pode reportar a formas diversas ou não manifestar as características dos 

modelos elaborados para defini-lo na sua totalidade, sem deixar de ser, contudo, 

camponês. Portanto, não realizo o esforço teórico de formular uma nova definição do 

campesinato, pois no que foi discutido nesta tese o seu conjunto determina a sua 

pluralidade e abarca as dimensões subjetivas e sua diversidade. O local reflete o global, 

e é isto que percebo ocorrer no universo camponês que ultrapassa fisicamente a 

Gameleira. 

Por isto, a importância da compreensão da campesinidade na interpretação 

desta comunidade. Este termo remete, antes de tudo, à essência camponesa e às 

formas de se vivenciá-las. Na contemporaneidade, mudam as formas de trabalho, 

mudam os arranjos internos de sua organização, mudam os nomes do trabalho. Nas 

relações hierárquicas, a mulher luta na busca de maior autonomia, o que também 

representa mudança. Mas as esferas que envolvem a propriedade e herança da terra e 



285 

 
 

as relações familiares e de vizinhança permanecem pautadas nas relações 

camponesas.  

Portanto, a campesinidade envolve aqueles que migraram e que permanecem 

reproduzindo características instituidoras de um ethos camponês nos lugares de 

destino – como dizem os moradores da comunidade, “um puxa o outro” – e se 

avizinham para reproduzirem na convivência solidária suas identidades rurais.  Assim 

como a campesinidade envolve as relações estabelecidas no interior da comunidade, 

onde se conforma o modo de vida camponês de forma mais contundente vivenciada 

no cotidiano de suas vidas.  

E mais às mulheres que aos homens cabe a função de guardiãs de suas 

tradições e de seus costumes. No passado, ao construir seu território de vida, a mulher 

executou um trabalho “duplamente fecundador” (BRANDÃO, 1999). Ao colher os 

alimentos na terra de trabalho e prepará-los para o consumo familiar, ela garantiu a 

reprodução da unidade doméstica. O feminino camponês da Gameleira semeou a terra 

e “gerou” o e no espaço físico (o corpo), material (a terra) e simbólico (as relações) o 

lugar de reprodução social onde as relações de reciprocidade ocorrem.  

Mas, o que é ser uma mulher camponesa sertaneja nortemineira da Gameleira, 

afinal? Esta questão conduz a uma interpretação subjetiva de duas esferas de sua vida, 

a prática e a simbólica. A atualidade mostra uma mulher que busca resgatar, ou não 

perder a sua visibilidade social, por mais que esta comunidade produza a sua 

tradicionalidade, atualmente menos que no passado, de forma hierárquica. Quero 

dizer com isto que apesar de o homem ser considerado o “chefe da família”, este 

papel é muito mais simbólico do que prático. Ele é o chefe porque faz parte da cultura 

camponesa a compreensão de que o homem é aquele que protege e defende a 

mulher, o “sexo frágil” 160. 

                                                             
160 Lembro de uma de minhas idas à Gameleira, quando fui participar da feijoada para angariar fundos 
para a festa da padroeira. Depois que terminou a feijoada, cheguei à casa de dona Helena e disse-lhe 
que iria embora naquele mesmo dia, pois no seguinte teria que ir para Pirapora trabalhar. Ela tentou me 
persuadir a ficar, pois a noite se aproximava. Disse que era muito perigoso andar sozinha na redondeza 
naquela hora, visto que a poucos dias atrás havia ocorrido um roubo por gente de fora na venda da 
Dete. Mas deixou-se vencer diante da minha firmeza de que nada aconteceria. No final da conversa, Sr. 
João, que estava na sala ao lado, chegou e perguntou o que estava acontecendo. Ao explicar-lhe, ele me 



286 

 
 

Porém, na prática ela sempre teve o seu papel ativo e essencial reconhecido, 

pois desempenhou e desempenha, mesmo que invisibilizado para o “de fora”, um grau 

de autonomia muito grande tanto no gerenciamento da unidade de multifunção, 

quanto da unidade de produção, em que seu trabalho era gerenciado pelo homem, 

mas pensado em conjunto, visto que dele dependia o sustento alimentar da família.  

Além disto, ela era e permanece sendo a responsável pela organização do 

espaço social. O espaço que enseja a reprodução das relações que envolvem as esferas 

simbólicas da família e da comunidade. Neste sentido complementaridade não 

significa subordinação, por mais que este termo remeta a esta idéia, mas a divisão por 

gênero das tarefas e a união das forças para a realização de algo que não se faz 

sozinho. É um entrelaçamento de situações que se complementam, tanto no passado 

quanto na contemporaneidade, e que envolvem o vivenciar da campesinidade. 

A mulher da Gameleira de hoje representa um mosaico de papeis que ela 

desempenha e em que é ressignificada:  

a) ela permanece trabalhando/ajudando junto com o marido em suas 

atividades na terra, agora desempenhando tarefas que definem melhor a divisão do 

trabalho; b) ela procura trabalho assalariado fora da comunidade, mas permanece 

vivendo com a família no lugar de sua origem, e passa a participar financeiramente das 

despesas domésticas; c) ela busca alternativas na produção do artesanato, forma de 

geração de renda em que o deslocamento é desnecessário; d) ela migra em busca de 

trabalho assalariado, ou de estudo e trabalho em terras próximas ou distantes, e 

procura uma independência financeira.  

Este último mosaico é o que determina maior contradição entre autonomia e 

dependência, pois reflete o universo urbano de dependência do trabalho assalariado.  

Contudo, mesmo longe da comunidade ela permanece reproduzindo a sua 

campesinidade. Ela vende na cidade onde vive o artesanato produzido pela mãe e 

envia-lhe o valor obtido. Ela convive com seus vizinhos de origem comum ou não, mas 

                                                                                                                                                                                   
disse de forma suave, calma e firme: _Graça, cê tá ouvindo o barulho de música? Pois é, é festa que tá 
acontecendo aqui por perto. O povo bebe e fica perigoso. Deixa eu te perguntar, ta faltando alguma 
coisa pra você aqui, eu ou Helena te maltratou? Então pronto, você queta aqui esta noite e vai embora 
amanhã cedo. Em seguida, deu as costas e retornou a sala tranquilamente. Assim eu fiz! 



287 

 
 

que carregam também as suas campesinidades. Ela presta socorro ou faz arranjos que 

possibilitam a reprodução dos elos sociais que lhes são familiares. 

O feminino camponês está presente no cotidiano, na partida, no retorno, na 

festa, na partilha. Ela permanece reproduzindo as relações de reciprocidade que 

permitem vivenciar as adjetivações que envolvem o campesinato. São muitos os 

exemplos que eu dei no decorrer dos três últimos capítulos desta tese sobre as formas 

como a campesinidade é vivenciada pelas moradoras da Gameleira. Ela também se 

apresenta no relato que realizo à seguir de algumas passagens derivadas de minha 

última visita à comunidade em 2012, já mencionada no sexto capítulo. Desta vez foi 

uma ida rápida em função do tempo que se encurtava para o término desta pesquisa. 

Neste relato, o feminino da Gameleira me acompanha nas campesinidades por mim 

também vivenciadas: 

No dia 22 de dezembro de 2012, retornei à Gameleira para recolher uma 

pesquisa realizada por uma moradora (Jehnne) sobre as atividades agrícolas da 

comunidade que iria embasar parte da produção do sexto capítulo que estava 

ainda por terminar.  

Ao chegar à comunidade, primeiramente fui à casa da dona Helena 

cumprimentá-la e informar-lhe que desta vez não ficaria hospedada em sua 

casa, visto que estava de passagem. Enquanto colocávamos a “prosa em dia”, e 

dona Helena me dizia que dona Lourdes e dona Lena haviam perguntado por 

mim e que eu deveria ir visitá-las da próxima vez que viesse à Gameleira, ela 

me serviu café com peta que havia assado na véspera. Despedi-me de dona 

Helena devolvendo-lhe os binóculos161 que registram passagens das romarias 

que faziam à Bom Jesus da Lapa que ela havia me emprestado na ida anterior. 

Junto com eles, entreguei-lhe as fotos dos negativos que eu havia mandado 

revelar para presenteá-la.  

                                                             
161 Muito usado antigamente, consiste em um pequeno insipiente de plástico em forma de binóculo em 
que se encontra depositado ao fundo um negativo de fotografia. Na outra extremidade encontra-se 
uma lente de aumento que possibilita ver a imagem retratada. 



288 

 
 

Chegando à casa de Jehnne, a minha auxiliar de pesquisa e sobrinha de dona 

Helena, fui recebida pela família e novamente me serviram café com peta. Ao 

perceber que sua mãe Solange estava preparando almoço para a família e para 

mim, eu disse-lhe que não poderia ficar porque um dos meus filhos estava 

chegando de viagem naquela hora, e já havia dois meses que eu não o via. “À 

título de desculpa” comentei que era uma pena eu não poder ficar, pois na sala 

chegava um cheiro muito gostoso vindo da cozinha, mas que ficaria para a 

minha próxima ida. Passado algum tempo em que Jehnne e seu pai Caetano 

explicavam-me sobre os processos de trabalho na Gameleira, Solange chegou 

com um prato cheio de carne de porco com uma camada de farinha por baixo, 

dizendo que já que eu não ia ficar para almoçar com eles, que ao menos 

experimentasse “um pouco”.  

Saindo da casa de Jehnne, e depois de ter tomado café com peta por duas 

vezes e “devorado” um prato cheio de carne com farinha, fiz minha última 

parada na casa de dona Terezinha, ritual que repito todas as vezes que vou à 

comunidade.  

Dona Terezinha me contou sobre a chegada próxima de sua filha que viria de 

São Paulo com o marido para passar as férias com ela, e me convidou para 

participar da celebração do Cenáculo, que ira ocorrer em sua casa antes do 

natal162. Enquanto ela perguntava-me sobre os meus filhos e neta e eu 

respondia, já se levantava para servir o café. Antes que ela começasse a 

arrumar a mesa, eu pedi a ela que não o fizesse, e contei o tanto que já havia 

comido anteriormente nas duas outras casas. Ela olhou para mim de forma 

séria e carinhosa e disse “desta vez passa, mas vê se trás seus filhos pra mim 

conhecer da próxima vez”.  

Sei que, quando eu for novamente à Gameleira e à casa de dona Terezinha com 

meus filhos, como foi prometido, haverá um frango caipira nos esperando, como já 

ocorreu em outras vezes em que fui visitá-la. Percebi, mais uma vez, diante de todos 

                                                             
162 A data ainda não estava estabelecida em função da chegada de sua filha, Cida. Ficou combinado 
pelas mulheres, que elas aguardariam a confirmação da data de sua chegada para que ela também 
pudesse participar da celebração. 



289 

 
 

estes acontecimentos que ocorreram em uma rápida manhã de sábado, mas também 

em todas as vezes em que fui à Gameleira e em todas as casas que visitei, que a 

campesinidade é o agir simbólico da reciprocidade e da distribuição da dádiva, 

imanente! 

Porém, e apesar de todas as mudanças ocorridas e da importância da mulher 

no cotidiano da reprodução das relações sociais que envolvem a dádiva, ela 

permanece tendo parte do seu trabalho invisibilizado. Permanece sendo considerada 

de sua responsabilidade grande parte das atividades desenvolvidas na esfera da 

unidade de multifunção, acarretando a sobrecarga das responsabilidades e do tempo 

que as envolvem, principalmente quando acompanham essas atividades outras 

funções por ela executadas, remuneradas ou não (ajuda/trabalho).  

Na atualidade as mulheres passam a ter uma visibilidade maior em decorrência 

das estratégias por elas acionadas que lhes garantem maior empoderamento e 

autonomia. Contudo, as transformações dos processos sociais envolvendo os papéis 

que cabem a cada um nas relações de gênero e no mundo do trabalho ocorrem no 

tempo lento da história. 

 

 As configurações e as reconfigurações dos diferentes padrões do campesinato na atualidade 

Não vá pra perto da cidade 
Aquela voz falava assim 

Não vá pra perto da cidade 
Ser prisioneiro feito Passarim 

 

(Fagner e Zeca Baleiro) 
 

No percurso dos estudos realizados para esta pesquisa, principalmente os que 

fundamentaram as minhas discussões no terceiro e quarto capítulos relacionados ao 

campesinato no Norte de Minas, algumas questões vieram à tona. Estas questões 

relacionam-se à problemas antigos que permanecem atuais, porque ainda não foram 

solucionados, assim como relacionam-se aos diferentes padrões de campesinato que 

esta região abriga, como também o restante do país, e que apresentam singularidades 



290 

 
 

que podem modelar suas ações sócio-políticas, ou até mesmo sua permanência ou não 

na atualidade ou num futuro próximo.  

Como já relatado nesta pesquisa, o Norte de Minas teve o seu povoamento 

impulsionado por parte da população nordestina que migrou em busca de melhores 

condições de vida, principalmente a partir do século XIX. Apresentando uma história 

diferenciada daqueles que migraram para São Paulo e passaram a habitar as periferias 

da cidade, a Gameleira foi inicialmente povoada por migrantes baianos que fincaram 

suas raízes neste solo e construíram um território camponês. Escaparam do destino de 

seus “irmãos” que ajudaram a construir a economia do país e que vivem hoje a 

“apartheid social” (MINC, 2001).   

Contudo, a mesma história se repetiu a partir da década de 1970, quando 

muitos dos descendentes migrantes foram expulsos de suas terras e passaram a 

habitar os centros urbanos da região Norte de Minas e de São Paulo devido ao 

desenvolvimento das atividades capitalistas no campo, a partir da década de 1970.   

Quando adoece a cidade, adoece o campo, adoece a cidade, adoece a nação! É 

um ciclo vicioso que vem se reproduzindo infinitamente e que só irá se resolver a 

partir da compreensão e da ação política que envolva um plano amplo que vise o seu 

combate no universo dual rural-urbano. Esta situação configura-se como um embate 

entre o Estado que prioriza o fortalecimento do capital, e as populações que buscam 

mudanças das práticas capitalistas desumanas.  

Este “despertar” da sociedade oprimida sobre seus direitos constitucionais e a 

sua força enquanto grupo política e socialmente organizado é fortalecido pela ação de 

instituições que as instigam. São os sindicatos de trabalhadores de modo geral, os 

setores progressistas da Igreja Católica, como as CEBs e as Pastorais da Terra, os 

movimentos sociais e as ONGs, importantes agentes transformadores que realizam o 

papel de mediador entre sociedade excluída e o Estado-capital, em busca de 

alternativas que visem a apropriação comum dos bens privatizados essenciais à 

reprodução digna da vida humana sufocada pelo sistema atual.  



291 

 
 

E devido ao papel desempenhado por estas instituições não governamentais, 

que afirmo que os movimentos sociais e as ONGs realizam uma importante 

transformação no espaço rural da região nortemineira, onde focam preferencialmente 

dois cenários para a sua atuação e luta: o primeiro deriva das comunidades que vivem 

em áreas de conflito que envolvem a (re)conquista dos territórios ancestrais, 

principalmente de povos quilombolas, indígenas e de descendentes de posseiros e 

agregados, populações tradicionais que foram comprimidas em pequenos espaços ou 

expropriadas de suas terras. O segundo deriva das lutas atuais de populações que 

buscam a conquista da terra através da reforma agrária. 

 Digo isto visando as especificidades existentes no Norte de Minas, como 

também em todo o país, em que se configuraram dois padrões básicos de 

campesinato, o “campesinato tradicional” e o que será tratado aqui como 

“campesinato mobilizado”, em oposição ao campesinato tradicional.  

O “campesinato tradicional” apresenta-se como aquele que permanece 

reproduzindo suas campesinidades de formas semelhantes às do passado, mesmo que 

ao longo do tempo tenham inserido em seu cotidiano transformações decorrentes de 

suas necessidades internas ou da modernidade. Ao contrário, o “campesinato 

mobilizado” é oriundo de trabalhadores rurais sem terra e na luta pela reforma 

agrária, de povos quilombolas, indígenas ou de territórios ancestrais de posseiros ou 

agregados.  

Existe uma diferença básica apontada neste trabalho entre estes dois padrões 

do campesinato, uma vez que a tradição camponesa remete à sua mobilização 

histórica e permanente em busca de equilíbrio e sustentação deste modo de vida. Esta 

diferença refere-se ao primeiro não ter sofrido nenhum processo extremo de 

expropriação, uma vez que suas terras são tituladas, enquanto que o segundo está 

estabelecendo parcerias com instituições não governamentais e movimentos sociais 

em busca de seu fortalecimento em decorrência de crises, lutas e resistências. São 

populações politicamente engajadas que se abrem para as novas possibilidades de 

reprodução social em busca de alternativas de autonomia, cooperação e qualidade de 

vida (SABOURIN, 2009). Neste percurso de lutas, acrescentam novos adjetivos ao 



292 

 
 

campesinato. Eles apresentam um movimento que determina novas formas de 

vivenciar suas campesinidades. 

A Gameleira configura-se como terra de herdeiros (NOGUEIRA, 2009), neste 

sentido é um “campesinato tradicional” e apresenta as características advindas desta 

situação que a diferencia do “campesinato mobilizado”. Os moradores desta 

comunidade permanecem vivendo em seu território ancestral e buscam alternativas 

de melhoria de vida na atualidade. Contudo apesar de a terra representar o suporte 

físico da reprodução do modo de vida e do próprio ethos camponês, a sua garantia não 

significa a permanência do campesinato. Tanto em terras onde o processo de 

resistência política já foi iniciado, quanto em terras de herança, as transformações que 

sofrem ou provocam decorrem de pressões externas que ora os fazem expandir, ora 

recuar.  

Se no primeiro momento a população da Gameleira recuou ao migrar de suas 

terras de origem em busca de melhores condições de vida, no segundo ela expandiu-se 

para constituir a comunidade e reproduzir o seu modo de vida. Na atualidade a 

comunidade vive uma dualidade que se expressa na expansão-rearranjo do trabalho, 

seja pela opção do criatório de gado como atividade prioritária, seja pela do trabalho 

assalariado ou a produção do artesanato. E também no recuo-migração daqueles que 

optaram por não mais lá viverem.  

Este recuo-migração acontece devido à busca de melhores condições de vida, 

uma vez que o passado da comunidade envolveu até a sua terceira geração uma luta 

incansável por sua sobrevivência. Assim, ela passou a incentivar a geração sucessora a 

buscar estudo e trabalho assalariado. E sobretudo os jovens foram habitar terras 

distantes para alcançar este objetivo, preferencialmente em São Paulo.  

Atualmente a comunidade está na sua quinta geração, como mostra a árvore 

genealógica no quinto capítulo, e são poucos os jovens que ficaram e permanecem na 

Gameleira nos tempos atuais. Aos que ficam resta adequarem-se a este novo 

movimento. Passam a ser criadores-agricultores, uma vez que a criação de gado exige 

menos braços e esforços, em comparação à atividade agrícola no moldes tradicionais 

praticados. Alguns deles mesclam o trabalho assalariado com a criação de animais, 



293 

 
 

uma busca de equilíbrio entre produção e consumo, visto que já não produzem mais 

os seus próprios alimentos. Contudo, o movimento que mais afeta o futuro da 

comunidade é a migração em decorrência das poucas possibilidades percebidas pela 

população que possam garantir a sua permanência. 

De outro lado, se as populações que se configuram como “campesinato 

mobilizado” foram as que mais sofreram uma maior pressão em decorrência da 

capitalização do campo, quando foram expropriadas ou comprimidas em seus 

territórios, atualmente muitas delas são assistidas por entidades não governamentais. 

Estas entidades ajudam-nas a reconquistarem as suas terras e a organizarem-se 

internamente, buscando alcançar o equilíbrio rompido. Este caminho mostra-se como 

uma estratégia que possibilita a permanência das populações em seus territórios.  

As ONGs e os movimentos sociais dão suporte à essas populações na 

compreensão e luta por seus direitos à terra ancestral ou à terra de trabalho, e na 

formação de lideranças políticas. Estas instituições também prestam uma assistência 

que lhes garante ampliar as técnicas de produção agrícola através do manejo 

adequado do solo, do uso das sementes crioulas (mais resistentes às pragas) e da troca 

de saberes entre comunidades.  

Na realidade, estas instituições os auxiliam tanto no conhecimento político 

sobre seus territórios, quanto na luta por eles travada para a sua (re)conquista. Além 

disto, realizam a conexão entre o saber tradicional e o conhecimento ecotecnológico 

no manejo da terra, o que resulta na possibilidade de permanência dessas populações, 

devido às estratégias elaboradas e postas em prática pelos dois: comunidade e 

entidade, na produção agroecológica (DAYRELL, 1998). Como descrito no terceiro 

capítulo, já existem conquistas neste sentido dentro do território nortemineiro nas 

terras de posseiros e de agregados, e elas resultam destas parcerias.  

Contudo, ao contrário do que vem ocorrendo nas terras onde existem 

demandas pela conquista de territórios pelas populações locais, na Gameleira o apoio 

se dá através de instituições e planos governamentais que os auxiliam com créditos 

bancários e cursos profissionalizantes, via programas voltados para a agricultura 

familiar, assim como o desenvolvimento do artesanato. Em suas dinâmicas internas, 



294 

 
 

nas relações que estabelecem com as sociedades envolventes e nos diálogos que 

travam na esfera política, suas configurações apontam demandas ainda invisibilizadas 

ou por elas ainda não alcançadas.  

Estas demandas traduzem-se na possibilidade de construção de estratégias que 

objetivem formas de resistência em decorrência do empobrecimento do solo e das 

práticas que poderiam ser levadas a eles que lhes garantissem possibilidade de se 

sustentarem economicamente e com certo grau de autonomia. Ou seja, reproduzindo 

o seu modo de vida e incorporando as mudanças necessárias para que esta 

possibilidade se efetive.  

Neste sentido, na Gameleira já há uso de agrotóxicos para combate de pragas e 

ervas daninhas, e o preparo do solo ainda é realizado por meio de práticas de coivara. 

Em contrapartida, nas comunidades assistidas pelas ONGs ocorre a disseminação das 

diversas práticas tradicionais que estas comunidades desenvolveram e que deram 

certo junto com práticas modernas de produção e de preservação das propriedades do 

solo desenvolvidas por pesquisadores, como já descrito aqui. 

Caso persista a migração da população jovem da Gameleira, em poucos anos 

ela se tornará uma comunidade predominantemente de idosos. E irá reproduzir a 

dicotomia existente entre rural e urbano, ideologicamente fomentada pelo capital e 

reproduzida pelo Estado através de políticas públicas que permanecem pensando o 

rural como uma extensão do urbano, não percebendo ou invisibilizando a 

complexidade que envolve este espaço que apresenta demandas diferenciadas e que 

deve receber políticas também diferenciadas das que envolvem o mundo urbano.  

A partir da minha leitura sobre esta comunidade, cito duas demandas que se 

configuram, em seu conjunto, como uma “ação política emancipatória” (MENDONÇA, 

2004) que não diz respeito apenas à (re)conquista da terra, mas às possibilidades de 

reprodução social que ela enseja. Ou seja, se realiza através das estratégias da 

reconquista ou da busca de sua autonomia ameaçada.  

a) Pensar a escola como uma estratégia em que a sua função social seja 

garantir a permanência da população por meio da prática educativa 



295 

 
 

baseada na Pedagogia da Alternância163. No lugar de reproduzir um ensino 

voltado para o mundo urbano, que ele seja ministrado para o mundo rural. 

E que a escola rural seja organizada não em função do número de alunos 

para a formação das turmas, mas às necessidades da comunidade como um 

todo. Como descreve Santos164: 

Os alicerces da educação do campo se apóiam no campo dos direitos, 
observada em sua totalidade. Onde os sujeitos se formam com o seu 
meio e a partir dele. Não dá para pensar a educação desvinculada da 
vivencia, do espaço, do reconhecimento enquanto sujeitos do 
campo, de um campo visto como lugar para se viver. O espaço de 
aprendizagem não pode se limitar a sala de aula, com tamanha 
riqueza para ser explorada do lado de fora (2011, p. 44-45). 

Pensar a Educação do e no Campo significa afiançar os trabalhadores rurais 

como protagonistas da história, gerando a auto afirmação de sua identidade. Segundo 

Fernandes, “quando pensamos o mundo a partir de um lugar onde não vivemos, idealizamos 

um mundo, vivemos um não lugar. Isso acontece com a população do campo quando pensa o 

mundo e, evidentemente, o seu próprio lugar a partir da cidade” (2002, p. 92).  

b) A produção agroecológica. No Norte de Minas várias populações 

“mobilizadas” organizam-se e incorporam às suas práticas tradicionais 

formas de se produzir através do manejo agroecológico. Esta prática 

consiste em utilizar novos conhecimentos incorporados ao uso da técnica e 

do “saber fazer” tradicional no manuseio dos seus agroecossistemas, 

garantindo a melhoria da colheita, a manutenção das propriedades 

nutritivas do solo, ou a sua reposição natural que consiste em não queimar 

a “paiada”, mas mantê-la deitada junto à terra, devolvendo-lhe os 

nutrientes na sua decomposição. Além disto, ela tem como conseqüência 

positiva a preservação do solo ao formar uma capa de proteção contra o sol 

e a lixiviação decorrente das águas da chuva.  
                                                             
163

 Modelo de ensino em que o jovem estudante rural permanece vivendo a sua realidade em sua 
comunidade, vivência esta que é um dos seus eixos fundantes e refere-se aos interesses comuns da 
comunidade e suas necessidades práticas (ESTEVAM, 2011). Seu tempo de estudo é dividido em “tempo 
Escola” e “tempo Comunidade”, integrando e valorando seu conhecimento prático e seu universo 
camponês ao universo escolar. 
164 Esta autora relata em sua pesquisa uma experiência vivenciada em 2006 no Assentamento Tapera, 
em Riacho dos Machados, onde foi realizado um projeto denominado Escola Rural Geraizeira (ERG), 
baseado na Pedagogia da Alternância. Foram ministradas aulas para turmas de 5ª. a 7ª. séries. 



296 

 
 

As várias redes de associações e de cooperativas existentes de produção, 

armazenamento e distribuição dos produtos agroecológicos representam 

também uma estratégia desenvolvida e utilizada por estes grupos para que 

possam garantir a sua sustentabilidade. 

Esta última transformação citada é mais fácil de ser incorporada pelas 

populações que se configuram como “campesinato mobilizado”. Isto porque elas já se 

encontram em processo de luta política e, por isto, estão menos arraigados às suas 

práticas tradicionais, mas não às suas campesinidades. Ou são populações que 

vivenciaram processos expropriatórios, e por isto de desarticulação de seus modos de 

vida e buscam resgatá-lo, ou porque apresentam um campesinato recente ou em 

formação, e por isto estão mais abertos às mudanças que lhes garantam uma 

autonomia e uma história conjunta. 

Porém, estas mudanças são mais difíceis de serem incorporadas no 

“campesinato tradicional”, uma vez que ele está mais fechado para estas inovações em 

decorrência de sua história ligada à uma prática que não foi rompida, mas 

transformada. Estas transformações advêm do mundo moderno, ao avanço do sistema 

e da cultura capitalista. E a influência do capital tem tal poder de dominação e de 

“colonização” sobre as populações que isto está afetando todas as comunidades 

camponesas, quaisquer que sejam. Porém, enquanto o “campesinato mobilizado” se 

associa a movimentos de luta, o “campesinato tradicional” descrito aqui, por não estar 

envolvido e politicamente organizado, torna-se mais vulnerável à este modelo. 

Os frutos das parcerias entre camponeses e os diversos segmentos de 

instituições não governamentais já estão ocorrendo, como foi relatado nesta pesquisa. 

Em vários eventos em que participei no meio acadêmico, a presença de lideranças de 

movimentos rurais aponta para o diálogo que se estabelece entre academia e este 

seguimento da sociedade. As instituições que fortalecem as lutas camponesas em 

grande parte são formadas por representantes do universo acadêmico, que em suas 



297 

 
 

pesquisas, explicitam a importância de sua ação política junto a estes movimentos de 

cunho emancipatório, interligados em redes de cooperação165.  

Como lembra Mendonça:  

A reprodução societal dos camponeses e trabalhadores da terra só 
será efetivada nas lutas cotidianas, ao construírem estratégias de 
sobrevivência coletiva, buscando esquivar-se do controle exercido 
pelo capital (2004, p. 429. Grifos do autor). 

O que mais me marcou nas falas das lideranças rurais ao relatarem as suas lutas 

cotidianas é a esperança da conquista da autonomia e equidade social. Sabem que 

através de suas lutas os seus filhos terão uma vida melhor do que as suas, e também 

os seus netos. Isto porque diante da pesquisa realizada na Gameleira, apesar dos 

moradores considerarem que atualmente vivem em melhores condições de vida, eles 

percebem que “disso não passa”, e querem mais para seus filhos... ausência da 

esperança de dias melhores!  

Contudo, ao mesmo tempo em que sentem esta “desesperança” que os fazem 

conduzir suas vidas de forma a grande parte da população partir da comunidade, eles 

permanecem nela enraizados, porque é neste “pedaço de chão” que se encontra o 

suporte físico e simbólico das tradições que lhes dão sentido à vida. E é nele que, ao 

mesmo tempo em que se esvazia de sonhos, enche-se de um outro tipo de esperança, 

aquela que diz respeito à suas identidades que são resgatadas ou reafirmadas no 

retorno de férias ou na volta definitiva, quando o contrário ocorre: o desencanto pela 

cidade.  

Isto porque é na comunidade também que se mantêm em maior proporção as 

relações de dádiva, ao contrário das cidades em que se vivem as relações baseadas na 

                                                             
165

 Cito dois deles que ocorreram recentemente, no ano de 2012:  
1º. Participei do II Colóquio Cidade e Região, realizado pelo departamento de Geociências da 
Unimontes. O tema de 2012 foi: “Urbanidades e Ruralidades Contemporâneas”. Em uma das mesas do 
evento, dois representantes de movimentos sociais dialogaram com a academia: Braulino Caetano – 
agroextrativista e diretor do CAA/NM – e Maria Lourdes de Souza Nascimento – agricultora familiar 
representante sindical deste seguimento, os dois foram referenciados no terceiro capítulo desta tese. 
2º. Participei, também em 2012, do XXI Encontro Nacional de Geografia Agrária, cujo tema foi: 
“Territórios em Disputa: O desafio da geografia agrária nas contradições do desenvolvimento brasileiro”, 
realizado pelo Instituto de Geografia da UFU. Neste evento, a participação de lideranças de movimentos 
sociais do campo foi um importante momento de diálogo deste com a academia. 



298 

 
 

dívida. Nas sociedades de reciprocidade, a dívida moral gera um eterno dar-receber-

retribuir que permanece permeando a vida daqueles que lá moram.  

Embora nada seja totalmente previsível no que se refere ao futuro de uma 

sociedade, o que fica disso tudo é que à Gameleira existem dois caminhos que podem 

ser tomados: ou os moradores aproximam-se do “campesinato mobilizado”, buscando 

fortalecer-se através de parcerias com estas redes “mobilizadas”, ou eles subordinam-

se ao capital.  

São contradições, complexidades que envolvem dois universos em um só, mas 

que convivem através das dualidades entre: o rural e o urbano, a cultura e a 

racionalidade, a razão prática e a razão simbólica (SAHLINS, 2003). 

Finalizo esta tese com a fala de uma moradora da Gameleira que convive, 

percebe e expressa este movimento: 

“Meus filho mora aqui, mora 4 filho aqui. Tudo ao redor, eles gosta 
da vida daqui: plantar, criar. Mas uns foram pra Montes Claros, 
saíram caçando recurso. Nós veio caçando recurso pra cá e meus fio 
caçando recurso fora daqui né.” 

(Maria Celina, 2011) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



299 

 
 

REFERÊNCIAS 

 

ALBUQUERQUE, Lucimar Magalhães de. Aprender com o Buriti: tempos e espaços na 
formação de agentes da Economia Solidária no Norte de Minas Gerais. Uberlândia: 
PPG-IG/UFU, 2007. Dissertação de mestrado. 137 f. 

ALMEIDA, Maria Geralda de; CHAVEIRO, Eguimar Felício; BRAGA, Helaine Costa (Orgs.). 
Geografia e Cultura: Os lugares da vida e a vida dos lugares. Goiânia: Vieiera, 2008. 

ALMEIDA, Rosemeire Aparecida. A Sociologia da Prática de Bourdieu e o 
Campesinato. AGB – Seção Três Lagoas-MS. V I – No. 3 – ano 3, maio de 2006. 

ALVES, Thiago ferreira. Uma etnografia dos barranqueiros de Barra do Guaicui e ilhas 
do Boi e do Engenho. In. COSTA, João Batista de Almeida e LUZ, Cláudia de Oliveira 
(orgs.). Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades tradicionais nos sertões roseanos. 
Montes Claros / São Paulo: Editora da Unimontes / Interméios Cultural, 2012. (p. 159-
174). 

ANDRIOLLI, Carmen Silvia. Sob as Vestes de Sertão Veredas, O Gerais: Mexer com 
criação‟ no Sertão do IBAMA”.  Campinas: Instituto de Filosofia e Ciências 
Humanas/Universidade Estadual de Campinas, 2011. Tese de doutorado. 

ANJOS, Marinelha Alves dos. Na sua casa tem disso? Hábitos e costumes alimentares 
na comunidade geraizeira de Baixa Grande. In. COSTA, João Batista de Almeida e LUZ, 
Cláudia de Oliveira (orgs.). Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades tradicionais nos 
sertões roseanos. Montes Claros / São Paulo: Editora da Unimontes / Interméios 
Cultural, 2012. (p. 301-318). 

ARANTES, Antônio Augusto. O que é Cultura. 14ª. ed. São Paulo: Brasiliense, 2004. 
(Coleção Primeiros Passos). 

ARAUJO, Elisa Cotta de. Nas Margens do São Francisco: sociodinâmicas ambientais, 
expropriação territorial e afirmação étnica do Quilombo da Lapinha e dos vazanteiros 
do Pau de Légua. Montes Claros: Unimontes - Programa de Pós-Graduação em 
Desenvolvimento Social/PPGDS, 2010. Dissertação de Mestrado. 

________________. Quilombo da Lapinha: clivagem social, sociabilidade, tempo de 
expropriação e articulação política. In. COSTA, João Batista de Almeida e LUZ, Cláudia 
de Oliveira (orgs.). Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades tradicionais nos sertões 
roseanos. Montes Claros / São Paulo: Editora da Unimontes / Interméios Cultural, 
2012. (p. 175-192). 

ARAUJO, Márcia de; Almeida, Maria Geralda de. A Paisagem do Núcleo Pioneiro de 
Goiânia: Uma interface entre patrimônio e a metrópole contemporânea. R. RA´E GA, 
Curitiba, n. 14, p. 205-215, 2007. Editora UFPR. 



300 

 
 

ASSIS, Dária Maria Martins. Tirar a nossa Essência da Natureza’’: Etnografia das 
práticas de trabalho e das estratégias nos espaços da comunidade quilombola Bom 
Jardim da Prata. In. COSTA, João Batista de Almeida e LUZ, Cláudia de Oliveira (orgs.). 
Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades tradicionais nos sertões roseanos. Montes 
Claros / São Paulo: Editora da Unimontes / Interméios Cultural, 2012. (p. 193-208). 

AUGUSTO, Rosely Carlos. Aprender na Prática: Narrativas e histórias de lideranças 
camponesas, no Sertão Norte de Minas, nas últimas três décadas. Belo Horizonte: 
UFMG/Faculdade de Educação, 2011. Tese de doutorado. 

BARTHES, Roland. Aula. Trad. Leyla Perrone-Moisés. 11ª. Ed. São Paulo: Cultrix, 2010.  

BOLLE, W. grandesertão.br ou a invenção do Brasil. In: MADEIRA, A; VELOSO M. (orgs.). 
Descobertas do Brasil. Brasília: UnB, 2000. 

BORGES, Maristela Corrêa. Os Errantes do Sagrado: Uma geoantropologia dos tempos 
e espaços de criadores populares de cultura em São Romão, Norte de Minas Gerais.  
Uberlândia: PPG-IG/UFU, 2011. Dissertação de Mestrado. 243 f. 

BOSI, Ecléa. Memória e Sociedade: lembranças de velhos. 11ª ed. São Paulo: Cia das 

Letras, 2004. 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues.  A Mulher Camponesa em Goiás. Palestra ministrada na 
28ª. Reunião anual da Sociedade Brasileira para o Progresso da Ciência (SBPC), cujo 
tema foi: “Identidade Sexual e Laços Intra-Sexuais no Brasil”. Brasília-DF. 14/07/1976. 
Texto mimeografado. 

_______. A Partilha da Vida. São Paulo: Cabral, 1995. 

_______. Cavalhadas de Pirenópolis. Goiânia: Oriente, 1974, 169p. 

_______. Diário de Campo: A Antropologia como Alegoria. São Paulo: Brasiliense,  

______. De tão Longe eu Venho Vindo: símbolos, gestos e rituais do catolicismo 
popular emGoiás. Goiânia: Editora da UFGO, 2004b. 1982. 

______. O Afeto da Terra: imaginários, sensibilidades e motivações de 
relacionamentos com a natureza e o meio ambiente entre agricultores e criadores 
sitiantes do bairro dos Pretos, nas encostas paulistas da Serra da Mantiqueira, em 
Joanópolis. Campinas: Ed. da Unicamp, 1999. 

_______. O Trabalho como festa: algumas imagens e palavras sobre o trabalho 
camponês acompanhado de canto e festa. In. GODOI, Emília Pietrafesa; MENEZES, 
Marilda Aparecida de; MARIN, Rosa Acevedo. Diversidade do Campesinato: 
expressões e categorias: Construções identitárias e sociabilidades. São Paulo: UNESP, 
2009. v.1. (História social do campesinato brasileiro). 

_______Tempo e Espaço na Comunidade Rural: a visita de um antropólogo a 
Geografia. Anais do II Encontro de Grupos de Pesquisa-Agricultura e Desenvolvimento 



301 

 
 

Regional e Transformações Sociespaciais, Uberlândia.  Instituto de Geografia, 
Universidade Federal de Uberlândia, 2006. CD-ROM. 

_______ Sertão, Minha Casa. In. COSTA, João Batista de Almeida e LUZ, Cláudia de 
Oliveira (orgs.). Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades tradicionais nos sertões 
roseanos. Montes Claros / São Paulo: Editora da Unimontes / Interméios Cultural, 
2012. (p. 9-30). 

BRITO, Isabel Cristina Alves de. Geraizeiros em movimento. In. COSTA, João Batista de 
Almeida e LUZ, Cláudia de Oliveira (orgs.). Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades 
tradicionais nos sertões roseanos. Montes Claros / São Paulo: Editora da Unimontes / 
Interméios Cultural, 2012. (p. 335-350). 

______. Comunidade, Território e Complexo Florestal Industrial: O caso de Vereda 
Funda, Norte de Minas Gerias. Montes Claros: Unimontes - Programa de Pós-
Graduação em Desenvolvimento Social/PPGDS, 2006. Dissertação de Mestrado.  

CHAGAS, Ivo das. Eu sou o Cerrado. In. RODRIGUES, Luciene; MAIA, Cláudia (org.). 
Cerrado em Perspectiva(s). Montes Claros: Unimontes, 2003. 

CARVALHO, Horácio Martins de. O Campesinato no Século XXI: possibilidades e 
condicionantes do desenvolvimento do campesinato no Brasil. Petrópolis: Vozes, 2005. 

CHELOTTI, Marcelo Cervo. A Estância Metamorfoseou-se: (re) configurações 
territoriais e expressões da reterritorialização camponesa na Campanha Gaúcha 
(1990-2007). Uberlândia: PPG-IG/UFU, 2009. Tese de doutorado. 305 f. 

CORREA, Jeane Queiroz. Trabalho e Cotidiano na Comunidade Gerais do Calixto, 
Buritizeiro - Sertão Norte dos Gerais. Montes Claros: Unimontes (Pirapora), 2008. 
Monografia de Graduação.  

COSTA, João Batista de Almeida e LUZ, Cláudia de Oliveira (orgs.). Cerrado, Gerais, 
Sertão: Comunidades tradicionais nos sertões roseanos. Montes Claros / São Paulo: 
Editora da Unimontes / Interméios Cultural, 2012. 

COSTA, João Batista de Almeida. Cultura Sertaneja: a conjugação de lógicas 
diferenciadas. In. SANTOS, Gilmar Ribeiro dos (org.). Trabalho, Cultura e Sociedade no 
Norte/Nordeste de Minas. Montes Claros: Best, 1997. 

_______ Populações Tradicionais do Sertão Norte Mineiro e as Interfaces 
Socioambientais Vividas. In: Revista Cerrados vol. 4 - nº 1, Montes Claros: 2006. 

CHAUÍ , Marilena. Cidadania Cultural: O direito à cultura. São Paulo: Fundação Perseu, 
2006. 

________. Cultura e Democracia: o discurso competente e outras falas. 12ª.ed. São 
Paulo: Cortez, 2007. 

CHAYANOV, Alexander V. La organización de La unidad econômica campesina. Bueno 
Aires: Nueva Visión, 1974. 



302 

 
 

CUNHA, Maria das Graças Campolina. Territorialidades Sertanejas: permanências e 
transformações no espaço rural norte mineiro. In. COSTA, João Batista de Almeida e 
LUZ, Cláudia de Oliveira (orgs.). Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades tradicionais nos 
sertões roseanos. Montes Claros / São Paulo: Editora da Unimontes / Interméios 
Cultural, 2012. (p. 129-143). 

DAYRELL, Carlos Alberto. Geraizeiros e Biodiversidade no Norte de Minas: a 
contribuição da agroecologia e da etnoecologia nos estudos dos agroecossistemas 
tradicionais. Huelva: Universidad Internacinal de Andalúcia, 1998. Dissertação de 
Mestrado. 

DIEGUES, Antônio C; ARRUDA, Rinaldo S.V. Saberes Tradicionais e Biodiversidade no 
Brasil. Ministério do Meio Ambiente, 2001. 

ESTEVAM, Dimas de Oliveira. Casa Familiar Rural: A formação com base na Pedagogia 
da Alternância. 2ª ed. Florianópolis: Insular, 2011. 

FEITOSA, Antônio Maurílio Alencar. A Luta pela Terra no Norte de Minas e o Processo 
de Territorialização do Movimento dos Trabalhadores Rurais Sem-Terra – MST: o 
estudo da Brigada Camilo Torres. Uberlândia: IG/UFU, 2008. Dissertação de Mestrado. 

FELFILI, Jeane Maria (Org.). Estudos de Vegetação para Subsidiar a Criação das 
Reservas Extrativistas Barra do Pacuí e Buritizeiro – MG. Brasília: MMA, 2010. 
(Coleção Biodiversidade 37). 

FERNANDES, Bernardo Mançano. Diretrizes de uma caminhada. Educação do Campo: 
identidade e políticas públicas. v. 4, 89-101, 2002. 

________. Espaços Agrários de Inclusão e Exclusão Social: novas configurações do 
campo brasileiro. Currículo sem Fronteiras. V. 3, n.1, p.11-27, Jan/Jun 2003. 

_________. Questão Agrária, Pesquisa e MST. São Paulo: Cortez, 2001. 

FERRO, Fernando; AROUCHA, Maurício. A Colonização do Nordeste nos idos da 
Globalização: golpe de facão na solidariedade regional. In VIANA, Gilney; SILVA, 
Marina; DINIZ, Nilo (org.). O Desafio da Sustentabilidade. São Paulo: Perseu Abramo, 
2001. 

FONSECA, Ana Ivânia Alves. Agricultura Familiar como Sustentabilidade: Estudo de 
caso do Planalto Rural de Montes Claros/MG. IGCE/UNESP. Rio Claro, 2012. Tese de 
doutorado. 

GALVÃO, Walnice Nogueira. Guimarães Rosa. São Paulo: Publifolha, 2000. 

GAMA, Maria das Graças Campolina Cunha. Água, Vereda, Veredeiro: Um estudo 
sobre as agriculturas camponesa e comercial, nas cabeceiras do rio Formoso, em 
Buritizeiro-MG. Uberlândia: IG/UFU, 2006. Dissertação de Mestrado. 



303 

 
 

GARCÍA, María Franco. A Luta pela Terra sob Enfoque de Gênero: Os lugares da 
diferença no Pontal do Paranapanema. Presidente Prudente: PPGG/UNESP, 2004. Tese 
de doutorado. 223 f. 

GODBOUT, J.T. Introdução à Dádiva. Rev. bras. Ci. Soc. [online]. 1998, vol.13, n.38, pp. 
39-52. ISSN 0102-6909.  doi: 10.1590/S0102-69091998000300002.  

GODOY DO NASCIMENTO, Claudemiro. Políticas “Públicas” e Educação do Campo: Em 
busca da cidadania possível? Revista Travessias: Unioeste, v. 3, n. 3, 2009. (p. 178-
198). 

GODOI, Emília Pietrafesa; MENEZES, Marilda Aparecida de; MARIN, Rosa Acevedo. 
Diversidade do Campesinato: expressões e categorias: Construções identitárias e 
sociabilidades. São Paulo: UNESP, 2009. v.1. (História social do campesinato brasileiro). 

GODOI, Emília Pietrafesa de. O Trabalho da Memória: cotidiano e história no sertão de 
Piauí. Campinas: Unicamp, 1999. 

GOMES, Luiz Guilherme dos Reis. Etnocídio nas veredas do grande sertão: 
eociodinamicas ambientais em Cabeceira de Forquilha. In. COSTA, João Batista de 
Almeida e LUZ, Cláudia de Oliveira (orgs.). Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades 
tradicionais nos sertões roseanos. Montes Claros / São Paulo: Editora da Unimontes / 
Interméios Cultural, 2012. (p. 255-268). 

GONÇALVES, Carlos Walter Porto. Geografia da Riqueza, Fome e Meio Ambiente. In. 
OLIVEIRA, Ariovaldo. MARQUES, Marta Inez Medeiros (orgs.). O Campo no Século XXI: 
Território de vida, de luta e de construção da justiça social. São Paulo: Paz e Terra, 
2004. 

________. O Haiti é Aqui: sobre o Rio 2010, 2014, 2016... In. América Latina em 
Movimento. Disponível em  http://alainet.org/index.phtml.pt. Acessado em 23/05/2012. 

GUIMARÃES ROSA, João. Grande Sertão: Veredas. 33ª ed. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 1986. 

HAESBAERT, Rogério. O Mito da Desterritorialização: do fim dos territórios à 
multiterritorialidade. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2004. 

HEREDIA, Beatriz Maria Alásia de. A Morada da Vida: Trabalho familiar de pequenos 
produtores do Nordeste do Brasil. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979. 

JEDLOWSKI, P. Memórias: temas e problemas da sociologia da memória no século XX. 
Pro-posições, Campinas, v. 14, n.1, p. 217-234, 2003. 

LANNA, Marcos. Nota sobre Marcel Mauss e o Ensaio sobre a Dádiva. Rev. Sociologia 
Política. Curitiba. No. 14, jun. 2000.  

LEAL, Alessandra Fonseca. Viver no Lugar: os ciclos da vida, os ciclos da infância.  In. 
COSTA, João Batista de Almeida e LUZ, Cláudia de Oliveira (orgs.). Cerrado, Gerais, 

http://alainet.org/index.phtml.pt


304 

 
 

Sertão: Comunidades tradicionais nos sertões roseanos. Montes Claros / São Paulo: 
Editora da Unimontes / Interméios Cultural, 2012. (p. 115-128). 

LÉVI-STRAUSS, Claude. O Totemismo Hoje. Lisboa: Edições 70, 1986. Perspectivas do 
Homem. 

LITLLE, Paul. Territórios sociais e povos tradicionais no Brasil: por uma Antropologia da 
territorialidade. In: Anuário Antropológico 2002/2003. Rio de Janeiro: 2004. 

________. Territórios Sociais e povos Tradicionais no Brasil: por uma Antropologia da 
Territorialidade. In. Série Antropologia. Brasília, 2002. 

LOPES, Camilo Antônio da Silva. A Festa de Santa Rosa de Lima: Territorialidades, 
Religiosidade, Clivagens Sociais e Coesão Social no Simbolismo Ritual. Montes Claros: 
Unimontes/DPCS, 2006. Monografia de Graduação. 

________. Os Sertões Nortemineiros: fronteiras e identidades politizadas que afirmam 
a diversidade sociocultural do Norte de Minas. Montes Claros: Unimontes - Programa 
de Pós-Graduação em Desenvolvimento Social/PPGDS, 2010. Dissertação de Mestrado.  

LUNARDI, Raquel; ALMEIDA, Joaquim Anécio de Jesus. As Representações do Trabalho 
no Turismo Rural para as Mulheres da região dos Campos de Cima da Serra-RS. Revista 
Extensão Rural, UFSM , ano XV, Jan-Jun de 2008. 

MAUSS, Marcel. Ensaios sobre a Dádiva: forma e razão da troca nas sociedades 
arcaicas. In. ______ Sociologia e Antropologia. v. II. São Paulo: Edusp, 1974. 

MARTINELLO, André Souza. Cotidiano em Mudança: o rural brasileiro a partir da obra 
de Carlos Rodrigues Brandão. Porto Alegre: PGDR/UFRGS, 2010. Dissertação de 
Mestrado. 251 f. 

MARTINS, José de Souza. Capitalismo e Tradicionalismo: estudos sobre as 
contradições da sociedade agrária no Brasil. São Paulo: Pioneira, 1975. 

________. O Cativeiro da Terra. 7ª ed. São Paulo: Hucitec, 1998. 

MARTINS, José de Souza. O vôo das andorinhas: migrações temporárias no Brasil. In: 
________. Não há terra para plantar neste verão: o cerco das terras indígenas e das 
terras de trabalho no renascimento político do campo. 2ª ed. Petrópolis: Vozes, 1988. 

MARQUES, Luana Moreira. A Festa em Nós: fluxos, coexistências e fé em Santos Reis 
no Distrito de Martinésia – Uberlândia/MG. Uberlândia: PPG-IG/UFU, 2011. 
Dissertação de Mestrado. 238 f. 

MARQUES, Marta Inez Medeiros. A Atualidade do uso do Conceito de Camponês.  
Anais do XIII Encontro Nacional de Geógrafos, João Pessoa. AGB, 2002. CD-ROM. 

______. Lugar do Modo de Vida Tradicional na Modernidade. In. OLIVEIRA, Ariovaldo 
Umbelino de; MARQUES, Marta Inez Medeiros (orgs.). O Campo no Século XXI: 



305 

 
 

território de vida, de luta e de construção da justiça social. São Paulo: Casa Amarela e 
Paz e Terra, 2004. (p. 145-158). 

MARTINS, Geraldo Inácio. As tramas da des(re)territorialização camponesa: a 
reinvenção do território veredeiro no entorno do Parque Nacional Grande Sertão-
Veredas, Norte de Minas Gerais. Uberlândia: PPG-IG/UFU, 2011. Dissertação de 
Mestrado. 298 f. 

MENDONÇA, Marcelo Rodrigues. A Urdidura Espacial do Capital e do Trabalho no 
Cerrado do Sudeste Goiano. Presidente Prudente. Unesp/Faculdade de Ciências e 
Tecnologia, 2004. Tese de Doutorado. 458 f. 

MENDRAS, Henri. Sociedades Camponesas. Trad. Maria José da Silveira Lindoso. Rio de 
Janeiro: Zahar, 1978. 

MEYER, Doris Rinaldi. A Terra do Santo e o Mundo dos Engenhos: Estudo de uma 
Comunidade Rural Nordestina. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979. 

MINC, Carlos. A. Ecologia nos Barrancos da Cidade. In. VIANA, Gilney; SILVA, Marina; 
DINIZ, Nilo (org.). O Desafio da Sustentabilidade: Um debate socioambiental no Brasil. 
São Paulo: Perseu Abramo, 2001. (p. 233-250). 

MOREIRA, Ruy. O Que é Geografia. São Paulo: Brasiliense, 1985. 

MOURA, Margarida Maria. Camponeses. 2ª. Ed. São Paulo: Ática, 1988. 

_______. Os Herdeiros da Terra: parentesco e herança numa área rural. São Paulo: 
HUCITEC, 1978. 

NETO, Walfrido Martins. A Manifestação Folclórica do Catopê como Potencial 
Atrativo Turístico de Montes Claros – MG. Belo Horizonte: Centro Universitário UNA, 
2009. 111F.   

NEVES, Zanoni. Navegantes da Integração: os remeiros do Rio São Francisco. Belo 
Horizonte: UFMG , 1998. 

NIEDERLE, Paulo André. Revisitando o conceito de Produção Simples de Mercadorias. 
XIX Encontro Nacional de Geografia Agrária. São Paulo, 2009, pp. 1-25. (Anais) 

NOGUEIRA, Mônica Celeida Rabelo. Gerais a Dentro e a Fora: identidade e 
territorialidade entre Geraizeiros do Norte de Minas Gerais. Brasília: 
UNB/Departamento de Antropologia, 2009. Tese de doutorado.   

OLIVEIRA, Ariovaldo Umbelino de. A Longa Marcha do Campesinato Brasileiro: 
Movimentos Sociais, Conflitos e Reforma Agrária. Estudos Avançados, No. 15 (43), 
2001. 

_______. Modo de Produção Capitalista, Agricultura e Reforma Agrária. São Paulo: 
FFLCH, 2007. 



306 

 
 

OLIVEIRA, Claudia Luz de. Vazanteiros do Rio São Francisco: um estudo sobre 
populações tradicionais e territorialidade no Norte de Minas Gerais. Belo Horizonte: 
UFMG/Departamento de Sociologia e Antropologia, 2005. Dissertação de Mestrado. 

OLIVEIRA, Joycelaine Aparecida de. Ciclos de Águas e Vidas: O caminho do rio nas 
vozes dos antigos vaporzeiros e remeiros do São Francisco. Uberlândia: PPG-IG/UFU, 
2009. Dissertação de mestrado. 144 f. 

PAULA, Andréa Maria Narciso Rocha de. Travessias: movimentos migratórios em 
comunidades rurais no sertão do norte de Minas Gerais. Uberlândia: PPG-IG/UFU, 
2009. Tese de doutorado. 350 f. 

PAULILO, M. I. O peso do trabalho leve. Revista Ciência Hoje, nº 28, p. 01-07, 1987. 

_________. Trabalho familiar: uma categoria esquecida de análise. Estudos 
Feministas/Florianópolis, 12 (1), p. 229-252, jan/abril, 2004. 

PRADO JUNIOR, Caio. A Questão Agrária no Brasil. In. Revista Brasiliense, no.28, 1960. 

________. Formação do Brasil Contemporâneo: período colonial. São Paulo: 
Brasiliense, 1973. 

PEREIRA, Viviane Guimarães; REIS, Liana Sisi dos; Oliveira, Maria de Lourdes Souza. 
Abordagem sobre os processos sucessórios do campesinato a partir das relações de 
gênero. Revista Latino-americana de Geografia e Gênero, Ponta Grossa, v. 3, n. 2, p. 
87-97, ago. / dez. 2012. (p.87-97). 

PIERSON, Donald. O Homem no Vale do São Francisco. Rio de Janeiro: Minter/SUVALE, 
1972, Tomo II. 

PLOEG, Jan Douwe van der. Camponeses e Impérios Alimentares: lutas por autonomia 
e sustentabilidade na era da globalização. Trad. Rita Pereira. Porto Alegre: 
UFRGS,2008. 372 p. 

RAMOS, Jarbas Siqueira. Nas Festas dos Santos de Preto: Um olhar sobre o ritual 
festivo dos Catopês na cidade de Bocaiúva/MG. VI Congresso de Pesquisa e Pós-
Graduação em Artes Cênicas. PPGAC/UFBA, 2010. Disponível em 
http://www.portalabrace.org/vicongresso/etnocenologia/. Acessado em 01/12/2012. 

RIBEIRO, Leila Rodrigues. A casa como um microcosmo: processos sociais nas 
comunidades Gigante e Fonseca – Botumirim. In. COSTA, João Batista de Almeida e 
LUZ, Cláudia de Oliveira (orgs.). Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades tradicionais nos 
sertões roseanos. Montes Claros / São Paulo: Editora da Unimontes / Interméios 
Cultural, 2012. (p. 269-284). 

RIBEIRO, Reginaldo. Ritualizando um costume geraizeiro: estratégias de reprodução da 
vida familiar na feira de Grão Mogol. In. COSTA, João Batista de Almeida e LUZ, Cláudia 
de Oliveira (orgs.). Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades tradicionais nos sertões 

http://www.portalabrace.org/vicongresso/etnocenologia/


307 

 
 

roseanos. Montes Claros / São Paulo: Editora da Unimontes / Interméios Cultural, 
2012. (319-334). 

RIEPER, Ana. Imagens do Baixo São Francisco: a percepção da paisagem na construção 
da identidade da população ribeirinha. Dissertação de Mestrado em Desenvolvimento 
e Meio Ambiente, Universidade Federal de Sergipe, 2001. 

ROCHA, Maria Tereza. Territorialidade e gênero: mulheres vazanteiras do rio São 
Francisco. In. COSTA, João Batista de Almeida e LUZ, Cláudia de Oliveira (orgs.). 
Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades tradicionais nos sertões roseanos. Montes 
Claros / São Paulo: Editora da Unimontes / Interméios Cultural, 2012. (p. 209-222). 

ROSENDAHL, Zeny. Espaço, Cultura e Religião: Dimensões de análise. In. CORREA, 
Roberto Lobato; ROSENDAHL, Zeny. Introdução à Geografia Cultural. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil: 2003. P. 187-224. 

RODRIGUES, Luciene. Capitalismo monopolista, Estado e agricultura. In: OLIVEIRA, 
marcos Fábio de; RODRIGUES, Luciene (org.). Capitalismo: da gênese à crise atual.  
Montes Claros: Unimontes, 1999. p.51-92. 

SABOURIN, Eric. Camponeses do Brasil: entre a troca mercantil e a reciprocidade. 
Trad. Leonardo Milani. Rio de Janeiro: Garamond, 2009. 

SAHLINS, Marshall. Cultura e Razão Prática. Trad. Sérgio Tadeu de Niemayer Lamarão. 
Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2003. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Um Discurso sobre as Ciências. 2ª ed. São Paulo: 
Cortez, 2004. 

SANTOS, Ivonete Aparecida dos. Uma avaliação do Projeto Escola Rural Geraizeira: 
um projeto de Educação do Campo construído e vivenciado pelos Geraizeiros do 
Assentamento Tapera. UFMG/Faculdade de Educação, 2011. 

SANTOS, Rodrigo Herles. Aqui Estou, Aqui Faço o meu Lugar: um estudo sobre 
percepções e manejo do ambiente entre camponeses, na comunidade de Barra do 
Pacuí, município de Ibiaí, MG. Uberlândia: IG/UFU, 2008. Dissertação de Mestrado. 

SAQUET, Marcos Aurélio. Abordagens e Concepções de Território. São Paulo: 
Expressão Popular, 2007.   

SEBRAE. Mestres de Ofício de Minas Gerais: Resgate cultural do artesanato mineiro. 
Belo Horizonte: SEBRAE, 2003 

SILVA, Gustavo Henrique de Abreu; MARTINS, Josimone Maria Batista. A História Oral 
como Conhecimento Aplicado na Pesquisa em Geografia Cultural. II COLÓQUIO 
NACIONAL DO NEER – “Espaços Culturais: vivências, imaginação e representações” 
UFPR – Paraná-2007. 



308 

 
 

SILVA, Maria Aparecida Daniel. Brasil: 500 anos de Latifúndio e de Demanda pela 
Terra. In Estudos: Revista da Universidade Católica de Goiás. V.27, nº 2. Goiânia: UCG, 
2000. 

SILVA, Simone Aparecida Leite. Memória, identidade e territorialidade em Barra do 
Pacuí, norte de Minas. In. COSTA, João Batista de Almeida e LUZ, Cláudia de Oliveira 
(orgs.). Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades tradicionais nos sertões roseanos. 
Montes Claros / São Paulo: Editora da Unimontes / Interméios Cultural, 2012. (p. 145-
158). 

SOUSA, Haidê Alves de Carvalho. Lugar, Trabalho, Vivência e Identidade na 
Comunidade de Barra do Pacuí, município de Ibiaí Minas Gerais. Montes Claros: 
Unimontes (Pirapora), 2008. Monografia de Graduação.  

SOUZA, Ângela Fagna Gomes de. Ciclos de vida nos lugares das águas: as ilhas do rio 
São Francisco em Pirapora. In. COSTA, João Batista de Almeida e LUZ, Cláudia de 
Oliveira (orgs.). Cerrado, Gerais, Sertão: Comunidades tradicionais nos sertões 
roseanos. Montes Claros / São Paulo: Editora da Unimontes / Interméios Cultural, 
2012. (p. 63-75). 

THÉ, Ana Paula Glinfskoi. Conhecimento Ecológico, Regras de Uso e Manejo Local dos 
Recursos Naturais da Pesca, no Alto-Médio São Francisco, MG. São Carlos: UFSCAr, 
2004.  Tese de doutorado. 

WANDERLEY, Maria de Nazareth Baudel. Agricultura Familiar e Campesinato: rupturas 
e continuidade. Estudos Sociedade e Agricultura. Rio de Janeiro, 21, Outubro, 2003. P. 
42-61. 

WEBER, Ingrid. Um Copo de Cultura: os HuniKuin (Kaxinawá) do rio Humaitá e a escola. 
Rio Branco: Edufac, 2006. 

WOORTMANN, Ellen F. Da Complexidade à Dependência: a mulher e o ambiente em 
comunidades "pesqueiras" do Nordeste. In. Série Antropologia. Brasília, 1991. 

WOORTMANN, Ellen F.; WOORTMANN, Klass. O Trabalho da Terra: a lógica e a 
simbólica da Lavoura camponesa. Brasília: UnB, 1997. 

WOORTMANN, Klaas. 1990. “Com parente não se neguceia”: o campesinato como 
ordem moral. Anuário Antropológico, Brasília/Rio de Janeiro, EDUNB/Tempo 
Brasileiro, n. 87, p. 11-73, 1990. 

___________. A comida, a família e a construção do gênero feminino. Série 
Antropologia, Brasília, n. 50, p.1-43, 1985. 

 

 



309 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



310 

 
 

ANEXO A 

Croquis da comunidade Gameleira desenhados pelos  
agentes da  FUNASA 

 
     As Três Gameleiras 
    A casa 4 marcado como sendo do morador João de Bichinho, refere-se ao Sr. 
   João Botelho. 
 



311 

 
 

 
 

 

 
Gameleira dos Braulinos 

 
 



312 

 
 

 

 
  Gameleira dos Torquatos  

 
 
 



313 

 
 

 
Gameleira de Bocaiúva 

 

 

 



314 

 
 

ANEXO B 

Cartaz da festa em homenagem a padroeira da Gameleira, 2012166 

 

                                                             
166

 Esta é a mensagem que se encontra no centro do cartaz e que se repete nos cartazes em todos os 
anos da festa: “Santa Luzia, padroeira da Gameleira, fechou seus lindos olhos para as coisas transitórias 
do mundo, e os abriu para o mundo da alma, onde se encontram os valores reais da vida. Cega para o 
mundo, procurou enxergar a humildade, a justiça, a honestidade, a misericórdia e, principalmente 
caridade fraterna. Que nós, também, em meio às coisas externas, abramos nossos olhos para o que é 
belo, o que é belo, enraizados nos recantos de nossas almas. Que Nossa Senhora nos proteja, como 
protegeu Santa Luzia. Amém! Padre Maia”. O Padre Maia é um antigo pároco que residiu em Bocaiúva e 
que iniciou as celebrações da festa na Gameleira, em 1973. Atualmente, o padre responsável pelas 
celebrações da comunidade é o padre Jorge Paulo, da paróquia de Glaucilândia. 
 


