
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

 

 

DANILO GOMES FERREIRA 

 

 

 

 

 

 

EXISTENCIALISMO E MARXISMO: 

A INTERLOCUÇÃO ENTRE SARTRE E LEFEBVRE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Uberlândia 

2014 



 

 

DANILO GOMES FERREIRA 

 

 

 

 

 

 

EXISTENCIALISMO E MARXISMO: 

A INTERLOCUÇÃO ENTRE SARTRE E LEFEBVRE 

 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia da Universidade Federal de 

Uberlândia, como requisito parcial à obtenção do 

título de Mestre em Filosofia. 

 

Área de concentração: Filosofia Moderna e 

Contemporânea  

 

Linha de pesquisa: Ética e Conhecimento 

 

Orientador: Prof. Dr. Simeão Donizeti Sass  

 

 

 

 

 

 

Uberlândia 

2014 



 

 

Danilo Gomes Ferreira 

 

 

 

 

Existencialismo e marxismo: 

A interlocução entre Sartre e Lefebvre 

 

 

 

 

 

 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia da Universidade Federal de 

Uberlândia, como requisito parcial à obtenção do 

título de Mestre em Filosofia. 

 

Área de concentração: Filosofia Moderna e 

Contemporânea  

 

Linha de pesquisa: Ética e Conhecimento 

 

 

 

Uberlândia, 31 de março de 2014 

 

 

 

 

Banca Examinadora 

 

 

 

 

 

________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Simeão Donizeti Sass – IFILO / UFU 

 

 

 

________________________________________________________________ 

Prof. Dr. José Carlos Souza Araújo – FACED/ UFU 

 

 

 

________________________________________________________________ 

Prof. Dr. Malcom Guimarães Rodrigues – DCHF/UEFS 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho a toda a minha 

família, principalmente à minha mãe, 

Luiza Gomes Ferreira, que sempre me 

apoiou e me deu todas as possibilidades 

de concretizá-lo com êxito. 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Agradeço à Fundação de Amparo à Pesquisa de Minas Gerais (FAPEMIG), que me 

apoiou financeiramente, custeando minha pesquisa e a todo o Instituto de Filosofia. Gratidão 

pelas aulas que tive no mestrado que foram de imensa importância para a realização desta 

dissertação e para minha vida, aos professores que foram de suma relevância para que este 

trabalho fosse executado, pois minha formação acadêmica e humana não se resume a este 

texto e sim como uma totalidade de minhas ações e convivência. Os professores: Dr. Alcino 

Eduardo Bonella, que sempre me ajudou e nunca se negou em sanar as minhas dúvidas, 

mesmo que não pertencesse à sua área, o Dr. Bento Itamar Borges, que tive o prazer de ter 

aulas com ele, me demonstrou uma visão diferente de se entender o marxismo e a teoria 

crítica, o Dr. Jairo Dias Carvalho, que participou de minha banca do TCC e enriqueceu muito 

meu trabalho, o Dr. Jakob Hans Josef Schneider, que sempre de maneira informal me apoiou e 

ensinou várias interpretações filosóficas, principalmente Hegel e Hobbes, o Dr. José Benedito 

de Almeida Jr., com sua irreverência e inteligência me apresentou ao caminho da docência, a 

eles meu muito obrigado. Agradecimento especial ao meu orientador, o Professor Doutor 

Simeão Donizeti Sass. Sua paciência e presteza foram sublimes, sendo de necessária 

importância para minhas pesquisas e solução das dúvidas pertinentes a um trabalho deste 

porte. De modo sumário, sem sua orientação este trabalho simplesmente não existiria. Por 

fim, agradeço aos meus pais, que desde sempre fizeram o possível para que minha formação 

como ser humano fosse a melhor possível, o trabalho deles foi feito, mas meus atos passam a 

ser de minha responsabilidade e não deles. Sem o empenho de minha mãe, no propósito de me 

transformar em um homem, eu não seria o que sou hoje. Sem ela, eu não existiria, tanto 

biologicamente, quanto moralmente. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.posfil.ifilo.ufu.br/node/16
http://www.posfil.ifilo.ufu.br/node/16
http://www.posfil.ifilo.ufu.br/node/18
http://www.posfil.ifilo.ufu.br/node/20
http://www.posfil.ifilo.ufu.br/node/21
http://www.posfil.ifilo.ufu.br/node/36
http://www.posfil.ifilo.ufu.br/node/36


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O real não é imóvel, dado de uma só vez, 

pronto e acabado. Trata-se de um devir; 
portanto, de uma possibilidade”.  

(LEFEBVRE, 2011) 

 

“A liberdade é total e infinita, o que não 

significa que não tenha limites, mas sim que 

jamais os encontra”. 

(SARTRE, 2002) 



 

 

RESUMO 

 

 

Pensar a filosofia sartreana faz com que sempre lembremo-nos da máxima “a existência 

precede a essência”. Sartre tem uma concepção de homem totalmente diferente de filósofos 

idealistas e, principalmente, cristãos, pois ele inverte as noções de existência e essência, 

veremos isso em Existencialismo é um humanismo. Se para pensadores cristãos a essência, 

nossa forma de ser, o ser humano definido, precede a existência do homem no mundo, para 

ele esta ordem está invertida. Isto por que ele defende um ateísmo teórico, no qual é o próprio 

ser humano que define sua essência, através de seus atos. O homem é o que faz ao longo de 

sua vida. Por isso, temas como a liberdade, que é situada e concreta; a escolha, exercício da 

liberdade na vida; a responsabilidade, inerente às escolhas que devemos fazer constantemente; 

a angústia, pois somos nós mesmos que somos os criadores de nossos “destinos”, e, 

consequentemente, responsáveis por eles; e, por fim, a má-fé, que nada mais é do que a 

negação desta autenticidade livre e responsável do homem, são de extrema importância em 

Sartre. A relevância de Henri Lefebvre em seu Marxismo, recai no fato de que ele é 

extremamente neutro em relação ao marxismo. O pensador expõe seu marxismo de modo 

prático e eficiente, rejeita ideias abstratas e a prioristas, e afirma que somente levando em 

conta a realidade humana e uma metodologia dialética como substrato, teremos uma verdade 

válida. Tal realidade é contraditória e inóspita, e para termos conhecimento ou moral devemos 

partir dela. Sartre em Questões de Método não se opõe a Marx e sim a alguns marxistas, que 

tentam tornar as verdades históricas, concretas e práticas em Verdades eternas. Se notarmos 

bem, Marx, Sartre e Lefebvre rejeitam tal posição, pois o conhecimento (Saber) é a 

totalização dos saberes de pessoas (Ser) de um dado tempo, que vale e se remete a este tempo, 

que não é eterno. E a moral deve ser concreta e uma superação da alienação e ou dificuldades, 

de forma coerente e racional. 

 

 

 

Palavras-chave: Existencialismo. Marxismo. Conhecimento. Moral. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 

 

Think about Sartre’s philosophy remind us the aphorism “existence precedes essence”. Sartre 

had a totally different conception about men when compared to idealistic philosophers and 

mainly the christians ones. Because he inverts the notions of existence and essence and we 

can see this in Existentialism is a humanism. If for christian thinkers the essence, our way of 

being, the defined human being, precedes the existence of men in the world, for him this order 

is inverted. He defended a theoretical atheism, in which is the human being itself is who 

defines his existence through his acts. A man is what he does along his life. Therefore themes 

like freedom, which is situaded and concrete, the choice, exercise of liberty in life, the 

responsibilityinherit choices we must make constantly; the anguish for being ourselves 

makers of our “destiny” and consenquently responsible for them; and finally bad-faith which 

is nothing short of denying over free authenticity and responsibility of men, are very 

important in Sartre’s literature. The importance of Henri Lefebvre in his Marxism remains in 

the fact that he’s extremely neutral upon marxism. The thinker expose his maximum on 

pratical and efficient way, rejects abstract and to priori thinkers, he afirms that only 

considering human reality and dialectical methodology as susbtrate we will have a valid truth. 

Such reality is contradictory and inhospitable, and in order to reach knowledge and moral we 

should assume from it. Sartre in Search for a Method do not object to Marx but to some 

marxists, who try to turn historical truths, pratical and concrete into eternal truths. If we notice 

carefully Marx, Sartre and Lefebvre reject such position, because knowledge (Know) is the 

totalization of people knowledge (Being) from a period, which values and remits to this 

period which is not eternal. Moral should be concrete and an alienation and difficulties 

overcoming in racional and consistentway.  

 

 

 

Keywords: Existentialism. Marxism. Knowledge. Moral. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

 

 

 

 

 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................................ 9 

 

1 O EXISTENCIALISMO HUMANISTA ........................................................................... 16 

1.1 Críticas ............................................................................................................................ 16 

1.2 Teoria humanista existencial ........................................................................................ 20 

1.3 Subjetividade, moral e liberdade ................................................................................. 29 

 

2 O MARXISMO DE HENRI LEFEBVRE ......................................................................... 44 

2.1 Críticas e concepção de mundo .................................................................................... 44 

2.2 Materialismo Dialético .................................................................................................. 51 

2.3 Alienação e moral .......................................................................................................... 59 

 

3 ANÁLISE SARTREANA DO MARXISMO .................................................................... 73 

3.1 Antecedentes................................................................................................................... 73 

3.2 Marxismo e Existencialismo ......................................................................................... 83 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................. 97 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ............................................................................... 103 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 

 

INTRODUÇÃO 

 

 

De modo geral, este trabalho visa apresentar as teorias: existencialista, contida no 

Existencialismo é um humanismo de Jean Paul Sartre
1
 e marxista, pesquisada no Marxismo de 

Henri Lefebvre
2
. Depois, o entendimento de Sartre sobre o marxismo e seu embate com 

alguns marxistas ortodoxos – aqueles que colocam os conceitos marxistas como verdades 

absolutas –, dentre eles Lukács, abordado em Questões de método. Busca ainda, demonstrar e 

explicar as principais ideias, conceitos e argumentos contidos nestas obras. 

Para isto, é preciso considerar, inicialmente, que para Sartre não há como fundamentar 

pensamentos filosóficos desvencilhados da realidade. Para o pensador, ou a filosofia dá conta 

dos problemas do homem, a partir de seu próprio mundo, ou ela torna-se uma retórica 

falaciosa. Isto é, a filosofia tem de compreender que a realidade humana está inserida nela 

própria. Não há um âmbito para a filosofia e outro para a convivência humana, os dois estão 

no mesmo campo do concreto. 

Assim, no primeiro capítulo, intitulado de Existencialismo Humanista, abordamos a 

teoria humanista existencial de Sartre. Na qual o pensador trabalha vários de seus principais 

conceitos e tenta se defender de inúmeras críticas, principalmente, as marxistas e cristãs. Os 

marxistas o reduz a um defensor de um humanismo que isola o homem em si, sem deixar 

sequer uma brecha para a socialização humana.  

Tal crítica é derivada do fato que Sartre, assim como Husserl, parte de uma 

subjetividade consciente. A consciência se intenciona para entender ou conhecer algo, ou 

alguém. Mas, veremos que a subjetividade que Sartre usa não é pautada somente no 

cartesianismo, o cogito, é uma subjetividade relacional, que precisa da vivência para ser. 

O existencialista francês parte de uma subjetividade que define o homem como 

totalidade de suas realizações, um querer e fazer-se a si próprio ao longo de sua existência. 

Este homem não pode ser confundido com qualquer outro objeto, há uma diferenciação 

ontológica. Um objeto não possui consciência reflexiva de si próprio, do mundo e dos outros, 

somente as pessoas humanas. 

Já a crítica cristã recrimina Sartre por ele ser ateu, o que supostamente resulta no fato 

de que toda e qualquer ação, por mais cruel e injusta que seja não pode ser taxada de imoral, 

                                                 
1
Jean-Paul Charles Aymard Sartre, mais conhecido por Sartre, nasceu em 21 de Junho de 1905, na cidade de 

Paris e faleceu em 15 de Abril de 1980. Foi além de um grande filósofo, um inconfundível escritor e um coerente 

crítico. Defendia e fundamentava seu existencialismo de forma concisa e racional. 
2
Henri Lefebvre nasceu em 16 de junho de 1901 na cidade de Hagetmau, França e faleceu em 29 de junho de 

1991em Navarrenx, cidade francesa. Foi filósofo marxista e sociólogo. Sartre o destaca por sua neutralidade 

perante a teoria marxista. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/21_de_Junho
http://pt.wikipedia.org/wiki/1905
http://pt.wikipedia.org/wiki/15_de_Abril
http://pt.wikipedia.org/wiki/1980
http://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Escritor
http://pt.wikipedia.org/wiki/Cr%C3%ADtico
http://pt.wikipedia.org/wiki/Existencialismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/16_de_junho
http://pt.wikipedia.org/wiki/1901
http://pt.wikipedia.org/wiki/Hagetmau
http://pt.wikipedia.org/wiki/29_de_junho
http://pt.wikipedia.org/wiki/1991
http://pt.wikipedia.org/wiki/Navarrenx
http://pt.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7a
http://pt.wikipedia.org/wiki/Filosofia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Marxismo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Sociologia


10 

 

visto que, não existe Deus para criar os valores e virtudes que guiem os passos humanos. 

Tudo está liberado para se fazer o que quiser. Não há regras para manter a ordem e a 

civilidade das pessoas. 

Observaremos que não é bem assim, o existencialista francês apenas muda a 

responsabilidade perante os valores. Se para a Igreja Deus é responsável pelos valores, para 

ele os homens é que são. A “existência precede a essência”, em primeiro lugar o homem 

existe, nasce, aparece no mundo e toma consciência de si, e depois é que se define (essência).  

Diante deste princípio do existencialismo sartreano o homem passa a ser responsável 

por sua ética, moral e ações. Não existe Deus, o homem está só no mundo, onde tem que 

viver, trabalhar e ser, com todas suas dúvidas e conflitos. Com isso, cabe a ele, somente a ele 

e a nada mais e a ninguém, se definir enquanto existente e ser humano. Tudo que ele escolher 

fazer é de plena e inteira responsabilidade dele. 

Isto se deve ao fato de que, nas palavras de Sartre, o homem está condenado a ser 

livre. O homem nasce em liberdade e é assim que ele realiza todas as suas ações em 

sociedade. Suas escolhas são providas dele, em todo seu abandono divino, tudo o que ele 

escolher vai gerar certas consequências, que nem sempre são boas. O ser humano é 

responsável por si, por suas escolhas e pelos seus próximos.  

Nesta perspectiva, a escolha é então a aplicação prática da liberdade, que é situada e 

concreta, e não um conceito abstrato e metafísico. Daí se torna inerente uma concisa 

responsabilidade que deve ser abrangida ao máximo possível. Perante todo este quadro 

conflitante aparece no ser humano a angústia, que é um sentimento posterior a todo este 

processo de liberdade responsável.  

A angústia não pode ser encarada como algo causal da escolha e sim como 

consequência. Ela não pode ser uma parede que nos separa da ação. Mesmo que pareça que 

todo o peso do mundo recai sobre nossos ombros, nunca podemos deixar de realizar nossas 

ações, nossos projetos e nosso ser. Por mais que estejamos angustiados, as escolhas estão 

sempre aí, para “serem escolhidas”. Quando recusamos a escolha é o mesmo que “escolher 

não escolher”. 

O projeto do homem é outro conceito relevante em Sartre. O homem se projeta, 

conscientemente, elaborando com toda atenção seus passos que serão dados em determinado 

tempo posterior. Isto é uma transcendência consciente e subjetiva do ser humano num futuro, 

que ele antes planejou. Não é um salto incerto, pelo mesmo ter uma noção daquilo que ele 

deverá fazer. 

A negação ou distorção de todos estes conceitos sartreanos é uma rejeição de seu 



11 

 

próprio ser. Recusar a liberdade, com a escolha, a responsabilidade e a angústia é, sem 

dúvidas, a negação da própria existência humana. Quem faz isso está agindo de má-fé
3
 e se 

recusando ser o que é. Um ser humano que se compromete em suas ações, de modo coerente e 

moral, não cai neste erro. 

Por conseguinte, a discussão proveniente das críticas, uma das quais Sartre é 

interpelado por Naville, serão postas em notas de rodapé visando reforçar o entendimento de 

sua teoria, fazendo, a partir disto, uma reflexão sobre os aspectos diversos abordados por 

Sartre, para tentar elucidar de forma clara as questões pertinentes, amplas e complexas sobre a 

existência do homem em seu âmbito filosófico.  

No segundo capítulo, Marxismo de Henri Lefebvre, abordaremos a visão do marxista 

francês sobre o próprio marxismo. Tal perspectiva é considerada por Sartre uma das mais 

neutras, nela é tratado o marxismo na sua forma mais pura, sem corrupções teóricas. O 

marxismo de Marx, aquele que realmente tem fundamentações práticas e que defende um 

conhecimento provindo da práxis. 

Em primeiro lugar Lefebvre distingue filosofia de concepção de mundo, a primeira 

está e faz parte da segunda, que é uma visão totalizadora da sociedade de determinado tempo. 

É uma ação e não uma “atitude filosófica”. A ação é algo que independe de uma conceituação 

teórica.  

Depois, ele apresenta as únicas três concepções de mundo existentes, segundo ele
4
. A 

primeira é a cristã, estabelecida de forma mais crítica pelos teólogos católicos, que coloca os 

interesses de políticos ou governos como dogmas, ou seja, os sacerdotes defendem aquilo que 

é conveniente aos que dominam. 

A segunda é a concepção individualista, que se inicia no fim século XVI, da qual 

Montaigne é o principal expoente, esta é a posição do liberalismo. Aqui o indivíduo se torna a 

razão, o que é de extrema importância nesta vertente, pois ela se apresenta como um liame 

entre os interesses individuais e gerais em todos os aspectos. O indivíduo se torna o foco nesta 

vertente. 

A terceira, e mais importante, é o marxismo, a concepção de mundo na qual Lefebvre 

se inclui e é defensor. Ele recusa as duas posições anteriores. Não recorre a explicações 

                                                 
3
 Cf. (SASS, 2011, p. 47) O professor Simeão Donizeti Sass expressa de forma precisa este termo: “Ao abordar o 

comportamento da má-fé, Sartre procura demonstrar que o ser humano também é capaz de agir negativamente 

em relação a si mesmo. Esse posicionamento de Sartre é importante para revelar que todo ato de negação só se 

viabilizará se estiver esclarecido o modo como o homem pode suportar tal possibilidade”. 
4
 Trataremos apenas deste posicionamento de Lefebvre, que pode vir a ser influenciado por Lucien Goldmann, 

nascido em Bucareste, Romênia em 1913 e faleceu em Paris em 1970, que foi um marxista que também abordou 

o termo visão de mundo. Para ele são quatro: cristã, liberal, positivista, que tem por ícone Comte, na primeira 

metade do século XIX e por fim a marxista. 



12 

 

fundadas em uma hierarquia de superioridade provinda de seres supremos e acima dos 

homens (metafísica) e nem em uma explicação na qual o indivíduo e sua consciência se 

apresentam como o fim de si mesmo e de uma concepção de mundo. 

Seguindo isto, Lefebvre vai explicar a teoria materialista dialética, que se fundamenta 

nas contradições contidas na práxis e sob o solo denso e firme da metodologia dialética e da 

razão dialética. Apresenta também a alienação, conceito de extrema relevância em Marx, que 

é situação opressora a qual o proletariado se encontra, a de ser explorado e não ter valor 

moral, nem na participação do capital. Ele participa da produção das riquezas, mas não tem 

uma justa recompensa e ainda, não se reconhece em seu produto. 

A Moral seria a superação desta repressão selvagem e descomedida. A alienação, que 

estipula até denotações do tipo, humano e desumano, é o obstáculo a ser ultrapassado. As 

morais antes postas, por inúmeros pensadores, sempre defendiam ou princípios abstratos 

como valores a serem seguidos, ou ideologias que servem de instrumentos de dominação dos 

burgueses; e tais doutrinas devem ser repensadas, afirma Lefebvre. 

O terceiro e derradeiro capítulo, A análise sartreana do marxismo, resulta da pesquisa 

feita em Questões de método. Obra em que Sartre, além de abordar seu entendimento sobre a 

teoria marxista, se defende de algumas interpelações, esclarece e critica a algumas posições de 

“certos” marxistas. Nesta obra vemos que Sartre considera positivamente o pensamento de 

Lefebvre. 

Para ele não existe “a Filosofia”, nos moldes de ciência eterna e axiomática, na qual 

seus princípios são absolutos. Existem filosofias, que são situadas, históricas e uma 

totalização dos conhecimentos de um tempo. Assim, o filósofo se apresenta como um 

elemento ativo de transformação da realidade, com isto, ele transcende sua teoria, pois propõe 

saídas para aqueles que as querem e caminhos diferentes para os que necessitam, e tudo isso 

de forma racional e metódica. 

Antes de adentrar no terreno do marxismo, propriamente dito, ele traça um caminho de 

algumas teorias que o antecedeu. Estas defendem posições diferentes ou menos completas em 

relação ao materialismo dialético, que segundo ele, é a filosofia insuperável de seu tempo – na 

medida em que as situações que o engendraram ainda não foram superadas.  

Destaque para o idealismo hegeliano (Georg Wilhelm Friedrich Hegel, 1770, Stuttgart 

- 1831, Berlim, Alemanha), que dá ao Conhecimento um movimento histórico e uma 

objetividade para o Ser, mas tende muito para um abstratismo conceitual, isto é, os conceitos 

se tornam ideias eternizadas. O espírito absoluto é o repouso de todos os conceitos presentes 

numa determinada sociedade, os quais se tornam separados e acima dela. 



13 

 

Já a teologia de Søren Aabye Kierkegaard (1813-1855, Copenhague, Dinamarca) dá 

uma concretude ao ser e ao conhecimento, mas remete e subordina tudo ao metafísico, não há 

superação humana por ele próprio. Os conceitos dependem das sensações, só se sabe o que é o 

amor amando, porém, também é relativo a Deus. A noção de mediação é rejeitada pelo 

dinamarquês.  

Jaspers (Karl Theodor Jaspers, 1883 Oldemburgo, Alemanha - 1969, Basileia, Suíça), 

outro filósofo citado por Sartre, tenta retomar um existencialismo subjetivista abstrato. Assim, 

ele o joga para um âmbito muito subjetivo e quase sempre sem representatividade ou 

relacionamento com o real.  

Diante disto, parece ser necessário que encontremos uma teoria que resolva o 

problema, e esta pode ser o marxismo, se for tratado como fez Lefebvre. É uma teoria que 

realmente nos fornece uma luz no fim do túnel para a questão do conhecimento e o estatuto do 

ser. 

O problema é que nem todos pensam como o marxista francês. Alguns marxistas 

“ortodoxos” separam o Ser do Conhecimento. Eles colocam de um lado a práxis e de outro o 

Saber. Em outras palavras, transformam os conceitos em coisas meramente abstratas e a 

vivência em coisa somente concreta. E isto nos parece ser um erro. 

Se tanto para Sartre, como para Marx, a filosofia só pode ser devinda do real, o 

conhecimento também deve ser. O erro aparece no momento em que estes marxistas 

dogmáticos fazem com que os seus conceitos, relativos à história em que foram produzidos, 

tornem-se conceitos eternos e absolutos. Não remetem ao concreto para averiguar a 

aplicabilidade de tais conceitos e os tomam como universais. 

Entretanto, Lefebvre retoma o marxismo “puro”, sem os preconceitos adquiridos ao 

longo dos tempos. Ele reescreve e relembra esta teoria da práxis, abordando o método 

dialético e a importância das contradições no mundo em que os homens se encontram. Sartre 

refere-se e elogia a Lefebvre por esta sua imparcialidade perante a teoria marxista. 

Pontuados os passos que serão dados ao longo deste texto podemos, a partir disso, 

demonstrar algumas outras ponderações. Para Sartre, assim como para Lefebvre, estes 

conceitos têm o intuito de defender que o ser humano não deve ficar procurando em coisas 

que estão além de si respostas para sua vida e anseios. Com isso, só pode haver uma espécie 

de moral, aquela fundada na concretude da vivência humana. Os princípios metafísicos 

podem até serem produtores de ações, mas a moral praticada é o ser humano que a inventa, a 

faz. 

Este tema foi escolhido porque, especialmente quando se estuda Sartre, observa- se 

http://pt.wikipedia.org/wiki/1883
http://pt.wikipedia.org/wiki/Oldemburgo
http://pt.wikipedia.org/wiki/1969
http://pt.wikipedia.org/wiki/Basileia


14 

 

que em sua obra existe a possibilidade de se encontrar respostas fundadas na razão referente a 

perguntas alusivas ao homem. Essa teoria é uma das vertentes que busca explicar conflitos 

existenciais, muitas vezes experienciados pelos seres humanos ao longo de suas vidas, 

respostas dadas às dúvidas inquietantes sobre a essência e a existência do homem em relação 

aos outros seres humanos. 

Sendo assim, deve haver uma explicação coerente sobre os homens em seu sentido 

existencial, não desmerecendo outras teorias que norteiam-se por aspectos não tão racionais e 

lógicos quanto a teoria de Sartre. É por isso que Sartre pode ser considerado um dos filósofos 

mais importantes da filosofia contemporânea, pois ele problematiza teorias que muitos 

consideravam corretas, dando aos homens escolhas em suas existências e suas vidas. 

Nesta perspectiva, Sartre demonstra ser um autor de grande capacidade filosófica e 

realidade teórica, com uma profunda preocupação humanista, tornando-se um filósofo 

sublime no quadro histórico da filosofia, visto que, ele descreve e tenta entender de forma 

fundamental os conflitos existenciais dos homens. Deste modo, nota-se que o humanismo 

existencial pode ser considerado uma corrente filosófica inovadora, no tocante à sua 

capacidade de modificar vários paradigmas, que antes eram considerados concretos e 

irrefutáveis, e que muito contribuiu para as reflexões sobre o homem em um contexto 

contemporâneo.  

Este trabalho é uma construção de tempos de pesquisa e esforço acadêmico. Ao longo 

de tal processo apareceram várias indagações, a principal é a seguinte: como duas teorias, a 

marxista e a existencialista, que fixam seus conceitos na práxis ou que são situados, podem 

vir a ser, às vezes opostas? Pretende-se neste texto entender e demonstrar como Lefebvre está 

presente no pensamento de Sartre. 

Empregaremos um esforço para apontar uma possibilidade de relação entre os dois 

filósofos, que abordam as relações humanas e a noção de conhecimento numa perspectiva 

situada e prática. Isto é, como numa visão sartreana e lefebvriana podemos encontrar um 

entendimento concreto da coexistência humana (Ser e moral) e do conhecimento (Saber), 

visto que, não existe nenhum Deus que estabeleça Verdades, nem um homem perfeito (Ideal), 

muito menos valores fixos num céu ou conceitos abstratos.  

Dito de outro modo, como Sartre apresenta o existencialismo numa visão humanista e 

tendo a presença de Henri Lefebvre, um marxista que defende uma teoria de Marx, sem 

preconceitos. Este existencialismo seria uma espécie de idealismo contra o idealismo, pois 

visa tratar do Saber de forma concreta sem deixar de lado, a história, a subjetividade, as 

contradições e a dialética no mundo. 



15 

 

Em suma, tentaremos pensar e apresentar uma possibilidade de pensar a moral que 

tanto para Sartre
5
, como para Lefebvre deve vir da concretude situada da vida humana. O 

mesmo se aplica ao conhecimento, que não é mais aceito como princípio metafísico, 

tendencioso ou verdade eterna. O Ser e o Saber devem vir da realidade e não de conceitos 

abstratos e metafísicos para definir a práxis. 

Especificamente esta dissertação de mestrado, pretende entender o por que acontece a 

querela entre Sartre e estes preconceituosos marxistas, e, principalmente como é estabelecido 

o entendimento do filósofo existencialista em relação ao pensamento de Marx na perspectiva 

de Lefebvre. Desejamos, em suma, investigar de que forma ocorre a congruência entre as 

teorias de Sartre e Lefebvre. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
5
 Cf. (SARTRE, 1985, p. 7) “O homem, que detém o poder da consciência, na longa jornada que se estende de 

Hegel a Sartre, transpõe, sem maiores tropeços, a rampa de todos os anti ou pós-humanismos. O processo 

determinativo da consciência, conforme o seu inconfundível corte sartreano – consciência-no-mundo, ‘situada’ –

, preserva a conhecida altivez”. 



16 

 

1 O EXISTENCIALISMO HUMANISTA 

 

 

Se notarmos bem, o texto O Existencialismo é um Humanismo se apresenta como um 

instrumento utilizado por Sartre para, além de esclarecer de modo acessível e racional sua 

teoria existencialista ateia, também e principalmente, defender-se de algumas críticas. Neste 

sentido, Maciel se torna importante em nosso trabalho porque explana de forma simples a 

importância desta obra sartreana. Maciel afirma: 

 

A conferência de Sartre O existencialismo é um Humanismo é a exposição 

mais conhecida do existencialismo. Sua repercussão foi imensa. Sua fórmula 

“a existência precede a essência” é usada em quase todos os novos manuais 

de filosofia para definir o existencialismo (MACIEL, 1967, p. 122). 
 

Por esta razão, Sartre aborda alguns dos principais conceitos contidos em seu 

pensamento filosófico. Seguindo tal percurso, ele acaba demonstrando que determinados atos 

podem proporcionar aos homens um relacionamento menos conflituoso na vida social. O 

filósofo francês tenta fundar sua filosofia nos conflitos e no cotidiano humano, ou seja, na 

concretude da existência humana. Por isso, ele intitula a sua teoria um “existencialismo 

humanista”.  

 

 

1.1 Críticas 

 

 

As críticas endereçadas ao existencialismo partem de várias frentes, principalmente 

cristãs e marxistas. Os comunistas basicamente censuram Sartre por sua teoria levar as 

pessoas a um “imobilismo do desespero”, de ser uma filosofia contemplativa e burguesa. 

Sendo assim, o existencialismo seria um ato meramente soberbo, pois, segundo eles, neste 

campo, as ações humanas não seriam possíveis e estariam fechadas, necessariamente, todas as 

portas. 

Recriminações são elencadas devido ao fato de o existencialismo evidenciar uma 

espécie de maldade humana, ou seja, tratar apenas do lado sórdido de sua existência. Alguns o 

repreendem por ele, além de não confirmar, negar uma “solidariedade humana”, admitindo o 

isolamento do homem em si próprio. Assim, o homem se bastaria enquanto realização de seu 

ser, não precisando de nada e ninguém. 

Isto ocorreria porque, segundo os marxistas, esta teoria sartreana partiria da 

subjetividade pura, encontrada no cogito de Descartes, isto é, com o eu penso cartesiano o 

homem atingiria a si próprio, ficando isolado do mundo exterior, impossibilitado de 



17 

 

relacionar-se solidariamente com os outros que existem no mundo, pois, no interior do cogito 

são incapazes de serem alcançados. 

Os cristãos censuram Sartre por despertar um sentimento de gratuidade pura nas ações 

humanas, pois não existindo Deus, o homem estaria livre de qualquer ordenamento moral ou 

valores a priori de conduta, visto que Deus é a origem primeira de todos eles. Sendo assim, 

imperaria uma enorme desordem (pandemônio) moral, na qual todos fariam qualquer ato, não 

podendo, por conseguinte, homem algum subjugar atos de outros tendo como paralelo os seus 

próprios. 

Para responder a estas acusações Sartre tenta descrever uma relação concreta de 

convivência humana, partindo das próprias pessoas. Toda e qualquer ação humana seria 

exercida necessariamente por um homem em seu cotidiano, ou seja, uma ação seria 

condicionada pela subjetividade. Sendo assim, vejamos como o próprio Sartre define este 

existencialismo numa visão humanista: 

 

Em todo o caso, o que desde já podemos dizer é que entendemos por 

existencialismo uma doutrina que torna a vida possível e que, por outro lado, 

declara que toda a verdade e toda a acção implicam um meio e uma 

subjetividade humana (SARTRE, 1973, pp. 9-10). 
 

Contudo, a principal crítica enfrentada pelo existencialismo sartreano é, sem dúvida, a 

de enfatizar o lado negativo da humanidade, ou seja, não mostrar o lado bom do homem, 

somente sua maldade, aliando-o a uma feiura, sendo que, para Sartre, o existencialismo 

espanta, causa indignação, repercute mais do que o próprio naturalismo. Porém, os críticos, 

que chamam o existencialismo de pessimista, proferem frases que traduzem um enorme 

sentimento de tristeza, e eles são os mesmos que acham atos baixos e repugnantes muito 

humanos. Assim, censuram o existencialismo não por um pessimismo, mas sim por um 

otimismo duro. 

Logo, por que ocorre este temor do existencialismo? Seria porque Sartre aborda uma 

posição onde é o próprio homem quem escolhe suas possibilidades? São estas questões e 

críticas pertinentes ao existencialismo que Sartre se propõe a responder ao longo de sua obra, 

e para isto, se vale de um posicionamento lógico e concreto.  

Assim, devemos nos ater ao fato de que o existencialismo humanista, em algumas 

vezes, pode ser mal interpretado ou tendenciosamente compreendido. Este texto seria também 

uma forma de esclarecer de maneira simples esta teoria. A filosofia sartreana tem como 

objetivo abranger o máximo de pessoas possível, visto que, uma filosofia que tenta entender 

sua época e ser uma visão de mundo, deve ser totalizadora. 



18 

 

Uma grande dificuldade encontrada na definição do existencialismo é que ele se 

vulgarizou
6
 e se transformou num modismo, ou seja, as pessoas utilizavam algumas frases, 

que as definiam como existencialistas, mas na verdade, não sabiam realmente o que 

significavam ou se tais frases se adequavam ao que realmente era.  

Segundo Sartre, esta é uma teoria fundamental, muito rigorosa e é própria para os 

filósofos, porém, não é de difícil definição. O que dificulta a definição do existencialismo é 

que existem duas formas fundamentais desta teoria.  Uma é definida como existencialismo 

cristão e a outra, o existencialismo ateu. Esta última é a que Sartre assume, nesta forma 

admite-se que a “existência precede a essência” e parte-se da subjetividade. 

Para entender melhor este posicionamento teórico de Sartre em relação à existência e à 

essência, é preciso observar o que ele entende por visão técnica do mundo, que é: a produção, 

um misto de conceitos e modo de se produzir algo, precedendo a existência, a coisa fabricada.  

Isto é, para um artesão fabricar um objeto específico, como uma bola de futebol, ele 

terá de inspirar-se em conceitos e teorias para a fabricação de bolas e produzi-la sob uma 

técnica referente a este conceito, na qual procedimentos somados formariam uma espécie de 

“fórmula” para se fazer bolas.  

Então, produzir uma bola é produzi-la sob um modelo de produção, para que ela tenha 

uma serventia (praticar um esporte) definida. Com isso, a essência – técnicas, conceitos e 

finalidade para se produzir algo – precede a existência do objeto (bola) propriamente. Tal 

visão seria uma espécie de visão funcionalista do mundo, no qual tudo que é fabricado, é 

antes um esboço que possui determinada função. 

Do mesmo modo, quando se concebe um Deus criador, anterior a tudo e a todos, o 

homem se vê como uma criação Dele, igualmente. Este “Artesão supremo” teria em sua 

onipotência, o conceito, as técnicas e a finalidade para a fabricação de homens e, com sua 

onipresença, determinaria e saberia o que criou, toda e qualquer ação, vontade e desejo dos 

homens, seriam a consolidação destes conceitos. Esta visão era adotada, por exemplo, por 

                                                 
6
 Cf. (SARTRE, 1987a, pp. 22-23). Questão posta a Sartre: “Não sei se o desejo que você tem de ser 

compreendido o tornará mais claro ou mais obscuro, mas acho que o artigo de divulgação publicado no Ação 

induz o leitor a um mau entendimento”. Resposta: “Sinceramente, acho que é possível que, no Ação, minhas 

teses tenham ficado um pouco enfraquecidas; acontece, freqüentemente, que pessoas não qualificadas venham 

fazer-me perguntas. Encontro-me, então, diante de duas soluções possíveis: recusar-me a responder ou aceitar a 

discussão ao nível da vulgarização. Escolhi a segunda porque, no fundo, quando expomos teorias no colégio, 

numa aula de filosofia, aceitamos enfraquecer uma idéia para torná-la inteligível, e não é tão ruim assim. Se a 

teoria é uma teoria do engajamento, temos de engajar-nos até o fim. Se, realmente, a filosofia existencialista é 

uma filosofia que diz: ‘a existência precede a essência’, ela deve ser vivida para ser verdadeiramente sincera. 

Viver como existencialista é aceitar pagar por essa doutrina e não impô-la através de livros. Quem deseja que 

essa filosofia seja um engajamento de verdade, deve justificá-la perante aqueles que a discutem no plano político 

ou moral”. 



19 

 

filósofos do século XVII. 

Segundo Sartre, o existencialismo ateu que defende é mais coeso nesta relação entre 

existência e essência, porque não existindo um Deus superior e criador, deveria existir um ser 

originário, que não é produzido como essência e cuja essência lhe é posterior. Isto é o que 

define o existencialismo ateu, “[...] se Deus não existe, há pelo menos um ser no qual a 

existência precede a essência, um ser que existe antes de poder ser definido por qualquer 

conceito, e que esse ser é o homem [...]” (SARTRE, 1978, p. 216). 

A “existência precede a essência” no sentido de que, primeiro o homem existe, nasce, 

aparece no mundo e toma consciência de si, para depois se definir (essência). Para o filósofo 

francês, o homem não se define imediatamente após sua existência, mas apenas depois que ele 

for se realizando a si próprio no decorrer de sua vida. Com isto, não haveria previamente uma 

natureza humana
7
 estabelecida por um Deus, visto que ele não existe para realizá-la, Sartre 

afirma que 

 

O homem é tão-somente, não apenas como ele se concebe, mas também 

como ele se quer; como ele se concebe após a existência, como ele se quer 

após esse impulso para a existência. O homem nada mais é do que aquilo 

que ele faz de si mesmo: é esse o primeiro princípio do existencialismo 

(SARTRE, 1987a, p. 6). 
 

Sartre parte da subjetividade que define o homem como totalidade de realizações, um 

querer a si próprio ao longo de sua existência. Sendo este homem uma diferenciação 

existencial de qualquer outro objeto, pois não existe nenhum objeto que tenha uma 

consciência reflexiva de si próprio. Esta existência subjetiva do homem, com o intuito de se 

definir, é projetada para um futuro. Este projeto do homem, que é consciente de si próprio, é 

anterior a tudo, ou seja, o homem é um projeto subjetivo que ele próprio estabelece. Postas as 

críticas e estas primeiras considerações, veremos como Sartre apresenta e fundamenta sua 

teoria humanista existencial e rebate aos críticos.  

  

                                                 
7
 Cf.(SARTRE, 1987a, p. 24) Sartre: “O homem apresenta-se como uma escolha a ser feita. Muito bem. Ele é, 

antes de mais nada, a sua existência no momento presente e está fora do determinismo natural; ele não se define 

anteriormente a si mesmo, mas em função do seu presente individual. Não existe natureza humana superior ao 

homem, mas uma existência específica lhe é dada em determinado momento”. 



20 

 

1.2 Teoria humanista existencial 

 

 

Tentaremos explicar agora, de forma esclarecedora e compreensível, os conceitos que 

norteiam a proposta de Sartre, para entender um pouco melhor algumas questões relativas ao 

tema. Para iniciar a abordagem, devemos salientar que Sartre introduz a noção de 

responsabilidade. Se, como vimos antes, no homem “a existência precede a essência”, ele é 

responsável por si próprio, não existe Deus como seu criador. Cada homem deseja posicionar 

o outro no âmbito de sua existência e conferir-lhe plena responsabilidade pelo que é, não 

apenas para com ele mesmo individualmente, mas para com toda humanidade. 

Para Sartre, existem dois sentidos para o termo subjetividade – tais sentidos serão 

tratados de maneira pormenorizada mais adiante – o primeiro é aquele no qual o homem se 

encontra incapacitado de ultrapassar o alcance da subjetividade humana, pois suas escolhas 

são individuais e pessoais. O segundo é a escolha individual do homem relacionada a todos os 

outros, quer dizer, quando cada homem escolhe a si próprio ele o faz com o intuito de 

escolher por toda humanidade. 

Todo e qualquer ato humano é feito visando definir algo, a maneira como cada um 

quer ser. Com isto, se desenvolve, igualmente, uma imagem de homem, que é admitida como 

aquilo que deve ser. O ser humano se define e cria uma imagem para a humanidade quando 

escolhe um valor. Sartre esclarece esta ação do homem que condiciona a humanidade 

advertindo: 

 

Escolher ser isto ou aquilo é afirmar, concomitantemente, o valor do que 

estamos escolhendo, pois não podemos nunca escolher o mal; o que 

escolhemos é sempre o bem e nada pode ser bom para nós sem o ser para 

todos. Se por outro lado, a existência precede a essência, e se nós queremos 

existir ao mesmo tempo que moldamos nossa imagem, essa imagem é válida 

para todos e para toda nossa época (SARTRE, 1987a, pp. 6-7). 
 

Sartre quer atribuir à escolha um caráter de comprometimento, pois ela envolve um 

valor ético, é auto-valorativa no sentido de que afeta necessariamente todos os homens. Deste 

modo, o ser humano levando em conta as consequências de seus atos, nunca deseja o mal, 

pois ele sempre busca o bem que lhe parece mais viável e agradável. E a imagem moral que o 

homem constrói ao longo de sua vida é válida não somente para todos, mas também para o 

presente tempo de sua existência. 

Então a escolha é concreta, diferente de sonhar ou desejar fazer algo: “É preciso 

observar, contudo, que a escolha, não sendo idêntica ao fazer, pressupõe um começo de 

realização, de modo a se distinguir do sonho e do desejo” (SARTRE, 2002, p. 595). Intenção 



21 

 

se confunde com ação, pois assim como nossas palavras expressam nossas ideias, nossas 

ações demonstram nossas intenções. Neste quadro conceitual, a responsabilidade atribuída ao 

homem é bem mais abrangente, pois ela envolve a humanidade inteira. Não há ação nenhuma, 

de ser humano algum, que não envolva a humanidade e que não seja de inteira 

responsabilidade da pessoa que a fez. Decorrente disto, o homem cria certa imagem de si que 

é válida para todos os homens. Sendo, por conseguinte, responsável plenamente por esta 

imagem, isto é, escolhendo-se, ele escolhe o homem. 

Com isto, pode-se entender melhor termos como a angústia
8
, que Sartre define deste 

modo: 

 

O existencialista declara freqüentemente que o homem é angústia. Tal 

afirmação significa o seguinte: o homem que se engaja e que se dá conta de 

que ele não é apenas aquele que escolheu ser, mas também um legislador que 

escolhe simultaneamente a si mesmo e a humanidade inteira, não consegue 

escapar ao sentimento de sua total e profunda responsabilidade (SARTRE, 

1987a, p. 7). 
 

O homem se define como angústia. Isto significa que toda e qualquer escolha humana, 

por mais particular que seja, envolve não apenas a ele somente, mas a todos os seres 

humanos; com isto, não há meio de se esquivar desta constante responsabilidade plena. 

Porém, o autor de uma determinada ação pode tentar mascarar a ansiedade, para si próprio, 

achando que suas ações envolvem apenas ele mesmo. Mas, tal ação maléfica é de extrema 

ineficiência ou tolice. Sartre afirma: 

 

A conseqüência essencial de nossas observações anteriores é a de que o 

homem, estando condenado a ser livre, carrega nos ombros o peso do mundo 

inteiro: é responsável pelo mundo e por si mesmo enquanto maneira de ser. 

Tomamos a palavra “responsabilidade” em seu sentido corriqueiro de 

“consciência (de) ser o autor incontestável de um acontecimento ou de um 

objeto” (SARTRE, 2002, p. 678). 

 

Com o intuito “covarde” de escapar desta responsabilidade alguns indivíduos dizem 

que nem todos fazem tais atos. Contudo, deve-se pensar o oposto. Pergunta Sartre: como seria 

se todos os homens fizessem o mesmo? Ou seja, se todos os homens tentassem escapar desta 

responsabilidade como ficaria a humanidade? 

                                                 
8 

(Cf. SARTRE, 1987a, p. 22) Indagação a Sartre: “As palavras ‘desespero’, ‘desamparo’, têm uma ressonância 

muito mais forte num texto existencialista. Parece-me que, para você, o desespero ou a angústia são mais 

fundamentais do que, simplesmente, a decisão do homem que se sente só e é obrigado a decidir. É uma tomada 

de consciência da condição humana que não acontece a todo momento. Que nós escolhemos a toda hora, é ponto 

pacífico, mas a angústia e o desespero não se produzem constantemente”
.
 Resposta: “Não quero evidentemente 

dizer que, ao escolher entre um mil - folhas e uma bomba de chocolate, escolho com angústia. A angústia só é 

constante no sentido em que minha escolha original é uma escolha constante. De fato, na minha opinião, a 

angústia é a ausência total de justificativas e simultaneamente, a responsabilidade perante todos”. 



22 

 

Quem tenta fugir destas questões e da responsabilidade está agindo de má-fé. Estas 

pessoas, Sartre caracteriza como:  

 

Quem mente e se desculpa declarando: nem toda a gente faz assim, é alguém 

que não está à vontade com a sua consciência; porque o facto de mentir 

implica um valor universal atribuído à mentira. Ainda quando a disfarçamos, 

a angústia aparece (SARTRE, 1978, p. 222). 
 

Sartre afirma que quem não vive numa angústia ansiosa, vive disfarçado, convicto de 

que suas ações não interferem na humanidade, mas afeta apenas a si, não admitindo esta 

responsabilidade para com todos. Tentam esconder-se covardemente em uma atitude de má-fé. 

Estas pessoas que agem de má-fé, que mentem para si, não estão tranquilas com suas próprias 

consciências. 

Esta angústia é semelhante a que Kierkegaard define como angústia de Abraão, na 

qual um anjo manda que ele mate seu próprio filho. Aqui Sartre nos apresenta Abraão como 

um ícone da angústia, pois todos devem se colocar em seu lugar perante os seres humanos. 

Mas, parece quase inerente a todos a inquietante dúvida a respeito da autoridade e veracidade 

deste anjo. Se o Abraão que ele comanda para exercer tal ato é realmente este Abraão, quer 

dizer, além da dúvida que ele pode ter sobre sua fé, Abraão pode se perguntar: será que fui eu 

o eleito para inscrever na humanidade o que eu entendo por homem e que a minha própria 

escolha é realmente um ideal a ser seguido? 

Com todas estas dúvidas, é o próprio homem, mesmo não tendo prova alguma de 

quem ele é, que escolhe se existe anjo ou não, se tal ação é certa ou errada. Ele deve agir 

sempre de forma exemplar, como se todos se espelhassem em cada ação para nortear seus 

atos, ou melhor, cada homem deve afirmar para si próprio: serei eu que operarei de tal forma, 

que regularei as ações da humanidade inteira.  

Isto significa que o ser humano necessita agir de forma mais adequada o possível 

(moral), como se fosse um regulador das ações da humanidade, como se todos fossem 

norteados pelos seus atos. Cada um deve agir como um exemplo de homem correto a ser 

seguido, como um espelho de conduta para a humanidade inteira. Cada ser humano deve ser 

um parâmetro de homem a ser adotado por todos. Sendo assim, a angústia é constituinte 

condicional de sua ação. A angústia faz parte da ação, da decisão consciente e subjetiva de 

uma pessoa, pois quando se escolhe uma ação em uma multiplicidade de possibilidades, essa 

escolha tem valor por si própria, ela se torna auto-valorativa na medida em que a ação 

escolhida foi eleita perante um enorme número de ações possíveis. 

A angústia não é algo que nos afasta da escolha, ela surge desta imensa sensação de 



23 

 

responsabilidade para com a humanidade. Ela é também um elemento participativo da 

escolha: 

 

Esta espécie de angústia, que é a que descreve o existencialismo, veremos 

que se explica, além do mais, por uma responsabilidade direta frente aos 

homens que ela envolve. Não é ela uma cortina que nos separa da ação, mas 

faz parte da própria ação (SARTRE, 1973, p. 14). 
 

Sartre, ao afirmar a inexistência de Deus, busca demonstrar um total desamparo 

(solidão) humano, visto que, não existe Deus nem qualquer valor moral último, como 

honestidade ou bondade, anterior e acima do homem. Os valores humanos não estão 

prescritos num céu inteligível. Esta posição sartreana é oposta à moral laica e ao racionalismo 

francês, que aderem à ideia da não existência de Deus, mas defendem a existência prévia de 

valores humanos abstratos e idealistas, que lhes são anteriores e superiores. 

O existencialismo sartreano afirma que é até desconfortável a não existência de Deus, 

pois, assim sendo, não haveria nenhum ponto de apoio ético em que os homens principiariam 

suas condutas. Não existindo Deus, como consciência perfeita e infinita para pensar os 

valores e o bem, não haveria valores a priori e céu superior inteligível aos seres humanos, ou 

seja, não existiria nenhuma norma que declararia ao ser humano o que ele deve fazer ou não. 

É neste ponto que surge a frase de Dostoiewsky, afirmando que “se Deus não existisse 

tudo seria permitido”. É esta liberdade plena nas ações humanas que Sartre toma como ponto 

de partida de sua teoria humanista existencial, pois não existindo Deus, o homem ficaria 

abandonado e não teria onde se apoiar, a não ser em si mesmo e nunca em outras coisas.  

Segundo Sartre, “o homem é liberdade”, pois se no ser humano a “existência precede a 

essência”, não haveria uma natureza humana criada, concebida e imutável, não haveria algo 

que o comandasse. Sem a existência de Deus, não teriam as pessoas valores impostos para 

legalizar suas condutas, não ocorreriam desculpas e justificações. Com isto, o ser humano, por 

não se criar a si próprio, está condenado a ser solitariamente livre – solitário, no sentido de 

não existência de um Deus superior a humanidade.  Contudo, mesmo tendo esta liberdade 

completa, ninguém pode escapar da plena e abrangente responsabilidade vinculada aos outros 

homens: 

 

Estamos sós, sem desculpas. É o que posso expressar dizendo que o homem 

está condenado a ser livre. Condenado, porque não se criou a si mesmo, e 

como, no entanto, é livre, uma vez que lançado no mundo, é responsável por 

tudo o que faz (SARTRE, 1987a, p. 9). 
 

Sartre não aceita o argumento de que as paixões humanas (anseios e sensações) sejam 



24 

 

fundamento para os atos das pessoas, já que elas não podem ser usadas como desculpas para 

os erros de alguém, são frutos da responsabilidade do homem e não a causa primeira. Nem os 

sinais manifestados na terra podem servir de desculpas, pois eles podem ser interpretados da 

maneira mais benéfica para cada ser humano. Podem se tornar tendenciosos e parciais. 

A partir disto, Sartre define que o homem está só e sem auxílio, deve se inventar 

constantemente, a cada instante de sua vida. Em outras palavras, qualquer pessoa no mundo 

tem de realizar seu futuro, mas não um futuro previamente destinado, concebido e conhecido 

por Deus e sim um futuro projetado pelo homem, à espera dele, intocado. Neste contexto o ser 

humano se encontra desamparado e abandonado. 

Para melhor compreensão deste abandono, Sartre nos apresenta o exemplo de um 

jovem que tem de escolher entre ajudar sua mãe, que vivia sozinha, que foi deixada pelo 

marido, amargurada e que possuía apenas ele como filho, pois o outro tinha sido morto na 

guerra; ou, escolher ir para a guerra numa espécie de vingança de seu irmão morto em 

combate. 

O jovem, apoiando sua mãe – que sem sua ajuda poderia vir até morrer, devido ao 

desgosto pelo seu desaparecimento ou morte na guerra – e ficando com ela adota uma ação 

que pode até ser justificável, visto que, ele é importante para a vida de sua mãe. Em 

contrapartida, se o jovem escolher ir para guerra por vingança, esta atitude está arriscada a se 

tornar ambígua, pois ela pode até concretizar sua ação de vingança, mas há também, a 

possibilidade de ele ser nomeado secretário administrativo no comando de guerra, em 

atividade meramente burocrática, com isso, não praticaria a ação antes pretendida. 

Como se observa, há para o jovem dois tipos de ação, totalmente divergentes: 

ajudando a sua mãe, ele faria uma ação mais concreta, eficiente, mas que diria respeito apenas 

a uma restrita pessoa. Porém, escolhendo ir para a guerra, ele ampliaria seu ato, atingindo 

mais pessoas, mas sendo indefinido, pois com sua morte ou sua impossibilidade de ação, 

devido a uma designação burocrática, esta ação se tornaria inútil. Do mesmo modo, o jovem 

se depararia com duas formas de moral, uma fundada na afeição e atenção individual e outra 

abrangente e de resultados incertos. Mas, afinal, o que ou quem poderia auxiliar o jovem nesta 

complexa escolha?  

Uma opção é a teoria cristã, que prega: amai ao próximo no sacrifício e escolhei o 

caminho mais duro. Todavia, segundo Sartre, não é a teoria apropriada para solucionar este 

dilema do jovem, pois apresenta algumas inconveniências como: qual o caminho mais duro 

dentre os dois, quem seria o irmão a ser amado, a mãe ou os soldados da guerra? O que seria 

mais útil? Ajudar alguém a viver ou lutar em uma guerra? 



25 

 

Sartre define que ninguém pode decidir a priori sobre o que fazer e que não há 

nenhuma moral, previamente proposta, não há condições de afirmar com certeza e precisão 

qual é a melhor escolha. A moral de Kant propõe que não se deve tratar ninguém como meio e 

sim como fim. Mas, se o jovem escolher ficar com sua mãe, pode estar tratando-a como fim e 

os soldados da guerra como um meio, escolhendo ir para a guerra significa tratar os soldados 

como fim e sua mãe como meio. 

Poder-se-ia então levar em conta uma terceira posição, como os instintos, para 

determinar as ações de alguém, pois, como vimos, os valores além de amplos são incertos, 

como os deterministas defendem. Contudo, não há como derivar valores de sentimentos, dado 

que, somente é entendido o que se sente em determinada ação no momento em que ela for 

praticada, não há como prever o que se sentirá numa ação futura antes que ela ocorra. Os 

sentimentos são definidos pelos atos praticados e não o inverso, isto é, tentar derivar valores 

de sentimentos pode se transformar em um círculo vicioso, pois somente se sente algo se isto 

tiver sido feito. 

Segundo Sartre, é quase impossível separar o sentimento da ação (vivência), ou seja, 

dizer que se ama alguém é o mesmo que exercer uma ação que demonstre, de alguma forma, 

este amor. O sentimento deriva da ação, com isso, não se pode partir dele como princípio de 

uma conduta. Porém, poder-se-ia cogitar a ideia de alguém que estaria apto a aconselhar outro 

em uma determinada ação. Independente de quem seja o conselheiro, mesmo quando alguém 

escolha a sugestão de certas pessoas, há necessariamente o comprometimento consigo mesmo. 

Isto significa que, quando se decide procurar algum conselho, se sabe mais ou menos, qual 

será a direção apontada pelo conselheiro.  

Neste ponto, Sartre é taxativo: seja livre
9
, faça sua própria escolha, invente. Não existe 

uma moral abstrata e pré-estabelecida, por meio de um princípio de virtude a priori, que 

apresente ao ser humano a solução antecipada e precisa de sua conduta, sobre o que é preciso 

fazer a respeito de algo. O mesmo se aplica aos sinais que a Igreja católica afirma existirem 

no mundo.  

Alguém por infortúnio e fracasso que sofre na vida, como desamores, dificuldades 

                                                 
9 

Cf. (SARTRE, 1987a, p. 31). Naville: “Você deu um exemplo, longamente desenvolvido, o do jovem que o 

procurou”.  Sartre: “Não estava ele no plano da liberdade?” Naville: “Você devia ter-lhe dado uma resposta. Se 

eu tivesse no seu lugar, teria tentado informar-me do que ele era capaz, qual a sua idade, quais as suas 

possibilidades financeiras, teria tentado examinar as relações que ele tinha com a mãe. É possível que eu tivesse 

emitido uma opinião provável, mas teria certamente tentado definir um ponto de vista preciso, que talvez até se 

revelasse falso ao nível da ação, mas eu o teria com certeza levado a se engajar, de alguma forma”. Sartre: “Se 

ele veio pedir-lhe um conselho, é porque já escolheu a resposta. Em termos práticos, é claro que eu poderia ter-

lhe dado um conselho; mas, já que ele procurava a liberdade, quis deixá-lo decidir sozinho. Aliás, eu já sabia o 

que ele ia fazer, e foi o que ele fez”. 



26 

 

econômicas, dentre outras coisas, vê-se inclinado a atribuir tais acontecimentos a aparentes 

sinas sob a terra. Para estas pessoas, o rumo de suas vidas está necessariamente ligado a estes 

sinais, como se suas vidas fossem definidas por eles. Mas, para Sartre, a vida de cada homem 

é como ele escolheu ser e de responsabilidade exclusiva dele próprio, assim como as 

interpretações destes sinais são, consequentemente, de sua inteira responsabilidade.  

Temos, assim, um sentimento de imenso desamparo. Tal noção é paralela à de 

angústia, no qual esta confere ao próprio ser humano a escolha da definição em seu ser. É o 

próprio homem que se define enquanto ser humano. Sobre o desespero, Sartre define que para 

a conclusão de uma ação o homem pode contar apenas com o que está condicionado por sua 

vontade ou por um grupo de possibilidades, as quais não são produzidas pelos seus atos, uma 

vez que, para as pessoas há um determinado número de elementos possíveis, a partir do qual 

sua vontade deve ser exercida.  

O ser humano tem que desejar algo dentro deste grupo delimitado de possíveis. Sartre 

quer dizer com isto que não adianta ninguém querer realizar uma ação num âmbito 

independente destes limites dos possíveis, pois nenhuma pessoa vai conseguir adaptar o 

mundo às suas vontades e a suas ações. Com isso, todas as escolhas e o que fazer em dada 

circunstância, devem ser realizados de acordo com suas possibilidades. O homem é limitado 

assim como suas ações, dentro de um restrito grupo de prováveis realizações. Ninguém pode 

buscar escolher algo além de seu limitado campo de atuação. 

Sartre explicita esta limitação das escolhas possíveis da seguinte forma: 

 

A partir do momento em que as possibilidades que considero não são 

rigorosamente determinadas pela minha acção, devo desinteressar-me, 

porque nenhum Deus, nenhum desígnio pode adaptar o mundo e seus 

possíveis à minha vontade (SARTRE, 1978, pp. 237-238). 

 

Contrariamente a isto, alguns marxistas, dogmáticos, bem como Lukács, dentre outros, 

dizem que o homem deve contar com os outros e que as ações humanas somente são limitadas 

pela morte. Neste sentido, qualquer homem deve contar, invariavelmente, com outros seres 

humanos e de qualquer parte do mundo, onde todos farão o possível para auxiliá-lo e mesmo 

após sua morte, continuarão seus propósitos. Se esta confiança não for estabelecida, segundo 

estes marxistas, o homem não estará agindo de forma ética. Mas, para Sartre, os únicos 

“companheiros” são aqueles que estão comprometidos, “engajados” num objetivo concreto e 

comum. Sendo assim, este homem está contando com uma possibilidade dentro de um grupo 

de possíveis, no qual são cabíveis decisões mais prováveis. Aqui é possível saber mais ou 

menos os rumos que serão tomados, visto que, o número de participantes se torna menor e 



27 

 

mais conhecido. 

Contudo, é impossível alguém contar com pessoas que ele nem conhece, se valendo de 

uma possível “bondade humana” ou se apoiando numa inclinação humana para um bem-estar 

social, pois, como vimos, o homem é livre e não existe uma natureza humana a priori, na qual 

através dela seja possível conhecer plenamente uma pessoa, saber se ela é boa ou má e se é 

possível contar com ela na defesa de uma causa, por exemplo.  

Para Sartre, um ser humano deve confiar apenas no que ele vê e percebe hoje, não há 

como ter certeza de que seus projetos serão retomados e realizados após sua morte, os homens 

são livres para decidirem o que será do homem amanhã, e, a decisão tomada pode ser 

totalmente oposta ao que foi antes projetado. Não há como determinar o indeterminado, o que 

hoje é estritamente errôneo, no futuro, pode vir a ser um acerto. O existencialismo sartreano 

sempre opera entre o determinado e o indeterminado. 

Aqui, todos os homens devem se comprometer com seus ideais projetados e agir 

independente de esperança
10

, porque para se prender a um propósito não é necessário ter 

esperança em nada. Mesmo que um projeto não seja realizado de forma precisa, como se 

desejava, o ser humano deve ater-se ao fato de que ele fez todo o possível para sua perfeita 

realização (comprometimento). Não há como conhecer, de forma indubitável, os resultados 

futuros de uma ação proposta. Os homens devem agir independentes de uma esperança 

qualquer, sendo isto a única coisa em que alguém pode confiar. 

Como se observa, o pensador francês desenvolve sua teoria no âmbito da prática, 

contida nas ações humanas, estado em que o homem é a realização de seus propósitos, ou 

seja, Sartre define o homem como ação, ele somente é (existe) na medida em que realiza 

todas as suas ações projetadas com comprometimento total. A vida de um homem é definida 

por seus atos e dentro de seus limites ele pode agir de inúmeras formas. Com isso, Sartre tenta 

demonstrar que sua teoria é um duro otimismo e não uma metafísica imobilista: 

 

A doutrina que vos apresento é justamente a oposta ao quietismo, visto que 

ela declara: só há realidade na ação; e vai aliás mais longe, visto que 

acrescenta: o homem não é senão o seu projeto, só existe na medida em que 

se realiza, não é, portanto, nada mais que o conjunto de seus atos, nada mais 

que sua vida (SARTRE, 1973, p. 19). 
 

Eis aqui um ponto que pode ser crucial para algumas pessoas
11

, que não interpretam 

esta teoria de modo correto, por terem aversão ao existencialismo. Elas tentam, na maior parte 

                                                 
10

 Posição que foi alterada ao longo do tempo. Cf. a entrevista A Esperança agora, proferida no ano de sua 

morte. 
11 

Emmanuel Mounier, Jackes Maritain, Pierre Naville e Roger Garaudy. 



28 

 

das vezes, se justificarem argumentando que as circunstâncias em determinada ação lhes 

foram adversas, julgaram que poderiam ser melhores do que eram, afirmaram que não 

encontraram amizades e amores sinceros, por não terem achado as pessoas corretas para 

preencher tais desejos. Não tiveram uma vida intelectual produtiva devido à falta de tempo 

livre, se não tiveram filhos foi por causa de não terem encontrado a pessoa certa que 

compartilhasse seus anseios. Com isto, tentam afirmar que estão nelas, cristalizados 

potencialmente, valores superiores aos que os seus atos lhes conferem. De outro modo, 

justificam seus erros ou inatividade com possibilidades que podem ser desenvolvidas, se 

desculpam afirmando que seus verdadeiros valores estão em atuações potenciais e não em 

suas ações realizadas. Estas pessoas, que agem desta forma, estão de inteira má-fé. 

Se a teoria humanista existencial sartreana é concreta e ativa, “o homem é o que ele 

faz”, o amor é construído, não existe um amor em potencial, ele só existe na medida em que 

vai sendo realizado por meio de uma subjetividade humana, não existe o sentimento de amor 

a priori. Alguém só pode ser considerado como um intelectual, se exercer sua capacidade 

intelectiva, um filósofo o é por ter expressado suas teorias em obras filosóficas, a vida de um 

escritor é a totalidade de suas obras. Não se pode levar em conta obras que poderiam vir a ser 

escritas, prejulgando que elas estariam de maneira potencial em alguém. O homem se define 

na sua própria vida, isto é, ele esboça uma figura dele mesmo e não existe nada além dessa 

figura. O ser humano só pode se definir em sua realidade e não através de sonhos e 

esperanças. Isso o levaria a uma definição negativa e parcial, que é a pessoa acreditar que 

somente se define em seus fracassos e languidez adquiridos em sua vida, pois não é só um 

aspecto que define o homem e sim a totalidade de sua vida. De modo sumário, não são 

somente as obras de um filósofo que o define como tal, sem sombra de dúvidas, são uma parte 

importante de seu ser, mas não todo ele, há inúmeras outras atividades e realizações que o 

compõe da forma como ele é. É a definição positiva do homem: “O que queremos dizer é que 

um homem nada mais é do que uma série de empreendimentos, que ele é a soma, a 

organização, o conjunto das relações que constituem estes empreendimentos” (SARTRE, 

1987a, p. 14). 

É, principalmente, neste ponto que acusam o existencialismo de ser uma teoria 

pessimista, pois quando ela expõe um fraco ou medroso, ela o faz não baseada apenas numa 

imposição do meio, por um convívio social ou uma delimitação psicológica e biológica, mas 

pautada no princípio de que todo homem é responsável por sua definição. Quer dizer que o 

fraco é responsável por sua fraqueza e o mesmo se aplica ao medroso. Mesmo estando em 

uma dada circunstância o ser humano pode se inventar e não meramente se conformar com 



29 

 

sua situação. Segundo Sartre, isto não pode ser caracterizado como um pessimismo e sim 

como um otimismo duro, pois aqui o próprio homem é o responsável por si. Exemplificando, 

uma pessoa é covarde não por implicações temperamentais ou por ter o organismo covarde. 

Existem temperamentos nervosos e não covardes, a covardia é fruto de seus atos e não de uma 

constituição fisiológica covarde. Uma pessoa é covarde porque se construiu assim ao longo de 

sua vida, através de suas ações. Porém, existe a possibilidade de ele deixar de ser o que é, 

basta que se comprometa totalmente em todas as suas ações e que elas sejam exercidas com o 

intuito de se tornar corajoso perante os outros, em ato concreto. 

Neste ponto, Sartre acredita ter respondido a algumas das críticas iniciais referentes à 

teoria humanista existencial, visto que, ela não pode ser considerada como uma teoria que 

leva o ser humano a um imobilismo, pois ela define o homem por ação, totalidade dos atos. 

Não pode ser também pessimista em relação ao homem, pois para ela é o próprio homem que 

determina seu “destino”. Mas, como ela pode ser definida como uma teoria que desencoraja 

as ações do ser humano? Para ela não existe fundamento na esperança, salvo na ação que é a 

única coisa que é admitida e faz sentido na vida do homem. Neste sentido, parece que Sartre 

está diante de uma conduta humana fundada na ação e no compromisso. 

 

 

1.3 Subjetividade, moral e liberdade 

  

 

A crítica feita ao subjetivismo, que isola o homem em si, prendendo-o num 

individualismo, se dá devido a uma interpretação errônea da teoria sartreana. A subjetividade 

como ponto de partida do humanismo existencial é entendida no sentido fenomenológico, 

que, em síntese, define a existência do reconhecimento reflexivo da consciência por ela 

própria (consciência de si) e também pela relação com o outro e o mundo, consciência 

irrefletida (consciência do externo).  

Sartre admite a existência não só da consciência, mas do mundo como um polo que se 

dá somente na sua correlação com o outro. Neste sentido, ele tenta incorporar o cogito 

cartesiano na realidade mundana
12

, não sendo mais apenas a coisa pensante (res cogita) 

isolada em si. Com isto, a fenomenologia deve dar conta da dialética entre o homem, seus 

                                                 
12 

Cf. (SARTRE, 1987a, p. 28) Sartre descreve: “Mas onde começa e onde termina esse mundo cuja definição, 

aliás, é inteiramente arbitrária e que não se ajusta de forma alguma aos dados científicos modernos? Em nossa 

opinião, não começa nem termina em parte alguma, pois a segregação a que o existencialismo pretende submetê-

lo relativamente à natureza, ou melhor, à condição humana, é irreal. Existe apenas um mundo, um único mundo 

diante de nós, e a totalidade desse mundo – homens e coisas, se você faz questão dessa distinção – pode ser 

afetada, em certas condições variáveis, pelo signo da objetividade”. 



30 

 

semelhantes e o mundo.  

Neste sentido, Sartre parte não de uma subjetividade isolada em si, mas de uma 

postura que propicia a verdade: 

 

 

Como ponto de partida, não pode existir outra verdade senão esta: penso, 

logo existo; é uma verdade absoluta da consciência que apreende a si mesma. 

Qualquer teoria que considera o homem fora deste momento em que ele se 

apreende a si mesmo é, de partida, uma teoria que suprime a verdade pois, 

fora do cogito cartesiano, todos os objetos são apenas prováveis e uma teoria 

de probabilidades que não esteja ancorada numa verdade desmorona no 

nada; para definir o provável, temos de possuir o verdadeiro (SARTRE, 

1987a, p. 15). 
 

A verdade absoluta (independente de qualquer coisa) só pode ser encontrada no penso, 

logo existo cartesiano, ela é o reconhecimento da consciência de si própria. Fora desta 

consciência tudo é provável e não imediatamente verdadeiro. Qualquer teoria de possibilidade 

que pretenda definir seu objeto tem, necessariamente, que se fundar na verdade, do contrário, 

ela se torna meramente provável. Afirma Sartre: 

 

Em um objeto particular podemos sempre distinguir qualidades como cor, 

odor, etc. E a partir delas, sempre pode-se determinar uma essência por elas 

compreendida, como o signo implica a significação. O conjunto “objeto-

essência” constitui um todo organizado: a essência não está no objeto, mas é 

o sentido do objeto, a razão da série de aparições que o revelam (SARTRE, 

2002, p. 19). 
 

O cogito
13

 cumpre esse papel de desvendar a verdade absoluta. Em síntese, é 

necessária a verdade absoluta – totalizadora, a consciência é necessária para que se tenha 

qualquer tipo conhecimento – para que se encontre qualquer outra espécie de verdade. A partir 

disto, se torna notória a diferença entre sujeito e objeto, consciência e matéria. A atitude 

natural materialista trata o homem equivalente a um objeto, no qual este segue determinado 

padrão e suas reações são definidas dentro de um conjunto delimitado, não havendo diferença 

                                                 
13

 Cf. (SARTRE, 1987a, pp. 29-30) Resposta de Sartre a crítica em relação ao cogito subjetivo: “Você declarou 

que é em nome da dignidade humana que o homem se recusa a tratar o homem como objeto. Está errado. É por 

uma razão de ordem filosófica e lógica: se você postular um universo de objetos, a verdade desaparece. O mundo 

do objeto é o mundo do provável. Você tem de admitir que toda teoria, quer seja científica ou filosófica, é 

provável. A prova disso está em que as teses científicas, históricas variam e que elas se formulam sob forma de 

hipótese. Se admitirmos que o mundo do objeto, o mundo do provável, é único, não teremos mais do que um 

mundo de probabilidades, e assim, como é necessário que a probabilidade dependa de certo número de verdades 

adquiridas, de onde provém a certeza? [...] Se você não define a verdade, como podemos conceber a teoria de 

Marx de outra forma que não seja a de uma doutrina que surge, desaparece, se modifica e que tem apenas o valor 

de uma teoria? Como fazer uma dialética da história se não se começar por estabelecer certo número de regras? 

Encontramo-las no cogito cartesiano; não podemos encontrá-la senão situando-nos no terreno da subjetividade. 

Nós jamais discutimos o fato de que, constantemente, o homem é um objeto para o homem, mas reciprocamente 

é necessário, para apreender o objeto enquanto tal, que haja um sujeito que se apreenda como sujeito”. 



31 

 

entre as ações humanas e as dos objetos, tudo se define em fenômenos. Confundem e colocam 

no mesmo patamar consciência e objeto. 

Porém, o humanismo existencial atribui ao homem uma excelência que o diferencia 

dos objetos, pois o ser humano é o único, que, como vimos, consegue se reconhecer 

conscientemente (ter consciência reflexiva). Com isto, se tornam diferentes os valores 

humanos e os valores dos objetos não humanos. Existe, sem dúvidas, uma correlação entre 

sujeito e objeto, o primeiro percebe ativamente e subjetivamente o segundo, que é passivo e 

não possui subjetividade. 

Devido a esta aceitação filosófica da existência do outro, que também possui uma 

consciência de si e do mundo, no cogito encontramos não apenas nós mesmos, mas também o 

outro, pois assim como eu tenho consciência dele ele tem de mim, ele se torna tão verdadeiro 

para mim como eu mesmo. Sendo assim, diferentemente de Descartes, o outro é uma condição 

para a minha existência, visto que, me torno outro para a consciência dele e passo a existir 

para ele. Tenho, portanto, a minha existência duplamente comprovada: por mim (consciência 

reflexiva) e pelo outro que tem consciência de mim. É neste sentido que Sartre entende a 

subjetividade. 

Diante disto, o outro se torna importantíssimo, pois é pelo seu juízo que se dá minha 

definição de forma imparcial. Uma pessoa só saberá se é boa se atendo também na 

consideração do outro. Em outras palavras, alguém só pode alcançar uma verdade total a seu 

respeito se levar em conta a análise do outro. Ele se torna necessário para minha existência e 

para meu próprio reconhecimento. Neste ponto, a minha reflexão me revela a liberdade do 

outro como um obstáculo para mim, que age contra ou a meu favor. Com isso, há a descoberta 

do campo da intersubjetividade. Neste contexto, o homem vislumbra seu ser na relação com 

os outros, quer dizer, o ser humano determina simultaneamente o que ele é e o que os outros 

são. 

Posta esta importância ontológica do outro, Sartre demonstra algumas peculiaridades 

desta relação eu-outro. Os dois estão no mesmo patamar de valor. Há uma igualdade no valor, 

tanto moral, quanto de existência. Tudo que se refere a mim se refere igualmente ao outro. É 

uma relação de equivalência. Mesmo assim, tal relação é fundada no conflito: 

 

Tudo que vale para mim vale para o outro. Enquanto tento livrar-me do 

domínio do outro, o outro tenta livrar-se do meu; enquanto procuro subjugar 

o outro, o outro procura me subjugar. Não se trata aqui, de modo algum, de 

relações unilaterais com um objeto Em-si, mas sim de reações recíprocas e 

moventes. As descrições que se seguem devem ser encaradas, portanto, pela 

perspectiva do conflito (SARTRE, 2002, p. 454). 



32 

 

 

Se não é possível encontrar uma natureza humana universal presente em cada homem 

singular, há, ao menos, uma universalidade da condição humana
14

. Condição é uma espécie de 

conjunto dos limites a priori que apresenta sua situação fundamental no universo, isto é, são 

determinações impostas ao homem sem a possibilidade de seu assentimento, por exemplo, 

nascer homem ou mulher, em determinado local não está em meu dominio.  

As circunstâncias históricas mudam para o ser humano. É possível alguém nascer 

escravo ou livre, por exemplo, mas não muda a necessidade de que sua presença no mundo 

seja real e situada, de exercer atividades relacionadas ao trabalho, de convivência com os 

outros e da vivência, da mortalidade. Estes limites não são nem subjetivos e nem objetivos. 

Na verdade, eles são o resultado dos dois aspectos. Objetivos: quando são abrangentes e 

reconhecíveis globalmente. Subjetivos: na medida em que são vividos, isto é, só existem 

limites subjetivos se o ser humano, livremente, se definir condicionado por eles.  

A unidade universal no projeto humano, que tem por principal anseio ultrapassar 

precisamente os limites da condição humana, seria a compreensão racional, possível a todos 

os seres humanos, do projeto dos outros. Existem vários projetos, de vários homens e de 

vários grupos humanos, mas qualquer um pode projetar seus limites com o intuito de 

reconhecer exatamente o que são. Podendo, assim, até refazer, com base nestes projetos, o seu 

                                                 
14

 Cf. (SARTRE, 1987a, p. 25) Sartre diz: “Se considerarmos as condições humanas como condições que se 

definem por um X, que é o X do sujeito, mas não pelo contexto natural dessas mesmas condições nem por sua 

determinação positiva, estamos perante outra forma de natureza humana: trata-se de uma natureza-condição, se 

você quiser, ou seja: a natureza humana não se define simplesmente como tipo abstrato de natureza mas revela-

se por meio de algo que é muito mais difícil de formular – por razões que, na minha opinião, são históricas. [...] 

E, efetivamente, quando o existencialismo fala de condição humana, está falando de uma condição que ainda se 

encontra verdadeiramente engajada naquilo que o existencialismo chama de projeto e que, conseqüentemente, é 

uma pré-condição. Trata-se de um pré-engajamento e não de um engajamento nem de uma verdadeira condição. 

De modo que também não é por acaso que tal condição se define, antes de mais nada, por seu caráter de 

humanismo geral. Aliás, quando, no passado, alguém falava de natureza humana, estava se referindo a algo mais 

delimitado do que uma condição em geral; pois a natureza já é outra coisa, é mais do que uma condição, em 

certo sentido”. E Também: Cf. (SARTRE, 1987a, pp. 25-26) “Aliás, seria necessário ampliar esta discussão 

relativa à natureza humana, pois é preciso introduzir também o ponto de vista histórico. A realidade primeira é a 

realidade natural, da qual a realidade humana é apenas uma função. Mas, para isso, temos de admitir a verdade 

da história, e o existencialismo, de modo geral, não admite a verdade da história nem da história natural em 

geral, nem mesmo da história humana; e, no entanto, é a história que faz os indivíduos; é a sua própria história, a 

partir do momento em que são concebidos, que faz com que os indivíduos não nasçam e não apareçam num 

mundo que lhes confere uma condição abstrata, mas surjam num mundo do qual sempre fizeram parte, para o 

qual estão condicionados, e que eles próprios contribuem para condicionar – do mesmo modo que a mãe 

condiciona seu filho e que esse filho a condiciona desde a gestação. É somente desse ponto de vista que temos 

direito de falar da condição humana como de uma realidade primeira. Seria mais correto dizer que a realidade 

primeira é uma condição natural e não uma condição humana. Estou apenas repetindo, aqui, opiniões correntes e 

banais mas que não me pareceram de modo algum refutadas pela exposição do existencialismo. Em suma, se é 

verdade que não existe uma natureza humana abstrata, uma essência do homem independente ou anterior à sua 

existência, é certo também que não existe uma condição humana em geral, mesmo que, por condição, você 

entender certo número de circunstâncias ou situações concretas – visto que, em sua opinião, elas não estão 

articuladas. De qualquer modo, o marxismo tem, a esse respeito, idéias diferentes: a da natureza no homem e do 

homem na natureza, o qual não está forçosamente definido de um ponto de vista individual”. 



33 

 

próprio. O projeto não define o homem, mas através dele é possível reconhecer a condição 

humana. 

A partir disto, há sempre um modo de compreender algum projeto, mas com o 

necessário esclarecimento. É aqui que vislumbra-se uma universalidade do homem, que é 

continuamente construída e não dada. Para construir este universal, o homem deve escolher-

se, baseado em seu entendimento do projeto do outro, afirma Sartre:  

 

É neste sentido que podemos dizer que cada um de nós é absoluto 

respirando, comendo, dormindo ou agindo de um modo qualquer. Não existe 

diferença alguma entre ser livremente, ser como projeto, como existência 

que escolhe sua essência, e ser absoluto; não existe nenhuma diferença entre 

ser um absoluto temporariamente situado, ou seja, que se localizou na 

história, e ser universalmente compreensível (SARTRE, 1987a, p. 17).  

 

Todavia, parece não estar resolvida a oposição ao subjetivismo, pois esta aparece de 

várias formas. A primeira atribui ao humanismo a ideia de que o homem pode fazer o que 

quiser, caracterizando-o como anarquista, prescrevendo que não se pode julgar os outros e 

também dizendo que na escolha tudo seria gratuito. Observando melhor, estas críticas não são 

tão relevantes.  

No que diz respeito à primeira, não está correto dizer que se possa escolher o que bem 

entender, em certo sentido é possível a escolha, o que é impossível é deixar de escolher, logo, 

mesmo que um homem não escolha, ele escolheu abdicar dela. Isso tem um aspecto muito 

relevante, pois restringe a fantasia e o capricho.  

Sendo verdade que em uma determinada circunstância o ser humano tem por 

obrigação escolher uma ação – implicada uma responsabilidade –, que unida a um 

compromisso
15

 engloba a humanidade inteira. Para Sartre, o homem sempre está em uma 

circunstância organizada, comprometendo-se e comprometendo a humanidade inteira, através 

de sua escolha.  

O existencialista francês vê alguns problemas nas morais universalistas e abstratas e 

afirma o seguinte: a forma é universal e sua aplicabilidade parecer ser variável. Kant acerta ao 

dizer: a liberdade quer-se a si própria assim como a dos outros. Porém, erra ao afirmar que a 

forma idealista e universalista é a totalidade de uma moral. Sartre nota que os princípios 

                                                 
15

 Cf. (SARTRE, 1987a, p. 28) Palavras de Sartre: “É por isso mesmo que, para o homem existencialista, o 

universo objetivo não passa de uma fonte de aborrecimentos, sem influência, no fundo indiferente, um provável 

perpétuo, ou seja, exatamente o contrário do que ele é para o materialismo marxista.
 
É por todas essas razões e 

outras mais que você não concebe o engajamento da filosofia senão como uma decisão arbitrária que você 

qualifica de livre. Ao dizer que Marx definiu uma filosofia você está desvirtuando a própria história de Marx, já 

que ele a engajou. Não, muito pelo contrário, o engajamento, ou, melhor, as atividades social e política foram 

determinantes para seu pensamento mais geral”. 



34 

 

muito abstratos são falhos para se determinar uma ação, pois em uma decisão prática não há 

como julgar se o que foi feito poderia ocorrer de uma forma totalmente diversa, as 

especificidades da ação nunca são expostas em um âmbito abstrato e universalista.  

A aplicação é sempre concreta e suas consequências não são totalmente previsíveis. 

Neste ponto, o coerente é inventar, levando em conta se a invenção foi exercida em consenso 

com a liberdade. A escolha moral
16

 é comparável à construção de uma obra de arte. Na arte, 

um pintor, por exemplo, não tem um quadro definido antes de ser feito, não existem, pré-

estabelecidas, regras a priori para a inspiração. Não existem valores estéticos a priori, mas 

eles são vistos na coesão do quadro, no relacionamento entre a vontade de criar e o produto. 

Não se pode avaliar um quadro sem que ele esteja pronto. 

Segundo Sartre, o homem está na mesma situação criadora, nesta relação entre moral e 

arte, um quadro de determinado pintor nunca é o resultado de uma gratuidade. Compreende-se 

que o pintor é o que ele faz no momento que pinta. E a soma de suas obras faz parte de sua 

vida. O mesmo ocorre na moral, ela é semelhante à arte de um pintor, por exemplo, pois tanto 

na arte quanto na moral existem criação e invenção, por isso não podemos decidir a priori 

sobre o que fazer.    

O homem pode se pautar por uma espécie de moral abstrata, mas quem escolhe o que 

fazer é ele próprio. Neste sentido, ele escolhe sua moral. Devido à imposição presente nas 

situações, é necessário que se faça uma escolha entre um caminho e outro, o homem está 

impossibilitado, contudo, de não escolher uma moral. O ser humano não se realiza 

imediatamente no começo, ele é definido em relacionamento com um compromisso. Sendo, 

portanto, um absurdo, dizer que na escolha há gratuidade: 

 

O homem faz-se; não está realizado logo de início, faz-se escolhendo a sua 

moral, e a pressão das circunstâncias é tal que não pode deixar de escolher 

                                                 
16

 Cf. (SARTRE, 1987a, pp. 23-24) Indagação a Sartre: “A escolha original de Marx é uma escolha 

revolucionária”. Resposta: “Aquele que for capaz de dizer que ele se escolheu primeiro revolucionário e em 

seguida filósofo ou primeiro filósofo e depois revolucionário, pode considerar-se um espertalhão. Ele é filósofo e 

revolucionário: é um todo. O que significa dizer que sua escolha original foi ser revolucionário?” Afirma o 

questionador: “O Manifesto Comunista não me parece uma vulgarização mas uma arma de combate. Não posso 

crer que não seja um ato de engajamento. Uma vez que o Marx filósofo chegou à conclusão de que a revolução 

era necessária, seu primeiro ato foi o Manifesto Comunista, que é um ato político. O Manifesto Comunista 

constitui a ligação entre a filosofia de Marx e o comunismo. Qualquer que seja a moral que você tenha, a relação 

lógica entre essa moral e a sua filosofia não é tão sensível quanto a que existe entre Manifesto Comunista e a 

filosofia de Marx”. Resposta de Sartre: “Trata-se de uma moral da liberdade. Se não existir contradição alguma 

entre essa moral e a nossa filosofia, nada mais se pode exigir. Os tipos de engajamento diferem em função das 

épocas. Numa época em que engajar-se era fazer a revolução, era preciso escrever o Manifesto. Numa época 

como a nossa, em que existem vários partidos que se dizem revolucionários, o engajamento não consiste em 

aderir a algum deles, mas em procurar esclarecer os conceitos, para definir com mais rigor a posição de cada um 

desses diversos partidos revolucionários e, simultaneamente, tentar agir sobre eles”. 

 



35 

 

uma. Não definimos o homem senão em relação a um compromisso. É 

portanto absurdo acusarem-nos de gratuidade na escolha (SARTRE, 1978, p. 

258). 
 

Dando continuidade ao que foi dito acima, quando alguém argumenta que é impossível 

para o homem julgar os outros, em certo sentido pode-se dizer que é verdade, pois nenhuma 

pessoa deixará de escolher o seu projeto – independentemente de qual seja ele –, que teve um 

enorme comprometimento; para escolher um projeto de outro homem, visto que, a escolha 

comprometida e de seu projeto foi feita de maneira racional e autêntica. 

Porém, como vimos, há uma interdependência nas escolhas humanas, com isto, o 

homem pode julgar logicamente (juízo lógico) os outros, pois é pela face deles que nós 

escolhemos. Vejamos o que Sartre diz sobre o ato de julgar os outros: 

 

Pode-se julgar um homem dizendo que ele está de má-fé. Se definirmos a 

situação do homem como uma escolha livre, sem desculpas e sem auxílio, 

todo o homem que se refugia na desculpa que inventa um determinismo é 

um homem de má-fé (SARTRE, 1973, p. 25). 
 

Nesta acepção de má-fé as pessoas que afirmam a existência de valores pré-

estabelecidos, que tentam justificar suas ações, estão se contradizendo, pois a escolha em 

determinada circunstância não pode ser previamente definida, ela é exercida na própria ação e 

toda ação que se assume enquanto tal é um modo de boa fé e não de má-fé. A tentativa de agir 

de forma prejudicial, inautêntica, já implica uma ação de inteira má-fé.  

Isso quer dizer que, a má-fé é uma ação consciente. Assim, quem a pratica quer 

esconder algo para si mesmo, seja uma “verdade desagradável” ou um “erro agradável”. É a 

própria consciência que se infecta de má-fé, não é um estado. Sartre precisa assim a má-fé: 

 

A má-fé tem na aparência, portanto, a estrutura da mentira. Só que – e isso 

muda tudo – na má-fé eu mesmo escondo a verdade de mim mesmo. Assim, 

não existe neste caso a dualidade do enganador e do enganado. A má-fé 

implica por essência, ao contrário, a unidade de uma consciência (SARTRE, 

2002, p. 94). 
 

Luiz C. Maciel destaca que existe para a má-fé duas estruturas fundamentais, na qual 

nos dois momentos a principal finalidade desejada é a transferência da responsabilidade. A 

primeira define-se em: livrar-se da necessidade de escolher em uma dada circunstância, 

transferindo-a para outro, ou seja, aqui o agente da má-fé se esquiva de decidir a respeito de 

alguma ação, fazendo com que outra pessoa decida por ele. 

A segunda estrutura ocorre no momento em que um ser consciente apenas encena o 

papel de ser um objeto, deixa sua subjetividade de lado e se apresenta apenas como um ser 



36 

 

que os outros desejam que ele seja. Neste sentido, ele se vê apenas “pelos olhos dos outros”, 

passa a ser uma coisa determinada por outro, não sendo autêntico consigo mesmo. 

Maciel relembra também que o existencialismo sugere que a essência dos seres 

humanos é construída através de seus atos, pois sendo livre, o homem é apenas o que ele faz 

de si mesmo. Isto implica que a essência do homem é desenvolvida com a realização de seu 

projeto e das escolhas exercidas ao longo da sua existência.  

Nota-se, assim, que tal obra tem por principal foco a exposição de um posicionamento 

ético do existencialismo, visto que, sendo livre, o homem, é responsável por todas as suas 

ações e, escolhendo-se, ele escolhe, de maneira implícita, todos os outros. Em outras palavras, 

se alguém se define de tal modo específico, estabelece, ao mesmo tempo, o que é o humano 

em sua concepção universal.  

Nesta perspectiva, cada um inventa a humanidade, partindo de seu projeto e escolhas e 

se tornando responsável por elas. Se, para Sartre, a essência humana se define através de 

ações, quer dizer, tudo está em ato e não em potência, o ser humano é forçado a agir, fazendo, 

consequentemente, da moral existencialista uma moral da ação e não do quietismo. Posto que 

a liberdade é o fundamento de todos os valores éticos, todo homem deve assumi-la e afirmá-

la, do contrário, ele pode ser acusado de má-fé. 

Este assumir e afirmar a liberdade não deve ficar restrito apenas a um indivíduo, deve 

ser estendido a uma universalidade, pois se não há natureza humana há, todavia, uma 

condição humana, que por sua vez é comum a todos, isto implica uma universalidade de todos 

os projetos humanos. Com isto, tanto a afirmação da liberdade quanto a acusação de má-fé 

devem ocorrer no âmbito universal. 

Perdigão salienta que da liberdade procedem duas espécies de angústia, uma temporal 

e outra ética. As duas derivam da impossibilidade de o homem se preparar de maneira 

absoluta em relação ao procedimento que cada escolha feita soma para a realização de seu ser 

e que uma nova escolha a ser feita também, potencialmente, realizará seu ser. 

Sobre a angústia temporal, ele destaca a independência entre passado, presente e 

futuro. Em outras palavras, o ser humano é o presente, suas escolhas do passado não 

interferem, necessariamente, em seu presente, do mesmo modo, suas escolhas de hoje não 

definirão, inevitavelmente, o que ele será no futuro. Com isto, cada escolha não tem por 

obrigação ser definitiva, ou seja, o ser humano está em plena mudança (devir), ele nunca é 

imutável e absoluto. Isto implica que, tudo que se escolhe não é uma escolha acabada em si; 

sendo assim, as escolhas correm um imenso risco de não permanecerem como tais, pois não 

se conhece o futuro.  



37 

 

Por exemplo, o rapaz que tem de decidir entre ir para a guerra ou cuidar da mãe, 

escolhe uma das ações, porém, isto não o impede de que ele, no meio do caminho, opte pela 

outra alternativa, visto que é livre para agir de uma dada maneira e excluir outra ou vice-

versa.  

A angústia de cunho ético é bem definida nas palavras de Perdigão:  

 

No caso da angústia ética, constatada nossa liberdade, advém a incerteza de 

que os valores morais têm como único fundamento possível a nossa decisão 

de criá-los. A vida é permanente escolha, e, com cada uma de nossas 

escolhas, escolhemos o que somos, definimos a nós mesmos, por nós 

mesmos. A cada instante temos de optar por um valor, uma regra de conduta. 

O que nos angustia é saber que não temos a que recorrer para orientar a 

nossas escolhas (PERDIGÃO, 1995, p. 113). 

 

Como visto anteriormente, os valores morais não são postos e dados a priori aos 

homens. Não se encontra uma moral universal em um “céu inteligível” que conduza com 

precisão os seres humanos, não existe uma regra moral geral que aponte ao homem como ele 

deve agir ou o que ele pode fazer em uma determinada circunstância. Todas as regras gerais 

são na maioria das vezes abstratas. Do mesmo modo, não existem virtudes em si como 

bondade e honestidade – ditas fundamentais para a conduta humana. Sendo assim, os valores 

existenciais são subjetivos, são escolhas que se transformam em valores objetivos devido ao 

ato de exercer tal escolha. Nota-se desta maneira que não há nada que certifique a uma pessoa 

que ela deva tomar tal decisão ao invés de outra qualquer e também nada pode justificar a 

posição de ter decidido por A e não por B. Se, conforme Sartre, somente a liberdade pode ser 

aceita como fundante da moral, pois sou eu, enquanto ser consciente quem estabelece os 

valores, é o próprio ser humano quem cria sua ética, ao homem não há imposições morais e é 

ele que impõe, constrói e determina os valores que serão seguidos. Isto se explica devido ao 

fato de que são os próprios seres humanos que dão significados às coisas e julgam suas 

próprias ações, se algo está correto ou não.  

Os valores são o que são por causa da decisão que os homens tomam. Para existir o 

certo ou o errado é necessária a intencionalidade de uma consciência que os tomem como tais, 

isto é, os valores são julgados e têm sentido para uma consciência que os designam serem 

assim. Não existe um método para fazer valores, eles são feitos no próprio ato de escolher 

uma ação, valor e escolha se confundem, pois para o existencialismo humanista não existem 

valores eternos para predicar o que se deve fazer. Então, cabe a nós escolhê-los.  

Devemos salientar que a liberdade que Sartre explica nesta obra deve ser diferenciada 

daquela entendida pelo senso comum. Ser livre aqui está estreitamente e diretamente ligado 



38 

 

ao que se entende por comprometimento. Se não levarmos isso em conta, a própria noção de 

liberdade perde sentido. Assim, somos livres na medida em que somos comprometidos em 

nossas ações. Vejamos: 

 

É necessário, além disso, sublinhar com clareza, contra o senso comum, que 

a fórmula “ser livre” não significa “obter o que se quis”, mas sim 

“determinar-se por si mesmo a querer (no sentido lato de escolher)”. Em 

outros termos, o êxito não importa em absoluto à liberdade (SARTRE, 2002, 

p. 595). 
 

Ser livre não é meramente conseguir o que se deseja, mas ter a possibilidade de se 

determinar enquanto ser humano e aí sim poder escolher o que se deseja. A liberdade não é 

um conceito metafísico, algo em si, é a “autonomia da escolha”. Com isso, não se pode dizer 

que um indivíduo preso é sempre livre para sair do presídio, ou satisfazer seu desejo de 

libertação, todavia ele tem a liberdade para tentar escapar da prisão ou se tornar livre.      

Reafirmando Sartre, Perdigão diz que a liberdade é a intenção da consciência de 

transpor os limites impostos pelo corpo – que nos confere a obrigação de agir entre os objetos 

presentes no mundo, que podem nos apresentar adversidades ou proveitos –, projetando-se 

para um possível futuro.  

Apenas o homem se coloca no âmbito da liberdade consciente
17

, toda a natureza, ao 

contrário, se encontra governada pelo determinismo. A liberdade dá prova de sua existência, 

de maneira concreta, em ato, isto é, ela se apresenta no ato de escolher, de tomar decisões. Em 

outras palavras, a liberdade é exercida na forma de escolhas, que são requeridas a todo o 

momento. Isto é a manifestação de nossa finitude e individualidade, visto que, só podemos 

escolher uma ação diante de um determinado grupo de atuações possíveis. Não é possível 

escolher tudo em todas as circunstâncias que implique uma escolha apenas.  

Por exemplo, um agente ambientalista não poderia escolher, ao mesmo tempo, ir para 

a mata e ficar em um escritório despachando panfletos de conscientização ambiental. Se isso 

fosse possível não seríamos livres, visto que, apenas “não passaríamos de um desenrolar em 

série infinita de todos os possíveis e desapareceríamos como individualidade” (PERDIGÃO, 

                                                 
17

 Cf. (SARTRE, 1987a, p. 27) Sartre esclarece: “Não é verdade que o homem tenha liberdade de escolha no 

sentido em que, através da escolha, ele confere à sua atividade um significado que ela não teria de outro modo. 

Não basta dizer que homens podem lutar pela liberdade sem saber que estão lutando pela liberdade; ou então, se 

atribuirmos um sentido pleno a tal reconhecimento, isso significa que homens podem engajar-se e lutar por uma 

causa que os domina, ou seja, podem agir num quadro que os ultrapassa e não apenas em função de si mesmos. 

Pois, afinal de contas, se um homem luta pela liberdade sem o saber, sem formular para si mesmo, lucidamente, 

os meios que utiliza e os objetivos que pretende atingir, isso significa que os seus atos vão determinar uma série 

de conseqüências que se insinuam numa trama casual cujo princípio e fim ele não capta, mas que, apesar de 

tudo, encerra sua ação e lhe confere um sentido, em função da atividade dos outros; e não apenas dos outros 

homens mas do meio natural em que esses homens agem”. 



39 

 

1995, p. 87).  

Neste sentido, a liberdade humana é exercida em sua própria realidade, ela não é pura 

abstração e transcendência, ela é situada no mundo, como vimos, o ser humano não é somente 

consciência, mas ele tem, do mesmo modo, um corpo que o liga com a realidade dos objetos 

(facticidade). Sendo assim, a liberdade do ser humano é exercida perante as adversidades 

mundanas. Não existe um âmbito para a liberdade e outro para a facticidade.  

O homem executa a sua liberdade na sua própria realidade, onde estão as oposições e 

pressões que são partes integrantes de sua vida. Se não existissem os obstáculos postos aos 

homens, suas vidas seriam apenas um cumprir de tarefas já postas, não haveria a necessidade 

de escolher, pois tudo já estaria previamente determinado, a liberdade seria tão limitada 

quanto as escolhas. Dito isto, para se ter liberdade é preciso aceitar as adversidades.  

Perdigão explicita a necessidade da ação e da circunstância para se ter a liberdade da 

seguinte forma: 

 

A situação e a ação mostram-se tão indispensáveis à liberdade quanto, no 

tocante à temporalidade, a permanência é necessária à mudança. Assim 

como a mudança temporal não pode ser absoluta, mas exige uma relação 

com algo que permanece, também a liberdade exige alguma coisa que a 

contrarie. Em outros termos: a liberdade precisa de um campo de resistência 

do mundo. Sem obstáculo não há liberdade (PERDIGÃO, 1995, p. 87). 

 

Aceitando que a liberdade é o fundamento de todos os valores morais existencialistas, 

pois é em liberdade que o homem exerce todas as suas ações objetivas, deve ser aceito 

também que é com ela que se estabelecem todos os valores humanos e em total abandono, ou 

seja, a conduta moral do homem, só existe em sua liberdade, nas ações dos seres humanos e 

não de forma abstrata – como ideal a ser perseguido e nunca alcançado – e independente desta 

realidade.  

Partindo disto, todos os atos de homens de boa fé são executados com o intuito de 

salvaguardar a liberdade em ato e em cada situação particular de sua vida:  

 

Além disso, posso fazer um juízo moral. Quando declaro que a liberdade, 

através de cada circunstância concreta, não pode ter outro objetivo senão o 

de querer-se a si própria, quero dizer que, se alguma vez o homem 

reconhecer que está estabelecendo valores, em seu desamparo, ele não 

poderá mais desejar outra coisa a não ser a liberdade como fundamento de 

todos os valores. Isto não significa que ele a deseja abstratamente. Mas, 

simplesmente, que os atos dos homens de boa fé possuem como derradeiro 

significado a procura da liberdade enquanto tal (SARTRE, 1987a, p. 19). 
 

Um ser humano, quando executa uma ação determinada, pretende chegar a uma 

finalidade concreta, mesmo que isto condicione um desejo abstrato de liberdade, tal anseio é 



40 

 

apenas um meio para se conseguir uma finalidade, que é a conclusão da ação proposta. É por 

isto que se almeja a liberdade em cada momento característico. Quando um ser humano 

procura sua liberdade, descobre que ela está condicionada por todos os outros homens e 

necessariamente a liberdade dos outros condiciona a sua. Quando há a relação de 

compromisso, o ser humano é forçado a querer tanto a sua liberdade quanto a dos outros. É 

somente em liberdade que há a relação humana de conduta e de existência. Neste sentido, a 

liberdade de um indivíduo só será considerada como um fim se ele considerar a de todos 

como fim igualmente. Esta “escolha universal”, que vincula a humanidade inteira, não é 

exercida em forma de imposição, isto é, não é por causa de determinada decisão de uma 

pessoa que todos têm por obrigação agir como ela. É oferecido um possível modelo de boa 

conduta e não a imposição de agir como tal.  

O que Perdigão quer reforçar é que o homem, ao inventar sua vida, estabelece também 

a imagem que ele entende ser o melhor para a conduta da humanidade, ou como o indivíduo 

deve ser. Neste sentido, o ato de um implica a todos, pois ele decide a seu ver o que é mais 

conveniente para a humanidade em relação aos valores. De modo sumário, cada um age como 

se fosse o regulador das ações humanas (legislador universal). É angústia moral devido ao 

fato de que somos inevitavelmente livres, e, cabe a cada um de nós saber o que fazer desta 

“assombrosa liberdade”. 

A angústia, então, decorre da dependência dos valores em relação ao nosso modo de 

ser livre, que é exercido com a intenção de agirmos de determinada forma. Os valores são 

inventados frente a uma coerência de cada um consigo mesmo, não sendo gratuitos, no qual 

todos assumem as consequências de suas decisões. O que pode ocorrer é o arrependimento em 

face de uma ação executada, que depois há a possibilidade de ser modificada, colocando em 

dúvida os valores antes tidos como corretos, mudando também, se necessário, o projeto de 

quem a realizou. Isto demonstra que o homem é totalmente responsável, não somente por seus 

atos, mas também pelo sentido do mundo, que tem seus valores atribuídos por uma 

consciência humana. Esta imensa responsabilidade provém desta dependência entre 

significado do mundo em relação à humanidade, desta forma, o mundo se apresenta a mim 

(consciência) e sou eu que lhe confiro sentido. O “meu mundo” é o reflexo da imagem das 

minhas escolhas livres e conscientes. 

Assim sendo, em um plano de autenticidade (aceitação de sua condição de ser, no qual 

é o próprio homem que se define enquanto tal) total, o homem é reconhecido como um ser 

que a “existência precede a essência”, é livre porque deseja a sua liberdade e necessariamente 

a dos outros. Para realizar seu o projeto o homem deve comprometer-se em suas ações e 



41 

 

perpassar todas as adversidades impostas ao longo do percurso. Neste ponto é que se 

manifesta a liberdade, mesmo que as forças opositoras sejam muito fortes e incisivas, se ele 

crê realmente em seu projeto, terá uma imensa chance de realizá-lo. O homem é livre no 

sentido de que pode agir sempre considerando as resistências. 

Devido a esta relação recíproca entre as liberdades, entre os homens, Sartre afirma que 

pode formar um juízo acerca das pessoas que buscam esconder de si próprias a inteira 

gratuidade da sua existência e a sua plena liberdade. Em outras palavras, para negar sua 

liberdade e suas consequências, o agente de má-fé tem obrigatoriamente que ser livre, pois 

somente em liberdade é possível executar uma ação qualquer. 

A liberdade é ilimitada e se houvesse limites somente ela os colocaria a si própria: 

 

A liberdade só encontra no mundo os limites que ela mesma colocou. É ela 

que estabelece os obstáculos com os quais por ventura irá se defrontar. 

Somente ela opõe limites a si própria. Se limites externos existem, são 

postos pela liberdade mesma: a consciência não padece, mas, ao contrário 

elege tais limites. Em outras palavras: apenas a liberdade pode limitar a 

liberdade (PERDIGÃO, 1995, p. 104). 
 

Aos que mascaram para si próprios, com desculpas, a sua total liberdade, Sartre os 

nomeia de covardes; aos que tentam provar que as suas existências são necessárias na terra 

como seres absolutos, quando elas não passam de contingentes e temporárias, são os safados, 

mas, como o próprio filósofo francês afirma, esses nomes só podem ser atribuídos a eles num 

âmbito de total autenticidade.  

Perdigão destaca a tendência dos seres humanos de recusar a liberdade: 

 

Por sermos livres, somos angústia. Para mascará-la, precisamos disfarçar a 

liberdade que somos, e, neste sentido, usamos cotidianamente diversos 

expedientes e truques. Mentimos a nós mesmos para acreditar que não 

somos livres ou responsáveis por nossos atos. Pode-se dizer, de modo geral, 

que há uma tendência do homem de se negar como liberdade (PERDIGÃO, 

1995, p. 116). 

 

Todas as justificações e desculpas, bem como religiosas, psicológicas, teóricas, 

científicas e ideológicas são o empenho dos indivíduos em recusar, tanto sua liberdade quanto 

suas responsabilidades em relação a seus atos. Existem algumas doutrinas que pregam que os 

seres humanos são seres acabados, nos quais estão intrínsecos de modo a priori arquétipos, 

que são o que propulsiona as ações humanas. Em outras palavras, existe uma “essência 

imutável” a todos que fixa a personalidade e determina o futuro dos homens (destino). Os 

seres humanos são assim por terem nascido assim e não há nada que possam fazer para mudar 

suas essências preestabelecidas. Todavia, como vimos, todos podem mudar seus “destinos”, 



42 

 

pois, diferentemente de um objeto, o homem é dotado de consciência – liberdade de escolha – 

e não tem seu ser pronto e acabado, ele está sempre por se fazer, somente é definida a 

essência do ser humano quando ele deixa de existir.  

No que diz respeito à objeção de que a escolha no existencialismo humanista é 

licenciosa, sem implicações e consequências, não é completamente verdadeira e nem 

totalmente falsa, visto que, num âmbito de comprometimento total e livre, contido num 

campo de possibilidades, pode-se escolher qualquer coisa, dentre as alternativas dadas. Em 

relação ao fato de que na escolha não há uma reciprocidade, dado que sempre se espera uma 

ação, mas se exerce outra; Sartre defende que os valores parecem não ser tão sérios, pois o 

homem escolhe um ou outro valor para sua conduta, porém esta volatilidade tem uma 

utilidade em suprir a ideia de Deus como criador de fins. É tirar dos homens essa dependência 

metafísica para sua existência e essência. É forçoso que o homem invente os seus próprios 

valores e enfrente a concretude das coisas em sua própria realidade.  

A partir desta relação valorativa, na qual o homem cria seus valores, podendo formar 

uma “comunidade humana” ou vivência coerente entre si, 

 

[...] dizer que nós inventamos os valores não significa outra coisa senão que 

a vida não tem sentido a priori. Antes de alguém viver, a vida, em si mesma, 

não é nada; é quem a vive que deve dar-lhe um sentido; e o valor nada mais 

é que esse sentido escolhido (SARTRE, 1987a, p. 21). 
 

Sobre a definição do existencialismo como um humanismo, Sartre, para explicar como 

isto é possível, aponta que existem dois tipos de humanismo
18

. Um que toma o homem como 

fim e valor supremo, ou seja, mesmo que um ser humano não tenha executado um ato de 

grandeza, ele, na qualidade de homem, seria responsável por atos particulares. Nesta vertente 

é possível identificar que os valores humanos são definidos por atos mais altos e nobres de 

indivíduos.  

Este humanismo é incoerente, pois, relembrando, ninguém pode predicar um juízo 

valorativo ao homem tomando-o como um fim necessário a todos. Não se pode tomar um 

                                                 
18

 Cf. (SARTRE, 1987a, pp. 26-27) Sartre explica os possíveis tipos de humanismo:
 
“Humanismo é infelizmente 

hoje em dia um termo que serve para designar diversas correntes filosóficas, desdobrando-se não somente em 

dois sentidos, mas em três, quatro, cinco, seis. Todo mundo é humanista, em nossos dias, mesmo certos 

marxistas, que descobriram ser racionalistas clássicos, são humanistas no sentido insípido do termo, derivado das 

idéias liberais do século passado: o sentido de um liberalismo refratado por toda a crise atual. E assim como os 

marxistas podem pretender ser humanistas, as diversas religiões – a cristã, a hindu e muitas outras – também 

pretendem ser, antes de mais nada, humanistas; e, por sua vez, o existencialismo, e também, de modo geral, 

todas as filosofias. Do mesmo modo, muitas das correntes políticas atuais afirmam sua filiação humanista. Tudo 

isso converge para uma espécie de tentativa de  estabelecimento de uma filosofia que, no fundo e apesar de sua 

pretensão, recusa engajar-se, e recusa engajar-se não apenas ao nível político e social mas também num sentido 

filosófico profundo”. 



43 

 

homem por ideal, pois ele está sempre num constante devir, ele está sempre se fazendo. Isto o 

levaria a um humanismo fechado em si mesmo, individualistas. Se os homens tivessem seus 

ideais pré-definidos não precisariam de uma relação concreta entre si para a definição dos 

valores. 

O outro tipo de humanismo, o existencial, é mais coerente: 

 

[...] o homem está constantemente fora de si mesmo, é projetando-se e 

perdendo-se fora de si que ele faz existir o homem e, por outro lado, é 

perseguindo fins transcendentes que ele pode existir; sendo o homem esta 

superação e não se apoderando de objetos senão em referência a esta 

superação, ele vive no coração e no centro desta superação. Não há outro 

universo senão o universo humano, o universo da subjetividade humana 

(SARTRE, 1978, pp. 268-269). 
 

O homem é a superação feita com o ato de projetar-se para fora de si próprio, 

buscando fins transcendentes com o intuito de se fazer existir. O ser humano vive no ato da 

superação, que está fundada no universo da subjetividade humana em relação com o outro.  

O Humanismo existencial provém da relação de transcendência, que instiga o homem 

e a subjetividade. Ele intenciona sua subjetividade em busca do outro, visando definir-se na 

própria humanidade, isto é, transcender os limites da sua própria subjetividade para adquirir 

um caráter de escolha universal por se comprometer e se responsabilizar pela própria 

humanidade. 

  



44 

 

2 O MARXISMO DE HENRI LEFEBVRE 

 

 

2.1 Críticas e concepção de mundo 

 
 

Na obra Marxismo de Henri Lefebvre, temos uma tentativa de defesa e de exposição 

do marxismo, o materialismo histórico, por parte do autor. Ele apresenta algumas ideias 

básicas da teoria. Na obra há um destaque para a crítica cristã ao marxismo, que o taxa de 

“sistema totalitário”. E também a crítica de alguns oponentes mais “encarniçados”, como ele 

próprio afirma. Para o autor, o marxismo é sim uma concepção de mundo, mas como “uma 

visão conjunta da natureza e do homem, uma doutrina completa” (LEFEBVRE, 2011, pp. 9-

10). Assim, pode-se dizer que uma filosofia seria o mesmo que uma visão de mundo de seu 

tempo. Todavia, Lefebvre afirma que a segunda é mais ampla e abrangente que a primeira. 

Isso porque: 

 

Em primeiro lugar toda concepção de mundo implica uma ação, isto é, 

alguma coisa mais do que uma “atitude filosófica”. Mesmo que tal ação não 

seja formulada e incluída expressamente na doutrina, mesmo que seu elo 

permaneça sem ser formulado e que a ação implicada não dê lugar a um 

programa, nem por isso deixa de existir (LEFEBVRE, 2011, p. 10). 
 

Com isso, vemos que para ele a ação é diferente e se sobrepõe à noção de atitude. A 

ação é algo que independe de uma conceituação teórica, doutrina ou tese. Mesmo que ela não 

faça parte de uma doutrina ou teoria filosófica, ela existe como tal. Ela é concreta e situada. 

Elaborar uma concepção de mundo é exercer uma ação que leve a este fim.  

Já a concepção de mundo dos cristãos repousa na autoridade de seus “sacerdotes”. A 

ação não é racional e sim política. As decisões são tomadas conforme os anseios daqueles que 

mandam na igreja, não tendo assim uma lógica como ponto de partida ou fundante da ação. 

Neste sentido, a ação está diretamente ligada a uma parcialidade proveniente de interesses. 

Para o marxismo a ação tem um sentido mais amplo. Ou seja, a ação está pautada na 

racionalidade e leva em conta um conjunto de teorias, para aí sim, de forma imparcial, propor 

um “programa político”. Em outras palavras, a ação, para o marxismo, não depende de 

caprichos e/ou de vontades de autoridades tendenciosas da Igreja. A política seria um 

construto racional e sem preconceitos. Em seguida, ele afirma: 

 

Em segundo lugar, uma concepção de mundo não é forçosamente a obra 

deste ou daquele “pensador”. Ela é acima de tudo a obra e expressão de uma 

época. Para atingir e formular uma concepção de mundo, é necessário 

estudar as obras daqueles que a formularam, mas deixar de lado as nuances e 



45 

 

detalhes; é preciso esforçar-se para atingir o conjunto (LEFEBVRE, 2011, p. 

10). 
 

Uma filosofia ou doutrina é fruto de seu tempo. O filósofo é um gênio de seu tempo e 

suas ideias não perduram eternamente, ad infinitum. Cada filosofia está situada e representa 

as ideias de sua época. Para entender ou se construir uma concepção de mundo é necessário 

levar em conta as teorias dos pensadores que a realizaram, as concepções anteriores e ainda 

analisar as obras por completo, não se importando com especificidades deste ou daquele 

pensador. Deve-se buscar o todo da teoria.  

Com isso, Lefebvre atenta para o fato de que não devemos estudar a filosofia em si, as 

teorias e ou a história da filosofia em si mesmas, pois se assim fizermos, serão enfatizadas 

cada vez mais as especificidades divergentes ou convergentes entre os filósofos ou 

pensadores. Destaca-se mais a pessoalidade do autor do que seu pensamento. Devemos ter 

uma visão mais abrangente, nos atendo à concepção de mundo de determinado tempo e 

espaço, para, de forma concisa, entendermos uma determinada época.  

Entendida esta parte, o autor destaca três grandes concepções de mundo e afirma 

existir somente estas três. A primeira é a cristã, estabelecida de forma mais crítica pelos 

teólogos católicos. A segunda é a concepção individualista, que se inicia no fim século XVI, 

da qual Montaigne é o principal expoente. A terceira é o marxismo, teoria na qual Lefebvre se 

inclui e a defende. 

A concepção cristã se fundamenta, essencialmente, na noção de hierarquia. É uma 

concepção medieval, formulada com um grande rigor teórico, próprio desta época, descrita, 

principalmente, por São Tomás de Aquino. Aqui temos uma hierarquização estática dos seres 

e coisas como um todo. Deus, o Ser supremo é perfeição pura, é o cume. Esta é uma posição 

que busca enfatizar uma visão de conjunto de universo. Para alguns, se apresenta como válida 

até hoje. 

Na concepção individualista de mundo observamos uma inversão de papéis, o 

indivíduo se torna a realidade essencial, possuindo em si mesmo a razão – que é a junção 

entre o individual e universal – e a hierarquia antes posta pela concepção cristã, que é deixada 

de lado. A razão é de extrema importância nesta vertente, pois ela se apresenta como um liame 

entre os interesses individuais e gerais, em todos os aspectos. 

Esta é uma posição do liberalismo, da burguesia, isto é, substitui-se o fundamento 

pessimista (hierárquico e metafísico) por um otimista (harmonia natural dos homens e uma 

funcionalidade sistêmica humana). A burguesia se volta mais para um aspecto pessimista, 

hierárquico e autoritário do que o otimista, devido ao seu declínio atual, ou seja, parece mais 



46 

 

fácil se explicar os fracassos pelo além, do que pelas ações realizadas. 

Terceira e última concepção, a marxista. Vejamos a definição de Lefebvre: 

 

Por fim, vem a concepção marxista do mundo. O marxismo se recusa a 

aceitar uma hierarquia exterior aos indivíduos (metafísica); mas, por outro 

lado, não se deixa encerrar, como o individualismo, na consciência do 

indivíduo e no exame isolado dessa consciência. É ciente de realidades que 

escapam ao exame da consciência individualista: são as realidades naturais 

(da natureza, do mundo exterior), práticas (trabalho e ação), sociais e 

históricas (estrutura econômica da sociedade, classes sociais etc.) 

(LEFEBVRE, 2011, p. 12). 
 

Em outras palavras, o marxismo nega as duas concepções anteriores. Não aceita 

explicações pautadas em uma hierarquia de superioridade provinda de seres supremos e acima 

dos homens (metafísica), nem em uma explicação na qual o indivíduo e sua consciência se 

apresentam como o fim de si mesmo e de uma concepção de mundo. Para ele, nem todas as 

realidades podem ser apreendidas pela consciência individualista – realidades como as 

naturais, práticas, sociais e históricas. 

O marxismo rejeita de forma veemente uma possível submissão a priori e natural de 

um homem pelo outro, isto se aplica a uma perspectiva social e objetiva, ou seja, não é porque 

uma sociedade ou pessoa se julgam superiores por querências subjetivas ou possuem mais 

bens materiais que outros que podem se sobrepor aos demais. Do mesmo modo, não aceita 

uma harmonia espontânea entre os seres humanos, ao contrário, notam-se contradições, e 

muitas, entre os desejos individuais e os gerais, que se chocam quase sempre.  

Para Lefebvre há uma dicotomia entre os anseios individuais das pessoas, grupos ou 

classes sociais e a Razão, conhecimento e ciência. De forma alguma existe uma concordância 

espontânea e harmônica. A harmonia entre natureza e homem é uma crença infundada, tal 

relação é conflituosa. O homem deve lutar com o intuito de dominar e transformar a natureza, 

isso só é possível pelo trabalho e utilizando-se do conhecimento científico. Assim, 

transformando a natureza o ser humano pode transformar a si mesmo. 

Neste sentido, quando se trata de contradições, deve-se ater a problemas e soluções. 

Luta e ação são dois caminhos que juntos podem levar ao progresso. Devido a esta posição o 

marxismo se esquiva tanto do pessimismo metafísico cristão, operando com a ação e as 

relações sociais, quanto do otimismo individualista, por não aceitar a consciência solipsista 

como fundamento da realidade totalizadora.  

O marxismo desvendou que a tomada de consciência do mundo real, com todas suas 

contradições, é posterior à realidade natural histórica e à lógica destas contradições. Lefebvre 

afirma isso para destacar a luta incessante do homem com a natureza, que não é fácil nem 



47 

 

ingênua. Para ele, o marxismo é a teoria que enfatiza as contradições da realidade social, a 

saber, o sistema capitalista, que deixa bem claro o papel dos seres humanos em suas 

sociedades, onde uns possuem o domínio do capital (burgueses) e outros, a maioria, são 

dominados por não deterem o “poder”, e são obrigados a vender sua mão-de-obra 

(proletariados). 

Lefebvre explica o surgimento do marxismo junto à sociedade “moderna” trazendo 

suas contradições e tentando ser uma resposta válida:  

 

Assim, o marxismo apareceu junto com a sociedade “moderna”, com as 

grandes indústrias e com o proletariado industrial. Apresentou-se como a 

concepção de mundo que exprime o mundo moderno – suas contradições, 

seus problemas – trazendo soluções racionais para esses problemas 

(LEFEBVRE, 2011, p. 14). 
 

Se para ele, como vimos, só existem três concepções de mundo, toda e qualquer teoria 

deve, inevitavelmente, “encaixar-se” em uma delas. Assim, segundo ele, o existencialismo é 

um individualismo, que defende que consciência e liberdade do individuo é um absoluto (tal 

posição será debatida de forma pormenorizada e racional mais à frente em nosso estudo). 

Desta forma, o existencialismo, para Lefebvre, somente renova a essência do individualismo 

clássico. Acaba por tratar da consciência individual e a descrição da existência como verdade 

absoluta. Na opinião do marxista francês: 

 

Por exemplo, o existencialismo, tão em moda hoje em dia, coloca no centro 

de suas preocupações a consciência e a liberdade do indivíduo tomadas 

como um absoluto. O existencialismo, visto sob esse ângulo, não é mais do 

que um substituto tardio e degenerado do individualismo clássico. Sabemos 

que ele repudia o otimismo fácil; também sabemos que ocasionalmente, para 

se “modernizar” e difundir como sendo novas algumas temáticas já 

envelhecidas, ele se recobre de uma tintura de marxismo. Mas isso não muda 

em nada o essencial, isto é, o esforço para obter uma pretensa verdade 

absoluta a partir de uma descrição da “existência” e da consciência 

individuais (LEFEBVRE, 2011, p. 14). 
 

O problema do individualismo é que ele tenta fundamentar a verdade pela consciência 

individual – por exemplo, pelo cogito cartesiano –, se tornando assim algo universal, que por 

sua vez se impõe sobre o individual, como o Estado para os hegelianos de direita. Não há uma 

reciprocidade entre individual e universal e nem coerência entre os individualistas. É por isso 

que para ele as concepções individualistas estão fadadas ao fracasso. 

Já o catolicismo é uma doutrina política, que não possui uma fundamentação lógica e 

racional. Conceitos religiosos como alma, além e morte parecem não se adequar às noções 

postas pelo Estado e pela estrutura social, ou seja, a ligação entre uma realidade metafísica e a 



48 

 

vivência humana não podem ser explicadas pela razão. A verdade repousa num além abstrato, 

que é o topo da hierarquia das “substâncias”. Nessa concepção de mundo, a ligação entre 

política e princípios metafísicos é fraca. Por mais que um Estado respeite as leis divinas, ele 

não deve criar as suas se baseando somente nelas, mesmo porque, as teorias cristãs, 

principalmente, justificam uma hierarquização de dominação sistemática. Pode dizer-se que 

há uma aplicação da teoria à prática, uma comprovação irracional para a estrutura social 

capitalista. Do contrário, as teorias metafísicas cairiam no ostracismo teórico. 

A finalidade da concepção de mundo cristã é atualmente política. Mas quando a teoria 

se parece com a prática política, ela está no âmbito da teologia, uma força religiosa 

sobrepondo-se ao Estado. Nesta vertente não há como estabelecer, de forma racional e crítica, 

uma relação entre a teoria e a prática. Pelo contrário, desta forma, abre-se um grande campo 

licencioso para se realizar manobras e acordos nem sempre morais ou coerentes. 

E o marxismo?  É a teoria que surge para resolver racionalmente tais contradições e 

erros. Como Lefebvre o define? Como o marxismo trata a relação de ação com teoria de modo 

diferente das que vimos até então, a saber, cristã e individualista? Vejamos a definição nas 

suas próprias palavras: 

 

O marxismo aparece de início como expressão da vida social, prática e real 

em seu conjunto, em seu movimento histórico, com seus problemas com 

suas contradições, portanto nele está compreendida a possibilidade de 

ultrapassar sua estrutura atual. As propostas concernentes à ação política se 

encaixam aberta e racionalmente com suas preposições gerais. São teoremas 

políticos subordinados a um conhecimento racional da realidade social; 

portanto, subordinados a uma ciência. O marxismo se apresenta, pois, sob 

esse ângulo, como uma sociologia científica com consequências políticas, 

enquanto que a concepção de mundo que se opõe a ele é uma política 

abstratamente justificada por uma metafísica (LEFEBVRE, 2011, p. 18). 
 

O marxismo, então, seria a única teoria que demonstra de forma “nua e crua” a 

realidade humana, com todas as suas contradições e problemas, sem se pautar por misticismos 

ou idealismos. Ele é fundado sob o solo rígido do conhecimento cientifico. É a única vertente 

capaz de proporcionar ao homem a superação de seu sistema opressor.  

A política aqui é posterior, consequência deste processo racional e não fundada numa 

metafísica tendenciosa e manipuladora. Não se pode tentar definir o marxismo como uma 

doutrina que justifica a política em um patamar secundário, como interpretação de mundo, 

isto é, a política é consequência relacional de várias deduções racionais, que levaram à sua 

definição ou sua realização.   

Ao aceitarmos o marxismo como uma concepção de mundo, como visão de sua época 



49 

 

(moderna) conflituosa e não harmônica, devemos nos ater ao fato de quer o “marxismo” não 

se reduz às obras e textos de Karl Marx. Não se deve limitar o marxismo, taxando-o como 

uma teoria provinda exclusivamente do pensamento ou filosofia de Marx. A noção de 

concepção de mundo deve ser elevada a um patamar, o mais abrangente possível, não se 

apegando a detalhes e sim, ao todo. 

Se remetermos a Marx, nenhuma época histórica ou teoria filosófica, por exemplo, 

aparecem do nada, como uma cisão independente de sua história anterior. Essa visão mais 

racional – bem como o próprio marxismo – dos dados da experiência e do pensamento 

moderno não foi criada somente por Marx. Primeiro, porque algumas teorias que o 

antecederam, como as dos grandes economistas (Perry, Smith e Ricardo), já tratavam do 

trabalho como relação ativa do ser humano com a natureza. Segundo, pois alguns filósofos 

materialistas do século XVIII e XIX pesquisavam a natureza colocando-a como origem do 

homem e realidade objetiva. Terceiro, os filósofos franceses do século XIX já estudavam os 

grupos, classes e lutas sociais. Quarta posição, a cisão de mundo entendido como relação 

harmoniosa, da metade para o final do século XVIII – destaque para Hegel, que abordou a 

complexidade das contradições humanas, tanto na história, quanto na natureza. Quinta 

asserção, os socialistas franceses do século XIX analisaram problemas novos, referentes à 

economia, classes e políticas operárias e problemas humanos de toda espécie. A sexta e mais 

importante influência ou antecessora, recai no valor de Friedrich Engels para as obras 

marxistas, que salientou as questões referentes à economia e à situação de opressão vivida 

pelos proletariados. Aqui temos a imensa importância de Engels nos escritos de Marx. 

Todos estes elementos destacados culminaram na formação do marxismo. Mas Marx, 

segundo Lefebvre, contribuiu de forma mais original e somatória. Vejamos como o marxismo 

pode ser considerado uma teoria que sintetiza e atualiza todas estas, postas anteriormente. 

Para Marx tudo se relaciona, não há nada isolado, nem fatos, nem ideias. Para ele, é uma 

teoria que possibilita o progresso, uma realidade e um raciocínio mais elevados, mais 

abrangentes, por fim, mais complexos e mais detalhados. 

Lefebvre reafirma sobre a obra de Marx o seguinte: 

 

Também lhes devemos a compreensão nítida e clara da importância dos 

fenômenos econômicos e a afirmação nítida e clara de que tais fenômenos 

econômicos devem ser realçados através de um estudo científico, racional e 

metodicamente orientado, embasados em fatos objetivos e determináveis. É 

isso que chamamos de materialismo histórico, o alicerce de uma sociologia 

científica (a bem dizer, os dois termos são equivalentes e designam dois 

aspectos de uma mesma pesquisa) (LEFEBVRE, 2011, p. 22). 
 



50 

 

Deste modo, Marx tenta fundamentar sua teoria como ciência metódica e racional, 

analisando fatos objetivos e previsíveis. Assim, materialismo histórico e sociologia científica 

se misturam. Para ele, os fenômenos econômicos devem ser analisados numa roupagem 

objetiva, racional e crítica. 

Outro fato que deve ser atribuído a Marx é a contradição inerente ao próprio 

capitalismo, isto é, na sociedade capitalista o proletariado vende sua força de trabalho para 

que seu patrão (burguês) obtenha os lucros provenientes deste trabalho, o trabalhador produz 

o capital, mas não participa dele de modo justo e equivalente. Recebe um mísero salário e 

produz para seu algoz – que o oprime e o explora – a mais-valia. O marxismo desvenda a 

posição histórica do proletariado e vislumbra a possibilidade de fazer política e transformar 

politicamente as relações sociais. Pode-se dizer que a teoria marxista dá chance de os 

oprimidos se “livrarem” das amarras de seus opressores, por meio da ação racional e crítica. 

Vejamos o que Lefebvre, de modo similar a Marx, define acerca de tal conhecimento 

científico e racional:  

 

Em todo conhecimento racional, a demonstração dos resultados atingidos 

modifica e, algumas vezes, inverte a ordem segundo a qual tais resultados 

foram obtidos. Ainda que os resultados (os conhecimentos efetivamente 

alcançados) não possam separar do processo de pensamento que os obteve, 

não é menos verdadeiro que o essencial se encontra no final desses (sic) 

processos. As etapas intermediárias não têm outra importância que a de 

haverem servido para preparar o resultado final. Elas permitem compreender 

melhor o caminho seguido pelo pensamento, mas a exposição pode dispensá-

las porque os conhecimentos atingidos já as ultrapassaram (LEFEBVRE, 

2011, p. 24). 
 

Em outras palavras, mesmo que o materialismo dialético, por se tornar o que é, 

perpasse e utilize algumas premissas de outras teorias, ele as ultrapassa. O marxismo é a 

concepção de mundo de seu tempo e o resultado totalizante de outras teorias anteriores a ela. 

Lefebvre quer demonstrar que o marxismo é a teoria insuperável, tentando se tornar ciência de 

validade. Para demonstrar isso ele vai aprofundar a discussão de conceitos e noções do 

marxismo.    



51 

 

2.2 Materialismo Dialético 

 

 

O marxismo, sendo tratado como filosofia
19

, apresenta duas feições principais. Uma, a 

mais importante e fundamental para a filosofia marxista, é a parte metodológica. É o 

momento lógico e racional, desenvolvido desde Hegel, fazendo uso da Razão de forma 

metódica. Marx retoma e aprofunda a lógica hegeliana e desenvolve o método dialético. Marx 

utiliza o conceito hegeliano de história geral da Consciência Humana descrito na obra 

Fenomenologia do espírito, para poder transformar a fenomenologia hegeliana em uma teoria 

concreta, a saber, a alienação, que é a outra parte da teoria marxista. O conceito de alienação 

marxista, deste modo, é criado sob um fundamento metodológico. Por isso, Lefebvre chama a 

atenção para a importância deste aspecto (metodológico) do marxismo, pois somente com ele 

pode-se conceber o conceito de alienação numa perspectiva racional e científica.  

Neste sentido, para se entender melhor como se estabelece a filosofia marxista, sendo 

uma doutrina baseada na racionalidade e logicidade, Lefebvre, explicará de forma breve, mas 

eficiente, o que são: o método dialético, propriamente dito; e o significado do conceito de 

alienação. 

Toda a história da filosofia e toda disputa relativa a conceitos parecem estar 

estabelecidos sob o campo do confronto de teorias opostas. Isso se apresenta como um ponto 

coerente e aceitável da filosofia. O problema das teses filosóficas que se enfrentam recai nos 

pensadores que fundamentam suas teorias em erros e reflexões fracas, insuficientes para 

tornar suas teorias coesas. 

Se os filósofos fossem empenhados, tivessem a capacidade de superar os erros de suas 

teorias e possuíssem em si mesmos os dons (intuição ou gênio) notariam, logo de início, a 

verdade e não cairiam nestas longas e cansativas disputas. Assim sendo, generalizar, dizendo 

que o pensamento humano é incompleto, não é necessariamente verdadeiro. Quem faz isso 

pode estar caindo em um erro indutivista, ou seja, considera que as contradições encontradas 

em um pensamento são premissas para postular que o pensamento humano é parcial e 

contraditório. Lefebvre diz: 

 

Essa teoria, adotada por muitos filósofos e também pelo julgamento da 

maioria, atribui, portanto, as contradições do pensamento exclusivamente às 

deficiências desse pensamento, ao fato de que todo pensamento humano 

permanece incompleto (LEFEBVRE, 2011, p. 27). 
 

                                                 
19

 Cf. (LEFEBVRE, 2011, p. 26) “Isto é, até o ponto que responde aos problemas que costumam ser 

denominados como filosóficos”. 



52 

 

Porém não devemos desprezar categoricamente tal afirmação. Se pensarmos bem, 

podemos analisar as contradições contidas em uma teoria e tentar saná-las, de forma coerente 

e lógica, estabelecendo com isso um acordo. Todavia, teorias que se pautam por essa máxima 

são insuficientes para resolver problemas por não levarem em conta dois aspectos cruciais. O 

primeiro, nas palavras de Lefebvre: 

 

Inicialmente, as teses que se enfrentam não são apenas diferentes ou 

divergentes. São opostas e, algumas vezes, contraditórias. É por esse motivo 

que se enfrentam. Para tomar um exemplo mais simples: se um diz “branco” 

e o outro diz “negro”, eles se compreendem, porque estão discutindo sobre a 

mesma coisa, ou seja, a cor de um objeto. Certamente uma inspeção mais 

cuidadosa desse objeto permite discernir se é branco ou negro; ainda assim, 

nem sempre é fácil, porque pode ser cinzento, ou mostrar sombra ou mudar 

de nuance etc. Além disso, para que a discussão seja possível, é necessário 

que haja objetos dessa classe que sejam negros e outros brancos! Em 

conseqüência, as teses contraditórias presentes não têm sua origem única e 

exclusiva no pensamento daqueles que discutem (em sua consciência 

“subjetiva” como dizem os filósofos) (LEFEBVRE, 2011, pp. 27-28). 
 

Isto é, o objeto a ser analisado por duas ou mais teorias que defendem posições 

diferentes, é o mesmo, o que possibilita o entendimento linguístico e racional acerca dele. O 

que muda é sua significação e/ou conceituação. Outro bom exemplo que podemos citar é em 

relação às perspectivas de leituras de uma mesma obra. Pensadores podem descrever um 

mesmo conceito de maneiras diferentes. 

Confrontar teses não pode ser considerado algo irrelevante. Para um entendimento 

verdadeiro de determinado assunto ou objeto, analisar teorias opostas pode propiciar 

caminhos que solucionem as dicotomias contidas em tais doutrinas. Ficar pensando 

abstratamente na existência de um ser puro, que possui uma consciência essencialista das 

coisas, é um sonho ou uma idealização da verdade.  

Lefebvre afirma que todo e qualquer ser humano, inclusive e principalmente os 

filósofos, tem por obrigação buscar a verdade (teleologia). Para que isso seja possível, 

devemos confrontar as teorias que temos até então, os conhecimentos postos e as hipóteses, 

com todas as suas contradições. Seguindo tal caminho podemos evoluir, gradativamente, até a 

verdade de fato. Então, poderemos concluir: 

 

As contradições no pensamento humano (que se manifestam em todas as 

partes e a cada instante) apresentam um problema essencial. Elas têm 

origem, pelo menos parcialmente, nas deficiências do pensamento humano, 

que não pode captar de uma só vez todos os aspectos de uma coisa e precisa 

quebrar (analisar) o conjunto em suas partes constituintes antes de poder 

compreendê-lo. Mas essa unilateralidade de todo processo não basta para 

explicar as contradições; é preciso admitir que as contradições têm um 



53 

 

fundamento nas próprias coisas e que estas são o ponto de partida. Em outros 

termos, as contradições do pensamento e das consciências subjetivas dos 

homens apresentam um fundamento objetivo e real. Se existem “pró e 

contra”, “sim e não”, é porque as realidades apresentam não somente 

aspectos múltiplos, mas facetas imutáveis e contraditórias. Desse modo, o 

pensamento humano, que não consegue captar de uma só vez, se vê obrigado 

a tatear e caminhar através de suas próprias dificuldades e contradições até 

atingir as realidades movediças e instáveis e as contradições reais 

(LEFEBVRE, 2011, pp. 28-29). 
 

Neste trecho vemos o problema principal contido nas contradições presentes no 

pensamento humano. Elas existem porque o próprio pensamento humano é deficitário, pois 

ele não tem a capacidade de perceber e entender um objeto como uma unidade (todo). O 

pensamento humano deve decompor uma coisa em partes, para aí sim estabelecer um 

entendimento. Além disso, as contradições estão também nas próprias coisas. Com isso, o 

esclarecimento das contradições, em geral, deve passar não somente pelo pensamento, mas, 

pelas coisas, pela concretude, que são o ponto de partida. 

 As discussões ou conflitos teóricos só existem porque as coisas não são imutáveis e 

imóveis. Estão sempre mudando suas qualidades e aspectos. Por isso, é difícil estabelecer um 

conhecimento indubitável sobre algo em pleno movimento. O ser humano (pensamento) que 

nota as coisas, levando em conta apenas suas partes constituintes e não o todo, acaba caindo 

em realidades parciais e incertas.  

Lefebvre quer aferir às contradições, tanto do pensamento, quanto das coisas, um 

fundamento objetivo e real. É na realidade objetiva que tudo ocorre, conhecimento, filosofia, 

ciência e vivência humana (moral). Não há lugar para imaginações metafísicas que 

fundamentem tal realidade. Então, como prosseguir diante de tal problema? A saber, se as 

contradições existem e objetivamos a verdade, somos obrigados a buscá-la. O que fazer? 

Podemos ignorar todas as contradições taxando-as de incoerentes, equivocadas e de 

um extremo absurdo. Sendo indiferentes a elas, condenando-as de parciais e levianas, cujo 

fundamento nada mais é do que um erro ou falha da intelectualidade humana e imperfeição 

ou limitação, posto que não podemos apreender a verdade como um todo, apenas suas partes. 

Mas isso não poderia ser um pouco perigoso? 

Aceitando tal posição excludente, poderíamos cair numa metafísica. Ora, aqui a 

verdade teria um viés abstrato e idealista, pois ela existiria por si e em si mesma, a priori e 

externa ao ser humano e a sua realidade. Ou seja, seria uma verdade eterna, imutável e imóvel 

– bem como Aristóteles definia –, e para acessá-la, deveríamos ser afetados por uma intuição 

ou revelação de seres superiores a nós. 

Essa atitude metafísica intenciona negar o empenho humano em buscar o 



54 

 

conhecimento. Em resumo, não leva em conta “as condições concretas do esforço humano em 

direção ao conhecimento” (LEFEBVRE, 2011, p. 29). Parece que esta não é a melhor opção. 

É confusa e misteriosa (mística), e foge do campo da concretude da vida humana. 

Em contrapartida, podemos assentir que as contradições têm relevância na busca pela 

verdade. O pensamento humano, se valendo das contradições para alcançar a verdade, na qual 

elas próprias estão no âmbito da objetividade, teria um fundamento na realidade e não na 

metafísica. Seguindo tal premissa, deixaríamos de recusar as contradições, proeminentes em 

nossa realidade, e passaríamos a analisá-las em seus fundamentos objetivos.  

Lefebvre propõe que a razão dialética é a investigação densa dos métodos 

tradicionais. Devemos definir a verdade e a objetividade de forma racional, mas não sob 

qualquer razão e sim sobre a mais radical e profunda, a razão dialética. Isso nos remete a uma 

dicotomia, aceitar “ou isso, ou aquilo” como resposta e não “a Resposta” – axiomas ou a 

Verdade idealista.  

A razão dialética é um caminho que nos leva à verdade por meio do estudo que se 

empenha em entender, segundo Lefebvre (2011, p. 30), “as condições concretas da pesquisa e 

os caracteres concretos do real”. Ela tenta entender a realidade, por ela e nela mesma, com 

suas condições e dados do próprio real. Para Lefebvre, Marx foi o primeiro a utilizar o método 

dialético. Ele investigou a realidade com todas as suas contradições e aspectos de uma 

existência que possui uma objetividade determinada.  Marx estava comprometido com a tarefa 

de encontrar a verdade nesse devir humano, sem um imobilismo metafísico. Tal resolução 

parte do seguinte pressuposto: “Após ter distinguido os aspectos ou os elementos 

contraditórios, sem negligenciar seus liames, sem esquecer que se trata de uma única 

realidade, ele a refaz em sua unidade, isto é, no conjunto de seu movimento” (LEFEBVRE, 

2011, p. 29). 

Isso significa que encontrar e entender as contradições contidas em nossa realidade é 

de suma importância no trajeto rumo à verdade. Que, por sua vez, é uma unidade de uma 

multiplicidade. Este devir na realidade humana é fundamento para uma verdade, realmente 

válida, visto que, é retirada do mundo real e concreto do ser humano. 

Marx salienta que o primordial, no tocante à metodologia, é tentar decifrar como se 

dão as mudanças e desenvolvimentos nos fenômenos pesquisados, se existem regras 

recorrentes nos dados, mas isso não só em determinadas ocasiões. Tenta estabelecer leis 

universalizáveis que possibilitam um conhecimento válido cientificamente. 

Neste sentido, é prudente diferenciar “método de pesquisa” de “método de 

demonstração”.  O primeiro se apresenta da seguinte maneira: é estudar o objeto em questão, 



55 

 

de forma pormenorizada, tentando compreender seus componentes internos, ou seja, tentar 

estabelecer um entendimento que contemple o objeto como um todo, com todas suas relações 

interiores. Vejamos nas palavras do próprio Lefebvre tal procedimento: 

 

O método da análise deve convir ao objeto estudado. É necessário evitar o 

emprego em economia política dos métodos que permitiram a descoberta das 

leis físicas ou químicas. Mais ainda: cada período histórico possui suas 

próprias leis. A análise dos fatos sociais demonstra que entre os organismos 

sociais há diferenças tão profundas como as existentes entre os organismos 

vegetais e animais, e que um fenômeno está submetido a leis diferentes de 

acordo com o conjunto dentro do qual figura (LEFEBVRE, 2011, p. 30). 
  

Posta esta explicação sobre o que vem a ser a análise, passemos para a exposição. Se 

ela for bem dirigida, tanto a existência da coisa, como a sua evolução, serão refletidas nas 

ideias expostas. Assim, expor algo é: aquilo que é exposto pode ser vislumbrado numa ideia 

ou num conceito e não o oposto, que é “crer” que a coisa só é ela mesma pelo seu significado, 

que o sentido é a posteriori em relação à coisa como tal. Devemos conhecer primeiro para 

depois demonstrar. 

Muitos pensadores, ao longo da história da filosofia, já propuseram regras ou leis para 

analisar, de forma objetiva e lógica, o conhecimento com bases científicas, Descartes, Kant e 

Auguste Comte, são alguns exemplos. Mas Marx se destacou no seguinte sentido: de início, 

quanto mais se radicaliza a investigação, mais se observa que as contradições estão presentes 

em nossa realidade. Sendo assim, Marx traz como novidade o fato de que ao pesquisar a 

realidade de modo crítico, atingem-se aspectos contraditórios. 

Hegel já tinha observado isso. Contudo, Marx desenvolveu as hipóteses que ele havia 

elencado no estudo das realidades (econômicas, sociais e políticas) para chegar à verdade 

profunda – radical e racional presente na vida concreta –, que só pode vir das contradições 

intrínsecas à sociedade humana. Reiterando, a inovação apresentada por Marx recai no fato de 

que pesquisar a realidade, de maneira crítica, nos leva a descobertas de dimensões 

contraditórias da existência. 

Outro ponto importante é, relembrando: a metodologia é de suma importância no 

pensamento marxista, para ele, sua teoria se esforça bem mais em entender um dado 

primordial do que aquelas que o antecederam. A realidade está sempre em movimento. Isso 

quer dizer que, para se chegar a ela, devemos nos valer da análise, que representa a parte 

lógica do assunto e da exposição, que é o lado que possibilita remontá-la. 

 A análise marxista pode romper com este movimento da realidade. Com o intuito de 

chegar a seus elementos, ela pode encontrar, como diz Lefebvre (2011, p. 32) “um conjunto 



56 

 

de abstração”. Por exemplo, do mesmo modo que um médico isola um determinado órgão 

para estudá-lo e recuperá-lo, a análise marxista faz o mesmo com a realidade, pois ela 

possibilita a remontagem não somente do todo, mas também do movimento. 

Mas como fazer tal procedimento? Lefebvre explica que, 

 

[...] o método marxista afirma que é possível a reconstituição não só do todo 

como também do movimento. É claro que ela apenas pode ser atingida pela 

abstração prévia dos elementos; para chegar a esse resultado, eles tem de ser 

primeiro separados e isolados. Entretanto, desde que a análise tenha sido 

bem conduzida, ela apenas separa os elementos para descobrir quais são as 

conexões existentes entre eles, as relações internas que compõe o todo. De 

maneira semelhante, ela apenas compara e descobre as analogias para 

discernir melhor as diferenças. Assim, a reconstituição do conjunto, isto é, 

do todo em movimento, não é incompatível com a análise, ou seja, a 

dissecação anatômica com o todo. Ao contrário (LEFEBVRE, 2011, p. 32). 

 

Vemos aqui que Marx propõe algo que tem a finalidade de alcançar o todo da 

realidade e seu movimento. Para que isso seja possível devemos primeiro descrever os 

elementos que compõe a realidade, isolando-os e separando-os. Após este passo, pode-se 

desvendar como eles se relacionam entre si e com o todo. Devemos separar bem os elementos 

para que possamos conhecer como se dão suas desigualdades. A partir disso, pode-se remontar 

ao todo, pois suas partes são conhecidas. 

Última consideração: o marxismo supera as outras teorias no sentido de que ele dá 

mais ênfase à originalidade (qualidade) dos objetos analisados e também de cada um dos 

objetos, de forma individual. Visto que, para Lefebvre, cada coisa contém em si qualidades e 

diferenças específicas. Um bom e coerente pesquisador deve encontrar a lei particular dessa 

coisa: “seu devir, sua forma de autotransformação”. 

Ao realçar as peculiaridades da alteridade, das diferenças, Marx afirma que nunca 

devemos nos desvencilhar do movimento da realidade e mantermos sempre o trato conectivo 

com o objeto, um trato prático com ele: “Nada substitui o contato com o próprio objeto, com 

sua análise, com a captura de sua realidade, de sua matéria” (LEFEBVRE, 2011, p. 33). 

Nesta perspectiva, Marx define o peso do método e valora a realidade e suas 

contradições. Afirma o método como um guia, um orientador na busca pelo conhecimento do 

todo da realidade:  

 

De cada realidade é preciso capturar as suas contradições particulares, o seu 

movimento individual (interno), a sua qualidade e as suas transformações 

bruscas. A forma (lógica) do método deve, então, subordinar-se ao conteúdo, 

ao objeto, à matéria estudada; ela permite abordar de forma eficaz seu 

estudo, captando os aspectos mais gerais dessa realidade, mas não substitui 

jamais a pesquisa científica por uma construção abstrata (LEFEBVRE, 2011, 



57 

 

p. 34). 

 

Segundo ele, o resultado obtido, e exposto, de uma reconstrução subjetiva apresenta-se 

como superficial, uma “aparência”, reflexos do mundo surgidos a partir da análise, da 

pesquisa. Mas, a face abstrata sucumbe perante a pesquisa na prática, a qual gera edificações 

baseadas no contato com o mundo real:  

 

Assim, as idéias que se tem sobre as coisas – o mundo das idéias – não são 

mais do que o mundo real, material, expresso e refletido na cabeça das 

pessoas, isto é, são edificadas a partir da prática e do contato ativo com o 

mundo exterior por meio de um processo complexo de que participa toda a 

cultura (LEFEBVRE, 2011, p. 34). 

 

Karl Marx ascende à sociologia científica, a investigação da concretude, focalizando 

um contexto, uma realidade específica, não se confundindo com o que nos é apresentada em 

uma simples dedução ou descrição, que não expõe uma totalidade histórica com sua 

constituição. Ela não possui em si o entendimento racional daquilo que ela descreve, ou seja, 

somente a análise consegue fundamentar um conhecimento.  

O destaque dado à análise é legítimo e bem sustentado, pois é ela que fará emergir os 

detalhes e as diferenças que definem os traços das tão ressaltadas classes sociais: 

 

A análise encontra por toda parte, então, elementos ao mesmo tempo 

contraditórios e indissolúveis (produção e consumo, conjunto social e classes 

sociais etc.) e precisa de estabelecer as distinções entre eles sem deixar 

escapar seus liames. Além, disso, ela atinge conceitos cada vez mais simples, 

mas que são, por assim dizer, engajados e incorporados na contextualidade 

complexa da realidade social, da qual são, portanto, os elementos reais: valor 

e preço, divisão do trabalho etc. (LEFEBVRE, 2011, p. 35). 

 

Em outras palavras, a análise seria uma espécie de conjectura conceitual, ela tem a 

capacidade de unificar vários aspectos, até contraditórios, da realidade. Economistas e 

sociólogos pecaram ao se limitarem aos dados, não realçando as relações dialéticas existentes, 

harmônicas ou conflituosas, dentro de um contexto. Não captaram algo inseparável de um 

movimento social. A burguesia e o proletariado se relacionavam distintamente. As lutas e os 

conflitos são o fomento às transformações da realidade. 

Além disso, eles se alicerçavam e se satisfaziam com traços e conceitos abstratos, não 

visualizando e nem se conectando ao concreto, assim descrito por Lefebvre: 

 

Não compreendiam que sua análise não era mais do que a primeira parte de 

uma pesquisa científica e que, a seguir, era necessário, sem arbitrariedades, 

sem reconstruções fantasiosas da realidade, refazer o caminho em sentido 

contrário e recobrar o todo, o concreto, somente agora analisado e 

compreendido (LEFEBVRE, 2011, p. 36). 



58 

 

 

A complexidade do concreto gera atritos teóricos. Hegel admitiu a diversidade de 

aspectos e elementos, acreditando alcançar a totalidade desta através apenas da consciência, 

analisando o pensamento desconecto da realidade. O pensamento teria em si a força e o 

movimento necessário para ser passível de conhecimento totalizador, isolando-se do todo 

poder-se-ia conhecê-lo de modo indubitável. Assim, Hegel erra em tentar fazer uma análise 

somente abstrata e daí, consequentemente, obtém-se somente uma síntese abstrata.  

Em contrapartida, Marx apega-se à concretude da realidade: “A exposição do todo 

concreto a partir de seus elementos é, segundo Marx, o único método científico” 

(LEFEBVRE, 2011, p. 36). “É somente o segundo método que permite reproduzir o real (sua 

estrutura e seus movimentos) no pensamento” (LEFEBVRE, 2011, p. 36). 

O método marxista passa a compreender que o subjetivismo dos elementos possuem 

qualidade, um sentido e uma existência concreta, assume que dentro do desenvolvimento 

histórico os traços “reais”, o trabalho, o capital, a produção, são os pilares da formação 

econômica social, até hoje.  

O movimento histórico, a amplitude da realidade, demonstra o peso da concretude de 

um contexto, de um simples comércio, de “humildes” mercadores à “magnatas” de um 

capitalismo elaboradíssimo. Somente uma pesquisa de traços abstratos não é suficiente para 

investigar tal transformação. O aprofundamento e o “contato” com o concreto, à sua 

complexidade, realça os detalhes que molduram tal mudança dentro da história e 

complementa a definição do nosso contexto social atual. O destaque à análise “prática” é vista 

nos dizeres de Lefebvre:  

 

A análise permite assim reencontrar o movimento real em seu conjunto, 

portanto o expõe e compreende a totalidade concreta vigente na atualidade, 

isto é, a estrutura econômica e social atual. O conhecimento dessa totalidade, 

através de seus movimentos históricos e de seu devir, é um resultado do 

pensamento, mas não se trata absolutamente de uma reconstrução abstrata 

obtida por um pensamento que acumularia conceitos externos aos fatos, às 

experiências e aos documentos (LEFEBVRE, 2011, p. 38). 

 

Dentro de todo este emaranhado envolvendo o marxismo e seu método, cabe lembrar 

sempre do cerne de toda discussão: o Homem. Desde a antiguidade discute-se o contexto 

envolto ao homem e a sua realidade, mas o que mais gera debates são as tentativas de se 

realçar a complexidade do ser humano, a saber, todas as contradições e conflitos aos quais ele 

está vivenciando. Lefebvre diz:  

 

O humano é um fato: o pensamento, o conhecimento, a razão e também 



59 

 

certos sentimentos, tais como a amizade, o amor, a coragem, o sentimento de 

responsabilidade, o sentimento da dignidade do homem ou a veracidade 

merecem, sem contestação possível, esse atributo. Eles se distinguem das 

impressões fisiológicas dos animais, e mesmo que se admita a existência de 

seres subumanos, é inteiramente necessário conceder ao ser humano o seu 

domínio próprio (LEFEBVRE, 2011, p. 38). 

 

 

 

2.3 Alienação e moral 

 

 

Lefebvre analisa também a noção ou conceito de alienação do homem. Investigar a 

face humana do homem faz expor-se uma contradição de longa data, o embate contra o 

desumano. A palavra desumano nos remete a algo ruim: injustiça, opressão, crueldade, etc., 

mas tais noções necessitam de maior esclarecimento. 

A relação entre humano e desumano já se apresentou turva. Adentrando em alicerces 

metafísicos, a razão é vista como mediadora, como o corte que segrega os traços humanos dos 

desumanos, o que gerava confusão entre as duas faces opostas, depreciavam a paixão e o 

prazer, por exemplo. Platão apontava a vida e a natureza como o lado “negativo” do 

Conhecimento. Buscaram embasar-se, mas moldaram-se limitados. 

O cristianismo sempre mostrou-se cauteloso, diferenciando veementemente as virtudes 

dos vícios e pecados. Aqui, evapora-se a complexidade do homem, não há como 

“esquematizar-se” ou determinar com precisão o que é humano e o que é desumano. O 

marxista francês expõe o seguinte: 

 

É uma profunda contradição que a teologia não tem condições de resolver. O 

humano e o desumano não se distinguem: o homem completo é afetado por 

uma imundície fundamental. Tanto a ciência como a injustiça, tanto a revolta 

como a violência opressiva são colocadas entre as consequências do pecado 

original. O humano e o desumano aparecem como uma alienação da verdade 

eterna, como uma queda da condição divina (LEFEBVRE, 2011, p. 39). 

 

O embrião histórico do homem, aos olhos clericais, dita a nossa alienação perante a 

verdade, perante a Deus, afirma a nossa “obrigação” virtuosa de princípios, a nossa 

responsabilidade de manter a conduta “correta”. Para os metafísicos o homem, não sábio, 

apegando-se a algo que não seja o Conhecimento, está se alienando, tornando-se um absurdo, 

tornando-se desumano. 

Hegel reflete sobre a alienação, mas é Marx que lhe dá um sentido prático, dialético. 

Marx visualiza tal tensão entre o humano e o desumano, destacando que apenas uma punição 

moral não dá cabo da negação do desumano, ele afirma a necessidade de solucionar tal 



60 

 

dilema:  

 

Isso prova unicamente que o conflito entre o humano e o desumano (sua 

contradição) entra num período de tensão extrema, o que significa que se 

aproxima de sua solução, porque ingressa na consciência, e a consciência 

pressiona, reclama e exige essa solução (LEFEBVRE, 2011, p. 40). 

 

Uma pessoa não poderia evoluir somente acreditando numa vivência harmônica, não 

possuiria novas habilidades se valendo apenas de suas vontades e anseios. O humano 

desenvolveu-se através da história e o desumano também, ambos se refinaram. O homem 

nunca progrediu pacificamente, ele não é apenas humano. Sempre houve e sempre haverá 

tensões: 

 

A desumanidade é um fato e o humano também o é. A história mostra-os 

indiscernivelmente misturados, até a reivindicação fundamental da 

consciência moderna. Essa constatação vem a ser explicada pela dialética, 

que a eleva à posição de verdade racional. O homem só poderia ter se 

desenvolvido através de contradições; portanto, o humano só poderia ter se 

formado em oposição ao desumano, inicialmente misturado com ele, para 

enfim ser discernido através de um conflito e dominá-lo pela resolução desse 

conflito (LEFEBVRE, 2011, p. 41). 

 

Vemos aqui que a contradição é inerente à própria noção de realização de ser do 

homem, ou seja, o ser humano só se faz, se realiza perante os conflitos de sua existência. As 

relações humanas são fundadas sobre o terreno áspero das contradições, não há harmonia e 

sim um enorme embate tanto interior, como exterior. Neste sentido o ser possui duas partes: 

uma se encontra no humano e a outra no desumano. Cada um se esforça em suprir suas 

necessidades, mesmo que de modos diferentes.  

A solução deste embate começa a se constituir ao se afirmar o “negativismo” da 

alienação e a sua complexidade dentro do contexto cotidiano do homem: 

 

O humano é o elemento positivo. A história é a história da humanidade, de 

seu crescimento e de desenvolvimento. O desumano não é mais do que seu 

elemento negativo: é a alienação (aliás, inevitável) do humano. É por isso 

que o homem finalmente humano pode e deve dominá-lo, por meio do 

controle de sua alienação (LEFEBVRE, 2011, p. 41). 
 

Então o humano é a parte positiva da realidade. O desumano é seu oposto. Os dois são 

situados em um tempo e espaço. A alienação só pode ser exaurida pela superação do 

desumano. A história é o que pode fundamentar este conflito dualista. Isto significa que, para 

progredirmos e nos tornarmos humanos, devemos ultrapassar essa negação de nós mesmos 

(desumanos). 

Marx pretende desembaraçar a vasta alienação do homem dentro de sua realidade, 



61 

 

dentro da vida social
20

. Destaca a alienação do trabalho, a distinção das classes sociais, a 

dominação do Estado, a contradição envolta à riqueza: a pobreza da maioria frente à minoria 

“esbanjadora”. 

Teoricamente falando, a alienação é algo abstrato, mas nas mãos de uma minoria que 

almeja privilégios a “todo custo”, ela se torna concreta. O homem como molde de sua própria 

atividade. Segundo Lefebvre (2011, p. 43): “O abstrato torna-se assim, abusivamente, um 

concreto ilusório e, todavia, demasiado real, que oprime o concreto verdadeiro: o humano”. 

Aqui, temos uma enganação por parte do abstrato, isto é, o ideal é algo metafísico que se 

concretiza na medida em que se impõe ao real.  

Por fim, o que é alienação? Como Lefebvre a define? Como algo concreto e real: 

 

A alienação do homem se descobre assim em sua extensão terrível e em sua 

real profundeza. Longe de ser somente teórica (metafísica, religiosa e moral, 

em resumo, ideológica), ela é também, e acima de tudo, prática, econômica, 

social e política (LEFEBVRE, 2011, p. 43). 

 

Sob um prisma filosófico, a história da humanidade se desenvolve em um constante 

devir: “Inicialmente, é incontestável que existe a história da humanidade, isto é, 

desenvolvimento, formação ativa, crescimento em direção a um desabrochar” (LEFEBVRE, 

2011, p. 43). A “eclosão” do homem destaca a possibilidade deste agir frente à natureza e não 

se rebaixar perante a ela, um âmbito de atitude e consciência que garante a transformação 

social, a qual deve ser o fio condutor de uma investigação histórica sobre o embate homem-

natureza:  

 

Quaisquer que sejam os resultados dessa pesquisa, um fato já está 

estabelecido: o homem (a espécie humana), que luta contra a natureza e a 

subjuga no decorrer de seu próprio devir, não pode separar-se dela. A própria 

luta é um relacionamento e um liame, o mais íntimo de todos (LEFEBVRE, 

2011, p. 44). 

 

O homem se relaciona com algo que está em si mesmo, com a natureza. Através de seu 

trabalho criativo o homem intensificou sua relação com a natureza, renovando, refinando e 

desenvolvendo este conflito dentro da história. Os laços dialéticos do homem com a natureza 

demonstram a consolidação de um mundo humano:  

                                                 
20

 Cf. (LEFEBVRE, 2011, p. 42) “Ele demonstra que a alienação do homem não se define religiosa, metafísica 

ou moralmente. Ao contrário, os metafísicos, as religiões e as morais contribuem para alienar o homem, para 

arrancá-lo de si mesmo, para afastá-lo de sua natureza real e de seus verdadeiros problemas. A alienação do 

homem não é teórica e ideal, ou seja, algo que se represente exclusivamente no plano das idéias e dos 

sentimentos; ela também é, acima de tudo, prática e se encontra em todos os domínios da vida prática. O trabalho 

é alienado, escravizado, explorado, tornado exaustivo e esmagador. A vida social, a comunidade humana, 

tornou-se dissociada pelas classes sociais, arrancada de si mesma, deformada, transformada em vida polít ica, 

enganada e empregada como um meio de dominação do Estado”. 



62 

 

 

Suas atividades somente se exercem e progridem ao fazer surgir no centro da 

natureza um mundo humano. É o mundo dos objetos, dos produtos das mãos 

e do pensamento humano. Tais produtos não são o ser humano, mas somente 

seus “bens” e seus “meios”. Existem somente por ele e para ele: não são 

nada sem ele, porque são exclusivamente a obra da atividade humana. 

Reciprocamente, o ser humano não é nada sem os objetos que o rodeiam e o 

servem. No transcurso de seu desenvolvimento, ele se exprime e cria a si 

mesmo, através desse “outro” de si mesmo, formado pelas coisas 

inumeráveis que o próprio homem confeccionou (LEFEBVRE, 2011, p. 44). 

 

Neste contexto de desenvolvimento, o homem passa a crer em uma existência 

“independente”, na qual “comanda” a conjuntura a seu redor. Em sua atividade criadora, ele 

gera bens e produtos que o auxilia dentro de sua realidade, em seu cotidiano, fato que desenha 

a instalação do desejo, do fetiche dentro da vida humana.  

A emersão da moeda é um dos pontos cruciais da “ambição” humana. O homem se 

torna “parcialmente servo” de seus próprios produtos e do dinheiro. Os bens produzidos no 

“reino humano” são um prisma protagonista em um enredo de exploração: a privação e a 

monopolização destes dão mostras de um “domínio elitista”, o que fomenta a exploração e a 

opressão, ressaltando traços condutores da alienação do trabalho. 

A alienação para Marx não surge da relação entre homem e bens, mas sim no 

relacionamento homem e fetiche, pregando a ruína do fetichismo como a derrota da alienação, 

conforme descreve Lefebvre:  

 

Em conseqüência, o relacionamento do ser humano com seus fetiches difere 

de seu relacionamento com seus bens. A relação dialética do homem com os 

bens se resolve normalmente e a todo momento, mediante uma tomada de 

consciência do homem de que tem uma vida própria e de que pode usufruir 

apropriadamente dessa vida, tomada como um poder sobre a natureza 

exterior e sua própria natureza interior. Mas o relacionamento do homem 

com os fetiches se manifesta como um desarraigamento de si e uma perda de 

si mesmo: é esse relacionamento que o marxismo denomina de alienação 

(LEFEBVRE, 2011, pp. 45-46). 

 

Mas o fluxo histórico destaca uma complexidade ímpar, a relação homem e natureza 

realça detalhes de sinergia, de simbiose. O homem evolui a partir de uma ativa tensão com a 

natureza. Ambos coexistem e são indissolúveis. O homem, mesmo caminhando ao SEU 

esplendor, com sua consciência em processo frenético de amadurecimento, não possui uma 

“existência a parte”, ele está inserido na natureza e ela nele: 

 

A história humana surge agora em sua complexidade. É um processo natural, 

no qual o homem não se separa da natureza e dentro do qual cresce como um 

ente dessa natureza. Mas é o processo de um ser que luta contra a natureza e 

conquista – por meio desse conflito e através de uma luta incessante, 



63 

 

batalhando com contradições, obstáculos, crises e saltos sucessivos – graus 

cada vez mais elevados de pujança e de consciência. [...] O homem só se 

torna humano criando um mundo humano. É dentro de sua obra e por meio 

dela que ele se torna ele mesmo, mas sem confundir-se com ela, embora não 

se separe dela (LEFEBVRE, 2011, p. 46). 

 

No interior do processo de desenvolvimento do “reino humano”, o homem passa a 

demonstrar uma capacidade racional e consciente de organizar suas ações. A vida social ganha 

força e o homem acelera o seu caminhar histórico. Mas o refinamento da sociedade é paralelo 

ao encorporamento da “face desumana” do homem, assim dito por Lefebvre: 

 

Em conseqüência, a história humana mostra a interpenetração e a interação 

incessantes de três aspectos ou elementos: o elemento espontâneo 

(biológico, fisiológico, natural), o elemento refletido (o nascimento da 

consciência, mal concebida inicialmente, todavia, desde o começo, real e 

eficaz) e o elemento aparente ou ilusório (o desumano da alienação e dos 

fetiches) (LEFEBVRE, 2011, pp. 46-47). 

 

Manifesta-se assim, o “esquema alienatório”, a junção de prismas que coexistem e se 

interagem. Neste, o homem se vê inserido em uma conjuntura melindrosa: em seu tenso 

embate frente à natureza, ele avista o seu desenvolvimento racional e social, mas traz em 

conjunto o aflorar da alienação. Dentro da jornada humana, a ilusão, a alienação, afirma-se 

“anexa” ao refinamento da vida humana. O lado humano desenvolve-se, mas o desumano 

também. O “poder dominante” ganha prestígio paralelamente a “evolução” da história 

humana. 

Apenas uma análise dialética pode auxiliar a elucidar tal embate dentro da História. A 

tríade conflituosa entre os traços naturais, espontâneos, os conscientes, subjetivos e os 

ilusórios podem ajudar a expressar a vasta abrangência da alienação e a tentar superá-la, de 

acordo com Lefebvre: 

 

O mesmo processo complexo de aspecto triplo – em que o elemento 

consciente sempre vem, no momento decisivo, dominar o elemento 

espontâneo e criticar o elemento ilusório – poderia mostrar-se em todas estas 

realidades práticas, históricas e sociais: a nação, a democracia, a ciência, a 

individualidade etc. (LEFEBVRE, 2011, p. 48). 

 

Expõe-se agora um dos marcos do marxismo, a sociologia científica. Marx afirma e 

destaca a “fragilidade” da filosofia que, segundo ele, se “sustenta” em prismas abstratos e 

delimitados, não se atentando a traços que assegurariam uma análise científica da amplitude 

do homem: 

 

Esse momento é aquele em que as múltiplas ilusões ideológicas devem ser 

criticadas, denunciadas e ultrapassadas. E, juntamente com elas, todos os 



64 

 

fetichismos, todas as formas das atividades humanas que se acham alienadas 

e voltadas contra o próprio homem (LEFEBVRE, 2011, p. 49). 

 

Apontando para um método “correto e aceitável” ao se investigar a jornada histórica 

da humanidade, Lefebvre, apoiando-se em Marx, afirma: “O comunismo científico se 

determina pelo inteiro movimento da história – pelo devir do homem considerado em sua 

totalidade” (LEFEBVRE, 2011, p. 48). Destaca-se então, a primazia do comunismo como o 

“sistema” que abarca, coerentemente, a “real”, concreta e complexa história humana, e que a 

justifica, a legitima, a expressa e a elucida. 

Seguindo tal linha “metodológica”, o âmbito racional do homem ganha uma ênfase 

maior e se exprime como um marco histórico: 

 

O conhecimento e a razão nascem inicialmente incertos, frágeis, sem 

energia; depois, vão se afirmando, confirmando, estendendo o setor que 

dominam, acabando por formular-se. Finalmente, chega um momento 

decisivo, um ponto crítico, cheio de problemas complexos: trata-se do 

momento em que a razão deve e pode dominar a totalidade das atividades 

humanas a fim de organizá-las de forma racional (LEFEBVRE, 2011, p. 49). 

 

Este momento histórico, o realce à razão, é inegável e descrito por Marx, que 

demonstra e descreve o “comunismo” como o cume da jornada histórica humana. Ele afirma o 

relacionamento consciente do homem com a natureza, onde a razão comanda seus passos, 

controla suas atividades, a expansão da sua vitalidade, mas com um poder limitado frente a 

um mundo “tosco”. 

Inserido em uma realidade de desenvolvimento do homem, a expressão da alienação 

se apresenta multifacetada, econômica, social, política ou ideológica, podendo ser superada, 

para Marx, através do comunismo, sistema que, segundo o próprio, “minimiza” as 

“diferenças” sociais do homem, que “capilariza” a riqueza produzida, minando as 

desigualdades e “nivelando” os homens em condições mais equilibradas. A superação da 

alienação, segundo o marxismo, depende da delimitação dos “desejos”: “A ultrapassagem da 

alienação implica a ultrapassagem progressiva e a supressão do mercado, do capital e do 

próprio dinheiro, em sua condição de fetiches que praticamente reinam sobre o humano” 

(LEFEBVRE, 2011, p. 50). 

Para o marxismo, um dos “pontos chaves” contra a alienação é direcionar a riqueza 

produzida ao interesse da sociedade, do comum, suprimindo a propriedade particular e a posse 

privada dos meios de produção, afirmando que somente assim o homem se desenvolverá de 

forma “humana”: 

 



65 

 

A propriedade privada dos meios de produção entra, efetivamente, em 

conflito com a apropriação da natureza pelo homem social. O conflito se 

resolve por meio de uma organização racional da produção, que retire dos 

indivíduos ou da classe monstruosamente privilegiada a posse dos meios de 

produção (LEFEBVRE, 2011, p. 50). 

 

O materialismo dialético, o marxismo, apresenta, neste ponto, um de seus traços mais 

célebres, a possível queda da burguesia. Afirma e ressalta a necessidade histórica da derrota 

da noção de classes, a saber, a dominação de uma pela outra de qualquer maneira: econômica, 

social e moral. Isto é preciso para que a alienação seja arruinada e a sociedade avance e se 

desenvolva, de forma mais justa e igualitária, ficando aqui apenas uma pequena menção do 

materialismo dialético. 

Após essa digressão, Lefebvre dedica algumas páginas à moral. E desenvolve aquilo 

que ele entende pelo assunto em viés marxista. Em todo este universo social do homem 

analisado e apresentado pelo marxismo passa a ser debatida a questão da moral. Assim, como 

para Sartre, o marxismo, na voz de Lefebvre, também critica as morais antecedentes, 

principalmente as fundadas em princípios abstratos (ideologias). 

Dita anteriormente como algo inerente à condição humana, como uma existência dada, 

a moral neste sentido seria uma espécie de posição reguladora dos desejos humanos, visto 

que, o seu poder de transformação da natureza e de si mesmo é muito limitado. Este processo 

regulador é consciente, mas possui infringências, no caso de o homem desobedecer às normas 

para partir ao extremo. Em outras palavras, do comedimento, ou moderação, o ser humano 

passaria ao excesso. 

Esta moral normatizadora é descrita assim por Lefebvre: 

 

Era necessário, portanto, dar a esse fato – a medida, o limite infligido aos 

indivíduos pelas condições da existência e pelo seu nível de 

desenvolvimento – o valor de uma regra e o sentido de uma disciplina social. 

Os indivíduos que infringiam as regras eram ora os menos dotados, os mais 

violentos e os mais brutais, ora os mais bem dotados. Criminosos e gênios 

recaíram sempre, portanto, sobre a mesma reprovação moral, que expressava 

o meio social: estavam fora do nível de desenvolvimento “médio” atingido 

(material e espiritualmente) pela sociedade considerada como um todo 

(LEFEBVRE, 2011, p. 51). 

 

Diante disto, notamos que pessoas consideradas de boa índole ou não, erram da 

mesma forma frente à decisão moral, e isto é um problema. No tocante a essa incerteza a qual 

as morais vigentes nos remete, a alienação parece ser uma parede entre ser bom ou ser moral, 

isto é, a própria noção de dominação do burguês sob o trabalhador castra qualquer intenção de 

ser ético por parte do dominado. 



66 

 

Vemos que Lefebvre critica veementemente as morais fundadas em princípios 

irracionais, abstratos e metafísicos. Aqueles que seguem tais valores eram bem vistos e bem 

quistos pela sociedade e aos olhos de Deus, do contrário, os que abdicam de seguí-las seriam 

marginalizados. A sociedade deveria seguir regras normativas fundadas sob um solo instável 

de fundo ideológico e metafísico.  

O marxista francês descreve assim tal argumentação: 

 

Quanto às ações que a ela não se conformavam, foram igualmente avaliadas 

segundo uma escala de valores de origem obscura e receberam, desse modo, 

os nomes bizarros de pecado, falha, imundície – entidades difíceis de definir 

com clareza, ao mesmo tempo materiais (brutalmente materiais) e místicas 

(LEFEBVRE, 2011, p. 52). 

 

Essas morais que se orientam por tais procedimentos Lefebvre as denominam de 

alienação moral. Inicialmente, aquilo que não se adequava aos padrões morais destas teorias 

éticas antigas instigava o homem a um imobilismo social. Os valores eram prescritos
21

 e 

quem os inovasse era discriminado, qualquer iniciativa inédita ou diferente das estabelecidas 

era prontamente desprezada e também represada, e, isso abarcava a toda a sociedade. 

A rejeição moral dos que não se adequavam iniciou-se com os homens que buscaram a 

inovação, procurando destruir o núcleo de tal ineditismo, almejando que o indivíduo e seus 

seguidores fossem extremamente coibidos, como maneira de manter a harmonia moral dada. 

E o exemplo pode ser averiguado ao longo da jornada histórica do homem. Todos os gênios 

de seu tempo (ou “criminosos”), a princípio, foram radicalmente interpelados, meramente por 

aquilo que fizeram. 

Seguindo a crítica, tais morais estabeleceram uma consciência ilusória, mistificando as 

ações e os pensamentos de seus seguidores. A ordem e a obediência eram imensamente 

prezadas e difundidas, a inércia social e moral eram divulgadas como virtudes inevitáveis e 

extremamente valoradas. Para se chegar a uma moral plena (teleologia moral) parece ser 

necessário algo semelhante a um “sacrifício”, por meio do qual é reconhecida a limitação 

humana. O ato de se romper com a moral estabelecida gerava um desconforto social paralelo 

a uma impossibilidade de reconhecimento geral. Vejamos: 

 

A expressão “grandeza moral” é enganadora, porque a moral não faz mais 

do que codificar e legalizar – e isso no interior do indivíduo, sob a forma de 

                                                 
21

 Cf. (LEFEBVRE, 2011, pp. 52-53): “Diante da moral, as iniciativas criminosas ou criadoras se confundiam 

necessariamente, e essa confusão perdura até hoje. A reprovação moral começou sempre por ferir ao indivíduo 

audacioso, buscando atingir muitas vezes o coração de seu pensamento, lançando sobre ele os escrúpulos, as 

dúvidas e a consciência pesada. Tanto a história das ações humanas como a de seus pensamentos são nossas 

testemunhas”. 



67 

 

consciência moral; e no exterior sob a forma de punição e de prédica – a 

prática social mediana em um momento (LEFEBVRE, 2011, p. 52). 

 

O contrário à moral vigente, era atacado imediatamente, mas o avanço humano se 

esforçou em superar tais amarras morais. Se as morais são uma espécie de conjuntos 

normativos a serem seguidos, como princípios virtuosos e superiores, como progredir frente a 

esta verdade posta? 

Parece que é prudente uma teoria (ou pensador) tentar adequar os valores já seguidos a 

novas situações presentes em nossa realidade. Esse é o grande desafio de pensadores que 

visam entender a moral ou fazê-la tendo como base a realidade concreta do homem. 

Por fim, a derradeira crítica lefebvriana às morais antigas recai sobre a usurpação da 

moral em proveitos individuais: “Em outros termos, as morais foram sempre ou sempre se 

transformaram em instrumentos de dominação de uma casta ou de uma classe social” 

(LEFEBVRE, 2011, p. 52). Aqui temos a moral como ferramenta justificadora da exploração. 

Marx afirma que nunca houve, em toda a história humana, uma moral que abrangesse 

de forma igualitária aos anseios tanto de dominados quanto de dominantes. Sempre 

prevaleceu a soberania das morais elitistas, que embasavam tal exploração, que se refinou e 

melhorou com o passar do tempo em moldes legais e religiosos. 

Os valores daqueles que possuíam a força de exploração foram sendo meticulosamente 

implantados no dia-a-dia do homem trabalhador, se transformando em hábito e virtude moral 

desta classe. A “veneração” ao trabalho foi entremeada aos costumes sociais, se apresentando 

como providencial e sutil forma de validar a dominação. O trabalho foi ressaltado como algo 

digno, como uma forma ativa de participação social e econômica, do mesmo modo que foi 

idealizado como um meio de ascensão social.  

Lefebvre, assim como Marx, é rigoroso ao criticar as morais antecessoras, que 

segundo os autores, não eram nada mais do que artifícios de manipulação de homens 

inescrupulosos, intelectuais e de posses, em proveito de si mesmos das regras morais. 

Transformando o que entendemos por moral propriamente dita, em imoralidade, visto que, se 

a “moral” predica o bem comum, a convivência mais harmônica possível, se valer dela para o 

bem próprio, individual e egoísta, não pode ser entendido como moral. 

O marxista francês é taxativo nesta crítica a esta forma de utilização irresponsável da 

moral: 

 

Foi a moral que criou a imoralidade desde o princípio, reduzindo ao domínio 

do imoral todo o ato excepcional e obrigando-o a esconder-se nas sombras, 

na zona maldita do anormal – e logo, porque junto as classes dominantes 



68 

 

transmitiram sempre muito bem os valores que elas concebiam para o uso 

dos oprimidos (LEFEBVRE, 2011, p. 54). 

 

Até então, toda forma de moral se inclinou a ser tendenciosa às classes dominantes 

que possuem influência econômica e política. Nesta perspectiva, a moral é uma arma 

histórica, ideológica, jurídica e religiosa. Então, poderíamos aferir ao marxismo a definição de 

uma teoria que detenha uma posição meramente crítica? 

O marxismo tenta demonstrar que o erro moral – se basear em morais abstratas e 

ideológicas para fins não morais – se constitui num processo contínuo, pois uma moral nasce 

na sua antecessora. E a crítica dialética propõe um esclarecimento deste erro constante e 

irracional. O materialismo dialético não se posiciona de forma cínica perante o problema 

dessas morais já estabelecidas, apenas as recusa e não assente tais normas. 

Lefebvre propõe o seguinte: 

 

O marxismo afirma que é necessário criar hoje em dia uma nova ética, 

libertada de toda a alienação moral e de toda a ilusão ideológica – 

recusando-se a apresentar valores por fora da realidade e buscando, em 

conseqüência, a fundamentação das avaliações morais dentro do próprio seio 

do real (LEFEBVRE, 2011, p. 55). 

 

Percebemos aqui, que o marxista francês defende uma ética provinda da realidade 

concreta do ser humano. Isto quer dizer que, toda ética em seu sentido lato da palavra, aquela 

que é ou pretende ser universal e indiferente a toda e qualquer hierarquização 

socioeconômica, deve vir, primordialmente, de um núcleo real, não de uma imagem 

ideológica mistificada ao bel prazer de alguma teoria tendenciosa, funcional. 

E de onde poderia emergir tal “nova ética”? Em uma sociedade onde o sistema 

capitalista definiu e estabeleceu apenas duas classes, uma ética válida (racional) só poderia vir 

de uma classe que detém uma posição extremamente privilegiada. Mas, as éticas anteriores já 

surgiram de uma classe de tal molde? Segundo Lefebvre, a classe excepcional é o 

proletariado, pois somente ela pode ultrapassar esta alienação moral imposta por seus 

dominadores, visto que, ela é quem sofre e convive com a opressão e a exploração. 

Lefebvre é enfático: 

 

Inicialmente, na sociedade moderna dividida em duas classes, uma dessas 

classes goza de um papel privilegiado no sentido profundo da palavra. Essa 

classe é o proletariado. Somente ele, através de suas ações pode dar fim à 

alienação humana, porque é ele que vive e sofre completamente seus efeitos. 

Somente ele pode liberar a sociedade e os seres humanos em geral, ao 

libertar-se a si mesmo, porque junto é ele que sofre todo o peso da 

exploração. Em sua condição de classe oprimida, o proletariado aceitou os 

valores morais que lhe eram impostos e os recebia em seu rebaixamento: 



69 

 

resignação, humildade, aceitação passiva etc. Enquanto fazia parte da classe 

escravizada, o indivíduo proletário encontrava na moral uma compensação 

fictícia e uma recompensa ilusória: era um pobre “merecedor”, um “bravo e 

honesto trabalhador”, desde que se dispusesse a aceitar sem protesto os 

limites estreitos de sua atividade. Finalmente, enquanto fazia parte da classe 

oprimida, o proletariado não chegava a criar seus valores próprios e menos 

ainda a admitir que os tivesse. O trabalho, e sobretudo o trabalho braçal, 

permanecia desprezado. De forma semelhante, em um plano analógico, se 

bem que um pouco diferente, as mulheres permaneciam em condição servil 

ou eram exploradas, a maternidade nunca era plenamente reconhecida com 

uma função e um valor social, e muito menos o trabalho doméstico era 

reconhecido como um trabalho social (LEFEBVRE, 2011, pp. 55-56). 

 

Só o trabalhador tem o poder de “desamarrar” aos seus semelhantes e se libertar, pois é 

ele que sente na pele a repreensão e a dominação. Ao longo de sua vida o sujeito oprimido 

suportou todas as espécies de valores morais, colocando-se em seu lugar, a saber, o mais 

baixo possível. Todavia, essa moral imposta lhe dava algum conformismo, no qual ele 

entendia, de modo passivo, sua “importância” na sociedade, isto é, trabalhar para produzir 

capital. 

Neste terreno inóspito, o famigerado trabalhador não tinha a noção de que tinham 

valores para si ou que simplesmente poderia inventá-los. E também notamos uma 

hierarquização de importância do trabalho. Trabalhos tidos como menos importantes, ou seja, 

que não careciam de muita reflexão ou mecanização, eram inferiorizados pela sociedade da 

época. Isso se aplica também às mulheres, que se fossem “meramente” donas de casa iriam 

para a base da hierarquia, quase sem relevância social. 

Mesmo diante de toda esta recriminação, os proletariados – Lefebvre e Marx já 

destacavam isto –, através de uma racionalidade, se superaram, romperam com os valores 

imagéticos que lhes eram determinados. Criaram seus próprios princípios morais adequados à 

sua realidade. Porém, explorados, dominados, tinham que ter cautela, serem comedidos, frente 

a tal momento desfavorável. 

Lefebvre destaca o papel emancipador do trabalhador: 

 

Mas, ao torna-se um indivíduo consciente de sua classe, ou seja, do papel 

histórico dessa classe, esse indivíduo tem necessidade de coragem, de um 

senso de responsabilidade, de entusiasmo: ele deve adquirir conhecimentos 

múltiplos e considerar a lucidez da ação e a inteligência das situações como 

valores (LEFEBVRE, 2011, p. 56). 

 

Assim como Sartre, o filósofo marxista francês defende uma moral fundada na ação, 

na responsabilidade, no raciocínio consequencialista e por fim, na concretude da vida humana. 

A contradição para este adestramento do indivíduo dominado, cujo consentimento é uma 



70 

 

virtude, recai no fato de que ele se movimenta, é a partir destas relações humanas que ele 

reconhece o que é verdadeiramente o valor. 

Tais valores devem ser conquistados e neste momento ele ultrapassa sua condição 

inerte e passa a ser um indivíduo ativo, na construção de uma nova ética, com isso ele auxilia 

a sua classe em prol da conscientização de que a alienação é algo danoso. Este procedimento 

do proletariado pode levar a uma resolução da dicotomia entre o individual e o social, isto é, 

tal dualidade é sanada quando o sujeito passa a levar em conta não só os seus anseios, mas os 

de todos da sociedade e passa a se preocupar com questões de cunho social (comunitário). 

A importância de Lefebvre incide na noção de que, como afirmava Marx, em certos 

momentos novos valores são mais relevantes do que a alimentação corriqueira, isto porque, o 

idealismo prioriza o ideal sobre o real. Os valores humanos se sobrepõem às ações humanas. 

Estão no âmbito metafísico e ilusório. Relembrando a práxis das relações humanas, o 

concreto não é imóvel. 

O que é entendido por real está sempre em movimento, aquilo que hoje é tido como 

aceito, como o caso, é o embrião de um futuro próspero ao homem, mas isso se a alienação 

for superada por ação e não por ideologia. Se isso for possível, a imobilidade como virtude 

cairá por terra. A atividade humana sobre a natureza mostra-se cada vez mais forte e renegar 

este fato, se escondendo em uma inércia criativa, parece se apresentar como um absurdo sem 

sentido. 

Lefebvre rejeita um marxismo humanista assistencialista: 

 

O marxismo não nos traz um humanismo sentimental e chorão. Marx não se 

inclinou para o proletariado oprimido para lamentar sua opressão. Ele 

demonstrou como e por que o proletariado pode libertar-se da opressão e 

abrir o caminho para todas as possibilidades humanas. O marxismo não se 

interessa pelo proletariado porque este é fraco, mas porque ele é uma força – 

não porque é ignorante, mas porque deve assimilar e enriquecer o 

conhecimento – não porque é rejeitado pela burguesia para o desumano, mas 

porque traz dentro de si o futuro do homem e rejeita como desumanas as 

vaidades burguesas. Em uma palavra, o marxismo vê no proletariado o seu 

devir e o seu possível (LEFEBVRE, 2011, pp. 57-58). 

 

O marxismo não parte de um princípio de “pena”, mas de uma possibilidade real e 

racional. Vislumbra-se a potencialidade adormecida do proletariado, que é o único que possui 

em si o ensejo de mudar a realidade. Aqui vemos novamente uma congruência entre Sartre e 

Lefebvre, pois ambos tratam moral e conhecimento como movimento humano e possibilidade 

dentro de uma sociedade posta. 

Esta ética inédita fundada no devir concreto, na qual o homem desenvolve-se de forma 



71 

 

plena, possui duas facetas, uma de cunho científico e outra parte superativa. O primeiro se 

baseia na objetividade científica, que se sustenta em leis universalizáveis, que são encontradas 

nas ciências naturais. Na ciência social o fato humano interage com o direito, em seu devir, 

que não pode se contradizer com o outro. Em outras palavras, o valor não deve ser oposto pela 

regra técnica, que foi construída sobre um empirismo. 

O outro, dialeticamente falando, refere-se à noção de superação, que é observar as 

teorias morais já existentes, de forma lógica, racional e não preconceituosa e reconstruir, de 

maneira dialética e relacional, sua própria noção de ética. O francês marxista trata assim a 

ultrapassagem e superação: 

 

Ultrapassar-se é seguir em direção ao devir para alcançar o homem total. 

Significa, portanto, participar cada vez mais amplamente desse devir e 

dessas possibilidades em todos os seus domínios. A superação implica 

portanto, um imperativo de conhecimento, ação e realização crescentes. 

Concebido dessa maneira, o imperativo não intervém na vida e no real. Ele 

sai deles; torna-se a expressão ética do devir. Torna-se, desse modo, um ideal 

sem ilusões ideológicas ou idealistas (LEFEBVRE, 2011, p. 59). 

 

O sujeito deve tentar se superar num sentido real, por esforço em buscar a solução dos 

problemas não somente de si, mas de todos seus semelhantes, assim, ele se torna um 

indivíduo pleno. Ora, ultrapassar é estar em um movimento e compartilhar as possibilidades 

que lhe são oferecidas. Já superar é evoluir em seu meio de vivência, tornar-se exemplo real, 

para seu tempo. Tudo isso sempre se pautando por um viés prático. 

Mesmo admitido a individualidade, o homem difere em cada época, nas palavras de 

Sartre: o homem é situado em seu tempo e espaço. Isto implica que não há uma consciência 

pura, eterna e atemporal, para o ser humano existente e presente no seu tempo. O individual 

não perdura ad infinitum. 

O homem é um ser social, reafirma Lefebvre. Esta sociabilização humana pode ser 

posta em três distintos tipos: um biológico, a vida organizadamente dada, toda forma de 

estrutura a qual o ser humano é padronizado, espécie, raça, etnia, etc.; um consciente, no qual 

está presente toda forma de relação social, moral e cultural; por fim, temos um tipo imagético, 

que abarca todas as distorções de identidade, de ética e aspectos da mente (consciência). 

Este último, relembrando Descartes, é extremamente enganador, pois é o âmbito que 

vem reforçar todos os hábitos errôneos do ser humano em relação à moral. Todos seguiam 

valores postos de forma metafísica e já aceitos pela mera convenção social. Não ir contra “a 

moral e os bons costumes de sua época”. 

Lefebvre defende que até então, temos morais, ao mesmo tempo, individualista e 



72 

 

tendenciosa: 

 

Em particular, o individualismo de origem burguesa, a ilusão ideológica, 

moral, metafísica e religiosa tomou proporções assustadoras. Ainda que 

nunca tenha passado da situação de um esboço incerto, o indivíduo se 

acreditava realizado. A sociedade individualista (burguesa) exalta o 

indivíduo e a sua liberdade (LEFEBVRE, 2011, p. 60). 

 

O marxista francês é implacável contra o individualismo, que para ele era uma 

ferramenta do sistema capitalista de sua época. Nada mais é do que uma ideologia 

mistificadora. A burguesia se vale do individualismo para segregar toda e qualquer forma de 

organização contrária a seus interesses. O pavor que mais a assola é o proletariado, que 

sempre foi dominado, mas que vislumbra ao fim do horizonte uma possibilidade de romper 

com essa conjuntura alienatória. 

Para Marx, a liberdade de um indivíduo só pode ser aceita ou pensada se toda a 

sociedade também for livre. Neste ponto Lefebvre e Sartre também estão na mesma sintonia, 

para ambos, liberdade só pode ser conquistada individualmente se toda a sociedade humana 

também a possuir. Mas, em Marx, a liberdade está num comunismo (socialismo), Sartre a 

propõe na convivência humana atual. 

Notamos que Lefebvre, apoiado em Marx, critica as morais anteriores a ele e defende 

uma emancipadora. A moral não é idealista, ela é sim, concreta. As relações humanas no 

conflito diário são de suma importância para se entender e ou fazer uma moral. Assim como o 

conhecimento, segundo Lefebvre, no embate mundano, a moral também é conflituosa.  

O marxista francês nega toda e qualquer harmonia social, moral, prática e racional. A 

ideologia prega uma imobilidade conceitual, na qual a verdade é eterna e imutável, mas nem 

sempre encontramos tais predicações na concretude real da vida humana, que está num devir 

permanente. Os conceitos devem seguir e se adequar à realidade e não o contrário, a realidade 

se encaixar no conceito. 

  



73 

 

3 ANÁLISE SARTREANA DO MARXISMO 

 

 

3.1 Antecedentes 

  

 

Se, como vimos em Lefebvre, a filosofia faz parte de uma concepção de mundo, qual 

seria então a posição de Sartre? A filosofia é algo estruturado, na qual os sistemas filosóficos 

se iniciam e se acabam? Como se fosse um edifício, que, sem uma boa base cai? Seria como 

uma atitude, que depende de nós nos engajarmos ou não? Seria uma parte da cultura? Ou, 

como define Sartre, em Questões de Método, ela não existe, pois existem as filosofias: 

 

A nosso ver, a Filosofia não existe; sob qualquer forma que a considerarmos, 

esta sombra da ciência, esta eminência parda da humanidade, não passa de 

uma abstração hipostasiada. De fato o que há são filosofias. Ou melhor – 

pois não encontrareis nunca, em um momento dado, mais do que uma que 

seja viva –, em certas circunstâncias bem definidas, uma filosofia se 

constitui para dar expressão ao movimento geral da sociedade; e, enquanto 

vive, é ela que serve de meio cultural aos contemporâneos (SARTRE, 1987a, 

p. 113). 
   

Tentar reduzir a filosofia à ciência parece um pouco perigoso. Se a filosofia é histórica 

e pertencente a seu tempo, ela não pode ser dominada pela ciência, pois ela é a visão 

totalizadora (conhecimentos) de uma determinada sociedade e em uma determinada época. 

Para Sartre, as filosofias são situadas, elas são o pensamento coletivo de uma sociedade em 

determinado tempo. É através das filosofias que o homem toma consciência de si, enquanto 

ser humano situado em um tempo e espaço, e pertencente a uma determinada sociedade. É 

uma “visão de mundo” de dada época. Aqui há a ruptura com a noção de filosofia eterna, na 

qual seus princípios perdurem de forma atemporal.  

Neste sentido, o conhecimento filosófico, para ser assentido como verdadeiro, precisa 

ser a totalização do Saber de seu tempo. O filósofo deve ser um agente unificador dos 

conhecimentos de seu momento histórico. Para isso, ele necessita se pautar em métodos e 

técnicas presentes em seu meio. Se não conseguir encontrar uma “verdade indubitável”, o 

filósofo necessita dar um estatuto mais próximo possível da Verdade para aquela unidade. 

Assim sendo, mesmo que cada elemento constituinte deste Saber seja refutado, a 

unidade continuará existindo, pois foi realizada por princípios, que são os liames destes 

elementos, ou seja, alguns elementos podem ser destruídos, mas a unidade que se funda em 

princípios racionalmente estabelecidos, não.  

Os princípios, de toda e qualquer teoria, seriam como conexões, que normatizam as 

filosofias (Kant). Sem um ponto de partida parece não haver meio de se estruturar uma teoria 



74 

 

filosófica. Mas assim, parece que Sartre estaria tomando partido das “doutrinas” abstratas e 

idealistas.  

Sartre defende um princípio situado, concreto e prático: 

 

É que uma filosofia, quando está em plena virulência, não se apresenta 

nunca como uma coisa inerte, como uma unidade passiva e já terminada do 

Saber; nascida do movimento social, ela própria é movimento e morde o 

futuro: esta totalização concreta é, ao mesmo tempo, o projeto abstrato de 

prosseguir a unificação até seus últimos limites; sob este aspecto a filosofia 

se caracteriza como um método de investigação e de explicação; a confiança 

que tem em si mesma e no seu desenvolvimento futuro apenas reproduz as 

certezas da classe que a sustenta. Toda filosofia é prática, mesmo aquela que 

parece, de início, a mais contemplativa; o método é uma arma social e 

política (SARTRE, 1972, p. 10). 
 

Uma filosofia, por mais que a imaginemos como abstrata e metafísica, é histórica. Ela 

está inserida em sua realidade concreta. Deve ser a unificação do saber existente em sua era. E 

isso pode ser pensado em um duplo sentido: abstrata, no sentido de operar com a razão, para 

conjecturar as partes do conhecimento; e concreta, pois é criada a partir da realidade na qual 

está presente, não há como desvencilhá-la de tal âmbito. 

Neste sentido, a filosofia desempenha seu papel formidavelmente, visto que, se situa 

na práxis que a gerou e esclarece os conhecimentos de sua realidade. Porém, uma filosofia 

pode superar sua era. Isso se torna possível quando ela fornece substrato para a ação de uma 

sociedade, que pode se livrar das amarras de seus opressores ou de outra sociedade que a 

domina. Possibilita uma mudança de rumo, no tocante a valores e a relações sociais. Sartre 

define essa possibilidade do seguinte modo: 

 

Assim, a Filosofia permanece eficaz enquanto vive a práxis que a 

engendrou, que a sustém e é por ela  iluminada. Mas se transforma, perde 

sua singularidade, despoja-se de seu conteúdo original e datado, na medida 

mesma em que impregna pouco a pouco as massas, para tornar-se nelas, e 

por elas, um instrumento coletivo de emancipação (SARTRE, 1987a, p. 114). 

 

 Então, a filosofia deve ser uma ação totalizadora, totalização do saber, método 

racional e princípios normativos, ferramenta de luta para a “salvação dos oprimidos”, “visão 

de mundo” de toda uma sociedade. Nesse processo de totalização, três momentos são 

destacados por Sartre, o primeiro é o de Descartes e Locke, o segundo de Kant e Hegel e o 

terceiro de Marx. 

Cada uma destas filosofias é uma junção das ideias particulares e da visão de cultura 

de sua época. Deste modo, são insuperáveis, pois no período da história em que estão situadas 

são a representação da concepção de mundo de sua sociedade, e enquanto não forem 



75 

 

superadas, cada uma delas é, a seu modo, a filosofia de seu tempo. Seguindo este 

delineamento, o marxismo é a filosofia insuperável de nosso tempo. E toda argumentação que 

tente refutar essa tese sempre se mostra inconsistente.  

Todavia, pode-se pensar o seguinte: a filosofia não existe mais. Não existe o 

movimento propulsor da própria filosofia. Então temos duas vias, a filosofia acabou ou está 

“em crise”, devemos enterrar todo e qualquer sistema filosófico, tratando-o como erro 

grotesco (a filosofia está morta), ou, estando em crise, a filosofia deve ser revisada, mas não 

por intelectuais doutos, aclamados por aqueles que vislumbram uma posição abstrata e irreal. 

É o próprio movimento das relações entre os homens, da sociedade, a ação dos seres 

humanos, que podem romper com este imobilismo criativo da filosofia, caminhando a passos 

largos para o desenvolvimento, tanto filosófico, como humano: 

 

Se este movimento da filosofia não existe mais, das duas uma, ou está morta 

ou está “em crise”. No primeiro caso não se trata de revisar mas lançar por 

terra um edifício apodrecido; no segundo caso, a “crise filosófica” é a 

expressão particular de uma crise social e seu imobilismo é condicionado 

pelas contradições que laceram a sociedade: uma pretensa “revisão” efetuada 

por “especialistas” não passaria, pois de uma mistificação idealista e sem 

alcance real; é o próprio movimento da História, é a luta dos homens em 

todos os planos e em todos os níveis da atividade humana que libertarão o 

pensamento cativo e lhe permitirão atingir seu pleno desenvolvimento 

(SARTRE, 1972, p. 12). 

 

Vemos que, para o existencialista francês, deve-se fixar essa reflexão em um chão 

firme, a saber, a realidade humana, a sociedade concreta. Os ideólogos são pessoas que se 

esforçam em estabelecer sistemas teóricos, para poderem atingir com métodos novos campos 

que eles não conhecem. Tentam atribuir às teorias conotações de cunho prático, 

transformando-as em ferramentas que podem tanto aniquilar, como edificar temas.  

Mesmo assim, não criaram suas teorias do nada, foram fundamentadas sob o terreno 

sólido de pensamentos que perduram das teorias que se foram. Tais pensamentos, que 

compõem sua cultura e seu futuro, são a base para aquilo que pesquisam e de suas 

concepções. Observamos que não há ruptura histórica entres as teorias filosóficas. Isto é, 

nenhum pensador produziu sua teoria independente de sua época. 

E onde se encaixa o existencialismo sartreano? Sartre (1987a, p. 114) afirma: “E, já 

que devo falar do existencialismo, compreender-se-á que o considero como uma ideologia: é 

um sistema parasitário que vive à margem do Saber, a que de início se opôs e a que, hoje, 

tenta integrar-se”.  O seu existencialismo não pretende ser “A Filosofia”, como aquela que 

retém em si a “Verdade”, eterna, imutável e imóvel. Pelo contrário. Acredita no devir das 



76 

 

coisas e dos seres humanos. O existencialismo tenta descobrir o conhecimento como algo 

implícito à realidade, que perpassa a consciência do homem. É objetivo, pois tem suas bases 

fixadas na concretude da vida subjetiva, visto que, é necessária uma consciência que desvele 

tal conhecimento. 

Sartre demonstra a importância de Hegel: 

 

A mais ampla totalização filosófica é o hegelianismo. Nele o Saber é alçado 

à sua dignidade mais eminente: ele não se limita a visar o ser de fora, mas o 

incorpora a si e o dissolve em si mesmo: o espírito se objetiva, se aliena e se 

retoma incessantemente, se realiza através de sua própria história. O homem 

se exterioriza e se perde nas coisas, mas toda alienação é superada pelo saber 

absoluto do filósofo (SARTRE, 1972, p. 13). 
 

Hegel conseguiu aferir ao saber um estatuto elevado, pois o liga a seu próprio tempo. 

E nesta totalização filosófica o saber está sempre em movimento. Assim, o filósofo pode 

construir um saber absoluto, que expressa a percepção englobante da sociedade de sua era, 

propiciando com isso a superação da alienação humana. O filósofo se apresenta como um 

agente transformador de uma realidade através de sua filosofia. 

Neste sentido, nossos problemas e inquietações são situações que se apresentam para 

serem superadas. Somos seres dotados de consciência reflexiva (sapientes), consciência de si 

e também, somos (sabidos) afetados pelo saber que se relaciona com os seres humanos, deste 

modo, somos “integrados vivos” fincados na “totalização suprema”. Assim, quando nos 

deparamos com uma experiência desagradável que pode nos levar a morte, o puro vivido “é 

absorvido pelo sistema como uma determinação relativamente abstrata que deve ser 

mediatizada, como uma passagem que conduz ao absoluto, único concreto verdadeiro
22

 
23

” 

                                                 
22

 Cf. (SARTRE, 1987a, p. 115) na nota de rodapé (3): “É certo que se pode puxar Hegel para o lado do 

existencialismo e Hyppolite se esforçou neste sentido, não sem êxito, em seu Études sur Marx et Hegel. Não foi 

Hegel que primeiro mostrou ‘que há uma realidade da aparência enquanto tal’? E seu panlogicismo não se 

acompanha de um pantragicismo? Não se pode escrever com razão, que para Hegel, ‘as existências se encadeiam 

na história que fazem e que, como universalidade concreta, é o que as julga e as transcende’? Podemos fazê-lo 

facilmente, mas a questão não está aí: o que opõe Kierkegaard e Hegel é que, para o último, o trágico de uma 

vida é sempre superado. O vivido se dissolve no saber: Hegel nos fala do escravo e de seu medo da morte. Mas, 

este, que foi sentido, torna-se o simples objeto do conhecimento e o momento de uma transformação ela própria 

superada. Para, Kierkegaard, pouco importa que Hegel fale de “liberdade para morrer” ou que descreva 

corretamente alguns aspectos da fé, o que ele critica no hegelianismo é o fato de negligenciar a insuperável 

opacidade da experiência vivida. Não é somente, nem sobretudo no nível dos conceitos que está o desacordo, 

mas antes no da crítica do saber e delimitação do seu alcance. Por exemplo, é perfeitamente exato que Hegel 

marca profundamente a unidade e a oposição entre a vida e a consciência. Mas é verdade também que são 

parcialidades já reconhecidas como tais do ponto de vista da totalidade. Ou, para falar a linguagem da semiologia 

moderna: para Hegel, o Significante (a um momento qualquer da história) é um movimento do espírito (que se 

constituirá como significante-significado e significado-significante, isto é, absoluto-sujeito); o significado é o 

homem vivo e sua objetivação; para Kierkegaard o homem é o Significante: ele próprio produz as significações e 

nenhuma significação o visa de fora (Abraão não sabe se ele é Abraão); ele não é jamais o significado (mesmo 

por Deus)”.  



77 

 

(SARTRE, 1987a, p. 115). 

Kierkegaard, que recusa o título de filósofo, se torna importante na medida em que se 

opõe à Hegel. Para ele, o ser humano concreto não pode ser subsumido por um sistema 

idealista, pois o homem existente, por mais que tenha a capacidade de conceituar e pensar 

sobre sentimentos (sofrimento), quando sente aquilo que quer teorizar, no caso o sofrimento, 

não se limita ao saber, ou seja, aqui o sofrimento é sentido, em si e para si mesmo, o saber não 

consegue transformá-lo.  

Sartre expressa as palavras de Kierkegaard em relação a sua aversão a Hegel: 

 

O homem existente não pode ser assimilado por um sistema de idéias; por 

mais que se possa dizer e pensar sobre o sofrimento, ele escapa ao saber, na 

medida em que é sofrido em si mesmo, para si mesmo, onde o saber 

permanece incapaz de transformá-lo (SARTRE, 1987a, p. 116). 

 

Notamos que Kierkegaard quer defender a Igreja, o cristianismo. Para ele, Deus, o 

Todo Poderoso, está infinitamente distante dos homens, que não podem conhecê-lo por meio 

de uma objetividade racional e sim pela fé subjetiva. Isto é, Ele não pode ser conhecido pelo 

saber humano como objeto do conhecimento, não se enquadra em teorizações científicas, que 

tendem a validar seus resultados numa objetivação empírica. 

O mesmo se aplica à Fé. Ela não pode ser padronizada ou racionalizada objetivamente 

com o intuito de transformá-la num conceito científico. Ela é espontânea e subjetiva, não pode 

ser, segundo Kierkegaard, “superada ou classificada” como um conhecimento. Com isso, ele 

opõe, categoricamente, a “pura subjetividade singular” à objetividade universal da “evidência 

científica”. Pode-se dizer que ele apresenta o dilema entre a subjetividade da fé e a 

“universalidade objetiva da essência”. 

Para Sartre, o filósofo dinamarquês pretende de toda forma romper com a noção de 

mediação, mas acaba caindo em problemas. Hegel via esses erros como contradições próprias 

do desenvolvimento histórico. Definindo-as como “ideias truncadas”. De forma alguma 

Kierkegaard quer assentir uma relação absolutamente racional entre o homem e Deus, não 

poderia existir tal possibilidade: 

 

De fato, a vida subjetiva, na medida mesmo em que é vivida, não pode 

jamais ser objeto de um saber; ela escapa por princípio ao conhecimento e a 

relação do crente com a transcendência não pode ser concebida como forma 

de superação. Esta interioridade que pretende afirmar-se contra toda a 

filosofia, na sua estreiteza e profundidade infinita, esta subjetividade 

                                                                                                                                                         
23

 Cf. (SARTRE, 1985, p. 55) palavras de Hyppolite: “Não tenho muita coisa a acrescentar à intervenção de meu 

amigo Sartre, mas creio que 'um dos méritos do marxismo é colocar radicalmente as questões, pesquisar o 

porquê concreto da própria questão”.  



78 

 

reencontrada para além da linguagem como aventura pessoal de cada um em 

face dos outros e de Deus, eis o que Kierkegaard chamou de existência 

(SARTRE, 1972, p. 14). 

 

Então, existência para Kierkegaard é a vida subjetiva e consciente que tende a se opor 

à filosofia ou conhecimento metódico. Esta vivência subjetiva não pode ser abarcada pelas 

normas do conhecimento científico e racional. E não há superação no fato de transcender a 

Deus. Quem acredita em Deus, se fundamenta na fé, e buscá-lo não pode ser encarado como 

ultrapassagem de uma condição humana. 

Se pensarmos bem, o filósofo dinamarquês não se separa tanto assim de Hegel, pois 

esta repulsa ao sistema parece estar ligada a noção de “campo cultural”, apresentada pelo 

hegelianismo. A história e os conceitos se impõem a Kierkegaard a todo o momento, o 

deixando intimidado, e ele tenta se defender através de uma metafísica cristã frente a um 

racionalismo humanista da fé. Se não levarmos em conta a época de Kierkegaard poder-se-ia 

excluir seu pensamento facilmente, nomeando sua teoria de subjetivismo em face da dialética 

hegeliana, mas devemos situá-lo. 

Segundo Sartre os dois tem razão: 

 

Hegel tem razão: em lugar de obstinar-se, como o filósofo dinamarquês, em 

paradoxos cristalizados e pobres reenviam finalmente a uma subjetividade 

vazia, é ao concreto e verdadeiro que o filósofo de Viena visa por seus 

conceitos e a mediação apresenta-se sempre como um enriquecimento. 

Kierkegaard tem razão: a dor, a necessidade, a paixão, o sofrimento dos 

homens, são realidades brutas que não podem ser superadas nem 

modificadas pelo saber; é que seu subjetivismo religioso pode passar com 

razão pelo cúmulo do idealismo, mas em relação a Hegel ele marca um 

progresso em direção ao realismo, já que insiste, antes de tudo, na 

irredutibilidade de um certo real e no seu primado (SARTRE, 1987a, p. 116). 

 

Hegel está certo em criticar Kierkegaard, pois se pautando em contradições sem 

coesão, o filósofo dinamarquês acaba recaindo em uma “subjetividade vazia”, sem nexo com 

o “concreto e verdadeiro”, que é o que os conceitos e a mediação de Hegel propõem. Os 

conceitos assim são postos pelo filósofo alemão, como referentes racionais do real.  

Em contrapartida, Kierkegaard também acertou quando explica que os sentimentos 

humanos: dores, sofrimentos, paixões, etc., não podem ser restringidos a conceitos, são 

“realidades brutas”. O saber não pode ultrapassar ou mudar tais realidades. Seguindo esta 

posição, a existência definida por Kierkegaard é o trabalho realizado pela nossa vida interior, 

nossos anseios, lutas cotidianas. Mas este trabalho é oposto ao “conhecimento intelectual”. 

Foi Kierkegaard o pioneiro a apontar a “incomensurabilidade entre o real e o saber”, e ela 

pode ter origem num “irracionalismo conservador”. Aqui, a distância entre real e saber parece 



79 

 

ser insuperável. 

Este trabalho, operação subjetiva, é a forma de Kierkegaard tentar sair da objetividade 

da vida humana do âmbito concreto pensado racionalmente. Esse irracionalismo metafísico 

pode ser um caminho para se entender a filosofia desse ideólogo. Ele também poderia decretar 

a morte do idealismo absoluto, pois para se superar ou modificar um sentimento humano não 

se deve levar em conta somente as ideias ou conceitos.  

É necessário viver as sensações para modificá-las. As ideias são mudadas ou superadas 

pela vivência delas próprias, por exemplo, só poderíamos mudar um sofrimento sentindo-o na 

pele, aí sim teríamos condições de saber o que fazer para solucioná-lo. O conceito não 

expressa a vivência de seu objeto determinado. Vejamos o que a teoria de Kierkegaard faz ao 

idealismo, nas palavras de Sartre: 

 

Mas ela pode ser compreendida também como a morte do idealismo 

absoluto: não são as idéias que modificam os homens, não basta conhecer 

uma paixão pela sua causa para suprimi-la, é preciso vivê-la, opor-lhe outras 

paixões, combatê-la com tenacidade, enfim trabalhar-se (SARTRE, 1972, p. 

16). 

 

 Neste panorama, Marx também repreende Hegel. Mesmo que de modo diferente de 

Kierkegaard, ele o critica no tocante a confundir objetivação, “exteriorização do homem no 

universo”, com alienação, aquilo que volta contra o ser humano neste movimento de 

exteriorização. A objetivação seria uma espécie de eclosão, que daria ao homem uma 

possibilidade de “produzir e reproduzir” constantemente a sua vida, modificando-a, 

transformando a natureza. 

De outro modo, a objetivação seria: o homem próprio poder contemplar-se dentro do 

mundo que ele realizou. Já a alienação não pode ser derivada de uma formulação meramente 

conceitual. Ela só pode ser realizada a partir de uma “História real”. O homem só pode 

vislumbrar o sentido de alienação num contexto real e concreto e não através de conceitos 

abstratos. Sartre reproduz as palavras de Marx: 

 

Na produção social de sua existência os homens entram em relações 

determinadas, necessárias, independentes de sua vontade; estas relações de 

produção correspondem a um grau de desenvolvimento dado de suas forças 

produtivas materiais; o conjunto destas relações de produção constitui a base 

real sobre a qual se eleva uma superestrutura jurídica e política e à qual 

correspondem formas de consciência social determinadas (SARTRE, 1987a, 

p. 117). 

  
A consciência social do indivíduo é produto de várias relações sociais – postas, 

necessárias e que não dependem de suas ambições – vividas ao longo de sua existência. Estas 



80 

 

relações sociais são os fundamentos da justiça e da política. Aqui a consciência que temos 

(intencional ou subjetiva) é consciência social, tudo que pensamos, escrevemos é fundado 

pela consciência de nosso grupo ou classe social.  

Mas parece que hoje as forças produtivas e as relações de produção estão em guerra. O 

trabalho que o homem faz é alienado e ele não se reconhece no produto de seu esforço. Seu 

trabalho é extenuante e se apresenta sempre como seu opositor. Vemos assim, que o homem 

produz algo, que ele não reconhece como seu produto e que nesse processo ele se encontra 

oprimido e alienado. 

Diante disto, não há como reduzir a alienação a uma ideia, a alienação é concreta e 

ocorre neste conflito contido nas relações de trabalho (produção e não reconhecimento). O 

homem estranha sua própria “cria”. Ora, para os homens se livrarem desta opressão e se 

verem em seu trabalho, objetivando-se a si mesmos em seus produtos, eles não precisam só de 

uma consciência reflexiva de si mesma (cogito), necessitam de trabalho e práxis que mudem – 

revolucionem – a realidade que aí está posta. 

   Deste modo, Marx explica que: não se pode predicar um juízo sobre uma pessoa se 

atendo apenas à ideia que ela tem de si mesma, o mesmo se aplica a uma sociedade, não é 

prudente fazer um juízo sobre uma época, sobre um período e sobre uma inadequação 

revolucionária levando em conta somente a consciência que tal sociedade tem de si. Aqui, 

Marx quer deixar bem clara a sobreposição da ação (Trabalho, e práxis social) ao 

conhecimento (saber): 

 

Afirma ele, também, que o fato humano é irredutível ao conhecimento, que 

ele deve ser vivido e ser produzido; apenas não vai confundi-lo com a 

subjetividade vazia de uma pequena burguesia puritana e mistificada: dele 

faz o tema imediato da totalização filosófica e é o homem concreto que ele 

coloca no centro de suas pesquisas, este homem que se define 

simultaneamente pelas suas necessidades, pelas condições materiais de sua 

existência e pela natureza de seu trabalho, isto é, de sua luta contra as coisas 

e contra os homens (SARTRE, 1972, p. 16). 

 

Reforçando a posição de Marx, as ações e relações humanas não podem ser 

enquadradas somente em um conceito do saber. Todo sentimento deve ser sentido para que se 

possa assentir qualquer conhecimento acerca dele. Não é uma reflexão contemplativa que irá 

definir um sofrimento ou paixão, é a sua experimentação que proporcionará sua 

conceitualização. No fundo, Marx quer se esquivar de uma subjetividade vazia.  

A totalização da filosofia se dá no concreto e o homem se coloca no núcleo destas 

investigações marxistas, pois o ser humano se realiza em suas necessidades, condições 

materiais e pelo trabalho. É nessa conflituosa realidade que o ser humano vive um embate 



81 

 

contra os objetos mundanos e contra os outros. Rivaliza com tudo e contra todos. Parece 

assim que Marx pode estar certo, tanto contra Kierkegaard quanto contra Hegel: 

 

Assim, Marx tem razão ao mesmo tempo contra Kierkegaard e contra Hegel, 

já que afirma, com o primeiro, a especificidade da existência humana, e já 

que toma, com o segundo, o homem concreto na sua realidade objetiva. 

Pareceria natural, nestas condições, que o existencialismo, neste protesto 

idealista contra o idealismo, tivesse perdido toda sua utilidade, e não tivesse 

sobrevivido ao declínio do hegelianismo (SARTRE, 1987a, p. 117).  

 

Notamos que Marx vê em Kierkegaard a especificidade da existência dos seres 

humanos e em Hegel, utiliza “o homem concreto na sua realidade objetiva.”. Assim sendo, 

não haveria sentido algum em permanecer na análise do existencialismo, pois se ele é um 

idealismo que se revolta contra o próprio idealismo, e Marx apresenta esta perspectiva 

unificadora, o marxismo enfraquece o hegelianismo e leva junto consigo, para o declínio, a 

teoria existencialista. Parece que realmente o idealismo sofreu um obscurecimento neste 

combate contra o marxismo.  

Alguns célebres filósofos são fundamento do pensamento da burguesia, Kant, os pós-

kantianismos e Descartes, mas ele não se remete à Kierkegaard como participante de sua base. 

Todavia, parece que ele tomou as dores de tal vertente. Sartre (1972, p. 18) diz: “O 

dinamarquês reaparecerá no início do século XX, quando se decidiu combater a dialética 

opondo-lhe pluralismos, ambiguidades, paradoxos, isto é, a partir do momento em que, pela 

primeira vez, o pensamento burguês é reduzido à defensiva”. Como notamos, diante deste 

estado, Kierkegaard se vê impelido a se defender, atacando a dialética como propulsor da 

verdade. 

Nos anos posicionados entre as duas guerras aparece Jaspers
24

, com um 

existencialismo que busca a recuperação do transcendente. Com a posição kierkegaardiana, 

seus seguidores passariam a se enclausurar numa subjetividade intensa, na qual poderiam 

perceber uma imensa infelicidade sem a existência de Deus e tal fechamento poderia ser 

realizado por um “grande solitário”, que se abdica de se relacionar com os outros e assim, 

exerce “ações indiretas” para estimular seus semelhantes a fazerem o mesmo. Segundo Sartre, 

Jaspers não comenta sobre a Revelação relativamente ao hegelianismo, proposta por 

Kierkegaard como solução para as contradições, ele nos leva a um subjetivismo puro e formal 

através do descontínuo, do pluralismo e impotência, o oposto de um Deus. E em tal 

subjetividade se encontra a transcendência por meio de suas derrotas. Pode-se dizer então que 

                                                 
24

 Cf. (SARTRE, 1987a, p. 118), na nota de rodapé (5): “O caso de Heidegger é complexo demais para que possa 

expô-lo aqui”. 



82 

 

para sentir o transcendente devemos passar pelo fracasso.  

 A vitória seria, neste ponto, a objetivação que proporcionaria ao homem superar-se e 

ultrapassar suas insatisfações. A contemplação sobre os fracassos e insucessos é adequada a 

uma burguesia que se desanimou do cristianismo, porém possui saudades da fé, visto que, não 

está muito “crente” em uma ideologia racional e positivista. Kierkegaard, ao contrário de 

Jaspers, não acredita em vitória como trampolim da superação, ela “desafia o homem em si 

mesmo”. 

Já Kafka acredita, parecendo um pouco mais coerente, que nesse nosso mundo de 

alienação, uma pessoa singular não se reconhece como vencedor. Sempre deve se superar, do 

contrário, é esmagada por suas próprias exigências e pelas dos outros. Tais cobranças, de 

sempre ser vencedor em todos seus empreendimentos, agrava cada vez mais a alienação. 

Sartre descreve realmente o que é relevante para Jaspers: 

 

Mas o que importa a Jaspers é retirar daí um pessimismo subjetivo e fazê-lo 

desembocar num otimismo teológico que não ousa dizer seu nome; o 

transcendente, com efeito, permanece velado, não se prova senão pela sua 

ausência; não superamos o pessimismo, pressentimos a reconciliação, 

permanecendo ao nível de uma contradição insuperável e de um total 

dilaceramento; esta condenação da dialética, não mais visa Hegel, mas sim 

Marx. Não é mais a recusa do Saber e sim da práxis (SARTRE, 1972, p. 19). 

 

Como se vê, Jaspers quer promover uma rejeição à práxis. Quer substituir um 

pessimismo subjetivo por um otimismo teológico. E o transcendente que emana desta teologia 

é tímido, não deve ser dito, se prova pela sua não presença. Parece que o pessimismo não está 

superado, pois com todas as contradições presentes no mundo concreto e real, a censura à 

dialética parece recair sobre a práxis marxista. 

O que, então, pode ser extraído deste “conflito de interpretações”? Vejamos: 

 

Kierkegaard não queria figurar como conceito no sistema hegeliano, Jaspers 

recusa cooperar como indivíduo na história que fazem os marxistas. 

Kierkegaard realiza um progresso em relação a Hegel porque afirma a 

realidade do vivido, mas Jaspers regride em relação ao movimento histórico, 

uma vez que foge do movimento real da práxis, em direção a uma 

subjetividade abstrata, cujo único objetivo é atingir uma qualidade íntima 

(SARTRE, 1987a, p. 118). 

     
Diante disso, se Kierkegaard evolui em relação a Hegel, no tocante a propor ao vivido 

uma realidade, Jaspers deu um passo atrás, visto que, ele quis fugir de toda forma do 

movimento histórico, da práxis, querendo fundamentar uma subjetividade metafísica, num 

campo desconecto da realidade concreta. Jaspers propõe tal subjetivismo abstrato com a 



83 

 

finalidade de se chegar a uma qualidade íntima
25

. Assim o existencialismo de Jaspers parece 

refugiar-se num subjetivismo idealista, o qual não possui justificativas objetivas para ações no 

concreto. Ele se baseia em conceitos abstratos para fundamentar nossa vivência subjetiva.  

 

 

3.2 Marxismo e Existencialismo 

 

 

Doravante, nos passos seguintes de Questões de método, Sartre vai começar a situar, 

explicar e retomar o tipo de existencialismo no qual ele se engaja, aquele que não se opõe ao 

marxismo, e que se constrói ao seu lado:  

 

Por sua presença real, uma filosofia transforma as estruturas do Saber, 

suscita idéias e, mesmo quando define as perspectivas práticas de uma classe 

explorada, polariza a cultura das classes dirigentes e modifica-a. Marx 

escreve que as idéias da classe dominante são as idéias dominantes 

(SARTRE, 1972, p. 19). 

 

Uma filosofia tem o poder de modificar as fundações do conhecimento. Ela 

proporciona mudança na cultura e no modo de se entender a dominação entre as classes. Isto 

quer dizer que, conhecer é transformar a realidade, a natureza ou a si mesmo. As ideias de 

quem domina uma era (detentores do Capital) são as que predominam em seu tempo, são 

aquelas ideias que determinam e se impõem na sociedade de modo geral.  

Para Sartre, Marx está certo, no sentido formal, pois por volta de 1925, o conceito de 

dialética, tanto em Hegel, como em Marx, era extremamente ignorado pelas “academias”, 

ninguém “aconselhava” ou orientava estudos que tratavam de tal conceito. Com este 

desconhecimento não havia como dialogar com o materialismo dialético
26

 de Marx. Os 

estudos recaiam sobre os clássicos, como Aristóteles, a lógica era detalhadamente ensinada. 

Mesmo lendo alguns textos de Marx em sua fase inicial de aproximação do marxismo 

– principalmente o Capital e a Ideologia Alemã –, Sartre (1987a, p. 118) admite não ser 

afetado por tais obras, visto que: “Compreender é modificar-se, ir além de si mesmo: esta 

leitura não me modificava”. O que o modificava eram os movimentos sociais impulsionados 

pela leitura marxista, isso sim lhe chamou atenção. O marxismo não possuía o prestígio dos 

intelectuais. Sobre esse momento do pensamento francês, o existencialista francês diz: 

                                                 
25

 Cf. (SARTRE, 1972, p. 19) na nota de rodapé (6): “É esta qualidade ao mesmo tempo imanente (já que se 

estende através de nossa subjetividade vivida) e transcendente (já que permanece fora de nosso alcance), que 

Jaspers denomina de existência”.  
26

 Cf. (SARTRE, 1987a, p. 118), na nota de rodapé (7): “É o que explica o fato de que os intelectuais marxistas 

da minha idade (comunistas ou não) sejam tão maus dialéticos: voltaram, sem sabê-lo, ao materialismo 

mecanicista”. 



84 

 

 

Mas, quando ele se dava como uma determinação real do proletariado, como 

sentido profundo – para si mesmo e em si – de seus atos, ele nos atraía 

irresistivelmente sem que soubéssemos e deformava toda a nossa cultura 

adquirida. Repito-o: não era a idéia que nos perturbava; não era tampouco a 

condição operária, da qual tínhamos um conhecimento abstrato, mas não a 

experiência. Não: era uma ligada à outra, era, teríamos dito então em nosso 

jargão de idealistas com ruptura com o idealismo, o proletariado como 

encarnação e veículo de uma idéia (SARTRE, 1972, p. 21). 

 

Para Sartre, o trabalhador poderia enxergar na teoria de Marx uma possibilidade real e 

concreta de se pensar e agir filosoficamente. Ela dava um norte fundamentando as suas ações. 

O existencialista francês reafirma Marx, não são somente as análises sobre as condições de 

trabalhos, que eram entendidas só de forma abstrata sem a vivência real do fato pelas outras 

teorias. Segundo ele, o marxismo revela um nexo entre a experiência e o conceito abstrato 

referente aos operários.  

Nesta cisão de Sartre com o idealismo abstrato, ele afirma que o proletariado se 

apresenta como incorporação e condução da ideia (objetividade). E ele propõe, como 

complemento ao que defende Marx, que quando essa massa em movimento toma consciência 

de si mesma descontenta enormemente àqueles intelectuais que recusam uma ação como 

aplicação de uma ideia, que deveria ficar no âmbito abstrato, sem se corromper no concreto. E 

é por isso que o existencialista francês não aceita o “idealismo oficial”, pois ele desmerece o 

Trágico da vida
27

. Os operários desprezados por aqueles que os exploravam, que atuavam 

conscientemente, traziam latentes os conflitos que se negavam a ser solucionados pelos donos 

do poder. 

Vejamos nas próprias palavras de Sartre como pode ser pensado este complemento à 

teoria marxista: 

 

E creio que é preciso aqui completar a fórmula de Marx: quando a classe 

ascendente toma consciência de si mesma, esta tomada de consciência age à 

distância sobre os intelectuais e desagrada as idéias em suas cabeças. 

Recusamos o idealismo oficial em nome do trágico da vida. Este 

proletariado longínquo, invisível, inacessível mas consciente e atuante, 

fornecia-nos a prova – obscuramente para muitos dentre nós – de que não 

estavam resolvidos todos os problemas (SARTRE, 1987a, p. 119). 

 

Sartre destaca que sua geração pautava-se num “humanismo otimista”, tal humanismo 

burguês destruía e desprezava àqueles que não se adequavam em “seus valores” e que eram 

marginalizados para os arredores das cidades. Essa enorme massa, que fugia aos padrões, era 

                                                 
27

 Cf. (SARTRE, 1972, p. 21), na nota de rodapé (9): “[...] era uma expressão posta a moda pelo filósofo Miguel 

Unamuno. Certamente este trágico nada tinha em comum com os verdadeiros conflitos de nossa época”. 



85 

 

tratada de “sub-homens conscientes de sua sub-humanidade”. Esta hierarquização intelectual 

entre homens e “sub-homens”, neste momento, ainda era vista pelo existencialista francês de 

modo idealista, pois era a teoria exposta e aclamada em sua época. 

Mas este “espantoso” marxismo, que visava teorizar através da própria concretude da 

vida, instigou Sartre a tentar entender o homem em sua vivência situada, com seus anseios, 

decepções e dores reais. Isso culminaria na requisição de uma filosofia que abarcasse a 

totalidade da realidade, mas ela já estava aí e era ela que provocava essa reivindicação. O 

idealismo tão difundido pela burguesia, principalmente, agora se via perante um inimigo 

“concreto”. 

Parece inerente que a ideologia, apenas com conceitos abstratos, não dá conta destes 

homens concretos, que trabalham, lutam e vivem. O marxismo traz a novidade de destacar as 

contradições da realidade. Para Sartre o marxismo possibilita a saída de um pessimismo 

burguês: 

 

Assim, o marxismo como “filosofia tornada mundo” nos arrancava da 

cultura defunta de uma burguesia que vegetava sobre seu passado; 

enveredamos às cegas na via perigosa de um realismo pluralista que visava o 

homem e as coisas na sua existência “concreta”. Entretanto, permanecíamos 

no quadro das “idéias dominantes”: o homem que queríamos conhecer na 

sua vida real, não tínhamos ainda a idéia de considerá-lo, de início, como um 

trabalhador que produz as condições de sua vida (SARTRE, 1972, p. 22). 

 

Vemos que o marxismo dá ao existencialista francês, neste momento, uma espécie de 

catarse, o purifica de uma filosofia pautada apenas em ideias, que era a difundida em seu 

tempo e o “coloca” na realidade múltipla. Mesmo assim, Sartre ainda não havia rompido com 

suas noções filosóficas (idealistas). O idealismo que o havia impregnado, não lhe dava 

arcabouço teórico para ver o homem na sua realidade concreta. Não lhe proporcionava 

conceber o homem como um ser que se faz em sua existência situada. 

  Isto se deve ao fato de que ao longo do tempo foram confundidos, total e individual. 

Segundo Sartre o pluralismo fez com que a totalização dialética não fosse entendida. Nesta 

época estavam mais preocupados em tratar de essências (ideais) e coisas tomadas de modo 

isoladas e conceituais, do que tentar entender o devir de uma verdade originada da realidade e 

da história. Este idealismo cristalizado nas teorias deste tempo estava prestes a ser 

confrontado. 

Mas para isso foi necessário que ocorresse uma guerra, que demonstrasse 

violentamente que as coisas, sejam elas injustas ou corretas, acontecem no mundo real, não 

em ideias e conceitos. Perante esta brutalidade irracional era preciso agir e não meramente 



86 

 

pensar. Neste sentido, aquilo que pode ser posto como concreto está na história e na ação 

dialética e não em princípios abstratos (ideias).  

Visto por esse prisma, traçado pelo próprio Sartre, parece que o marxismo resolveu 

tudo. Que a filosofia da época seria o marxismo sem qualquer necessidade de reavaliação. 

Mas, Sartre pondera que o existencialismo tinha algo a dizer ao marxismo. Para ele, o 

existencialismo não se diluiu no marxismo, e ainda poderia reclamar para si uma autonomia. 

Ele expõe a ideia de Lukács sobre isso: 

 

A esta pergunta, Lukács acreditou responder num livrinho intitulado 

Existencialismo e Marxismo. Segundo ele, os intelectuais burgueses foram 

constrangidos a “abandonar o método do idealismo, embora salvaguardando 

seus resultados e seus fundamentos: daí a necessidade histórica de um 

terceiro caminho” (entre o materialismo e o idealismo) na existência e na 

consciência burguesa no curso do período imperialista (SARTRE, 1987a, p. 

119). 

 

Notamos neste trecho de Sartre comentando Lukács, que o existencialismo surgia 

como uma terceira via para se entender os conflitos e a realidade humana. Deste modo, o 

Existencialismo se apresentaria como uma espécie de terceiro aspecto teórico para o qual os 

pensadores burgueses da época poderia acorrer. Para ele, isso se deve ao fato de que o 

existencialismo se encontra entre o Materialismo e o idealismo, mas para isto deveria rejeitar 

o método e os resultados do idealismo, o que para o marxista oficial do Partido seria 

impossível. Lukács, segundo Sartre, avaliava que o existencialismo seria somente o último 

respiro da filosofia burguesa e que ele seria definitivamente exterminado pelo marxismo 

científico. 

Mas para Sartre esta resposta pode ser tomada como preconceituosa. Esta posição 

apressada de Lukács parece não levar em conta o que Sartre entende por existencialismo. Para 

o filósofo francês o marxismo apresenta-se como entendimento único e válido da história, 

pois é o mais coerente e completo e o existencialismo, por sua vez, surgiria como o único 

enfoque da realidade, visto que, estaria fundamentado na ação e escolha humana. Em suma, a 

filosofia marxista compreenderia a história de maneira coesa e racional e a outra, o 

existencialismo, trataria da realidade de forma concreta e concisa. Uma auxiliando a outra na 

tarefa de compreender a realidade e a transformá-la. 

Vejamos nas próprias palavras de Sartre tal posicionamento das teorias: 

 

Observemos simplesmente aqui que Lukács não dá conta absolutamente do 

fato principal: estávamos convencidos ao mesmo tempo de que o 

materialismo histórico fornecia a única interpretação válida da história e de 

que o existencialismo permanecia a única abordagem concreta da realidade. 



87 

 

Não pretendo negar as contradições desta atitude: verifico simplesmente que 

Lukács nem sequer suspeita de sua existência (SARTRE, 1972, p. 23). 

  

Sartre não deseja separar ou opor marxismo e existencialismo, ele pretende explanar 

que as duas teorias podem conviver na mesma época e contribuírem para a transformação da 

sociedade. Mesmo Sartre tendo esta predileção teórica pelo marxismo ele destaca alguns 

problemas. O marxismo está se distanciando um pouco dos pensadores e do conhecimento, 

pois parece que ele não se renova, não sacia mais a sede de compreender a nós mesmos em 

nossa própria realidade. 

Alguns “pensadores”, como Lukács, paralisaram o marxismo. Tentam estabelecer uma 

delimitada ruptura entre teoria e prática. Para Sartre parece que estes “marxistas” pretendem 

bipartir a realidade, numa está a teoria e na outra, a prática. Uma teoria que visa à 

transformação da realidade voltando-a para a totalização promove essa segregação, isso pode 

ser tratado como uma contradição. 

Vejamos nas próprias palavras de Sartre: 

 

O marxismo estacionou: precisamente porque esta filosofia quer transformar 

o mundo, porque visa “ao tornar-se-mundo da filosofia”, porque é e quer ser 

prática, operou-se nela verdadeira cisão que jogou a teoria de um lado e a 

práxis do outro (SARTRE, 1987a, p. 120). 

 
Tal afirmação pode nos levar a pensar de maneira mais ponderada. Toda teoria que 

tende ou pretende ser concreta deve se fundamentar na prática da realidade. Deve ser fruto, 

um construto da vivência humana, em sua época e no seu devir. Assim: “O pensamento 

concreto deve nascer da práxis e voltar-se sobre ela para iluminá-la: não ao acaso e sem 

regras, mas – como todas as ciências e todas as técnicas – em conformidade e princípios” 

(SARTRE, 1987a, p. 119). 

Depois ela deve retornar a esta concretude a qual foi engendrada, com o intuito de 

tentar entendê-la. Isto é, voltar-se a sua prática formadora, se esforçando em efetuar uma 

compreensão coesa, fundamentada e racional. Todo esse processo de retorno ao concreto deve 

ser orientado por uma gama de princípios, não de qualquer forma, ao bel prazer dos 

pensadores ou filósofos, deve-se ter método. 

Esta ruptura entre teoria e prática teve consequências negativas. A prática se reduziu a 

empirismo sem princípios e a teoria em Saber puro e cristalizado. Em outras palavras, a 

prática se transformou em experiências sem conceitos ou método de análise, descrição da 

realidade sem o crivo crítico de uma racionalidade reguladora e a teoria se restringiu ao 

conhecimento dogmático e abstrato, ideologia sem um referente do concreto objetivo, 



88 

 

metafísica vazia.  

Sartre elucida que: 

 

De outro lado, a planificação, imposta por uma burocracia que não queria 

reconhecer seus erros, tornava-se por isso mesmo uma violência feita à 

realidade, e já que se determinava a produção futura de uma nação nos 

gabinetes, amiúde fora de seu território, esta violência tinha por 

contrapartida um idealismo absoluto: submetiam-se a priori os homens e as 

coisas às idéias; quando a experiência não confirmava as previsões só podia 

estar em um erro (SARTRE, 1972, p. 24). 

 

A planificação, esta tentativa de estabelecer organização da economia de forma 

sistêmica, se demonstra errônea, pois se torna uma ação violenta contra o concreto na medida 

em que, baseada em um idealismo absoluto, subsume a realidade às ideias. Elabora 

regimentos programáticos perante conceitos idealistas, que não correspondendo à vivência, se 

demonstram atrofiados e enganados. Ela cria um conceito antes de experimentá-lo na 

realidade, a priori. 

Sartre destaca este método apriorístico para salientar que alguns marxistas podem estar 

indo no mesmo caminho do idealismo. Eles às vezes negam as experiências, fatos e dados em 

prol de causas políticas – como engajamento em partidos. Porém, deviam pensar corretamente 

os ideais de seus partidos e destes métodos preconceituosos, que são uma violência idealista 

contra a realidade concreta humana, para aí sim poderem aferir um juízo de valor ou 

conhecimento acerca de determinado assunto. Vejamos: 

 

O marxismo, enquanto interpretação do homem e da história, devia 

necessariamente refletir as opiniões pré-concebidas da planificação: esta 

imagem fixa do idealismo e da violência exercia sobre os fatos uma 

violência idealista. Durante anos, o intelectual marxista acreditou que servia 

a seu partido, violando a experiência, negligenciando os dados e, sobretudo, 

conceptualizando o acontecimento antes de tê-lo estudado (SARTRE, 1987a, 

p. 121). 

 

Na prática isso pode se transformar em um grande problema
28

. Continuar 

racionalmente confirmando e/ou fazendo algo incerto é incorreto ou absurdo. Essa 

                                                 
28

 Cf. (SARTRE, 1987a, p. 121): “No dia 4 de novembro, por ocasião da segunda intervenção soviética na 

Hungria e sem dispor ainda de qualquer informação sob a situação, cada grupo havia tomado partido: trata-se de 

uma agressão da burocracia russa contra a democracia dos Conselhos operários, de uma revolta das massas 

contra o sistema burocrático ou de uma tentativa contra-revolucionária que a moderação soviética soubera 

reprimir. Mais tarde, vieram notícias, muitas notícias: mas não ouvi dizer que um único marxista tivesse mudado 

de opinião. Entre as interpretações que acabo de citar, existe uma que mostra o método a nu, aquela que reduz os 

fatos húngaros a uma ‘agressão soviética contra a democracia dos Conselhos operários’. É ponto pacífico que os 

Conselhos operários são uma instituição democrática, pode-se mesmo afirmar que eles trazem em si o futuro da 

sociedade socialista. Mas isto não impede que não existissem na Hungria quando da primeira intervenção 

soviética; e sua aparição, durante a Insurreição, foi breve demais e por demais perturbada para que possa falar de 

democracia organizada. Não importa: houve Conselhos operários, uma intervenção soviética produziu-se”. 



89 

 

persistência no duvidoso pode fazer com que os marxistas recaiam naquilo que eles mais 

criticaram ao longo dos tempos, ou seja, que se torne um idealismo.  

Neste sentido, o marxismo aparenta ter um duplo esquema. Um deles conceitua as 

coisas antes de vivenciá-las, partindo de um indutivismo, a priori, isso é a conceptualização, 

e, não leva em conta de forma atenciosa os fatos e as contradições da experiência real e 

concreta. 

Sartre expressa assim tal problematização: 

 

A partir daí, o idealismo marxista procede as duas operações simultâneas: a 

conceptualização e a passagem ao limite. Estende-se a noção empírica até a 

perfeição do tipo, o germe até seu desenvolvimento total; ao mesmo tempo 

rejeitam-se os dados equívocos da experiência: eles só podem extraviar 

(SARTRE, 1972, p. 25). 

 

Parece que o filósofo francês quer alertar os marxistas para um fato, tentar tomar 

conceitos como referentes ideais das experiências sem levá-las em conta parece se tornar um 

procedimento um pouco impreciso e parcial. Um todo é um composto de vários particulares, 

em que estes se relacionam e se condicionam entre si. Com isso, quando há a mudança de um 

elemento o mesmo pode vir a ocorrer com os outros e com o todo. 

Isto quer dizer que, se as coisas não existem de forma individual, sem se relacionar 

com os outros de sua unidade constitutiva, uma verdade sobre este todo não deve ser 

encontrada como uma abordagem especificista de cada elemento, ou seja, estudar cada 

elemento de modo particular não transmite uma resposta coesa e verdadeira às perguntas do 

todo analisado. 

 

Ora, não se poderia duvidar de que a fecundidade do marxismo vivo vinha, 

em parte, de sua maneira de abordar a experiência. Convencido de que os 

fatos nunca são aparições isoladas, que, se eles se dão em conjunto, é sempre 

na unidade superior de um todo, que estão ligados entre si por relações 

internas e que a presença de um modifica o outro na sua natureza profunda 

(SARTRE, 1987a, p. 122). 

 

Seguindo esta perspectiva, toda hipótese conceitual se não for averiguada na 

experiência é uma previsão teórica daquilo que se quer conhecer. Um conceito só é válido 

concretamente se for aferido na realidade, do contrário é uma abstração, um esboço do que 

acontece na existência concreta. O procedimento compositivo de uma hipótese é 

universalizante, visa entender certas relações e dadas funções, mas não é totalizante, não 

representa uma totalidade concreta. 

 Uma universalização é a tentativa de abranger ao máximo possível, tornar-se axioma, 



90 

 

lei geral. Já a totalização é um conjunto unitário de particulares. O marxismo conseguia tratar 

da realidade se valendo dos dois aspectos. Aqui a totalização era feita de forma ordenada. A 

teoria propunha as perspectivas e certas ordens condicionantes. A partir disso, poder-se-ia 

pesquisar quadros particulares dentro de um conjunto unitário que estava em progresso. Ora: 

 

Sem dúvida, a hipótese do físico, antes de ser confirmada pela 

experimentação, é também um deciframento da experiência; ela rejeita os 

empirismos simplesmente porque ele é mudo mas o esquema constitutivo 

desta hipótese é universalizante; não é totalizante; determina uma relação, 

uma função e não uma totalidade concreta. O marxismo aborda o processo 

histórico com esquemas universalizantes e totalizadores. E, bem entendido, a 

totalização não era feita ao acaso; a teoria determinava a perspectivação e a 

ordem dos condicionamentos, estudava tal processo particular no quadro de 

um sistema geral em evolução (SARTRE, 1972, p. 26). 

 

Tentar analisar os elementos constitutivos de um conjunto, os elevando a importância 

primordial para o todo, pode ser arriscado, pois ao tratar de hipóteses particulares como único 

fundamento para a totalização concreta, poder-se-ia cair em uma totalização singular. Nesta 

perspectiva o marxismo pode se confundir com um indutivismo, algo que a ciência e ele 

próprio querem distância. Sartre é enfático em criticar esta posição de alguns marxistas de seu 

tempo, pois para ele estes intelectuais invertem a maneira de se chegar ao conhecimento. 

Tomam seus conceitos, que são históricos, como explicação absoluta e eterna para a 

experiência. Este procedimento fundado em hipótese, como construto formado por 

individualidades, que possuem suas significações particulares, parece se importar mais com as 

singularidades do que com a totalidade unificadora. 

Sartre reforça: 

 

Em outras palavras, dá a cada acontecimento, além de sua significação 

particular, um papel de revelador: já que o princípio que preside a pesquisa é 

o de procurar o conjunto sintético, cada fato, uma vez estabelecido, é 

interrogado e decifrado como parte de um todo; é sobre ele, pelo estudo de 

suas insuficiências e de suas “sobre-significações” que se determina, a título 

de hipótese, a totalidade no seio da qual reencontrará sua verdade. Assim, o 

marxismo vivo é heurístico: em relação à sua pesquisa concreta, seus 

princípios e seu saber anterior aparecem como reguladores (SARTRE, 1972, 

pp. 26-27). 

 

O problema é querer reduzir a totalidade aos fatos corriqueiros e disso defini-la como 

tal. A totalidade deve conter uma unidade de todos os acontecimentos, na qual ela não deve 

ser entendida como uma composição apenas de elementos singulares, que se alguns forem 

retirados ela deixaria de existir. Ela é: uma unidade de uma multiplicidade. 

     Neste ponto Sartre relembra a importância do conceito de análise tão destacado por 



91 

 

Lefebvre anteriormente. É por causa da análise da situação que o marxismo defende, 

principalmente Lefebvre, que pode se entender as totalidades, pois elas são vivas, concretas e 

reais. Elas são ativas no processo de estudo de si mesmas, Marx não aborda entidades, como 

indivíduos singulares. 

 Sobre este método da análise o existencialista francês salienta: 

 

É ponto pacífico, com efeito, que esta análise não pode ser suficiente e que é 

o primeiro momento de um esforço de reconstrução sintética. Mas torna-se 

visível também que ela é indispensável à reconstrução posterior dos 

conjuntos (SARTRE, 1987a, pp. 122-123). 

 

Esta espécie de análise parece não solucionar todo o problema da realidade, porém, se 

apresentou de forma providencial para remontar os conjuntos unificadores. A grande 

dicotomia encontrada, segundo Sartre, é que os mesmos marxistas que enchem a boca para 

falar sobre a importância crucial da análise a rebaixou para mera “cerimônia”. Não estudam 

mais os fatos em uma vertente abrangente do marxismo, eles deveriam ser um objeto de 

pesquisa desta teoria concreta num viés totalizador. 

Então notamos que alguns marxistas não encaram os fatos como ponto relevante para 

a pesquisa, com isto, não podemos ter um melhoramento no saber e um esclarecimento para 

se agir. Assim, a análise se reduz a uma espécie de ação desembaraçadora e indutivista, 

coagindo determinados conceitos e acontecimentos. Ela se empenha em tratar os fatos como 

algo não natural, se esforça em criá-los com um fundamento repousado em “noções 

sintéticas”, que nunca mudam e que são fetichizadas.  

Sartre expressa deste modo esta tendência de alguns intelectuais marxistas: 

 

Os conceitos abertos do Marxismo se fecharam; não mais são chaves, 

esquemas interpretativos: eles se põem para si mesmo como saber já 

totalizado. De tais tipos singularizados e fetichizados o marxismo faz, para 

falar como Kant, conceitos constitutivos da experiência. O conteúdo real 

destes conceitos típicos é sempre do Saber passado; mas o marxista atual faz 

dele um saber eterno. Sua única preocupação, no momento da análise, será a 

de “colocar” estas entidades (SARTRE, 1972, p. 28).  

 

Vemos neste trecho que, para o existencialista francês, o marxismo antes era não 

preconceituoso, fixado no devir do real, e, nas palavras de Henri Lefebvre
29

, inclinado 

abertamente a levar em conta outras propostas, está se fechando em si. Parece que nesta 

vertente temos o caminho inverso ao proposto antes por Marx, que defende que os conceitos, 

referentes a determinadas coisas, são produzidos através do real e não o inverso.  

                                                 
29

 Cf. (LEFEBVRE, 2011, p. 10) “Na concepção marxista do mundo, a ação se define racionalmente em contato 

com o conjunto doutrinário e dá lugar, abertamente, a um programa político”. 



92 

 

Conceitos e significação das coisas não devem ser tratados como eternos e imutáveis, 

e, também como fundamento primeiro da vivência. É ela que fundamenta a construção dos 

conceitos e não o contrário. Esta deturpação do marxismo por alguns marxistas desorienta a 

principal virtude que Marx defendia em seu marxismo, a saber, a verdade é movimento, 

enquanto devir. Alguns de seus seguidores dogmáticos a transforma em Verdade a priori e 

absoluta. Distorcem o princípio de adquirir conhecimento pelo fato de constituí-lo em Saber 

absoluto
30

. 

Posto isto, parece que a vivência social e histórica foge ao Saber. Existem 

conhecimentos especificistas, que são muitos, da realidade que não possuem embasamento 

coeso, não têm fundamento teórico que valide suas concepções e tentam disfarçar suas 

imprecisões parciais e incompletas. E o marxismo, como age? Sartre (1987a, p. 123) responde 

de seu modo: “Quanto ao marxismo, tem fundamentos teóricos, abarca toda a realidade 

humana, mas não sabe mais nada: [...] seu objetivo não é mais o de adquirir conhecimentos, 

mas o de construir-se a priori em Saber absoluto”. 

Sartre sugere uma resposta para esse “imbróglio”: 

 

Ao contrário, o existencialismo e Marxismo visam o mesmo objeto, mas o 

segundo reabsorveu o homem na idéia e o primeiro procura-o por toda parte 

onde ele está, no seu trabalho, em sua casa, na rua. Não julgamos certamente 

– como fazia Kierkegaard – que o homem real seja incognoscível. Dizemos 

somente que ele não é conhecido (SARTRE, 1972, p. 29).  

 

Então, se algumas “doutrinas” não possuem base teórica para justificar racionalmente 

suas posições, a que possui (marxismo), tende a se fundamentar como Verdade absoluta da 

realidade concreta, de maneira a priori e convicta. Já o existencialismo, do mesmo modo que 

o marxismo, procura a mesma coisa, só que por meios diferentes, enquanto o marxismo 

subsumiu o homem à ideia, o existencialismo busca o ser humano em todo lugar, situado em 

sua época e sociedade.  

Se a princípio o homem é marginal ao conhecimento concreto isso se deve ao fato de 

que, até então, só temos definições idealistas dele, que parecem ser parciais e abstratas, não 

correspondem ao homem real e mundano. Este idealismo marxista parece “amarrar” o homem 

comunista em sua condição determinista, não o possibilitando tomar consciência de si mesmo. 

Em outras palavras, este marxismo reproduz todos seus erros e problemas nas lutas 

                                                 
30

 Cf. (SARTRE, 1987a, p. 123) “A pesquisa totalizadora deu lugar a escolástica da totalidade. O princípio 

heurístico: ‘procurar o todo através das partes’ tornou-se esta prática terrorista: ‘liquidar a particularidade’. Não 

é por acaso que Lukács, que violou tantas vezes a história – encontrou em 1956 a melhor definição deste 

marxismo cristalizado. Vinte anos de prática lhe dão toda a autoridade necessária para chamar esta 

pseudofilosofia de um idealismo voluntarista”. 



93 

 

conflituosas dos seres humanos. 

O existencialista francês expõe assim: 

 

É verdade também que a prática marxista nas massas não reflete ou reflete 

pouco a esclerose da teoria: mas justamente o conflito entre a ação 

revolucionária e a escolástica da justificação impede o homem comunista, 

nos países socialistas como nos países burgueses, de tomar uma clara 

consciência de si: um dos caráteres mais marcantes de nossa época é que a 

história se faz sem ser conhecida (SARTRE, 1987a, pp. 122-123). 

 

O grande problema é quando alguns intelectuais marxistas se valem de conceitos antes 

postos pelo próprio “marxismo tendencioso” a condicionar, em prol de crenças políticas, 

grupos ou pessoas a seguirem suas predicações. Isto quer dizer que, os conceitos antes 

eficientes em situações concretas ou reais, podem vir a ser usados, em um anacronismo 

completo, temporal e espacial, para sanar as contradições de outro tempo futuro. 

O marxismo de Marx é uma teoria e uma prática, que está ainda em pleno vigor, no 

começo de seu desenvolvimento. É a filosofia a ser superada, pois sua época ou suas 

situações, que foram substrato para edificação, ainda estão aí. Todo pensamento de nosso 

tempo presente tem influência marxista, mas podemos cair em uma dicotomia, se não formos 

coerentes e expansivos a outras posições teóricas, Sartre afirma que podemos nos perder num 

niilismo teórico ou regredirmos a posições impróprias. 

O filósofo francês descreve assim tal orientação em relação ao marxismo: 

 

Ele permanece pois a filosofia de nosso tempo: é insuperável porque as 

circunstâncias que o engendraram não foram ainda superadas. Nossos 

pensamentos, quaisquer que sejam, não podem se formar se não sobre este 

humo; eles devem conter-se no quadro que ele lhes forneceu, perder-se no 

vazio ou retroceder (SARTRE, 1972, p. 30). 

 

Se o marxismo é a filosofia insuperável de nosso tempo, pois tenta entender a 

realidade por e nela mesma. O existencialismo percorre o mesmo caminho. Se esforça em 

compreender a concretude humana em sua realização, buscando nela mesma sínteses 

concretas, que são fundamentos para uma totalização em pleno devir dialético, que podemos 

chamar de história. 

O mundo é o princípio primeiro de toda e qualquer filosofia, mesmo que, aceita como 

abstrata, metafísica ou qualquer outra doutrina tida ou encarada como irreal – aqui, 

relembrando, Sartre não aceita a noção de filosofia como teoria axiomática e eterna. O 

existencialista francês aponta assim esta estreita relação entre o existencialismo e o marxismo: 

 

O existencialismo, como o marxismo, aborda a experiência para nela 



94 

 

descobrir sínteses concretas, não pode conceder estas sínteses senão no 

interior de uma totalização em movimento e dialética que nada mais é do que 

a história ou – do ponto de vista estritamente cultural em que nos colocamos 

aqui – do que o “tornar-se-mundo-da-filosofia” (SARTRE, 1987a, p. 124). 

 

Então, o existencialismo defende uma verdade que emerge da realidade. É uma 

filosofia que aborda uma totalização em constante devir, que não termina ou perdura para 

sempre, é situada. Não devemos nos ater somente a fatos singulares, pois isolados eles não 

possuem significação completa de si mesmos, se assim procedermos cairíamos num 

relativismo conceitual, não teríamos nem o verdadeiro nem o falso. 

Esta indefinição se refere a uma noção de parcialidade. Ela só terá sentido se for 

comprovada diante de uma totalização unificadora. Por mais que, diversas teorias defendam 

uma segregação do conhecimento, na qual cada especialidade trata de determinado assunto ou 

tema, Sartre defende, assim como Marx, uma concepção totalizadora da realidade, esta 

cosmovisão seria a verdade de determinado tempo histórico, no qual ela está presente. 

O existencialismo é: 

 

Para nós a verdade torna-se, ela é e será devinda. É uma totalização que se 

totaliza sem cessar; os fatos particulares nada significam, não são nem 

verdadeiros nem falsos enquanto não forem referidos pela mediação de 

diferentes totalidades parciais à totalização em curso (SARTRE, 1972, p. 

30). 

 

Postas todas essas reflexões e interpelações de Sartre ao marxismo e aos marxistas 

“dogmáticos”, ele mesmo afirma que tal teoria é a teoria a ser superada, então por que ele não 

se assume como um marxista “desconfiado”? O existencialista francês propõe e recolhe-se 

numa humildade filosófica, ou seja, uma filosofia para ultrapassar o marxismo deve dar ao 

homem uma liberdade que supera o produzir de si próprio em seu meio. Tal filosofia parece 

ainda não existir e pontua: 

 

Logo que existir para todos uma margem de liberdade real para além da 

produção da vida, o marxismo deixará de viver; uma filosofia da liberdade 

tomará seu lugar. Mas não temos nenhum meio, nenhum instrumento 

intelectual, nenhuma experiência concreta, que nos permita conceber esta 

liberdade ou esta filosofia (SARTRE, 1987a, p. 126). 

 

Como vimos até então, Sartre não aceita uma defesa da filosofia como ciência eterna e 

axiomática. O conhecimento ou verdade está sempre por se fazer. Se a filosofia ou o saber são 

históricos, não é prudente defender princípios abstratos, imóveis e eternos. O que chama a 

atenção do francês em todo o percurso de Questões de método é a sua aproximação do 

marxismo com ressalvas, como observado recorrentemente até agora. 



95 

 

Um marxista, em especial, mereceu a reverência de Sartre. Seu nome, não por acaso, é 

Henri Lefebvre, que aferiu ao método dialético uma importância e simplicidade racional. Ele 

não despreza, pelo contrário, eleva a noção de contradição a um patamar de extrema 

relevância no tocante a possibilidade de entendimento crítico, racional e lógico. 

Assim, Lefebvre se destaca pela sua moderação perante a teoria marxista. Ele, ao 

contrário de alguns intelectuais marxistas, busca estabelecer seu marxismo sobre os 

primórdios do marxismo originário. Tais fundamentações recaem no movimento histórico 

contínuo, no devir permanente da vida e da história humana. Aqui, temos a defesa de uma 

concepção de mundo aberta, despreconceituosa e flexível. Assim, Sartre expressa o seu 

respeito à Henri Lefebvre: “Para estudar, sem aí se perder, uma tal complexidade (ao 

quadrado) e uma tal reciprocidade de inter-relações. Lefebvre propõe ‘um método muito 

simples’, utilizando as técnicas auxiliares e comportando vários momentos” (SARTRE, 1972, 

p. 47). 

Os distintos momentos
31

 descritos por Lefebvre, a saber, demonstram-se na exposição, 

que é devinda da pesquisa ou análise e é a posteriori. Já a análise dialética é um método que 

fixa o estudo da realidade na história. Neste sentido, relembrando Lefebvre e discordando de 

muitos marxistas ortodoxos, devemos primeiro perceber a realidade, a experiência, para 

depois produzir conceitos referentes a ela. Expor ou apresentar estes dados é um passo 

derradeiro. Não é possível exibir um conceito sem antes tê-lo originado em uma práxis, 

circunstância situada. 

Por fim, Sartre repreende aos marxistas ortodoxos e dogmáticos, aqueles que pregam 

um idealismo marxista fundado em ideais já postos, se valendo de um indutivismo conceitual, 

ou seja, se um procedimento teórico funcionou bem em determinada circunstância podemos 

torná-lo aplicável a todas as situações semelhantes, isto é, a impressão de que um conceito foi 

aplicado de forma satisfatória pode ser utilizado em atitudes análogas, se tornando verdade 

eterna, sem verificar tal acontecimento em sua realidade. 

Finalizando, Sartre é enfático em seu posicionamento: 

 

Assim, a autonomia das pesquisas existenciais resulta necessariamente da 

negatividade dos marxistas (e não do marxismo). Enquanto a doutrina não 

reconhecer a sua anemia, enquanto fundar seu Saber sobre uma metafísica 

dogmática (dialética da Natureza), em lugar de apoiá-la na compreensão do 

                                                 
31

 Cf. (SARTRE, 1987a, p. 134) “a) Descritivos. – Observação, mas com um olhar informado pela experiência e 

por uma teoria geral... 

b) Analítico-regressivo. – Análise da realidade. Esforço no sentido de datá-la exatamente... 

c) Histórico-genético... – Esforço no sentido de reencontrar o presente, mas elucidado, compreendido, explicado. 

(Henri Lefebvre: “Perspectives de sociologie rurale”. Cahiers de Sociologie, 1953)”. 



96 

 

homem vivo, enquanto rejeitar em nome de irracionalismo as ideologias – 

como fez Marx – querem separar o ser do Saber e fundar, em antropologia, 

conhecimento do homem sobre a existência humana, o existencialismo 

prosseguirá suas pesquisas (SARTRE, 1987a, p. 126). 

 

O existencialismo continuará existindo sempre que os marxistas persistirem no erro de 

tentar se basear em conceitos apriorísticos os elevando a um nível de eternos, imutáveis e 

indubitáveis. Enquanto isto tudo não for revisto eles vão continuar segregando o ser 

(existência concreta) do Saber (conhecimentos da humanidade). E mais, no existencialismo,  

 

Isto significa que ele tentará esclarecer os dados do Saber marxista com os 

conhecimentos indiretos (isto é, como vimos, com palavras que denotam 

regressivamente estruturas existenciais) e engendrar no quadro do marxismo 

um verdadeiro conhecimento compreensivo que reencontrará o homem no 

mundo social e o seguirá em sua práxis ou, se se preferir, no projeto que o 

lança em direção dos possíveis sociais a partir de uma situação definida 

(SARTRE, 1972, p. 148). 

 

Então, a filosofia sartreana
32

 visa entender os dados concretos do conhecimento 

marxista (Lefebvre e Marx) no núcleo da realidade social humana. Tecer ao lado de Marx um 

conhecimento verdadeiramente dialético e construído, como afirma o marxista francês, na 

vivência humana contraditória fundada no método dialético e na razão dialética. A harmonia 

não passa de um conceito abstrato que não se encontra na sociedade, que é fundada sob o solo 

da contradição. 

  

                                                 
32 Cf. (SARTRE, 1987a, p. 123) “Há, pois, duas concepções que se deve evitar confundir: a primeira, a de 

numerosos sociólogos americanos e de alguns marxistas franceses, substitui tolamente os dados da experiência 

por um causalismo abstrato ou algumas formas metafísicas ou conceitos como os de motivação, de atitude ou de 

papel, que só têm sentido associados a uma finalidade; a segunda reconhece a existência de fins em todo lugar 

em que se encontram e limita-se a declarar que alguns deles podem ser neutralizados no seio do processo de 

totalização histórica. É a posição do marxismo real e do existencialismo. O movimento dialético que vai do 

condicionamento objetivo à objetivação permite, com efeito, compreender que os fins da atividade humana não 

são entidades misteriosas e acrescentadas ao próprio ato: representam simplesmente a superação e a manutenção 

do dado num ato que vai do presente em direção ao futuro; o fim é a própria objetivação, na medida em que 

constitui a lei dialética de uma conduta humana e a unidade de suas contradições interiores”.  



97 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Concluindo, as críticas postas a Sartre parecem não serem verdadeiras. Se 

observarmos bem, quando os marxistas dizem que esta teoria sartreana defende uma 

subjetividade pura , o cogito cartesiano – no qual o homem se isolaria em si do mundo 

exterior e dos outros –, tal crítica não é procedente. Como vimos, a subjetividade defendida 

por Sartre se baseia na relação necessária do eu com o outro, pois a minha existência somente 

é aferida pelo exame do outro. 

Nesta perspectiva, o outro é condição para minha existência de forma plena, visto que, 

eu existo enquanto consciência reflexiva e como um ser humano para o outro. Assim, temos a 

intersubjetividade humana. Em outras palavras, o homem reconhece seu ser na relação direta 

com os outros, há a definição, ao mesmo tempo, de mim e do outro. O mesmo se aplica ao 

problema da liberdade. Então, quando Lefebvre critica o existencialismo de ser uma 

concepção individualista do mundo não é direcionado a Sartre, como observamos, pode ser à 

Jaspers, que defende um existencialismo subjetivista.  

Somente sou livre se todos os outros são da mesma forma. A liberdade humana é 

concreta, não é abstração ou transcendência, “ela é situada no mundo”. Se, como vimos, o ser 

humano é totalidade (unidade) de consciência e corpo, ele deve agir em sua própria realidade, 

no mundo como um todo. A liberdade então é realizada diante de obstáculos postos ao longo 

da vida, é a facticidade. Sem tais adversidades, o homem não passaria de um cumpridor de 

tarefas já dadas. Seríamos como um animal dentro de um corredor sem barreiras, no qual só 

seguiríamos o caminho delimitado pelas paredes, sem ter que ultrapassar nenhum tipo de 

obstáculo. 

Aqui Sartre e Lefebvre se aproximam. O marxista francês defende uma verdade, seja 

ela do conhecimento ou no tocante a moral, provinda da realidade e contradições presentes na 

vida concreta humana. Para ele, não devemos tenta resolver os problemas conceituais ou 

éticos nos valendo de uma enganadora harmonia. As contradições ou obstáculos estão aí, não 

importa que teorias digam o contrário, devemos tentar superá-las e não nos apoiar em uma 

tendenciosa e ideológica conformidade. O mundo é conflituoso. 

Todo e qualquer ser humano exerce uma determinada ação visando realizar sua 

liberdade em ato. É neste momento que eu descubro que minha liberdade está ligada aos 

outros homens, que, por conseguinte, têm suas liberdades relacionadas ao modo de como sou 

livre. Com isso, quando todos exercem suas escolhas livres é que exerço minha liberdade e 

escolha também. Assim sendo, existe a relação de compromisso, pois sou forçado a realizar a 



98 

 

minha liberdade em congruência com a dos outros. 

Posto isto, notamos que é só em liberdade que o homem pode estabelecer a relação 

humana de conduta e de existência, e, a minha liberdade só será considerada como um fim se 

for considerada a de todos como fim também. A partir disto, caímos na moral. Ela está 

fundada na liberdade, pois é por ela que o ser humano inventa seus valores e sua conduta. 

Neste ponto também aparece Lefebvre que aprova as ideias de Marx, o qual afirma 

que não se encontra, ao longo de toda a história, uma moral que abrangesse, ao mesmo tempo 

e de maneira igualitária aos anseios, tanto de dominados, quanto de dominantes. A 

sobreposição das morais elitistas sempre foi notória, defendiam uma exploração, que se 

refinou e melhorou com o passar do tempo, em moldes legais e religiosos. 

O marxismo tenta esclarecer que o erro da moral, que se fundamenta em princípios 

abstratos e ideológicos, está em um processo constante. Determinada moral nasce na sua 

antecessora e as incertezas podem vir a ser reproduzidas ou não, dependendo do caminho 

tomado. Estas morais que se pautam por tais meios são ferramentas de dominação, se valem 

de princípios sobrenaturais para oprimir os proletariados. 

A crítica dialética propõe um esclarecimento deste erro contínuo e irracional. O 

materialismo dialético não se posiciona de forma cínica perante o problema dessas morais já 

estabelecidas, ele apenas as recusa e não assente tais normas como o caso a ser seguido. 

Lefebvre defende uma moral do progresso, só poderemos ter uma ética, propriamente dita, se 

todos os homens forem iguais – a noção de dominação deve ser excluída da vivência humana 

– e possuírem identificação e participação em seus produtos. Dito de outro modo, deve ser 

superada a alienação.  

Para o marxista, esta nova moral deve vir de uma classe excepcional. Tal classe é o 

proletariado, pois somente ela pode ultrapassar esta alienação moral imposta por seus 

dominadores, visto que, é quem sente na pele a opressão e a exploração e que pretende e 

deseja mudar tal situação. Para que isto seja possível, o trabalhador deve se “desamarrar” 

(liberdade) e, do mesmo modo, soltar todos os seus semelhantes.  

O homem pode até exercer suas ações levando em conta uma moral abstrata, porém, a 

decisão final sobre o que fazer é de inteira responsabilidade sua. Neste sentido, ele escolhe 

sua moral. Diante de todos os conflitos que aparecem na vida, o ser humano tem que escolher, 

mesmo que não escolha, ele escolheu não escolher. Nota-se, assim, que a escolha tem um 

caráter de comprometimento humano-temporal, visto que, a escolha de um está ligada aos 

outros por meio da responsabilidade inerente a ela e a escolha é válida para todo tempo 

presente.  



99 

 

A escolha, então, se torna auto-valorativa, pois se escolho tal caminho, o fiz perante 

um número considerável de possíveis e em coerência, responsabilidade e comprometimento 

com a humanidade, em autenticidade e boa fé. Do contrário, quem nega e se esconde da 

liberdade, da responsabilidade perante a si e todos, está agindo de má-fé. Este momento é 

quando uma pessoa tenta se livrar da necessidade de escolher e se apresenta da maneira como 

o outro deseja.  

Já para Lefebvre, nesta nossa sociedade opressora, a escolha está diretamente ligada à 

alienação a qual o homem sofre. Escolho aquilo que me é determinado, pois sou alienado e 

explorado, me vendo, não somente como força de trabalho, mas também como ser humano. 

Não me reconheço em minhas criações, estou sempre exaurido e desgostoso. Se lembrarmos 

bem, mesmo neste meio inóspito, Sartre ainda dá uma autonomia ao ser humano, por mais 

que esteja condicionado por inúmeras imposições é o ser humano, dentro de seu campo de 

possibilidades, que se faz e escolhe suas ações. 

Contrariamente, o agente de má-fé afirma que existem valores pré-estabelecidos, tenta 

justificar suas ações em algo que não eles próprios. Isto é, agindo de forma errônea, 

inautêntica, já implica uma ação de inteira má-fé. Relembrando, todas as justificações e 

desculpas – religiosas, psicológicas, teóricas, científicas ou ideológicas – são a tentativa de 

recusar a liberdade e a responsabilidade referente a seus atos.  

Aqui também notamos a presença de Henri Lefebvre, ele também rejeita valores 

morais fundamentados em metafísica e/ou ideologias. Seguir valores abstratos traz duas 

consequências negativas, uma que não possui uma congruência com o real e outra que serve, 

que o digam os burgueses, de instrumentos de dominação – a moral é aquela que o dominante 

segue, que prega a obediência às “regras” para um bom trabalho (que dignifica o homem). 

Devido a esta intensa responsabilidade diante de todos, o homem se depara com a 

angústia. Ela não é um divisor entre o ser humano e sua escolha, ou seja, ela não é 

fundamento para se escolher algo, ela faz parte da relação entre liberdade, escolha e 

responsabilidade. Não se pode escolher tendo como ponto de partida a angústia, pois ela é 

contemporânea à escolha e não princípio. Somente na má-fé pode-se atribuir à angústia um 

caráter de fundante da escolha. 

Não notamos diretamente a má-fé em Lefebvre, mas ela poderia ser uma justificativa, 

burguesa, para os valores postos em uma sociedade. Não há uma racionalidade metódica que 

valide uma moral fundada em princípios idealistas e/ ou metafísicos, pois eles podem não ser 

aplicáveis ao real concreto. Por exemplo, quando se defende valores provindos de Deus, que é 

sumamente bom e onipotente, parece que nessa realidade alienada e conflituosa não notamos 



100 

 

tais valores, eles são ideias perfeitas e não ações humanas do concreto, fica tudo muito 

“suspenso”. 

Não é verdade também a crítica Cristã ao existencialismo. Sartre parte da concretude 

humana e ateísmo por posição filosófica e não meramente por um ceticismo. A “existência 

precede a essência”, pois primeiro o homem existe, toma consciência de si, para depois sim se 

definir (essência). Tal definição não ocorre de modo instantâneo, só depois que for se 

realizando a si próprio ao longo de sua existência. Sendo assim, não existe natureza humana e 

nem valores morais
 
pré-estabelecidos por um Deus, visto que ele não existe para realizá-los. 

Lefebvre também quer escapar do cristianismo, que segundo ele, favorece 

politicamente quem mais lhe convém. Os grandes sacerdotes, pensadores cristãos, fazem 

acordos com aqueles que mais lhes dão proveitos. A posição política é definida diante de 

anseios previamente atendidos. A política aqui é base para a teoria e não produto de uma 

metódica decisão coerente e racional. 

Os possíveis “ideais” que os homens podem vir a seguir são criados por eles próprios, 

pois o homem é quem inventa seus valores e eles não lhes são superiores. Isto é, a existência 

de Deus - como uma idealização humana - não muda o fato de que o homem é o único 

responsável por suas ações, sua existência e essência. Nisto nos parece que os dois pensadores 

estão de acordo. 

Nota-se que é possível julgar o outro baseando-se na noção de má-fé, pois quando se 

age de tal modo contrariamos a coerência e a responsabilidade humana. Os valores são 

inventados, mas com comprometimento total da humanidade, não é algo licencioso, pois 

tenho que conviver com os outros, com isso, não se pode fazer o que quiser. As ações 

humanas são de responsabilidade dos próprios homens, deve-se, então, afirmá-la. 

E sobre o existencialismo ser pessimista, é algo que não deve ser levado em conta. 

Sartre define o homem por sua ação, “o homem é a totalidade de suas ações”, o ser humano 

que é covarde o é por suas ações covardes e nada mais. Assim, esta teoria é ativa e concreta e 

não imobilista. Pelo contrário, uma pessoa, para ser, tem de agir em sua realidade e não se 

baseando em um postulado a priori. 

O existencialismo é um humanismo porque ele possibilita ao homem ser o próprio 

detentor de seu “destino”, é ele que se define como ser. O homem sempre está por se fazer ao 

longo de sua existência, ele nunca está pronto e acabado. Sua essência é definida por ele 

próprio, suas ações constituem seu ser. Nesta perspectiva, o homem define seu mundo através 

de suas ações e de sua consciência, é ele que atribui significado às coisas e principalmente 

determina seus valores e conduta. 



101 

 

O ser humano, ao escolher suas ações, vai construindo simultaneamente uma imagem 

que ele entende ser a melhor em seu caso. Porém, como a teoria sartreana é concreta e ativa, o 

homem pode mudar de escolha, por algum motivo que tenha comprometimento autêntico 

consigo e com os outros, ele pode ser outra coisa. 

Em suma, o ser humano é livre para escolher, mas não de forma individualista, ele tem 

responsabilidades para com os outros e a angústia decorrente desta circunstância é inerente a 

ele. A conduta moral humana parece ser necessária, pois minha existência só é confirmada de 

modo pleno por meio do outro. Esta inter-relação humana não é harmoniosa, mas é necessária 

para que eu me torne eu e o outro se torne ele mesmo. Então, a moral só pode vir desta 

relação conflituosa e concreta, a saber, eu-outro.  

O método marxista, abordado por Lefebvre, traz à tona o conflito inserido em uma 

análise minuciosa da realidade, a tensão entre elementos, entre o positivo e o negativo, entre o 

proletariado e a burguesia (o que sempre se ressaltou como a força motriz do movimento 

histórico de Marx), assim se desenha a “Luta de Classes” como o cerne da realidade, da 

história. A contradição se expõe como algo que não pode ser ignorado. 

A realidade passa a ser vista de forma diferenciada, como um contexto em movimento. 

Tal movimento é dilacerado, quando separam-se os elementos, os traços a serem analisados, 

as conexões entre eles e investiga-se isoladamente. Aqui se destaca uma peculiaridade da 

teoria marxista, a pesquisa não impede a reconstituição do todo, do movimento, da realidade. 

O método de Marx demonstra um traço singular, a originalidade de cada objeto 

estudado. Individualmente o objeto exprime suas qualidades e diferenças, exprime sua 

contradição. Isso não distancia o marxismo de um âmbito universal, as diferenças são 

destoantes umas das outras, mas não se desligam de uma universalidade, de uma 

racionalidade. 

Sartre se aproxima assim de Lefebvre porque este não rompe com o marxismo de 

Marx. Devemos nos ater ao fato de que a filosofia é histórica, assim como os seus conceitos. 

Um conceito é válido e aceito em sua época e tentar transferi-lo para outra é, no mínimo, 

perigoso. 

O que fica nesta breve relação lefebvriana e sartreana é a importância de se ter um 

método dialético – Análise, racional e metódica da realidade e sua exposição como forma de 

remontar o todo – do qual possa ser produzido um conhecimento racional e histórico. Para 

isto, deve-se pensar numa realidade, necessariamente, conflituosa, na qual desenvolvem-se a 

vida e as relações humanas. É do conflito e condicionamentos que podemos refletir uma 

moral propriamente concreta. Somente deste modo. 



102 

 

Com isto Sartre se opõe não ao marxismo e sim a alguns marxistas. Pois estes tentam 

transformar o marxismo num dogmatismo teórico, eternizando os conceitos marxistas, 

construídos dialeticamente e situados, em Verdades Absolutas. Com isto podem cair no 

mesmo erro dos idealistas, duplicar a realidade, uma para o ser e outra para o saber, tornando 

o marxismo abstrato. Assim este marxismo dogmático deve se atualizar, acompanhar as 

novidades da sociedade e de seu tempo. O marxismo deve se reinventar, não pode ficar se 

autodeterminando como A Teoria, pois esta não existe, como vimos, existem as filosofias, que 

são frutos de seu tempo e a totalização do saber de uma determinada época.  

O idealismo pode sim contribuir com alguns conceitos, mas que se não forem 

congruentes com o real se tornam vazios e sem sentido. Então não devemos excluir 

radicalmente qualquer teoria, pois esta é a totalização do conhecimento de seu tempo que um 

pensador se torna um agente transformador. Porém, o que faz a vida e o conhecimento são as 

pessoas, em sua vivência concreta e real. 

Então, o existencialismo e o marxismo lefebvriano defende uma verdade que emerge 

da realidade. São filosofias ou concepções de mundo que abordam uma totalização que está 

em constante movimento, que não cessa ou perdura para sempre, é situada. Não devemos nos 

ater somente a fatos singulares, pois, isolados, eles não possuem significação completa de si 

mesmos, se assim procedêssemos adotaríamos um relativismo conceitual, não teríamos nem o 

verdadeiro nem o falso. Temos que entender o todo em suas relações. 

Por fim, este trabalho não tem a mínima pretensão de ser uma resposta cabal, pronta e 

acabada sobre o tema, pretendemos que seja um caminho possível para se entender este 

assunto. Marxismo e existencialismo podem sim coexistirem, pois os dois buscam a verdade 

provinda da vida concreta e moral da igualdade e liberdade. Tentar ser a Verdade absoluta e 

imutável é ir contra este princípio do movimento histórico do Ser. Deste modo, este texto 

também é uma invenção histórica e situada, e, não A Resposta. 

  



103 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 

Bibliografia primária 

 

 

LEFEBVRE, Henri. Marxismo. Tradução William Lago. Porto Alegre: L&PM, 2011. 

 

 

SARTRE, J. P. O Existencialismo é um humanismo. São Paulo: Nova Cultural, 1973. 

(Coleção Os Pensadores).  

 

 

______. O Existencialismo é um humanismo; A imaginação; Questão do método/ Jean- 

Paul Sartre. Seleção de textos de José Américo Motta Pessanha; Traduções de Rita Correia 

Guedes, Luiz Roberto Salinas Forte, Bento Prado Júnior. 4. ed. São Paulo: Nova Cultural, 

1987a. 

 

 

______. O Existencialismo é um Humanismo. Traduções e notas de Virgílio Ferreira. 4. ed. 

Lisboa: Editorial presença, 1978.  

 

 

______. O Ser e o Nada: Ensaio de ontologia fenomenológica. Trad. Paulo Perdigão 

Petrópolis: Vozes, 2002. 

 

 

______. Questão de método. Tradução de Bento Prado Júnior. 3. ed. São Paulo: Difusão 

européia do livro, 1972. 

 

 

 

Bibliografia secundária 

 

 

AUDRY, Colette. Sartre. Trad. Serafim Ferreira. Lisboa: Estúdios Cor, 1972. (Filósofos de 

todos os tempos). 

 

 

BLACKHAM, H. S. Seis pensadores existencialistas. Trad. Ricardo Jordana. Barcelona: 

Ediciones de Occidente, 1964. 

 

 

BORNEHEIM, Gerard. Sartre: Metafísica e existencialismo. São Paulo: Perspectiva, 1971. 

 

 

BURDZINSKI, Júlio César. Má-fé e autenticidade. Ijuí: UNIJUÍ, 1999. (Coleção Ensaios, 

política e filosofia). 

 

 



104 

 

CRANSTON, Maurice. Sartre. Trad. Octavio Alves Velho. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 1966. 

 

 

GERASSI, John. Jean-Paul Sartre: Consciência odiada de seu século. Trad. Sérgio 

Flaksman. Rio de Janeiro: Zahar, 2003. 

 

 

GILES, Thomas Ransom. História do existencialismo e da fenomenologia. São Paulo: EPU, 

1975. vol. 2.  

 

 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia do espírito. Tradução Paulo Meneses 

com a colaboração de Karl-Heinz Efken, apresentação Henrique Vaz. Petrópolis : Vozes, 

2001. 

 

 

HUSSERL, Edmund. Meditações cartesianas: introdução à fenomenologia. Tradução Frank 

de Oliveira. São Paulo : Madras, 2001. 

 

 

IMPULSO. Cem anos de Jean-Paul Sartre. Revista de Ciências Sociais e Humanas. 

Piracicaba: Unimep, v. 16 set./dez., 2005. 

 

 

JEANSON, Francis. Sartre. Trad. Elisa Salles. Rio de Janeiro: José Olympo, 1987. 

 

 

LÉVY, Bernard-Henri. O século de Sartre. Trad. Jorge Bastos. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 2001. 

 

 

LIMA, Walter Matias. Liberdade e dialética em Jean-Paul Sartre. Maceió: EDUFAL, 

1998. 

 

 

MACIEL. Luiz Carlos. Sartre: vida e obra. Rio de janeiro: José Álvaro, 1967. 

 

 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. Tradução José Carlos Bruni e Marcos 

Aurélio Nogueira. Ed. 6. São Paulo: Hucitec, 1987. 

 

 

______. Manifesto do partido comunista. 10. ed. São Paulo: Global, 2006. 

 

 

______. O Capital: Crítica da economia política. 29. ed. Rio de Janeiro: Civilização 

brasileira, 2011. 

 

 

http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw/chameleon?sessionid=2014030708355829200&skin=novo&lng=pt&inst=consortium&host=babao.dr.ufu.br%2b1111%2bDEFAULT&patronhost=babao.dr.ufu.br%201111%20DEFAULT&search=KEYWORD&searchid=H4&function=CARDSCR&sourcescreen=NEXTPAGE&pos=37&itempos=1&rootsearch=KEYWORD&histselect=4
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw/chameleon?sessionid=2014030708355829200&skin=novo&lng=pt&inst=consortium&host=babao.dr.ufu.br%2b1111%2bDEFAULT&patronhost=babao.dr.ufu.br%201111%20DEFAULT&search=KEYWORD&searchid=H4&function=CARDSCR&sourcescreen=NEXTPAGE&pos=37&itempos=1&rootsearch=KEYWORD&histselect=4
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw/chameleon?sessionid=2014030708355829200&skin=novo&lng=pt&inst=consortium&host=babao.dr.ufu.br%2b1111%2bDEFAULT&patronhost=babao.dr.ufu.br%201111%20DEFAULT&search=KEYWORD&searchid=H4&function=CARDSCR&sourcescreen=NEXTPAGE&pos=37&itempos=1&rootsearch=KEYWORD&histselect=4
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw/chameleon?sessionid=2014030708355829200&skin=novo&lng=pt&inst=consortium&host=babao.dr.ufu.br%2b1111%2bDEFAULT&patronhost=babao.dr.ufu.br%201111%20DEFAULT&search=KEYWORD&searchid=H4&function=CARDSCR&sourcescreen=NEXTPAGE&pos=37&itempos=1&rootsearch=KEYWORD&histselect=4
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw/chameleon?sessionid=2014030708355829200&skin=novo&lng=pt&inst=consortium&host=babao.dr.ufu.br%2b1111%2bDEFAULT&patronhost=babao.dr.ufu.br%201111%20DEFAULT&search=KEYWORD&searchid=H4&function=CARDSCR&sourcescreen=NEXTPAGE&pos=37&itempos=1&rootsearch=KEYWORD&histselect=4
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw/chameleon?sessionid=2014030708355829200&skin=novo&lng=pt&inst=consortium&host=babao.dr.ufu.br%2b1111%2bDEFAULT&patronhost=babao.dr.ufu.br%201111%20DEFAULT&search=KEYWORD&searchid=H3&function=CARDSCR&sourcescreen=INITREQ&pos=9&itempos=1&rootsearch=KEYWORD
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw/chameleon?sessionid=2014030708355829200&skin=novo&lng=pt&inst=consortium&host=babao.dr.ufu.br%2b1111%2bDEFAULT&patronhost=babao.dr.ufu.br%201111%20DEFAULT&search=KEYWORD&searchid=H3&function=CARDSCR&sourcescreen=INITREQ&pos=9&itempos=1&rootsearch=KEYWORD
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw/chameleon?sessionid=2014030708355829200&skin=novo&lng=pt&inst=consortium&host=babao.dr.ufu.br%2b1111%2bDEFAULT&patronhost=babao.dr.ufu.br%201111%20DEFAULT&search=KEYWORD&searchid=H3&function=CARDSCR&sourcescreen=INITREQ&pos=9&itempos=1&rootsearch=KEYWORD
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw/chameleon?sessionid=2014030708355829200&skin=novo&lng=pt&inst=consortium&host=babao.dr.ufu.br%2b1111%2bDEFAULT&patronhost=babao.dr.ufu.br%201111%20DEFAULT&search=KEYWORD&searchid=H3&function=CARDSCR&sourcescreen=INITREQ&pos=9&itempos=1&rootsearch=KEYWORD


105 

 

MÉSZÁROS, István. A obra de Sartre: busca da liberdade. Trad. Lólio Lourenço de 

Oliveira. São Paulo: Ensaio, 1991. 

 

 

MORAVIA, Sérgio. Sartre. Trad. José Eduardo Rodil. Lisboa: Edições 70, 1985. 

 

 

MOUTINHO, Luiz Damon Santos. Sartre: existencialismo e liberdade. São Paulo: Moderna, 

1995. (Coleção Logos). 

 

 

PERDIGÃO, Paulo. Existência e Liberdade : uma introdução à filosofia de Sartre. Porto 

Alegre: L&PM, 1995. 

 

 

ROMANO, Luís Antônio Contatori. A passagem de Sartre e Simone de Beauvoir pelo 

Brasil em 1960. Campinas: Mercado de Letras, 2002. 

 

 

SARTRE, J. P. As doutrinas existencialistas: de Kierkegaard a Sartre. Porto: Livraria 

Tavares Martins, 1975. 

 

 

_____. A Idade da Razão. Tradução Sérgio Millet. Rio de Janeiro: Nova Cultural, 1996. 

 

 

______. Sartre no Brasil: A conferência de Araraquara: filosofia marxista e ideologia 

existencialista/Jean-Paul Sartre. Tradução de Luiz Roberto Salinas Fortes.  São Paulo: 

UNESP, 1987b.  

 

 

______. Marxismo e Existencialismo (controvérsia sobre a dialética): Jean-Paul Sartre, 

Roger Garaudy, Jean Hyppolite, Jean Pierre Vigier, Jean Orcel. Tradução de Luiz Serrano 

Pinto. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1985. 

 

 

SASS, Simeão Donizeti. O problema da totalidade na ontologia de Jean-Paul Sartre. 

Uberlândia: EDUFU, 2011. 

 

 

SILVA, Franklin Leopoldo. Ética e literatura em Sartre: ensaios introdutórios. São Paulo: 

UNESP, 2004. (Coleção Biblioteca de Filosofia). 

 

 

THODY, Philip. Sartre: uma introdução biográfica. Trad. Paulo Perdigão e Amena Mayall. 

Rio de Janeiro: Bloch, 1974. 

 

 

VIEIRA, R. A. Amaral. Sartre e a revolta do nosso tempo. Rio de Janeiro: Forense, 1967. 

(Coleção Iniciação Cultural). 

http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw_46_4_2/chameleon?host=babao.dr.ufu.br%2B1111%2BDEFAULT&search=KEYWORD&function=CARDSCR&SourceScreen=PREVPAGE&sessionid=2008042114393203848&skin=default&conf=.%2Fchameleon.conf&lng=pt&itemu1=1003&scant1=Sartre&scanu1=1003&u1=1003&t1=%0112263&elementcount=3&pos=45&prevpos=41&rootsearch=3&
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw_46_4_2/chameleon?host=babao.dr.ufu.br%2B1111%2BDEFAULT&search=KEYWORD&function=CARDSCR&SourceScreen=PREVPAGE&sessionid=2008042114393203848&skin=default&conf=.%2Fchameleon.conf&lng=pt&itemu1=1003&scant1=Sartre&scanu1=1003&u1=1003&t1=%0112263&elementcount=3&pos=45&prevpos=41&rootsearch=3&
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw_46_4_2/chameleon?host=babao.dr.ufu.br%2B1111%2BDEFAULT&search=KEYWORD&function=CARDSCR&SourceScreen=PREVPAGE&sessionid=2008042114393203848&skin=default&conf=.%2Fchameleon.conf&lng=pt&itemu1=1003&scant1=Sartre&scanu1=1003&u1=1003&t1=%0112263&elementcount=3&pos=45&prevpos=41&rootsearch=3&
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw_46_4_2/chameleon?host=babao.dr.ufu.br%2B1111%2BDEFAULT&search=KEYWORD&function=CARDSCR&SourceScreen=PREVPAGE&sessionid=2008042114393203848&skin=default&conf=.%2Fchameleon.conf&lng=pt&itemu1=1003&scant1=Sartre&scanu1=1003&u1=1003&t1=%0112263&elementcount=3&pos=45&prevpos=41&rootsearch=3&
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw/chameleon?sessionid=2014012713384427770&skin=novo&lng=pt&inst=consortium&host=babao.dr.ufu.br%2b1111%2bDEFAULT&patronhost=babao.dr.ufu.br%201111%20DEFAULT&search=KEYWORD&searchid=H1&function=CARDSCR&sourcescreen=INITREQ&pos=3&itempos=1&rootsearch=KEYWORD
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw/chameleon?sessionid=2014012713384427770&skin=novo&lng=pt&inst=consortium&host=babao.dr.ufu.br%2b1111%2bDEFAULT&patronhost=babao.dr.ufu.br%201111%20DEFAULT&search=KEYWORD&searchid=H1&function=CARDSCR&sourcescreen=INITREQ&pos=3&itempos=1&rootsearch=KEYWORD
http://www.acervobiblioteca.ufu.br:8000/cgi-bin/gw/chameleon?sessionid=2014012713384427770&skin=novo&lng=pt&inst=consortium&host=babao.dr.ufu.br%2b1111%2bDEFAULT&patronhost=babao.dr.ufu.br%201111%20DEFAULT&search=KEYWORD&searchid=H1&function=CARDSCR&sourcescreen=INITREQ&pos=3&itempos=1&rootsearch=KEYWORD

