
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

 

 

 

 

 

 

ÓRFILO RODRIGUES FRAGA JÚNIOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

CORPO, FORÇA E POTÊNCIA: 

NIETZSCHE E SPINOZA NO PENSAMENTO DE DELEUZE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UBERLÂNDIA/MG  

2013 



 
 

ÓRFILO RODRIGUES FRAGA JÚNIOR 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CORPO, FORÇA E POTÊNCIA: 

NIETZSCHE E SPINOZA NO PENSAMENTO DE DELEUZE 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós 
Graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Uberlândia para obtenção do título 
de Mestre em Filosofia. 
 
Área de Concentração: Filosofia Moderna e 
Contemporânea 
 
Orientador: Prof. Dr. Humberto Aparecido de 
Oliveira Guido. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

UBERLÂNDIA/MG 

2013 



 
                                        
                               Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
                                               Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil. 
 

 
 
F811c  

 
 
Fraga Júnior, Órfilo Rodrigues, 1961- 
      Corpo, força e potência : Nietzsche e Spinoza no pensamento de 
Deleuze / Órfilo Rodrigues Fraga Júnior. - 2013. 
        
       114 f. 
 
      Orientador: Humberto Aparecido de Oliveira Guido. 
      Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Uberlândia, Pro-
grama de Pós-graduação em Filosofia. 
      
     Inclui bibliografia. 
 
     1. Filosofia - Teses. 2. Deleuze, Gilles, 1925-1995 - Crítica e interpre-
tação - Teses. 3. Nietzsche, Friedrich Wilhelm, 1844-1900 - Influência - 
Deleuze  - Teses.  4. Spinoza, Benedictus  de, 1632-1677  -  Influência - 
Deleuze - Teses. 5. Corpo e alma (Filosofia) - Teses. I. Guido, Humberto, 
1963-    .  II. Universidade  Federal  de Uberlândia.  Programa  de  Pós-
Graduação em Filosofia.  III. Título.                                                                                                                
                                                                                      
                                                                                                         CDU: 1 

            
 



 
 

ÓRFILO RODRIGUES FRAGA JÚNIOR 

 

 

 

CORPO, FORÇA E POTÊNCIA: 

NIETZSCHE E SPINOZA NO PENSAMENTO DE DELEUZE 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós 
Graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Uberlândia para obtenção do título 
de Mestre em Filosofia. 
 
Área de Concentração: Filosofia Moderna e 
Contemporânea 
 
Orientador: Prof. Dr. Humberto Aparecido de 
Oliveira Guido. 
 

 

 

Uberlândia, 26 de fevereiro de 2013 

 

 

Banca Examinadora 

 

 

_____________________________________________________________ 

Prof. Dr. Humberto Aparecido de Oliveira Guido PPFIL/UFU - Orientador 

 

 

_____________________________________________________________ 

Prof. Dr. João Batista Rezende – ICHF/UFF 

 

 

_____________________________________________________________ 

Prof. Dr. Jairo Dias de Carvalho – PPFIL/UFU 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedicado aos amigos que suportam meu silêncio, 
relevam meus absurdos e participam dessas páginas 

 
 
 
 
 

Walter Bruce da Fonseca II e 
Jussara Regina de Almeida 

- pelos rios, estradas e penhascos, 
e pela arte de retornar de abismos. 

 
 

Eithel Lobianco Jr. e 
Carmen Guardenho Maywald 

- por tudo que gerou esse trajeto, 
e pela alegria de percorrê-lo juntos. 

 
 

e à 
 

 
Da. Doralice Afonso Fraga (in memorian) 
- pelos desafios intelectuais e existenciais, 
e pelo som de sua voz cantando “Maringá” 

e “Coração materno”. 
 

 



 
 

 

AGRADECIMENTOS 

 

À CAPES/UFU  pelo apoio na realização desta pesquisa; 

À Coordenação do Mestrado do Instituto de Filosofia da UFU, na pessoa da Profa. Dra. 
Geórgia Amitrano, cujos esforços ultrapassam a função; 

Ao Prof. Dr. Humberto Guido, pela nobreza e serenidade na orientação desta pesquisa, e por 
suas aulas no curso de mestrado; 

Ao Prof. Dr. João Batista Rezende membro integrante da banca e, também, o amigo que me 
apresentou Deleuze, Guattari, Foucault, Artaud, Spinoza, Virilio, Clastres, nos idos de 1982, 
pelo mundo que me apontou do outro lado do abismo e pelos primeiros passos da travessia; 

Ao Prof. Dr. Jairo Dias de Carvalho, membro integrante da banca, pelo esforço em superar o 
limite de tempo para leitura desta dissertação e por suas aulas exemplares; 

À Sra. Neusa Guardenho Maywald e ao Sr. Alfredo Guardenho, extensivos a todo o clã, por 
me receberem em sua casa, como um dos seus, durante o período desta pesquisa; 

Ao amigo Alexandre Maywald, pelas leituras e correções gramaticais; 

À equipe da Clínica Trilhas AT, nas pessoas de Denise DeCarlos e Ana Paula Freitas, pela 
oportunidade de realizar o projeto Trilhas Filosóficas - cursos e estudos, que muito 
contribuíram para o avanço desta pesquisa; 

À Thaís Frauendorf, Dami Silva e Diogo Rezende, através dos quais agradeço a todos os 
companheiros de estudo que me acompanharam nos cursos e grupos do Trilhas Filosóficas; 

Aos amigos Luis Cláudio Martins “Joe”, Gustavo A. Fraga, Milo Sabino, Marco Boaventura, 
Leonardo C. Teixeira, Rogério Nascimento, Benilson Teixeira Jr., Silvânia Martins, Elisabete 
Zuza, Antonio César Frassetto, Deusa Helena, Alexandra Alvim, Jeziel Paiva, Beto Gatti, 
Mariany Vilela, Mário Ivo Figueiredo, Fernando Orlandelli, Dirceu Ferreira, Caesar Sobreira 
e Hélder Pinheiro pela cumplicidade e companheirismo de tribo, ao longo dos anos; 

À todos os meninos e meninas que participaram e que participam do grupo “Os Tribais” e do 
“Projeto Tribais” pela alegria com que mostramos o que pode o corpo; 

À Juliana Fraga, Alice Fraga, Ricardo Afonso, Rafael Bezerra, Cristiano Afonso, Jussara 
Fonseca, Lorenzo Lobianco, Júlia Fonseca, Germano Lobianco e Edla Guardenho por 
renovarem meu espírito; 

Às minhas irmãs Tânia, Auxiliadora, Joanita, Semíramis e Malena pelas diversificadas 
referências de vida; 

Aos amigos Walter Bruce II, Jussara R. de Almeida, Eithel L. Jr. e Carmen Maywald, sem os 
quais não seria possível este trajeto. 

À todos os presentes na defesa dessa dissertação. 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Certas canções que ouço 
Cabem tão dentro de mim 

Que perguntar carece: 
“Como não fui eu que fiz?” 

 
(Tunai/Milton Nascimento) 

 



 
 

RESUMO 

 

Essa dissertação procura demonstrar a importância das filosofias de Nietzsche e de Spinoza 
para o pensamento de Gilles Deleuze, em torno dos conceitos de corpo, força e potência. A 
pesquisa parte dos textos de Deleuze sobre os dois autores que lhe inspiram, buscando 
compreendê-los implicados num plano de imanência das relações entre os conceitos e a 
maneira de viver como afirmação ética e política. Orienta-se, primeiramente, pela baliza do 
rizoma, proposto por Deleuze como um modo de percorrer os caminhos traçados pelos 
filósofos e, ao mesmo tempo, criar caminhos próprios. O segundo capítulo estuda o corpo em 
Nietzsche, como um complexo de relações de forças. Procura-se demonstrar a gênese da força 
na sua determinação como quantidade relativa – forte ou fraca, e como qualidade absoluta – 
ativa ou passiva; e, por outro lado, a gênese da força a partir dos dois pólos da vontade de 
potência – a afirmação e a negação, extraindo-se as consequências para a vida e o 
pensamento. No terceiro capítulo, abordam-se as definições de corpo em Spinoza. O corpo, 
em Spinoza se define por sua complexa relação de movimento e repouso, velocidade e 
lentidão, e pelo seu poder de afetar e ser afetado. Procura-se, então, compreender os meios 
pelos quais se pode ampliar a força de existir ou potência de agir na afirmação de um modo 
ético de viver. O quarto capítulo traça um paralelo entre a guerra e o pensamento na 
constituição de corpos sociais e agenciamentos coletivos, para compreender no quinto 
capítulo o corpo como uma máquina-de-guerra-do-pensamento, a partir da relação entre o 
modo de existência nômade e a máquina de guerra demonstrada no Tratado de Nomadologia. 
Espera-se, assim, ter-se demonstrado a importância do pensamento ético e político que afirma 
a existência no mundo pela força ativa daquilo que pode o corpo. 
 
Palavras-chave: Corpo. Força, Potência. Deleuze. Nietzsche. Spinoza. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

ABSTRACT  

 

This dissertation aims at showing the importance of the Nietzsche’s and Spinoza’s philosophy 
in Deleuze thought, about body, force, and potency concepts. The search starts from Deleuze 
texts around two authors of his inspiration, reaching understand in the plan of immanence of 
the relationship between concepts and the way life as ethics and political affirmation. The first 
goal is the concept of rhizome; propose by Deleuze in what manner to walk the ways traced 
by philosophers and at the same time to create self ways. The second chapter examines the 
body in Nietzsche as force’s relations. Find to show the genesis of the force in its 
determination as relative quantity – strong or weak, and as absolute quality – active or 
reactive; and for other side the genesis of the force from two poles of the will to power – 
affirmation or negation, examining the consequences for life and thought. In the third chapter 
explained the definitions of body in Spinoza. The body, in Spinoza, defines itself complex 
relation of movement and repose, velocity and slowness and by it’s to affect and be affecter’s 
power. Find to show understanding the mediums for to amplify the power of to exist or the 
potency of to act, in what manner ethics of to live. The fourth chapter makes one parallel 
between the war and the thought in the constitution of socials’ body and collectives’ 
agenciamientos, for understand in the fifth chapter the body as war’s machine of the thought, 
from the relationship between nomad way life and war’s machine showed in Tractate of 
Nomadologia. Wait like this to show the importance of the ethics and political thought than 
affirm the existence in the world through active force from that body’s power.     
 
Keywords: Body. Force. Power. Deleuze. Nietzsche. Spinoza. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO................................................................................................................ 09 

1 OS FILÓSOFOS E NÓS.............................................................................................. 20 

2 O CORPO EM NIETSCHE, SEGUNDO DELEUZE.............................................. 29 

2.1 O Nietzsche de Deleuze............................................................................................... 30 

2.2 Corpo é relações de forças........................................................................................... 31 

2.3 Quantidade e Qualidade............................................................................................... 32 

2.4 Corpo e Consciência.................................................................................................... 35 

2.5 Vontade de Potência.................................................................................................... 36 

2.6  Interpretar e Avaliar.................................................................................................... 41 

3 O CORPO EM SPINOZA, SEGUNDO DELEUZE.................................................. 55 

3.1 Corpo e Pensamento: os modos da Substância............................................................ 55 

3.2 O que é e o que pode o corpo? .................................................................................... 59 

3.3 As coisas singulares: corpos e modos de pensar.......................................................... 63 

3.4 Afecções e afetos......................................................................................................... 64 

3.5 Alegria e Tristeza......................................................................................................... 71 

3.6 Conhecimento do corpo e da alma: Três gêneros........................................................ 73 

3.7 Conhecimento e Conatus............................................................................................... 76 

4 MÁQUINA DE GUERRA E PENSAMENTO........................................................... 79 

4.1 História, Tradições e Correntes................................................................................... 82 

5 CORPO, FORÇA E POTÊNCIA: A MÁQUINA DE GUERRA DO 

PENSAMENTO............................................................................................................... 

 

91 

CONSIDERAÇÕES FINAIS.......................................................................................... 107 

REFERÊNCIAS.............................................................................................................. 111 

 

 

 

 

 

 



 
 

INTRODUÇÃO 

 

 As presenças de Nietzsche e Spinoza no pensamento de Deleuze são conhecidas e 

reconhecidas, comentadas inclusive por ele, em diversos textos, entrevistas e aulas; tanto 

pelos livros dedicados a cada um, quanto pelos conceitos que inventa. Talvez, se possa dizer, 

também, de uma presença Nietzsche-Spinoza, considerando as constantes relações que faz 

entre os dois pensadores. 

 Tais presenças ultrapassam o que se poderia chamar de influências, pois Deleuze os 

recria de tal forma que inaugura uma leitura contemporânea dos dois autores, pelas suas 

lentes, instalando uma presença Deleuze no pensamento de Nietzsche e Spinoza. E assim é 

com os vários autores aos quais se dedicou e com a própria História da Filosofia: Bergson, 

Hume, Leibniz, Kant, Estóicos, Foucault saem da História para entrar na vida, no tempo 

presente; são atualizados na relação com a vida, extemporânea e intempestivamente. 

 E, se existe uma ação de Deleuze sobre os autores com os quais compõe, também 

existe uma ação dos autores sobre ele. Composição de afetos e pensamentos; construção de 

um plano de imanência e criação de conceitos. Extrai potências para sua máquina de guerra, 

potencializando seus aliados. As características do seu modo de fazer filosofia merecem 

destaque, pois transformam a prática filosófica e as possibilidades teóricas. 

Há que se destacar a originalidade desembaraçada com que flui entre o filosofar e a 

história da filosofia; melhor diria, filosofando com a história da filosofia, fazendo ranger as 

engrenagens acomodadas que a fixavam no estudo de uma sucessão de ideias. O estudo da 

filosofia é completamente renovado quando ele a faz passar da busca pela verdade para a 

criação da verdade; dos conceitos fixos para a invenção de conceitos; das formas eternas para 

singularidades em devir; da identidade para a diferença; da Ideia para o corpo. A história da 

filosofia, em suas mãos, foge dos trilhos, e os conceitos descarrilados formam novas 

composições ou tornam-se locomotivas para novas composições.  

Quando se debruçava sobre um autor, não era para aderir a esta ou aquela tradição 

fixada pela história, tampouco para resgatar a importância dos conceitos mal interpretados. Às 

vezes, fazia com que o texto do autor se voltasse contra as pretensões do próprio autor, 

juntamente com as de seus seguidores, compiladores e comentadores. Exemplo disso pode ser 

visto nos primeiros estudos sobre cinema, quando usa o texto de Bergson, “Matéria e 

Memória”, para contrariar declarações posteriores de Bergson sobre o cinema. 

Foi assim com os vários autores que percorreu até se tornar, ele mesmo, uma 

locomotiva conceitual, como um Van Gogh do pensamento, em seus estudos solos e em seus 



10 
 

duetos, que se tornavam quartetos, sextetos, orquestras e multidões.  

Destaca-se, ainda, a transversalidade de seus trajetos pela ciência e pela arte. Chega a 

ser constrangedor o volume de conhecimento, que faz passar por seus textos, sobre as várias 

artes – literatura, pintura, cinema, música, dança, arquitetura - de variados tempos e lugares, 

comentando sobre os bizantinos, egípcios, mouros, chineses, japoneses, góticos, modernos, 

realistas, neo-realistas, marginais. E, também, sobre as várias ciências – física clássica, 

quântica, antiga, moderna, medieval; matemática; geometria descritiva, projetiva, analítica; 

química molecular; biologia molecular; medicina, psicologia, psicanálise, antropologia, 

xamanismo - de variados tempos e lugares.  

Contudo, isso pode ser dito de muitos outros filósofos; e também não se trata de 

características, estilos de épocas ou análise de comportamentos; trata-se de extrair filosofia da 

não-filosofia, de compor com o Fora do pensamento, e com o pensamento do Fora, linhas que 

façam fugir o pensamento. Seguir a linha do cálculo diferencial em sua fuga das “eternas” 

constantes matemáticas; seguir as linhas abstratas dos traços e das cores liberando-se das 

figuras da representação; seguir as imagens do tempo puro rompendo a facticidade do vivido; 

seguir as forças escapando das formas; seguir o corpo anterior à consciência; seguir o 

pensamento fora do juízo. 

Suas questões não são a respeito do “que” pensa a arte, a ciência, o cinema; e sim 

“como” a arte, a ciência, o cinema pensam. Pensar com eles, não sobre eles. 

A questão do corpo ocupa um lugar importante na filosofia de Deleuze, e está 

articulada, implicada e complicada em/com vários conceitos que desenvolve, tais como, 

agenciamento maquínico, desejo, imanência, máquina de guerra, Corpo sem Órgãos, entre 

outros. Vários autores da filosofia, da ciência e da arte são co-autores de suas elaborações 

sobre o corpo: Bergson, Artaud, Francis Bacon, Estóicos, Física Quântica, Biologia 

Molecular...; a lista é grande. 

Sendo assim, por que esse trabalho elegeu Spinoza e Nietzsche para estudar o 

pensamento de Deleuze? Serão suficientes para a compreensão da abordagem deleuziana? 

Será possível estudar o corpo em Deleuze sem passar, por exemplo, por Bergson e Artaud? Os 

conceitos que se pretende estudar são suficientes para compreender as presenças de Nietzsche 

e Spinoza no pensamento de Deleuze? São suficientes para se pensar possibilidades éticas e 

políticas em Deleuze? Como se justifica a escolha e a delimitação do tema? 

À primeira vista, pode parecer exagerado e amplo propor-se o estudo de três autores, 

ainda que delimitados os conceitos. Várias sugestões indicaram a concentração em um só 

autor. Contudo, discutir a presença de Nietzsche e Spinoza no pensamento de Deleuze é, na 



11 
 

verdade, delimitar o tema, uma vez que o conceito de corpo em Deleuze sem tal especificação 

exigiria um percurso por toda a história da filosofia, dos estóicos à Física Quântica. Portanto, 

o objetivo delimitado deste estudo é buscar no pensamento de Deleuze a complicação dos 

conceitos de corpo, força e potência, considerando “apenas” Nietzsche e Spinoza.  

Seria um desafio hercúleo, insensato e arrogante propor um estudo de três filosofias, 

num tempo determinado, ainda que não fossem de tal envergadura e dimensão, ainda que 

fosse o dobro do tempo determinado. Isso ficou claro na primeira reunião de orientação, 

quando da discussão sobre o roteiro de leitura para os textos de Nietzsche e Spinoza, na 

recomendação do Prof. Humberto Guido: “É preciso cuidado para não se perder. O estudo é 

sobre Deleuze e não sobre os três autores”.   

Mas, cumpre ressaltar que não é um tema inédito. Além do grande número de 

publicações e eventos voltados a este tema e a esta conjunção, outras pesquisas podem ser 

encontradas em teses e dissertações, das quais duas realizadas sob a orientação do Prof. Dr. 

Luis Orlandi, no Departamento de Filosofia da Unicamp: uma dissertação de mestrado de 

Paola S. Zeppini, que tem por título: “Deleuze e o Corpo: articulações conceituais entre 

Deleuze, Nietzsche e Espinosa em função da problemática do corpo”; e uma tese de 

doutorado de Cíntia Vieira da Silva, que tem por título: “Corpo e Pensamento: alianças 

conceituais entre Deleuze e Espinosa”. No título já está revelada a proximidade. Mesmo a 

tese de Cíntia V. da Silva, que privilegiava a aliança Deleuze-Spinoza, não “conseguiu” evitar 

uma longa abordagem em Nietzsche. A delimitação deste tema, portanto, não é uma 

descoberta, tampouco uma aventura absurda. 

Encontrar uma considerável quantidade de publicações a respeito de um tema e de um 

autor é uma “faca de dois gumes”: pode significar uma atualidade do tema, uma preocupação 

da contemporaneidade, um “ar do tempo”, mas também pode significar uma captura, um 

aparelhamento ou algo como “a bola da vez”, modismo e midiatização. 

Seja como for, está no ar uma luta contra o próprio tempo vigente, não para a 

destruição e o fim dos tempos, mas para a criação de um porvir. 

Ao ler Deleuze, nota-se o “brilho de seus olhos” quando escreve sobre os dois; 

percebe-se que um sempre aparece quando o outro está presente. Esse brilho da amizade que 

tem por eles reflete e se materializa na filosofia deleuziana, em todos os seus aspectos, como 

uma vida filosófica. Deleuze recolhe as flechas lançadas por Spinoza e Nietzsche e as atira 

para serem novamente recolhidas e lançadas ao futuro, ao presente e ao passado. 

Os textos de Nietzsche, Spinoza e Deleuze são efetivamente políticos, sem ser, 

especificamente, filosofia política. Em todos eles e em cada um deles, trava-se uma batalha 



12 
 

em torno do corpo, do pensamento, e das relações humanas e mundanas. Os modos de viver e 

pensar são programas políticos sem partido, melhor diria: diagramas políticos da existência 

neste mundo, por mais que anunciem um mundo melhor, um mundo verdadeiro, ideal ou um 

além-mundo. E é da força de existir, da potência de agir e de pensar neste mundo que tratam 

suas filosofias. Criar-se a si mesmo, produzir o próprio inconsciente livre das matrizes 

artificiais mascaradas de leis naturais, divinas ou metafísicas. Romper o sistema de 

julgamento que rebaixa a existência e produz os rebanhos. 

Essa dissertação está dividida de um modo simples e direto (para não dizer óbvio), em 

cinco capítulos, em que se procura demonstrar Nietzsche e Spinoza no pensamento de 

Deleuze, ou seja, demonstrar, em torno da questão do corpo, Nietzsche e Spinoza segundo 

Deleuze e, em seguida, as consequências éticas e políticas propostas para uma vida filosófica 

“mundana”. 

O primeiro capítulo é, usando um termo do jornalismo, um editorial. “Os Filósofos e 

Nós” procura destacar a importância que tem no pensamento de Deleuze a relação entre o 

pensamento e o modo de vida; entre o viver e o filosofar. Partindo de uma cumplicidade com 

o pensamento de Michel Foucault, localizam-se algumas questões e alguns problemas que são 

colocados pelos dois autores, embora resultando em diferenças metodológicas e conceituais.  

A presença de Nietzsche no pensamento de Foucault é tão marcante quanto no 

pensamento de Deleuze, talvez até inspirado pelo “Nietzsche de Deleuze”. O corpo e o poder 

como relações de forças; o poder analisado fora das estruturas sedimentadas; a possibilidade 

de viver e de pensar diferente do que se vive e se pensa, buscando distanciar-se do que se é, 

criar-se de outro modo: são algumas questões de inspiração nietzschiana que atravessa os dois 

autores. 

Partindo dessa cumplicidade e entrando no meio dos filósofos, busca-se um modo de 

percorrer suas trilhas, buscando compreender o modo rizomático pelo qual Deleuze o faz. 

Mais que um método (caminho), o rizoma é um modo de percorrer e criar caminhos; um 

modo de “viajar sem sair do lugar”. Ao invés de aprofundar raízes, espalhar-se no solo ao 

modo dos tubérculos, da erva daninha, ultrapassando as cercas ou subindo por elas. Rizomar é 

nomadizar ao modo do “filósofo andarilho” de Nietzsche e do “descaminho” de Foucault. Ao 

invés de “conhece-te a ti mesmo”, vislumbra-se o “modifica-te a ti mesmo”, “cria-te a ti 

mesmo”. 

O filósofo é o criador de valores e de conceitos no plano de imanência de sua 

existência, e é aí que ele pode encontrar outros filósofos, recolher uma flecha e lançá-la mais 



13 
 

longe. E na maneira de viver, Deleuze opera uma ligação entre Nietzsche e Spinoza, que é a 

sua própria ligação com eles: uma vida filosófica. 

No segundo capítulo, entramos em Nietzsche pelo mapa de Deleuze. “O corpo em 

Nietzsche, segundo Deleuze” faz a relação entre os conceitos de corpo, força e potência, tendo 

por base o texto “Nietzsche e a Filosofia” – uma leitura de Deleuze que alterou o olhar. 

Busca-se compreender o corpo como relações de forças desiguais em quantidade e 

qualidade: forças superiores e forças inferiores; forças dominantes e forças dominadas; forças 

ativas e forças reativas. Esses conceitos estão presentes em toda a obra de Nietzsche, mesmo 

antes de ele os ter formulado. Talvez já possa pressenti-los na composição trágica de 

Dionísio-Apolo, na vontade-artista do espírito da música, na criação trágica que afirma a vida 

até mesmo no sofrimento. 

Nietzsche parte da afirmação da vida como característica da força ativa, a força 

criadora que impõe formas ao mundo, e aciona a força reativa compondo com ela para o 

crescimento e a conservação da vida criada. Da força ativa superior surgem os valores nobres 

e altos que eleva a vida e a existência, enquanto que os valores da força reativa são baixos e 

vis, rebaixam e enfraquecem a vida. 

As forças se determinam como quantidades relativas – fortes e fracas, e como 

qualidades absolutas – ativas e reativas, a partir do encontro que se dá ao acaso, num lance de 

dados que as compõe numa relação pela qual se determinam como forças. A força não existe 

fora da relação com outra força; é no encontro que se dá sua gênese quantitativa e qualitativa. 

A quantidade de uma força é relativa à da outra, e pela quantidade se dá a qualidade própria 

ou absoluta de cada uma. O corpo, portanto, é uma unidade de composição ou de dominação 

de forças.  

Nietzsche considera que a este conceito de força vitoriosa é preciso atribuir um 

complemento, um “querer interno” que faça com que a força seja ativa ou reativa. É o que ele 

vai chamar de “vontade de potência” ou “vontade de poder”. O elemento genealógico interno 

da força que a dispõe para comandar ou para obedecer que, na força é “quem quer”, ou seja, a 

vontade que exerce seu poder ou sua potência. O poder da força ativa é comandar; o poder da 

força reativa é obedecer, e nem por isso deixa de ser força. Cada força exerce o poder que lhe 

cabe na relação.  

A vontade de potência tem, portanto, dois pólos: a afirmação e a negação. A vontade 

de potência afirmativa é o querer interno da força ativa, que diz Sim à vida e ao mundo, 

combate e enfrenta as circunstâncias, cria as condições; a vontade de potência negativa é o 



14 
 

querer interno da força reativa, que é incapaz de se acionar por si mesma, se adapta às 

circunstâncias e se submete às condições. 

O grande combate de Nietzsche à ciência de sua época se deve à perspectiva reativa 

que rebaixa a vida às funções secundárias da organização, da adaptação e da reprodução. Para 

que essas funções fossem possíveis, primeiro foi preciso uma força ativa de criação, de 

transformação, de mutação. A perspectiva reativa toma os resultados como princípios e os 

meios como finalidade. A perspectiva ativa vê a transformação constante movida pela 

atividade que não se detém em formas e funções.  

Assim, os valores e o sentido da existência são criações constantes. Para determinar o 

valor de um valor e o sentido de uma significação é preciso interpretar e avaliar segundo as 

forças que os produzem. É preciso saber que tipo de força e de vontade de potência é gerador 

de tal ou qual verdade, é preciso perguntar: “o que quer quem quer tal verdade?”. Tal verdade 

amplia a dimensão da vida ou restringe? Cria caminhos ou bloqueia as passagens? Transforma 

ou impede o movimento? 

O que Nietzsche percebe é que os valores reativos, baixos e vis se tornaram 

dominantes, e pergunta: Como os fracos dominaram os fortes? Como a força reativa se tornou 

dominante? Essas são as balizas de sua “Genealogia da Moral”. 

Pode-se pensar que os fracos dominaram porque se tornaram fortes. No entanto, 

Deleuze destaca que não é o menos forte que é o fraco ou o escravo; é aquele que está 

separado daquilo que pode. Assim, ainda que esteja dominando, a força fraca e reativa 

continuará sendo fraca e reativa por estar separada do que ela pode. O escravo, mesmo 

dominando, continua escravo. Para que a força reativa se tornasse dominante, foi preciso que 

ela conseguisse separar o forte daquilo que ele pode. A força ativa faz um devir reativo. O 

senhor torna-se escravo.  

Isso foi possível através do ressentimento, da má-consciência e do ideal ascético, dos 

quais Nietzsche investiga as origens fazendo a genealogia da moral. O ressentimento e a má-

consciência são as duas faces da “culpa”. O homem do ressentimento diz: “a culpa é tua”; o 

homem da má-consciência: “a culpa é minha”. O ressentimento quer a destruição do outro e a 

vingança; a má-consciência quer se penitenciar. 

A rebelião escrava faz do ressentimento uma força de criação que inverte os valores, 

alimentando a raiva e o espírito de vingança e destruição contra os fortes.  O forte é “mau” e o 

fraco é “bom”. O forte vai queimar no fogo do inferno e o fraco vai ser redimido, 

reembolsado com a salvação “eterna”. O “mau” vai sofrer e o “bom” se divertir com seu 

sofrimento, nem que seja na destruição de tudo.  



15 
 

Proveniente do judaísmo, o cristianismo inventa o novo sacerdote que prega o Deus 

morto de São Paulo e o Apocalipse de João, com a promessa e a espera da destruição de tudo 

e a remissão do passado; não mais a prosperidade de um futuro na terra. O cristianismo é, para 

Nietzsche, o próprio “Anticristo”. 

A má-consciência faz sua emergência na história quando uma horda vinda de fora 

surge como uma máquina guerreira com sua força de organizar para dominar pela paz e impor 

à vida a sociedade da lei. Estranhos demais até para se odiar. É o surgimento do mais 

primitivo Estado.  

Coagidos a viver na nova sociedade da paz sociedade, os antigos instintos guerreiros, 

caçadores, ambulantes não têm utilidade, pois não funcionam mais. Impedidos de se expressar 

no exterior, os instintos voltam-se para dentro gerando a interiorização do homem, dotando-o, 

assim, de uma “alma”. Os instintos voltam-se contra aqueles que os possuem; surge um novo 

tipo de homem: o homem-contra-si-mesmo. Mas este não é, ainda, o momento em que a força 

fraca consegue dominar, pois não criou a má-consciência no dominador, mas nos dominados. 

Será preciso que o forte, o dominador também seja contaminado.  

Nietzsche faz, então, a genealogia da dívida, traçando a proveniência da culpa. A 

relação de forças “credor-devedor” é demonstrada nos diversos agenciamentos do processo 

que levou da responsabilidade-dívida à responsabilidade-culpa. Nos agenciamentos primitivos 

de codificação, a dívida era paga de acordo com uma correlação dos itens trocados 

estabelecida na troca anterior, e a relação era mantida em função das necessidades dos 

envolvidos. Nos agenciamentos de castigo, o dano causado por uma dívida não paga era 

reparado pelo “fazer sofrer o outro”; mais que a dor do devedor, o prazer do credor em causar 

a dor e ver o sofrimento era suficiente para encerrar a dívida.  

Mas eis que, nos agenciamentos de sobrecodificação, o poder emana de uma ordem 

divina e pelo gênio (ou pelo engenho) dos sacerdotes, a dívida se torna infinita, impossível de 

ser paga, e o credor é quem irá pagá-la. É o Deus que morre com sofrimento para pagar a 

dívida dos homens; a dívida-culpa se torna a marca original da humanidade. Quando o forte 

assume a culpa e volta-se contra si mesmo, ele é separado daquilo que pode, faz um devir 

reativo e torna-se força fraca. 

O ideal ascético enreda o ressentimento e a má-consciência na ficção de mundos ideais 

separados do mundo da existência, acessíveis com o abandono do corpo e a purificação da 

alma, segundo o sistema de julgamento feito de leis eternas e transcendentes. O sacerdote cria 

a imagem do pensamento que será adotada pela tradição racionalista presente na filosofia, na 

história, na ciência. 



16 
 

O terceiro capítulo - “O corpo em Spinoza, segundo Deleuze” – procura compreender 

dois eixos de definições de corpo traçados por Spinoza e percorridos por Deleuze, associando-

os às noções de alma (espírito), ideia, pensamento e conhecimento. 

Primeiramente, procura-se compreender o plano comum de imanência criado por 

Spinoza, do qual participam todos os corpos e todas as almas. Para Deleuze, ao estudar um 

filósofo deve-se compreender o plano de consistência de seus conceitos, o solo que esses 

conceitos habitam, ou seja, a composição de suas relações. O primeiro princípio é importante, 

mas também o segundo, o terceiro...  

O primeiro princípio de Spinoza é o de uma única substância para todos os atributos. 

Essa substância única, que ele vai chamar de Deus ou Natureza, possui infinitos atributos, dos 

quais os homens participam ou compreendem dois: a extensão (os corpos, o mundo, as 

coisas); e o pensamento (alma ou espírito). Por outro lado, tudo o que existe é uma 

modificação, um modo da substância única; a Natureza de todos os corpos e de todos os 

pensamentos é a mesma. Deus não está separado daquilo que criou; a própria criação é Deus 

causando a si mesmo, se exprimindo, se explicando pelos seus atributos. Deus é coisa extensa 

(corpos) e é coisa pensante (pensamento), além dos infinitos atributos que os homens 

desconhecem.  

O corpo e a alma são uma única e mesma coisa, expressas em atributos diferentes. De 

tudo que acontece ao corpo se dá, simultaneamente, uma ideia na alma. O objeto da ideia que 

constitui a alma é o corpo; a ordem e a conexão do corpo são a mesma ordem e conexão da 

alma. Múltiplos corpos; múltiplas ideias. Portanto, a alma não determina o corpo a agir, nem 

o corpo interfere na alma; são expressões da mesma coisa, ou seja, uma modificação de Deus 

compreendida em atributos diferentes. 

Instalando-se no plano de imanência de Spinoza, Deleuze demonstra que, numa 

primeira definição, o corpo, assim como a alma, é uma composição muito complexa de 

relações de movimento e repouso, velocidade e lentidão. A individualidade de um corpo é um 

conjunto de relações que se mantém com as mudanças; como em Nietzsche é uma unidade de 

composição, não uma unidade formal. O corpo é uma multiplicidade de indivíduos e o 

indivíduo uma multiplicidade de corpos que participam das mesmas relações de movimento e 

repouso, velocidade e lentidão. 

Um corpo é levado ao movimento ou ao repouso por outro corpo, e pelas suas relações 

características se movem com mais velocidade ou lentidão. Contudo, sendo formado por 

múltiplos corpos são também múltiplas as relações de movimento e repouso que compõem 

suas partes. 



17 
 

Numa segunda definição, o corpo é compreendido pelo seu poder de afetar e ser 

afetado, sua potência de agir e de receber a ação de outros corpos. O corpo é definido, assim, 

por aquilo que ele pode, pelos afetos de que é capaz. Um corpo, homem ou animal, não se 

define pelo gênero, espécie ou anatomia e sim pelos afetos de que é capaz, com os quais 

compõe seu mundo. Assim, um cavalo de carga está mais próximo de um jumento de carga ou 

de um boi de canga, do que de um cavalo de corrida ou de guerra. 

Os afetos são variações da força de existir ou potência de agir de um corpo, que são 

provocadas pelos encontros com outros corpos exteriores. Essas variações são o aumento ou a 

diminuição da potência de agir. Quando um corpo encontra outro corpo que lhe convém, que 

compõe com ele ou com alguma de suas partes, se dá um aumento de sua potência de agir, 

passando a uma maior perfeição; quando encontra um corpo que não convém com ele nem 

com nenhuma de suas partes, se dá uma diminuição na potência de agir, passando a uma 

menor perfeição. O alimento compõe com o corpo e aumenta sua potência de agir; o veneno 

decompõe as relações características de um corpo e diminui sua potência de agir e, no limite, 

pode levá-lo à morte. 

Os afetos podem ser paixões, quando têm por causa um corpo exterior; e podem ser 

ações quando resultam de si mesmo. As paixões podem ser alegres, quando aumentam a 

potência de agir; ou tristes, quando a diminuem.  A alegria é a passagem para uma maior 

perfeição; a tristeza é uma passagem a uma menor perfeição. Por perfeição Spinoza entende o 

mesmo que realidade. 

O sentido político da Ética de Spinoza pode ser compreendido como a determinação 

de compor relações que aumentem a potência de agir dos corpos individuais e sociais; 

organizar encontros alegres (não necessariamente festivos) que potencializem a força de 

existir. Os governantes e sacerdotes, mais do reprimir, querem produzir tristezas; querem 

convencer que a vida é sofrimento e culpa, querem produzir angústias e depressões, e 

gerenciar os temores e os ódios.  

O conhecimento é um caminho pelo qual se pode ampliar o poder de afetar e ser 

afetado, aumentando a potência de agir e de pensar. A alma só conhece o corpo pelas 

afecções, isto é, por aquilo que acontece ao corpo, e só conhece a si mesma pelas ideias 

dessas afecções; como também só conhece os outros corpos exteriores por aquilo que 

acontece ao corpo. Quanto maior o poder de afetar e ser afetado do corpo, maior será o poder 

de pensar da alma.  

O primeiro gênero de conhecimento é formado a partir dos efeitos provocados por um 

corpo exterior, sem que se consiga conhecer a causa; então, a alma imagina: o sol aparece de 



18 
 

manhã, percorre o céu e desaparece, imagina-se que o sol gira em torno da terra. É um 

conhecimento inadequado, não por ser falso, mas por ser resultado do efeito que o sol provoca 

com o seu aparecer-desaparecer. É o conhecimento por imaginação. 

O segundo gênero de conhecimento é formado a partir do que é comum entre os 

corpos e do que convém ou não ao nosso corpo, possibilitando organizar encontros que 

convenham, componham e aumentem o poder de ser afetado do corpo e a potência de pensar 

do espírito: conhecer o que há de comum no movimento dos corpos celestes e como afetam o 

corpo e as partes do corpo da terra, e o nosso. É o conhecimento por noções comuns. 

O terceiro gênero é formado pela compreensão intuitiva de que tudo o que existe e 

acontece são modificações contínuas e transformações infinitas de uma mesma causa: Deus 

causando a si mesmo em diferentes modos de existência.  

Os conhecimentos de segundo e terceiro gênero ampliam a capacidade de promover 

encontros que convenham ao corpo, aumentando o poder de ser afetado e o desejo de 

perseverar no seu ser que é chamado conatus. 

O conatus é a força que cada coisa possui de perseverar no seu ser, de acordo com seu 

poder e seu desejo. O que é poder de um corpo e o que é determinado a fazer para perseverar 

em seu ser é seu direito natural, seja sábio ou insensato, homem ou animal. 

O quarto capítulo – “Máquina de guerra e pensamento” – procura estabelecer relações 

entre as modificações ocorridas no pensamento e nas formas de poder. Partindo da Grécia 

antiga e o nascimento da filosofia, percorre vários momentos da história demarcando o 

conflito predominante em cada época e suas consequências para o pensamento. Não 

configura, entretanto, uma genealogia ou uma história. Também não trabalha o conceito de 

máquina de guerra com a precisão feita por Deleuze, pois considera as modificações nas 

sociedades de Estado. Pode ser considerado como uma preparação do terreno para o quinto 

capítulo, que é dedicado à máquina de guerra e ao pensamento nômade. 

Em “Corpo, força e potência: A máquina de guerra do pensamento” – se busca as 

possibilidades éticas e políticas do pensamento de Deleuze, a partir dos conflitos e interações 

entre forças nômades e régias, expostos por ele, como um campo que demarca a exterioridade 

da máquina de guerra e a interioridade do Estado. O capítulo se concentra no estudo do texto 

“1227 – Tratado de Nomadologia: A máquina de guerra”, que é um dos “Mil Platôs”. 

Com o conceito de nomadismo, Deleuze desmonta as dualidades do Tudo ou Nada, as 

antíteses dialéticas e as lógicas evolutivas centralizadas pelo modelo do Estado. Nunca houve 

uma vitória definitiva do Um; nunca houve uma linha única do pensamento a ser traçada 

como síntese materializada no Estado. As multiplicidades nomádicas e rizomáticas escapam 



19 
 

ao modelo régio, embora coexistam com ele; compõem corpos individuais e coletivos em 

agenciamentos que possibilitam múltiplas formas de pensar e de viver. A revolução molecular 

sempre existiu. 

As presenças de Nietzsche e Spinoza podem ser percebidas nas características da 

máquina-de-guerra-nômade e dos aparelhos de captura do Estado, demonstradas no 

“Tratado” 1.  

O Estado como forma de interioridade remete à análise de Nietzsche a respeito da 

interiorização do homem, da produção da má-consciência e da modelização do pensamento 

pelo ideal ascético, que caracterizam a força reativa. Por conseguinte, a máquina de guerra 

remete à exterioridade das relações de forças, ao inconsciente da atividade criadora e às 

composições de corpos que produzem formas de viver e pensar. 

Com relação ao pensamento de Spinoza, a máquina de guerra é composição de afetos 

que produz conhecimento extraindo dos corpos e dos materiais aquilo que eles podem, isto é, 

as potências de suas singularidades. 

Assim, demarca-se a relação com a exterioridade a partir do da relação do livro com o 

mundo, como corpo e como pensamento. Um livro é um agenciamento de forças, uma 

composição de afetos, que pode levar a uma estratificação ou a uma nomadização, mas que só 

existe na relação com o Fora, que implica um modo de existir no mundo. 

As relações com Nietzsche e Spinoza podem ser pensadas nesse modo de compreender 

o livro e a produção filosófica, diagramado por Deleuze, a partir das noções de corpo e 

pensamento como multiplicidades de forças e afetos. 

Em seguida localiza-se o problema político que orienta as modificações ocorridas 

entre “O Anti-Édipo” e “Mil Platôs”, entrando na Nomadologia, propriamente dita, dando 

consequências aos problemas que coloca. 

Sendo o corpo o tema central dessa dissertação, os leitores de Deleuze irão estranhar a 

ausência de uma análise mais detalhada e específica do conceito de “Corpo sem Órgãos”. 

Essa foi uma decisão que a pesquisa teve que tomar, porém, o conceito não está ausente, 

apenas não está especificado.  

Não há um motivo filosoficamente plausível para essa opção; o que a motivou foi a 

tentativa de evitar uma “interiorização” do conceito de corpo na filosofia de Deleuze. A 

intenção primeira da escrita era se dirigir a filósofos e não filósofos; intenção por vezes 

frustrada de um lado, por vezes de outro e, por vezes dos dois lados. Enfim... 

                                                      
1 Quando se referir ao texto do “Tratado de Nomadologia”, por vezes se utilizará o termo “Tratado”. 



 
 

1 OS FILÓSOFOS E NÓS 

 

Por onde começar? Como começar? 

Uma filosofia é feita de alianças e cumplicidades. Os filósofos são companheiros de 

viagem, mesmo quando os caminhos se separam. A cumplicidade se dá mais pelos problemas 

que colocam e enfrentam do que pelas soluções ou respostas que criam. Cumplicidade 

Deleuze-Guattari, mas também Deleuze-Foucault-Nietzsche-Spinoza-Kafka-Artaud. Um 

filósofo leva a outro! 

Caminhando com Foucault, encontrando suas cumplicidades-problemas, imbricando 

por suas bifurcações, antes que se perceba já se está no meio de seus aliados. Nós no meio dos 

filósofos. Entrar em Deleuze através de Foucault. Mais que isso, de um filósofo a outro, 

encontrar-se no meio do bando, da malta, conspirando contra os poderes reativos e os afetos 

tristes. A linha que leva de Foucault a Deleuze é essa cumplicidade-aliança; mais que a 

profecia de um século deleuziano. 

O corpo e o poder como complexas relações de forças; o poder como guerra, sendo a 

política e a paz sua continuação por outros meios, na inversão da fórmula de Clausewitz; a 

ética e a estética como potências políticas na criação e no governo de si mesmo, indivíduo ou 

grupo; corpo e pensamento como composição de combate e afirmação da vida e do mundo: 

questões no caminho de Foucault, que estão também em Deleuze, e que já eram de Nietzsche. 

Nós no meio dos filósofos. 

Por onde começar? Como começar? Começa-se pelo meio, diz Deleuze, quer se trate 

de uma dissertação de mestrado, quer de uma relação com a vida. Não se trata de buscar a raiz 

fundante do pensamento de um autor ou de narrar o começo e o desenvolvimento de um 

estudo, mas de esparramar-se como erva daninha junto com suas criações, seus tubérculos 

conceituais. Opõem-se, assim, o pensamento-raiz e o pensamento-rizoma.  

Estamos cansados da árvore. Não devemos mais acreditar em árvores, em raízes ou 
radículas, já sofremos muito. Toda a cultura arborescente é fundada sobre elas, da 
biologia à lingüística. Ao contrário, nada é belo, nada é amoroso, nada é político a 
não ser que sejam arbustos subterrâneos e as raízes aéreas, o adventício e o rizoma. 
(DELEUZE; GUATTARI, 1995, vol.1, p. 24) 
 
Um rizoma não começa nem conclui, ele se encontra sempre no meio, entre as 
coisas, inter-ser, intermezzo. A árvore é filiação, mas o rizoma é aliança, unicamente 
aliança. A árvore impõe o verbo "ser", mas o rizoma tem como tecido a conjunção 
"e... e... e..." Há nesta conjunção força suficiente para sacudir e desenraizar o verbo 
ser. Para onde vai você? De onde você vem? Aonde quer chegar? São questões 
inúteis. Fazer tabula rasa, partir ou repartir de zero, buscar um começo, ou um 
fundamento, implicam uma falsa concepção da viagem e do movimento (metódico, 
pedagógico, iniciático, simbólico...). Kleist, Lenz ou Büchner têm outra maneira de 



21 
 

viajar e também de se mover, partir do meio, pelo meio, entrar e sair, não começar 
nem terminar. (Id Ibid, p. 36) 

 
Partir pelo meio, proliferar por contágio, esparramar-se é diferente de aplicar uma 

metodologia que supõe um resultado fixo e generalizado, a ser confirmado ou refutado. Fazer 

um caminho é fazer-se por um caminho, o que não significa ir de um ponto a outro, de um 

termo a outro, de uma partida a uma chegada; é fazer-se no caminhar, instalar-se no devir 

mapeando o percurso que inventa, enquanto o inventa, pois não está traçado. “Caminhos não 

há/Mas os pés na grama o inventarão” 1.  

Inventar o caminho inventando-se a si mesmo; mover-se na mudança e com a 

mudança; mudar-se no movimento que cria o percurso. Esses são o sentido e a força – sentido 

da força e força do sentido - a serem extraídos da “rizomática nômade do Corpo sem Órgãos” 

de Deleuze e suas lições de devir. 

Pode parecer um tanto parcial ou mesmo muito pessoal, para um contexto 

institucional: fazer a leitura de um filósofo, estabelecer o desenvolvimento de uma pesquisa 

ou demonstrar os conceitos de um autor considerando a relação consigo, propondo e 

propondo-se a mudanças e invenções. Quem somos Nós!?? 

Ou, talvez não! Pode ser que tal preocupação seja um cuidado pudico de alguém que 

desconhece o alcance e as transformações do contexto institucional, com possíveis 

flexibilizações dos critérios de pesquisa. E, quem lê Deleuze reconhece a inspiração. Contudo, 

se acaso a preocupação procede, há que se curvar a ela. Porém, existe a dificuldade de definir 

um método adequado a uma abordagem do pensamento de Deleuze, que prefere os estilos e 

modos aos métodos; e não sendo imparcial e neutro, também não é pessoal. 

 Haveria um método no Rizoma, na Nomadologia, na Esquizoanálise? Sendo 

Rizomática = Nomadologia = Esquizoanálise, seria um método com diferentes denominações 

e abordagens? Ou, não haveria um método e, sendo assim, como se fazem e se compõem? 

De certa forma, esta questão se faz importante para as discussões sobre a filosofia de 

Deleuze, ao lado dos debates sobre o desenvolvimento de uma metafísica, uma ontologia ou 

de um sistema filosófico no seu pensamento2, o que ultrapassa o limite deste estudo. Por isso, 

a linha do que cabe pensar, aqui, é como extrair a força e o sentido do pensamento de 

Deleuze, através dos conceitos propostos e da relação com os filósofos escolhidos, destacando 

a importância do modo de viver implicado num modo de relação consigo. 

                                                      
1 Versos de Ferreira Gullar  
2 Este debate é proposto por Alain Badiou, e seguido por François Zourabichvili. 



22 
 

E, mais uma vez, pelo caminho de Foucault, um breve percurso, percorrido e mapeado 

nas Modificações3 a que seus estudos o levaram. Na verdade, pelo descaminho; pelo qual 

descobre na subjetivação ética uma dobra da força sobre ela mesma, um trabalho de si sobre 

si; um poder de criação na relação consigo. É quando ele encontra o “possível” de uma 

criação estética de si na ética da relação consigo – a vida como obra de arte. Assim, destaca 

nos estudos sobre a antiguidade que, na afirmação do poder e da liberdade, no governo de si 

mesmo, um dos aspectos da ética é a ascese – um conjunto de técnicas e práticas através das 

quais se realiza esse trabalho que desenvolve a potência das forças no exercício de si. 

E, ao demonstrar as modificações em seus estudos, mostra que os problemas que 

colocava se modificaram, redimensionando o seu projeto; um processo no qual ele mesmo se 

modificava. E a beleza deste texto, em que assume a mudança e a defende, cresce quando 

define a atividade filosófica, recriando o sentido e liberando forças da “obstinação do saber” 

(FOUCAULT, 1984). 
De que valeria a obstinação do saber se ele assegurasse apenas a aquisição dos 
conhecimentos e não, de certa maneira, e tanto quanto possível, o descaminho 
daquele que conhece? 
[...] 
O “ensaio” – que é necessário entender como experiência modificadora de si no jogo 
da verdade, e não como apropriação simplificadora de outrem para fins de 
comunicação – é o corpo vivo da filosofia, se, pelo menos, ela for ainda hoje o que 
era outrora, ou seja, uma “ascese”, um exercício de si, no pensamento. 
(FOUCAULT, 1984, p.13). 

 

Experiência modificadora e exercício de si no desencaminhar-se daquele que conhece. 

Sugere um lema bem diferente daquele atribuído a Sócrates: “Conhece-te a ti mesmo” seria 

substituído por “Modifica-te a ti mesmo”, “Desencaminha-te a ti mesmo”, “Cria-te a ti 

mesmo”. 

Há nisso todo o rigor filosófico que implica um modo de viver e de colocar problemas, 

mais que um método sistemático para respondê-los e gerenciar a vida. O exercício de si, no 

entanto, mesmo que filosófico, é uma experiência de corpo, no corpo, tanto quanto no 

pensamento. Um problema, um “ensaio”, a atividade filosófica atravessa os sentidos, as 

sensações, não apenas como percepção do mundo; modifica as relações habituais entre o que 

se sente e o que se percebe, confundindo, mudando e gerando novas relações; não se refere à 

aplicação de raciocínio recorrendo à memória de conhecimento já adquirido. Tanto no corpo 

quanto no pensamento, não se passa ileso por um “ensaio” ou por um problema, quer seja 

dado pela filosofia, pela arte ou pela ciência. 

                                                      
3 Cf. “Modificações” em História da Sexualidade II – O Uso dos Prazeres. Um dos mais belos textos da filosofia 



23 
 

Pode-se encontrar uma relação entre a filosofia e a vida, também, em um texto de 

Artaud, que não lamentava o desaparecimento da biblioteca de Alexandria: 

 
Não diria que os sistemas filosóficos são algo que se possa aplicar direta e 
imediatamente; mas das duas, uma: Ou esses sistemas estão em nós e somos 
impregnados por eles a ponto de viver deles, e neste caso o que importam os 
livros?  Ou nós não somos impregnados por eles, e neste caso eles não merecem nos 
fazer viver; e de qualquer forma, que importa seu desaparecimento? (ARTAUD, 
1987, p.16) 

 
 A obstinação do saber de Artaud o levava aos conhecimentos dos feiticeiros tribais, à 

magia da Cabala e à metafísica oriental do teatro de Bali para compor um teatro que 

apresentasse forças vivas em uma encenação física, ao invés de representar papéis sociais que 

não aderem à vida. Artaud recusava a mentalidade européia do século XX, teórica e 

explicativa. Mas, quem somos Nós? 

Nós, os eruditos4, escreve Nietzsche, no seu Prelúdio Para Uma Filosofia do Futuro. 

A despeito de sua inclusão sugerida no título, ele faz um combate ao pensamento europeu de 

seu tempo, em que o conhecimento científico está em ascensão, emancipando da filosofia. Os 

eruditos: os senhores do conhecimento objetivo, do ceticismo, da ciência positiva; a Europa 

erudita, do século XIX, dando conformação à ordem burguesa, no pós-declínio do entusiasmo 

revolucionário do século XVIII. 

Tanto quanto combateu a religião milenar e as tradições, a “religião” secular positiva, 

dos novos sacerdotes objetivos e céticos, afirmava a vontade de potência das novas forças 

(nova correlação de forças), da nova civilização. Nisso, buscava sua auto-suficiência 

combatendo a filosofia que, por sua vez, “patinava” na metafísica, no pessimismo, na dialética 

do negativo e no criticismo epistemológico, ou seja, na vontade de nada. 

 
Analisemos em minúcias: o que é um homem de ciências? Inicialmente, um tipo de 
homem que não possui nobreza, ou seja, que não domina, que não possui autoridade, 
que não é auto-suficiente. Até tem espírito trabalhador, sujeita-se pacientemente a 
andar no seu posto na fila, é uniforme e comedido nas suas capacidades e aspirações, 
tem o instinto do que é o seu semelhante e do que ele necessita, por exemplo, dessa 
dose de independência e de prado verde sem o qual não há sossego para o trabalho, 
essa pretensão à honra e ao reconhecimento (que prioritariamente pressupõe 
identificação, possibilidade de se reconhecer)... (NIETZSCHE, 2004, p. 124)  

 

O filósofo de futuro (será ele necessário?) tem, portanto, uma dupla frente de combate 

na luta contra seu próprio tempo, pela qual, aguerrido e obstinado, lança suas luzes sobre os 

                                                      
4 “Nós, os eruditos” em Para Além do Bem e do Mal. Editora Martin Claret, São Paulo, SP, 2001. 
 



24 
 

mundos vindouros. E, se um lado de seu martelo está voltado para o tipo plebeu que anima o 

conhecimento científico, o outro lado está voltado para os filósofos modernos que justificam o 

menosprezo voltado à filosofia. 

 
Em suma, visto de uma óptica geral, terá sido o lado humano, demasiado humano, 
quer dizer, a mesquinhez dos filósofos modernos o que mais radicalmente minou o 
respeito pela filosofia e abriu as portas ao instinto plebeu. [...] É preciso reconhecer 
como um bom homem de ciência pode, com todo o direito, sentir-se de tipo e raça 
melhor, em face dos representantes da filosofia que hoje, graças à moda são 
respeitados como desprezados... (Id Ibid, p.121)   

                

Essa caracterização do tipo, em Nietzsche, é mais que uma crítica aos homens, pois se 

refere à qualificação das forças (ativa ou reativa) e à avaliação da vontade de potência 

(afirmativa ou negativa) que constituem ou predominam em seus princípios e proposições. É a 

pergunta sobre o querer que anima uma verdade. 

Porém, o mais importante, agora, é destacar como ele, em contraste com a opinião 

corrente, entende a relação daquele que chama de o verdadeiro filósofo com a vida: 

 
Quando hoje se ouvir louvar alguém dizendo que vive “como um sábio” ou “como 
um filósofo”, isso quase quer dizer apenas que vive “prudentemente e à parte”. 
Sabedoria: parece ser, para a plebe, uma espécie de fuga, um meio hábil de se 
descartar de um mau jogo. No entanto, o verdadeiro filósofo – não é essa nossa 
opinião, meus amigos? – vive de um modo “não filosófico” e “não sábio”, 
principalmente de maneira não razoável, e sente o fardo e o dever de mil tentativas 
e tentações da vida. Arrisca-se constantemente, joga este jogo ingrato. (Id Ibid, p. 
123, grifo do autor)  

 

A Gaia Ciência deverá ser pensada e vivida Para Além do Bem e do Mal. Se parecem 

negligenciados os conteúdos dos textos citados, espera-se poder contemplá-los com a 

apresentação e a discussão que merecem e exigem, em momento oportuno. Por ora, pretende-

se traçar a linha de uma via (ou, veia) filosófica compreendida num modo de vida, numa 

relação consigo e com o mundo (ou, mundana) – uma veia mundana5. 

Mas talvez se possa tirar mais deste texto de Nietzsche, para caracterização deste 

“homem necessário de amanhã e de depois de amanhã” (NIETZSCHE, 2004). Ao que lhe 

parece, o filósofo é um inimigo do seu hoje, dos ideais de seu tempo, e sempre terá de recriar 

e colocar no conceito de “grandeza” a força pela qual a sua vontade de verdade será vontade 

                                                      
5 Do mesmo modo, seria possível opor, entre os homens mais evoluídos, a forma de "mundanidade" à de 
"sociabilidade": os grupos mundanos estão próximos dos bandos e procedem por difusão de prestígio, mais do 
que por referência a centros de poder, como sucede nos grupos sociais (Proust mostrou bem essa falta de 
correspondência entre os valores mundanos e os valores sociais). “Tratado de Nomadologia: A Máquina de 
Guerra” in Mil Platôs vol. 5, p. 14-15. 



25 
 

de potência. E, se é difícil discerni-lo, “por que não é profissão que se possa ensinar” (idem), 

ele se distingue dos trabalhadores filosóficos, dos homens de ciência, dos críticos, dos 

dogmáticos, dos céticos, dos historiadores, dos moralistas, ainda que tenha que percorrer tais 

caminhos que lhe servirão de instrumentos e martelo. 

O filósofo é criador de valores – legislador que domina e comanda; “o seu conhecer é 

criação...”; é preciso ter nascido ou ter sido criado, pois possui, sobretudo, “a inclinação e a 

habilidade para a justiça suprema, a arte de comandar, a amplitude da vontade, o olhar calmo 

que rara vezes demonstra admirar, raras vezes olha para cima, raras vezes ama...” (idem, p. 

137). 
Pode-se considerar como decisiva, ao contrário, a definição da filosofia: 
conhecimento por puros conceitos. Mas não há lugar para opor o conhecimento por 
conceitos, e por construção de conceitos na experiência possível ou na intuição. 
Pois, segundo o veredito nietzscheano, você não conhecerá nada por conceitos se 
você não os tiver de inicio criado, isto é, construído numa intuição que lhes é 
própria: um campo, um plano, um solo, que não se confunde com eles, mas que 
abriga seus germes e os personagens que os cultivam. (DELEUZE; GUATTARI, 
1992, p. 15) 

 

Mas, se não os eruditos... Quem somos Nós!? 

Talvez, com Deleuze, a insistente pergunta se revele um jogo, não a busca de uma 

resposta. Deve-se admitir que mais importante do que perguntar “quem” (sujeito) é se 

perguntar “como?” (caminho). O que leva ao início da trilha: no meio, pelo meio... 

“Espinosa e Nós”6, é um texto que inspira e orienta o caminhar pela filosofia, em que 

se vê a relação de Deleuze com Spinoza e, sobretudo, sua prática filosófica. Entrando pelo 

meio é como Deleuze se instala no plano de imanência criado por Spinoza. 

 
"Espinosa e nós": esta fórmula pode querer dizer diversas coisas, e, entre outras, 
"nós no meio de Espinosa". Tentar perceber e compreender Espinosa pelo meio. 
Geralmente, começa-se pelo primeiro princípio de um filósofo. Mas o que conta é 
tanto o terceiro, o quarto ou o quinto princípio. [...] Então, estar no meio de Espinosa 
é estar nesse plano modal, ou melhor, instalar-se nesse plano; o que implica um 
modo de vida, uma maneira de viver. Em que consiste esse plano e como construí-
lo? Pois é ao mesmo tempo completamente plano de imanência, e todavia deve ser 
construído, para que se viva de maneira espinosista. (DELEUZE, 2002, p. 127)  

 

Aí, Deleuze já ensina “o que é a Filosofia”, antecipando o livro escrito em parceria 

com Guattari7. A filosofia é criação, invenção de conceitos; e o filósofo os cria construindo, 

ao mesmo tempo, um plano, um solo: “Esse plano de imanência ou de consistência não é um 

                                                      
6  “Spinoza e Nós” artigo de Deleuze publicado na coletânea de textos “Spinoza – Filosofia Prática”, Editora 
Escuta, 2002. 
7  “O que é a Filosofia?” Deleuze e Guattari. 



26 
 

plano no sentido de desígnio no espírito, projeto, programa, é um plano no sentido 

geométrico, seção, interseção, diagrama”. (DELEUZE, 2002) 

 
A filosofia é ao mesmo tempo criação de conceito e instauração do plano. O 
conceito é o começo da filosofia, mas o plano é sua instauração. O plano não 
consiste evidentemente num programa, num projeto, num fim ou num meio; é um 
plano de imanência que constitui o solo absoluto da filosofia, sua Terra ou sua 
desterritorialização, sua fundação, sobre os quais ela cria seus conceitos. Ambos são 
necessários, criar os conceitos e instaurar o plano, como duas asas ou duas 
nadadeiras. (DELEUZE; GUATTARI, 1992, p. 58) 

 

“Nós no meio dos filósofos”: ao invés de começar pelo primeiro princípio, entrar em 

seus planos, pelo terceiro, quarto ou quinto princípio (não, necessariamente, nessa ordem), 

fazer uma interseção, traçar um diagrama, criando um plano de imanência para si, que implica 

uma maneira de viver.  

Concepção que traz de volta a reflexão de Foucault sobre o “ensaio” como corpo vivo 

da filosofia: “experiência modificadora de si no jogo da verdade, e não como apropriação 

simplificadora de outrem para fins de comunicação”, isto é, “uma ‘ascese’, um exercício de si, 

no pensamento” (FOUCAULT, 1984, p.13). E é, também, proceder por rizoma, ao modo 

nômade e esquizo: rizomática, esquizoanálise, nomadologia, cartografia, micropolítica... 

Assim, Deleuze se instala nos planos de imanência de Nietzsche e de Spinoza, 

construindo seu próprio plano, de onde se pode recortar um “possível” (senão eu sufoco!) 

plano Nietzsche-Spinoza-Deleuze. Nesse plano, encontrar uma estepe, uma planície ou um 

deserto para uma máquina de guerra do pensamento nômade, como modo de viver. 

No modo de viver, Deleuze encontra outro aspecto da “identidade” Nietzsche-

Spinoza; na tríplice ascese de uma vida filosófica: humildade, pobreza, castidade. 

 
Por tê-lo vivido, Nietzsche percebeu em que consiste o mistério da vida de um 
filósofo. O filósofo se apropria de virtudes ascéticas – humildade, pobreza, castidade 
– para fazê-las servir a fins totalmente particulares, inusitados, na verdade muito 
pouco ascéticos. Ele faz delas a expressão de sua singularidade. Mas isso não 
significando para ele fins morais, nem tampouco meios religiosos para outra vida, 
mas antes os “efeitos” da própria filosofia. E isso porque para o filósofo não existe 
em absoluto outra vida. (DELEUZE, 2002, p. 9) 

 

Tais virtudes apropriadas pelo filósofo parecem trazer de volta preceitos cristãos e 

socráticos de abandono do corpo e do mundo em proveito da salvação da alma no outro 

mundo. Parecem contradizer a “vontade de poder”, a potência afirmativa dos afetos e a força 

de existir. Mas, não é disto que se trata; pois é grande a diferença entre uma vida ascética, 

dirigida pelos fins morais de uma vontade de negação, e uma vida filosófica que segue o curso 



27 
 

dos “efeitos” produzidos no combate contra “os ideais do seu hoje”. Uma maneira de viver 

que trama a ascese na estratégia de suas forças, de seus deslocamentos; na composição de 

alianças; na travessia de fronteiras e de territórios e, sobretudo, uma maneira de afirmar a 

grandeza, a riqueza e a sensualidade que no corpo e no pensamento escapam às reduções de 

modos históricos determinados. 

A excomunhão de Spinoza8, da comunidade judaica, ilustra essa determinação ascética 

de si mesmo num modo de vida ético e político. A excomunhão se dá em função de seus 

estudos, mas não se restringe à exclusão religiosa. É, em seus vários aspectos, uma 

excomunhão política e econômica que o exclui da comunidade, dos negócios da família e do 

direito à herança. 

Spinoza, antes mesmo do termo de excomunhão ser exposto, redigiu um pequeno texto 

em que demonstrava os motivos de sua ruptura com a sinagoga9. Passou a exercer o ofício de 

polidor de lentes de lunetas, com o qual sobreviveu. Foi esfaqueado, num atentado à sua vida, 

e sobreviveu. Recusou convite para lecionar na Universidade Heidelberg. Teve seus livros 

perseguidos, impedidos de publicação, e, ele mesmo recusou-se a publicar vários textos, para 

evitar prisões. 

Participava da vida cultural holandesa, freqüentava a burguesia libertina e progressista, 

mantinha correspondência com cientistas e diplomatas; viajou como embaixador a Utrecht, 

mas o ambiente político o leva, aos poucos, à solidão e à doença. 

 
É preciso compreender num todo o método geométrico, o ofício de polir lentes e a 
vida de Espinosa. Porque Espinosa faz parte dos viventes-videntes. Ele diz 
precisamente que as demonstrações são os “olhos da alma”. Trata-se do terceiro 
olho, aquele que permite ver a vida para além das falsas aparências, das paixões e 
das mortes. Para tal visão são necessárias virtudes, humildade, pobreza, castidade, 
frugalidade, não mais como virtudes que mutilem a vida, mas como potências que a 
desposem e a penetrem. Espinosa não acreditava na esperança nem mesmo na 
coragem; acreditava na alegria e na visão. Deixava viver os outros desde que os 
outros o deixassem viver. Queria apenas inspirar, despertar, mostrar. A 
demonstração como terceiro olho não tem por objetivo comandar nem mesmo 
convencer, mas apenas constituir as lentes ou polir o cristal para essa visão livre e 
inspirada. (DELEUZE, 2002, p. 11) 

 
                                                      
8 "Pela decisão dos anjos e julgamento dos santos, excomungamos, expulsamos, execramos e maldizemos 
Baruch de Espinosa... Maldito seja de dia e maldito seja de noite; maldito seja quando se deita e maldito seja 
quando se levanta; maldito seja quando sai, maldito seja quando regressa... Ordenamos que ninguém mantenha 
com ele comunicação oral ou escrita, que ninguém lhe preste favor algum, que ninguém permaneça com ele sob 
o mesmo teto ou a menos de quatro jardas, que ninguém leia algo escrito ou transcrito por ele." Cf. ‘Espinosa - 
Vida e Obra' 3ª Ed. - Abril Cultural, 1983, São Paulo. 
9 “Antes que a Sinagoga se visse compelida a excomungá-lo, Espinosa toma a iniciativa de afastar-se e redige o 
opúsculo Apologia para Justificar uma Ruptura com a Sinagoga, atualmente perdido.”, cf. ‘Espinosa - Vida e 
Obra' 3ª Ed. - Abril Cultural, 1983, São Paulo. 



28 
 

Contudo, é necessária uma observação no que diz respeito a tais virtudes em Spinoza, 

que não acredita, também, na humildade, na pobreza, na piedade, na segurança, que 

considera como afetos tristes, provenientes do medo e do ódio (Ética, III); e, ao mesmo 

tempo, denuncia as ilusões de riqueza, honra e prazeres, não para negá-las a quem com elas se 

apetece, mas para afirmar a busca do conhecimento a que se propõe (Tratado de Correção do 

Entendimento).  

No entanto, ele recusou-se a se retratar diante dos “anjos e santos” da sinagoga e a 

abandonar a sua busca pelo conhecimento e liberdade, o que possibilitaria manter-se na 

comunidade, nos negócios e na herança da família. Produz, assim, os “efeitos” de uma 

maneira de viver ativa e pensada como princípio ético, e não passiva e submetida a fins 

morais. 

Compreende-se, aqui, a maneira de viver spinoziana, apontada por Deleuze, como 

uma estratégia de ação necessária na afirmação de seu caminho, na vida e no mundo – sua 

veia mundana. 

Nietzsche sabia que era preciso renunciar aos meios que impõem ao filósofo um 

pensamento de valores do Estado, e afirmar seu pensamento na solidão de uma grandeza 

inspirada. E buscou uma maneira de viver filosófica descrita, assim, por ele: 

 
Uma obscuridade deliberada talvez, uma fuga de si mesmo; um temor da desordem, 
da veneração, dos jornais, da influência; um emprego modesto, um vaivém 
cotidiano, alguma coisa que oculta em vez de esclarecer, um comércio de animais e 
de aves inofensivas, alegres, que descansa a vista; por companhia, uma montanha, 
mas não uma montanha morta, uma montanha que tenha olhos (isto é, lagos); se a 
ocasião se apresentar, até mesmo um quarto de hotel cheio de gente ordinária, onde 
se esteja certo de ser tomado por quem não é e onde se possa falar impunemente 
com todos – é isso, o “deserto”. Oh! É bastante solitário, acreditem-me! 
(NIETZSCHE, 1998, p.100) 

 

E, enfim, a questão transformada: Como somos Nós!? Como nos fazemos existir? 

Como nos produzimos?10 Como somos Corpo, Força e Potência? 

Os Filósofos e nós. Nós, no meio dos filósofos.  

 

 

 

 

                                                      
10 Ana Cláudia Lima Monteiro utiliza os termos “fazer existir” e “produzir” para traduzir o termo enact utilizado 
por Michel Serres nos textos por ela analisados, na belíssima tese “As tramas da realidade: considerações sobre 
o corpo em Michel Serres”, sob a orientação do prof. Dr. Peter Pál Pelbart, PUC-SP, São Paulo, 2009. 



 
 

2 CORPO EM NIETZSCHE,  SEGUNDO DELEUZE 

 

O super-homem é um coletivo, não um modelo de homem aprimorado ou evoluído. 

Multiplicidade, tribo, raça, bando, malta – coletivo de forças ativas que compõe um indivíduo; 

coletivo de indivíduos que efetuam uma força ativa. O super-homem é um modo de existir, 

uma tipologia, um diagrama de forças, não a essência de um ser universal que a evolução da 

espécie e da história traria, inexoravelmente. 

Pode-se, e deve-se, criticar a figura que a indústria das histórias em quadrinhos 

apresenta como super herói e cidadão americano; é risível e afrontoso ao mesmo tempo. Mas 

não é ingênuo e suas histórias não são inocentes. Ingênuo seria supor que é fruto de uma 

interpretação imatura e simplista, própria de uma sociedade consumista. A indústria dos 

quadrinhos, a ciência, a tecnologia, bem como, a cultura de massa em geral fazem parte da 

máquina de guerra universalizante, desenvolvida no século XX, que reúne os avanços 

científicos e a perspectiva interplanetária a serem incorporados ao modo-de-vida-americano. 

O super homem dos quadrinhos é uma síntese da humanidade tecnológica universal: raios-X, 

poder de voar, força motora e locomotora, raio laser, viajante do espaço, branco e do bem. 

Além do que, tem sua interface com a mídia, no jornalismo, embora quase nunca o exerça. 

Outra apropriação do super-homem o mostra como evolução da espécie em uma raça 

superior, que é atribuída ao Estado nazista, não apenas por propaganda ou ideologia, mas em 

suas práticas e no desenvolvimento das ciências e tecnologias. O super homem dos nazistas é 

a síntese da superioridade universal da raça ariana na evolução da espécie – genética, 

fisiologia, espírito e força de coesão do povo.  

Talvez se possa falar de um super homem do projeto soviético, da grande pátria russa; 

ou ainda, de um super homem do projeto japonês na ocupação da China e, a partir disso, 

compreender o conflito mundial da II Guerra como o enfrentamento bélico entre as várias 

perspectivas que apontavam e se consideravam “o caminho” para a evolução da humanidade, 

para a superação do homem e de suas fraquezas – o caminho para o super homem. 

Perspectivas, essas, que transformavam a multiplicidade, a pluralidade, a mestiçagem de cada 

nação em um espírito de povo superior ou em uma raça de longínqua origem pura, fazendo 

ignorar-se a recente data das unificações nacionais. 

Sem reduzi-lo à luta da liberdade contra a dominação, talvez se possa pensar o conflito 

mundial a partir de tais perspectivas maquinadas nos vários projetos de Estado configurados 

na disputa pela hegemonia global: o capitalismo transnacional, o socialismo nacionalista, o 

nacional-socialismo, o nacionalismo imperial. Estes modelos de Estado não estão limitados 



30 
 

pela vitória ou derrota no conflito, tampouco, se reduzem a ideologias; eles criaram o mundo 

e a realidade da nova humanidade que emergiu do conflito. Na bifurcação do tempo que 

resultou deste encontro, todos eles se efetivaram e se compuseram em novas configurações. 

Seria, por acaso, absurdo herético considerar que a idéia de superação da humanidade, 

a expectativa de evolução do homem, o tema do novo homem estivesse na pauta de século 

XIX, no ar do tempo, não sendo, portanto, exclusividade nietzschiana? Assim sendo, a 

proposição do super homem – a superação do humano, demasiado humano, formulada por 

Nietzsche, estaria num solo arqueológico em que várias outras proposições poderiam ser 

resumidas nessa fórmula. O que levaria a considerar que houve desdobramentos de várias 

noções de super homem, de superação do homem, ao invés de apropriações do conceito de 

Nietzsche. Algumas destas noções desdobradas e articuladas em aparelhos de Estado, no 

século XX. Todas vitoriosas, embora restringidas e delimitadas em territorialidades; mas que, 

aquém e além dos Estados, continuam a guerra por outros meios. 

 

2.1 O Nietzsche de Deleuze 

 

A leitura deleuziana ou o “Nietzsche de Deleuze” desfaz a desconfiança e o 

desconforto das interpretações que o acusavam de fundamentar os ideais nazistas de 

superioridade racial ou que extraíam de suas obras tais fundamentos. A sua leitura, que foi 

precedida pela leitura de Klossovski, já se faz dando por superada a necessidade de defesa 

contra as acusações, numa afirmação criativa da perspectiva nietzschiana. 

As pesquisas genealógicas de Foucault, desde os estudos sobre a prisão, explicitam a 

sua aliança com Nietzsche, no método genealógico, nos conceitos – poder, corpo, verdade, 

alma, sujeito - e nas relações entre os conceitos – poder-corpo, verdade-poder, corpo-verdade, 

verdade-alma-sujeito, etc. 

 
Se fosse pretensioso, daria como título geral ao que faço "genealogia da moral".  
Nietzsche é aquele que ofereceu como alvo essencial, digamos ao discurso 
filosófico, a relação de poder. Enquanto que para Marx era a relação de produção. 
Nietzsche é o filósofo do poder, mas que chegou a pensar o poder sem se fechar no 
interior de uma teoria política. (FOUCAULT, 1989, p. 143)  

 

Considerando as datas das publicações e as modificações que se nota nas 

problematizações de Foucault, ocorridas após “Arqueologia do Saber”, pode-se supor que o 

texto de Deleuze foi decisivo para essas modificações. Foucault reconhece a importância dos 



31 
 

trabalhos de Deleuze para o seu pensamento, numa conversa publicada com o título “Os 

intelectuais e o poder” – o que não elimina as expressivas diferenças entre os dois autores. 

 
Se a leitura de seus livros (do Nietzsche e a filosofia até o que pressinto ser o 
AntiÉdipo: Capitalismo e Esquizofrenia) foi tão essencial para mim, é que eles me 
parecem ir bastante longe na colocação deste problema: sob o velho tema do sentido, 
significado, significante, etc., a questão do poder, da desigualdade dos poderes, de 
suas lutas. (FOUCAULT, 1989, p.75, grifo do autor) 

 

2.2 Corpo é relações de forças 

 

Em Nietzsche e a Filosofia, Deleuze inicia o texto sobre o corpo retomando a questão 

de Spinoza: “o que pode um corpo?”. A citação demonstra a relação Spinoza-Nietzsche, 

constante em seus estudos; no entanto, o mais importante é que demarca uma posição de 

problema: o que Deleuze faz é localizar o seu “lugar-problema”, mais que buscar uma 

definição em comum ou relacionar conceitos de um e de outro, Deleuze parte de uma questão 

de Spinoza para pensar Nietzsche: o que pode um corpo? Essa entrada leva a elaborações 

fundamentais de Nietzsche, donde se pode extrair possibilidades éticas, políticas e estéticas, 

para a vida e o pensamento, através dos problemas que coloca.  

Deleuze demonstra, então, que, em Nietzsche o corpo é um composto; se define pela 

relação de forças que o compõem, e não como um bloco de matéria inanimada, movido pela 

alma, que se pode conhecer pelos órgãos e suas funções. 

 
O que define um corpo é essa relação entre forças dominantes e forças dominadas. 
Toda relação de força constitui um corpo: químico, biológico, social, político. Duas 
forças desiguais constituem um corpo a partir do momento em que entrem em 
relação: é por isso que o corpo é sempre fruto do acaso, no sentido nietzschiano, e 
aparece como a coisa mais “surpreendente”, muito mais surpreendente na verdade 
que a consciência e o espírito. Mas o acaso, relação da força com a força, é também 
a essência da força; não nos interroguemos, portanto, como nasce um corpo vivo, já 
que qualquer corpo vive como produto “arbitrário” das forças que o compõem. 
(DELEUZE, 1976, p. 21) 

 

Ao acaso dos encontros das forças, o corpo se compõe de suas relações: forças 

dominantes ativas e forças dominadas reativas.  

E, dessas primeiras marcações de Deleuze já se pode fazer algumas anotações: 1. o 

corpo se constitui no momento em que as forças entram em relação, ou seja, a partir do 

encontro de duas forças desiguais; 2. O corpo é produto do acaso dos encontros, e o acaso é a 

essência da força; 3. O corpo é múltiplo, composto por uma pluralidade de forças. 



32 
 

O corpo é relação da força com a força; não quer dizer que as forças disputem o corpo 

ou uma porção da realidade; não é o campo de batalha que as forças ocupam e onde se 

movem; não é um campo de forças ou um meio que ocupariam – todo corpo e toda realidade é 

relação de forças desiguais em quantidade. A força se relaciona com outra força. 

 
Nós não o definimos dizendo que é um campo de forças, um meio provedor 
disputado por uma pluralidade de forças. Com efeito, não há “meio”, não há campo 
de forças ou de batalha. Não há quantidade de realidade, toda realidade já é 
quantidade de força. Nada mais que forças “em relação de tensão” umas com as 
outras. (DELEUZE, 1976, p. 21) 

 
 

2.3 Quantidade e Qualidade 

 

As quantidades caracterizam as forças dominantes e dominadas; forças que comandam 

e forças que obedecem; superiores e inferiores; fortes e fracas. Quantidades que se 

estabelecem a partir do encontro, relativamente a uma e outra; o que não supõe uma 

determinação intrínseca essencial e anterior, pois a força só existe em relação com outra. A 

força dominante se exerce ao comandar; a força dominada se exerce ao obedecer, sem deixar 

de ser força. “O corpo é fenômeno múltiplo, sendo composto por uma pluralidade de forças 

irredutíveis; sua unidade é a de um fenômeno múltiplo, ‘unidade de dominação’.” 

(DELEUZE, 1976, p. 21) 

Comandar e obedecer são modos de se exercerem que caracterizam e que diferenciam 

força superior e força inferior a partir da quantidade. Por outro lado, a quantidade e o modo de 

se exercerem qualificam as forças: ativa é a qualidade da força que comanda; reativa é a 

qualidade da força que obedece. Todo e qualquer corpo – químico, físico, biológico, político - 

se constitui a partir dessa relação de forças1. 

A partir da quantidade, a força será superior, dominante, forte ou, inferior, dominada e 

fraca; como qualidade, será ativa ou reativa. São qualidades originais, cuja gênese se dá no 

encontro de forças, conforme suas quantidades. A partir do encontro das forças tem-se um 

(corpo) composto de força ativa dominante e reativa dominada; força forte e força fraca (que 

não deixa de ser força). É próprio da força ativa, comandar e da força reativa, obedecer; 

                                                      
1  Tais afirmações devem causar certo estranhamento entre aqueles que lutaram por uma humanidade sem 
dominadores e dominados: dizer que a dominação e a obediência são da natureza das coisas, das sociedades e da 
vida, depois de tanto esforço para demonstrar que são criações históricas do homem. Parece um conformismo 
que comprovaria a suspeita que se tem de Nietzsche. Que não se perca de vista tal estranhamento; que não se 
queira solucioná-lo; que não se negue a potência de seus princípios, para confrontar, se necessário, o percurso 
que se faz aqui. 



33 
 

melhor dizendo: a força ativa tem a qualidade de comandar, criar, mover e a força reativa tem 

a qualidade de obedecer, reproduzir, ser movida. 

A qualidade da força – ativa ou reativa – é determinada a partir da quantidade que a 

caracteriza como forte ou fraca. Deve-se, então, perguntar como se quantificam as forças. 

Considerada de um ponto de vista abstrato, essa pergunta seria formulada de um modo 

inadequado, tal como: “A partir de que quantidade uma força seria considerada forte?” ou 

“Como aumentar a quantidade de uma força para que se torne forte?” ou “Como igualar as 

quantidades das forças para que elas se tornem iguais?” 

Desse ponto de vista abstrato, considera-se que a força exista em si mesma com uma 

quantidade que lhe seria própria, isto é, com uma quantidade que seria uma propriedade 

predicável da força, anterior a qualquer relação. Mas, a força, qualquer que seja ela, só existe 

em relação, portanto, a quantidade é sempre diferença de quantidade, relativa às forças em 

relação, e não pode ser compreendida separada de sua qualidade. As forças não existem em si 

com suas quantidades traduzíveis em números abstratos a partir de uma régua geral abstrata, 

ainda que essa régua seja o homem como “medida de todas as coisas”. 

 
Os encontros de forças de tal e tal quantidade são portanto partes concretas do acaso, 
as partes afirmativas do acaso, como tal estranhas a qualquer lei: os membros de 
Dionísio. Ora, é neste encontro que cada força recebe a qualidade correspondente à 
sua quantidade, isto é, a afecção que preenche efetivamente seu poder. Nietzsche 
pode dizer, portanto, num texto obscuro, que o universo supõe “uma gênese absoluta 
de qualidades arbitrárias”, mas que a própria gênese das qualidades supõe um 
gênese (relativa) das quantidades. A inseparabilidade das duas gêneses supõe que 
não podemos calcular abstratamente as forças; devemos, em cada caso, avaliar 
concretamente sua qualidade respectiva e a nuança desta qualidade. (DELEUZE, 
1976, p. 23.) 

 

A diferença entre as forças se dá, então, como quantidade e como qualidade. “Chamar-

se-á hierarquia esta diferença das forças qualificadas conforme sua quantidade: forças ativas e 

reativas.” (Id.Ibid, p. 21)  

A força fraca não deixa de ser força, ainda que reativa e se exerça na obediência, pois 

é esta sua qualidade enquanto força distinta da que comanda, compondo, assim, o poder 

configurado na relação. Sobre este ponto, Deleuze faz uma citação de Nietzsche que 

demonstra um aspecto que inspirou as concepções de Foucault sobre o poder: “Nenhuma 

força renuncia ao seu próprio poder. Do mesmo modo que o comando supõe uma concessão, 

admite-se que a força absoluta do inimigo não é vencida, assimilada, dissolvida. Obedecer e 

comandar são as duas formas de um torneio”. (NIETZSCHE, VP II, 91 apud DELEUZE, 

1976, p. 22) 



34 
 

Também em Foucault, o poder é caracterizado como um exercício que passa pelo 

dominado tanto quanto pelo dominador, como as duas faces de um torneio.  

  
Esse poder, por outro lado, não se aplica pura e simplesmente como uma obrigação 
ou uma proibição, aos que "não tem"; ele os investe, passa por eles e através deles; 
apóia-se neles, do mesmo modo que eles, em sua luta contra esse poder, apóiam-se 
por sua vez nos pontos em que ele os alcança. (FOUCAULT, 1986, p. 29) 

 

A força ativa é criadora, agressiva, transformadora; impõe novas direções à vida, 

decompõe e compõe relações sem buscar razão, consentimento ou finalidade. A força reativa 

é conservadora, adaptativa, reprodutora; organiza memória, hábitos, funções e finalidades. 

Duas faces do poder, do corpo e da vida: uma cria formas de vida e a outra as adapta, 

reproduz, conserva. Duas faces da força de existir (Spinoza). 

Nietzsche concentra seus esforços na defesa das forças ativas, embora reconheça que 

as forças reativas exercem a qualidade que lhes são próprias, nas tarefas de conservação, 

adaptação, reprodução, segundo a quantidade pelas quais são determinadas – é esse o seu 

poder. Mas tal poder está subordinado e “destinado” a ser ultrapassado pelas forças ativas que 

se exercem como poder criativo e transformador. 

Disso resulta grande parte da crítica, ou melhor, do combate de Nietzsche às ciências 

que concentram seus esforços nos mecanismos e finalidades com que as forças reativas 

organizaram os organismos e suas funções. Quando assim procedem avaliam a vida pela 

perspectiva reativa e perdem a grandeza da vida quando vista a partir da força ativa, que é 

criadora de formas e direções da vida, das quais a força reativa tem o poder de organizar as 

funções de conservação e reprodução. Crítica que dirige, também, à Spinoza que define o 

conatus e o desejo como o “esforço que cada coisa faz para perseverar no seu ser”, isto é, 

esforço para conservar suas relações características. 

Pode parecer estranho desconsiderar a importância das forças reativas, pelas quais se 

dão a nutrição, a reprodução, a adaptação, a conservação, uma vez que elas são necessárias à 

própria vida, à manutenção do corpo e à emergência da consciência. Não se trata, no entanto, 

de negar ou suprimir a existência de forças reativas; o que Nietzsche pretende é denunciar o 

rebaixamento da vida, quando considerada pelo prisma das forças reativas, nas ciências, na 

moral, nas religiões, na filosofia. Mesmo a alimentação é considerada por ele como atividade 

que tende ao poder. 
“O que é ativo? Tender ao poder.” Apropriar-se, apoderar-se, subjugar, dominar são 
os caracteres da força ativa. Apropriar-se, quer dizer impor formas, criar formas 
explorando as circunstâncias. Nietzsche critica Darwin porque este interpreta a 
evolução, e o acaso na evolução, de maneira totalmente reativa. Admira Lamarck, 



35 
 

porque este pressentiu a existência de uma força plástica verdadeiramente ativa, 
primeira em relação às adaptações, uma força de metamorfose. O poder de 
transformação, o poder dionisíaco, é a primeira definição de atividade. (DELEUZE, 
1976, p. 22) 

 

2.4 Corpo e Consciência 

 

A partir da composição de forças do corpo, tem-se uma unidade de dominação que se 

expressa como ação ou como reação. A unidade de dominação (doravante denominada, neste 

estudo, unidade de composição) ativa age tendo como critério o poder de agir e o poder de 

sua ação. Pode-se dizer que a força ativa é imoral ou amoral, é fora-da-lei natural ou humana, 

ainda que não a contrarie, legisla seus valores ou transmuta os valores vigentes.  

A unidade de composição reativa reage estabelecendo parâmetros de identidade pelos 

quais se liga a uma ação, procurando conservar-se e, ao mesmo tempo, limitar o poder da 

força que age sobre ela. Daí surge a consciência e suas legislações morais, religiosas, 

científicas e políticas. 

 
A consciência exprime apenas a relação de certas forças reativas com as forças 
ativas que as dominam. A consciência é essencialmente reativa; por isso não 
sabemos o que um corpo pode, de que atividade é capaz. E o que dizemos da 
consciência devemos dizê-lo também da memória e do hábito. Mais ainda: devemos 
dizê-lo ainda da nutrição, da reprodução, da conservação, da adaptação. São funções 
reativas, especializações reativas, expressões de tais ou quais forças reativas.  
(DELEUZE, 1976, p. 22) 

 

A força ativa escapa à consciência e ao conhecimento como vontade de verdade, e 

ignora as leis de causalidade; ela se afirma, e isso basta; seu poder é inconsciente. A 

consciência é, propriamente, reativa, e emerge da relação em que a força fraca se reconhece 

como tal, e cria o mundo, ou o imagina, a partir do lugar de que olha, configurando-o em leis 

morais, sagradas ou naturais, das quais espera prever o que desconhece. A atividade efetua 

acontecimentos imprevistos criando leis, ou legislando, segundo a plasticidade metamórfica, 

ou “transmórfica”, com que configura o mundo e a vida em formas inauditas, impensadas. 

A “grande razão”, portanto, está no corpo, ou melhor, é o corpo, e não a consciência e 

o espírito. O mais surpreendente é o corpo; que faz com que existam a consciência e o 

espírito. Diz Nietzsche em Assim Falou Zaratustra (2004, p. 41) 
 

Mas o que está desperto e atento diz: - “Tudo é corpo, e nada mais; a alma é apenas 
nome de qualquer coisa do corpo”. 
O corpo é uma razão em ponto grande, uma multiplicidade com um só sentido, uma 
guerra e uma paz, um rebanho e um pastor. 



36 
 

Instrumento do teu corpo é também a tua razão pequena, a que chamas espírito: um 
instrumentozinho e um pequeno brinquedo da tua razão grande. 
Tu dizes “Eu” e orgulhas-te dessa palavra. Porém, maior – coisa que tu não queres 
ver – é o teu corpo e a tua razão grande. Ele não diz Eu, mas: procede como Eu.  

 

A crítica da consciência, em Nietzsche, é dirigida à moral - justificação do mundo e 

julgamento da vida, e às ciências - determinações de leis atribuídas à natureza, que se 

pretendem conhecimento da realidade e verdade do mundo. A consciência é destituída de 

qualquer poder de conhecimento e de verdade sobre o corpo, a vida e a realidade. O seu 

desenvolvimento se deve à utilidade para a conservação e manutenção da vida do corpo; é 

secundário, portanto, em relação à criação e afirmação de novas formas de vida que são 

atividades inconscientes da força ativa.  

As noções de justiça, virtude, dever, lei natural, não derivam do conhecimento sobre o 

Bem, que homens elevados e sábios teriam alcançado. São criações feitas para cumprir uma 

utilidade específica de um modo de vida determinado, ou seja, para facilitar as operações 

práticas nas relações entre aqueles que participam e compõem este ou aquele modo de vida. 

Nem por isso expressam conhecimento de qualquer verdade ou realidade das coisas e dos 

homens; expressam, antes, a composição de forças predominantes em tal modo de vida. 

O mesmo para as noções de causa e efeito, sujeito e objeto, matéria, substância que se 

pretendem conhecer fora das composições de forças que efetivam a existência das coisas e das 

relações entre as coisas. Assim compreendidas, tornam-se noções metafísicas abstratas com as 

quais se julgam conhecer a realidade física e concreta do mundo. São, também, invenções de 

utilidade específica e prática, com a função de enfrentar e limitar o caos, e são desenvolvidas 

a partir de um determinado modo de vida. A utilização dessas invenções expressa o modo de 

vida dos inventores mais que o conhecimento da realidade, quer seja esta concebida material 

ou imaterialmente. 
Assim, ao invés de perguntar se tal modelo "é verdadeiro", "adequado", se 
"corresponde", se "representa" a realidade (psíquica, antropológica etc.), 
perguntaríamos a que perspectiva tal modelo corresponde, isto é, de que tipo de vida 
tal modelo é sintoma, ou quais forças (ativas, reativas?) forjaram tal perspectiva, e 
com que interesses, no interesse de qual tipo de vida? (PELBART, 1993, p. 25) 

 

2.5 Vontade de Potência 

 

Vontade de poder ou vontade de potência é um dos conceitos mais marcantes da 

filosofia de Nietzsche. É, também, de extrema dificuldade, tanto pela dissolução das más 

interpretações e das más intenções, quanto pela própria complexidade e importância que tem 



37 
 

no martelo do filósofo. Um conceito que percorre sua obra dando consistência a outros 

conceitos e sustentação aos seus confrontos. 

As dificuldades já aparecem nos termos do conceito: vontade de poder ou de 

potência? Essa é uma polêmica levantada por filósofos, tradutores e simpatizantes que, ao que 

parece, é exterior à sua obra, envolvendo preferências mais que o rigor do texto, sendo a 

escolha de um termo feita, por vezes, pela exclusão do outro.  

O termo poder traz consigo uma limitação por associação ao modelo de poder de 

Estado com suas “perversões” ditatoriais, fascistas, burocráticas, militaristas, e mesmo 

democráticas e liberais. Esse termo é, então, recusado por aqueles que querem evitar a 

associação do pensamento de Nietzsche com tais modelos de poder. Principalmente, 

procurando desfazer a propalada vinculação ao poder nazista.  

Outra limitação é o modelo de poder como dominação de classe com exploração 

econômica, alienação dos direitos, exclusão social, opressão e repressão policial. Nesse caso, 

a recusa do termo poder pretende evitar o uso do conceito como ideologia de dominação de 

classe. Às vezes, recusa-se o próprio conceito e o pensamento de Nietzsche considerando-os 

ideológicos. 

Nesses casos, e em outros não mencionados, e até mesmo no caso de certo pudor em 

considerar o poder e o domínio sobre alguém, a preferência recai, por exclusão, no uso do 

termo potência; e o conceito, então, é vontade de potência. 

A limitação do termo potência é de outra natureza. Provém da própria história da 

filosofia, por uma tradição iniciada em Aristóteles em que o conceito de potência diz daquilo 

que não é em ato, mas que tem em si a potência de tornar-se. Do Ser se diz que é em ato ou 

em potência; o que é em potência irá se tornar em ato; o que é em ato atualizou a potência de 

ser (do Ser). A criança é um adulto em potência, e é criança em ato; o adulto em ato, é velho 

em potência. Mas a criança não é médico ou faxineiro em potência; o aluno não é professor 

em potência. Potência e ato estão ligados, necessariamente, como conceitos do ser. O adulto é 

o devir necessário da criança, e não uma possibilidade, probabilidade ou contingência, ainda 

que possa ser interrompido. 

Portanto, o termo potência traz a limitação de estar associado ao conceito de algo que 

não se efetuou, cujo devir está determinado pela forma do idêntico e pela necessidade causal 

do ser. Por esse motivo, alguns preferem o uso do termo poder.  São motivos plausíveis, 

mas os termos não são excludentes. Ambos remetem ao que pretende Nietzsche desde que 

compreendidos a partir do uso que faz e do rigor com que faz.  



38 
 

A noção de poder construída por Foucault a partir dos conceitos de Nietzsche desfaz 

os modelos legalistas, contratuais e econômicos. Deleuze tem um trabalho a mais toda vez 

que usa o conceito de potência, especialmente em Spinoza, pois faz questão de nos lembrar 

que a potência a que se refere está efetuada, existe em ato, é atividade. A noção de potência 

elaborada por Deleuze a partir dos conceitos de Nietzsche e Spinoza está distante da tradição 

aristotélica.  

Quer-se dizer, com isso, que poder e potência são sinônimos? Não, são conceitos 

diferentes que são exigidos com suas diferenças. Apenas que: no conceito de vontade de 

potência se diz de uma vontade de poder. O uso do termo potência não exclui do conceito o 

exercício de poderes; assim como o uso do termo poder não exclui a crítica aos Estados e às 

classes como formações de uma “vontade de nada” ou como composições de forças reativas.  

A análise de Deleuze procura a consistência do conceito de vontade de potência na 

filosofia de Nietzsche; primeiramente, em relação à determinação das forças em quantidade e 

qualidade. Para isso, parte do seguinte texto de Nietzsche: “Este conceito de força vitorioso, 

graças ao qual nossos físicos criaram Deus e o universo, precisa de um complemento; é 

preciso atribuir-lhe um querer interno que chamarei vontade de potência.”2 (DELEUZE, 1976, 

p. 25; grifos do autor) 

Os termos grafados em itálico, na citação – complemento; interno; atribuir-se – 

destacam o enfoque de Deleuze na análise da vontade de potência em relação às forças ativas 

e reativas. 

A vontade de potência é um algo a mais, complementar e interno, que é próprio de 

cada força, mas que não se confunde com ela; é o querer que se exprime na força, mas não é o 

sujeito da força; é “quem quer” na força, mas a força não é o sujeito da vontade de potência. 

Não é a força, nem o predicado da força; tampouco a relação de forças ou seu efeito; mas se 

tudo o que existe é forças em relação, o que seria a vontade de potência? E se a força não é 

um sujeito, como atribuir-lhe um complemento e um “querer interno”? Essa é a questão de 

que parte Deleuze: “Mas então como pode ser ‘atribuída’?” (DELEUZE, 1976, p. 25).  

Um intrincado debate filosófico se dá em torno deste e de outros conceitos de 

Nietzsche, em que alguns autores apontam o caráter metafísico da filosofia de Nietzsche. 

Destaca-se, neste debate, um texto de Heidegger: 

¿Qué es la voluntad de poder? Es «la esencia más íntima del ser» (La voluntad de 
poder, n. 693). Esto quiere decir: la voluntad de poder es el carácter fundamental del 
ente en cuanto tal. Por lo tanto, la esencia de la voluntad de poder sólo se deja 
interrogar y pensar con la vista puesta en el ente en cuanto tal, es decir, 

                                                      
2 Nota de Deleuze (6) no texto original: VP II, 109. 



39 
 

metafísicamente. La verdad de este proyecto del ente en dirección al ser en el 
sentido de la voluntad de poder tiene carácter metafísico. No tolera ninguna 
fundamentación que recurra al tipo y a la constitución de un ente en cada caso 
particular, porque este ente invocado sólo es mostrable en cuanto tal si previamente 
el ente ya ha sido proyectado en dirección del carácter fundamental de la voluntad 
de poder en cuanto ser.  (HEIDEGGER, 2000, p. 6)3 

 
 

No sentido da filosofia de Heidegger, quer dizer: a vontade de poder é o ser do ente. 

“’La voluntad de poder’ es la expresión para el ser del ente en cuanto tal, la esencia del ente.” 

(HEIDEGGER, 2000, p. 3). 

O debate sobre uma metafísica em Nietzsche não cabe aqui, em dimensão ou 

propósito; mas é um tema interessante, embora, não seja uma questão para Deleuze. 

Então, voltando à análise que faz Deleuze, tem-se que: a força existe em relação com 

outras forças; na relação das forças se distingue, pela diferença de quantidade, a força superior 

e a força inferior; a diferença de quantidade determina a qualidade das forças ativa e reativa, 

conforme as quantidades relativas de cada uma.  

 
Ora, a diferença de quantidade, assim compreendida, remete necessariamente a um 
elemento diferencial das forças em relação, o qual é o elemento genético das 
qualidades dessas forças. A vontade de potência é, então, o elemento genealógico da 
força, ao mesmo tempo diferencial e genético. A vontade de potência é o elemento 
do qual decorrem, ao mesmo tempo, a diferença de quantidade das forças postas em 
relação e a qualidade que, nesta relação, cabe a cada força. (DELEUZE, 1976, p. 25) 

 

A vontade de potência é o que faz com que, numa relação, as forças sejam superiores e 

ativas, inferiores e reativas. É o elemento genealógico da força, que não está fora da relação 

de forças, mas não é seu princípio causal; não está separado da força, mas não se confunde 

com ela.  

Considerando o texto de Nietzsche escolhido por Deleuze, pode-se dizer que o 

complemento necessário ao conceito de força vitoriosa, é a vontade; um “querer interno” que 

dá à força um acréscimo potência a mais; um querer que potencializa as forças e opera uma 

“diferença de potencial”4 quantificando a distinção de forte e fraca; qualificando seus poderes 

                                                      
3 O que é a vontade de poder? É “a essência mais íntima do ser” (A Vontade de Poder, nº 693). Isto quer dizer: a 
vontade de poder é o caráter fundamental do ente enquanto tal. Portanto, a essência da vontade de poder só se 
deixa interrogar e pensar do ponto de vista do ente enquanto tal, isto é, metafisicamente. A verdade deste projeto 
do ente em direção ao ser no sentido da vontade de poder tem caráter metafísico. Não permite nenhuma 
fundamentação que recorra ao tipo e à constituição de um ente em cada caso particular, porque este ente 
invocado só é demonstrável enquanto tal se previamente o ente tiver sido projetado em direção do caráter 
fundamental da vontade de poder enquanto ser. (tradução nossa). 
4 Deleuze considera o “efeito” como diferença de potencial: efeito Compton, efeito kelvin... 



40 
 

de agir ou de reagir. Assim, uma vontade que é, na força, potência e poder não poderia ter 

outro nome. 

A vontade de potência se exprime na força forte como ação ou atividade, e na força 

fraca como reação, que são os seus poderes respectivos. “A força é quem pode, a vontade de 

potência é quem quer.” (DELEUZE, 1976, p. 26). É pela vontade de potência que a força age, 

prevalece, comanda; é pela vontade potência que a força reage, reproduz, obedece. Portanto, 

não é expressão da vontade da força dominante; é o que se acrescenta à força como elemento 

diferencial das quantidades relativas, e genético da qualidade absoluta da força. Elemento 

genealógico de onde provém a dupla gênese: do quantum da força (dominante/dominada); e 

do poder qualificado da força (agir/reagir)5. É assim que Deleuze compreende o “atribuir-se” 

à força complemento interno de um querer.  

Existe outra distinção entre a vontade de potência e a força. Deleuze distingue as 

qualidades de uma e de outra. A vontade de potência é o princípio que qualifica a força – ativa 

e reativa. “Mas para estar assim na fonte das qualidades da força, é preciso que a vontade de 

potência tenha qualidades particularmente fluentes, mais sutis que as da força.” (DELEUZE, 

1976, p. 27). Estas qualidades são afirmação e negação.  

“Afirmar e negar, apreciar e depreciar exprimem a vontade de potência assim como 

agir e reagir exprimem a força.” (Id.Ibid). A afirmação como qualidade da vontade de 

potência é correspondente à ação como qualidade da força; assim como, a vontade negativa é 

também vontade de potência, e corresponde a força reativa, que também é força. 

 
Por um lado é evidente que há afirmação em toda ação, que há negação em toda 
reação. Mas, por outro lado, ação e reação são meios, meios ou instrumentos da 
vontade de potência que afirma e que nega: as forças reativas, instrumentos do 
niilismo. Por outro lado ainda, a ação e a reação necessitam da afirmação e da 
negação como algo que as ultrapassa, mas que é necessário para que realizem seus 
próprios objetivos. Enfim, mais profundamente, a afirmação e a negação 
transbordam a ação e a reação porque são qualidades imediatas do próprio devir: a 
afirmação não é a ação, e sim o poder de se tornar ativo, o devir ativo em pessoa; a 
negação não é a simples reação, mas um devir reativo. (DELEUZE, 1976, p. 27) 

 

A complexidade dessas relações é enorme, e para não perder a trilha, lembra-se: o 

corpo é relação de forças desiguais em quantidade – dominante e dominada, e em qualidade – 

ativa e reativa. Quantidade e qualidade são determinadas na relação como diferença relativa 

da quantidade entre as forças, e como poder qualificado de agir e reagir. Mas, como mostra 

                                                      
5 O poder qualificado de ação e reação da força, determinado numa relação ao acaso, em Nietzsche, será 
compreendido numa aproximação com o “poder de afetar e ser afetado” qualificado como ação e paixão, em 
Spinoza. 



41 
 

Deleuze, isso ainda não é suficiente para Nietzsche, ou seja: é preciso que haja algo na própria 

força que efetue, na relação com outra, a diferença de quantidade relativa e determine a 

qualidade absoluta da força. Esse “algo” é vontade. É preciso haja um querer na própria força, 

uma qualidade de querer que, acrescentada à força, seja diferencial de quantidade e efetue a 

qualidade correspondente. O querer é a vontade de potência; a qualidade do querer é a 

afirmação e a negação.  

Seria isto, uma metafísica? Talvez uma ontologia. Porém, o ser que Deleuze encontra 

é o ser do devir, do que difere de si e afirma a diferença. Se a vontade de potência é ser, não é 

o ser do ente como que Heidegger, mesmo que o ente seja a força; mas o ser do devir. 

 
Imprimir ao devir o caráter do ser – eis a mais alta vontade de potência. – Dupla 
falsificação, uma tendo sua origem nos sentidos, outra no espírito, para conservar 
um mundo do “sendo”, da duração, da equivalência. Que tudo retorna sem cessar é 
a extrema aproximação de um mundo do devir com o mundo do ser. Ápice da 
meditação. (NIETZSCHE, 1966, p.297, grifo do autor) 

 

O que conta, portanto, é o devir da força – ativo ou reativo, e a vontade de potência – 

afirmativa ou negativa, que se exprime nesse devir, bem como na produção que advém. O que 

está implicado na produção da verdade moral, científica, teológica ou filosófica só será 

compreendido se avaliado como vontade de potência. Toda produção, criação, reprodução e 

conservação, assim como todo modo de viver, expressam a composição dominante de uma 

determinada relação de forças e as determinações de uma vontade de potência, que é o 

complemento e o “querer interno” da força que predomina na relação (DELEUZE, 1976).  

A vontade de potência, no entanto, não é uma entidade única como se fosse um deus 

que dá a cada um conforme o merecimento; são potências das forças que predominam em 

uma unidade de composição, e diferem por natureza como afirmação e negação. Acrescenta-

se: vontade de potência é o inconsciente da força. 

 

2.6 Interpretar e Avaliar 

 

Decorre disso que interpretar e avaliar uma verdade, um conceito, um valor moral 

implica a interpretação da força que pode tal verdade, conceito ou valor, e a avaliação da 

vontade de potência que quer na força que produz tal verdade, conceito ou valor. Implica, 

portanto, uma genealogia (da moral). É buscar as origens (humanas, demasiado, humanas) 

para compreender: a gênese da força e do poder que lhe corresponde; a relação de forças pela 



42 
 

qual se deu essa dupla gênese; e a vontade de potência como elemento genealógico da “força 

vitoriosa” que produziu aquela verdade, conceito ou valor. 

Interpretar e avaliar são, pois, as duas faces da genealogia para determinar o sentido de 

uma significação e o valor de um valor. É que a “força vitoriosa” de uma determinada unidade 

de composição é aquela que domina, no entanto, determinado valor e determinada verdade 

podem ser expressões de uma força reativa, vil e vingativa.  Mesmo que tenham nobreza 

genealógica, podem ser apropriados de forma reativa (decadência).  

 
Interpretar é determinar a força que dá um sentido à coisa. Avaliar é determinar a 
vontade de potência que dá um valor à coisa. [...] A significação de um sentido 
consiste na qualidade da força que se exprime na coisa: esta força é ativa ou reativa? 
e de que nuance? O valor de um valor consiste na qualidade da vontade de potência 
que se exprime na coisa correspondente: a vontade de potência é afirmativa ou 
negativa? e de que nuance? (DELEUZE, 1976, p. 27) 

 

Neste sentido, Nietzsche considera a criação da filosofia pelos gregos da época trágica 

como expressões de força ativa e de uma vontade de potência afirmativa. Já Sócrates e Platão 

são considerados, por ele, expressões da decadência – força reativa e negação da vida; assim 

como a filosofia e a ciência de sua época. 

E desde a Origem da Tragédia e A Filosofia na Época Trágica dos Gregos a 

afirmação é o que guia Nietzsche – Dionísio deus afirmativo e afirmador; afirmação da vida 

que não recusa nem mesmo a dor; afirmação que se opõe ao julgamento da vida, à negação do 

corpo pela filosofia e pela religião em nome de um Bem e de uma verdade que estariam fora 

da vida e do mundo, revelados ao espírito e à alma do sábio e do justo, que vêem no 

sofrimento a condenação do mundo. 

 
Hoje, que se costuma invocar a dor como o primeiro argumento contra a existência, 
como o problema mais funesto da vida, bom será recordar aquele tempo em que se 
pensava o contrário, porque não se podia passar sem fazer sofrer e nisso havia uma 
diversão de primeira ordem, um verdadeiro regozijo na vida. (NIETZSCHE, 1998, p 
85) 

 

Porém, quer seja expressão de uma força reativa e de uma vontade de potência 

negativa, quer seja de uma força ativa e de uma vontade de potência afirmativa, uma verdade, 

um conceito ou um valor é sempre uma criação, uma invenção, uma produção humana. Por 

mais cósmica, espiritual, astronômica ou desinteressada que uma verdade seja, ou pareça ser, 

está fundada na terra, tem um solo e, portanto, deve enfrentar a pergunta do filósofo: o que 

quer quem quer tal verdade? 



43 
 

Um querer, uma vontade molda o mundo, cria mundos, destrói mundos, e o 

conhecimento que é produzido para tal funciona, seja ele verdadeiro ou falso. Não se trata de 

uma evolução ou da descoberta de verdades veladas que, aos poucos, nos aproximam da 

revelação final. São criações que, por mais abstratas e elevadas, existem pela utilidade de 

facilitarem a existência, quer do ponto de vista das forças ativas, que do ponto de vista das 

forças reativas. E funcionam pela potência do falso mesmo se pretendem demonstrar o mundo 

verídico. 
A escala do valor: “creio que tal coisa é assim” considerada como essência da 
“verdade”. Nas escalas dos valores são expressas condições de conservação e 
crescimento. Todos os órgãos do conhecimento e dos sentidos são unicamente 
desenvolvidos quanto às condições de conservação e crescimento. A confiança na 
razão e em suas categorias, na dialética e, portanto na escala de valores da lógica; 
demonstra tão somente a utilidade desta para a vida, utilidade já demonstrada pela 
experiência; e não absolutamente sua “verdade”. (NIETZSCHE, 1966, p.283, grifo 
do autor)  

 

Por esse crivo da vontade de potência, Nietzsche faz passar as principais noções da 

filosofia, da moral, da religião e da ciência. A vontade de potência interpreta e avalia. “É da 

vontade de potência, como elemento genealógico, que derivam a significação do sentido e o 

valor dos valores.” (DELEUZE, 1976, p. 27) 

Assim, a genealogia da moral quer pensar a proveniência dos valores e o momento que 

emergem na história dos homens, a partir dos encontros das forças, das composições que 

geraram e das potências que produziram. Não se trata da crítica dos valores ou de 

determinado valor, mas de pensar o valor dos valores criados pelos homens. Separa-se, assim, 

a moral da teologia, pois não foi Deus quem criou os valores e os juízos de valores.  

A questão sobre o bem e o mal é transformada. Tradicionalmente, a indagação 

formulada é: “Qual a origem do mal? Por que Deus permite o mal? Deus criou o mal?” Para o 

genealogista, a questão é: 

 
[...] sob que condições inventou-se o homem aqueles juízos de valor, bom e mau? e 
que valor têm eles mesmos? Obstruíram ou favoreceram até agora o prosperar da 
humanidade? São um signo de estado de indigência, de empobrecimento, de 
degeneração da vida? Ou, inversamente, denuncia-se neles a plenitude, a força, a 
vontade de vida, seu ânimo, sua confiança, seu futuro? (NIETZSCHE, 1998, p. 8) 

 

Nietzsche não matou Deus; apenas anunciou sua morte. Os homens inventaram o 

Homem e o colocaram no lugar de Deus; os valores tornaram-se ciências humanas e não 

derivam mais do infinito, mas do finito. A genealogia da moral atual quer pensar a 

proveniência do valor e do sentido que emergiram com as ciências do homem. Essa é a 



44 
 

pretensão de Foucault: “Se fosse pretensioso, daria como título geral ao que faço ‘genealogia 

da moral’.” (FOUCAULT, 1989, p.143).  

As tecnologias políticas de produção da verdade moral ou científica ou religiosa ou 

filosófica provêm das relações de forças que predominam em um modo de vida, em um corpo 

social, em um corpo físico. São apresentadas como processos para se alcançar o bem, a 

redenção, a evolução dos indivíduos e da humanidade, e emergem do encontro, do combate, 

do acaso que gera, no mesmo movimento, a dominação e a consciência. 

Aqui, um problema exige atenção: se a força forte superior é ativa e dominante, como 

explicar a prevalência de valores e conhecimentos reativos em um determinado modo de 

vida? Como explicar o predomínio de forças reativas e vontade negativa? 

E essa questão torna-se, um pouco, mais complexa: seria suficiente um aumento na 

quantidade para que uma força dominada se tornasse dominante? Se assim fosse, seria 

suficiente para que uma força reativa se tornasse força ativa? Essas são questões importantes 

para uma compreensão política de Nietzsche.  

Em suas análises, Deleuze demonstra outro aspecto a respeito das forças que avança 

nesse caminho.  
A palavra hierarquia em Nietzsche tem dois sentidos. Significa inicialmente a 
diferença entre as forças ativas e reativas, a superioridade das forças ativas sobre as 
forças reativas. [...] Mas hierarquia designa também o triunfo das forças reativas, o 
contágio das forças reativas e a organização complexa que daí resulta, na qual os 
fracos venceram, na qual os fortes são contaminados, na qual o escravo, que não 
deixou de ser escravo, sobrepuja um senhor que deixou de sê-lo: o reino da lei e da 
virtude. (DELEUZE, 1976, p. 30, grifo do autor) 

 

Mesmo triunfando e sobrepujando, o escravo não deixa de ser escravo, a força reativa 

continua reativa; mas o senhor deixa de ser senhor, a força ativa torna-se reativa: a hierarquia 

invertida expressa pela religião, a moral e a lei. Assim, se explicita o outro aspecto da força: 

 
Não é ao menos forte que Nietzsche chama de fraco ou escravo, mas àquele que, 
qualquer que seja sua força, está separado do que pode. O menos forte é tão forte 
quanto o forte se vai até o fim, porque a astúcia, a sutileza, a espiritualidade, até 
mesmo o encanto, com os quais completa sua força menor, pertencem precisamente 
a essa força e faz com que ela não seja menor. (Id Ibid, p. 30) 

 

A força fraca triunfa quando consegue separar a forte daquilo que ela pode; quando 

consegue impedir que o criativo experimente, que o ousado se aventure ou que o andarilho 

ultrapasse fronteiras. A força ativa faz um devir-reativo quando se separa do que ela pode, 

volta-se contra si mesma e substitui seu poder efetivo por valores abstratos. Portanto, o 

critério para compreender a força não é o sucesso, a ascensão institucional ou a conquista do 



45 
 

Estado; é preciso considerar sua qualidade: ativa ou reativa; o pólo da vontade de potência 

que lhe corresponde: afirmativo ou negativo; a nuança de qualidade no momento de seu 

desenvolvimento em relação com a vontade de potência. 

E Deleuze define três pares de caracteres pelos quais se podem determinar as forças: 

 
Por conseguinte, a força reativa é: 1º) força utilitária, de adaptação e de limitação 
parcial; 2º) força que separa a força ativa do que ela pode, que nega a força ativa 
(triunfo dos fracos ou dos escravos); 3º) força separada do que ela pode, que nega a 
si mesma ou se volta contra si mesma (reino dos fracos ou dos escravos). E, 
paralelamente, a força ativa é: 1º) força plástica, dominante e subjugadora; 2º) força 
que vai até o fim do que ela pode; 3º) força que afirma sua diferença, que faz da sua 
diferença um objeto de gozo e de afirmação. (DELEUZE, 1976, p. 30) 

 

Para designar os valores ativos e reativos, Nietzsche utiliza os termos nobre/vil, 

alto/baixo, senhor/escravo, aristocrata/plebeu tendo por referência a designação de uma força 

dominante e uma força dominada. 

A designação do que é “bom” ou “ruim” tem origem na referência feita aos nobres, os 

“bem nascidos”, à aristocracia, por um lado, e aos homens comuns, o povo, a plebe, os 

escravos, por outro lado. Assim como os termos feliz/infeliz, alto/baixo, bom e ruim não 

nascem de uma compreensão racional, de uma bondade eterna, para designar o caráter de 

alguém; são termos que, originalmente, designam a força triunfante, afirmativa e dominante 

em contraposição à força fraca, dominada e reativa, entre os povos antigos. 

Porém, com o Estado, a Igreja, a moral, a economia, as forças reativas sobrepujaram 

as forças ativas; a força fraca venceu a força forte, numa rebelião iniciada pelos sacerdotes. O 

“bom” e o “mau” passaram a designar os valores do ressentimento, da má-consciência e do 

ideal ascético, promovendo a vingança e a culpa dos reativos contra o ativo, invertendo os 

valores na inversão da hierarquia. 

O ressentimento é vingativo e diz: “a culpa é do outro”; a má-consciência é penitente e 

diz: “a culpa é minha”; o ideal ascético é fictício e projeta um outro mundo para julgar a vida 

negando o corpo e a existência, e diz: “a vida verdadeira está em outro mundo e virá com a 

morte”. 
A rebelião escrava na moral começa quando o próprio ressentimento se torna criador 
e gera valores: o ressentimento dos seres aos quais é negada a verdadeira reação, a 
dos atos, e que apenas por uma vingança imaginária obtêm reparação. Enquanto toda 
moral nobre nasce de um triunfante Sim a si mesma, já de início a moral escrava diz 
Não a um "fora", um "outro", um "não-eu" - e este Não é seu ato criador. Esta 
inversão do olhar que estabelece valores este necessário dirigir-se para fora, em vez 
de voltar-se para si é algo próprio do ressentimento: a moral escrava sempre requer, 
para nascer, um mundo oposto e exterior, para poder agir em absoluto - sua ação é 
no fundo reação. (NIETZSCHE, 1998, p. 28-29) 

 



46 
 

Dizer Sim a si mesmo é a afirmação da vontade de potência que move a força ativa. O 

corpo ativo quer o que quer, isto é, suas criações, suas invenções, seus caminhos tortos, pelos 

quais diz Sim à vida, à existência, ao mundo. O homem nobre, de valoração nobre, parte do 

pressuposto de sua nobreza, de que é bom aquilo que ele cria, aquilo que ele quer, e assim se 

afirma. A consideração de que algo é ruim ou mau é secundária, decorrente de seus percalços, 

e não orienta suas ações. Seu inimigo não é o mau, mas outro bom que mereça seu combate; 

um inimigo que esteja à altura de suas armas, que engrandeça a batalha, que se possa amar e 

não odiar. O nobre não se apequena no ressentimento, simulando seu ódio e esperando por 

vingança; é o homem do esquecimento – não perdoa porque esquece; “(no mundo moderno, 

um bom exemplo é Mirabeau, que não tinha memória para os insultos e baixezas que sofria, e 

que não podia desculpar, simplesmente porque - esquecia).” (NIETZSCHE, 1998, p. 31). Até 

mesmo o seu “Não” é afirmação de suas forças; é um “Sim” a si mesmo6. 

Para Nietzsche, o esquecimento é uma potência ou uma faculdade ativa que possibilita 

o novo, a renovação, a alegria e a excitação de novos encontros. As impressões, as marcas 

deixadas por um corpo no encontro com outro, na relação de uma força com outra são, em 

grande parte, inconscientes, e apenas uma pequena parte se apresenta à consciência. Ao sofrer 

uma ação, a força afetada se move ao efeito da ação, ela re-age, exercendo, assim, seu poder 

de ser afetada, retendo as marcas ou os traços no inconsciente e, ao mesmo tempo, formando 

uma consciência que lhe permite criar funções e mecanismos de conservação. A faculdade do 

esquecimento (ativa) possibilita à consciência (reativa) estar desimpedida para novos 

encontros sem se fixar nos traços ou nas marcas retidas no inconsciente, fazendo com que a 

re-ação seja movida pela nova excitação presente no novo encontro, não por marcas ou traços 

retidos. 

O homem do ressentimento não esquece. Sua consciência é tomada pelos traços 

mnemônicos e é a eles que reage; a excitação se confunde com o traço. Assim, diz Não a toda 

excitação direta de novos encontros, por mais ativa e bela que seja, e todo objeto 

correspondente às novas excitações são, para ele, uma ofensa, um ultraje. Todo acontecimento 

está repleto de traços e sua memória está lotada. E o seu Não se estende ao mundo, à 

existência e à vida7.  

                                                      
6 O recente filme “Planeta dos Macacos – a origem”, embora comercial, traz uma curiosidade: César – o macaco 
protagonista desenvolve a inteligência com a aplicação de vacinas virais. Criado por humanos aprende a sentir, a 
pensar e acumula forças. Adquire o poder da fala num enfrentamento com o “opressor” que queria trancá-lo na 
jaula, e sua primeira palavra é: “Não”. Isto é um Sim a si mesmo. 
7 Cf. “Nietzsche e a Filosofia”, p. 54. Diga-se, de passagem, que é muito difícil compreender isso em Nietzsche, 
sem a leitura de Deleuze. 



47 
 

Quando a força ativa não encontra a reação correspondente à sua ação, perde seu 

poder, está separada daquilo que pode. 

O “Não” reativo do ressentimento acusa o outro de ser mau e quer vingança (sob o 

nome de “justiça”, “aplicação da lei”, “castigo de Deus”); quer separar o outro daquilo que ele 

pode; quer submetê-lo, impedi-lo, limitá-lo, seja por meio de castigos e punições, seja pela 

transformação de sua “alma” ou dobrando (quebrando) sua vontade. Considerando que o mau 

é o outro, por decorrência, o ressentido toma a si mesmo como o bom, o correto, o piedoso. 

Essa é a valoração do vil, do baixo, animada pela vontade de nada que move ressentimento. 

Nietzsche considera que os judeus fizeram a grande rebelião escrava e foram os 

grandes criadores do ressentimento: 

 
Foram os judeus que, com apavorante coerência, ousaram inverter a equação de 
valores aristocrática (bom = nobre = poderoso = belo = feliz = caro aos deuses), e 
com unhas e dentes (os dentes do ódio mais fundo, o ódio impotente) se apegaram a 
esta inversão, a saber, "os miseráveis somente são os bons, apenas os pobres, 
impotentes, baixos são bons, os sofredores, necessitados, feios, doentes são os 
únicos beatos, os únicos abençoados, unicamente para eles há bem-aventurança - 
mas vocês, nobres e poderosos, vocês serão por toda a eternidade os maus, os cruéis, 
os lascivos, os insaciáveis, os ímpios, serão também eternamente os desventurados, 
malditos e danados!...". (NIETZSCHE, 1998, p.26, grifo do autor) 

 

A Judéia dos escravos contra Roma dos dominadores nos legou o cristianismo de São 

Paulo e do Apocalipse de João, pregadores do ódio e do Cristo morto, militantes da enraizada 

política da vingança escrava que, dirigida aos senhores da época, termina voltada contra o 

próprio Cristo vivo. A boa nova do amor a ser construído é capturada e apropriada pelo velho 

rancor que amaldiçoa, clama e espera a destruição dos fortes, não por ações humanas, mas 

pela ação de Deus – o vingativo e último senhor. 

Deleuze relaciona o texto de Nietzsche – “O Anticristo”, e o texto de D. H. Lawrence 

– “Apocalipse”, para aproximar as duas análises como denúncias do ressentimento; dois 

textos mortais que lhes custaram a sanidade e a vida: Nietzsche enlouquece após ter escrito 

“O Anticristo”, e Lawrence morre dois meses depois de ter escrito “Apocalipse”. 

Nietzsche opõe Cristo ao cristianismo de São Paulo; Lawrence opõe Cristo ao 

cristianismo do Apocalipse; embora não sejam complacentes com Cristo e seu solo judaico, 

eles o diferenciam do cristianismo tanto quanto do judaísmo. Citando Lawrence, Deleuze 

localiza a ação e o problema políticos de Cristo: 

 
La empresa de Cristo es individual. El individuo no se opone tanto a la colectividad 
en sí; individual y colectivo se oponen en cada uno de nosotros como dos partes 
diferentes del alma. Pero Cristo apenas se dirige a lo colectivo que hay dentro de 



48 
 

nosotros. Su problema “consistía más bien en deshacer el sistema colectivo del 
sacerdocio–Antiguo Testamento, del sacerdocio judío y a su poder, pero sólo para 
liberar de esta ganga inútil al alma individual. En cuanto al César, le dejaría su parte. 
En este sentido es aristocrático. Pensaba que una cultura del alma individual bastaría 
para alejar a los monstruos ocultos en el alma colectiva. Error político. […].” 8 
(DELEUZE, 1996, p. 61) 

 

A consideração de uma alma individual e uma alma coletiva em nós retoma a 

proposição de Spinoza da multiplicidade da alma paralela à multiplicidade do corpo, e reflete 

o ”spinozismo” de Deleuze. Compreende-se, então, que liberar a alma individual implica em 

liberar potências do corpo individual – o que pode o corpo – para novas composições de 

afetos, individuais e coletivas, que eram impossibilitadas pelos poderes do corpo coletivo 

agenciado no sistema sacerdotal judio.  

A realização de Cristo e sua proposta foi a de uma maneira de viver, não a de uma 

maneira de morrer; um modo de vida no mundo, não a salvação no outro mundo; mesmo que, 

para isso, fosse preciso “ganhar” o mundo, se espalhar sobre a terra, se esparramar como erva 

daninha. Não seria isto, fazer rizoma?  

Romper com as raízes, engendrar novos mundos, ultrapassar as fronteiras. Criar uma 

nova alma individual, compondo novas almas coletivas com os Césares, os pagãos, os 

gentios, os samaritanos. Produzir para si um novo corpo, aumentando seu poder de afetar e ser 

afetado por outros povos, outras culturas, outros corpos. Transvalorar os valores, transmutar o 

sentido e fazer de si mesmo o caminho, a verdade e a vida. Não seria isto, uma pragmática e 

um nomadismo? 

Nietzsche considera Cristo uma expressão da decadência da vida e do rebaixamento 

das forças da nação judaica, no entanto, extrai potências do seu modo de vida. 

 
A “boa-nova” nos diz simplesmente que não existem mais contradições; o reino de 
Deus pertence às crianças; a fé anunciada aqui não é mais conquistada por lutas - 
está ao alcance das mãos, existiu desde o princípio, é um tipo de infantilidade que se 
refugiou no espiritual. [...] A fé desse tipo não é furiosa, não denuncia, não se 
defende: não empunha “espada” - não entende como poderia um dia colocar homem 
contra homem. Não se manifesta através de milagres, recompensas, promessas ou 
“escrituras”: é, do principio ao fim, seu próprio milagre, sua própria recompensa, 
sua própria promessa, seu próprio “reino de Deus”. Essa fé não se formula - 
simplesmente vive, e assim guarda-se contra fórmulas. [...] A noção de “vida” como 

                                                      
8 A realização de Cristo é individual. O indivíduo não se opõe à coletividade em si; individual e coletivo se 
opõem em cada um de nós como duas partes diferentes da alma. Porém, Cristo se dirige apenas ao coletivo que 
há dentro de nós. Seu problema “consistia mais em desfazer o sistema coletivo do sacerdócio-Antigo 
Testamento, do sacerdócio judio e a seu poder, porém somente para liberar desta canga inútil a alma individual. 
Quanto a Cesar, lhe deixaria sua parte. Neste sentido é aristocrático. Pensava que uma cultura da alma individual 
bastaria para afastar os monstros ocultos na alma coletiva. Erro político.” 
As aspas são do texto original de Deleuze e correspondem à citação do texto de Lawrence, “Apocalypse”, cap. 
III, pág. 60. A tradução é nossa. 



49 
 

uma experiência, como apenas ele a concebe, a meu ver encontra-se em oposição a 
todo tipo de palavra, fórmula, lei, crença e dogma. (NIETZSCHE, s/d, p.19, grifo do 
autor) 
 
Rejeitou toda a doutrina judaica do arrependimento e recompensa; sabia que apenas 
através da vivência, de um estilo de vida alguém poderia se sentir “divino”, 
“bem−aventurado”, “evangélico”, “filho de Deus”. Não é o “arrependimento”, não 
são a “oração e o perdão” o caminho para Deus: apenas o modo de viver evangélico 
conduz a Deus – isso é justamente o próprio “Deus”! – O que os Evangelhos 
aboliram foi o judaísmo presente nas idéias de “pecado”, “remissão dos pecados”, 
“salvação através da fé” – toda a dogmática eclesiástica dos judeus foi negada pela 
“boa-nova”. (Id Ibid, p. 21) 

 

Coloca-se, então, um problema: Como a vida de Cristo foi preterida pela sua morte e a 

do mundo? Como um rizoma de amor e de boa vontade se transforma em raiz de 

ressentimento e de vontade de destruição? 

Para Lawrence, segundo Deleuze, esta transformação tem início com os apóstolos e 

discípulos que o seguiam, mas não o compreendiam. Estavam sempre intrigados e na 

expectativa de uma liderança enérgica e determinada, que correspondesse às necessidades de 

suas almas coletivas judaico-sacerdotais. Ansiavam por um mestre, um chefe que os guiasse 

de forma clara e objetiva, que pudessem reconhecer conforme a tradição. Não sabiam o que 

esperar, não entendiam a novidade, não conseguiam aplacar a dúvida. Cristo era, na verdade, 

solitário... 
“Nunca se mezcló con ellos de verdad, ni siquiera trabajó ni actuó con ellos. Estuvo 
solo siempre. Los intrigó de forma suprema, y, en una parte de ellos mismos, los 
dejó en la estacada. Rechazó ser su poderoso jefe físico: la necesidad de rendir 
tributo, interno a un hombre como Judas, se sintió traicionada, con lo que traicionó a 
su vez.”9 Los apóstoles y discípulos se lo hicieron pagar a Cristo: negación, traición, 
falsificación, trucaje desvergonzado de la Nueva. Lawrence dice que el personaje 
principal del cristianismo es Judas.10 Y luego Juan de Patmos, y luego San Pablo.11 
(DELEUZE, 1996, p. 61) 

 

Vê-se que Deleuze se pergunta: “E por que razão, até o presente, as revoluções foram 

tão mal?” (2004, p. 390). 

Desde então o cristianismo se torna a reivindicação da alma coletiva, da parte da alma 

que Cristo propôs superar. O cristianismo se torna o Anticristo; e o Apocalipse de João (de 

Patmos) é a expressão do sentimento de vingança, da esperança de vingança dos “pobres” e 
                                                      
9 Citação (28) do texto de Deleuze: “Apocalypse”, cap. III, pág. 60. 
10 Citação (29) do texto de Deleuze: Lawrence, “La verge d’Aaron”, Gallimard, pág. 94. (Obras completas, Seix 
Barral, 1987) 
11 “Nunca se misturou com eles de verdade, nem sequer trabalhou ou atuou com eles. Esteve sempre só. Os 
intrigou de forma suprema, e, em uma parte deles mesmos, os deixou na defensiva. Recusou ser seu poderoso 
chefe físico: a necessidade de render tributo, interna a um homem como Judas, se sentiu traída e com isso traiu 
por sua vez.” Os apóstolos e discípulos fizeram Cristo lhes pagar: negação, traição, falsificação, manipulação 
desavergonhada da Boa Nova. Lawrence diz que a personagem principal do cristianismo é Judas. E depois João 
de Patmos, e depois São Paulo. (tradução nossa) 



50 
 

“debilitados”, dos que se cansaram da vida. Mas, Deleuze alerta: não se trata do povo humilde 

e abandonado, e sim desses “homens mais que temíveis que não têm mais que uma alma 

coletiva.” (DELEUZE, 1996, p.62, tradução nossa). Ovelhas que rugem disfarçadas de leão, 

que não serão imoladas, mas que imolarão os homens aos milhares, inventando um novo reino 

e um poder terrível de julgamento. Querem destruir o poder dos impérios, e por outro lado 

querem multiplicar e espalhar centros de poder até alcançarem um poder cosmopolita. 

Transmutando o poder do império romano, constrói um novo tipo de poder: um sistema de 

julgamento, que irá julgar todos os poderes, que penetra e se instala em cada alma coletiva. 

Junto com o julgamento e a condenação dos poderosos, virão o julgamento e a condenação do 

mundo e da vida. O fim do mundo e da vida é a grande esperança do homem cansado de 

viver, que brota da sua vontade de nada. A sua alegria é esperar o juízo final para assistir o 

sofrimento dos condenados, o castigo dos maus, a queda dos fortes. 

Assim, separando a força daquilo que ela pode, o ressentimento predomina e se 

perpetua até à contemporaneidade, contaminando os corpos e o pensamento. A atualidade do 

Apocalipse é essa perpetuação do sistema de juízo (julgamento), do qual o ressentimento é o 

“instinto” inconsciente e o espírito de vingança, com sua raiva e seu ódio contra tudo que lhe 

escapa ao controle, que lhe é incompreensível, que lhe é mais forte. 

Outro pilar de domínio da força reativa predominante é a má-consciência, sustentada 

pelas noções de falta, culpa, penitência, e afetos correspondentes: impotência, auto-piedade, 

resignação. Para Nietzsche, a má-consciência é uma doença que surge no homem como 

consequência da vida em sociedade; é o efeito de uma mudança inesperada e sem precedentes, 

comparável àquela que levou os animais aquáticos tornarem-se animais terrestres. 

 
Vejo a má consciência como a profunda doença que o homem teve de contrair sob a 
pressão da mais radical das mudanças que viveu - a mudança que sobreveio quando 
ele se viu definitivamente encerrado no âmbito da sociedade e da paz. O mesmo que 
deve ter sucedido aos animais aquáticos, quando foram obrigados a tornarem-se 
animais terrestres ou perecer, ocorreu a esses semi-animais adaptados de modo feliz 
à natureza selvagem, à vida errante, à guerra, à aventura - subitamente seus instintos 
ficaram sem valor e "suspensos". A partir de então deveriam andar com os pés e 
"carregar a si mesmos", quando antes eram levados pela água: havia um terrível 
peso sobre eles. Para as funções mais simples sentiam-se canhestros, nesse novo 
mundo não mais possuíam os seus velhos guias, os impulsos reguladores e 
inconscientemente certeiros - estavam reduzidos, os infelizes, a pensar, inferir, 
calcular, combinar causas e efeitos, reduzidos à sua "consciência", ao seu órgão mais 
frágil e mais falível! (NIETZSCHE, 1998, p. 72) 

 

Os instintos, que até então os guiavam, não deixaram de pressionar e exigir satisfação, 

mas tornaram-se inadequados, não funcionavam no novo ambiente, não encontravam meios 



51 
 

de se exteriorizarem; tornaram-se suspeitos. Assim, sem conexão com o mundo de fora, os 

instintos voltam-se para dentro, dobram-se sobre si mesmos impedidos de se afirmarem, 

criando no homem uma dobra, um interior, uma “alma”. Criando o homem como uma dobra 

de forças contidas, impedidas, limitadas, coagidas. 

Mais que isso, sob o peso dos costumes e leis do Estado, tais instintos - de combate, 

caça, perseguição, crueldade, mudança – voltam-se contra aqueles que os possuíam. Fechado 

em si, sem combates exteriores, o homem interiorizado combate a si mesmo, se martiriza, 

persegue a si próprio, suspeita de suas próprias forças, se julga e se condena: “esta é a origem 

da má-consciência.” (NIETZSCHE, 1998, p. 72). Ora em diante, a consciência não irá apenas 

orientar as ações; irá julgá-las, medi-las, calcular causas e efeitos segundo uma memória de 

culpa inscrita no corpo. 

A origem da má-consciência, segundo Nietzsche, é remota, devendo ser traçada desde 

o período mais longo da história do homem – a pré-história; marcada pelo surgimento do 

Estado e da própria forma-homem. No entanto, não se dá por uma longa maturação ou 

desenvolvimento gradual adaptativo; se dá por uma ruptura, por um salto, da mesma forma 

que o Estado e junto com ele. 

 
Essa hipótese sobre a origem da má consciência pressupõe, em primeiro lugar, que a 
mudança não tenha sido gradual nem voluntária, e que não tenha representado um 
crescimento orgânico no interior de novas condições, mas uma ruptura, um salto, 
uma coerção, uma fatalidade inevitável, contra a qual não havia luta e nem sequer 
ressentimento. Em segundo lugar, que a inserção de uma população sem normas e 
sem freios numa forma estável, assim como tivera início com um ato de violência, 
foi levada a termo somente com atos de violência - que o mais antigo "Estado", em 
conseqüência, apareceu como uma terrível tirania, uma maquinaria esmagadora e 
implacável, e assim prosseguiu seu trabalho, até que tal matéria-prima humana e 
semi-animal ficou não só amassada e maleável, mas também dotada de uma forma. 
(NIETZSCHE, 1998, p.75, grifo do autor) 

 

A forma-homem - o homem que pensa, dotado de astúcias intelectuais, inteligência e 

consciência - é resultado de uma “fatalidade inevitável”, de um encontro fortuito entre uma 

“população sem normas e sem freios” e uma “terrível tirania”. Efeito mundano, um devir de 

forças, produzido no encontro de uma matéria não-formada com uma “maquinaria 

esmagadora e implacável”.  

Esta compreensão se opõe a todas as metafísicas que dão ao homem uma forma ideal e 

abstrata, seja como Idéia eterna e imutável ou imagem e semelhança do Criador ou Ser em si 

ou Natureza humana. Na trilha desta compreensão, Foucault faz sua crítica ao humanismo: “O 

homem de que nos falam e que nos convidam a liberar já é em si mesmo o efeito de uma 

sujeição bem mais profunda que ele.” (FOUCAULT, 1986, p. 31). 



52 
 

Mas, isto que marca o início da história, é uma transformação do sentido pré-histórico 

da relação credor-devedor e dos meios pelos quais a dor deveria reparar um dano causado; 

uma modificação do sentido pré-histórico de formação da responsabilidade e da tarefa de 

educar um animal com poder de fazer promessas (NIETZSCHE, 1998). A pré- história é o 

período mais longo da formação do homem e da moralidade dos costumes; período de uma 

cruel mnemotécnica do castigo, do fazer sofrer a outro, do prazer de ver sofrer o “faltoso” que 

não cumpriu a promessa. 

Seria mais simples considerar a responsabilidade-culpa, que caracteriza a má-

consciência, como uma continuação da responsabilidade-dívida característica da relação 

primitiva credor-devedor. Mas, seria uma leitura apressada, repleta de imagens pré-

concebidas; e Deleuze não concederia tal simplificação. 

A despeito de toda crueldade que legou ao homem uma memória, a relação credor-

devedor era dominada pela força ativa e, resumidamente, compreende os seguintes aspectos: 

1) a exterioridade da dor sofrida ou causada; 2) o esquecimento como “faculdade” ativa, isto 

é, como atividade da força; 3) o acionamento das forças reativas como função formadora; 4) a 

memória do futuro, criativa e afirmativa.      

O dano causado por uma dívida não paga era reparado com o castigo do devedor; no 

entanto, o castigo não tinha a função de punir, corrigir, causar arrependimento ou remorso ou 

consciência da culpa. O castigo tinha a função de causar dor, de fazer sofrer o devedor para a 

satisfação, o prazer, o regozijo do credor. Ao invés de despertar uma consciência culpada, o 

castigo fortalecia o castigado e sua determinação em não ser apanhado numa próxima vez. A 

consciência era de que a dor existe para o prazer e a diversão de outro, quer fosse homem, 

inimigo ou deus; e de que era causada por algo exterior, por outro, quer fosse homem, inimigo 

ou deus. Aquele que infligia a dor tinha consciência de causá-la a outro. O costume entre os 

nobres e guerreiros antigos de esconder a dor e não demonstrá-la se deve à recusa de 

proporcionar ao outro o prazer de sua dor. 

Uma vez cumprido o castigo, a dívida era esquecida, apagada; o credor se sentia 

satisfeito e o devedor havia pagado seu débito; o castigo era celebração, regozijo da vida sem 

os traços da vingança, do ressentimento e da culpa. 

A atividade é criadora de formas e acionadora de forças. Assim, nesta relação, a força 

ativa acionava a força reativa dotando-a da capacidade de re-agir, exercendo, cada uma, os 

poderes que as qualificam na composição de um corpo.  

O fruto a ser colhido neste processo é o indivíduo autônomo confiante em sua força de 

gerir o futuro e realizar sua criação. Ele terá a memória do que virá, em todas as suas ações, 



53 
 

dificuldades e superações pelas quais fará alterar a fisionomia do mundo, moldando e 

impondo rumos à vida.   

Outro, porém, é o sentido da má-consciência que, em oposição aos aspectos anteriores, 

resumidamente, consiste em: 1) fazer sofrer a si mesmo; 2) a dívida transformada em culpa se 

torna infinita; 3) as forças reativas acionam forças reativas; 4) a memória recua a culpa no 

passado, infinitamente. 

Mas, para que a força reativa predomine não basta que o escravo tenha má-

consciência; é preciso que o senhor se torne escravo, que a força seja separada daquilo que ela 

pode, ou seja, é preciso que o senhor se sinta culpado, faça sofrer a si mesmo, tenha remorsos. 

O aumento de quantidade não é suficiente para o predomínio da força reativa; é preciso que a 

força ativa se torne reativa. Ainda que predominante, a força reativa não se torna ativa, pois 

continua separada daquilo que pode. 

Para Nietzsche, o grande artífice dessa inversão de valores é o sacerdote judeu, e 

depois cristão. É ele o grande criador do homem vingativo e culpado. Não se trata da narrativa 

bíblica da criação, centrada no pecado original, pois esta interpretação já é consequência de 

uma sociedade sacerdotal. O sacerdote faz a inversão dos valores – “só os fracos são bons” - e 

projeta a ficção de um mundo perfeito em oposição a este mundo, de um Deus contra a 

natureza.  

Do ressentimento à má-consciência dá-se uma inversão da culpa: “a culpa é tua” é 

invertida na “a culpa é minha”. A dívida que se tornou infinita será paga pelo próprio credor 

na figura de um Deus que morre pelos pecados do homem. 

 
Já terão adivinhado o que realmente se passou com tudo isso, e sob tudo isso: essa 
vontade de se torturar, essa crueldade reprimida do bicho-homem interiorizado, 
acuado dentro de si mesmo, aprisionado no "Estado" para fins de domesticação, que 
inventou a má consciência para se fazer mal, depois que a saída mais natural para 
esse querer-fazer-mal fora bloqueada - esse homem da má consciência se apoderou 
da suposição religiosa para levar seu auto martírio à mais horrenda culminância. 
Uma dívida para com Deus: este pensamento tornou-se para ele um instrumento de 
suplício. (NIETZSCHE, 1998, p. 80-81) 

 
O ideal ascético, por sua vez, enreda o ressentimento e a má-consciência. Abraça a 

perspectiva reativa e projeta valores ideais fictícios. O ideal ascético é o terceiro pilar do 

domínio reativo, participando dos dois anteriores. É a contaminação do pensamento pelos 

valores morais abstratos, que percorre a filosofia, a ciência, a história. 

Assim, com a metafísica, com a lógica, com a dialética, a teologia criou o “mundo 

verdadeiro”, o “mundo verídico” para opor ao “mundo das aparências”; o mundo eterno do 

idêntico, do necessário, da verdade imutável de um princípio causal e final oposto ao mundo 



54 
 

do devir, da contingência e da diferença. Com o ideal ascético do pensamento, a realidade 

fictícia da Idéia justa e verdadeira se opõe ao mundo da existência, dos corpos, das forças.  

Uma política e uma ética pensadas a partir do corpo como relações de forças, envolve 

um pensamento que abole a abstração de um mundo verdadeiro e um mundo das aparências. 

 
Conforme a expressão de Nietzsche, “ao mesmo tempo que o mundo verdadeiro, 
abolimos também o mundo das aparências...”  
O que nos resta? Restam os corpos que são forças, nada mais que forças. Mas a 
força já não se reporta um centro, tampouco enfrenta um meio ou obstáculos. Ela só 
enfrenta outras forças, se refere a outras forças, que ela afeta e que a afetam. A 
potência (que Nietzsche chama ‘vontade de potência’ e Welles ‘carácter’) é o poder 
de afetar e ser afetado, a relação de uma força com outras. Tal poder é sempre 
preenchido, a relação necessariamente efetuada, embora de maneira variável 
conforme as forças em presença. (DELEUZE, 2005, p. 170) 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

3 CORPO EM SPINOZA, SEGUNDO DELEUZE 

 

O que dá consistência a um conceito ou a uma filosofia não é o primeiro princípio, é o 

plano de imanência – um plano no sentido geométrico, com suas linhas, superfícies, volumes 

- que faz com que os conceitos se encontrem sem se dispersarem em generalizações; que dá 

ao conceito seu sentido; que faz com que funcione. Um plano que consiste no lugar (topos) 

onde os conceitos, que o habitam fazem o registro (grafia) de seus movimentos e de suas 

existências. Um lugar que, ao mesmo tempo, traça as linhas do pensamento e dos afetos, e é 

traçado por elas: um mundo, uma vida, uma obra de arte. O livro de filosofia é como uma tela, 

em que os traços e as cores são relações entre conceitos.  

Deleuze se instala no plano de imanência de Spinoza, entrando pelo meio e 

construindo seu próprio plano. Ao invés de sumariar seus conceitos (ainda que tenha escrito 

um glossário1) a partir de um princípio fundante, considera o solo comum que os abriga.  
 

Todos conhecemos o primeiro princípio de Espinosa: uma única substância para 
todos os atributos. Mas conhecemos também o terceiro, o quarto ou o quinto 
princípio: uma única Natureza para todos os corpos, uma única Natureza para todos 
os indivíduos, uma Natureza que é ela própria um indivíduo variando de uma 
infinidade de maneiras. Não é mais a afirmação de uma substância única, é a 
exposição de um plano comum de imanência em que estão todos os corpos, todas as 
almas, todos os indivíduos. (DELEUZE, 2002, p. 127)  

 

Como um rizoma, o plano possui várias entradas e canais que ligam as várias regiões 

entre si e com o exterior. O plano é um tipo de complexo-rizomático-de-cavernas-grutas-rios-

e-platôs-ligados-por-passagens-subidas-e-descidas.   

 

3.1 Corpo e Pensamento: os modos da Substância 

 

Em Spinoza, corpo e alma são uma única e mesma coisa; são modos da substância 

única – Deus ou Natureza; modificações contínuas e descontínuas da substância 

compreendidas segundo seus atributos, que são infinitos, porém dos quais os homens 

participam, ou têm conhecimento, de dois: o atributo extensão e o atributo pensamento. A 

natureza atual e singular de um corpo é o modo atual e singular da substância (Natureza-

Deus), como expresso pelo atributo extensão; a natureza atual e singular de uma idéia é o 

modo atual e singular da substância (Natureza-Deus), como expresso pelo atributo 

pensamento. 
                                                      
1 V. “Glossário dos principais conceitos da ‘Ética’” in: “Espinosa Filosofia Prática”, DELEUZE, 2002. 



56 
 

Nada existe que não seja Deus, enquanto a própria substância infinita, e enquanto 

imanente aos modos que expressam seus atributos. A substância ou Deus ou Natureza não 

existe fora, acima ou além dos modos de seus atributos. Deus não existe separado da 

Natureza, e esta não é uma criação exterior a ele: Deus é a própria Natureza em todas as suas 

modificações; é a própria substância na criação contínua e constante de si mesma. Deus = 

Natureza = Substância é a fórmula do materialismo de Spinoza, ao mesmo tempo, divino e 

ateu, ético e imoral. Uma natureza para todos os corpos; todos os corpos como variações de 

uma mesma Natureza. 

É disto que se trata o plano comum de imanência ao qual se refere Deleuze. Deo sive 

Natura2 é a Substância única, infinita e indeterminada, cuja essência implica existência; que é 

causa de si (causa sui) e de tudo o que existe; e tudo o que existe é sua existência mesma nos 

modos finitos que expressam seus atributos. Assim, as coisas que existem, não existem pela 

vontade de Deus, mas pela necessidade de sua natureza; porque Deus não pode não querer sua 

própria existência nas modificações pelas quais existe. É a substância infinita e indeterminada 

“causando” a si mesma de infinitos modos finitos e determinados, ainda que uma determinada 

existência não esteja implicada na sua essência, isto é, ainda que determinada coisa ou pessoa 

pudesse ou não existir. 

 
Há quem julgue que Deus é causa livre porque, segundo pensam, pode fazer que as 
coisas que, como dissemos, resultam da sua natureza, isto é, que estão no seu poder, 
se não façam, ou, por outras palavras, não sejam produzidas por ele. Ora, isto é 
como se dissessem que Deus pode fazer com que da natureza do triângulo não 
resulte que os seus ângulos sejam iguais a dois retos, ou que de uma causa não 
resulte o efeito, o que é absurdo. Ademais, mostrarei adiante (neste escólio), sem o 
socorro desta proposição, que o intelecto e a vontade não pertencem à natureza de 
Deus. (ESPINOSA, 1992, p. 132) 

 

O livro II da Ética inicia pela definição: o corpo é um modo da substância; um modo 

certo e determinado, que exprime a essência de Deus como coisa extensa, ou seja, Deus é 

materialidade corpórea por sua essência compreendida no atributo extensão. O corpo, 

tradicionalmente, considerado o negativo da existência que se opõe ao espírito, possui a 

dignidade e a perfeição próprias à sua natureza como coisa singular e enquanto sua existência 

exprime uma afecção ou modificação de Deus; não a perfeição de modelos ideais e abstratos, 

mas na medida em que “Por realidade e por perfeição, entendo a mesma coisa.” (Ética II, def. 

6)3.  

                                                      
2 Deus ou Natureza. 
3 ESPINOSA, 1992, p. 198 



57 
 

Segue que: é da essência de uma coisa “aquilo sem o qual a coisa não pode existir, 

nem pode ser concebida e, reciprocamente, aquilo que, sem a coisa, não pode nem existir nem 

ser concebido.” (Ética II, def. 2)4. A isso se pode chamar imanência. 

Um corpo, entretanto, como modo ou coisa singular tem existência finita, embora 

indeterminada, isto é, possui duração, e sua essência não envolve sua existência; isso quer 

dizer: não pode ser causa de si mesmo; sua essência não pode ser causa de sua existência ou 

de sua duração. Um modo ou coisa singular só pode existir determinado por Deus como modo 

da substância, ou seja, como modificação, afecção de um atributo de Deus – o corpo é uma 

afecção do atributo extensão; a idéia, uma afecção do atributo pensamento.  

Mas, a essência do modo, corpo ou ideia, não é a essência da substância ou de seus 

atributos, que são infinitos. É que os modos finitos não são produzidos pela natureza absoluta 

dos atributos de Deus, e sim tendo como causa outra coisa finita, que tem por causa outra 

coisa finita, indefinidamente, que são modos da substância, afecções dos atributos. As coisas 

singulares são determinadas a existir por Deus ou por seus atributos, não em sua natureza 

absoluta e infinita, mas por seus atributos enquanto afetados por uma modificação finita; são 

afecções dos atributos determinadas por outra afecção do atributo, determinada por outra... ao 

infinito.  

A questão, então, é: se a essência da coisa singular, do modo finito, corpo ou ideia, 

não envolve sua existência; é um modo da substância, mas não sua essência, como 

compreender a definição de essência como aquilo que não existe sem a coisa? 

A essência da coisa singular compreende e está compreendida na sua existência: como 

causada por outro modo finito exterior existente; como composição de multiplicidades em 

relações complexas; como duração e tendência a perseverar em seu ser. Um modo finito da 

substância é causa de outro modo finito da substância, compreendido no atributo de que é 

afecção: um corpo é um modo finito da substância, isto é, uma afecção do atributo extensão, 

ou ainda, um modo da existência de Deus como coisa extensa compreendida na duração, que 

tem por causa outro modo existente assim compreendido, que tem por causa outro modo, 

sucessivamente, ao infinito. A extensão é infinita, indivisível, o corpo é um grau da potência, 

ou da força de existir e de agir, da extensão. O mesmo para a ideia e o espírito, em relação ao 

atributo pensamento. 

Em seguida, vem a definição: idéia é um conceito que a alma forma, por ser coisa 

pensante. A própria alma é uma ideia constituída de ideias; sendo multiplicidade como o 

                                                      
4 Idem, p. 197. 



58 
 

corpo. É um modo da substância compreendida no atributo pensamento. Entre as várias 

definições de ideia e alma, que Spinoza faz na “Ética”, destaca-se, no início do livro II, a 

relação com o corpo. Toda ideia é ideia de alguma coisa existente; de tudo que acontece ao 

corpo se dá uma ideia no espírito; de toda afecção do corpo se dá uma imagem ou ideia-

afecção. Assim, a alma é idéia do corpo que lhe corresponde; alma percebe o corpo e tudo que 

lhe acontece; é como se pode conhecer o corpo que, por sua vez é tal como é percebido. 

Deleuze considera que o termo alma não corresponde ao que pretende Spinoza, por 

seu caráter teológico. Spinoza utiliza o termo latino “mens”, que pode ser traduzido por 

“mente”, ainda limitado, se compreendido como uma estrutura mental, cognitiva - objeto de 

estudos científicos.  A maioria das traduções para o português emprega o termo “alma”, 

enquanto a recente tradução de Tomaz Tadeu (...) utiliza o termo “mente”, mas que Deleuze 

entende por “espírito”, no sentido de pensamento e ideia, não no sentido religioso, também, 

muito comum nas teologias. Assim:  

 
O corpo é um modo da extensão; o espírito é um modo do pensamento. [...] 
O espírito é, pois, a idéia do corpo correspondente. [...] 
[...] a idéia que nós somos é para o pensamento e para as outras idéias o que o corpo 
que nós somos é para a extensão e para os outros corpos. [...]  
Toda coisa é corpo e espírito simultaneamente, coisa e idéia; é nesse sentido que 
todos os indivíduos são animata (II, 13, esc.). (DELEUZE, 2002, p. 73) 

 
Portanto, mens = mente = alma = espírito = ideia do corpo correspondente. Um tema 

que mereceria uma pesquisa e uma dissertação específicas. 

O corpo é um modo da substância sob o atributo Extensão; o espírito é um modo da 

substância sob o atributo Pensamento. As ações e paixões do corpo são as mesmas ações e 

paixões do espírito, isto é, o modo de extensão e o modo de pensamento são uma única e 

mesma coisa, expressa de duas maneiras diferentes, segundo os atributos que expressam.  

Um efeito qualquer produzido no corpo produz uma ideia no espírito, 

simultaneamente, na mesma ordem e conexão, não existindo superioridade, comando ou 

interferência de um sobre o outro. O corpo não é melhor ou pior que o espírito, mais forte ou 

mais fraco; o espírito não move o corpo, nem o corpo restringe o espírito, é a mesma coisa 

percebida de maneiras diferentes – a coisa e a ideia da coisa. Corpo e espírito não se 

determinam, entre si, a agir ou pensar; são expressões paralelas das modificações da 

substância; de tudo que acontece ao corpo dá-se uma ideia na alma. 

Esses vários aspectos configuram o paralelismo que afirma, por um lado, a 

independência do corpo em relação ao espírito e vice-versa, e, por outro lado, a identidade de 

ordem e de conexão entre o que se passa no corpo e no espírito, bem como, a igualdade de 



59 
 

princípio entre a extensão e o pensamento. E, ainda, identidade e simultaneidade, sendo, 

ambos, modos da substância. O que move um corpo é outro corpo, não a alma; o que afeta 

uma ideia é outra ideia, não o corpo; o que se passa em um atributo deve ser entendido sob 

esse mesmo atributo, em sua natureza absoluta e infinita ou nos modos finitos que o 

exprimem. 

O corpo e o espírito são, portanto, autônomos, entre si: “Nem o corpo pode determinar 

a alma a pensar, nem a alma determinar o corpo ao movimento ou ao repouso ou a qualquer 

outra coisa (se acaso existe outra coisa).” (Ética III, prop. 2). Contudo, são expressões de uma 

mesma coisa, compreendidos em diferentes atributos, conforme o escólio dessa mesma 

proposição. 
Estas coisas entendem-se mais claramente pelo que foi dito no escólio da proposição 
7 da Parte II, a saber, que a alma e o corpo são uma só e mesma coisa que é 
concebida, ora sob o atributo do pensamento, ora sob o da extensão. Daí resulta que 
a ordem ou encadeamento das coisas é a mesma, quer se conceba a Natureza sob um 
atributo, quer sob outro; e, conseqüentemente, que a ordem das ações e das paixões 
do nosso corpo é, de sua natureza, simultânea à ordem das ações e das paixões da 
alma. (ESPINOSA, 1992, p. 270) 

 

Spinoza faz o polimento das lentes e retifica o olhar sobre um ponto que é, 

praticamente, uma unanimidade na tradição filosófica, na moral, nas religiões, nas ciências 

humanas, tanto quanto no senso comum, nas artes ou na mitologia. Uma quase unanimidade 

que supõe a superioridade do espírito, a eminência da alma sobre o corpo, quer considerada 

como um Todo - psique, Eu, pensamento, intelecto, mente, substância etérea imortal, 

consciência, quer considerada como parte ou faculdade – vontade, inteligência, 

espiritualidade, cognição, bom senso.  

 

3.2  O que é e o que pode o corpo? 

 

Neste solo que dá consistência aos conceitos, duas questões sobre o corpo surgem 

como hastes de um rizoma; elas abrem caminhos diferentes de definições e, ao mesmo tempo, 

se cruzam e se juntam em suas consequências: 1. O que é um corpo? 2. O que pode um corpo? 

Um dos momentos em que aparece a primeira questão é na aula sobre “Ideia e Afeto 

em Spinoza”, de janeiro de 1978, no Curso em Vincennes, quando Deleuze discorre sobre o 

conceito de “encontro” (occursus, em latim).  

 
Porém, o que é um corpo? Esse seria o objeto de um curso específico, e eu não vou 
desenvolvê-lo. A teoria sobre o que é um corpo, ou então uma alma, dá no mesmo, 
encontra-se no livro II da Ética. Para Spinoza, a individualidade de um corpo se 



60 
 

define assim: é quando uma relação composta ou complexa (eu insisto nisso, muito 
composta, muito complexa) de movimento e de repouso se mantém através de todas 
as mudanças que afetam as partes desse corpo. É a permanência de uma relação de 
movimento e de repouso através de todas as mudanças que afetam todas as partes, 
ao infinito, do corpo considerado. Vocês compreendem que um corpo é 
necessariamente composto ao infinito. (DELEUZE, 2005, p. 11) 5 

 

No entanto, mesmo sem desenvolver o tema, esboça os primeiros traços para uma 

definição: um corpo é um composto ao infinito de relações de movimento e de repouso; a 

individualidade de um corpo é a relação complexa de movimento e repouso que permanece, 

mesmo havendo mudanças. Em vários de seus conceitos, Deleuze desenvolve essas noções de 

composição de movimento e repouso, e de multiplicidade que caracterizam as relações 

complexas no individuo. 

Cada partícula é um corpo com suas velocidades e lentidões próprias; e milhões de 

partículas compõem um corpo quando entram numa mesma relação de movimento e repouso, 

velocidade e lentidão. Os corpos, então, podem ser simples e compostos; os corpos simples se 

distinguem apenas por suas relações de movimento e repouso, velocidade e lentidão. 

Os corpos compostos entram em relações que caracterizam os indivíduos. A outra 

questão sobre o corpo: “o que pode um corpo?” que, em vários momentos, é relacionada ao 

pensamento de Nietzsche, e é apresentada, assim, no “Diálogos”, em parceria com Claire 

Parnet.  
Quando Espinoza diz: o surpreendente é o corpo... ainda não sabemos o que pode 
um corpo... ele não quer fazer do corpo um modelo, e da alma, uma simples 
dependência do corpo. Sua empreitada é mais sutil. Ele quer abater a pseudo-
superioridade da alma sobre o corpo. Há a alma e o corpo, e ambos exprimem uma 
única e mesma coisa: um atributo do corpo é também um expresso da alma (por 
exemplo, a velocidade). Do mesmo modo que você não sabe o que pode um corpo, 
há muitas coisas no corpo que você não conhece, que vão além de seu 
conhecimento, há na alma muitas coisas que vão além de sua consciência. A questão 
é a seguinte: o que pode um corpo? De que afetos você é capaz? (DELEUZE; 
PARNET, 1998, p. 74-75) 

  

Um corpo define-se, também, pelos afetos de que é capaz, pelo poder de afetar e ser 

afetado. Um corpo pode os seus afetos! E, além de ser composto por múltiplos corpos e 

indivíduos, um corpo existe em relação com outros corpos exteriores que o afetam e são 

afetados por ele, de várias maneiras, produzindo nele efeitos diversos, de acordo com a sua 

natureza e a natureza do corpo afetante. 

Duas são, portanto, as maneiras pelas quais se define um corpo: 1. Pelas relações de 

movimento e repouso que o compõe; as velocidades e lentidões que caracterizam as 

                                                      
5 “Curso de Gilles Deleuze, Vincennes – 24/01/1978” transcrição digitalizada e disponibilizada em 
www.web.deleuze, 2005  – acessado em 2012-2013. 

http://www.web.deleuze/


61 
 

complexas relações de suas partes, de suas partículas, que são outros tantos corpos compostos 

ao infinito; 2. Pelos afetos de que é capaz, isto é, pelo poder de afetar e ser afetado por outros 

corpos com os quais entra em relação; suas paixões e suas potências de agir. 

 
Como Espinosa define um corpo? Um corpo qualquer, Espinosa o define de duas 
maneiras simultâneas. De um lado, um corpo, por menor que seja, sempre comporta 
uma infinidade de partículas: são as relações de repouso e de movimento, de 
velocidades e de lentidões entre partículas que definem um corpo, a individualidade 
de um corpo. De outro lado, um corpo afeta outros corpos, ou é afetado por outros 
corpos: é este poder de afetar e de ser afetado que também define um corpo na sua 
individualidade. Na aparência, são duas proposições muito simples: uma é cinética, 
e a outra é dinâmica. Contudo, se a gente se instala verdadeiramente no meio dessas 
proposições, se a gente as vive, é muito mais complicado e a gente se torna então 
espinosista antes de ter percebido o porquê. (DELEUZE, 2002, p. 128) 

 

Entre a boca e o alimento há uma relação de velocidade e de lentidão; um encontro de 

corpos em que um afeta o outro. Conforme a velocidade das partículas do alimento, ele estará 

frio ou quente, modificando a velocidade da relação, de acordo com a capacidade da boca de 

ser afetada pelo frio e o quente. Nessa relação, a boca é composta de vários afetos: morder, 

mastigar, salivar, gostar ou não gostar; aos quais correspondem velocidades e lentidões. O 

alimento, também, possui seus afetos: sabor, cheiro, textura, consistência, cor, calor, frieza; 

aos quais correspondem velocidades e lentidões das relações entre suas partículas. Ao se 

encontrarem, um corpo tende a permanecer em sua composição, e o outro tende a se 

decompor; a boca manterá sua composição, se conseguir decompor o alimento ao afetá-lo; ou 

o alimento manterá sua composição se decompor a boca (queimar, enojar, quebrar um dente) 

ao afetá-la. 

Ambos se modificam; a partir daí serão outros corpos. A boca comporá novas 

relações, e as partículas decompostas do alimento serão outros corpos em novas relações – 

com os afetos da garganta, do estômago, do sangue, do intestino que são outros tantos corpos 

compostos, ao infinito, de movimento e repouso. 

Contudo, um veneno tende a decompor o corpo ou a parte do corpo que não pode 

suportá-lo e, ao mesmo tempo, pode modificar o corpo compondo com ele, na dosagem 

adequada, fortalecendo-o em seu poder de afetar e ser afetado (a arte das dosagens). Por outro 

lado, o alimento que tende a fortalecer as relações de composição, pode decompor o corpo – 

indigestão, intoxicação, alergia... 

Neste sentido, para Spinoza, não existe o Bem e o Mal, e sim o que convém e o que 

não convém a cada corpo, não só no que diz respeito à alimentação ou envenenamento, mas 

em todas as relações ou encontros entre corpos. Bom encontro ou mau encontro, conforme 



62 
 

aumente ou diminua a potência de uma composição de afetos; aumente ou diminua a potência 

de agir, de pensar, de viver de um corpo. 

As consequências das definições de Spinoza vão mais longe: um corpo, animal ou 

humano, não se define por sua morfologia, espécie, gênero, tampouco, por órgãos e funções; 

um corpo não é um organismo. Considerando velocidade e afetos em suas composições, um 

cavalo de guerra ou de corrida seria diferente de um cavalo de carga, e este estaria mais 

próximo de um jumento e de um boi de canga do que daqueles. Nem melhores, nem piores, 

apenas diferentes, pois o que pode o cavalo de carga, não pode o de guerra e vice-versa. Não 

seria a “cavalidade”, forma ou substância, que os definiria, e sim os afetos de que são capazes; 

suas velocidades e lentidões. Também, não se trata da função de carregador, pois seriam 

diferentes os afetos do camelo no deserto e do jumento no sertão. 

 
Nesse sentido, há mais diferença entre um cavalo de corrida e um cavalo de trabalho 
do que entre um cavalo de trabalho e um boi. Um longínquo sucessor de Espinoza 
dirá: veja o carrapato, admire esse animal, ele se define por três afetos, é tudo o que 
ele é capaz em função das relações das quais é composto, um mundo tripolar e é só! 
A luz o afeta, e ele se iça até a ponta de um ramo. O odor de um mamífero o afeta, e 
ele se deixa cair sobre ele. Os pêlos o incomodam, e ele procura um lugar 
desprovido de pêlos para se enfiar sob a pele e sugar o sangue quente. Cego e surdo, 
o carrapato tem apenas três afetos na floresta imensa, e o resto do tempo pode 
dormir anos a fio esperando o encontro. Que potência, entretanto! Finalmente, 
sempre se tem os órgãos e as funções que correspondem aos afetos dos quais se é 
capaz. (DELEUZE; PARNET, 1998, p. 74) 

 

Animais ou homens, não se definem pelo gênero ou espécie, mas pelo poder de serem 

afetados, pela potência de suas afecções, isto é, de suas ações e de suas paixões. Esse modo de 

compreensão dos corpos e de defini-los, que Deleuze denomina etologia (DELEUZE, 2002), 

busca as relações, que compõem a individualidade de um corpo, de movimento e repouso, 

velocidades e lentidões, arrebatamentos e catatonias; bem como, o poder de afetar e de ser 

afetado, nos encontros que aumentam ou diminuem sua potência de agir e sua potência de 

padecer.  
Isso vale para nós, para os homens, não menos do que para os animais, visto que 
ninguém sabe antecipadamente os afetos de que é capaz; é uma longa história de 
experimentação, uma demorada prudência, uma sabedoria espinosista que implica a 
construção de um plano de imanência ou de consistência. (DELEUZE, 2002, p. 130) 

 

Nesta etologia (ethos + logos), se encontram a ética e a política que, através de 

Deleuze, se podem extrair de Spinoza, no traçado da questão: “O que pode um corpo?” 

 

 



63 
 

3.3 As coisas singulares: corpos e modos de pensar 

 

Outra definição que opera um entendimento importante no pensamento de Spinoza é a 

de coisas singulares, que ele entende como as coisas finitas e de existência determinada; e, 

ainda, quando vários indivíduos se movem numa ação, e juntos são causa de um mesmo 

efeito, são considerados uma mesma coisa singular (Ética II, def. 7). E pelo axioma V desta 

mesma parte, completa: “Não sentimos nem percepcionamos outras coisas singulares além 

dos corpos e dos modos de pensar”.  

Spinoza considera que há corpos simples e corpos compostos: os corpos simples se 

distinguem uns dos outros apenas pelo movimento e repouso, velocidade e lentidão; os corpos 

compostos se distinguem pela união de corpos, segundo uma relação constante e característica 

que os individualizam. A cada corpo ou indivíduo, corresponde uma ideia de corpo que 

constitui o espírito. Múltiplos corpos e múltiplos espíritos compõem um indivíduo. 

As coisas singulares são os modos compreendidos em sua existência em ato, e 

compostos de vários corpos ou de várias almas. Um corpo é composto de vários corpos ou 

indivíduos que, por sua vez, são também compostos; uma alma é composta de várias almas ou 

ideias, também, compostas.  

 
A primeira coisa que constitui o ser atual da alma humana não é senão a idéia de 
uma coisa singular existente em ato. (ESPINOSA, 1992, p.209) 
 
Tudo o que acontece no objeto da idéia que constitui a alma humana deve ser 
percebido pela alma humana; por outras palavras: a idéia dessa coisa existirá 
necessariamente na alma; isto é, se o objeto da idéia que constitui a alma humana é 
um corpo, nada poderá acontecer nesse corpo que não seja percebido pela alma. (Id 
Ibid, p 211) 
 
O objeto da idéia que constitui a alma humana é o corpo, ou seja, um modo 
determinado da extensão, existente em ato, e não outra coisa. (Id Ibid, p.211) 
A idéia que constitui o ser formal da alma humana não é simples, mas composta de 
um grande número de idéias. (Id Ibid, p 220)6  

 

Em Spinoza, corpo e espírito são expressões paralelas de uma única e mesma 

composição de movimento e repouso; uma única e mesma multiplicidade de afetos, em que 

não há relação de superioridade ou de dependência. Tanto o corpo quanto o espírito são 

compostos ao infinito que vão além do conhecimento e da consciência; são pluralidades e não 

unidades – muitos corpos, muitas almas. Se existe a individualidade de um corpo, ou então de 

                                                      
6 Ética II, proposições 11, 12, 13 e 15. 



64 
 

uma alma, não é por constituir um ser único, ou uma essência, mas por um modo de compor 

as relações complexas de pluralidades, das muitas coisas que há no corpo e na alma. 

É muito diferente das concepções morais anteriores e posteriores, na filosofia, na 

ciência ou na religião. E, o mais desconcertante é que todo corpo e toda ideia existe em Deus, 

ou é o próprio em suas modificações; seja o corpo e a ideia de um criminoso, de um virtuoso, 

de um louco, de um sensato, de um ateu, embora impliquem uma maior ou menor perfeição, 

como se verá. 

O espírito é uma ideia composta que tem o corpo como objeto, pois sendo o corpo 

composto de uma multiplicidade de corpos ou indivíduos, para cada corpo e para cada coisa 

que acontece a cada um desses corpos corresponde uma ideia no espírito. A alma humana não 

conhece o corpo humano, e também não conhece a si mesma; a não ser pelas afecções do 

corpo e pelas ideias dessas afecções (II, prop. 19), ou seja, a alma só conhece a si mesma na 

medida em que conhece o corpo pelas suas afecções. O corpo só é conhecido pelas ideias das 

afecções que o espírito forma. No entanto, são ideias confusas ou inadequadas, uma vez que 

toda afecção se dá pela ação de um corpo exterior sendo, pois, uma passividade, uma paixão.  

Assim, quando o corpo é afetado por outro corpo exterior, no espírito se dá uma ideia 

que envolve a natureza do corpo afetado e do corpo afetante – ideia confusa, inadequada ou 

mutilada, por sua passividade. Por outro lado, uma ideia é adequada quando envolve a 

natureza ativa do próprio corpo de que é ideia. Sendo a ideia que constitui a alma a ideia do 

corpo atual e singular que lhe é correspondente, quando esse corpo for causa adequada de 

uma afecção, isto é, de uma auto-afecção, também a ideia será adequada. 

Segundo Spinoza, um corpo é determinado ao movimento ou repouso, como também é 

determinado a existir por outro corpo exterior, que foi determinado por outro corpo, e assim, 

ao infinito. É uma afecção (affectio) do atributo extensão, composta e determinada por grande 

número de outras afecções (corpos) de diversas naturezas, sendo, portanto, um modo da 

substância sob o atributo extensão. Não enquanto o atributo é considerado em sua natureza 

absoluta e infinita, Spinoza insiste neste ponto, e sim enquanto é afetado por outro corpo - 

modo finito ou afecção do atributo extensão. Assim, os conceitos de afecção e de afeto é a 

trilha a ser mapeada neste caminho. 

 

3.4 Afecções e afetos 

 

Em seu sentido geral, afecção é um efeito ou uma modificação produzida em um 

corpo ou em uma alma, pela ação de outro corpo ou outra alma exterior. Em Aristóteles, é 



65 
 

uma das dez categorias do ser: “paixão ou sofrer” (REALE; ANTISERI, 1990, p.182), e 

assim, se diz de uma afecção dos sentidos, uma afecção da alma, como consequência de uma 

ação externa; e indica passividade, paixão, padecer – ser afetado. 

Em Spinoza, segundo Deleuze, a definição de afecções surge em diferentes relações:  

1. Em relação à substância e seus atributos: as afecções são os modos da substância, 

ou as modificações de seus atributos. Nesse caso, são ativas por terem como causa Deus, 

portanto causa adequada. 

 
Por modo compreendo as afecções de uma substância, isto é, o que existe em outra 
coisa, pela qual é também concebido. (ESPINOSA, 1992, p.100) 
 
Resulta em segundo lugar: que a coisa extensa e a coisa pensante são atributos de 
Deus ou (pelo ax. 1) são afecções dos atributos de Deus. (Id Ibid, p.122) 
 
As coisas particulares não são mais que afecções dos atributos de Deus, ou por 
outras palavras, modos, pelos quais os atributos de Deus se exprimem de maneira 
certa e determinada. (Id Ibid, p.145)7 

 

Esse entendimento exige atenção, no que diz respeito à existência infinita de Deus 

expressa em seus atributos, e a existência finita dos modos que expressam seus atributos. 

Complexidade que se verifica desde o axioma 1, da primeira parte da Ética: “Tudo o que 

existe, existe em si ou em outra coisa.”. Que outra coisa seria, uma vez que tudo o que existe é 

modificação da substância? E continua na demonstração da proposição XXVIII, da parte I: 

 
Ora, o que é finito e tem existência determinada não pode ter sido produzido pela 
natureza absoluta de um atributo de Deus [...]. Por conseguinte, deve resultar de 
Deus, ou de algum atributo seu, enquanto é considerado como afectado por algum 
modo, pois nada existe além da substância e dos modos (pela ax. 1 e def. 3 e 5), e os 
modos (pelo corol. da prop. 25) não são senão afecções dos atributos de Deus. 
(ESPINOSA, 1992, p.147) 

 

Spinoza mostra que há os modos infinitos, enquanto produzidos pela natureza absoluta 

dos atributos de Deus, e os modos finitos, enquanto são produzidos pelos seus atributos 

afetados por outra coisa, ou seja, por outro modo finito. Demonstra, assim, o que foi dito 

acima: que um corpo é um modo da substância na medida em que é considerado como uma 

afecção do atributo extensão, compreendido nas relações com outros corpos. 

As afecções dos atributos de Deus são modificações que se dão em função da própria 

natureza de Deus, e, por isso, são ativas, ou seja, são causas adequadas. Os modos finitos, 

contudo, são efeitos que têm por causa a ação de outros modos finitos, que, por sua vez são 
                                                      
7 As citações correspondem ao livro I da Ética, respectivamente: Definição 5; corolário 2 da proposição 14; 
corolário da proposição 25. 



66 
 

causados por outros, que são causados por outros e, assim, numa ordem de conexões infinitas. 

Os modos finitos, no entanto, nada mais são que modos da substância compreendidos sob um 

ou outro atributo, sendo, pois, causa e efeito, “o produto e o produzir”. É a própria substância, 

não enquanto natureza absoluta e infinita, mas enquanto existe, isto é, possui uma duração, 

como uma coisa singular ou como ideia de uma coisa singular - como ‘corpo’ (extensão) ou 

como ‘ideia de corpo’ (pensamento).  ”Portanto, cada ideia singular tem por causa uma outra 

ideia, ou seja, Deus enquanto é considerado como tendo entre os seus modos uma outra ideia 

de que Deus é igualmente a causa, enquanto Ele é afectado por uma terceira ideia, e assim até 

ao infinito. Q.E.D.” (ESPINOSA, 1992, p. 206-207) 

2. Em relação aos modos, ou em segundo grau, a afecção é o efeito provocado em um 

corpo pela ação de outro corpo. Uma modificação provocada em um corpo traz vestígios ou 

marcas corporais que o corpo que o afeta imprime, e produz uma imagem ou ideia do que 

acontece ao corpo; ideia-imagem que é sensação ou percepção. O conhecimento imediato do 

que se passa no corpo, ou seja, da afecção, se dá por essa ideia que assinala seu estado atual 

ou sua natureza de corpo afetado, e indica a presença do corpo afetante. Simultânea à afecção 

do corpo se dá a ideia da afecção ou afecção-imagem, que o espírito produz por imaginação. 

Essa ideia-afecção – sensação ou percepção – essa ideia-imagem que se produz ou que se 

afirma no espírito é o primeiro gênero de conhecimento, que apreende o efeito, mas não 

compreende a causa, ou seja, não conhece a natureza do corpo afetante e do próprio corpo 

afetado. 
Em um segundo grau, as afecções designam o que acontece ao modo, as 
modificações do modo, os efeitos dos outros modos sobre este. De fato, estas 
afecções são imagens ou marcas corporais (II, post. 5; II, 17, esc.; III, post. 2); e as 
suas idéias englobam ao mesmo tempo a natureza do corpo afetado e a do corpo 
exterior afetante (II, 16). (DELEUZE, 2002, p. 55)  

 

Um corpo, quando afetado, passa de um estado a outro que implica aumento ou 

diminuição de sua potência de agir; e, consequentemente, o espírito passa de uma ideia à 

outra, a qual corresponde aumento ou diminuição na potência de agir. O afeto (affectus) 

remete a essa passagem do corpo de um estado a outro e à ideia correspondente, produzida no 

espírito.  

Nesse ponto da pesquisa, uma dificuldade se apresenta: dentre as várias traduções 

consultadas 8 , algumas utilizam na parte III da Ética o termo “afetos”, outras o termo 

“afecções”, e outra, ainda o termo “paixões”. Assim, 1. a edição bilíngüe de Tomaz Tadeu 

traz no título da parte III “A origem e a natureza dos afetos” e, portanto, nesta mesma parte 
                                                      
8 As traduções consultadas estão citadas na bibliografia de Spinoza, p. 112. 



67 
 

“Definições dos afetos” e “Definição geral dos afetos”; 2. as edições espanholas com 

tradução de Vidal Peña trazem “Del origen e naturaleza de los afectos”, “Definiciones de los 

afectos” e “Definición general de los afectos”; 3. a edição portuguesa com tradução da parte 

III de Joaquim Ferreira Gomes, com introdução e notas de Joaquim de Carvalho, bem como a 

edição brasileira da coleção Os Pensadores, com textos selecionados por Marilena Chauí dos 

mesmos tradutores traz “Da origem e Natureza das afecções”, “Definições das afecções” e 

“Definição geral das afecções”; 4. a edição brasileira com tradução de Lívio Xavier traz “Da 

natureza e origem das paixões”, “Definições das Paixões” e “Definição geral das paixões”.  

Deleuze utiliza o termo “afetos” quando se refere às citações correspondentes 

(DELEUZE, 2002), e, no curso de Vincennes faz uma advertência quanto às traduções: 

 
Começo com advertências terminológicas. No livro principal de Spinoza, que se 
chama “Ética” e está escrito em latim, encontramos duas palavras: “affectio” e 
“affectus”. Alguns tradutores, muito estranhamente, traduzem-nas da mesma 
maneira. É uma catástrofe. Eles traduzem os dois termos, affectio e affectus, por 
"afecção". Eu digo que é uma catástrofe porque, quando um filósofo emprega duas 
palavras é que, por princípio, ele tem uma razão, e, além disso, o francês fornece-nos 
facilmente as duas palavras que correspondem rigorosamente a affectio e a affectus, 
que são "affection" [afecção] para affectio e "affect" [afeto] para affectus. Alguns 
tradutores traduzem affectio por afecção e affectus por sentimento, é melhor do que 
traduzi-los pela mesma palavra, mas eu não vejo necessidade de recorrer à palavra 
"sentimento" já que o francês dispõe da palavra "affect" [afeto]. Assim, quando eu 
emprego a palavra "afeto" ela remete ao affectus de Spinoza, e quando eu disser a 
palavra "afecção", ela remete a affectio. (DELEUZE, 2005, p. 5, grifo do tradutor) 

 

3. Em relação aos modos distinguem-se, então, afecção e afeto. Assim, a afecção é 

uma marca corporal que um corpo exterior imprime, no corpo afetado que, simultaneamente, 

forma no espírito uma ideia – imagem-afecção ou ideia-afecção, que indica ou representa o 

estado atual do corpo afetado e a presença do corpo afetante. O afeto é a variação de potência 

que se dá a partir dessa ideia. 

 
De um estado a outro, de uma imagem ou idéia a outra, há, portanto transições, 
passagens vivenciadas, durações mediante as quais passamos para uma perfeição 
maior ou menor. Ainda mais, esses estados, essas afecções, imagens ou idéias, não 
são separáveis da duração que as relacionam ao estado precedente e as induzem ao 
estado seguinte. Essas durações ou variações contínuas de perfeição são chamadas 
“afetos” ou sentimentos (affectus). (DELEUZE, 2002, p. 55) 

 

Para compreender os dois conceitos; começando pelo mais simples: uma afecção é um 

efeito ou uma modificação - no caso do corpo, produzida por outro corpo; p. ex.: os raios do 

sol num corpo. O sol exerce uma ação sobre o corpo que sente os efeitos. Tem-se uma mistura 

de corpos; a afecção é uma mistura de corpos, dirá Deleuze (2005). O efeito percebido é uma 



68 
 

marca corporal e, ao mesmo tempo, uma imagem ou ideia que o espírito forma do corpo. 

Porém, a afecção remete ao estado do corpo afetado e envolve o corpo afetante, sem que se 

conheça a natureza de nenhum dos dois, apenas indica a presença. 

Contudo, pode acontecer de que o sol convenha ou não convenha a um determinado 

corpo; alguém pode gostar ou não de tomar sol; seus efeitos serão diferentes no surfista e no 

albino; e diferentes serão as imagens do sol e as ideias que representam essas imagens, que 

cada um formará. Isso provocará um aumento ou uma diminuição da potência de agir ou 

força de existir de um e de outro, levando a uma maior ou menor perfeição. Essa variação da 

potência de agir, seja aumento ou diminuição, é chamada afeto. 

Pela definição 3 da parte III, da Ética: 

 
Por afectos entiendo las afecciones del cuerpo, por las cuales aumenta o disminuye, 
es favorecida o perjudicada, la potencia de obrar de ese mismo cuerpo, y entiendo, al 
mismo tiempo, las ideas de esas afecciones. 
Así pues, se podemos ser causa adecuada de alguna de esas afecciones, entonces 
entiendo por ‘afecto’ una acción; en los otros casos, una pasión. (SPINOZA, 1987, 
p. 172, grifo do autor)9 

 

E os postulados 1 e 2 da mesma parte: 

 
I. O corpo humano pode ser afetado de numerosas maneiras pelas quais a sua 
potência de agir é aumentada ou diminuída; e, ainda, por outras que não aumentam 
nem diminuem a sua potência de agir.  
II. O corpo humano pode sofrer numerosas transformações e conservar, todavia, as 
impressões ou vestígios dos objetos [...], e, conseqüentemente, as imagens das 
coisas. [...]. (ESPINOSA, 1992, p. 267) 

 

E, ainda, na “Definição geral dos afetos”, parte III: 
Um afecto, que es llamado pasión del ánimo, es una idea confusa, en cuya virtud el 
alma afirma de su cuerpo o de alguna de sus partes una fuerza de existir mayor o 
menor que antes, y en cuya virtud también, una vez dada esa idea, el alma es 
determinada a pensar tal cosa más bien que tal otra. (SPINOZA, 1987, p. 249)10   

 

                                                      
9 “Por afeto entendo as afecções do corpo, pelas quais aumenta ou diminui, é favorecida ou prejudicada, a 
potência de agir desse mesmo corpo, e entendo, ao mesmo tempo, as idéias dessas afecções.” – “Assim, se 
podemos ser causa adequada dessas afecções, então entendo por ‘afeto’ uma ação, nos outros casos, uma 
paixão.” (tradução nossa). Este é um exemplo que ilustra a questão das traduções, citada acima. Por isto, a opção 
pela tradução de Vidal Peña que, a nosso ver, contempla a distinção feita por Deleuze, que considera o afeto 
como a variação da força de existir ou da potência de agir e, ao mesmo tempo, essa variação como idéia não-
representativa. 
10 “Um afeto, que chamamos paixão da alma, é uma idéia confusa pela qual a alma afirma do seu corpo ou de 
alguma de suas partes uma força de existir maior ou menor do que antes, e em virtude da qual a alma é 
determinada a pensar tal coisa de preferência a tal outra.” (tradução nossa). Pela mesma razão citada na nota 
anterior, optou-se pela quebra da sequência de citações de uma única tradução. 



69 
 

Os afetos são paixões do corpo e do espírito, enquanto resultam da ação de um corpo 

exterior, das quais o corpo afetado é apenas causa parcial ou inadequada ou mutilada, e das 

quais o espírito produz ideias confusas. São ações do corpo e do espírito quando resultam de 

si, isto é, quando têm a si mesmo como causa adequada e têm de si uma ideia adequada. A 

Ética pode ser entendida no sentido de uma busca de tornar-se causa ativa ou adequada de si. 

Existem, pois, relações entre afeto e ideia. O problema que se pretende demonstrar na 

relação idéia - afeto, destaca-se desde o axioma 3 da parte II: 

 
Os modos de pensar como o amor, o desejo ou qualquer outro sentimento da alma, 
qualquer que seja o nome por que é designado, não podem existir num indivíduo 
senão enquanto se verifica nesse mesmo indivíduo uma idéia da coisa amada, 
desejada, etc. Mas uma idéia pode existir sem que exista qualquer outro modo de 
pensar. (ESPINOSA, 1992, p. 198) 

 

O afeto, pelo que se verifica, é um modo do espírito que supõe, ainda, uma ideia sem a 

qual o afeto não existiria. Ideia que também é um modo do espírito, anterior e distinto de 

outros modos de pensar, porém, supõe algo que existe em ato.  

 
A essência do homem [...] é constituída por certos modos dos atributos de Deus; a 
saber [...], por modos de pensar: de todos esses modos [...], a idéia é por natureza o 
primeiro e, sendo ela dada, os outros modos (aqueles a que a idéia é anterior por 
natureza) devem existir no mesmo indivíduo [...]. Assim, portanto, é uma idéia a 
primeira coisa que constitui o ser da alma humana. Mas não, todavia, a idéia de uma 
coisa não existente, pois, então [...], essa idéia não poderia dizer-se existente; será, 
portanto, a idéia de uma coisa existente em ato. (ESPINOSA, 1992, p. 209-210)11 

 

O amor é um modo de pensar que supõe a ideia da coisa amada, e é resultante de um 

encontro que produz no corpo uma marca como afecção e, simultaneamente, produz na alma 

uma ideia da afecção (percepção, sensação...), gerando uma variação da força de existir, isto 

é, um afeto. Assim se daria a existência do amor como um modo de pensar constituinte de um 

modo de corpo existente em ato; como grau de potência ou essência do homem atual (do 

animal ou de outro ser qualquer) ou de uma de suas partes. Compreende-se que a ideia da 

coisa amada é anterior e pode se dar sem o amor, no entanto, o amor não pode se dar sem a 

percepção ou a sensação, isto é a ideia produzida no encontro. Como uma coisa poderia ser 

amada se não produzisse uma afecção naquele que ama e, imediatamente, uma ideia-afecção 

ou imagem-afecção – percepção ou sensação?  

 

                                                      
11 As reticências entre colchetes indicam referências à outras proposições e axiomas, aqui, suprimidas. 



70 
 

Existe, pois, uma diferença de natureza entre as afecções-imagens ou idéias, e os 
afetos-sentimentos, se bem que os afetos-sentimentos possam ser apresentados como 
um tipo particular de idéias ou de afecções. [...] É certo que o afeto supõe uma 
imagem ou idéia, e dela deriva como da sua causa (II, ax. 3). Contudo, não se reduz 
a ela, possui outra natureza, sendo puramente transitivo, e não indicativo ou 
representativo, sendo experimentado numa duração vivida que abarca a diferença 
entre os dois estados. (DELEUZE, 2002, p. 56, grifo do autor) 
 
O afeto-sentimento (alegria ou tristeza) emana de uma afecção-imagem ou idéia que 
ela supõe (idéia do corpo que convém ou não ao nosso); e, quando o afeto retorna à 
idéia de que provém, a alegria se torna amor, e a tristeza, ódio. (Id Ibid, p. 57, grifo 
do autor)  

 

De outra maneira, Deleuze demonstra essa relação, no curso de Vincennes: 

 
[...] porque se chama afeto a todo modo de pensamento que não representa nada. O 
que isso quer dizer? Tomem ao acaso o que qualquer um chama de afeto ou 
sentimento, uma esperança, por exemplo, uma angústia, um amor, isto não é 
representativo. Certamente há uma idéia da coisa amada, há uma idéia de algo que é 
esperado, mas a esperança enquanto tal ou o amor enquanto tal não representam 
nada, estritamente nada.  
Todo modo de pensamento enquanto não representativo será chamado de afeto. Uma 
volição, uma vontade, implica, a rigor, que eu queira alguma coisa; o que eu quero, 
isto é objeto de representação, o que eu quero é dado numa idéia, mas o fato de 
querer não é uma idéia, é um afeto, porque é um modo de pensamento não 
representativo. (DELEUZE, 2005, p. 6) 

 

Nas “Definições dos Afetos” (Ética III), Spinoza diz: “O amor (amor) é a alegria 

acompanhada da ideia de uma causa exterior.” (definição 6); “O ódio (odium) é a tristeza 

acompanhada da ideia de uma causa exterior.” (definição 7) (ESPINOSA, 1992, p. 334). 

Spinoza define cada um dos que considera importante destacar nas relações dos 

homens entre si e com as coisas do mundo, tendo por base três afetos ou paixões primárias: o 

desejo, a alegria e a tristeza.  

 
I - O desejo (cupiditas) é a própria essência do homem, enquanto esta é concebida 
como determinada a fazer algo por uma afecção qualquer nela verificada. 
II - A alegria (laetitia) é a passagem do homem de uma perfeição menor para uma 
maior. 
III - A tristeza (tristitia) é a passagem do homem de uma perfeição maior para uma 
menor. (ESPINOSA, 1992, p. 331-332) 

 
Assim compreendidos, os afetos podem ser alegres ou tristes: enquanto envolvem a 

presença de um corpo exterior, os afetos são paixões - alegres quando aumentam a potência 

de agir de um corpo; ou tristes quando diminuem a potência de agir. 

Tem-se, a partir daí, uma longa listagem dos afetos definidos como variações das três 

paixões primárias.  Para demonstrar citam-se alguns: 

 



71 
 

XII. A esperança (spes) é uma alegria instável nascida da idéia de uma coisa futura 
ou passada, do resultado da qual duvidamos numa certa medida 
XIII. O medo (metus) é uma tristeza instável nascida da idéia de uma coisa futura ou 
passada, do resultado da qual duvidamos numa certa medida. 
XIV. A segurança (securitas) é a alegria nascida de uma coisa futura ou passada, 
acerca da qual já não há causa de dúvida. 
XV. O desespero (desperatio) é uma tristeza nascida de uma coisa futura ou 
passada, acerca da qual já não há causa de dúvida. .(ESPINOSA, 1992, p. 336-337) 
 
XXIII. A inveja (invidia) é o ódio na medida em que afeta o homem de tal maneira 
que ele se entristece com a felicidade de outrem e, ao contrário, experimenta 
contentamento com o mal de outrem. 
XXIV. A misericórdia (misericórdia) é o amor, na medida em que afeta o homem de 
tal modo que ele experimente contentamento com o bem de outrem, e se entristece 
com o mal de outrem. 
XXV. O contentamento (acquiescentla in se ipso) é a alegria nascida do fato de o 
homem se contemplar a si mesmo e à sua capacidade de agir. 
XXVI. A humildade (humilitas) é a tristeza nascida do fato de o homem contemplar 
a sua impotência ou a sua fraqueza.(Id Ibid, p. 339-340) 
 
XXXIV. O reconhecimento ou gratidão (gratia seu gratitudo) é o desejo ou 
solicitude de amor pelo qual nos esforçamos por fazer bem àquele que, por uma 
mesma afecção de amor, nos fez bem. 
XXXVI. A cólera (ira) é o desejo que nos incita a fazer mal, por ódio, àquele que 
odiamos.  
XXXVII. A vingança (vindicta) é o desejo que nos impele a fazer mal, por um ódio 
recíproco, àquele que, afetado por uma afecção semelhante para conosco, nos 
causou um dano. (Id Ibid, p. 345-346) 

 

3.5 Alegria e Tristeza 

 

A partir das noções de alegria e tristeza começa a se delinear uma pragmática ética e 

política como maneira de viver ou modo de existir e ser. Algumas questões devem, ainda, ser 

consideradas para se pensar a efetivação de tal pragmática: os encontros; o conhecimento do 

corpo e do espírito; a passagem das paixões às ações; o desejo. 

A existência dos modos é constituída de encontros com outros modos provocando 

afecções uns nos outros, afetando-se uns aos outros de várias maneiras, de acordo com a 

natureza singular de cada modo. Alguns corpos se encontram e convêm entre si, isto é, 

compõem-se aumentando ou conservando a relação característica de cada um.  Tais encontros 

produzem afetos alegres ou alegria, e são, por isso, bons encontros. Alguns corpos, por outro 

lado, se encontram e não convêm entre si, ou não convém a um deles. Tais encontros 

produzem afetos tristes ou tristeza, decompondo a relação característica de um ou de outro 

corpo, ou mesmo de algumas de suas partes. São, por isso, maus encontros. Saber o que é 

bom ou mau é distinguir aquilo que convém ou não ao nosso corpo, aquilo que compõe ou 

decompõe as relações características do corpo, no todo ou nas suas partes. 



72 
 

Um bom encontro produz alegria e aumenta a potência de agir do corpo, levando-o a 

uma maior perfeição. Um mau encontro produz tristeza e diminui a potência de agir do corpo, 

levando-o a uma menor perfeição. O que aumenta ou diminui a potência de agir de um corpo 

aumenta ou diminui, também, a potência de pensar do espírito. Esse é um dos pontos onde se 

encontram a ética e a política, em Spinoza, segundo Deleuze e Parnet (1988, p.75) 

 
Vivemos em um mundo desagradável, onde não apenas as pessoas, mas os poderes 
estabelecidos têm interesse em nos comunicar afetos tristes. A tristeza, os afetos 
tristes são todos aqueles que diminuem nossa potência de agir. Os poderes 
estabelecidos têm necessidade de nossas tristezas para fazer de nós escravos. O 
tirano, o padre, os tomadores de almas, têm necessidade de nos persuadir que a vida 
é dura e pesada. Os poderes têm menos necessidade de nos reprimir do que de nos 
angustiar, ou, como diz Virilio, de administrar e organizar nossos pequenos terrores 
íntimos.  

 
Um corpo indivíduo, grupo ou sociedade é sempre uma multidão, uma composição, 

um agenciamento e não se reduz ao Um do organismo ou da consciência; possui as potências 

singulares dos afetos de que é capaz e os desconhece; que ultrapassam as leis do dever e da 

moral. Aquilo que pode um corpo deve ser afirmado como potência do corpo e do espírito. 

Para isso é preciso experimentar, afirmar o que se pode, com prudência, pois não se sabe a 

priori o que pode um corpo. O único critério é o apetite ou o desejo com que cada coisa se 

esforça em perseverar em seu ser, pois “Toda coisa se esforça, enquanto está em si, por 

perseverar no seu ser.” (Ética, III, prop. VI). 

 
Não é fácil ser um homem livre: fugir da peste, organizar encontros, aumentar a 
potência de agir, afetar-se de alegria, multiplicar os afetos que exprimem ou 
envolvem um máximo de afirmação. Fazer do corpo uma potência que não se reduz 
ao organismo, fazer do pensamento uma potência que não se reduz à consciência. O 
célebre primeiro princípio de Espinoza (uma única substância para todos os 
atributos) depende desse agenciamento, e não o inverso. Há um agenciamento-
Espinoza: alma e corpo, relações, encontros, poder de ser afetado, afetos que 
preenchem esse poder, tristeza e alegria que qualificam esses afetos. (DELEUZE; 
PARNET, 1988, p.75) 

 

  Assim, a ética de afirmação das potências se diferencia da moral de regras fixas e 

universais para se tornar política das variações contínuas da força de existir. A relação moral 

que determina que “tu podes” o que “tu deves” é invertida no “tu deves” o que “tu podes”. 

O que pode um corpo é seu direito natural, e um corpo vai tão longe quanto pode; seja sábio 

ou insensato, forte ou fraco. A política não se dá, portanto, pela negação dialética das 

estruturas, mas pela afirmação da diferença das forças, daquilo que pode o corpo; pelo 

agenciamento de encontros que aumentem a potência de agir ou força de existir. O Bem e o 



73 
 

Mal não existem em si mesmos e não existem em Deus. Existem o bom e o mau encontro, que 

compõe ou decompõem o corpo. 

 
É, portanto, evidente, em virtude de todas estas coisas, que nos não esforçamos por 
fazer uma coisa que não queremos; não apetecemos ou queremos qualquer coisa 
porque a consideramos  boa; mas ao contrário, julgamos que uma coisa é boa porque 
tendemos para ela, porque a queremos, a apetecemos e desejamos. (ESPINOSA, 
1992, p. 278)        

 

Ética e política são, portanto, maneiras de efetuar as potências do corpo e do 

pensamento; na perspectiva de Spinoza, tendendo a uma maior perfeição, a uma maior 

realidade. Neste sentido, serão definidas, na perspectiva deste estudo, como artes de organizar 

bons encontros, ou melhor, efetivá-los, uma vez que se considere a intervenção do acaso na 

produção de paixões alegres. 

Para Spinoza, as paixões alegres aumentam a potência de agir de um corpo, porém, 

não garante o domínio ou a plena posse dessa potência por ser passiva e derivar do acaso 

fortuito dos encontros. É no campo da ação que se efetua plenamente a força de existir em que 

os afetos tendem a um maior grau de realidade e perfeição com maior potência de agir e 

pensar do corpo e do espírito. Quando se está no campo das paixões, o poder de ser afetado 

será preenchido pela ação de um corpo exterior, e o corpo afetado, ainda que por uma paixão 

alegre, será apenas causa parcial, inadequada, e a ideia que lhe corresponde será inadequada, 

mutilada, desconhecendo a causa do efeito produzido. Estará, assim, sendo movido pelos 

encontros fortuitos sem conseguir formular uma ideia adequada e um conhecimento 

verdadeiro. Não que tal maneira de viver e de pensar seja errada ou falsa, apenas inadequada 

como causa das próprias ações e de menor potência, ou seja, de um menor poder de afetar e 

ser afetado. 

 

3.6 Conhecimento do corpo e da alma: Três gêneros 

 

O conhecimento, em Spinoza, opera a passagem das paixões às ações, pois permite 

conhecer as causas do que convém ou não ao nosso corpo e ao nosso espírito, e organizar 

encontros que potencializem nossa força de existir. A questão do conhecimento é de 

fundamental importância no pensamento de Spinoza e, para compreendê-la, serão 

considerados, aqui, dois momentos: 1. o conhecimento em relação ao corpo e ao espírito; 2. a 

distinção dos três gêneros de conhecimento: por imaginação, por noções comuns, por intuição 

ou conhecimento das essências. 



74 
 

Como se conhece o corpo e a alma? Como se conhece o que pode o corpo? Como se 

conhece o que pode o espírito? Como se conhece os outros corpos e os outros espíritos? 

Lembrando que o objeto da ideia que constitui a alma é o corpo existente em ato 

(ESPINOSA, 1992), duas proposições no livro II da Ética marcam o “paralelismo” do 

conhecimento:  
 

 
 
PROPOSIÇÃO XIX 
A alma humana não conhece o próprio corpo humano nem sabe que este existe, 
senão pelas idéias das afecções de que o corpo é afetado. (ESPINOSA, 1992, p. 225-
226)  
 
PROPOSIÇÃO XXIII 
A alma não se conhece a si mesma, a não ser enquanto percebe as idéias das 
afecções do corpo. (Id Ibid, p. 228) 

 

A alma humana não conhece o corpo humano, e também não conhece a si mesma, a 

não ser pelas afecções do corpo e pelas ideias dessas afecções, ou seja, a alma só conhece a si 

mesma na medida em que conhece o corpo pelas suas afecções; e o corpo só é conhecido 

pelas ideias das afecções que o espírito forma.  

No entanto, são ideias confusas ou inadequadas, uma vez que toda afecção se dá pela 

ação de um corpo exterior sendo, pois, uma passividade, uma paixão.  

Assim, quando o corpo é afetado por outro corpo exterior, no espírito se dá uma ideia 

que envolve a natureza do corpo afetado e do corpo afetante – ideia confusa, inadequada ou 

mutilada, e o afeto é uma paixão. Por outro lado, uma ideia é adequada quando envolve a 

natureza ativa do próprio corpo de que é ideia. Sendo a ideia que constitui a alma a ideia do 

corpo atual e singular que lhe é correspondente, quando esse corpo for causa adequada de 

uma afecção, isto é, de uma auto-afecção, também a ideia será adequada, e o afeto será uma 

ação. A toda paixão corresponde, portanto ideias inadequadas; a toda ação, ideias adequadas. 

A ideia inadequada não é, no entanto, uma ideia falsa; é uma ideia confusa ou 

mutilada, separada da causa e limitada ao efeito produzido pela ação de outro corpo exterior, 

o qual não chega a conhecer. Mesmo que o corpo tenha sido afetado por uma paixão alegre, 

que aumenta seu poder de agir, ainda assim é uma paixão; e o espírito terá ideias inadequadas, 

ainda que tenha aumentado seu poder de pensar. 

O primeiro gênero de conhecimento é um encadeamento de ideias inadequadas, 

formadas pelas imagens-afecções.  



75 
 

Enquanto o corpo está submetido às paixões, ao acaso dos encontros, o espírito 

formará ideias confusas impregnadas pelas imagens das coisas dadas a partir das afecções do 

corpo. É um conhecimento pelos efeitos, que não envolve as causas do que acontece ao corpo; 

que desconhece o que há de comum entre os corpos. 

O segundo gênero é chamado noções comuns, não por ser comum a todos os seres, 

mas por ser conhecimento do que convém ou do que compõe com determinada coisa singular 

existente em ato, ou seja, do que convém a um corpo ou a um modo de pensar. Passa-se, 

assim, das imagens-afecções e das ideias-afecções às ideias-conceitos e aos afetos ativos, 

sendo causa adequada do que acontece ao corpo e ao espírito, e dos bons encontros; é dizer: 

sendo causa adequada de si e do grau de perfeição que lhe é próprio, isto é, que é próprio à 

natureza atual da coisa singular existente. Apesar de apresentar as noções universais como 

idéias confusas ou abstrações, Spinoza considera que elas podem ser formadas, pelas noções 

comuns.  

O terceiro gênero de conhecimento, que denomina ciência intuitiva, é o conhecimento 

da essência de Deus em todas as coisas e em todas as ações. É o conhecimento da alegria e da 

eternidade de todos os instantes; de todos os acontecimentos; do “sempre-já”.  

 
A essência da alma consiste no conhecimento (pela proposição 11 da Parte II); 
portanto, quanto maior é o número de coisas que a alma conhece pelo segundo e 
terceiro gêneros de conhecimento, tanto maior é a parte dela que permanece (pelas 
proposições 23 e 29 desta parte), e, conseqüentemente (pela proposição 
precedente), tanto maior é a sua parte que não é atingida pelas afecções que são 
contrárias à nossa natureza, isto é (pela proposição 30 da Parte IV), que são más. 
Portanto, quanto maior é o número de coisas que a alma compreende pelo segundo e 
terceiro gêneros de conhecimento, tanto maior é a sua parte que permanece ilesa e, 
conseqüentemente, tanto menos sofre por parte das afecções, etc. Q. e. d. 
(ESPINOSA, 1992, p. 476)  

 

O que se torna eterno é o ato que se efetua como potência; é a atualização das 

intensidades como acontecimento - o acontecimento como corpo e pensamento; não a suposta 

imortalidade da alma de um sujeito que reivindica o bem moral de seus atos. Eternas são as 

partículas de intensidades que despregam da guitarra de BB King, os “hermetismos” de 

Hermeto Pascoal, as velocidades do grave de Clementina de Jesus e Louis Armstrong, as 

“miltonalidades” de Milton Nascimento e os “tons-poéticos” de Tom Zé. Mas, também, as 

partículas intensas das irrevogáveis ordens fascistas, das dores dos torturados e da crueldade 

do torturador. Eterno é o devir-intenso que se efetua na duração efêmera, não a consciência do 

nome, ou, em nome da qual se formaliza o acontecimento: “O que tu quiseres, queira-o de tal 

modo que queiras também seu eterno retorno.” (DELEUZE, 1976, p.33) 



76 
 

3.7 Conhecimento e Conatus 

 

O conhecimento, portanto, envolve a atualidade da potência de pensar e da força de 

existir, isto é, do conatus, como expressão do desejo e do poder da composição atual de um 

corpo. O conatus é definido por Spinoza como o esforço que cada coisa singular faz para 

perseverar sem seu ser; é a essência atual da coisa em sua existência (Ética III, props. VI e 

VII). Esse esforço existe em cada coisa singular, quer suas ideias sejam inadequadas, quer 

sejam adequadas; no sábio, tanto quanto no insensato; no homem santo, tanto quanto no 

animal. E o espírito de cada coisa, tendo consciência de si pelas ideias das afecções do corpo, 

tem consciência de tal esforço. 

Spinoza diz, ainda, que: 

 
Este esforço, enquanto se refere apenas à Alma, chama-se vontade; mas, quando se 
refere ao mesmo tempo à Alma e ao Corpo, chama-se apetite. O apetite não é senão 
a própria essência do homem, da natureza da qual se segue necessariamente o que 
serve para a sua conservação; e o homem é, assim, determinado a fazer essas coisas. 
Além disso, entre o apetite e o desejo não há nenhuma diferença, a não ser que o 
desejo se aplica geralmente aos homens quando têm consciência do seu apetite e, 
por conseguinte, pode ser assim definido: o desejo é o apetite de que se tem 
consciência. (ESPINOSA, 1992, pp. 277-278, grifo do autor) 

 
Assim compreendida, a vontade não é uma faculdade una e livre, mas a expressão da 

força de existir de um estado atual de corpo, de um apetite. Entre o apetite e o desejo não 

existem diferenças, a não ser enquanto se refere à consciência que o homem tem dele. No 

entanto, o apetite não decorre da consciência; pelo contrário: é a consciência do apetite. 

A leitura de Deleuze enriquece, sobremaneira, este conceito, desdobrando-o em vários 

aspectos, na sua análise do conceito de potência em Spinoza (DELEUZE, 2002).  

A essência do modo pode ser compreendida de duas maneiras: por um lado é uma 

parte ou um “grau da potência” de Deus ou da Natureza, sendo assim, uma parte intensiva, um 

grau de intensidades. Por outro lado, enquanto modo existente sua essência ou grau de 

potência compreende as partes extensivas de sua composição, as relações pelas quais se dá 

sua existência, determinando, assim, seu conatus ou apetite como o esforço para manter suas 

relações características fundamentais. Sob esse aspecto, o conatus não é uma tendência para 

passar à existência, mas uma tendência ou um esforço em perseverar na existência numa 

duração indefinida, constituindo a essência ou grau de potência da coisa singular. 

Outro aspecto, destacado por Deleuze, se refere ao poder de ser afetado enquanto uma 

aptidão do modo existente correspondente ao seu grau de potência ou conatus ou essência. 

Sob esse aspecto o conatus é a tendência ou o esforço de um modo existente para manter e 



77 
 

ampliar a aptidão de ser afetado pelos mais diversos modos exteriores, e de afetá-los das mais 

diversas maneiras. O conatus determinado a uma atividade por uma afecção se manifesta 

como um afeto, causando a consciência: “o conatus tornado consciente de si sob este ou 

aquele afeto chama-se desejo, sendo este sempre desejo de alguma coisa.” (DELEUZE, 2002, 

p. 105). 

Sucede, entretanto, que o modo existente está sujeito a afecções e encontros ao acaso 

que podem ser causas de tristeza - levando-o a decompor suas relações, diminuindo sua 

potência de agir e pensar e, no limite, causando sua morte; ou de alegria – fortalecendo suas 

relações, aumentando sua potência de agir e pensar e, até mesmo, compondo um corpo 

superior mais forte.  

No primeiro caso, a potência como conatus se ocupará de afastar ou destruir a causa 

da tristeza, perdendo a capacidade de agir e se restringindo a reagir. No segundo caso, a 

potência se expande e compõe com a potência do outro, aumentando a capacidade de agir, de 

pensar, de criar; e o conatus, consciente de si sob os afetos produzidos pela alegria, será o 

esforço de experimentar encontros que aumentem a potência de agir, ou a tendência a 

organizar, imaginar e manter experiências que são causas de alegria. Sob esse aspecto, o 

conatus pode se dar em duas direções: aumentar e manter as causas de alegria, ou eliminar e 

destruir as causas de tristeza.  

No entanto, para Deleuze, o investimento do conatus em relações de tristeza, mantém 

diminuída a força de existir (Spinoza) ou a potência de agir (Deleuze) do modo existente, 

considerando, por isso, que “O conatus é, pois, o esforço para aumentar a potência de agir ou 

experimentar paixões alegres.” (DELEUZE, 2002, p. 107) 

Sob todos esses aspectos, o conatus é afirmação de um modo existente; é o poder de 

afirmar a existência, próprio a todas as coisas; é afirmação do que pode um corpo – e o que 

pode um corpo é seu direito natural e é sua Virtude (virtú como força de afirmação, não como 

obediência a preceitos morais). 

E quanto maior é a potência de ser afetado de um corpo, maior será a potência de 

pensar do espírito. Enquanto o corpo estiver dominado pelas afecções passivas (paixões) o 

espírito estará limitado às ideias afecções e à imaginação (primeiro gênero de conhecimento), 

e vice-versa. O esforço do corpo de se tornar ativo envolve o esforço do espírito de conhecer e 

tornar suas percepções ou ideias adequadas, passando pelo segundo gênero de conhecimento, 

quiçá, alcançando o terceiro gênero, em que todos os modos, todas as coisas, todo 

acontecimento são expressões de uma mesma substância, modificações de uma mesma 

natureza, graus da potência de Deus. 



78 
 

 
Concluímos, portanto, que não está no poder de cada homem usar sempre da Razão 
e manter-se no cume da liberdade humana; e, todavia cada um, sempre, esforça-se 
por conservar o seu ser tanto quanto está em si, e dado que o direito de cada um tem 
por medida a sua potência, tudo por que se esforça e tudo o que faz, quer seja sábio 
ou insensato, fá-lo por um direito soberano de natureza. Donde se segue que o 
direito e a regra de natureza sob os quais nascem todos os homens e sob os quais 
vivem a maior parte do tempo, nada impedem senão o que ninguém tem o desejo ou 
o poder de fazer: não são contrários nem ás lutas, nem aos ódios, nem à cólera, nem 
ao dolo, nem absolutamente a nada que a vontade aconselha. Nada há de 
surpreendente nisto, pois a Natureza de modo algum está submetida às leis da Razão 
humana que tendem unicamente à verdadeira utilidade e à conservação dos homens. 
(ESPINOSA, 1983, p. 307) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

4  MÁQUINA DE GUERRA E PENSAMENTO 

  

Os textos de Nietzsche, Spinoza e Deleuze são efetivamente políticos, sem ser, 

especificamente, filosofia política. Em todos eles e em cada um deles, trava-se uma batalha 

em torno do corpo, do pensamento e das relações humanas e mundanas.  

Os diversos campos do saber são campos de cultivo e de batalha; e, se a verdade não 

está com o vencedor, é porque toda e qualquer verdade é apenas uma arma ou uma estratégia, 

entre tantas outras, fabricadas e adaptadas às circunstâncias e às condições de uso, dos dois 

lados do conflito.  

Se a filosofia parece estar sempre envolvida em dualidades, isto se deve ao modelo da 

batalha; ao fato de estar sempre envolvida em batalhas, desde o seu nascimento. Da ideia e do 

sentimento de que a guerra é feita de contrários, de opostos resultam pensamentos e 

concepções que transportam essa ideia e esse sentimento para a realidade e a natureza das 

coisas, da terra e do universo. Pode-se dizer que não só a filosofia, mas o próprio pensar tenha 

a guerra por causa: na demarcação de um território; na criação de um canto, de um sopro, de 

um urro; nas cores das plumagens e na textura dos tecidos, na metalurgia das armas – o 

pensamento, o mais potente dos afetos, desde o animal. 

A máquina-de-guerra grega inventou o discurso, o debate, a assembléia; a cidade 

grega inventou o argumento, a gramática, a retórica, a lógica e a democracia. Nesta passagem 

foram inventados o alfabeto e a escrita silábica, o calendário. Mutação do mythos em logos 

co-implicada com a mutação (apropriação) da máquina-de-guerra, na passagem da linhagem 

para a cidadania, da Ilíada para a Odisséia: Aquiles, o guerreiro da linhagem dos deuses, 

preferido e protegido, dá lugar à Odisseu (Ulisses)1, o astuto organizador de ideias, sábio e 

blasfemo - o herói dá lugar ao cidadão2. 

A cidade se apropria da máquina de guerra, com Odisseu, o entre-mundos, o anúncio 

da inteligência, o “pré-socrático” da navegação que desafia deuses e derrota monstros - os 

gregos podem superar os mitos. 

                                                      
1 “Acuado entre os dois pólos da soberania política, o homem de guerra parece ultrapassado, condenado, sem 
futuro, reduzido ao próprio furor que ele volta contra si mesmo. Os descendentes de Héracles, Aquiles, depois 
Ajax, têm ainda força suficiente para afirmar sua independência frente a Agamenon, o homem do velho Estado, 
mas nada podem contra Ulisses, o nascente homem do Estado moderno, o primeiro homem do Estado moderno. 
E é Ulisses quem herda as armas de Aquiles, para modificar-lhes o uso, submetê-las ao direito de Estado, não 
Ajax, condenado pela deusa a quem desafiou, contra quem pecou. (DELEUZE E GUATTARI, 1997, p.12) 
2 O termo “político” seria mais apropriado por estar relacionado à  polis, onde o político é o cidadão, como se 
entende, hoje, relacionado com a cidade. A opção pelo termo “cidadão” é devido ao fato de que o termo 
“político” está associado com uma categoria específica de ação e de organização que implica o cidadão 
indiretamente, representativamente. Polis está na raiz de política e de polícia que, hoje, estão compreendidas na 
idéia de cidadania. 



80 
 

A areté3 divina do mythos é estranha à democracia; os cidadãos se tornam homói, 

homogêneos, iguais por direito, ainda que não de fato; a areté humana do logos passa a ser o 

fundamento do prestígio na cidade - a teleologia do Bem (comum). Ora em diante, os deuses 

abençoarão os homens que sabem, no caminho para uma cidade feliz. 

A máquina de guerra da cidade estará fundada na capacidade do cidadão de tomar 

decisões, se armar e lutar na formação estratégica de falanges, cujo princípio é a força de 

coesão do coletivo. Aquele que lutar para se destacar como herói será menosprezado, 

considerado temerário; aquele que não lutar será menosprezado, considerado covarde. A 

coragem é, para o cidadão, a justa medida entre a temeridade e a covardia; a justa medida que 

controla os impulsos, afasta os medos e mantém a coesão. 

Outra ordem, outro estatuto, outros problemas. Igualdade de direito e desigualdade de 

fato é um dos pólos de problematização da nova ordem; uma fenda na organização dos 

homens e no governo da polis. É nessa fenda aberta no solo da nova cultura, que os sofistas 

plantam a nova educação, semeando a tecnologia política da areté cidadã: a. domínio dos 

argumentos contrários; b. motivação emocional da oratória; c. consistência gramatical da 

retórica; d. relatividade da verdade; e. administração dos bens. A tecnologia política da 

palavra prepara os jovens cidadãos para a excelência nas batalhas democráticas da cidade, em 

que a arma é o argumento, e a estratégia é o discurso. Logos polithikon. 

Uma batalha termina quando outra batalha começa. Se a política do logos da areté 

cidadã é o fundamento da nova ordem, um novo combate começa com a questão “O que 

é...?”: O que é o logos, a sabedoria, a beleza? O que é a essência da verdade, do homem, do 

ser?  

Essa questão, histórica e reconhecidamente atribuída a Sócrates, marca um clinamen4 

no pensamento, mas não se restringe à busca desinteressada pelo conhecimento da essência. 

Trata-se de preencher a fenda entre igualdade de direito e de fato, que se dá, justamente, em 

torno da areté do cidadão e do governo, estando acompanhada pela questão “Quem...?”: 

Quem deverá governar os homens, no governo da cidade? Quem tem a sabedoria para ser 

virtuoso ao governar? Quem é virtuoso para alcançar a sabedoria e melhor governar? 

No combate socrático-sofista que se instala são criadas estratégias diferentes, nos dois 

lados do conflito, que deixam de herança, entre outras coisas, uma arraigada vontade de 

verdade, bem como, a problematização da verdade - do conhecimento da verdade e da 

verdade no conhecimento. Assim, ao lado das questões “O que é...?” (essência do 

                                                      
3 O termo “areté” pode ser traduzido como virtude ou excelência. 
4  O termo “clinamen” é originalmente aplicado à idéia de inclinação de Epicuro. 



81 
 

conhecimento) e “Quem...” (sujeito que conhece), coloca-se a questão “Como...?” (estratégia 

ou método): Como saber “o que é...”? Como saber “quem...”? Como se dá a ligação entre 

“quem..” e “o que é...”, ou seja, como “quem...” poderá saber “o que é...”? Como saber quem 

sabe o que é? Como se tornar aquele que sabe? 

A batalha – encontro e combate – move, envolve e promove multiplicidade de forças. 

Por isso, a oposição estabelecida entre Sócrates e os sofistas é muito mais que contradição, 

pois envolve, naquele momento, a complexidade das forças em relação às quais se moviam na 

nova ordem, bem como, promove, nos desdobramentos, constantes ligações de aspectos do 

pensamento de ambos os lados – p. ex., a retórica e a lógica do argumento sofista na 

exposição do pensamento socrático. 

Produzido no clinamen do pensamento e do modo de vida gregos, este encontro-

combate, que não terminou nem mesmo com a morte, gerou mundos, em modos extensos e 

intensos, de corpo e pensamento, a partir das forças e potências liberadas e dispersadas, ou 

capturadas e formadas. Mundo do corpo, mundo da alma, mundo de dentro, mundo de fora, 

da palavra, da ação, dos homens, dos outros; real, ilusório, necessário, contingente, finito, 

infinito...  

Na composição de tantos mundos, a Grécia clássica irá inventar e reinventar um modo 

de verdade para desvelar o fundamento do cosmo no homem, através da ligação 

conhecimento-palavra-razão – o logos na areté da alma; ora, retirando o homem do mundo 

físico, ora, aproximando, ora, inserindo. 

Mundos gregos que colidirão com outros, em encontros sucessivos, efetuando novas 

formações e capturas: a cultura helenista do império macedônio; a cultura greco-romana; a 

cultura greco-judaico-cristã, e, ao mesmo tempo, liberando e dispersando outras tantas 

partículas: os cães 5 , os céticos, o jardim de Epicuro, a Stoa 6 ... Com tantas outras 

composições. 

A cada encontro, configuram-se novas formas de relações dos homens - entre si, 

consigo mesmo e entre povos; novas modificações na máquina de guerra e no pensamento. O 

império macedônio se apropria do pensamento grego, sob novas relações, compondo o 

helenismo do império; novo clinamen do pensamento que modifica as trajetórias da ciência, 

da arte e da filosofia.  

Sob o império, as cidades gregas perdem sua composição fundamental de autonomia, 

decompondo-se, também, a relação fundamental para o espírito grego: ser homem era ser 

                                                      
5 Os cínicos. 
6 Os estóicos se reuniam na Stoa (pórtico) daí o nome da escola. 



82 
 

cidadão grego. Sob o império, os homens pertencem à humanidade e são cosmopolitas; o 

cidadão torna-se súdito; a aretè cidadã será substituída pelas habilidades técnico-profissionais, 

funcionários, soldados e mercenários; a máquina de guerra se transforma em exército. 

No centro do mundo helenista, se organizam e se desenvolvem as ciências particulares 

– geometria, filologia, medicina, astrologia, enquanto na periferia helênica, partículas 

dispersas de filosofia compõem novas relações; e, liberadas da cidade e do império, se 

instalam num entre-mundos. Entre a cidade e o império; entre o cidadão e o súdito; entre as 

virtudes cidadãs e as habilidades profissionais serão inventadas e reinventadas novas 

perspectivas para as relações políticas, novas tendências para os modos de viver: os cães, os 

céticos, o jardim de Epicuro, a Stoa... Correntes que ainda percutem no pensamento 

contemporâneo. 

Neste mesmo solo, o “homem” deixa de ser grego, enquanto o Deus dos judeus, em 

uma nova aliança, será revelado (pregado) aos homens de todos os povos.  

Com esse preâmbulo, pouco rigoroso e sem pretensões didáticas, cujo ritmo pede a 

ausência de citações textuais, e que se considerem suficientes as indicações literárias, busca-

se provocar o pensamento para que se possa situar algumas rivalidades conceituais entre os 

“amantes da sabedoria” e suas batalhas contra seu tempo.  

Com uma preocupação dirigida aos iniciantes e aos não iniciados mais do que aos 

iniciados e filósofos que, certamente, não as desconhecem, quer-se demarcar algumas 

concepções que diferenciam autores e criações filosóficas: contingência, acaso, necessidade, 

finalidade, imanência, transcendência. Tal incursão pretende o recorte de uma estratégia 

Nietzsche-Spinoza, em Deleuze: corpo e pensamento na imanência de uma máquina-de-

guerra-nômade. 

 

4.1 História, Tradições e Correntes 

 

Epicuro foi o fundador da escola que ficou conhecida como o “Jardim”, em função do 

local escolhido para sua instalação em Atenas. Um sítio com um horto; um lugar fora da 

cidade e perto do campo que, nesse aspecto, já indicava as mudanças que ocorriam no 

pensamento. Os filósofos do Jardim deixavam para trás a tumultuada vida da cidade e suas 

instituições, para criar um modo coletivo de viver e compartilhar as delícias de uma vida 

filosófica. 



83 
 

Entre a cidade e o império, o Jardim das Delícias7 funda outro tipo de homem e de 

mundo, na diferenciação do modo de viver. O homem do mundo e o mundo do homem - que 

se constituem no acaso dos encontros, propostos por Epicuro traz o pensamento que se desvia 

das trajetórias platônicas e aristotélicas que supõem a identidade do sujeito e do universal, da 

finalidade e da causa. 

Epicuro concebia que, antes da existência de qualquer mundo, havia átomos, vazio e 

movimento; átomos em movimento no vazio – eternos, em existência, e infinitos, em 

quantidade. Essa concepção já se encontrava no atomismo pré-socrático de Leucipo e 

Demócrito, no entanto, a interpretação que lhes dão resulta em filosofias, éticas e políticas 

diferentes. Diferença à qual o jovem Marx irá dedicar sua tese de doutorado8. 

Para Epicuro, os átomos, infinitos em quantidade e de inconcebível variedade de 

formas, se movem no vazio, impelidos por seu peso, com igual velocidade, independente de 

tamanho e peso, em trajetórias próprias sem se chocarem com nada. Daí, a ideia de uma chuva 

de átomos traçando infinitas paralelas. Nesse movimento eterno e contínuo, um desvio 

infinitesimal de um átomo, sem causa nem finalidade, provoca uma colisão, um encontro com 

outro. E, assim, um entrelaçamento de átomos envolvendo outros átomos, dá início à 

formação de um mundo, de infinitos mundos e de intermundos9. 

 
Os átomos encontram-se eternamente em movimento contínuo, e uns se afastam 
entre si uma grande distância, outros detêm o seu impulso, quando ao se desviarem 
se entrelaçam com outros ou se encontram envolvidos por átomos enlaçados ao seu 
redor. Isto o produz a natureza do vazio, que separa cada um deles dos outros, por 
não ter capacidade de oferecer resistência. Então a solidez própria dos átomos, por 
causa do choque, lança-os para trás, até que o entrelaçamento não anule os efeitos do 
choque. E este processo não tem princípio, pois são eternos os átomos e o vazio. 
(EPICURO, 1985, p.54) 

Também o universo é corpo e espaço: com efeito, a sensação testemunha em todos 
os casos que os corpos existem e, conformando-nos com ela, devemos argumentar 
com o raciocínio sobre aquilo que não é evidente aos sentidos. E se não existisse o 
espaço, que é chamado vazio, lugar e natureza impalpável, os corpos não teriam 
onde estar nem onde mover-se. (Id Ibid, p.53) 

 

Epicuro recusava a lei e a influência dos deuses que a filosofia transformara em lei da 

natureza e do cosmos, da qual se deduziam a lei e a ordem que deveriam governar os 

                                                      
7 Jardim das Delícias... 
8 Cf. “A diferença entre as filosofias da natureza em Demócrito e Epicuro” K. Marx... Ver também “Epicuro e 
a formação do pensamento de Karl Marx”, de Denis Collin, tradução de Rita de Cássia Mendes Pereira, em 
POLITEIA: Hist. e Soc. v. 6 n. 1 p. 15-27, Vitória da Conquista, 2006 
9 “Epicuro: Antologia de Textos” em “Epicuro, Lucrécio, Cícero, Sêneca e Marco Aurélio”, traduções e notas 
de Agostinho da Silva... [et al.]; 3. ed., São Paulo, Abril Cultural, 1985. (Os pensadores) 



84 
 

homens 10 . Um duplo combate movia corpo e pensamento, fundando uma nova ética na 

realidade que se modificava.  

Da chuva, do vazio e do desvio de Epicuro, Althusser cria sua estratégia, faz alianças, 

mapeia os campos de batalha e monta acampamento. 

 
[...] um tema profundo que percorre toda a história da filosofia e que foi combatido e 
recusado tão logo foi enunciado: a “chuva” (Lucrécio) de átomos de Epicuro que 
caem paralelamente no vazio, a “chuva” do paralelismo de atributos infinitos de 
Espinosa e de outros autores ainda como Maquiavel, Hobbes, Rousseau, Marx, 
Heidegger e Derrida. (ALTHUSSER, 2005,  p. 9) 

 

As diferenças e aproximações entre autores e filosofias ultrapassam as denominações 

gerais de escolas e tradições, sendo recortadas de diversos modos por estudiosos e 

comentadores, como o faz Althusser, alinhando numa mesma tradição autores que são 

considerados, por outros, como divergentes: Marx e Hobbes e Rousseau e Maquiavel e 

Heidegger. As escolas ou linhas que se identificam com esta ou aquela tradição, se dividem, 

entre outros fatores, em função das diversas concepções sobre a existência das coisas, do 

mundo, suas causas e suas finalidades; pelas quais afirmam a contingência e o acaso, ou, a 

necessidade e a teleologia. 

Partindo da concepção de Epicuro, e inspirando-se nela, Althusser aponta a existência 

de uma tradição materialista na filosofia – o materialismo do encontro; uma corrente do 

pensamento que, por suas relações com a história da filosofia, é denominada, por ele, 

subterrânea.  

 
Este é o primeiro ponto que, revelando de saída minha tese essencial, eu gostaria de 
pôr em evidência: a existência de uma tradição materialista quase completamente 
ignorada na história da filosofia: o “materialismo” (...) da chuva, do desvio, do 
encontro, da pega. Desenvolverei todos estes conceitos. Para simplificar as coisas, 
digamos por ora: um materialismo do encontro, portanto, do aleatório e da 
contingência, que se opõe, como pensamento totalmente outro, aos diferentes 
materialismos recenseados, inclusive o materialismo correntemente atribuído a 
Marx, Engels e Lênin, o qual, como todo materialismo da tradição racionalista, é um 
materialismo da necessidade e da teleologia, isto é, uma forma transformada e 
disfarçada de idealismo. (ALTHUSSER, 2005, p. 9. Grifos do autor) 

 

Desde Epicuro, destaca, assim, as linhas de pensamento que afirmam o acaso, o 

aleatório e a contingência, em oposição às filosofias racionalistas que, materialistas ou 

idealistas, afirmam a essência na origem, a necessidade e a teleologia. 

                                                      
10 Cf. Werner Jaeger, “Paidéia”. 



85 
 

Nota-se, aí, uma complexidade de questões que atravessa a história da filosofia 

diferenciando tradições que se opõem e se compõem, em torno das quais se travam batalhas, 

que não são apenas “caprichos” teóricos ou simples defesas de opiniões, pois se referem 

diretamente ao mundo, à sua organização e à sua compreensão.  

A ideia de que a vida foi criada com um propósito, pensado já na origem; a ideia de 

que existe uma finalidade da vida, das coisas e dos acontecimentos inteligível na causa 

primeira de tudo; a ideia de que uma evolução natural, espiritual ou material preenche o vazio 

do tempo compreendido entre a perfeição perdida e a perfeição a ser alcançada; a ideia da 

existência de leis, divinas e/ou naturais, que regem a vida, os acontecimentos, a evolução e o 

tempo desde a origem: são algumas das ideias expressas nos conceitos de necessidade e 

teleologia (finalidade) que fundamentam as filosofias de tradição racionalista, às quais 

Althusser se opõe. Pode-se, ainda, reconhecer tais fundamentos no senso comum da moral e 

da religião, tanto quanto no conhecimento rigoroso das ciências. 

 
Epicuro nos explica que, antes da formação do mundo, uma infinidade de átomos 
caíam, paralelamente, no vazio. Eles caem sempre. O que implica que antes do 
mundo não havia nada e, ao mesmo tempo, que todos os elementos do mundo 
existiam desde toda a eternidade antes da existência de algum mundo. O que implica 
também que, antes da formação do mundo, não existia nenhum Sentido, nem Causa, 
nem Fim, nem Razão, nem desrazão. A não-anterioridade do Sentido é uma das 
teses fundamentais de Epicuro, pela qual ele se opõe tanto a Platão quanto a 
Aristóteles. (ALTHUSSER, 2005, p. 10) 

 

O Sentido do mundo e da vida é uma criação que surge depois da sua formação; assim 

como a inteligência, a palavra e a beleza. São efeitos que o pensamento, de forma 

antropocêntrica, toma por causa, fundamento ou essência anterior à existência, elegendo um 

processo de utilidade para a manutenção da vida como princípio superior e eterno que, além 

de ordenar o mundo, ordena as sociedades humanas. 

Os gregos criaram o logos, e o elegeram modelo e critério da verdade, em séculos de 

esforços concentrados no aprimoramento da relação entre a linguagem e o pensamento. Uma 

criação bela e bélica que vai atravessar os impérios até se tornar o fundamento que emana de 

Deus, na tradição judaico-cristã: “No princípio era o Verbo.” No texto de João, escrito em 

grego, Verbo = Logos. A palavra não parou, mais, de dar sentido ao mundo e à existência.  

O cristianismo foi a maior vitória do platonismo. E o cristianismo funda seu poder no 

duplo pilar da filosofia grega e do Estado romano. Pelos relatos bíblicos, pode-se notar que os 

judeus, por ação divina ou por estratégia, sempre conseguiram penetrar e se instalarem no 

coração dos impérios; desde Abrahão quando apresenta sua esposa Sarah como sendo sua 



86 
 

irmã e ela é tomada pelo rei que depois o indeniza. A venda de José como escravo no Egito, 

realizada por seus irmãos e a providencial correnteza que levou o cesto de Moisés ao encontro 

da filha do faraó são dois eventos que levam judeus de tradição ao centro do império egípcio, 

possibilitando-lhes a elaboração e a construção de uma posição de influência ao lado dos 

faraós. São narrados como intervenção divina, mas poderiam ter sido pensadas como 

estratégia de guerra; ou, como uma tática que obteve sucesso, entre várias tentativas lançadas. 

Por estratégia ou premiação divina, o cristianismo obtém sucesso e domina as duas 

maiores forças do seu tempo: a cultura grega e o poder romano. A partir desses dois pilares – 

o homem e o Estado universais – o cristianismo monta, ao mesmo tempo, uma máquina-de-

guerra e um aparelho de Estado. Para Nietzsche, é quando se dá a grande inversão dos 

valores, a rebelião dos escravos, o predomínio do ressentimento e da má-consciência. As 

forças aristocráticas dos gregos e romanos são capturadas pela força dos pobres, miseráveis e 

escravos, instituindo a vingança e a destruição dos fortes como valores.  

O pensamento (neo)platônico, o estoicismo e, posteriormente, o aristotelismo 

fornecerão os fundamentos para implantação do novo sentido da existência entre os gentios e 

pagãos, enquanto a estrutura do império romano será herdada para implantação do poder 

teológico universal. Novas tecnologias de guerra e destruição vão garantir o poder do príncipe 

da paz. Com a crescente conversão de soldados romanos e povos conquistados, o império 

marchará sob o símbolo da cruz: “In hoc signo vinces” (com este símbolo vencerás). 

Igreja e Estado estarão unificados sob a égide da pregação do Cristo morto feita por 

Paulo, e da ameaça de destruição total do mundo e condenação dos poderosos, pregada no 

Apocalipse de João. A salvação no mundo após a morte substitui “a paz na terra aos homens 

de boa vontade”; o amor ao próximo e ao inimigo é substituído pelo ódio e pela vingança. A 

boa nova ganha o mundo; a mensagem se torna lei. 

Após longos combates, embates e debates envolvendo paganismo e crença, a filosofia 

será incorporada à explicação teológica: a razão deverá justificar a fé, separar o mundo de 

Deus do mundo dos homens, explicar a existência do mal, fundar a autoridade do saber no 

saber da autoridade, provar racionalmente a existência de Deus, combater as heresias... 

O universo criado e governado por Deus irá impor suas leis a tudo o que existe. A 

Terra será, por muito tempo, o centro do universo; um conceito astronômico e político que irá 

unificar e centralizar os povos em torno do governo do Um. Sob o governo da cristandade 

serão derrubados os muros da autonomia das cidades e criados os Estados nacionais. Pelas 

mãos dos sucessores de Pedro serão coroados os reis, divididos os territórios e deflagradas as 

guerras santas. Mil anos passarão. 



87 
 

Mas, nem tudo está dominado. Dos semitas surge uma nova máquina de guerra, com a 

máquina abstrata da revelação de Deus aos filhos de Ismael, por intermédio do profeta 

Maomé e da língua árabe – o Corão ou Alcorão (A Leitura). O Deus de Abrahão se revela às 

tribos nômades do deserto11 com o nome de Alá, dando início à tradição do Islã e à cultura 

muçulmana. Os islamitas ou muçulmanos não se denominam maometanos, por considerarem 

que só se pode submeter e reverenciar a Deus. Islã significa “submissão (a Deus)”; 

muçulmano significa “submisso”. A denominação “maometano” indicaria um seguidor de 

Maomé, que é apenas seu profeta e mensageiro. 

A despeito da caricatura que se vê na mídia como parte da propaganda, o islamismo 

não é feito de simplórios ignorantes, mulheres humilhadas e ditadores inescrupulosos. Está 

atravessado por uma longa tradição de filósofos e teólogos, embora, pouco conhecidos; dos 

quais se pode discordar, mas não negar. Foi pela produção de filósofos árabes que os 

escolásticos conheceram o pensamento de Aristóteles, que dominou a filosofia da alta Idade 

Média. 

O Alcorão, como o Antigo Testamento, é um livro religioso, jurídico, político e 

militar. Está assentado na tradição guerreira e tribal dos nômades e, ao mesmo tempo, na 

proposição de um Estado teológico. E, como no cristianismo, os filósofos procuram conciliar 

a razão com o texto sagrado. 

Com a fundação do Islamismo se dá um acirramento na guerra entre irmãos, que tem 

nas Cruzadas sua maior expressão; se estende até os dias atuais nas guerras entre Israel 

(judeus) e palestinos, e nas várias guerras entre católicos e muçulmanos, ocorridas na Europa. 

De Ismael - filho de Abrahão com a sua escrava - descendem os árabes; de Isaac - filho de 

Abrahão com sua mulher Sara, descendem os judeus, que legam ao mundo Jesus de Nazaré, o 

Cristo. 

A máquina-de-guerra (monótona) do monoteísmo contamina a vida e o pensamento; e 

as forças terão que buscar as fissuras do corpo para fazer passar intensidades, para extrair 

potências inauditas e afirmar a vida onde menos se espera. As forças nomadizam-se; 

nomadizam os corpos; inventam a realidade e criam novas verdades afirmativas. 

Quando os “metalúrgicos” Deleuze e Guattari forjaram a arma que denominaram 

esquizoanálise, o plano não era evoluir na compreensão do indivíduo esquizofrênico ou 

desenvolver uma terapêutica mais avançada no cuidado com o sofrimento do outro. Ainda 
                                                      
11 Estas tribos foram generalizadamente denominadas “árabes”. Porém, não constituíam um povo único, assim 
como as várias tribos que habitam no Brasil constituem diferentes povos, embora generalizadamente sejam 
chamados “índios”. Não obstante, a pobreza da comparação, a identidade árabe se viabiliza como descendentes 
de Ismael, filho de Abrahão. 



88 
 

que, Guattari tenha se dedicado ao trabalho com esquizofrênicos e, ainda que, a 

esquizoanálise possibilite novos modos de cuidado com o sofrimento do outro, o plano era 

mais transformador: liberar o pensamento; liberar forças do pensamento aprisionadas pelo 

modelo da verdade e da razão, que a história e a tradição associaram ao bem, ao certo, ao 

justo, ao transcendente, quer pela epistemologia, quer pela ontologia. 

O delírio é pensamento e expressa uma materialidade existencial. O esquizo não sofre 

de um erro de entendimento ou desvio da realidade, qualquer que seja o motivo; sofre pela 

interrupção do seu processo pensante-existencial, que as formas de pensar e existir 

organizadas, estabelecidas, estratificadas impõem a ele. Existem delírio e paranóia no 

pensamento científico, literário, filosófico, histórico, tanto quanto na loucura; e não são 

expressões de erro ou de desvio, são afirmações próprias de um modo de viver, de um pensar-

existir real e material. O delírio é um modo de pensamento de um modo de corpo, isto é, a 

ideia singular de um corpo singular; quer seja um indivíduo, uma comunidade, um partido, 

uma obra. 

É possível, portanto, pensar ao modo esquizo, fazendo o pensamento fugir aos 

controles normativos, lógicos ou metafísicos. A metalurgia esquizoanalítica inventa, cria e 

monta uma máquina de guerra do pensamento, nas condições e com as potências de uma 

existência esquizo. Há pensamento condicionado pela razão, pelo bom senso, pela verdade, 

mas não são melhores, nem piores, que outros efetuados em condições diversas pelo esquizo, 

pelo drogado, pelo insensato, embora, aqueles queiram governar estes pela força da ordem e 

pela ordem da forma.  

Assim, o pensamento está livre da identidade para efetuar as diferenças; está livre do 

universal para efetuar o local; está livre do todo e das totalizações para ligar os fragmentos, 

como se queira; livre do ser para se efetuar no devir; livre da história para se efetuar 

acontecimento. Esquizofrenizar é fazer fugir o pensamento, e o desejo, das cadeias formais 

que mutilam a vida, rebaixam a existência, aprisionam os corpos. 

Nessa pragmática, Deleuze insiste no fenômeno da fronteira, na borda, no limite 

exterior, onde o passo bêbado cambaleia de um lado ao outro, onde o passo felino faz seu 

ziguezague, onde as variações são contínuas. Não se trata de fazer do esquizofrênico um 

modelo, atravessar definitivamente a fronteira fixando-se na forma esquizofrênica, tornar-se 

“trapo autista” ou drogado. Tampouco, de ficar “em cima do muro”, quando houver muro, ou 

ignorar as fronteiras. Trata-se de habitar a fronteira; entrar e sair, promover incursões, realizar 

assaltos de um lado e de outro; estender os limites, habitando o “entre”, o meio, o intermezzo, 



89 
 

não como espaço fixo, mas como intensidades variáveis. Acampar no coração do império e 

retornar à tribo; criar uma tribo; criar um povo. 

Esquizoanalisar = Nomadizar. Uma política do molecular, do singular; não uma 

política de saúde mental, para inclusão deste ou daquele ou para humanização, mas uma 

política do “inumano”, das potências da vida, das forças ativas afirmadas no modo de viver e 

pensar, das criações e metamorfoses do impensado: uma política artista da existência; uma 

ética estética, uma arte de existir. 

O pensamento não é uma atividade lógica da consciência, nem mesmo uma faculdade 

que o ser humano possui; é um solo, um campo exterior a nós, que habitamos e cultivamos e, 

ao cultivá-lo, cultivamos a nós mesmos, numa pragmática criativa e criadora do inconsciente. 

Pensar não é um ato da consciência de um sujeito; é um acontecimento inconsciente que 

produz sujeitos e, também, os desfaz ou reproduz. 

Desertos, planícies, estepes, florestas, cidades... Mares, rios, montanhas, cerrados, 

cavernas... Tribos, clãs, nômades, sedentários, migrantes, transumantes... Coletores, 

agricultores, pescadores, pastores... O pensamento pode ser infinito, ilimitado, mas nós o 

recortamos e o ocupamos de um modo determinado, limitado, cultivando sementes finitas que 

tornem eternos cada agora, na variação contínua de um “sempre-já”. Trata-se, pois, de um 

modo de existir, de um corpo-pensamento; um solo de existência a percorrer ou no qual se 

fixar, como rizoma ou como raiz. 

É, contudo, um solo que se constitui pela existência; que não é pré-existente à 

existência que o preenche, que o ocupa. Daí, que o pensamento não paira sobre a vida, 

julgando do alto a existência das coisas; pois que se dá na existência que o preenche como 

dupla face. Se o pensamento existe em Deus, é como uma face da existência de Deus. Se 

existe nos animais e plantas, é como uma face da existência do animal e da planta. Nesse 

sentido, o pensamento é criação constante, “metamorfose ambulante”, simultânea à criação do 

corpo que revela a sua existência e do qual revela a existência; dupla face de um mesmo solo-

existência. Corpo-esquizo, pensamento-esquizo: dupla face da fuga esquizofrênica; dupla face 

do limite exterior do capitalismo; dos fluxos decodificados; da desterritorialização. Máquinas 

de guerra conectando e maquinando desejo e pensamento. Corpo-tribo, pensamento-tribo; 

corpo-povo, pensamento-povo, corpo-Estado, pensamento-Estado: é preciso que se crie. 

Um solo de existência, imanente à existência que o preenche, mas que lhe é exterior; 

constitui um meio aberto, em vez de fechar-se como um Eu interior. A existência se efetua 

por relações; tudo o que existe é relação de multiplicidades; no mínimo dois, “entre” dois. 

Multiplicidade de corpos e de pensamentos; multiplicidade-corpo, multiplicidade-



90 
 

pensamento. Mais ainda, são relações de forças; forças em relações produzindo forças em 

relações produzindo... Criação, invenção, usinagem, metamorfose de forças que emergem, se 

dispersam ou se aglutinam, nos encontros, nas colisões, nas alianças, nos confrontos; 

produção desejante pensante dos mundos e dos “entre-mundos”. Efeitos de máquinas 

conectadas.  

O Um é invenção coletiva, uma criação que “contou” com a participação de muitos – 

indivíduos, motivos e interesses. É na exterioridade das relações de forças que se dão o 

pensamento e a existência. Porém, tal exterioridade não significa oposição à interioridade ou 

seu reflexo ou seu desdobramento ou sua instância reguladora; mas a condição da sua 

existência. A interioridade, ou o “lado de dentro do pensamento”, é a “dobra do Fora”.12 A 

exterioridade libera as forças do corpo e efetua as potências das relações nomádicas, numa 

máquina-de-guerra-do-pensamento. 

 

                                                      
12 Deleuze, “As dobras ou o lado de dentro do pensamento” in “Foucault”, Brasiliense. 



 
 

5  CORPO, FORÇA E POTÊNCIA: A MÁQUINA DE GUERRA DO PENSAMENTO  

 

O corpo como máquina de guerra nômade e o pensamento como o mais potente dos 

afetos. Essa poderia ser uma síntese desse estudo.  

O conhecimento como o mais potente dos afetos opera uma ligação entre Nietzsche e 

Spinoza que transforma a imagem do pensamento, do corpo e de suas relações. Porém, 

extrapolando essa fórmula, buscar-se-á demonstrar o próprio pensamento como o mais 

potente dos afetos, considerando não haver contra-senso em tal proposição, no sentido de 

compreender a máquina-de-guerra-do-pensamento de Gilles Deleuze.  

No entanto, para não abrir caminhos infindáveis recorre-se, aqui, à delimitação do 

estudo, para lembrar que a incursão pela noção deleuziana de pensamento se dará, 

considerando “apenas” a relação com Nietzsche e Spinoza, em torno dos conceitos estudados. 

Assim, pretende-se compreender corpo, força e potência como máquina-de-guerra e 

pensamento implicados na ética e na política de Deleuze. Dito de outra maneira: pensar o 

corpo eto-político, que afirma um pensamento nômade, ou o nomadismo do pensamento. 

Os textos de Nietzsche e Spinoza, e também os de outros autores, são corpos: 

linguísticos, bibliográficos (gráficos ou eletrônicos), semióticos que expressam seus 

pensamentos; e, ainda, são corpos biográficos que expressam suas vidas.  

Se o livro é um corpo, qual é o espírito desse corpo? O que é a corporeidade de um 

livro? Um corpo é relação de forças (Nietzsche) e composição de afetos (Spinoza). De que 

forças e afetos um livro está composto? Um corpo é uma multiplicidade de forças (Nietzsche) 

e de indivíduos (Spinoza). Que multiplicidades habitam um livro? É o pensamento do autor 

que move o corpo do livro, ou é o corpo do livro que move o pensamento do autor? Mas, 

segundo Spinoza, esta pergunta não procede, pois o que move um corpo é outro corpo; o que 

afeta uma ideia é outra ideia. Então, o que seria? O corpo do leitor move o corpo do livro, e a 

idéia do autor afeta a ideia do leitor? Por conseguinte: a idéia que constitui o espírito de corpo 

do livro é o pensamento do autor? E o corpo do autor estaria no corpo do livro do qual seu 

pensamento é o espírito? 

Questões inconseqüentes que divagam por diletantismo, mas que aguçam o 

pensamento e o forçam a pensar. Mas, se não são o objeto do tema proposto no título deste 

tópico, também não são de todo absurdas. Há que se lembrar da questão foucaultiana “Que é 

um autor?” e de suas proposições de “Um filósofo mascarado”, em que sugeria um ano de 

publicação de textos sem o nome dos autores. É pensando o livro que o texto “Rizoma” 

inaugura a rizomática de “Mil Platôs”: “Um livro não tem objeto nem sujeito; é feito de 



92 
 

matérias diferentemente formadas, de datas e velocidades muito diferentes.” (DELEUZE; 

GUATTARI, 1995, p. 11) 

O livro compõe um agenciamento de linhas e velocidades variáveis que, ora se 

precipitam, ora retardam; ora delimitam territórios, ora produzem movimentos de 

desterritorialização; estratificam e desestratificam. É multiplicidade não atribuível a um 

sujeito. 

Um agenciamento pode se mover em direção a uma estratificação, a uma 

territorialização; no caso, o livro atribuído a um sujeito ou a uma verdade como origem 

sacralizada, tornando-se um organismo e uma totalidade Significante.  

O corpo é diferente do organismo; move-se também na direção de um Corpo sem 

Órgãos, que desfaz o organismo e faz fugir intensidades puras e a-significantes, das quais o 

nome próprio de um autor é somente sinal. É nessa direção que Deleuze se move. 

 
Qual é o corpo sem órgãos de um livro? Há vários, segundo a natureza das linhas 
consideradas, segundo seu teor ou sua densidade própria, segundo sua possibilidade 
de convergência sobre "um plano de consistência" que lhe assegura a seleção. Aí, 
como em qualquer lugar, o essencial são as unidades de medida: "quantificar a 
escrita". Não há diferença entre aquilo de que um livro fala e a maneira como é 
feito. Um livro tampouco tem objeto. Considerado como agenciamento, ele está 
somente em conexão com outros agenciamentos, em relação com outros corpos sem 
órgãos. Não se perguntará nunca o que um livro quer dizer, significado ou 
significante, não se buscará nada compreender num livro, perguntar-se-á com o que 
ele funciona, em conexão com o que ele faz ou não passar intensidades, em que 
multiplicidades ele se introduz e metamorfoseia a sua, com que corpos sem órgãos 
ele faz convergir o seu. Um livro existe apenas pelo fora e no fora. (DELEUZE; 
GUATTARI, 1995, vol. 1, p.12) 

 

Apesar da complicação de tantos conceitos nessa pequena citação, não é difícil 

compreender que o livro é um agenciamento, quer dizer: como o corpo, é uma composição de 

multiplicidades, existe em relação com outras multiplicidades e com outras composições, e se 

caracteriza pelo poder de afetar e ser afetado, tanto quanto pela força que qualifica sua 

unidade de composição. O livro não é uma unidade acabada e fechada em si mesma, que tem 

por alma o autor-sujeito ao qual se atribui a pureza da origem e o fundamento de verdade, 

como Deus de sua criação. È uma realidade aberta e múltipla que se modifica a cada encontro, 

em cada relação que se insere, é isso que quer dizer: “existe apenas pelo fora e no fora”. 

Pode-se argumentar que como corpo-texto e como corpo-gráfico o livro não muda, contudo, 

essas seriam apenas suas formas “anatômicas” que podem ser referidas, ainda, a gêneros e 

espécies. E um corpo não se define por gênero, espécie ou anatomia de formas, e sim por seu 

poder de afetar e ser afetado, por suas relações de forças. 



93 
 

Assim é o livro enquanto corpo; assim é enquanto pensamento, que é o seu espírito de 

corpo. O pensamento de um livro não é o pensamento do autor; são as intensidades que faz 

passar, as diferenças de velocidades variáveis quantificadas que dão ritmo aos fluxos, e a 

maneira como quebra e dispersa as porções de realidade ou como solda e fixa seus 

fundamentos. Alma múltipla feita de interpretações incessantes, segundo as relações de forças 

que preenchem seu poder de afetar e ser afetado: ou uma força que se apodera da realidade 

dando-lhe formas, ou uma força que se submete à realidade assumindo suas formas. É isso 

que quer dizer: “Não há diferença entre aquilo de que um livro fala e a maneira como é feito.” 

(Op. cit.). Como também não há diferença entre a filosofia e o modo de viver de um filósofo. 

O texto, como a vida, é um agenciamento maquínico de corpo e pensamento. Esse 

ponto faz cruzar as linhas Nietzsche e Spinoza; donde, talvez se possa falar de uma “grande 

identidade” 1 (o que não é o caso, aqui), mas, principalmente, é donde se pretende diagramar 

uma máquina-de-guerra do pensamento, ou projetar as linhas para um diagrama possível do 

nomadismo deleuziano. 

Em Spinoza, o espírito (modo de pensamento) é uma ideia do corpo. O espírito só 

conhece a si mesmo pelo conhecimento que forma do corpo; conhece o corpo pelas afecções 

do corpo – daquilo que acontece ao corpo, e a si mesmo pelas ideias dessas afecções. A 

consciência é a ideia refletida ou duplicada – idéia da ideia daquilo que acontece ao corpo. 

Em Nietzsche, o corpo é o que possibilita a existência do espírito, do pensamento e da 

consciência; o corpo afirma a existência no enfrentamento das condições e do inesperado, 

impondo novas direções, transformações, mutações, pelas quais o espírito, o pensamento e a 

consciência se transformam e se incumbem de reorganizar.  

Pensamento, conhecimento e consciência são coisas diferentes que, às vezes, se 

contradizem; às vezes, se harmonizam; às vezes, se confundem; às vezes, são paradoxais e, às 

vezes, excludentes.  

Deleuze chama a atenção para a desvinculação entre consciência e conhecimento, a 

partir da análise de Nietzsche, destacando a consciência é segunda em relação à atividade, isto 

é, ao devir ativo, criador, que é essencialmente inconsciente. 

 
A atividade necessariamente inconsciente das forças é o que faz do corpo algo 
superior a todas as reações, em particular, a essa reação do eu que é chamada de 
consciência. [...] A verdadeira ciência é a da atividade, mas a ciência da atividade é 

                                                      
1 A questão de uma “grande identidade Nietzsche-Spinoza” mencionada por Deleuze é comentada por Paola 
Sanfelice Zeppini em sua dissertação, (v. nota xx da Introdução deste estudo) dialogando com as reflexões que 
Pierre Zaoui apresenta no texto La grande identité Nietzsche-Sinoza: quelle identité?, Philosophie, Revue 
trimestrelle nº 47, septembre de 1995.  



94 
 

também a ciência do inconsciente necessário. É absurda a idéia de que a ciência 
deva caminhar a passo com a consciência e nas mesmas direções. (DELEUZE, 
1976, p. 22) 

 

Com relação ao conhecimento, em Spinoza, chama a atenção para a “desvalorização 

da consciência (em proveito do pensamento)” (2002, p. 23) a partir do corpo como modelo 

para o pensamento, pelo qual se podem conhecer as potências do espírito conhecendo-se as 

potências do corpo: 

 
Em suma, o modelo do corpo, segundo Spinoza, não implica nenhuma 
desvalorização do pensamento em relação à extensão, porém, o que é muito 
mais importante, uma desvalorização da consciência em relação ao 
pensamento: uma descoberta do inconsciente e de um inconsciente do 
pensamento, não menos profundo que o desconhecido do corpo. (DELEUZE, 
2002, p. 25, grifo do autor) 

 

A obra de Deleuze está marcada por essa presença Nietzsche-Spinoza, da qual se pode 

destacar a invenção de um inconsciente ativo e potente tramado na composição corpo-

pensamento. Um inconsciente maquinado como multiplicidade de forças que vão além de 

uma subjetividade corporal ou psicológica; uma produção política eto-estética. “A questão é 

produzir inconsciente e, com ele, novos enunciados, outros desejos: o rizoma é esta produção 

de inconsciente mesmo.” (DELEUZE; GUATTARI, 1995, vol. 1, p. 28, grifo dos autores). 

Seguindo este percurso, que segue ao lado de vários outros, a segunda parte de 

Capitalismo e Esquizofrenia busca e aponta caminhos para a revolução que, ainda, são 

recebidos com espanto e admiração, por serem, ao mesmo tempo, tão próximos e tão 

distantes. 

A “rizomalidade” 2 dos platôs de Deleuze (e Guattari), em especial, o Tratado de 

Nomadologia, ainda vai ecoar em desdobramentos que já se insinuam e se anunciam tão 

marcantes quanto as revoluções copernicanas (a do próprio e a de Kant) e as teses de Marx. 

Traçar uma linha nômade, ou melhor, traçar várias linhas de nomadismo, que atravessam as 

histórias contadas do ponto de vista do Estado sedentário, subverte todas as narrativas lineares 

e/ou dialéticas sempre conformadas em partir de poderes e valores estabelecidos. Ressoam, 

ali, as gargalhadas de Nietzsche e Foucault, ao lado da alegre beatitude de Spinoza e da 

esquizofrenia encantatória de Artaud. Bárbaros e tribos guerreiras ainda cavalgam nas fissuras 

dos corpos e nos limites, ainda que sempre estendidos, do capitalismo. 

                                                      
2 Este termo não existe na língua. O uso arbitrário procura contrapor-se à noção de “radicalidade” derivada de 
“radical” que significa “raiz” e, portanto, não se aplica adequadamente a Deleuze. Cf. “Rizoma” em “Mil Platôs” 
vol. 1, e o primeiro capítulo desta dissertação. 



95 
 

Como não se admirar vendo cair os mitos da suposta impotência nômade em relação 

ao Estado? Mito de uma ciência una que evolui em direção à verdade, aprimorando seus 

critérios de validade; mito da evolução tecnológica das armas e da guerra como pertencentes 

ao Estado; mito da vida dependente do Estado; mito da falsidade dos mitos.  

“Mito”, no entanto, não é o termo apropriado; não só por associar o mito ao erro e à 

ilusão, mas por sugerir a revelação ou a descoberta da verdade “verdadeira” que os faria ruir. 

E a pretensão de verdade ou a “vontade de verdade” está ligada às pretensões sedentárias, 

desde o socratismo platônico. “Axioma”, talvez seja o termo apropriado, uma vez que se trata 

de martelar verdades – axiomas se desmantelam. 

A História e a Filosofia da História, evolutivas e dialéticas, centradas no Estado, são as 

que primeiro vemos desmontar sob as marteladas da Nomadologia, tornando possível outra 

forma problematizar a revolução. Com o conceito de máquina-de-guerra-nômade, Deleuze 

libera potências do pensamento e dos afetos, no modo de pensar as ciências, as artes, a 

filosofia e, sobretudo, a existência, a vida e o mundo. E, com isso, a política e a ética. O 

nomadismo compõe técnica, política, ética e estética como potências de uma máquina de 

guerra que se afirma como modo de vida e não visa o Estado.  

Entre O Anti-Édipo (1972) e Mil Platôs (1980), várias diferenças e modificações se 

verificam na composição, no estilo, na proposta; alguns conceitos ganham novas relações, 

outros são abandonados; e os problemas que enfrentam são redimensionados. Já em 1973, 

Deleuze fala da necessidade de abandonar termos usados no Anti-Édipo, tais como “máquina 

desejante”, “esquizoanálise” 3, por sofrerem rapidamente apropriações e recuperações ou por 

serem insuficientes na abordagem que faziam dos problemas e, embora “esquizoanálise” 

continue presente não se refere apenas à fuga esquizofrênica, mas como análise política das 

forças em relação, análise política da produção dos desejos. “RIZOMÁTICA = 

ESQUIZOANÁLISE = ESTRATOANÁLISE = PRAGMÁTICA = MICROPOLÍTICA.” 

(DELEUZE; GUATTARI, 1995, p. 34)  

O problema político é um dos eixos das diferenças de abordagem e das modificações 

que se deram nos oito anos que separam as duas publicações. No Mil Platôs, já não se trata de 

destacar ou priorizar a fuga esquizofrênica, nem mesmo de uma crítica fundada em 

dualidades, mas de buscar uma máquina de guerra revolucionária na composição das várias 

fugas que minam o capitalismo; “uma máquina que não reproduzisse, a seu modo, [...] um 

aparelho de Estado, o organismo mesmo da opressão.” (DELEUZE, 2004, p. 388). 

                                                      
3  Cf. “Cinco Proposições Sobre Psicanálise”, em “A Ilha Deserta e outros Textos”, Editora Iluminuras, 2004. 



96 
 

Nosso problema [...] é: dado um sistema que foge realmente por todos os lados e 
que, ao mesmo tempo, não pára de impedir, de reprimir ou de colmatar as fugas por 
todos os meios, como fazer para que essas fugas não sejam simplesmente tentativas 
individuais ou pequenas comunidades, mas que elas formem verdadeiramente 
máquinas revolucionárias? E por que razão, até o presente, as revoluções foram tão 
mal 
[...] 
Eis o problema da revolução: como uma máquina de guerra poderia dar conta de 
todas as fugas que se fazem no sistema sem esmagá-las, liquidá-las, e sem 
reproduzir um aparelho de Estado? 
[...] 
O que nos interessa, é uma espécie de elo que nos leve ao problema político direto, e 
o problema político direto é quase esse para nós: até aqui, os partidos 
revolucionários se constituíram como sínteses de interesses em lugar de funcionar 
como analisadores de desejos das massas e dos indivíduos. Ou então, o que dá no 
mesmo: os partidos revolucionários se constituíram como embriões de aparelhos de 
Estado, em lugar de formar máquinas de guerra irredutíveis a tais aparelhos? 
(DELEUZE, 2004, p.388-389)  

 

Estas questões-problemas, que já estão colocadas desde O Anti-Édipo, são abordadas 

no Mil Platôs através de criações conceituais (rizoma, ritornelo, devir-imperceptível), que 

escapam às dualidades (paranóia/esquizofrenia, molar/molecular), e que, transversalizando, 

compõem uma pragmática no conceito de nomadismo que implica a máquina-de-guerra-

nômade no espaço liso.  

Nomadologia é a invenção maquínica que reescreve a história dos homens, da terra e 

da vida no planeta na perspectiva do nomadismo, isto é, do modo de vida nômade, recusando 

a perspectiva sedentária e dialética do Estado; talvez se possa dizer que é uma nova ciência, 

quiçá, não se torne ciência régia ainda que o século seja deleuziano. Não se trata, portanto, de 

fundar no pensamento uma nova contradição, mas de compreender as forças em relação, suas 

diferenças e o exercício de suas potências. Povos e práticas nômades habitam e atravessam a 

terra e a história se opondo às estratificações, mas, também, em relação e interações com 

estratos, ora arrancando daí forças nômades, ora se estratificando. 

A máquina de guerra é exterior ao Estado; implica um modo de vida nômade. O modo 

de vida nômade é mais que uma etapa histórica ou evolutiva, que precederia as sociedades-

Estado; implica um modo de ocupar o espaço, uma relação de limite e interação com as 

sociedades de Estado, e um poder de afetar e ser afetado, que lhe são próprios. Entra-se, 

assim, na planície do devir revolucionário deleuziano e sua criação política nomádica, que 

possibilita pensar a revolução fora dos valores e da história do Estado: materialismo do 

encontro4 e revolução permanente5. 

                                                      
4  Conceito desenvolvido por Althusser, no belíssimo texto: “As correntes subterrâneas do materialismo do 
encontro” que permite aproximações com o “Tratado de Nomadologia”. 



97 
 

Em geral, as teorias políticas e filosóficas desenvolvem a tese de que o Estado é um 

progresso, uma evolução necessária ou inevitável dos homens e das sociedades, que se deu 

em função do modo de produção material, em decorrência de uma síntese da razão espiritual 

ou por um contrato feito entre os indivíduos para garantir a segurança.  

As sociedades sem escrita, sem história, sem leis, sem Estado foram por muito tempo, 

e ainda são consideradas “primitivas”, “atrasadas”, ocupadas com a satisfação das 

necessidades básicas, alienadas do mundo real e alheias às potencialidades da humanidade – a 

infância perdida dos homens. Ou, por outro lado, o modelo virtuoso da vida integrada à 

natureza eterna e imutável, onde os males do egoísmo, das culpas e da opressão estão ausentes 

– a inocência perdida.  

De um modo ou de outro são consideradas sociedades estagnadas, que não foram 

capazes de desenvolvimento político, econômico e científico e, portanto, devem ser 

preservadas ou assimiladas. Estando, então, presas a uma etapa superada da evolução e, 

impotentes diante do mundo real, tendem a desaparecer, pois lhes falta o Estado. E, entre as 

duas pontas do processo, haveria os nômades e os seminômades. 

Neste debate, está colocada a questão do surgimento do Estado; e Deleuze contesta as 

teses, comumente aceitas, que postulam: 1. O Estado surge no processo de desenvolvimento 

interno, gradativo e conflituoso, de uma sociedade; 2. O Estado surge da criação de uma 

máquina de guerra, como resultado das guerras de dominação; 3. O Estado é resultado de um 

contrato racionalmente estabelecido entre os indivíduos. 

Segundo Deleuze e Nietzsche, o Estado surge de uma vez, de um só golpe, vindo de 

fora; já nasce adulto, sem que se saiba dizer de onde vem; não pela continuidade linear ou 

dialética. Surge de uma ruptura, um corte, um salto. 

 
Eles chegam como o destino, sem causa, razão, respeito ou pretexto, aparecem com 
a rapidez dum relâmpago, demasiado terríveis, rápidos e convincentes, 
demasiadamente outros para chegarem a ser objeto de ódio. A sua obra consiste em 
criarem instintivamente formas, marcarem sinais; são os artistas mais involuntários e 
inconscientes que existem: mal aparecem dá-se logo algo de novo, uma peça 
soberana que está viva, em que cada parte e cada função está determinada e 
delimitada, onde não se encontra nada que não tenha a sua significação já 
determinada em relação ao conjunto. [...[ É aqui que Nietzsche fala de corte, de 
ruptura, de salto. Mas quem são estes eles que chegam como a fatalidade? ("uma 
horda qualquer de loiras aves de rapina, uma raça de conquistadores e de senhores 
que com a sua organização guerreira acrescida pela força de organizar, deixa cair 
sem escrúpulos as suas garras sobre uma população talvez infinitamente superior em 
número, mas ainda inorgânica...”). Até os mais antigos mitos africanos nos falam 

                                                                                                                                                                      
5  Concepção de revolução internacional que Trotsky opõe à política stalinista do socialismo em um só país que, 
embora Deleuze não se alie, foi importante no enfrentamento teórico com a burocracia soviética. A referência é 
mais uma licença poética que uma vinculação teórica. 



98 
 

destes homens loiros. São eles os fundadores do Estado. (DELEUZE; GUATTARI, 
1976, p.198-199) 

 

Essa passagem do “Anti-Édipo” parece contradizer as várias demonstrações da 

exterioridade da máquina de guerra em relação ao Estado, feitas no “Tratado de 

Nomadologia”, uma vez que os “fundadores do Estado” são “uma raça de conquistadores e 

senhores que com a sua organização guerreira acrescida pela força de organizar...”. No 

entanto, o que caracteriza o Estado, nessa citação, é: “uma peça soberana que está viva, em 

que cada parte e cada função está determinada e delimitada, onde não se encontra nada que 

não tenha a sua significação já determinada em relação ao conjunto.” E, não se trata, 

propriamente, de uma máquina de guerra, mas de uma “organização guerreira acrescida pela 

força de organizar...”. Soberania, funções determinadas e delimitadas, significação e 

organização resumem o Estado, com seus contadores, escribas, coletadores de impostos, 

pedagogos, policiais, soldados, mercenários... 

A tese apresentada, desde “Anti-Édipo” e que é também a de Nietzsche, é a de que “o 

Estado sempre existiu”, ao lado de outros modos de agenciamentos coletivos, outras formas 

de organização, convivendo tais grupos por interações e/ou por conflitos, desde os tempos 

mais remotos da humanidade (desde o paleolítico, segundo Nietzsche); mas nunca lhes foi 

superior. E nunca foi universal e necessário a todos os povos; ainda existem sociedades e 

povos, “primitivos” e nômades, que permanecem sem Estado ou contra a emergência dessa 

forma de organização do poder. Contudo, uma mudança no enfoque da abordagem, feita no 

“Tratado de Nomadologia”, transforma completamente a política do problema: 

 
Mal conseguimos imaginar sociedades primitivas que não tenham tido contato com 
Estados imperiais, na periferia ou em zonas mal controladas. Porém, o mais 
importante é a hipótese inversa: que o Estado ele mesmo sempre esteve em relação 
com um fora, e não é pensável independentemente dessa relação. A lei do Estado 
não é a do Tudo ou Nada (sociedades com Estado ou sociedades contra o Estado), 
mas a do interior e do exterior. O Estado é a soberania. No entanto, a soberania só 
reina sobre aquilo que ela é capaz de interiorizar, de apropriar-se localmente. Não 
apenas não há Estado universal, mas o fora dos Estados não se deixa reduzir à 
"política externa", isto é, a um conjunto de relações entre Estados. (DELEUZE; 
GUATTARI, 1997, p.17-18)                                                          

 

São essas “pequenas” modificações de abordagem que possibilitam transvalorações de 

valores e transmutações de sentido. “...o ângulo mínimo pelo qual o átomo se afasta da reta.” 

(DELEUZE; GUATTARI, 1997, p.19): O Estado é posto fora do centro, deslocado do eixo da 

história da humanidade, destronado do “absolutismo” pelo qual reinava sobre o pensamento 

condicionando as definições e definindo as condições. O pensamento se esparrama na 



99 
 

multiplicidade. Por mais longínquo que tenha sido o surgimento do Estado, o mais importante 

é que não engloba tudo; é um fenômeno localizável naquilo de que se apropriou e 

interiorizou, existindo ao lado de uma multiplicidade de fenômenos e modos de vida que lhe 

escapam. 

A forma de exterioridade ou o Fora se refere a tribos primitivas e povos nômades que 

são sociedades que não constituíram Estados, mas também se refere a fluxos e composições 

que ocorrem fora da regulação e controle do Estado numa mesma sociedade. Forças do Fora 

que lhe são irredutíveis; mas não serão pensadas como oposição de contrários, modelos de 

justiça ou como formas de sucessão, tampouco, como grupos isolados pela geografia ou 

fechados em sua independência. 

O Fora se constitui, de um lado, como grandes máquinas mundiais que ultrapassam os 

Estados, procurando a universalidade de sua atuação e mantendo sua autonomia: grandes 

organizações comerciais e industriais, formações religiosas, tais como, cristianismo, 

islamismo. Por outro lado, o Fora aparece como fenômenos locais de bando, minorias, 

gangues e segmentos sociais afirmando direitos e modos de vida contra os órgãos de poder. 

Em uma direção ou em outra, o Fora será pensado como fenômenos de fronteira, em relações 

cambiantes e variações contínuas de forças e de poderes num campo aberto e descentrado, no 

qual as forças do Estado traçam seus limites sob a forma de interioridade. Com esse desvio 

mínimo do enfoque, desfaz-se o modelo do Um que apresenta o múltiplo como variação do 

Um, por semelhança ou contradição, como também se desfaz o modelo de oposição que, sub-

repticiamente, persistia nos conceitos “molar” e “molecular”, superando-se, assim, as 

dualidades arraigadas. 

 
Não é em termos de independência, mas de coexistência e de concorrência, num 
campo perpétuo de interação, que é preciso pensar a exterioridade e a interioridade, 
as máquinas de guerra de metamorfose e os aparelhos identitários de Estado, os 
bandos e os reinos, as megamáquinas e os impérios. Um mesmo campo circunscreve 
sua interioridade em Estados, mas descreve sua exterioridade naquilo que escapa aos 
Estados ou se erige contra os Estados. (DELEUZE; GUATTARI, 1997, p.19, grifo 
dos autores) 

 

A interiorização do homem é um tema rizomático, um “canal” 6  subterrâneo 

comunicante, que leva a pensar as relações entre a “alma”, o senso de dever, a identidade, a 

psicologia, a política, a lei e a moral como operadoras do aparelho de Estado.  

                                                      
6 O termo “canal” é usado de modos distintos, por Deleuze, em textos diversos. No texto de introdução do MP - 
“Introdução: Rizoma”, se refere a uma linha que se comunica com outra qualquer ou um corredor de ligação 
entre as linhas do rizoma; no “Tratado de Nomadologia: Máquina de guerra”, é uma estria do espaço, um 



100 
 

A interiorização do homem é correspondente ao modelo de Estado. Dela surge a má-

consciência, segundo Nietzsche, quando, por uma fatalidade, numa ruptura, em um salto 

inesperado, o homem selvagem, semi-animal, guerreiro, aventureiro vê emergir um novo 

mundo, e se vê coagido a viver em sociedade sob o regime de paz. Um novo mundo que, 

através da violência, irá dar ao homem e às populações formas estáveis e identitárias, 

constituindo o Estado “como uma terrível tirania, uma maquinaria esmagadora e 

implacável...” (NIETZSCHE, 1998, p. 98). 

Neste novo mundo, os homens já não podem contar com seus instintos, com seus 

impulsos, com a intuição; as forças que constituíam seu inconsciente não podem mais guiar 

suas ações; as atividades, até então inconscientes, devem ser pensadas, calculadas, medidas, 

combinadas em causas e efeitos; “estão reduzidos à sua "consciência", ao seu órgão mais 

frágil e mais falível! (NIETZSCHE, 1998, p. 67). 

Porém, o incabível e o “incontível” dos instintos não cessaram de insistir, de 

pressionar quando já não era mais possível satisfazê-los, descarregá-los, externá-los. Então, 

era preciso criar novas satisfações e, ao mesmo tempo, interiorizar os instintos.  

“Todos os instintos que não se descarregam para fora se voltam para dentro - isto é o que 

chamo de interiorização do homem: é assim que no homem cresce o que depois se denomina 

sua ‘alma’.” (NIETZSCHE, 1998, p. 73). Os instintos guerreiros, aventureiros, cruéis, 

nômades, que constituíam forças inconscientes, voltam-se agora contra quem os possui. 

Cartografa-se, assim, na origem do Estado o surgimento da má-consciência; a origem 

humana, demasiado humana, da forma Homem e da alma do homem; da política e da 

psicologia; da consciência e da culpa. E, das forças reativas agenciadas no Estado irá surgir a 

imagem ou o modelo do pensamento que “olha de baixo para cima” para criar os valores 

superiores de Bem e Mal, a dualidade corpo e alma, a oposição entre mundo eterno e mundo 

efêmero, a divisão entre mundo verídico e mundo aparente, as causas e finalidades da 

existência; modelo moral do pensamento que quer limitar o pensamento, e que impregnou a 

filosofia, a história, a ciência e a vida. 

Mas esse mundo, que se toma por majoritário e macro, é um mundo entre outros, um 

mundo ao lado de mundos; não é um consenso; não é o argumento vitorioso em um diálogo 

de contrários; não é o mundo. É um todo, mas um todo “...que é produzido como uma parte 

ao lado das partes, que ele não unifica nem totaliza...” (DELEUZE; GUATTARI, 1976, p.62); 

                                                                                                                                                                      
conduto laminar que liga um ponto específico a outro. O sentido utilizado, aqui, é o rizomático. Embora não 
chega a ser um termo importante, nem chega a ser um conceito, fica anotado. 



101 
 

é um resíduo de produção, um fluxo de consumo7. 

Descentrando o Estado e a interioridade, Deleuze e Guattari instalam a multiplicidade 

das interações na exterioridade da máquina-de-guerra, para mapearem as trilhas de 

nomadismo. Fazem, assim, um mapa das “revoluções moleculares”. Não se trata de uma 

história dos excluídos, dos humilhados, dos vencidos; é um diagrama das relações de forças 

que compõem uma máquina-de-guerra; é um estudo das estratégias utilizadas por forças 

nômades e por forças régias em batalhas, alianças e capturas; é uma caixa de ferramentas e 

um manual de instruções para a montagem de uma máquina-de-guerra-nômade; é uma 

máquina-de-guerra-do-pensamento. 

No “Tratado de Nomadologia” podem-se perceber dois momentos básicos: o primeiro 

demonstra a exterioridade da máquina de guerra em relação ao Estado – a. pela mitologia e a 

epopéia, conforme os estudos de Georges Dumézil (Mitra e Varuna); b. pelos jogos de guerra 

– o Xadrez e o Go; c. pela etnologia de Pierre Clastres; d. pela existência de uma “ciência 

nômade”; e. pela noologia. O segundo demonstra a relação da máquina de guerra com o modo 

de existência nômade, considerando três aspectos – a. espacial-geográfico; b. aritmético; c. 

afetivo. 

A máquina de guerra é exterior ao Estado, ao qual, por vezes se opõe, por vezes 

ignora, por vezes conjura. Se o Estado possui uma máquina de guerra, se deve a uma 

apropriação, pela qual irá transformar em máquina militar disciplinada. Equivale a dizer que o 

Estado não surge da guerra, transformando vencedores em dominantes e vencidos em 

dominados; ainda que isso ocorra, não é a guerra o seu fator ou o seu modelo. 

 
Ou bem o Estado dispõe de uma violência que não passa pela guerra: ele emprega 
policiais e carcereiros de preferência a guerreiros, não tem armas e delas não 
necessita; age por captura mágica imediata, "agarra" e "liga", impedindo qualquer 
combate. Ou então o Estado adquire um exército, mas que pressupõe uma integração 
jurídica da guerra e a organização de uma função militar. Quanto à máquina de 
guerra em si mesma, parece efetivamente irredutível ao aparelho de Estado, exterior 
a sua soberania, anterior a seu direito: ela vem de outra parte. Indra, o deus 
guerreiro, opõe-se tanto a Varuna como a Mitra. Não se reduz a um dos dois, 
tampouco forma um terceiro. Seria antes como a multiplicidade pura e sem medida, 
a malta, irrupção do efêmero e potência da metamorfose. (DELEUZE; GUATTARI, 
1997, p. 8) 

 

Segundo Deleuze e Guattari (1997) Dumézil constata, através dos mitos, dois pólos 

distintos, ou duas cabeças do Estado: a do rei-mago e a do sacerdote-jurista, e em nenhuma 

                                                      
7 No “Anti-Édipo” a produção de consumo é o terceiro modo da produção desejante, a conjunção que produz o 
sujeito como resíduo. O conceito é aplicado, aqui, com uma ligeira modificação (poética) para designar “o 
mundo que se toma...” 



102 
 

delas está incluída a máquina de guerra. O déspota que captura e ata, operando por magia e 

procedendo como enviado dos deuses; e o sábio que legisla, realizando um pacto ou contrato, 

e organizando o exército sob a forma jurídica.  

O Xadrez e o Go, dois jogos de guerra, são tomados como exemplo para uma 

comparação entre o Estado e a máquina-de-guerra. O xadrez é um jogo de Estado - suas peças 

evidenciam isso, com funções determinadas, que delimitam movimentos específicos para cada 

peça, e que tornam o espaço estriado. Cada peça possui uma função pública que lhe atribui 

uma natureza intrínseca, como uma “alma” eterna e imutável e, no conjunto de suas relações 

compõem uma interioridade de Estado. No Go, as peças podem ser grãos, sementes, pérolas, 

diamantes, homem, mulher; não existem funções pré-fixadas, mas uma função coletiva e 

anônima que é exercida, por todos e por qualquer um, conforme a situação ou o modo de 

inserção: cercar, margear, penetrar, anular. Suas ações e relações compõem uma 

exterioridade. 

 
O xadrez é efetivamente uma guerra, porém uma guerra institucionalizada, regrada, 
codificada, com um front, uma retaguarda, batalhas. O próprio do go, ao contrário, é 
uma guerra sem linha de combate, sem afrontamento e retaguarda, no limite sem 
batalha: pura estratégia, enquanto o xadrez é uma semiologia. (DELEUZE; 
GUATTARI, 1997, p. 14) 

 

Pierre Clastres, segundo os autores, demonstra que a guerra nas sociedades primitivas 

impedia o surgimento do Estado, como se intuindo a sua possibilidade, os povos da América 

pré-colombiana criassem modos de conjurá-lo. A chefia, nessas sociedades, não caracterizava 

organismo de poder; estava limitada à função de “fazedor de paz” entre membros 

conflitantes, o que não implicava arbitrar e aplicar a justiça, mas persuadir os conflitantes a 

fazer a paz e abandonar a contenda. Para essa função, o chefe contava apenas com seu 

prestígio, estando sujeito a ser abandonado e substituído caso não conseguisse cumpri-la. O 

chefe tinha, ainda, o dever da palavra; no entanto, sua palavra não era para ser seguida, não 

dava ordens; sua voz ecoava pela floresta repetindo uma cantilena de dores e louvores da 

existência guerreira, enquanto os membros da tribo se ocupavam de suas tarefas sem dar-lhe 

muita atenção. A função da palavra do chefe era promover o orgulho e a coesão do povo. 

A guerra, por mais cruel que fosse, era um dos mecanismos para conjurar o 

surgimento de órgãos permanentes de poder, ou seja, o Estado. Até mesmo o poder do líder 

guerreiro se restringia à condução da guerra, durante o momento em que esta durava, tendo 

por base sua experiência de combate. Na análise de Pierre Clastres, a guerra fortalecia as 

relações de aliança e identificava os grupos e, ao mesmo tempo, impedia a fusão de grupos 



103 
 

que aumentaria a população levando à necessidade de estabelecer estruturas de poder. A 

guerra conjurava o Estado, ao invés de servi-lo. As sociedades primitivas da América pré-

colombiana não eram sociedades sem Estado; eram sociedades contra o Estado. 

A exterioridade da máquina-de-guerra é demonstrada também no modo de fazer 

ciência. Há um modo de fazer ciência, de trabalhar os materiais, de pensar a existência que 

difere do modelo de ciência universalizante decalcado do Estado. Deleuze a denomina 

“ciência menor”, “ciência nômade” ou “ciência excêntrica”. Acompanhando Michel Serres, 

localiza a existência de tal ciência desde o atomismo antigo e a geometria de Arquimedes, 

caracterizando-as pela prevalência do hidráulico e dos fluxos, ao invés dos sólidos; pelo devir 

e heterogeneidade; pela distribuição turbilhonar num espaço liso; e pelo privilégio do 

problema sobre o teorema. 

 
Essa ciência arquimediana, ou essa concepção da ciência, está essencialmente ligada 
à máquina de guerra: os problemata são a própria máquina de guerra, e são 
indissociáveis dos planos inclinados, das passagens ao limite, dos turbilhões e 
projeções. Poderia dizer-se que a máquina de guerra se projeta num saber abstrato, 
formalmente diferente daquele que duplica o aparelho de Estado. Diríamos que toda 
uma ciência nômade se desenvolve excentricamente, sendo muito diferente das 
ciências regias ou imperiais. Bem mais, essa ciência nômade não pára de ser 
"barrada", inibida ou proibida pelas exigências e condições da ciência de Estado. 
Arquimedes, vencido pelo Estado romano, torna-se um símbolo. (DELEUZE; 
GUATTARI, 1997, p. 20) 

 

Essas ciências nômades são, geralmente, desqualificadas e consideradas como práticas 

sem fundamento, sem embasamento teórico, isto é, sem o rigor científico. Ou como práticas 

supersticiosas, magias e mitologias; expressões de conhecimento primitivo que devem ser 

recolhidas e submetidas às leis da ciência.  

Elas não chegam a constituir um modelo ou formular princípios, tampouco possuem 

ligações históricas entre si; mas podem ser percebidas em vários momentos e lugares, pela 

maneira como lidam com os problemas. São citados vários exemplos, em que os cientistas se 

vêem entre uma máquina de guerra que lhe proporciona seus problemas e um aparelho de 

Estado que os restringe aos teoremas: a engenharia militar; a geometria descritiva e projetiva; 

o cálculo diferencial; a hidráulica – “[...] para cada um desses casos, é preciso uma 

monografia que dê conta da situação especial desses cientistas que a ciência de Estado só 

utiliza restringindo-os, disciplinando-os, reprimindo suas concepções sociais ou políticas.” 

(DELEUZE; GUATTARI, 1997, p 22). 

Um exemplo que se destaca nesta demonstração é extraído dos textos de Anne 

Querrien, sobre a construção das catedrais góticas no século XII. Ao lado da preocupação 



104 
 

quantitativa em construir igrejas cada vez mais longas e altas, observa-se uma mudança 

qualitativa no tratamento dos elementos da construção e no modo de operar dos construtores. 

Ao invés de partir da forma para determinar a matéria a ser moldada, procura-se extrair do 

material que se tem as forças de empuxo que o tornam capaz de construir abóbodas mais altas. 

 
[...] a relação estática forma-matéria tende a se esfumar em favor de uma relação 
dinâmica material-forças. É o talhe que fará da pedra um material capaz de captar e 
compor as forças de empuxo, e de construir abóbadas cada vez mais altas e mais 
longas. A abóbada já não é uma forma, porém uma linha de variação contínua das 
pedras. (DELEUZE; GUATTARI, 1997, p.29) 

 

Esse modo de construir implicava uma operação feita diretamente no solo e um 

tratamento específico ao material, numa série de projeções e aproximações, considerando seus 

acidentes e suas variações, sem recorrer a planos fixos. 

Por sua vez, os construtores - pedreiros, carpinteiros, ferreiros – não formavam um 

organismo ao modo do Estado; compunham confrarias e corpos nômades, itinerantes. Eram 

companheiros que viajavam construindo catedrais e constituíam uma força ativa, tanto para a 

ação quanto para a paralisação, que escapava ao controle do Estado. O conhecimento era 

construído no enfrentamento dos problemas. 

E o Estado não parou de buscar meios de fixar, sedentarizar, controlar os fluxos de 

trabalho e de trabalhadores, criando corporações, recorrendo à mão-de-obra forçada e a 

indigentes. Ou, ainda, operando uma divisão do trabalho que distingue o intelectual e o 

manual, o teórico e o prático que, segundo Deleuze, se deu por uma desqualificação do 

trabalho, mais que por uma valorização do conhecimento. A partir daí, substituiu-se o corpo 

coletivo por um organismo centralizado em que o arquiteto isolado traça os planos que serão 

executados com moldes. 

A tensão entre ciência nômade e Estado, no entanto, não se dá em função de 

imprecisões ou de aspectos mágicos, mas por suas diferenças no modo de divisão do trabalho 

e de compor a máquina social. Também, no modo de ocupar o espaço: “É a diferença entre 

um espaço liso (vetorial, projetivo ou topológico) e um espaço estriado (métrico): num caso, 

‘ocupa-se o espaço sem medi-lo’, no outro, ‘mede-se o espaço a fim de ocupá-lo’.” 

(DELEUZE; GUATTARI, 1997, p.25). São dois tipos de ciência que se opõem pelos 

contornos que dão ao mundo. 

Essa diferença pode ser encontrada, também, no pensamento, pela noologia. Aí se 

pode perceber a tensão entre um modelo de pensamento baseado no Estado, na interioridade e 



105 
 

no absoluto, e um modo de pensamento conectado a uma máquina-de-guerra, ligado com o 

exterior e afirmado no devir. 

 
A imagem clássica do pensamento, a estriagem do espaço mental que ela opera, 
aspira à universalidade. Com efeito, ela opera com dois "universais", o Todo como 
fundamento último do ser ou horizonte que o engloba, o Sujeito como princípio que 
converte o ser em ser para-nós. Imperium e república. Entre um e outro, todos os 
gêneros do real e do verdadeiro encontram seu lugar num espaço mental estriado, do 
duplo ponto de vista do Ser e do Sujeito, sob a direção de um "método universal". 
Desde logo, é fácil caracterizar o pensamento nômade que recusa uma tal imagem e 
procede de outra maneira. É que ele não recorre a um sujeito pensante universal, 
mas, ao contrário, invoca uma raça singular; e não se funda numa totalidade 
englobante, mas, ao contrário, desenrola-se num meio sem horizonte, como espaço 
liso, estepe, deserto ou mar. Estabelece-se aqui outro tipo de adaptação entre a raça 
definida como "tribo" e o espaço liso definido como "meio". Uma tribo no deserto, 
em vez de um sujeito universal sob o horizonte do Ser englobante. (DELEUZE; 
GUATTARI, 1997, p.49) 

 

O segundo momento do “Tratado” é dedicado à relação entre a máquina de guerra e o 

modo de vida nômade que se caracteriza pela maneira de ocupar o espaço, de percorrê-lo e de 

habitá-lo. O nômade habita o percurso, é o desterritorializado por excelência, ainda que tenha 

um território. Seu percurso não vai de um ponto de partida a um ponto de chegada; embora 

esteja marcado por pontos (de água, de acampamento, de assembléias), o percurso é um entre-

dois, um intermezzo. Ele se territorializa na desterritorialização, não na demarcação de uma 

terra.  

Possui um espírito de povo ou de tribo e não se reconhece como membro de um país 

ou etnia. Lembre-se a cena do hollywoodiano “Lawrence das Arábias” em que um chefe tribal 

fala aos estrangeiros os nomes das várias tribos do deserto e conclui dizendo: “esses, eu 

conheço; árabes, não sei quem são.” (citação livre).  

O nômade ocupa o espaço por distribuição como um turbilhão, sem medi-lo, cercá-lo, 

fechá-lo. Ao contrário do sedentário que mede o espaço para distribuí-lo e ocupá-lo na forma 

de propriedade, fechando, cercando e delimitando divisas.  

A vida nômade se caracteriza, ainda, pela velocidade que se opõe à gravidade do 

Estado, como eixo vertical de forças, e ao movimento como deslocamento relativo de um 

ponto a outro, por um corpo considerado uno: “a velocidade, ao contrário, constitui o caráter 

absoluto de um corpo cujas partes irredutíveis (átomos) ocupam ou preenchem um espaço 

liso, à maneira de um turbilhão, podendo surgir num ponto qualquer.” (DELEUZE; 

GUATTARI, 1997, p. 52, grifo dos autores). 

A máquina-de-guerra como invenção nômade produz agenciamentos sociais e afetivos 

que não tem por objeto principal a batalha ou a guerra, recorrendo a esta como uma função 



106 
 

segunda em vista dos enfrentamentos com os impérios. Este mapa dos nomadismos e dos seus 

agenciamentos maquínicos abre a possibilidade para pensar a política e a ética como 

afirmação de um modo de vida que ultrapasse as dicotomias antitéticas condicionantes do 

pensamento. Não como modelo, mas como nuances, matizes, graus de potência da vida, 

modos de existência; devires-intensos-imperceptíveis-rizomáticos. 

 
Os nômades inventaram uma máquina de guerra contra o aparelho de Estado. Nunca 
a história compreendeu o nomadismo, nunca o livro compreendeu o fora. Ao longo 
de uma grande história, o Estado foi o modelo do livro e do pensamento: o logos, o 
filósofo-rei, a transcendência da Idéia, a interioridade do conceito, a república dos 
espíritos, o tribunal da razão, os funcionários do pensamento, o homem legislador e 
sujeito. É pretensão do Estado ser imagem interiorizada de uma ordem do mundo e 
enraizar o homem. Mas a relação de uma máquina de guerra com o fora não é um 
outro "modelo", é um agenciamento que torna o próprio pensamento nômade, que 
torna o livro uma peça para todas as máquinas móveis, uma haste para um rizoma 
(Kleist e Kafka contra Goethe). (DELEUZE; GUATTARI, 1997, p.36) 
 
Fazer do pensamento uma potência nômade não é, obrigatoriamente, mover-se, e 
sim abalar o modelo do aparelho de Estado, o ídolo ou a imagem que pesa sobre o 
pensamento, monstro agachado sobre ela. Dar ao pensamento uma velocidade 
absoluta, uma máquina de guerra, uma geografia, e todos esses devires ou caminhos 
que percorrem a estepe. Epicuro, Espinoza e Nietzsche, como pensadores nômades. 
(DELEUZE; PARNET, 1998, p. 42) 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A trajetória de Deleuze está, notadamente, marcada pelas presenças de Nietzsche e 

Spinoza, especialmente pelos conceitos de corpo, força e potência. É o que se procurou 

demonstrar.  

Contudo, para ir mais longe, procura-se extrair daí as potências éticas e políticas que 

afirmam a vida, que aumentam a força de existir no mundo, que ampliam o poder de afetar e 

ser afetado, que produzam novos corpos e pensamentos em novas maneiras de viver. Uma 

ética rizomática e uma política nomádica na criação de forças ativas, mas também acionando 

forças que re-agem, que compõem, sem recorrer ao ressentimento e à má consciência.  

Mas não é representação de formas éticas e políticas; é o devir do corpo e do 

pensamento, nos enfrentamentos e superações dos limites e fronteiras entre corpos, entre 

pensamentos, entre corpo e pensamento. É a “caosmose” (Guattari) das forças que se 

movimentam nas fronteiras, de um lado ao outro, de um lado e do outro, tornando 

indiscerníveis os limites.  

Micropolítica que emerge dos enfrentamentos e superações; máquina de guerra do 

não-formado, do não-formatado e do “desenformado”. Afirmação ética e estética de todos os 

seres de todos os corpos que habitam um corpo no devir caótico de todos os pensamentos e 

formas de pensar que habitam um pensamento.  

Múltiplos corpos se compondo sucessivamente, desordenadamente em formas fluidas, 

liberados da forma fixa, una e totalizante. Múltiplos corpos se descompondo para a irrupção 

das novas formas que se sucedem indefinidamente. Signos do pensamento-acontecimento. 

Uma “poesia física no espaço” (Artaud). Uma poesia da existência. 

Extrair do corpo potências de seres fantásticos, caídos, extintos, não-nascidos, 

angelicais, demoníacos, animalescos, humanos, pestilentos, lamurientos, devotos, 

amaldiçoados, beatificados, sofredores, silenciosos, sonoros, guturais, cantantes... Potências 

dos corpos que compõem um corpo; intensidades não-formadas que compõem o inconsciente; 

forças inconscientes que se movem no corpo e no pensamento, e que os movem. Será possível 

deixá-los viver? Será permitido deixá-los andar sobre a terra? 

O revolucionar permanente, as variações contínuas, as “metamorfoses ambulantes” e 

as mutações se dão sem que seja preciso um projeto ou uma tomada de Estado, pois são forças 

da vida; é a própria vida escapando ao controle, como uma bexiga cheia de água que 

espremida de um lado faz a água fugir para outro lado.  



108 
 

A ética é uma afirmação do poder de um corpo no modo de vida; não a restrição do 

poder do corpo pela submissão às leis morais e aos costumes.  A política é a afirmação de um 

corpo coletivo como vetor de bando, matilha, malta, tribo; não a organização de um coletivo 

universalizante, totalizante, sob o signo do Estado. 

Os corpos éticos e políticos são agenciamentos maquínicos de guerra que produzem o 

pensamento nômade abalando o modelo do Estado; traçam as linhas de fuga do 

esquizofrênico, do nômade, do drogado, que minam o capitalismo. 

O Fora da lei não é o criminoso, não é o “contra a lei”, pois este é apenas o outro lado, 

a outra face da lei. Determinar-se a fazer tal ou qual coisa por ser contra a lei ou por ser 

proibido é, também, um modo de ser acionado pela lei, de estar preso a ela. O Fora da lei ativa 

suas forças, experimenta e vai até o limite daquilo que seu corpo pode, para saber o que pode 

seu corpo, para ampliar seu poder de ser afetado; aquilo que seu corpo pode é seu direito 

natural. A sua vontade de potência, a vontade que seu poder exerce está dirigida para ampliar 

sua força de existir, sua potência de agir e de pensar, independente da letra da lei. Ele quer 

selecionar suas relações de acordo com aquilo que convém ou não ao seu corpo; conhecer 

pelas noções comuns quais corpos compõe com o seu para organizar bons encontros e, pela 

sua potência de agir, buscar o máximo de paixões alegres. 

Esse conhecimento só é possível através das intensidades que atravessam seu corpo no 

limiar de mínimo e máximo de seu poder de ser afetado. Uma ideia é sempre a ideia de um 

corpo ou daquilo que acontece ao corpo. Se um drogado disser a um psicólogo ou a um 

médico ou a um padre: - “eu estou vendo Deus”, aquele que ouve não vai saber do que se trata 

e o que se passa, pois ao ouvir a palavra “Deus” vai associá-la à sua própria noção de Deus – 

noção religiosa de um Deus único, criador, que habita as alturas e não pode ser visto. Também 

não vai saber do que se trata o “eu estou vendo”, pois vai associar ao sentido da visão, 

limitado ao jogo de sombra e luz. Dirá que é um delírio, associando o delírio a uma projeção 

ilusória de um estado de loucura. Dificilmente terá a atitude de perguntar, ainda que por mera 

curiosidade: - “e Deus tá te vendo, também?”, “como Ele é?”, “Ele está sozinho?”. 

O conhecimento dos estados de intensidade está restringido por limites do corpo e da 

ideia. Podemos compará-los com a maneira que vemos e a ideia que temos do arco-íris. Desde 

criança, desenha-se o arco-íris com as sete cores bem definidas, às vezes, traçando linhas de 

contorno entre as cores que vão de um lado ao outro, no sentido longitudinal; do começo a 

fim – e no fim do arco-íris tem um pote de ouro. Assim é visto; assim é imaginado.  Mas, se 

se pensar o arco-íris no sentido transversal, não existirão os contornos entre as cores, e sim 

uma gradação de matizes e nuances que vão do perceptível ao imperceptível aos nossos olhos, 



109 
 

como se as partículas das cores viajassem na direção umas das outras, nos dois sentidos, se 

transformando através de nuances e matizes imperceptíveis, num movimento sem fim. Ao 

invés de ir de um ponto ao outro, o arco-íris seria uma variação contínua e transversal. O arco-

íris não teria fim, e as cores não seriam sete. Outra visão; outra ideia; e o desenho se tornaria 

um mapa de intensidades. 

A mesma coisa para o corpo: ao invés de um desenho da anatomia e dos contornos 

entre os órgãos e as funções, fazer um mapa das variações contínuas e transversais das 

intensidades, dos estados de corpo, das nuances e matizes de afetos perceptíveis e 

imperceptíveis. Um mapa da viagem infinita da existência na duração. 

Esse é um corpo do pensamento de Deleuze que se compõe extraindo forças e 

potências de Nietzsche e Spinoza. 

Quanto à guerra, é preciso pensá-la fora do modelo da batalha e da violência para 

entendê-la como uma composição de forças num modo afirmativo de viver no mundo. Então, 

extrai-se uma definição para animar o “espírito de corpo”: a guerra é a arte de transformar 

inimigos em aliados; forças contrárias em forças a favor; situações desfavoráveis em 

ocasiões propícias. 

Encerra-se com uma citação em homenagem a Cláudio Ulpiano:  

A obra de dois grandes filósofos ― Espinoza e Nietzsche ― é eticamente isso, é 
uma transposição: você sair do mundo das formas, da subjetividade material; para 
penetrar no mundo das forças. 
Ou seja: a unidade produtora, a gênese das coisas e do ser seria a singularidade. 
Então, se um artista, um cientista, um filósofo se preocupam com essa gênese, o que 
eles têm que fazer é penetrar nessa singularidade, arranjar artifícios, arranjar 
instrumentos para sair das formas individuais e penetrar nessas forças singulares. A 
obra do Gilles Deleuze é exatamente isso. A obra do Gilles Deleuze é a descoberta 
do singular de várias e terríveis maneiras, a descoberta desse singular e da filosofia 
do singular. (ULPIANO, 1994) 

 

 

 

 

 



 
 

REFERÊNCIAS 

 

Bibliografia de Deleuze 

DELEUZE, Gilles.  A Imagem-Tempo. Tradução de Eloísa Araújo Ribeiro, São Paulo: 
Brasiliense, 2005. 
 
___________ - Espinosa Filosofia Prática. Tradução de Daniel Lins e Fabien Pascal Lins, 
São Paulo: Editora Escuta, 2002. 
 
___________ Conversações, 1972-1990. Tradução de Peter Pál Pelbart, Rio de Janeiro: 
Editora 34, 1992. 
 
___________ - Foucault. Tradução de Claudia Sant’Anna Martins, São Paulo: Editora 
Brasiliense, 1991. 
 
___________ - Diferença e Repetição. Tradução de Luis Orlandi e Roberto Machado, Rio de 
Janeiro, Editora Graal, 1988. 
 
___________ - Crítica y Clínica. Tradução de Thomas Kauf, Barcelona: Editorial Anagrama, 
1996. 
 
___________ - Nietzsche e a Filosofia. Tradução de Ruth Joffily Dias e Edmundo Fernandes 
Dias, Rio de Janeiro: Editora Rio, 1976. 
 
___________ - A Ilha Deserta e outros Textos - Textos e entrevistas (1953-1974). Edição 
preparada por David Lapouraje. Tradução de Luis Orlandi [et al.], São Paulo: Editora 
Iluminuras, 2004.  
 
DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix – O Anti-Édipo. Tradução de Georges Lamazière, Rio 
de Janeiro, Imago Editora, 1976. 
 
___________ – O que é a Filosofia?. Tradução de Bento Prado Jr. e Alberto Alonzo Muñoz, 
São Paulo: Editora 34, 1992. 
 
___________ – Mil Platôs vol. 1. Tradução de Aurélio Guerra e Célia Pinto Costa, São Paulo: 
Editora 34, 1995.  
 
___________ – Mil Platôs vol. 2. Tradução de Ana Lúcia de Oliveira e Lúcia Cláudia Leão. 
São Paulo: Editora 34, 1995.  
 
___________ – Mil Platôs vol.3, Tradução de Aurélio Guerra Neto et al, São Paulo: Editora 
34, 1996.  
 
___________ – Mil Platôs vol. 4. Tradução de Suely Rolnik, São Paulo: Editora 34, 1997. 
 
___________ – Mil Platôs vol. 5. Tradução de Peter Pál Pelbart e Janice Caiafa, São Paulo: 
Editora 34, 1997.  
 



111 
 

 

DELEUZE, Gilles; PARNET, Claire – Diálogos. Tradução de Eloisa Araújo Ribeiro, São 
Paulo: Editora Escuta, 1998.  
 
 
 
Bibliografia de Nietzsche 
 
NIETZSCHE, Friedrich W. - O Nascimento da Tragédia: ou Helenismo e Pessimismo. 
Tradução de J. Guinsburg, São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 
 
___________ – A Gaia ciência. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2001.  
 
___________ – Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. Tradução de 
Mário da Silva. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2006. 
 
___________ – Assim Falou Zaratustra. Tradução Alex Marins, São Paulo: Editora Martin 
Claret, 2004. 
 
___________ – Além do bem e do mal: prelúdio a uma filosofia do futuro. Tradução de Paulo 
César de Souza.  São Paulo: Companhia das Letras, 1992. 
 
___________ – Para Além do Bem e do Mal – Prelúdio Para Uma Filosofia do Futuro, 3ª 
ed.. Tradução Alex Marins, São Paulo: Editora Martin Claret, 2004. 
 
___________ – Crepúsculo dos ídolos: ou como se filosofa com o martelo. Tradução de 
Paulo César de  Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2006.     
                                            
___________ – O Anticristo: maldição ao cristianismo / Ditirambos de Dionísio. Tradução 
Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 
 
___________ – Ecce homo: como alguém se torna o que é. Tradução Paulo César de Souza. 
São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 
 
___________ – A genealogia da moral – Uma polêmica. Tradução Paulo C. de Souza. São 
Paulo: Companhia das Letras, 1998. 
 
___________ – Humano, demasiado, humano. Tradução Paulo C. de Souza. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2000. 
 
___________ – Vontade de Potência. Tradução de Mário D. Ferreira Santos, Rio de Janeiro: 
Edições de Ouro, 1966. 
 
 
 
Bibliografia de Spinoza 
 
ESPINOSA, Baruch – Pensamentos Metafísicos. Tradução de Marilena Chauí, 3ª ed., São 
Paulo: Abril Cultural, 1983. (Os pensadores) 
 



112 
 

 

___________ – Tratado da Correção do Intelecto. Tradução de Carlos Lopes de Mattos, 3ª 
ed., São Paulo: Abril Cultural, 1983. (Os pensadores) 
 
___________ – Ética. Traduções de Joaquim de Carvalho [et al.], 3ª ed., São Paulo: Abril 
Cultural, 1983. (Os pensadores) 
 
___________ – Tratado Político. Tradução de Manoel de Castro, 3ª ed., São Paulo: Abril 
Cultural, 1983. (Os pensadores) 
 
___________ – Correspondência. Tradução de Marilena Chauí, 3ª ed., São Paulo: Abril 
Cultural, 1983. (Os pensadores) 
 
ESPINOSA, Bento de – Ética. Tradução de Joaquim de Carvalho [et al.], Lisboa: Relógio 
D’Água Editores, 1992. 
 
SPINOZA, Baruch. – Ética. Tradução de Lívio Xavier, São Paulo: Atena Editora, 1957. 
 
___________ – Ética. Tradução de Vidal Peña, Madri: Alianza Editorial, 1987. 
 
___________ – Ética. Tradução de Tomaz Tadeu, 3ª Ed., Belo Horizonte: Autêntica Editora, 
2007. 
 
 
 
Bibliografia complementar 
 
ARTAUD, Antonin – O Teatro e Seu Duplo. Tradução de Teixeira Coelho, São Paulo, 
Editora Max Limonad, 1987. 
 
ALTHUSSER, Louis – A corrente subterrânea do materialismo do encontro. Tradução de 
Mônica G. Zoppi Fontana, Crítica Marxista vol. 20, Campinas: Unicamp, 2005, pp. 09-48. 
 
CARVALHO, Jairo Dias – O Problema da Expressão em Deleuze e Spinoza, Revista Conatus 
vol. 1 número 2, 2007, pp. 43-49. 
 
EPICURO – Antologia de Texto: Da natureza. São Paulo: Abril Cultural, 1985. (Os 
pensadores) 
 
ESCOBAR, Carlos Henrique (org.) - Dossier Foucault. Rio de Janeiro: Livraria Taurus 
Editora, 1986. 
 
FOUCAULT, Michel - História da Sexualidade I – A vontade de Saber. Tradução de Maria 
Thereza C. Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque, Rio de Janeiro: Editora Graal, 1984. 
 
___________ - História da Sexualidade II – O uso dos prazeres. Tradução de Maria Thereza 
C. Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque, Rio de Janeiro: Editora Graal, 1984. 
 
___________ - História da Sexualidade III – O cuidado de Si. Tradução de Maria Thereza C. 
Albuquerque e J. A. Guilhon Albuquerque, Rio de Janeiro: Editora Graal, 1984. 
 



113 
 

 

___________ – Vigiar e Punir. Tradução de Ligia M. Pondé Vassalo, Petrópolis: Editora 
Vozes, 1986. 
 
___________ – Microfísica do Poder. Tradução de Roberto Machado. Rio de Janeiro: Graal, 
1984. 
 
GIOVANNI, Reale; ANTISERI, Dario – História da Filosofia vol. 1. Revisão de L. Costa e 
H. Dalbosco,  São Paulo, 1990. 
 
GUATTARI, Felix – Caosmose: um novo paradigma estético. Tradução de Ana Lúcia de 
Oliveira e Lúcia Cláudia Leão, Rio de Janeiro: Editora 34, 1992. 
 
HEIDEGGER, Martin - La Metafísica de Nietzsche. Tradução de Juan Luis Vermal, Barcelona: 
Ediciones Destino, 2000. 
 
JAEGER, Werner – Paidéia: A Formação do Homem Grego. Tradução de Artur M. Parreira, São 
Paulo: Martins Fontes, 2003. 
 
LINS, Daniel; GADELHA, Sylvio (org.) - Nietzsche e Deleuze: o que pode o corpo. Rio de Janeiro: 
Relume Dumará, 2002. 
 
MARTINS, André (org.) -  O mais potente dos afetos - Spinoza e Nietzsche. São Paulo: 
Martins Fontes, 2009. 
 
____________ - Nietzsche, Espinosa, o acaso e os afetos. Revista O que nos faz pensar, n. 14. 
Rio de janeiro: PUC-RJ, 2000, p. 183-198. 
 
MONTEIRO, Ana Cláudia L. - As tramas da realidade: considerações sobre o corpo em 
Michel Serres. São Paulo: Tese de doutorado apresentada à PUC-SP, 2009. 
 
MOSÉ, Viviane – Nietzsche e a grande política da linguagem. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2011. 
 
 ____________ – O homem que sabe. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2011. 
 
PELBART, Peter Pál – A nau do Tempo-Rei: sete ensaios sobre o tempo da loucura. Rio de 
Janeiro: Imago Editora, 1993. 
 
SILVA, Cíntia Vieira da – Corpo e Pensamento: alianças conceituais entre Deleuze e 
Espinosa, Campinas: Tese de doutorado apresentada ao Departamento de Filosofia do IFCH, 
Unicamp, 2007. 
 
ZEPPINI, Paola Sanfelice – Deleuze o Corpo: articulações conceituais entre Deleuze, 
Nietzsche e Espinosa em função da problemática do corpo, Campinas: Dissertação de 
mestrado apresentada ao Departamento de Filosofia do IFCH, Unicamp, 2010. 
 
ZOURABICHVILI, François – O Vocabulário de Deleuze. Tradução de André Telles, Rio de 
Janeiro: digitalizado e disponibilizado em versão eletrônica pelo Centro Interdisciplinar de 
Estudo em Novas Tecnologias e Informação – Cienti-Ifch, Unicamp, 2004. 

 
 



114 
 

 

 

 

Referências da Rede Internacional 

DELEUZE, Gilles - O abecedário de Gilles Deleuze. Entrevista com G. Deleuze. Editoração: 
Brasil, Ministério da Educação, TV Escola, 2001. Paris: Éditions Montparnasse, 1997, 
459min. Disponível em: www.dossiedeleuze.blogspot acessado em janeiro de 2012 a janeiro 
de 2013. 
 
___________ - Cursos de Gilles Deleuze. Tradução de Emanuel Angelo da Rocha Fragoso e 
Hélio Rebello Fragoso Jr.. Transcrições dos Cursos em Vincennes sobre Spinoza, realizados 
de 24 de janeiro de 1978 a 24 de março de 1981, digitalizadas e disponibilizadas 
em www.webdeleuze.com., 2005. Acessados em janeiro de 2012 a janeiro de 2013. 
 
ESCOBAR, Carlos Henrique (org.) - Dossier Deleuze. Rio de Janeiro: Hólon Editorial, 1991. 
Disponível em www.dossiedeleuze.blogspot acessado em 2012-2013. 
 
NIETZSCHE, Friedrich W. – O Anticristo: Ensaio de uma Crítica do Cristianismo. Tradução 
de André Díspore Cancian, versão eletrônica s/d. Disponível em www.ateus.net, acessado em 
janeiro de 2012 a janeiro de 2013. 
 
ULPIANO, Cláudio - Produzir seu próprio Inconsciente. Aula realizada em 05/05/1994. 
Digitalizada e disponibilizada em versão eletrônica pelo Centro de Estudos Claudio Ulpiano. 
Disponível em: www.claudioulpiano.org.br. Acessado em janeiro de 2012 a janeiro de 2013. 
 
____________ – Aulas transcritas. Digitalizadas e disponibilizadas em versão eletrônica pelo 
Centro de Estudos Claudio Ulpiano em: www.claudioulpiano.org.br. Acessado em janeiro de 
2012 a janeiro de 2013. 
 
____________ – Aulas em áudio. Disponibilizadas em versão eletrônica pelo Centro de 
Estudos Claudio Ulpiano. Disponível e: www.claudioulpiano.org.br. Acessado em janeiro de 
2012 a janeiro de 2013. 
 
 
 

 

http://www.dossiedeleuze.blogspot/
http://www.webdeleuze.com/
http://www.dossiedeleuze.blogspot/
http://www.ateus.net/

	1 - CAPA_SUMÁRIO
	2- INTRODUÇÃO
	3 - 1 OS FILÓSOFOS E NÓS
	4 - 2 CORPO EM NIETZSCHE
	5 - 3 CORPO EM SPINOZA
	Isso vale para nós, para os homens, não menos do que para os animais, visto que ninguém sabe antecipadamente os afetos de que é capaz; é uma longa história de experimentação, uma demorada prudência, uma sabedoria espinosista que implica a construção d...

	6 - 4  MÁQUINA DE GUERRA E PENSAMENTO
	7 - 5  CORPO MÁQUINA DE GUERRA
	8 - CONSIDERAÇÕES FINAIS
	9 - REFERÊNCIAS

