
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE UBERLÂNDIA 

INSTITUTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

HANNAH ARENDT: (IM)POSSIBILIDADES DE SUPERAÇÃO DA 

BANALIZAÇÃO DA VIOLÊNCIA  

 

 

 

 

 

 

AMÉLIA CRISTINA SILVA MACHADO PRIETO  

 

 

 

 

 

 

UBERLÂNDIA 

2012



 

 

AMÉLIA CRISTINA SILVA MACHADO PRIETO 

 

 

 

 

 

 

 

 

HANNAH ARENDT: (IM)POSSIBILIDADES DE SUPERAÇÃO DA 

BANALIZAÇÃO DA VIOLÊNCIA  

 

 

 

  

Dissertação apresentada ao programa de Pós-
Graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Uberlândia como requisito parcial 
para obtenção do título de mestre em 
Filosofia. 
 
Área de concentração: Filosofia Política  
 
Orientadora: Prof. Dra Georgia Cristina 
Amitrano 

 

 

 

 

 

 

UBERLÂNDIA 

2012



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                        
                               Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 
                                               Sistema de Bibliotecas da UFU, MG, Brasil. 
 

 
 
P949h  

 
 
Prieto, Amélia Cristina Silva Machado, 1982- 
     Hannah Arendt : (im)possibilidades  de superação  da banalização da 

violência / Amélia Cristina Silva Machado Prieto. - 2012. 

        
      87 f. 
        
      Orientadora: Georgia Cristina Amitrano. 
      Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Uberlândia, Pro-
grama de Pós-graduação em Filosofia. 
      
     Inclui bibliografia. 
 
     1. Filosofia - Teses. 2. Arendt, Hannah, 1906-1975 - Crítica e interpre-
tação - Teses.  3. Filosofia alemã - Séc. XX - Teses.  4. Ciência política - 
Filosofia  - Teses.  5.  Violência  - Teses.  I. Amitrano, Georgia  Cristina.        
II. Universidade Federal de Uberlândia.  Programa de Pós-Graduação em 
Filosofia. III. Título.                                                                                                               
                                                                                      
                                                                                                         CDU: 1 

            



 
 

 

FOLHA DE APROVAÇÃO 

 

AMÉLIA CRISTINA SILVA MACHADO PRIETO 

 

 

 

 

HANNAH ARENDT: (IM)POSSIBILIDADES DE SUPERAÇÃO DA 

BANALIZAÇÃO DA VIOLÊNCIA  

  

      

  

Uberlândia, 19 de setembro de 2012 

 

 

 

 

 

Banca Examinadora 

 

 

___________________________________________ 
Prof. Dr. Rafael Haddock Lobo 

Universidade Federal do Rio de Janeiro/UFRJ 

 

____________________________________________ 
Prof. Dra. Ana Maria Said  

Universidade Federal de Uberlândia/UFU 
 
 

____________________________________________ 
Prof. Dra. Georgia Cristina Amitrano (Orientadora) 

Universidade Federal de Uberlândia 



 
 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dedico primeiro a mim mesma, pois só eu sei as 

barreiras internas e externas que tive de enfrentar 

para chegar até aqui. Em seguida dedico às pessoas 

que apesar dos tropeços e das pedras que encontram 

pelo caminho são capazes de seguir em frente, cada 

dia só um pouquinho mais.   



 
 

 

AGRADECIMENTOS 

 

À Hannah Arendt, por ter deixado um legado teórico tão rico na sua busca por 

compreensão, estimulando as pessoas a pensarem.  

 

Ao professor Newton Bignotto que me apresentou à Hannah Arendt, durante uma 

disciplina na graduação. 

  

Ao IFILO/UFU por ter me proporcionado esta oportunidade, a todos os professores que 

contribuíram na minha formação, em especial aos que tive a oportunidade de participar 

de suas disciplinas durante este percurso do mestrado, o professor Alexandre Guimarães 

Tadeu de Soares e o professor José Benedito de Almeida Júnior. 

 

Ao professor Jakob Hans Josef Schneider, pela orientação na fase inicial do mestrado, 

pela oportunidade de participar da disciplina que ofertou na pós e pelo grupo de estudos 

em David Hume, que foi de grande proveito. 

 

A professora Georgia Cristina Amitrano, pela paciência e atenção com a qual se dedicou 

a minha orientação, pela amizade e carinho que vão muito além de suas atribuições 

profissionais, seu apoio foi fundamental. 

 

Ao professor Leonardo Almada e ao João Guilherme Amitrano Almada pelo carinho 

com que fui recebida na casa de vocês e pela paciência e compreensão em me ceder a 

Georgia. 

 

A professora Ana Maria Said pelos valiosos encontros que tivemos no grupo de estudos 

Marx e Gramsci, pela disciplina que ofertou na pós-graduação sobre Hannah Arendt, 

pela amizade e estímulo em todos os momentos desta jornada e também por ter aceitado 

compor a banca examinadora. 

 

Ao professor Rafael Haddock Lobo por ter aceitado compor a banca examinadora. 
  

A toda minha família, que sempre me incentivou e apoiou. Ao Carlos César e a Ana 

Luísa pelo amor, carinho e compreensão, e por serem o meu maior estímulo. Ao 



 
 

 

Élisson, meu companheiro, marido e amigo, que direta e indiretamente foi o responsável 

por essa conquista, ao me apoiar, me incentivar, me chamar a atenção quando 

necessário e também ao me ajudar nas correções. A minha mãe, pelo incentivo, pelas 

conversas e conselhos, pelo exemplo de vida e por cuidar tão bem dos meus filhos e do 

meu marido nos momentos que estive ausente. Aos meus irmãos Ana Paula e André, ao 

Luís Felipe e ao meu pai por fazerem parte da minha vida e pela torcida. Amo muito 

vocês. 

 

A Roberta Baggio por sempre me dar força, pela amizade e por ter aberto as portas 

deste percurso para mim.  

 

Aos maravilhosos amigos que tenho, todos contribuíram de alguma forma para essa 

conquista, agradeço de coração. 

 

A Luziene Soares Franzão, e a Samira Rabelo Lopes que através de suas especialidades 

profissionais e seu carinho puderam me auxiliar a concretizar esse sonho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

As pessoas seriam muito mais nobres e melhores se, no 

final do dia, pudessem rever o próprio comportamento e 

pesar o que fizeram de bom ou mau. Automaticamente 

tentariam melhorar a cada manhã e, depois de algum 

tempo, certamente realizariam muita coisa. Todo mundo 

pode seguir essa receita: não custa nada e é 

definitivamente útil. Os que não sabem terão de 

descobrir por experiência própria que ‘uma consciência 

tranquila dá força às pessoas.  

(O Diário de Anne Frank) 

 



 
 

 

RESUMO 

 

Esta dissertação se propõe instigar o debate sobre os temas da violência e de sua 
banalização da mesma na nossa sociedade à luz das reflexões suscitadas por Hannah 
Arendt. Inicialmente, introduzimos conceitos básicos para o entendimento da obra de 
Arendt, desde o período da tradição grega até a sociedade atual. Em seguida, são 
apresentadas as discussões de Arendt sobre a banalização da violência e a alienação, a 
partir de um resgate histórico em busca das raízes das mazelas da sociedade atual, e da 
análise filosófica das suas dificuldades e dos seus desdobramentos. Finalmente 
buscamos contextualizar o legado teórico de Hannah Arendt com debates atuais de 
nossa sociedade, para apontar a restauração da dignidade da política e o resgate do 
espaço público como possíveis soluções para esses problemas. 

Palavras-chave: Violência; Banalidade do mal; política; espaço público; poder. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

ABSTRACT 

This dissertation proposes to instigate the debate on the issues of the violence and its 
banalization in our society in the light of the reflections raised by Hannah Arendt. 
Initially, we introduced basic concepts for understanding the work of Arendt, since the 
period of greek tradition to the present society. Then we present the Arendt’s discussion 
on the banalization of violence and alienation, from a historical review in search of the 
origins of the ills of the contemporary society, and the philosophical analysis of its 
difficulties and its consequences. Finally we seek to contextualize the theoretical legacy 
of Hannah Arendt with current debates in our society, in order to show the restoration of 
the dignity of politics and the recovery of public space as possible solutions to these 
problems. 

Key-words: Violence; banality of evil; policy; public space; power. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

SUMÁRIO 

 

  
LISTA DE ABREVIATURAS ....................................................................................... 12 

 

INTRODUÇÃO .............................................................................................................. 13 

 

CAPÍTULO 1 - A SOCIEDADE MODERNA E A RUPTURA DA TRADIÇÃO DOS 
ANTIGOS ....................................................................................................................... 18 

1.1– A TRADIÇÃO .................................................................................................... 18 

1.2– A SOCIEDADE MODERNA ............................................................................. 29 

 

CAPÍTULO 2 - BANALIZAÇÃO DA VIOLÊNCIA .................................................... 41 

2.1– VIOLÊNCIA E PODER ..................................................................................... 41 

2.2– O CASO EICHMANN E A BANALIDADE DO MAL .................................... 47 

2.3– ALIENAÇÃO ..................................................................................................... 52 

 

CAPÍTULO 3 - A FACULDADE DE PENSAR E DA AÇÃO ..................................... 60 

3.1– A ATUALIDADE DO PENSAMENTO DE HANNAH ARENDT .................. 60 

3.2– O PERIGO DO NÃO PENSAR ......................................................................... 64 

3.3– IMPORTÂNCIA DO ESPAÇO PÚBLICO E DA AÇÃO ................................. 71 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ......................................................................................... 80 

 

REFERÊNCIAS ............................................................................................................. 85 

 
 

 



12 
 

 

LISTA DE ABREVIATURAS 

 

 

CH – A Condição Humana 

COM – Compreender: Formação, exílio e totalitarismo (ensaios) 

EPF – Entre o Passado e o Futuro 

EJ – Eichmann em Jerusalém 

PP – A Promessa da Política 

QP – O que é Política? 

RJ – Responsabilidade e Julgamento 

SV – Sobre a Violência  

VE – A Vida do Espírito 

 

PSR – O Pensamento à Sombra da Ruptura (André Duarte) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



13 
 

 

INTRODUÇÃO 

 

 A dissertação Hannah Arendt: (Im)Possibilidades de Superação Da Banalização 

Da Violência foi desenvolvida a partir de debates instigados por Hannah Arendt em 

seus diversos livros e ensaios, na sua tentativa de compreender o mundo. Se o desejo de 

Hannah Arendt era que as pessoas pensassem no que ela estava dizendo, este trabalho 

atendeu ao anseio e analisou suas definições, impressões, opiniões, reflexões e 

propostas.  

Arendt foi uma grande pensadora política ― não gostava de ser chamada de 

filósofa ― do século XX, de origem judaica. Nasceu na Alemanha, em Hanôver, no ano 

de 1906. Arendt se destacou nos estudos por sua inteligência, foi aluna de Martin 

Heidegger e de Karl Jaspers, que a influenciou por toda a vida. Durante o nazismo, 

quando o regime de Hitler iniciou a perseguição aos judeus, Arendt emigrou para a 

França no ano de 1933. Contudo, com a invasão nazista à França, foi presa e enviada ao 

campo de concentração de Gurs, na região dos Pirineus, sul da França, onde 

permaneceu por algumas semanas. Ao conseguir escapar decide partir para os Estados 

Unidos, onde permanece como apátrida e refugiada política de 1941 até 1951, quando 

conseguiu se naturalizar americana. 

Nos Estados Unidos se consolidou como professora e escritora. Escrevia para 

compreender e refletir sobre os tempos atuais. A leitura de suas obras se tornou 

referência na busca do entendimento do que foi o século XX em termos filosóficos e 

políticos. Devido a sua percepção de mundo e coragem de debater e trazer a público 

temas polêmicos, ganhou reconhecimento internacional. Sua condição de mulher, judia, 

refugiada, apátrida influenciou muito sua obra. Arendt viveu nos Estados Unidos até sua 

morte em 1975 e é nos anos finais de sua vida que faz um retorno à filosofia. 

O primeiro contato que tive com Hannah Arendt foi através de uma disciplina na 

graduação ainda na Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), em que o obra A 

Condição Humana foi estudada. Foi uma surpresa agradabilíssima, uma vez que me 

senti envolvida, como que convidada a fazer parte da sociedade e não mais isolada. 

Através das reflexões suscitadas por Arendt, passei a me sentir responsável, e 

consciente de que minhas atitudes também são significativas. Aprendi que, se não posso 

mudar o mundo sozinha pois é necessário o compromisso de todos, com uma atitude de 



14 
 

 

consciência individual, podemos mudar o nosso entorno, o jeito com que lidamos com 

as pessoas e as coisas a nossa volta e dessa forma contagiá-las e quem sabe elas também 

possam despertar para essa consciência de que não estamos sós e de que devemos agir 

coletivamente. 

O título já sinaliza a intenção do trabalho, Hannah Arendt: (Im)Possibilidades 

de Superação Da Banalização Da Violência, que é investigar e aprofundar a reflexão a 

partir dos conceitos e dos debates suscitados por Arendt acerca dos problemas da 

banalização da violência, pensando em possibilidades de superação dessas dificuldades 

na sociedade atual. 

A escolha dos temas abordados surgiu a partir da observação da dinâmica da 

nossa sociedade. A violência está inserida no cotidiano das pessoas de modo que elas 

não mais se surpreendem com os atos terríveis que possam ser cometidos, enquanto que 

a alienação destitui o indivíduo da capacidade de reflexão sobre si próprio e sobre seus 

atos como também sobre o mundo que o circunda. É essencial a reflexão acerca desses 

temas, devido a sua grande abrangência nas diversas camadas da sociedade e também as 

consequências desastrosas que podem gerar para todos. 

 A urgência de se pensar os temas da violência e da alienação se deve também ao 

fato de que essas questões estão sendo vividas no cerne da sociedade. A alienação do 

sujeito com o mundo, voltando-se para si mesmo e para seus interesses privados, 

incapaz de pensar, permite o crescimento do fenômeno da violência. 

 Arendt ao associar o fenômeno do mal à incapacidade de pensamento o 

classificou como a ‘banalidade do mal’, daí a atual associação da violência com a 

inabilidade de reflexão ser considerada como a banalização da violência. 

 A alienação do sujeito do mundo inviabiliza o agir coletivo, o diálogo, o que 

implica na decadência da política e na perda do poder. Sem essa possibilidade de ação 

conjunta e representativa o indivíduo se encontra isolado, atomizado. Este espaço 

comum sendo ocupado por pessoas incapazes de refletirem e agirem em prol do bem 

comum, é um terreno fértil para ascensão da violência. 

 Essa violência crescente, rotineira, pois nos deparamos com ela todos os dias, 

em casa, no trabalho ou nos noticiários, clama por atenção. Arendt nos escancara o 

problema quando mostra que temos recursos instrumentais para destruir o mundo várias 

vezes. Esses instrumentos de posse de indivíduos incapazes de parar e pensar são uma 



15 
 

 

ameaça para toda a humanidade. Sendo, portanto, necessário suscitar esse debate e se 

pensar soluções. 

Dentre os objetivos almejados do trabalho, está o de instigar o debate a respeito 

da iminente dificuldade da sociedade moderna, de assumir suas responsabilidades 

políticas diante das formas de violência que afetam constantemente a própria condição 

de humanidade de muitos grupos sociais, seja por questões étnicas, raciais ou políticas. 

Quase como uma aporia desse fenômeno, é possível afirmar que o crescimento dessas 

formas de violência, institucionais ou não, decorre do imenso vazio de articulações 

políticas na esfera pública, uma vez que as práticas individualistas de irreflexão, de 

diálogo, de incapacidade de agir em conjunto nas sociedades modernas, impossibilitam 

ou dificultam o exercício da condição política dos seres humanos em sociedade.  

 Outros objetivos visados no decorrer do trabalho foram em um primeiro 

momento a análise do impacto da dissolução das esferas pública e privada para os atuais 

problemas da sociedade e em um segundo momento um exame sobre as possíveis 

relações entre o aumento da violência (em suas formas mais graves, inclusive) e o 

esfacelamento da condição humana nessa sociedade. 

 Para desenvolver a pesquisa, utilizamos a leitura de diversas obras de Arendt, 

como A Condição Humana, Sobre a Violência, A Vida do Espírito, Eichmann em 

Jerusalém, O Que é Política?, entre outras, e também contamos com o auxílio de uma 

leitura secundária de vários pesquisadores que também se dedicam a aprofundar as 

reflexões despertadas por Arendt, como Adriano Correia, Odílio Aguiar, Bethânia Assy, 

Celso Lafer, Nádia Souki, Marilena Chauí entre outros, dessa forma é que foi possível 

desenvolver o estudo dos temas em questão. 

Nesse ínterim buscou-se destacar os conceitos aludidos e as consequências das 

reflexões de Arendt sobre esfera pública e privada, trabalho, obra ação, liberdade, 

igualdade, violência, alienação, poder, dentre outros. Para isso foram referenciadas 

citações dos diversos autores, em especial das obras de Hannah Arendt, e analisadas, 

filosoficamente, de acordo com os objetivos propostos para o trabalho. 

 O recurso utilizado para demonstrar a atualidade do pensamento de Arendt e 

exemplificar o seu legado teórico, foi a análise de dados baseados em pesquisas 

realizadas com indivíduos de diversos estados brasileiros por instituições de 

reconhecida credibilidade e também em trabalhos acadêmicos de outros autores, que 



16 
 

 

demonstram claramente muito do que Arendt já alertava a décadas atrás a respeito da 

alienação, da perda da dignidade da política e com isso da perda da representatividade 

legítima através do poder que somente lhe é conferido pela ação conjunta dos homens. 

O primeiro capítulo apresenta a introdução aos conceitos arendtianos ― as 

esferas pública, privada e social; as atividades da vita activa: trabalho, obra e ação, em 

oposição a vita contemplativa; liberdade e igualdade ― que são fundamentais para o 

entendimento do trabalho. A partir da análise histórica do desenvolvimento desses 

conceitos e da busca de suas raízes desde a Grécia Clássica até seus desdobramentos nos 

dias atuais é que se desenvolve esta primeira parte. 

O segundo capítulo se refere à exposição e ao desenvolvimento dos problemas 

da banalização da violência e da alienação, e também do caso Eichmann que 

exemplifica tão bem essa banalidade da violência resultante da incapacidade de pensar, 

a partir das discussões provocadas por Hannah Arendt.  

 Esses temas foram previamente selecionados entre outros problemas (de igual 

relevância) enfrentados pela sociedade atual, devido a sua abrangência nas diversas 

camadas da sociedade, a sua atualidade e as consequências desastrosas que podem 

ocasionar.  

O terceiro e último capítulo apresenta uma contextualização dos temas 

debatidos, dentro da nossa sociedade atual. Como também instiga o debate em busca de 

soluções para estes problemas da sociedade moderna, como o exercício do diálogo do 

‘dois-em-um’, que mostra o quão imprescindível é o ato de pensar, bem como a 

restauração da dignidade da política e o resgate do espaço público. 

Fica evidente a importância de refletir e aprofundar o legado teórico de Arendt, 

ela pensava à frente de seu tempo e procurou despertar a consciência de 

responsabilidade com o mundo comum nos indivíduos. Essa responsabilidade coletiva, 

com o bem comum, é um desafio com que temos que nos deparar e enfrentar todos os 

dias, buscando formas para solucionar as mazelas que, apesar de apontadas há mais de 

40 anos por Hannah Arendt, ainda estão mais do que presentes em nossa sociedade. 

É importante levar em consideração na busca pela superação de tais problemas 

que a condição humana da política é a pluralidade, esse estar entre os homens (inter 

homines esse) é a condição da ação, que só é possível enquanto os homens estiverem 



17 
 

 

unidos, deixando de existir no momento que eles se dispersarem. O homem para Arendt 

só é livre enquanto age, nem antes e nem depois, apenas enquanto durar a ação.  

O simples fato de se pensar o que Arendt disse ou escreveu já é suficiente para 

nos despertar, para desejarmos parar e pensar. Como ela mesma afirmou, não é 

necessário concordar, mas apenas pensar no que disse. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



18 
 

 

CAPÍTULO 1 

 
A SOCIEDADE MODERNA E A RUPTURA DA TRADIÇÃO DOS 

ANTIGOS 

 

1.1 – A TRADIÇÃO 

 

Hannah Arendt dedicou a maior parte de seu trabalho à tentativa de compreender 

e apontar as razões pelas quais o mundo contemporâneo chegou a atual situação 

política: de despolitização, de privatização da esfera pública, de alienação e violência. 

Nessa busca, Arendt faz um regaste histórico da filosofia política ocidental, definindo o 

início desta ‘tradição da política’, como ela mesma nomeia, com local, autor e período 

determinados, a saber: a Grécia Antiga, a polis e Platão.  

À vista disso, observamos em diversos textos de Arendt — como “A Condição 

Humana”, “A Promessa da Política” e “O que é a Política” — o cuidado em detalhar o 

modo como os homens se relacionavam na polis, a fim de apresentar as mudanças e 

diferenças acometidas desde o dito ‘nascimento da política’ até a crise conceitual e 

político-filosófica de nossos dias. Tais análises emergem de um olhar cuidadoso da 

relação social, política e hermenêutica de determinados conceitos, mais precisamente, 

os de liberdade e igualdade; isto é, de eleuthería (Ελευθερίαν), isonomia (ίσονόµος) e 

isegoria (ἰσηγορία). Além dos de vida pública e vida privada. Obviamente, Arendt 

desdobra estes conceitos em outras análises conceituais, as quais abarcam o 

totalitarismo, as relações entre passado, presente e futuro, violência, dentre outros tão 

fundamentais, mas não tão relevantes aqui. 

Para ser cidadão na polis, era necessário, portanto, ser livre, e isso significava 

não comandar e nem ser comandado. Em outras palavras, a liberdade era pautada no 

diálogo, na ação discursiva entre homens iguais. Todos os cidadãos participavam da 

vida pública, havia a igualdade de fala na Ágora (isegoria). A liberdade estava 

diretamente atrelada ao conceito de igualdade de palavra. Na política grega, a vida 

pública era pautada no fato de todos os cidadãos serem iguais; ou seja, tudo era decidido 

sem violência, com o diálogo:  



19 
 

 

 

Ser político, viver em uma pólis, significava que tudo era decidido 
mediante palavras e persuasão, e não força e violência. Para os gregos, 
forçar pessoas mediante violência, ordenar ao invés de persuadir, eram 
modos pré-políticos de lidar com as pessoas, típicos da vida fora da 
pólis, característicos do lar e da vida em família, em que o chefe da 
casa imperava com os poderes incontestes e despóticos1. 

 

Na vida privada, em família, o chefe da casa era responsável por suprir todos os 

recursos necessários à sobrevivência. Neste lócus, o chefe do oikós comandava a todos, 

escravos, crianças e mulheres, como bem entendesse. Hannah Arendt segue a análise de 

Aristóteles acerca da condição humana da Política, a qual distingue, na Grécia Clássica, 

a relação entre homens livres e escravos, donde se compreende que “trabalhar 

significava ser escravizado pela necessidade, e essa escravização era inerente às 

condições da vida humana”.2 Apenas livre destes afazeres e destas preocupações, é que 

o indivíduo poderia se dedicar inteiramente à política entre seus iguais na polis. “A 

política começava onde cessava a preocupação com a vida”.3  

  

O que distingue o convívio dos homens na polis de todas as outras 
formas de convívio humano que eram bem conhecidas dos gregos, era 
a liberdade. [...] Primeiro, o homem precisava ser livre ou se libertar 
para a liberdade [...]. Essa libertação, diferente da liberdade, era um 
objetivo que podia e devia ser atingido através de determinados meios. 
[...] no caso da exploração do trabalho escravo na Antiguidade tratava-
se de liberar os senhores por completo do trabalho a fim de dispô-los 
para a liberdade da coisa política. Essa libertação realizava-se através 
da coação e da força e baseava-se no domínio absoluto que o dono da 
casa exercia em seu domicílio. Mas esse domínio não era político, se 
bem que representasse uma condição indispensável de toda a coisa 
política. [...] O sentido da política aqui, mas não seu objetivo, é os 
homens terem relações entre si em liberdade, para além da força, da 
coação e do domínio.4  

 

Hannah Arendt percebe que para compreender a dimensão do conceito de 

liberdade na polis é preciso antes esclarecer a distinção entre duas esferas: a pública e a 

privada. Afinal, é em face de tal entendimento que se pode ter a real dimensão da mais 

                                                           
1 ARENDT, Hannah. A Condição Humana. Tradução de Roberto Raposo, 11a ed. Rio de Janeiro, Forense 
Universitária, 2010, pp. 31-32. Doravante, A Condição Humana será CH. 
2 CH, p. 103. 
3 ARENDT, Hannah. O que é Política? Tradução de Reinaldo Guarany, 7a ed. Rio de Janeiro, Bertrand 
Brasil, 2007, p. 191. Doravante, O que é Política? será QP. 
 
4 QP, pp. 47-48. 



20 
 

 

fundamental das atividades que compõe a condição humana: a ação livre na esfera 

pública, a qual, para Arendt, perde sua real significação a partir de um dado momento 

histórico. É justamente na polis que as esferas privada e pública se separam e, ao 

contrário de nossos dias, não se confundem de forma alguma. Para melhor esclarecer, 

Arendt afirma: 

 

A esfera privada foi entendida através de toda a Antiguidade grego-
romana como única alternativa para o espaço público, sendo que, para 
a interpretação de ambos os espaços, foi decisiva a oposição entre 
aquilo que se queria mostrar para todo o mundo e a maneira como se 
queria aparecer diante de todo o mundo e aquilo que só podia existir 
em segredo e, por conseguinte, precisava continuar a salvo.5  

 

Apesar das esferas pública e privada não se confundirem uma com a outra, tendo 

cada qual seu lócus de existência, há de se ressalvar que estes dois conceitos só 

funcionam juntos, um dependendo do outro. A partir de um olhar histórico do problema, 

na Grécia Antiga estes conceitos tinham uma linha divisória bem nítida, a vida na esfera 

pública era devotada aos assuntos e afazeres políticos, às atividades consideradas 

nobres; enquanto que a esfera privada consistia nas atividades relacionadas à 

sobrevivência biológica, tendo como limite a sua família e o espaço físico de sua casa. 

Mas, é justamente, na distinção que se percebe a relação. 

 

O traço distintivo da esfera do lar era que o fato de que nela os 
homens viviam juntos por serem a isso compelidos por suas 
necessidades e carências. [...] Portanto, a comunidade natural do lar 
nascia da necessidade, e a necessidade governava todas as atividades 
realizadas nela.6  

 

A separação entre as esferas pública e privada era fundamental para a 

organização política na Grécia Antiga, porque somente depois de satisfeitas as 

necessidades vitais restritas à esfera privada é que o homem poderia estar livre para a 

vida política, para dedicar-se aos assuntos mais nobres do que os tratados na vida 

privada. Esse entendimento é crucial em várias obras e para este trabalho, pois Arendt 

nos mostra que é, em contraposição a este paradigma grego, que compreendemos os 

                                                           
5 QP, pp. 69-70. 
6 CH, p. 36. 



21 
 

 

domínios público e privado na atualidade, nas quais as esferas pública e privada se 

confundem. 

Para os gregos, “a capacidade humana de organização política não apenas é 

diferente dessa associação natural cujo centro é o lar (oikia) e a família, mas encontra-se 

em oposição direta a ela”.7 À vista disso, Adriano Correia comenta que: 

 

Hannah Arendt observa que os antigos tinham por fundamental à 
política uma clara demarcação entre as demandas naturais da 
sobrevivência e as demandas políticas da liberdade, que falavam 
ambas no cidadão. Não obstante, ela sustenta que, desde os gregos, o 
domínio político se revela como o espaço onde desenvolvemos uma 
espécie de segunda natureza – não uma zoé transfigurada, mas uma 
nova vida, em acréscimo à vida privada e natural que jamais 
suprimimos.8  

 

É como se o homem tivesse duas vidas: em uma ele é o chefe, ele comanda a 

casa e lá permanece tudo o que está ligado à sobrevivência biológica, sendo que os 

homens estão ali unidos pela necessidade. Esta é a esfera da desigualdade, a vitória nela 

constituía a condição para ser aceito na polis 9, que é o espaço da outra vida, onde o 

homem estava entre cidadãos iguais e livres. 

 

O surgimento da cidade-Estado significou que o homem recebera, 
‘além de sua vida privada, uma espécie de segunda vida, o seu bios 
politikos. Agora cada cidadão pertence a duas ordens de existência; e 
há uma nítida diferença entre aquilo que lhe é próprio (idion) e o que é 
comum (koinon).10 

 

A igualdade entendida no sentido da antiga cidade-Estado, se referia à menor 

parte da população, pois não existia igualdade na esfera privada. Esta estava restrita aos 

cidadãos da polis. 

 

A polis diferenciava-se do lar pelo fato de somente conhecer ‘iguais’, 
ao passo que o lar era o centro da mais severa desigualdade. Ser livre 
significava ao mesmo tempo não estar sujeito às necessidades da vida 

                                                           
7 CH, p. 28. 
8 CORREIA, Adriano. “Apresentação à nova edição brasileira”. In: CH, p. XXXVII 
9 CH, p. 36. 
10 CH, pp. 28-29. 



22 
 

 

nem ao comando de outro e também não comandar. Significava nem 
governar nem ser governado. Assim, dentro do domínio do lar, a 
liberdade não existia, pois o chefe do lar, seu governante, só era 
considerado livre na medida em que tinha o poder de deixar o lar e 
ingressar no domínio político, no qual todos eram iguais. É verdade 
que essa igualdade no domínio político tem muito pouco em comum 
com o nosso conceito de igualdade: significava viver entre pares e ter 
de lidar somente com eles, e pressupunha a existência de ‘desiguais’ 
que, de fato eram sempre a maioria da população na cidade-Estado. A 
igualdade, portanto, longe de estar ligada à justiça, como nos tempos 
modernos, era a própria essência da liberdade: ser livre significava ser 
isento da desigualdade presente no ato de governar e mover-se em 
uma esfera na qual não existiam governar nem ser governado.11  

 

Hannah Arendt procura esclarecer bem sobre como a política está relacionada 

com a liberdade na polis e como a igualdade é entendida dentro do contexto da cidade-

Estado. 

    

A coisa política entendida nesse sentido grego está, portanto, centrada 
em torno da liberdade, sendo liberdade entendida negativamente como 
o não-ser-dominado e não-dominar, e positivamente como um espaço 
que só pode ser produzido por muitos, onde cada qual se move entre 
iguais. [...] Isso é difícil nós compreendermos porque vinculamos à 
igualdade o conceito de justiça e não o de liberdade e, desse modo, 
compreendemos mal a expressão grega para uma constituição livre, a 
isonomia, em nosso sentido de uma igualdade perante a lei. Porém, 
isonomia não significa que todos são iguais perante a lei nem que a lei 
seja igual para todos, mas sim que todos têm o mesmo direito à 
atividade política; e essa atividade na polis era de preferência uma 
atividade da conversa mútua.12  

 

A liberdade e a igualdade somente são possíveis dentro da vida na polis, pois os 

fenômenos considerados pré-políticos como o comando, a violência, a desigualdade são 

característicos tanto da vida privada dos homens, como da relação da polis com as 

outras cidades-Estado. 

 

  

                                                           
11 CH, pp. 38-39. 
12 QP, pp. 48-49. 



23 
 

 

Com isso, o espaço livre da coisa política apresenta-se como uma ilha, 
na qual o princípio da força e da coação é eliminado das relações dos 
homens. O que fica de fora desse estreito espaço, a família, por um 
lado, e as relações da polis com outras unidades políticas, por outro, 
continua sujeito ao princípio da coação e ao direito do mais forte.13  

 

Era consenso para todo o filósofo grego que,  

 

A liberdade situa-se exclusivamente na esfera política; que a 
necessidade é primordialmente um fenômeno pré-político, 
característico da organização do lar privado; e que a força e a 
violência são justificadas nesta última esfera por serem os únicos 
meios de vencer a necessidade [...] e tornar-se livre.14  

 

A esfera privada era reconhecidamente a esfera da necessidade, na qual o 

indivíduo era escravizado pelo trabalho para suprir as intermináveis necessidades vitais, 

sendo que diante desse processo cíclico era impossível ser livre, uma vez que a 

liberdade não existe diante da necessidade. Por isso, a necessidade é considerada um 

fenômeno pré-político, uma vez que, no estado de necessidade, se justifica o uso da 

força e da violência. Daí, somente ser possível ao homem ser livre na esfera pública, 

quando as necessidades vitais já estão satisfeitas e onde não cabe o uso da força, nem da 

violência. O único espaço para o homem, na Grécia Antiga, estar entre iguais, era o 

espaço da política, da ação por excelência. 

Dentro desse contexto da vida na polis, Arendt considerava Sócrates como 

modelo, o “pensador que sempre ficou entre homens, que não tinha medo do sistema, 

que era cidadão entre cidadãos”15. 

Como Jerome Kohn, em “A Promessa da Política”, aponta: 

  

Ninguém antes de Arendt, creio, insistiu tão firmemente nessa 
igualdade de pensamento e ação em Sócrates. O que ela quer dizer é 
que, no pensamento de Sócrates, isto é, em seu viver de acordo 
consigo mesmo, a violação de outra pessoa equivaleria a uma auto-
violação. Sócrates influencia o mundo humano sem fazer nada, 

                                                           
13 QP, p. 104. 
14 CH, p. 37. 
15 QP, p. 163. 



24 
 

 

pensamento político moral do mais alto nível que reverbera até o 
século XX no corpo da obra de Arendt.16  

 

Sócrates tinha vida pública, vivia em diálogo constante com as pessoas pela 

praça e pelo mercado, sem nunca se retirar para a vida privada, “ele queria ajudar as 

pessoas a dar à luz os seus próprios pensamentos, a encontrar a verdade em sua doxa”.17 

Através das perguntas postas, na sua ação discursiva, ele auxiliava as pessoas a 

encontrarem a verdade dentro de suas diferentes e antagônicas opiniões. Este método 

era chamado pelo próprio Sócrates de maiêutica, a arte de dar à luz; afinal, ele realizava 

um “parto das ideias”. 

 

Para Arendt o acento está, em outras palavras, no âmbito (público) do 
agir e em sua influência através de um pensar comprometido com o 
método socrático – aquele método cuja função adicional consiste em 
abalar as opiniões ideologicamente incrustadas e também as 
instituições. 18  

 

A importância do método socrático, segundo Arendt, decorria e fundamentava-

se em duas convicções: a de que todo homem tem sua doxa, ou seja, sua própria 

abertura para o mundo; e a de que, por causa disso, Sócrates sempre começava seus 

debates com perguntas, buscando certificar-se da posição do cidadão no mundo 

comum19. 

 

Seu método era o dialegesthai, trazer ao debate, mas essa dialética 
gera a verdade não pela destruição da doxa ou opinião, mas, ao 
contrário, pela revelação da doxa em sua própria veracidade. O papel 
do filósofo, então, não é o de governar a cidade, mas ser o seu 
‘moscardo’, tornar os cidadãos mais autênticos, em vez de dizer 
verdades filosóficas. A diferença para Platão é decisiva: Sócrates não 
queria tanto educar os cidadãos quanto melhorar suas doxai, que 
constituíam a vida política da qual também ele fazia parte. Para 
Sócrates, a maiêutica era uma atividade política, um dar-e-receber 
sobre uma base de estrita igualdade cujos frutos não podiam ser 

                                                           
16 KOHN, Jerome. “Introdução”. In: ARENDT, Hannah. A Promessa da Política. Tradução de Pedro 
Jorgensen Jr., 2a ed. Rio de Janeiro, DIFEL, 2009, p. 28. Doravante, A Promessa da Política será PP. 
17 PP, p. 56. 
18 QP, p. 165. 
19 PP, p. 56. 



25 
 

 

medidos pelo resultado de se ter chegado a esta ou àquela verdade 
geral.20  

 

 Contudo, o acontecimento mais marcante desse período que simboliza o início 

da tradição da filosofia política ocidental não era o método socrático, e sim a acusação 

contra Sócrates e sua incapacidade de persuadir os juízes de sua inocência, resultando 

na sua condenação, pois, é a partir deste evento que eclodiu o conflito entre filosofia e 

política. 

 

O hiato entre a filosofia e a política se abriu historicamente com o 
julgamento e a condenação de Sócrates, que na história do 
pensamento político é um momento crítico análogo ao julgamento e 
condenação de Jesus na história da religião. Nossa tradição de 
pensamento político começou quando a morte de Sócrates levou 
Platão a desesperar da vida da polis e, ao mesmo tempo, a duvidar de 
algumas bases dos ensinamentos de Sócrates. O fato de Sócrates não 
ter conseguido persuadir os juízes de sua inocência e seus méritos, tão 
evidentes para os melhores e mais jovens cidadãos de Atenas, fez 
Platão duvidar da validade da persuasão.21  

 

 Platão não iniciou conscientemente a tradição política ocidental22, mas foi o que 

suas ideias levaram a acontecer, pois contrariamente aos ensinamentos de Sócrates, ele 

afastou a filosofia da polis, da política, condenando a doxa a uma posição inferior, sem 

credibilidade, buscando uma verdade única. “A oposição entre verdade e opinião foi, 

certamente, a mais anti socrática das conclusões que Platão tirou do julgamento de 

Sócrates”.23 

 

A verdade platônica, mesmo à falta de qualquer menção à doxa, é 
sempre entendida como diametralmente oposta à opinião. O 
espetáculo de Sócrates submetendo sua própria doxa às opiniões 
irresponsáveis dos atenienses e sendo derrotado por maioria de votos 
levou a desdenhar das opiniões e desejar parâmetros absolutos. Esses 
parâmetros, pelos quais se podiam julgar os feitos humanos e que 
conferiam ao pensamento certo grau de confiabilidade, tornaram-se 
daí em diante o móvel primordial de sua filosofia política e 
influenciaram decisivamente até mesmo a sua doutrina puramente 
filosófica das ideias. [...] o próprio Platão foi o primeiro a usar as 

                                                           
20 PP, p. 57. 
21 PP, p. 47. 
22 KOHN, Jerome. “Introdução”. In: PP, p. 29. 
23 PP, p. 49. 



26 
 

 

ideias com finalidades políticas, isto é, a introduzir parâmetros 
absolutos na esfera dos assuntos humanos, onde, sem esses parâmetros 
transcendentes, tudo é relativo.24  

 

 O início da tradição tem como marca o desprezo de Platão pela política. Assim 

como as atividades do trabalho, que são necessárias para a sobrevivência, a política 

também foi rebaixada à necessidade da convivência entre os homens, fazendo parte dos 

assuntos práticos25. 

  

Platão, [...] tentou de várias maneiras contrapor-se à polis e aquilo que 
ela definia por liberdade. Tentou-o por meio de uma teoria política na 
qual os critérios da coisa política não são criados a partir da própria 
política, mas sim da filosofia, [...] Entre tais tentativas está também a 
fundação da academia, que se efetuou tanto contra a polis – [...] – 
como também, por outro lado, no sentido justamente desse espaço 
político especifico grego-ateniense [...]. Daí, junto com o âmbito da 
liberdade da coisa política, surgiu um novo espaço da liberdade 
muitíssimo real, com repercussão até hoje na forma de liberdade das 
universidades e de liberdade de ensino acadêmico. [...] O espaço de 
liberdade da academia devia ser um substituto válido para a praça do 
mercado, a ágora, o espaço de liberdade central da polis. [...] Assim 
como a libertação do trabalho e das preocupações com a vida eram 
pressupostos necessários para a liberdade da coisa política, a 
libertação da política tornou-se pressuposto necessário para a 
liberdade da coisa acadêmica.26  

 

Foi Platão que estabeleceu a superioridade da contemplação sobre a política, 

sendo o isolamento necessário, pois o espaço da pluralidade dos homens que diz 

respeito às opiniões e não à verdade, prejudicava a filosofia. Ele se utiliza da alegoria da 

caverna, para mostrar que, para enxergar a verdade absoluta, é preciso se afastar do 

mundo dos homens, pois estes só enxergam as sombras e lá o filósofo não é 

compreendido. Essa separação entre política e contemplação e a estrutura hierárquica 

estabelecida por Platão jamais foram postas em dúvida desde então27. 

 

  

                                                           
24 PP, pp. 48-49. 
25 PP, p. 131. 
26 QP, pp. 62-63. 
27 PP, p. 136. 



27 
 

 

O destino de Sócrates marcaria não apenas o fim da época de ouro da 
polis ateniense, como também o momento de instauração das 
oposições hierárquicas entre pensamento e ação, verdade e opinião, 
transcendente e empírico, essência e aparência, pluralidade e 
singularidade, infinito e finitude, as quais estruturariam toda a tradição 
filosófica28.  

 

Desde a Grécia antiga, no período pós-platônico, até o período medieval, a 

política esteve relacionada às atividades necessárias à sobrevivência e ao convívio dos 

homens no mundo comum, sendo que até este momento da história essas atividades 

estavam restritas ao âmbito da esfera privada. 

  

Contudo, a enorme superioridade da contemplação sobre qualquer 
outro tipo de atividade, inclusive a ação, não é de origem cristã. 
Encontramo-la na filosofia política de Platão, em que toda a 
reorganização utópica da vida na polis é não apenas dirigida pelo 
superior discernimento do filósofo, mas não tem outra finalidade 
senão tornar possível o modo de vida filosófico.29  

 

Durante o período da Idade Média, a superioridade da contemplação sobre as 

atividades, ganhou forças com o respaldo religioso. Era insuportável a ideia de 

publicidade. 

 

Tertuliano diz que ‘para nós, os cristãos, nada é mais estranho que os 
assuntos públicos’, a essência encontra-se no caráter público. [...] Com 
isso, não se notam as verdadeiras tendências antipolíticas da 
mensagem cristã e a experiência que lhe serve de base, com aquilo 
que é essencial para o estar junto dos homens.30 

 

As bases do Cristianismo, a necessidade da quietude para enxergar a verdade 

revelada, consagra a superioridade da vita contemplativa, que já havia sido considerada 

superior na Antiguidade por Platão tornando-se o modo de vida característico do 

filósofo na Antiguidade e na Idade Média tornou-se também o modo de vida 

característico do cristão. 

                                                           
28 DUARTE, André. O Pensamento à Sombra da Ruptura: Política e Filosofia em Hannah Arendt. São 
Paulo, Paz e Terra, 2000, p. 164. Doravante, O Pensamento à Sombra da Ruptura: Política e Filosofia em 
Hannah Arendt será PSR. 
29 CH, p. 17. 
30 QP, p. 68. 



28 
 

 

 

O Cristianismo, com a sua crença em um outro mundo cujas alegrias 
se prenunciam nos deleites da contemplação, conferiu sanção religiosa 
ao rebaixamento da vita activa à sua posição derivada, secundária; 
mas a determinação dessa mesma hierarquia coincidiu com a 
descoberta da contemplação como uma faculdade humana, 
acentuadamente diversa do pensamento e do raciocínio, que ocorreu 
na escola socrática e que, desde então, dominou o pensamento 
metafísico e político durante toda a nossa tradição.31   

 

No período medieval, a vita contemplativa ganha o respaldo do Cristianismo, 

dando continuidade à tradição política iniciada por Platão, que rebaixou a política a todo 

tipo de atividade necessária à sobrevivência, ou seja, a política ficou compreendida 

dentre as atividades da vita activa, que é oposição a vita contemplativa,  

 

Com o desaparecimento da antiga cidade-Estado [...], a expressão vita 
activa perdeu o seu significado especificamente político e passou a 
denotar todo tipo de engajamento ativo nas coisas deste mundo. [...] a 
ação passara a ser vista como uma das necessidades da vida terrena, 
de modo que a contemplação (o bios theôrçtikos, traduzido como vita 
contemplativa) era agora o único modo de vida realmente livre.32 

 

Hannah Arendt ressalta o quanto o termo vita activa é sobrecarregado de 

tradição. Além disso, ela propõe uma inversão nessa ordem hierárquica, pois 

tradicionalmente a vita contemplativa foi considerada superior em relação a vita activa, 

questão que será tratada no trabalho mais adiante. 

 

É tão velho quanto nossa tradição de pensamento político, mas não 
mais velho que ela. E essa tradição, longe de abranger e conceitualizar 
todas as experiências políticas da humanidade ocidental, é produto de 
uma constelação histórica específica: o julgamento de Sócrates e o 
conflito entre o filósofo e a polis. Ela eliminou muitas experiências de 
um passado próximo que eram irrelevantes para suas finalidades 
políticas e prosseguiu até seu fim, na obra de Karl Marx, de modo 
altamente seletivo. O próprio termo que, na filosofia medieval, é a 
tradução consagrada do bios politikos de Aristóteles, já ocorre em 
Agostinho, onde, como vita negotiosa ou actuosa, reflete ainda o seu 

                                                           
31 CH, p. 19. 
32 CH, p. 16. 



29 
 

 

significado original: uma vida dedicada aos assuntos público-
políticos.33  

 

1.2 – A SOCIEDADE MODERNA 

 

A ruptura derradeira com a tradição política filosófica da antiguidade tem 

também autor e período determinados por Hannah Arendt, com Karl Marx na Filosofia 

Moderna.   

  

A tradição de nosso pensamento político teve seu início definido nos 
ensinamentos de Platão e Aristóteles. Creio que ela chegou a um fim 
não menos definido com as teorias de Karl Marx. O início deu-se 
quando, na alegoria da caverna, em A República, Platão descreveu a 
esfera dos assuntos humanos, tudo aquilo que pertence ao convívio de 
homens em um mundo comum, em termos de trevas, confusão e 
ilusão, que aqueles que aspirassem ao ser verdadeiro deveriam 
repudiar e abandonar, caso quisessem descobrir o céu límpido das 
ideias eternas. O fim veio com a declaração de Marx de que a 
Filosofia e sua verdade estão localizadas, não fora dos assuntos dos 
homens e de seu mundo comum, mas precisamente neles, podendo ser 
‘realizada’ unicamente na esfera do convívio, por ele chamada de 
‘sociedade’34.  

 

 A tradição “iniciou-se com o abandono da Política por parte do filósofo, e o 

subsequente retorno deste para impor seus padrões aos assuntos humanos. O fim 

sobreveio quando um filósofo repudiou a Filosofia, para poder ‘realizá-la’ na 

política”35. Karl Marx contesta a posição hierárquica de superioridade da contemplação 

sobre as demais atividades, 

 

Ao reinterpretar a tradição do pensamento político e levá-la ao seu 
fim, é crucial que Marx conteste não a filosofia, mas sua alegada 
impraticabilidade. Ele contesta a resignação dos filósofos que não 
fazem mais do que buscar um lugar para si mesmos no mundo, em vez 
de mudá-lo e torná-lo, por assim dizer, filosófico.36 

 

                                                           
33 CH, p. 14. 
34 ARENDT, Hannah.  Entre o Passado e o Futuro. Tradução de Mauro W. Barbosa, 5a ed. São Paulo, 
Perspectiva, 2003, pp. 43-44. Doravante, Entre o Passado e o Futuro será EPF. 
35 EPF, p. 44. 
36 PP, p. 143. 



30 
 

 

Para Marx, “Os filósofos apenas interpretaram o mundo de diferentes maneiras; 

agora é preciso transformá-lo”37. No entanto,  

 

A filosofia política nunca se recuperou desse golpe desferido pela 
filosofia contra a política nos primórdios da nossa tradição. O 
desprezo pela política, a convicção de que a atividade política é um 
mal necessário, devido, em parte, às necessidades básicas da vida que 
obrigam os homens a viver como laboradores ou a comandar escravos 
que os atendam, e em parte, aos males que provêm do próprio 
convívio38.  

 

O principal modo pelo qual os homens distinguem-se dos animais é através da 

razão, mas para Marx, a atividade que define o ser humano é o trabalho, “a glorificação 

marxista do trabalho implicaria a transformação da totalidade do espaço público-político 

em um espaço meramente privado, no qual a política enquanto tal efetivamente 

desapareceria”39. 

O trabalho como principal atividade humana resultou na decadência do espaço 

público. Segundo Arendt, enquanto o animal laborans, modo como o homem é 

conhecido na atividade do trabalho, ocupar a esfera pública, não poderá existir uma 

esfera verdadeiramente pública, ora e vez que teremos apenas questões privadas sendo 

tratadas em público40. 

 

Estreitamente relacionada à emergência do trabalho como a principal 
atividade humana encontram-se a decadência do âmbito público e a 
perda de dignidade da atividade política, aspectos que, segundo 
Arendt, Marx não teria considerado devidamente.41 

 

A decadência do âmbito político e a perda da dignidade da atividade política 

prejudicaram sobremaneira a política como espaço público, espaço de ação, onde os 

homens se entendiam sem comando, sem violência. Essa perda foi a tal ponto, que a 

                                                           
37 EPF, p. 48. 
38 PP, pp. 134-135. 
39 PSR, p. 82. 
40 CH, p. 166. 
41 PSR, p. 88. 



31 
 

 

política acabou sendo tipificada tão somente “como um meio para um fim mais elevado, 

sendo a determinação dessa finalidade bem diferente ao longo dos séculos”42. 

 

Ainda mais relevante, talvez, para a degradação da política é o fato de 
que [...]: só veio a existir devido ao fato elementar e pré-político da 
necessidade biológica, que leva os homens a precisarem uns dos 
outros no desempenho da árdua tarefa de se manterem vivos. Em 
outras palavras, a política é duplamente secundária, pois tem como 
origem os dados pré-políticos da vida biológica e como fim a 
possibilidade suprema, pós-política, do destino humano.43 

  

A política depende da presença de outros, não sendo possível no isolamento, ela 

só surge no interespaço “quando muitos se reúnem e que só pode existir enquanto 

ficarem juntos”44. O isolamento também não possibilita ao indivíduo ser livre, pois a 

liberdade “é um atributo de uma determinada forma de organização de homens entre si, 

e nada mais”45.   

 

Para nós, só importa aqui o fato de entendermos liberdade como algo 
político, e não como o objetivo mais elevado dos meios políticos, e 
que pressão e violência sempre foram, na verdade, meios para 
proteger o espaço político, ou para fundá-lo e ampliá-lo – mas sem 
serem políticos em si como tal. 46 

 

Hannah Arendt nos diz que o objetivo da política num sentido mais amplo é a 

garantia da vida, ela permite as pessoas buscarem intensamente os seus objetivos sem 

serem incomodadas, em paz47, seja, “no sentido da Antiguidade, de possibilitar a poucos 

a ocupação com a filosofia, quer se trate, no sentido moderno, de assegurar a muitos a 

vida, o ganha-pão e um mínimo de felicidade”.48 

 

  

                                                           
42 QP, p. 45. 
43 PP, p. 134. 
44 QP, p. 103. 
45 QP, p. 103. 
46 QP, p. 61. 
47 QP, p. 46. 
48 QP, p. 46. 



32 
 

 

O que os tempos modernos esperavam de seu Estado e o que esse 
Estado fez, de fato, em grande escala foi uma libertação dos homens 
para o desenvolvimento das forças produtivas sociais, para a produção 
comum de mercadorias necessárias para uma vida ‘feliz’.49 

  

 O termo vita activa e tudo que o envolve têm grande importância na obra de 

Hannah Arendt, pois ela o utiliza em contradição com a tradição, uma vez que de 

acordo com a tradição a vita activa e o bios politikos eram tidos como ‘servos’ da 

contemplação50. O uso que ela faz da expressão “pressupõe que a preocupação 

subjacente a todas as suas atividades não é a mesma preocupação central da vita 

contemplativa, como não lhe é superior nem inferior”51.  

 

O interesse de Hannah Arendt por uma fenomenologia da vita activa é 
motivado pela tentativa de compreender os vínculos da tradição do 
pensamento político e da história política ocidentais, notadamente 
modernas, com o declínio do domínio público, assim como a perda de 
especificidade e o virtual desaparecimento das atividades 
propriamente políticas da ação e do discurso. Tal declínio da política 
teria pavimentado o caminho para a dominação totalitária, mediante a 
promoção de um modo de vida radicalmente antipolítico, o do 
trabalhador-consumidor52. 

 

As atividades que Hannah Arendt designa pela expressão vita activa são o 

trabalho, a obra e a ação53. Essas atividades são distintas umas das outras, cada uma 

compreende uma função específica. 

O trabalho é a atividade relacionada à sobrevivência, às necessidades biológicas 

do corpo humano. O homem, no trabalho, é conhecido como animal laborans, aquele 

que produz objetos de consumo imediato, os quais são consumidos tão logo fiquem 

prontos, num ciclo interminável das necessidades vitais, em uma atividade repetitiva, 

sem fim. No trabalho o indivíduo vive sozinho nesse mundo privado, de isolamento, de 

recolhimento, onde a esfera pública, a ação, deixam de existir. 

                                                           
49 QP, p. 74. 
50 CH, p. 25. 
51 CH, p. 20. 
52 CORREIA, Adriano. “Apresentação à nova edição brasileira”. In: CH, p. XLIII 
53 CH, p. 8. 



33 
 

 

O trabalho, nessa visão, é uma atividade antipolítica, “atividade na qual o 

homem não está junto ao mundo nem convive com os outros, mas está sozinho com seu 

corpo ante a pura necessidade de manter-se vivo”54.  

 

‘A benção ou a alegria’ do trabalho é o modo humano de experimentar 
a pura satisfação de se estar vivo que temos em comum com todas as 
criaturas vivas; e inclusive o único modo pelo qual também os homens 
podem permanecer e voltear com contento no círculo prescrito pela 
natureza, labutando e descansando, trabalhando e consumindo, com a 
mesma regularidade feliz e sem propósito com a qual o dia e a noite, a 
vida e a morte sucedem um ao outro.55 

 

A obra é a atividade humana que está ligada ao conceito de durabilidade, 

corresponde à mundanidade, à permanência e à estabilidade do homem neste mundo. O 

homem na obra é conhecido como homo faber, pois ele fabrica artefatos duráveis que 

possam ultrapassar o tempo de sua existência neste mundo. O homem transforma a 

natureza para a fabricação dos artefatos com vistas a um fim, já que o que determinará o 

valor desse produto é a sua utilidade.  

Diferentemente do animal laborans, o homo faber tem sua atividade com 

começo e fim programados, que é a produção do artefato. É uma característica do homo 

faber assim como do animal laborans o isolamento, mas o homo faber pode ter uma 

esfera pública, como um mercado, no qual ele se relaciona com as pessoas basicamente 

para negociar seus artefatos, contudo esta esfera pública é apolítica. 

 

Nem o trabalho nem a obra eram tidos como suficientemente dignos 
para construir um bios, um modo de vida autônomo e autenticamente 
humano; uma vez que serviam e produziam o que era necessário e útil, 
não podiam ser livres e independentes das necessidades e carências 
humanas.56 

 

A ação é a atividade humana que corresponde à pluralidade, ela só ocorre entre 

os homens e enquanto eles estão juntos, nunca no isolamento. “Todas as atividades 

humanas são condicionadas pelo fato de que os homens vivem juntos, mas a ação é a 

                                                           
54 CH, p. 265. 
55 ARENDT, Hannah. “Trabalho, obra, ação”. Tradução de Adriano Correia. In: Cadernos de Ética e 
Filosofia Política 7, 2/2005, p. 182. 
56 CH, p. 15. 



34 
 

 

única que não pode sequer ser imaginada fora da sociedade dos homens”57. É próprio da 

ação o discurso, a ação é o espaço próprio da política, ela cria as condições para a 

história, para a memória, para os homens serem lembrados. 

 

A ação, única atividade que ocorre diretamente entre os homens, sem 
a mediação das coisas ou da matéria, corresponde à condição humana 
da pluralidade, ao fato de que os homens, e não o Homem, vivem na 
Terra e habitam o mundo. [...] A pluralidade é a condição da ação 
humana porque somos todos iguais, isto é, humanos, de um modo tal 
que ninguém jamais é igual a qualquer outro que viveu, vive ou 
viverá.58  

 

Os tempos modernos diferem de todos os períodos anteriores, tanto no aspecto 

político quanto nos aspectos espirituais e materiais. “Só o fato da emancipação das 

mulheres e da classe operária, quer dizer de grupos de homens que nunca antes podiam 

mostrar-se na vida pública, dá um rosto radicalmente novo a todos as questões 

políticas”59. Nunca antes na história as mulheres fizeram parte da vida pública que 

estava destinada aos homens. Às mulheres cabia o recolhimento à vida privada, a 

reprodução da espécie e os cuidados com as crianças, e tudo mais relacionado à 

satisfação das necessidades vitais da família. 

Antes do período moderno, o trabalho também não teve em nenhum outro 

momento da história, o direito de ocupar o espaço público. Já na modernidade, o 

trabalho torna-se a preocupação central no mundo comum, ultrapassando em graus de 

importância a tradicional hierarquia da contemplação.  

O termo vita activa originalmente abrange todas as atividades em oposição a vita 

contemplativa, que diz respeito somente a mais absoluta quietude. Hannah Arendt 

destaca como as três principais atividades da vita activa, o trabalho, a obra e a ação, 

sendo que estas atividades correspondem às condições básicas da vida humana: o 

trabalho corresponde à vida como necessidade biológica e garante a sobrevivência do 

indivíduo e da espécie; a obra garante a mundanidade, uma vez que o homem fabrica 

objetos de uso duráveis, como os instrumentos e as ferramentas necessárias para o 

trabalho e para proteger o homem da natureza e; a ação diz respeito à pluralidade, ao 

                                                           
57 CH, p. 26. 
58 CH, pp.8-10. 
59 QP, p. 75. 



35 
 

 

fato de que os homens habitam e vivem o mundo com iguais, opondo-se ao modo de 

vida isolado do homem no trabalho e na obra. 

Por isso a ação era considerada originalmente como superior às demais 

atividades, pois ela representava o mundo comum, o espaço da liberdade, da política por 

excelência. Ocorre que na modernidade, com a glorificação do trabalho, o animal 

laborans passa a ocupar lugar de destaque no espaço público, no qual a política é 

substituída pela administração das coisas, perdendo sua dignidade.  

Ora, o período moderno modificou também a hierarquia dentro das próprias 

atividades da vita activa, com a vitória do animal laborans em detrimento do animal 

rationale e a glorificação do trabalho60. Para Arendt, 

 

Na modernidade a busca da imortalidade foi substituída pela da 
longevidade anônima, e isso tem implicações extremas para a política 
e o mundo comum que é seu espaço próprio. Não há espaço para a 
política onde não há uma dimensão da grandeza que transcenda o 
mero estar vivo e os deleites que ele envolve, onde a liberdade não se 
sobreponha à saciedade. Os ideais da abundância, da vida confortável 
e da saciedade se afirmaram em face de todos os outros na 
modernidade. Com a vitória do animal laborans, é a existência do 
próprio mundo, como obra do homem, que está em questão, sob a 
permanente ameaça de ser tragado pelos processos mobilizados para a 
satisfação das necessidades, sempre pululantes e fonte de intensa 
experiência prazerosa do mero estar vivo.61  

 

Hannah Arendt nos mostra que, ao observarmos a história, podemos notar que 

em todos os períodos das sociedades pré-modernas, era possível ao homem ser livre do 

trabalho sujeitando outros homens a trabalharem para ele, através da força e da 

dominação. Contudo, na sociedade moderna o homem é forçado a trabalhar pela 

necessidade da sobrevivência, assim, a força foi substituída pela necessidade (QP pg 

80). “Na verdade, a vida da sociedade é dominada não pela liberdade, mas sim pela 

necessidade”.62 

 

  

                                                           
60 CH, p. 105. 
61 CORREIA, Adriano. “Apresentação à nova edição brasileira”. In: CH, pp. XLI-XLII 
62 QP, p. 81. 



36 
 

 

O que caracteriza a atitude propriamente moderna é a compreensão da 
política como uma função da sociedade, com a implicação 
fundamental de que as questões eminentemente privadas da 
sobrevivência e da aquisição transformaram-se em interesse 
‘coletivo’, ainda que nunca se pudesse falar de fato de tal interesse 
como sendo público.63  

 

 Durante toda a história anterior à era moderna, mesmo a atividade política tendo 

sido rebaixada à posição da necessidade, essas atividades referentes à necessária 

sobrevivência, eram restritas ao âmbito da esfera privada. O que ocorreu é que “A era 

moderna trouxe consigo uma glorificação do trabalho, e resultou na transformação 

factual de toda a sociedade em uma sociedade trabalhadora”64. Com essa glorificação do 

trabalho, nunca antes vista, as atividades úteis de que antes precisávamos nos libertar, 

ganharam destaque público. 

 

A distinção entre as esferas privada e pública da vida corresponde aos 
domínios da família e da política, que existiram como entidades 
diferentes e separadas, pelo menos desde o surgimento da antiga 
cidade-Estado; mas a eclosão da esfera social, que estritamente não 
era nem privada nem pública, é um fenômeno relativamente novo65.  

 

O espaço público sempre foi conhecido por ser o espaço próprio da ação, da 

política, onde não cabia a força, mas sim a persuasão, o debate e o discurso. Arendt nos 

diz que, “Se o mundo deve conter um espaço público, não pode ser construído apenas 

para uma geração e planejado somente para os que estão vivos, mas tem de transcender 

a duração da vida de homens mortais”66. Não cabe nesse contexto os assuntos da esfera 

privada, referentes a suprir as necessidades vitais, mas sim os assuntos relevantes ao 

mundo comum, àquele que já existia quando chegamos aqui e que continuará a existir 

depois que partirmos67.  

 

O espaço público só abriga o que é relevante, de modo que mesmo as 
experiências íntimas ou privadas mais intensas jamais encontram 
guarida confortável nesse espaço, a menos que sejam transformadas, 
desprivatizadas e desindividualizadas. Com isso, o irrelevante é 

                                                           
63 CORREIA, Adriano. “Apresentação à nova edição brasileira”. In: CH, p. XXXV 
64 CH, p. 5. 
65 CH, p. 33. 
66 CH, p. 67. 
67 CH, p. 67. 



37 
 

 

relegado ao domínio privado, ainda que nesse domínio haja assuntos 
relevantes que só podem subsistir se protegidos do público. Em todo 
caso, interessa a Arendt fazer notar que a intensificação da experiência 
da própria subjetividade, traduzida no fenômeno do encantamento 
moderno com as pequenas coisas, por exemplo, jamais opera como 
substituto adequado da perda de grandeza que se segue ao declínio do 
domínio público.68 

 

Para Hannah Arendt, “o mundo comum acaba quando é visto somente sob um 

aspecto e só se lhe permite apresentar-se em uma única perspectiva”69. O termo público 

pode ser entendido em dois sentidos: 

 

Significa, em primeiro lugar, que tudo o que aparece em público pode 
ser visto e ouvido por todos e tem a maior divulgação possível. Para 
nós, a aparência – aquilo que é visto e ouvido pelos outros e por nós 
mesmos – constitui a realidade. [...] A presença de outros que vêem o 
que vemos e ouvem o que ouvimos garante-nos a realidade do mundo 
e de nós mesmos [...] Em segundo lugar, o termo ‘público’ significa o 
próprio mundo, na medida em que é comum a todos nós e diferente do 
lugar que privadamente possuímos nele. Esse mundo, contudo, não é 
idêntico à Terra ou à natureza, [...] tem a ver com o artefato humano, 
com o que é fabricado pelas mãos humanas, assim como com os 
negócios realizados entre os que habitam o mundo feito pelo homem. 
Conviver no mundo significa essencialmente ter um mundo de coisas 
interposto entre os que o possuem em comum, [...] o mundo ao mesmo 
tempo separa e relaciona os homens entre si.70  

 

 Pela importância dessa distinção do público e do privado, é que Hannah Arendt 

se ocupa em fazer todo o resgate histórico desde a Grécia Antiga e da relação desses 

conceitos em diversas épocas. 

  O domínio da esfera privada sempre foi caracterizado como sendo o espaço da 

família, do trabalho, da realização das atividades vitais. “Nenhuma atividade que 

servisse à mera finalidade de garantir o sustento do indivíduo, de somente alimentar o 

processo vital, era autorizada a adentrar o domínio político”71. 

  

  

                                                           
68 CORREIA, Adriano. “Apresentação à nova edição brasileira”. In: CH, pp. XXX-XXXI 
69 CH, p. 71. 
70 CH, pp. 61- 64. 
71 CH, p. 44. 



38 
 

 

Na percepção dos antigos, o caráter privativo da privatividade, 
indicado pela própria palavra, era sumamente importante: significava 
literalmente um estado de encontrar-se privado de alguma coisa, até 
das mais altas e mais humanas capacidades do homem. Quem quer 
que vivesse unicamente uma vida privada [...] não era inteiramente 
humano. Hoje não pensamos mais primeiramente em privação quando 
empregamos a palavra ‘privatividade’, e isso em parte se deve ao 
enorme enriquecimento da esfera privada por meio do moderno 
individualismo.72       

 

 Hannah Arendt marca como a consolidação do mundo moderno a diluição da 

fronteira entre os espaços público e privado e a ascensão da esfera social. 

 

Com efeito, diz Hannah Arendt, ‘a busca irresponsável de interesses 
privados na esfera público-política é tão prejudicial ao bem público 
quanto a arrogante tentativa dos governos de regular a vida privada de 
seus cidadãos é prejudicial para a felicidade privada’. Em todo caso, 
Arendt se recusa a conceber que o social, as questões privadas em sua 
dimensão coletiva (ainda que com implicações políticas), constitua um 
espaço próprio, terceiro em relação ao público e o privado. O social é 
como uma espécie de fungo, que expande seu espaço na medida em 
que se espraia sobre o privado e o público.73 

 

 O domínio social característico da era moderna se desenvolveu ocupando o lugar 

dos espaços público e privado, fazendo com que as sociedades modernas se 

transformassem em sociedades trabalhadoras, “embora a extrema necessidade torne o 

trabalho indispensável à manutenção da vida, a última coisa a esperar dele seria a 

excelência”74. As sociedades passaram a ocupar-se então unicamente das atividades 

necessárias para a sobrevivência, e estas atividades tornaram-se de importância 

pública75.    

 As sociedades passaram a ser administradas como uma grande família, nos 

moldes da administração econômica do lar, o que contribuiu ainda mais para a 

descaracterização do espaço público e para a ascensão da esfera privada, “no mundo 

moderno, os dois domínios constantemente recobrem um ao outro, como ondas no 

perene fluir do processo da vida”76.  

                                                           
72 CH, pp. 46-47. 
73 CORREIA, Adriano. “Apresentação à nova edição brasileira”. In: CH, pp. XXXV-XXXVI  
74 CH, p. 59. 
75 CH, p. 56. 
76 CH, p. 40. 



39 
 

 

 

O surgimento da sociedade de massas, pelo contrário, indica apenas 
que os vários grupos sociais foram absorvidos por uma sociedade 
única, tal como as unidades familiares antes deles; com o surgimento 
da sociedade de massas o domínio do social atingiu finalmente, após 
séculos de desenvolvimento, o ponto em que abrange e controla, 
igualmente e com igual força, todos os membros de uma determinada 
comunidade.77  

 

Como a sociedade espera que seus cidadãos ajam como em uma grande família, 

onde o chefe da família representa o interesse e a opinião de todos, o declínio da família 

coincide com a ascensão da sociedade, o que nos leva a entender, segundo Hannah 

Arendt, que a família foi absorvida pelos grupos sociais, daí o fato da sociedade querer 

uma unidade de opinião e interesses por parte de seus membros78.  

 

A fim de medirmos a extensão da vitória da sociedade na era 
moderna, sua inicial substituição da ação pelo comportamento e sua 
posterior substituição do governo pessoal pela burocracia, que é o 
governo de ninguém, pode convir também lembrar que sua ciência 
inicial, a economia, que altera padrões de comportamento somente 
nesse campo bastante limitado da atividade humana, foi finalmente 
sucedida pela pretensão oniabrangente das ciências sociais, que, como 
‘ciências do comportamento’, visam a reduzir o homem como um 
todo, em todas as suas atividades, ao nível de um animal comportado e 
condicionado. [...] o surgimento das ‘ciências do comportamento’ 
indica claramente o estágio final desse desdobramento, quando a 
sociedade de massas já devorou todas as camadas da nação e o 
‘comportamento social’ converteu-se em modelo de todas as áreas da 
vida.79 

 

 Essa unidade que a sociedade moderna deseja de seus cidadãos é possível 

porque a ação foi substituída pelo comportamento, passando a ser exigido padrões de 

comportamentos estabelecidos dentro de regras, com vistas a igualdade, a padronização 

de todos os indivíduos80. 

 

  

                                                           
77 CH, pp. 49-50. 
78 CH, p. 48. 
79 CH, p. 55. 
80 CH, p. 50. 



40 
 

 

Ao invés de ação, a sociedade espera de cada um de seus membros 
certo tipo de comportamento, impondo inúmeras e variadas regras, 
todas elas tendentes a ‘normalizar’ os seus membros, a fazê-los 
comportarem-se, a excluir a ação espontânea ou a façanha 
extraordinária. 81 

  

A esfera social é, portanto, uma junção das esferas pública e privada. As 

atividades da vida privada, assim como sua forma de organização e administração se 

tornam parte do mundo comum, como preocupação central do mundo público, com o 

trabalho passando a ocupar lugar de destaque em termos de importância e esfera pública 

passa a ser administrada nos moldes da esfera privada. Dentro desse contexto de vida da 

modernidade é que surge o social, onde os homens são escravos do ciclo vital, sendo 

então possível controlá-los dentro de padrões comportamentais.  

Arendt destaca o quanto foi prejudicial para a política e para o mundo comum 

essa separação entre os homens de ação e os homens de pensamento, tendo como 

consequência a atual sociedade moderna que, além de despolitizada vive com a 

eminente “perspectiva de uma sociedade de trabalhadores sem trabalho, isto é, sem a 

única atividade que lhes resta. Certamente nada poderia ser pior”82, como afirma a 

autora. 

Tendo como objetivo resgatar “a dignidade própria da atividade política”83, 

Hannah Arendt procura nos alertar para os problemas como a violência, a ausência de 

significado, a alienação, a privatização do espaço público, a massificação, o 

consumismo, entre outros tantos, que enfrentamos como membros desta sociedade 

moderna. 

 

 

 

 

 

 

 

  
                                                           
81 CH, p. 49. 
82 CH, p. 6. 
83 PSR, p. 168. 



41 
 

 

CAPÍTULO 2 

 
BANALIZAÇÃO DA VIOLÊNCIA 

 

2.1 – VIOLÊNCIA E PODER 

 

Hannah Arendt evidencia diversos problemas vivenciados pela sociedade moderna, 

tais como, a violência, a ausência de significado, a alienação, a privatização do espaço 

público, a massificação, o consumismo, a despolitização, entre outros. Todos estes 

temas são de grande importância, devendo ser refletidos e debatidos com muita cautela 

por diversas áreas de estudo, governos e demais interessados nos rumos da nossa 

sociedade. Devido à extensão dos temas, o presente capítulo analisa de modo mais 

enfático a questão da violência, levando também em consideração o fato de que estes 

problemas citados anteriormente estão interligados. 

Ora, o tema da violência perpassa toda a reflexão política de Hannah Arendt. Ela se 

dedica a demonstrar as consequências do crescimento da violência para a humanidade. 

Do mesmo modo, procura refletir sobre quais os caminhos nos levaram a atual situação 

de banalização da violência e quais as possibilidades para uma solução. 

No livro Sobre a Violência de 1969, cujo texto “foi-lhe inspirado pelo predomínio 

da violência no cenário político do século XX”84, Arendt se preocupa em pontuar a 

distinção dos termos poder e violência e desfazer uma tradicional confusão, pois 

“embora sejam fenômenos distintos, usualmente aparecem juntos”85.  

  

Arendt percebeu na tradição de pensamento político ocidental, desde a 
sua gênese, a trágica equação entre os fenômenos do poder e da 
violência, o que teria uma constante tradução das relações de poder 
em termos da linguagem da dominação e da submissão, bem como a 
ênfase unilateral na “obediência” garantida pela ameaça da violência, 
[...]. Outra implicação dessa imemorial definição do poder em termos 
das relações de mando e obediência é a de que a própria violência 
sequer teria merecido muita atenção por parte dos teóricos da política, 
sendo simplesmente considerada como “a mais flagrante manifestação 

                                                           
84 PSR, p. 238. 
85 ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Tradução de André Duarte. Rio de Janeiro, Civilização 
Brasileira, 2009, p. 69. Doravante, Sobre a Violência será SV. 



42 
 

 

do poder” ou como o mero resultado necessário do seu exercício, e 
não como um fenômeno merecedor de análise enquanto tal.86 

 

Para Arendt, o poder diz respeito à capacidade dos homens de agir em conjunto 

e em um espaço livre, utilizando-se do discurso persuasivo para tal, por isso não pode 

ser considerada uma característica individual, e sim uma característica do grupo, do 

coletivo, dos homens no plural. Afinal, no momento que se dispersarem, o poder deixa 

de existir.  

 

O poder corresponde à habilidade humana não apenas para agir, mas 
também para agir em concerto. O poder nunca é propriedade de um 
indivíduo; pertence a um grupo e permanece em existência apenas 
enquanto o grupo se conserva unido. Quando dizemos que alguém 
está “no poder”, na realidade nos referimos ao fato de que ele foi 
empossado por um certo número de pessoas para agir em seu nome. A 
partir do momento em que o grupo do qual se originara o poder desde 
o começo (potestas in populo: sem um povo ou grupo não há poder) 
desaparece, “seu poder” também se esvanece.87  

 

Para a conservação do poder é necessário que ele seja reatualizado através de 

atos e palavras e também de promessas que tenham em vista a continuação da ação em 

um espaço discursivo livre, o que resultará em mais poder88. 

A violência para Hannah Arendt é instrumental. É um meio, um instrumento que 

visa dado fim; sendo que este fim deve ser em curto prazo. Ao contrário da ação como 

prática discursiva cuja dimensão do alcance das consequências se dá em médio e longo 

prazo, a violência é requerida em vista de uma imediatez. 

 

Para Arendt, a violência distingue-se do poder na medida em que é um 
meio, um instrumento para o alcance de algum fim determinado e não 
um fim em si mesmo, de modo que ela jamais poderá ser pensada 
como a própria essência ou o fundamento do poder89.  

   

                                                           
86 PSR, pp. 239-240. 
87 SV, pp. 60-61. 
88 PSR, p. 243. 
89 DUARTE, André. “Ensaio Crítico - Poder e violência no pensamento político de Hannah Arendt: uma 
reconsideração”. In: SV, p. 156. 



43 
 

 

Essa distinção que Arendt realiza acerca da violência e do poder, percebe-se que 

esta implica um sentido de oposição, uma vez que, segundo a autora, a ocorrência da 

violência acaba por desintegrar, por deslegitimar o poder nas sociedades. 

 

Para ela, o poder – que é inerente a qualquer comunidade política – 
resulta da capacidade humana para agir em conjunto, o que, por sua 
vez, requer o consenso de muitos quanto a um curso de ação. Por isso, 
poder e violência são termos opostos: a afirmação absoluta de um 
significa a ausência do outro. É a desintegração do poder que enseja a 
violência, [...] Em síntese, para Hannah Arendt, a violência destrói o 
poder, não o cria.90  

 

A violência não é concebida como legítima, apenas justificável, dependendo dos 

fins que ambiciona e também de quanto mais bem definido e em curto prazo for a sua 

intenção. A violência emerge onde o poder está em crise; sendo que quanto maior o 

poder, menor deverá ser a incidência da violência. À medida que o poder enfraquece, a 

violência se fortalece podendo conduzir ao completo desaparecimento do poder. Para 

Arendt, “A violência sempre pode destruir o poder; do cano de uma arma emerge o 

comando mais efetivo, resultando na mais perfeita e instantânea obediência. O que 

nunca emergirá daí é o poder”91. 

 

O grande mérito da distinção arendtiana entre poder e violência reside 
na possibilidade de reconhecer que o poder advém do confronto de 
opiniões e de acordos passageiros e da ação em concerto por parte de 
uma maioria jamais absoluta; em suma, se Arendt nos revelou a 
origem não violenta do poder e, desse modo, nos permitiu 
reconsiderar o fenômeno da revolução e nele enxergar algo outro 
distinto da inevitável violência que é inerente à fundação de um novo 
corpo político, tal distinção não nos deve iludir quanto à constante 
relação entre poder e violência no cotidiano de todas as formas de 
organização e institucionalização do poder.92  

 

Hannah Arendt atribui a glorificação da violência nas sociedades ao declínio da 

capacidade de ação do homem, perda que pode ser bem observada no nosso mundo 

contemporâneo. As raízes dessa glorificação podem ser encontradas “na burocratização 

                                                           
90 LAFER, Celso. “Prefácio”. In: SV, p. 11. 
91 SV, p. 70. 
92 DUARTE, A. “Ensaio Crítico - Poder e violência no pensamento político de Hannah Arendt: uma 
reconsideração”. In: SV, pp. 162-163. 



44 
 

 

da vida pública, na vulnerabilidade dos grandes sistemas e na monopolização do 

poder”93. A incapacidade do homem de agir em conjunto resulta na perda do poder, o 

que possibilita a ascensão da violência. 

De acordo com Hannah Arendt, violência e poder não são fenômenos naturais, 

são uma construção do processo vital, estando relacionados aos negócios humanos e 

fazendo parte da esfera política94. 

 

A política e o poder surgem originariamente do “espaço da aparência” 
que vem “a existir sempre que os homens se reúnem na modalidade do 
discurso e da ação”. Trata-se de um espaço que “precede toda e 
qualquer constituição formal da esfera pública e as várias formas de 
governo”, e cuja própria existência depende diretamente de que os 
homens permaneçam juntos e dispostos a agir e falar entre si, 
desaparecendo quando quer que eles se vejam isolados uns dos 
outros.95 

 

O poder das instituições políticas e das leis depende da adesão e do contínuo 

apoio dos cidadãos, é o que afere legitimidade ao poder. Por isso, Arendt aduz que “É o 

apoio do povo que confere poder às instituições de um país, e esse apoio não é mais do 

que a continuação do consentimento que trouxe as leis à existência. [...] Todas as 

instituições políticas são manifestações e materializações do poder”96.  

As diferentes formas de governo podem ser definidas como o domínio do 

homem pelo homem, dentre elas a burocracia, que é apontada por Arendt como “a 

última e talvez a mais formidável forma de tal dominação”97. 

  

A burocracia, ou o domínio de um sistema intricado de departamentos 
nos quais nenhum homem, nem um único, nem os melhores, nem a 
minoria nem a maioria, pode ser tomado como responsável e que 
deveria mais propriamente chamar-se domínio de Ninguém. ([...] É 
esse estado de coisas, que torna impossíveis a localização da 
responsabilidade e a identificação do inimigo, que está entre as mais 
potentes causas da rebelde inquietude espraiada pelo mundo de hoje, 

                                                           
93 LAFER, Celso. “Prefácio”. In: SV, p. 12. 
94 SV, p. 103. 
95 PSR, p. 241. 
96 SV, p. 57. 
97 SV, p. 54. 



45 
 

 

da sua natureza caótica, bem como da sua perigosa tendência para 
escapar ao controle e agir desesperadamente).98     

 

A burocracia é um sistema que impossibilita as pessoas de agirem neste 

“domínio de Ninguém”, tornando impossível identificar os responsáveis pelos atos e 

decisões que estão sendo assumidos à custa do povo, o que gera uma grande frustração, 

pois diante desse cenário, a quem se pode responsabilizar? De quem se pode cobrar uma 

ação concreta para resolver determinado problema? 

 

Quanto maior é a burocratização da vida pública, maior será a atração 
pela violência. Em uma burocracia plenamente desenvolvida não há 
ninguém a quem se possa inquirir, a quem se possam apresentar 
queixas, sobre quem exercer as pressões do poder. A burocracia é a 
forma de governo na qual todas as pessoas estão privadas da liberdade 
política, do poder de agir; pois o domínio de Ninguém não é um não-
domínio, e onde todos são igualmente impotentes temos uma tirania 
sem tirano.99 

 

Com o declínio do poder no mundo contemporâneo o espaço público, que é 

destinado à ação, à pluralidade, ao debate discursivo, é destruído. Levando em 

consideração “o caráter relacional da distinção arendtiana entre poder e violência em 

termos de uma relação de proporcionalidade, em vista da qual quanto mais poder 

menos violência e quanto mais violência menos poder”100, pode se afirmar que o 

isolamento entre os homens e a desagregação do espaço público são sinais da destruição 

do poder pela violência101. 

Nesse sentido Arendt afirma que: 

 

Cada diminuição no poder é um convite à violência – pelo menos 
porque aqueles que detêm o poder e o sentem escapar de suas mãos, 
sejam eles os governantes, sejam os governados, têm sempre achado 
difícil resistir à tentação de substituí-lo pela violência.102  

 

                                                           
98 SV, pp. 54-55. 
99 SV, p. 101. 
100 DUARTE, André. “Ensaio Crítico - Poder e violência no pensamento político de Hannah Arendt: uma 
reconsideração”. In: SV, p. 135. 
101 Idem, p. 157. 
102 SV, p. 108. 



46 
 

 

O uso da violência para garantir a manutenção ou a substituição do poder acaba 

por enfraquecer e até destruir o próprio poder que se busca legitimar pela violência, daí 

porque, nessa conjuntura, não é possível falar em esfera pública. 

 

A marca mais evidente da destruição do poder pela violência é o 
“isolamento” entre os homens e a concomitante desagregação da 
esfera pública enquanto espaço de aparição plural de homens e 
opiniões, o que se dá na exata medida em que a violência usurpa e 
ocupa o lugar do poder: “Do cano de uma arma emerge o comando 
mais efetivo, resultando na mais perfeita e instantânea obediência. O 
que nunca emergirá daí é o poder”. O aumento da violência é sempre 
o signo do enfraquecimento ou da perda do poder e, 
consequentemente, o sinal visível da impotência e da impossibilidade 
de agir, de tomar iniciativas em conjunto, e vice-versa.103  

 

A grande preocupação de Hannah Arendt — ao enfatizar as distinções destes 

termos, violência e poder — é chamar a atenção para o problema da sociedade atual, de 

ter que lidar com a perda do poder e o crescimento do fenômeno da violência, pois essa 

substituição gera um preço muito alto a ser pago por toda a humanidade, como a 

banalização da violência, das pessoas em relação às coisas, dos direitos humanos, de 

desvalorização da vida em si. 

 

É preciso reconhecer que, se para Arendt, distintamente de outros 
pensadores políticos, o conflito e a violência não são os fatores 
responsáveis pela definição e pela geração do poder, o poder, 
enquanto originado dos pactos e dos acordos conquistados entre uma 
pluralidade de agentes, jamais poderá desconsiderar o conflito, a 
violência e a própria guerra como realidades primeiras. São essas 
realidades que o poder vem justamente pacificar, tanto quanto 
possível.104 

 

Uma questão importante da distinção de Arendt entre poder e violência diz respeito 

ao fato que o poder sempre depende de números, pois ele precisa contar com o apoio do 

povo, para sua legitimação. Já a violência pode atuar sem ter que contar com os 

números, pois ela utiliza instrumentos de coerção para alcançar seus objetivos105. 

Segundo Arendt, “o desenvolvimento técnico dos implementos da violência alcançou 
                                                           
103 PSR, p. 244. 
104 DUARTE, André. “Ensaio Crítico - Poder e violência no pensamento político de Hannah Arendt: uma 
reconsideração”. In: SV, p. 164. 
105 SV, p. 58. 



47 
 

 

agora o ponto em que nenhum objetivo político poderia presumivelmente corresponder 

ao seu potencial de destruição ou justificar seu uso efetivo no conflito armado”106. 

Arendt ressalta essa afirmação quando diz que nenhuma outra geração teve que 

crescer à sombra da bomba atômica. Os jovens agora aprendem, ainda na escola, sobre 

“os campos de concentração e extermínio, sobre o genocídio e sobre tortura, sobre 

massacres em massa dos civis da guerra, sem os quais as modernas operações militares 

não são mais possíveis”107. Essa geração, pós-guerra, “é uma geração que de forma 

alguma está segura de ter um futuro”108. 

 

2.2 – O CASO EICHMANN E A BANALIDADE DO MAL 

 

O tema da violência está presente em toda a obra de Hannah Arendt, sendo que é 

bastante oportuno termos um exemplo personificado de seu conceito da banalidade do 

mal. Eichmann foi a metáfora exata à banalidade do mal, o fenômeno preciso à 

imposição de um conceito109. 

Hannah Arendt, durante o ano de 1961, acompanhou o julgamento de Otto Adolf 

Eichmann como correspondente da revista The New Yorker110. Eichmann durante a 

Segunda Guerra Mundial foi responsável pela deportação em massa dos judeus e outros 

excluídos para os guetos e campos de extermínio na Europa Oriental. Após a guerra, 

fugiu e estava foragido na Argentina, quando foi raptado pela polícia de Israel. No 

julgamento realizado em Jerusalém pela Corte de Israel, ele fora acusado de crimes 

contra o povo judeu, crimes contra a humanidade e crimes de guerra. 

                                                           
106 SV, p. 17. 
107 SV, p. 29. 
108 SV, p. 33. 
109 ASSY, Bethânia. Eichmann, Banalidade do mal e pensamento em Hannah Arendt. In: JARDIM, 
Eduardo; BIGNOTTO, Newton (orgs.). Hannah Arendt. Diálogos, reflexões, memórias. Belo Horizonte: 
UFMG, 2001. p. 142. 
110 O livro de Arendt Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal, lançado em 1963, é 
resultado dos relatos que ela publicou na revista The New Yorker, durante o período do julgamento em 
Israel, em 1961. Arendt mesmo sendo judia adotou uma postura imparcial no relato e na análise dos 
acontecimentos do período do nazismo e da Segunda Guerra Mundial. Ela trouxe a público questões 
muito polêmicas, como a parcela de responsabilidade dos judeus pela aceitação passiva nos assassinatos 
em massa, a importância para o desastre que foi para o povo judeu a cooperação das lideranças judaicas 
com os nazistas. Travaram-se diversos debates, decorrentes dos relatos de Arendt, por ter tido a coragem 
de dizer a verdade sobre os acontecimentos, ela teve que enfrentar diversas críticas, o livro “se tornou 
foco de controvérsia e objeto de uma campanha organizada” (EJ, p.305).   



48 
 

 

Em 1963, Arendt lança o livro Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a 

banalidade do mal em que relata a história do julgamento e introduz o conceito de 

banalidade do mal. no momento da morte de Eichmann. “Foi como se naqueles últimos 

minutos estivesse resumindo a lição que este longo curso de maldade nos ensinou – a 

lição da temível banalidade do mal, que desafia as palavras e os pensamentos”111.  

 

Se, para Hannah Arendt, a pessoa do acusado ocupa o centro do seu 
livro, e do processo, é porque Eichmann é um paradigma do homem 
de massa, e é este homem que precisa ser conhecido. Eichmann é o 
paradigma do homem contemporâneo, este homem que é prisioneiro 
da necessidade, é o animal laborans que tem apenas uma vida social 
“gregária”.112 

 

O problema com Eichmann, como descrito por Hannah Arendt é que ele era 

assustadoramente normal, não era sádico, não tinha más intenções, não era um monstro 

e mesmo assim foi responsável pelo assassinato de milhões de pessoas durante o regime 

nazista. Isso implica, segundo a autora, um “tipo novo de criminoso, efetivamente hostis 

generis humani, que comete seus crimes em circunstâncias que tornam praticamente 

impossível para ele saber ou sentir que está agindo de modo errado”113. 

 

É justamente isso que levou Arendt a empregar a expressão 
banalidade do mal. O mal, nesse caso, é perpetrado por seres humanos 
que resistem ao pensamento, presos às pressões cotidianas da função 
e, identificados com a pertença a um grupo, raça ou partido, rejeitam 
julgar o que fazem e o que está acontecendo ao seu redor. Para 
Arendt, a prática do mal banal que pode ser chamada de banal não é 
fruto de deliberação. Não há uma escolha, não há o exercício do livre-
arbítrio nem se verifica aí uma atividade da consciência e sim o 
cancelamento dessa atividade. Ao mal banal Arendt associa o “vazio 
de pensamento”.114 

 

A banalidade do mal é abordada por Hannah Arendt sob uma perspectiva 

política, definida como uma inversão dos valores humanos, consubstanciada na prática 

de atos abomináveis, sem uma intencionalidade, uma racionalidade maléfica. O 

                                                           
111 ARENDT, Hannah. Eichmann em Jerusalém. Tradução de José Rubens Siqueira. São Paulo, 
Companhia das Letras, 1999, p. 274. Doravante, Eichmann em Jerusalém será EJ. 
112 SOUKI, Nádia. Hannah Arendt e a banalidade do mal. Belo Horizonte, UFMG, 1998, p.94. 
113 EJ, p. 299. 
114 AGUIAR, Odílio Alves. Filosofia, Política e Ética em Hannah Arendt. Ijuí, Unijuí, 2009, p.269. 



49 
 

 

exemplo de Eichmann, como funcionário burocrata obediente às regras de um sistema 

baseado em atos de violência, que praticou o extermínio de milhares de pessoas, é 

representativo da dimensão desse problema político. 

Arendt chama atenção para o fato de que, 

 

Não era apenas Eichmann que era normal, enquanto todos os outros 
eram monstros sádicos. Estava-se diante de uma compacta massa 
burocrática de homens perfeitamente normais, desprovidos da 
capacidade de discernimento, de submeterem os acontecimentos a 
juízo.115 

 

Essa reflexão arendtiana mostra o risco da ausência de pensamento e de juízo, a 

incapacidade de discernir o certo do errado. Eichmann se tornou o exemplo de uma 

experiência comum, a ausência de um pensamento crítico, reflexivo na prática de atos 

de violência, o que caracteriza essa banalidade do mal.  

 

Foi justamente o caráter “bastante comum, banal e não demoníaco ou 
monstruoso” do criminoso em questão que levou Arendt a formular a 
hipótese de que a “irreflexão”, ou seja, a sua incapacidade de parar 
para pensar e julgar seus próprios atos, fora a principal responsável 
por sua conduta: “O problema com Eichmann é que havia muitos 
iguais a ele, e que a maioria não era nem pervertida nem sádica, mas 
era, e ainda é, terrível e assustadoramente normal.116  

 

A banalização do mal ocorre quando a faculdade de pensar está ausente, a ideia 

de banalidade está relacionada à superficialidade, ou seja, à ausência de raízes, pois a 

ideia de profundidade, de raízes está conectada à faculdade de pensar. 

Como afirma Aguiar117 o homem, como animal laborans, tecnifica e burocratiza 

suas obrigações, tornando-se incapaz de pensar as consequências e implicações, até 

mesmo morais ou éticas, das ordens dadas por seus superiores.   

  

                                                           
115 ASSY, B. Hannah Arendt. Diálogos, reflexões, memórias. Op.cit., pp. 140-141. 
116 PSR, p. 344. 
117 AGUIAR, Odílio Alves. “A Dimensão Constituinte do Poder em Hannah Arendt”. In: 
Trans/Form/Ação, Marília, v.34, n.1, 2011, p. 119. 



50 
 

 

Eichmann, segundo Arendt, agiu igual ao cão de Pavlov, que foi 
condicionado a salivar mesmo sem ter fome. Ele não praticou o mal 
motivado pela ambição, ódio ou doença psíquica. Nada disso foi 
encontrado em Eichmann. A única coisa que chamou atenção de 
Arendt foi a sua incapacidade de pensar. Ao renunciar ao pensamento,  

Eichmann destituiu-se da condição de ser dotado de espírito que lhe 
possibilitaria o descondicionamento e, assim, dizer: não, isso eu não 
posso.118  

 

A banalidade do mal se caracteriza, portanto, não pela gravidade da 

monstruosidade praticada, como o extermínio perpetrado pelos nazistas, mas pela 

ausência da racionalidade no agir em todas as esferas da atividade humana, da falta de 

capacidade de pensar, refletir e discernir na consecução de quaisquer atos de barbárie. 

 

O traço realmente fascinante da banalidade do mal, que envolve 
substancialmente a “banalidade” e a “ausência de raízes” do mal, era 
que, ao procurar através de Eichmann alguma profundidade que 
trouxesse à tona o mal, que alcançasse suas raízes, Arendt se deparou 
com um abismo, uma manifestação do mal que não se enraizava em 
nenhum motivo mau, como se o mal se espalhasse como fungo, 
superficial, rápido e não engendrado em nada. [...] A ênfase crucial na 
ausência de raízes da banalidade, ou seja, na ideia de que o mal não é 
radical, [...] está intrinsecamente imbricada à afirmação de que apenas 
o pensamento é capaz de atingir profundidade.119  

 

Arendt relaciona o problema do mal à ausência da faculdade de pensar, o que 

resulta na banalidade do mal. “O pensamento tenta atingir a profundidade, tocar as 

raízes, e no momento em que se ocupa do mal, ele se frustra porque não encontra nada. 

Eis sua ‘banalidade’”120.  

 

Nós resistimos ao mal em não nos deixando ser levados pela 
superfície das coisas, em parando e começando a pensar, ou seja, em 
alcançando uma outra dimensão que não o horizonte de cada dia. Em 
outras palavras, quanto mais superficial alguém for, mais provável 
será que ele ceda ao mal. Uma indicação de tal superficialidade é o 
uso de clichês, e Eichmann, [...] era um exemplo perfeito.121 

                                                           
118 Idem, p. 119. 
119 ASSY, B. Hannah Arendt. Diálogos, reflexões, memórias. Op.cit., p. 145. 
120 SOUKI, N. Hannah Arendt e a banalidade do mal. Op.cit., p.99. 
121 ARENDT, apud: ASSY, Bethânia. Eichmann, Banalidade do mal e pensamento em Hannah Arendt. 
In: JARDIM, Eduardo; BIGNOTTO, Newton (orgs.). Hannah Arendt. Diálogos, reflexões, memórias. 
Belo Horizonte: UFMG, 2001. p. 145. 



51 
 

 

 

A banalidade do mal revela o quanto é superficial o fenômeno do mal, podendo 

atingir uma grande massa de cidadãos inaptos a pensar, incapazes de refletir sobre os 

acontecimentos e de distinguir o certo do errado, rapidamente. Essas pessoas, inábeis à 

capacidade de reflexão, vazias, não tem limites para o mal. 

 

Em certo sentido, poderíamos afirmar que da mesma forma que a 
memória – e por consequência o medo da dor ou da morte que 
impõem limites a nossa coragem –, representa um obstáculo aos 
nossos desafios, a atividade do pensamento significa um obstáculo aos 
nossos atos. Tais considerações estão relacionadas à natureza do mal: 
uma criatura com total ausência de pensamento teria ilimitada 
capacidade para o mal, não no sentido de deliberadamente ser ‘um 
vilão’ visando obter determinados objetivos, mas no sentido de que 
tais motivações, todas aplicadas ao interesse próprio, não 
desempenham nenhum papel. A banalidade do mal: uma espécie de 
mal que nasce da ausência de pensamento pode chegar a extremos 
impensáveis, [...] e sendo, em termos de motivações, sem causa e sem 
raízes, e ainda, sem limites. O mal sem limites, não o mal radical.122 

 

  O mal banal pode ser identificado como um mal contemporâneo, na medida em 

que Arendt relaciona o mal banal a ausência de pensamento, a incapacidade de reflexão 

sobre os próprios atos e sobre os acontecimentos, sendo a sociedade contemporânea 

uma sociedade de massa esvaziada de valores. “O mal banal se realiza na medida em 

que os homens renunciam à própria humanidade, mesmo que não seja uma renúncia 

consciente e, por conta disso, se permitem realizar crimes contra a humanidade”123.  

 

É a humanidade como tal que o mal banal atinge. O mal banal é feito 
em contraposição à condição humana, nele há a rejeição da 
diversidade humana e a tentativa de determinar que homem pode 
habitar a Terra. Na prática do mal banal está em jogo a atitude de 
homens que não querem dividir a Terra com outros: negros, 
imigrantes, homossexuais, doentes, judeus, árabes, etc.124 

 

Uma sociedade massificada na qual as pessoas estão desenraizadas, sem um 

sentimento de pertencimento, onde as relações humanas e até mesmo a vida se tornaram 

relativas, é o lugar ideal para a propagação do mal banal.   
                                                           
122 Idem. p. 152. 
123 AGUIAR, O. Filosofia, Política e Ética em Hannah Arendt. Op.cit., p.271. 
124 Idem, p.271. 



52 
 

 

 

O homem da modernidade conhece, assim, o isolamento, que é o 
impasse para o qual são conduzidos os homens, a partir do momento 
em que a esfera política de sua vida comum é destruída. Soma-se a 
isso o desenraizamento, que cria a desagregação das relações 
humanas. [...] Este sujeito destituído como sujeito político, 
transformado em átomo anônimo entre os átomos anônimos da massa, 
um homem qualquer, sem capacidade política, sem consciência moral, 
sem vontade, sem julgamento – e, por essa razão, capaz de seguir ou 
de fazer banalmente o mal.125 

 

A destruição da esfera pública com os atos de violência praticados por sujeitos sem 

capacidade de julgamento, de reflexão e alienados — pode-se dizer, caracterizando a 

referida banalidade do mal — justifica a análise a seguir do conceito de alienação 

discutido por Hannah Arendt. 

 

2.3 – ALIENAÇÃO 

 

O tema da alienação está diretamente relacionado ao problema da violência na 

sociedade moderna, na medida em que as dinâmicas sociais e culturais dessa sociedade 

conspiram para tornar os homens supérfluos, banais e individualistas, o que resulta no 

fenômeno da banalização da violência. 

Os direitos humanos, que antes eram considerados inalienáveis, agora são 

condicionais, isto é, alguns direitos podem ser “justificadamente” sacrificados. O que 

significa dizer que a vida humana passa a ser tratada de forma descartável. Quando os 

seres humanos abandonam suas práticas de pertencimento e compartilhamento da vida 

social no espaço público, as ações políticas perdem sua fundamentalidade, 

possibilitando o surgimento de formas totalitárias de convívio e exercício do poder. A 

sociedade moderna, nesse ponto, tornou-se terreno fértil para experiências que, 

mediante a desarticulação política, manifestam-se na predominância de relações de 

violência. 

A vida moderna — desenraizada, massificada e atomizada — torna-se terreno fértil 

para as pessoas não pensarem em nada e, por conseguinte, elas acabam aderindo às 

                                                           
125 SOUKI, N. Hannah Arendt e a banalidade do mal. Op.cit., pp.94-95. 



53 
 

 

regras de condutas da sociedade em que vivem, independentemente de quais regras 

sejam, sem nenhuma reflexão ou questionamento sobre o que estão consentindo. 

À vista disso, para Hannah Arendt, “abre-se a possibilidade de que se aceitem 

quaisquer regras, mesmo que as novas signifiquem a radical inversão de antecedentes, o 

que teria acontecido justamente quando o fenômeno totalitário veio à tona”.126 

 

As pessoas acostumam-se com mais facilidade à posse de regras que 
subsumem particulares do que propriamente ao seu conteúdo, cujo 
exame inevitavelmente as levaria à perplexidade. Se aparecer alguém, 
não importa com que propósitos, que queira abolir os velhos “valores” 
ou virtudes, esse alguém encontrará um caminho aberto, desde que 
ofereça um novo código. Precisará de relativamente pouca força e 
nenhuma persuasão – isto é, de provas de que os novos valores são 
melhores do que os velhos – para impor o novo código.127  

 

Essa ausência de pensamento e a incapacidade de seus cidadãos refletirem por si 

mesmos é característica da sociedade moderna, tendo estes pontos destacados por 

Hannah Arendt como o núcleo do mal banal. Levando em consideração os atuais 

problemas de banalização da violência, de desagregação do espaço público, de 

atomização, entre outros, fica clara a importância e a relevância que a autora dá à 

faculdade de pensar. 

Segundo Arendt, “A ausência de pensamento é realmente um poderoso fator nos 

assuntos humanos; estatisticamente, é o mais poderoso deles, não apenas na conduta de 

muitos, mas também na conduta de todos”.128  

Os homens seguem padrões de conduta determinados e que determinam seu 

papel nessa sociedade moderna. Eles “agem nesse mundo real e são condicionados por 

ele e exatamente por esse condicionamento toda catástrofe ocorrida e ocorrente nesse 

mundo é neles refletida, co-determina-os”129.  

 

  

                                                           
126 PSR, p. 348. 
127 ARENDT, Hannah. A Vida do Espírito. Tradução de César Augusto R. de Almeida, Antônio 
Abranches e Helena Franco Martins. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 2008, p. 199. Doravante, A 
Vida do Espírito será VE. 
128 VE, p.89. 
129 QP, p.36. 



54 
 

 

Faz parte da própria natureza das coisas humanas que cada ato 
cometido e registrado pela história da humanidade fique com a 
humanidade como uma potencialidade, muito depois da sua 
efetividade ter se tornado coisa do passado. Nenhum castigo jamais 
possuiu poder suficiente para impedir a perpetração de crimes. Ao 
contrário, a despeito do castigo, uma vez que um crime específico 
apareceu pela primeira vez, sua reaparição é mais provável do que 
poderia ter sido a sua emergência inicial. As razões particulares que 
falam pela possibilidade de repetição dos crimes cometidos pelos 
nazistas são ainda mais plausíveis. A assustadora coincidência da 
explosão populacional moderna com a descoberta de aparelhos 
técnicos que, graças à automação, tornarão “supérfluos” vastos setores 
da população até mesmo em termos de trabalho, e que, graças a 
energia nuclear, possibilitam lidar com essa dupla ameaça com o uso 
de instrumentos ao lado dos quais as instalações de gás de Hitler 
pareceriam brinquedos de uma criança maldosa – tudo isso deve 
bastar para nos fazer tremer.130  

 

A era moderna foi diretamente influenciada pela vitória do animal laborans 

frente às outras atividades da vita activa, o que resultou numa classe trabalhadora 

preocupada estritamente com as necessidades vitais, alienada de qualquer preocupação 

com o mundo ou com qualquer outro problema que não tenha relação com a mera 

sobrevivência. Dedicados ao interminável ciclo do trabalho e do consumo, destinando-

se a ganhar o sustento visando à manutenção da vida, os homens se tornam 

homogeneizados enquanto membros de uma mesma espécie. 

Na sociedade moderna em que reina absoluto o animal laborans, onde o trabalho 

é a atividade central da vida humana, vigora o princípio da utilidade e do consumo. 

Cria-se um mundo de coisas descartáveis e supérfluas que visam satisfazer não somente 

as necessidades vitais dos membros desta sociedade, mas também toda abundância de 

bens almejados, em um ciclo repetitivo e interminável. Isso faz com que o homem perca 

a referência de durabilidade do mundo, tornando-o alienado. 

De acordo com Arendt “O processo de acúmulo de riqueza, tal como o 

conhecemos, estimulado pelo processo vital e, por sua vez, estimulando a vida humana, 

é possível somente se o mundo e a própria mundanidade do homem forem 

sacrificados”131. Para que ocorra esse processo de acúmulo de riqueza o homem 

sacrifica seu próprio mundo e a si próprio. 

  

                                                           
130 EJ, pp.295-296. 
131 CH, pp. 318-319. 



55 
 

 

A grandeza da descoberta de Max Weber quanto às origens do 
capitalismo reside principalmente em sua demonstração de que é 
possível haver uma enorme atividade estritamente mundana sem que 
haja qualquer cuidado ou deleite com o mundo, uma atividade cuja 
motivação mais profunda é, ao contrário, a preocupação e o cuidado 
com o si-mesmo.132  

  

Hannah Arendt lançou o termo “alienação do mundo” na obra “A Condição 

Humana” para denominar o distanciamento, o desenraizamento dos homens em relação 

ao mundo. A alienação do homem em relação ao mundo se deve ao fato de que ocorre 

uma fuga dupla, da Terra para o universo na conquista do espaço, o que resultou no 

“apequenamento”133 do globo terrestre, e do mundo para dentro de si mesmo.   

  Hannah Arendt, fala em dois tipos de alienação, a primeira se refere a uma 

“alienação em relação à Terra inerente à descoberta e à posse do planeta”134 onde o 

homem, sendo capaz de deixar completamente a superfície da Terra, acabou por colocar 

uma distância entre ele e a Terra, o que provocou a sua alienação em relação ao seu 

ambiente. 

O segundo tipo de alienação fala da alienação intramundana, que nada tem a ver 

com a outra forma de alienação em relação ao ambiente terrestre. É a alienação 

intramundana que é desencadeada com o processo de expropriação de bens, retirando 

das pessoas o seu “lugar”, ora e vez que a propriedade privada é “a mais elementar 

condição política para a mundanidade do homem”135, representando, portanto, que uma 

parte do mundo tem dono. 

 

Mas, o que quer que o futuro nos reserve, o processo de alienação do 
mundo, desencadeado pela expropriação e caracterizado por um 
crescimento cada vez maior da riqueza, pode assumir proporções 
ainda mais radicais somente se lhe for permitido seguir a lei que lhe é 
inerente. Pois os homens não podem se tornar cidadãos do mundo do 
modo como são cidadãos dos seus países, e homens sociais não podem 
ser donos coletivos do modo como os homens que têm um lar e uma 
família são donos de sua propriedade privada. A ascensão da 
sociedade trouxe consigo o declínio simultâneo dos domínios público 
e privado. Mas o eclipse de um mundo público comum, tão crucial 
para a formação do homem de massa desamparado e tão perigoso na 
formação da mentalidade sem-mundo dos modernos movimentos 

                                                           
132 CH, p. 316. 
133 CH, p. 311. 
134 CH, p. 313. 
135 CH, p. 315. 



56 
 

 

ideológicos de massas, começou com a perda, muito mais tangível, da 
posse privada de uma parte do mundo.136 

 

A ascensão da sociedade trabalhadora. na modernidade, fez com que o espaço 

público, que já foi o espaço próprio da ação política, passasse a ser confundido com o 

espaço social, perdendo suas características próprias de ser o espaço do debate 

discursivo, da igualdade, da liberdade e da ação política. O espaço público tem 

incorporadas, na modernidade, características do espaço privado, conhecido 

tradicionalmente como o espaço da necessidade, onde a coação e a força estão presentes 

e onde as relações se baseiam em comando e obediência, evidenciando as desigualdades 

existentes. A política se transformou na administração das coisas, ou seja, a política 

ficou restrita aos bens necessários à vida, que dizem respeito a uma esfera privada e não 

mais ao campo das discussões e dos debates sobre igualdade e liberdade, sobre o 

interesse da coletividade. 

 

A expropriação, o despojamento de certos grupos do seu lugar no 
mundo e sua nua exposição às exigências da vida, criou tanto o 
original acúmulo de riqueza como a possibilidade de transformar essa 
riqueza em capital mediante o trabalho. Tudo isso junto constituiu as 
condições para o surgimento de uma economia capitalista.137   

 

Hannah Arendt retoma esses conceitos de esferas pública e privada, de 

igualdade, liberdade e ação política com o intuito de entender como foi possível chegar 

ao quadro atual de alienação do mundo, de perda da dignidade e da autonomia da 

política, concluindo que essa sociedade moderna é apolítica.   

A autora explica que quando as famílias foram absolvidas pelos grupos, pela 

sociedade, os homens passaram a desempenhar papeis pré-determinados, sendo 

pautados por padrões de conduta, condicionados às expectativas da sociedade. A 

sociedade passou a desempenhar o papel que sempre foi exercido pela família, de 

administradora das necessidades vitais de seus integrantes. 

 

  

                                                           
136 CH, p. 320. 
137 CH, p. 317. 



57 
 

 

Do mesmo modo como a família e sua propriedade foram substituídas 
pelo pertencimento a uma classe e pelo território nacional, a 
humanidade começou a substituir as sociedades vinculadas 
nacionalmente, e a Terra a substituir o restrito território do Estado.138  

 

A humanidade enfrenta graves problemas, o planeta Terra atravessa crises e 

catástrofes com problemas que envolvem o meio ambiente, como a poluição do ar, da 

água e do solo, a destruição das florestas e a perda da biodiversidade da fauna e da flora; 

com os problemas relacionados à economia e as sucessivas crises econômicas, em um 

contexto destacado pelo consumo desenfreado e pelo desperdício; além dos próprios 

problemas com a política, ou melhor, com a falta dela na sua acepção correta, pois a 

sociedade atual é apolítica, uma vez que, na modernidade, a sociedade tornou a política 

restrita apenas à administração burocrática das coisas. 

 

Para Arendt, a violência e a sua glorificação se explicam pela severa 
frustração da faculdade de agir no mundo contemporâneo, que tem 
suas raízes na burocratização da vida pública, na vulnerabilidade dos 
grandes sistemas e na monopolização do poder, que seca as autênticas 
fontes criativas. O decréscimo do poder pela carência da capacidade 
de agir em conjunto é um convite à violência.139  

 

Essas reflexões suscitadas por Hannah Arendt, de que o interesse privado se 

sobressai em relação ao interesse coletivo, da incapacidade de ação do homem moderno, 

assim como a ausência de um espaço público e também da capacidade de pensar e 

refletir acerca dos acontecimentos e sobre os próprios atos, foram provocadas por 

Arendt em meados do século passado e mesmo assim são consideradas mais atuais do 

que nunca, elas são fundamentais para a sociedade moderna procurar meios para 

enfrentar seus grandes problemas, como a banalização da violência, a usurpação de 

direitos, a ausência de significado, a alienação, a privatização do espaço público, a 

massificação, a perda da individualidade, o consumismo, e a despolitização.  

  

Nessas sociedades, ou os indivíduos assumem a maioridade e a 
obrigação de julgar a ela atinente ou se perderão como seres humanos, 
dotados de subjetividade, diante do avanço técnico-midiático e 
econômico com ampla pretensão e possibilidade de condicionar as 

                                                           
138 CH, p. 320. 
139 LAFER, Celso. “Prefácio”. In: SV, p. 12.  



58 
 

 

pessoas. O que pode barrar o mal nessas sociedades é a recuperação 
da política, a discussão pública dos assuntos comuns ou, na falta dessa 
esfera pública, o exercício da faculdade de julgar, mediante o qual 
pelo menos os indivíduos podem se abster de favorecer o 
espraiamento do mal. Não é à toa que qualquer efetivação no mundo, 
hoje, de posição única, seja religiosa, racista, econômica ou 
ideológica, vai redundar em violência.140  

 

A ascensão da violência e a perda do poder, a banalidade do mal, exemplificada 

no julgamento de Eichmann e alienação da sociedade, temas recorrentes nos dias de 

hoje, mas debatidos há muito por Hannah Arendt com sua crítica ao modo de vida da 

sociedade moderna,  que deve ser compreendida como uma preocupação com a 

predominância da esfera privada sobre a esfera pública e com a ascensão do labor.  

O ponto central de todos estes temas trabalhados nesse capítulo é a dissolução da 

esfera pública e a ascensão do trabalho acima das outras atividades da vita activa, 

fazendo com que os problemas daí decorrentes – violência, perda de poder, banalidade 

do mal, alienação – estejam como que enredados. 

A perda deste espaço democrático, deste espaço público destinado à ação e ao 

discurso, em que as pessoas debatiam os interesses coletivos e onde podiam discutir 

abertamente sobre os diversos assuntos relacionados à política ou outros assuntos que 

fossem do interesse da cidade como um todo é, para Arendt, a causa dos problemas da 

sociedade moderna. Com os assuntos e os interesses da esfera privada vindo a público, 

com o modo de vida que antes era comum na vida privada se tornando o modo comum 

de viver na vida pública, veio o aparecimento da esfera social, que rompeu 

completamente com a antiga divisão entre as esferas pública e privada 

descaracterizando-as. 

Hoje percebemos na vida pública que prevaleceu o modo de vida da esfera 

privada, que é próprio do animal laborans. Por isso, as características da sociedade 

atual são a perda de raízes, de valores, o desaparecimento das relações sociais, a vida 

em separação dos indivíduos. Por isso, os indivíduos passam a se relacionar de modo 

impessoal e fragmentário. Ocorre também uma dificuldade na comunicação por parte 

dos membros dessa sociedade, pois é uma minoria que expressa sua opinião, enquanto a 

grande maioria assiste e aceita tudo que lhes chega através dos meios de comunicação. 

Concretamente, essa manipulação (que também é alienação) da opinião da grande 

                                                           
140 AGUIAR, O. Filosofia, Política e Ética em Hannah Arendt. Op.cit., p.270. 



59 
 

 

maioria das pessoas – e que ainda acaba sendo chamada de opinião pública – reduz, 

gradativamente, o número de pessoas que expressam suas opiniões em relação à 

quantidade de pessoas que as recebem. 

Para serem ouvidos, isto é, para terem opiniões autônomas e públicas, é 

necessário que os indivíduos se organizem em instituições, em grupos. Contudo, a 

concretização dessa ação fica cada vez mais complicada justamente pelo processo de 

individualização e isolamento e também porque esbarra em leis e processos burocráticos 

que buscam controlar os canais de ação. As pessoas acabam vivendo a sua vida de 

forma atomizada e alienada, ficam incapazes de refletir criticamente.   

 Dentro desse cenário da atual sociedade é que nos deparamos com problema da 

banalização da violência, pois para Arendt, essa incapacidade de ação coletiva do 

homem é um convite à violência. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



60 
 

 

CAPÍTULO 3 

 
A FACULDADE DE PENSAR E DA AÇÃO 

 

3.1 – A ATUALIDADE DO PENSAMENTO DE HANNAH ARENDT 

 

O pensamento de Hannah Arendt revela-se atual, justamente porque a autora 

reflete sobre uma sociedade que ainda é a nossa, donde a busca por entender seus 

problemas e apontar as raízes desses problemas também é a nossa busca. Em outras 

palavras, as análises política e ética empreendidas por Hannah Arendt revelam-se atuais 

e imprescindíveis para entendermos as mazelas da sociedade moderna.  

Ora, quando Arendt explica que a dissolução do espaço público e ascensão da 

esfera privada operam por fragilizar o poder e a organização dos cidadãos, ela aponta 

uma das principais raízes dos problemas que a sociedade vive hoje. Dentre alguns 

eventos que podem ser apontados, poder-se-ia dizer que a dissolução do espaço público 

e exemplifica pelo grau de desconfiança em instituições que ocupam legitimamente este 

espaço, como certas organizações sociais e políticas. Em uma primeira análise, é 

possível verificar uma tendência a confiar naquelas que ocupam o espaço privado e/ou 

que usam da força. Para ilustrar o fato, uma pesquisa realizada entre 2005 e 2009, pelo 

Núcleo de Pesquisa de Políticas Públicas da USP (NUPPS) e pelo Centro de Estudos de 

Opinião Pública da UNICAMP (CESOP) intitulada A desconfiança dos cidadãos nas 

instituições democráticas, aponta para as instituições representativas que, por natureza, 

ocupam o espaço público a que Hannah Arendt se referia, afirmando que estas gozam 

cada vez menos da confiança dos cidadãos. 

 

Os dados sobre confiança institucional mostram que, embora as 
instituições sejam consideradas necessárias ao funcionamento do 
sistema, há um claro déficit na relação entre os cidadãos e as 
intermediações dessa relação política. Há uma significativa confiança 
nas leis do país e no poder judiciário, contrastando com a baixa 
confiança nas instituições representativas.141 

  

                                                           
141 Opin. Publica vol.16 no.1 Campinas June 2010 - http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0104-
62762010000100010&script=sci_arttext 



61 
 

 

Outro estudo, uma recentíssima pesquisa sobre o grau de confiança dos cidadãos 

sobre as instituições – o Relatório ICJ Brasil, da Fundação Getúlio Vargas142 − 

demonstra que as instituições mais confiáveis (apontadas por 1.550 cidadãos dos 

Estados de Minas Gerais, Pernambuco, Rio Grande do Sul, Bahia, Rio de Janeiro, São 

Paulo, e pelo Distrito Federal) foram as Forças Armadas (73%), a Igreja Católica (56%) 

e o Ministério Público (55%). Em seguida vieram, em ordem, as Grandes Empresas, a 

Imprensa Escrita, o Poder Judiciário, o Governo Federal, a Polícia e as Emissoras de 

TV, com índices entre 45% e 38%. As instituições menos confiáveis apontadas pelos 

entrevistados foram: o Congresso Nacional (com 22%) e os Partidos Políticos (com 

5%). A pesquisa mostra a maior confiança em instituições relacionadas ao exercício do 

poder e à violência (como as Forças Armadas) e que ocupam predominantemente a 

esfera privada (como a Igreja), contrastando com a baixa confiança em instituições que 

ocupam o espaço público, como os políticos, os partidos políticos e as casas 

parlamentares. 

 Esses dados, de certo modo, nos ajudam a compreender hodiernamente a 

preocupação de Hannah Arendt com relação à dissolução do espaço público e ascensão 

da esfera privada. Ou seja, nos põe diante da fragilização do poder, uma vez que, 

quando os cidadãos ao acreditarem menos em instituições onde deveriam ser atuantes e 

participativos, acabam por se afastarem da esfera pública. Na verdade, o cidadão, não 

confiando nos partidos políticos ou em outras instituições representativas, não se dispõe 

a participar organizadamente, a atuar coletivamente, o que impede o exercício de poder 

de forma legítima. A consequência de tal fragilidade e da ausência desse exercício do 

poder é o exercício de um pseudopoder, erigido por meio da força e da violência. 

A violência é outro tema sobre o qual Arendt refletiu bastante e suas conclusões 

ainda impressionam pela atualidade. A exibição cada vez mais crescente da violência na 

mídia e sua espetacularização e mercantilização, tem contribuído sobremaneira para sua 

banalização. 

A filósofa Marilena Chauí, na obra “Simulacro e Poder” parte justamente da 

ideia de Hannah Arendt acerca da banalização do mal e do enfraquecimento das 

instituições públicas para comentar a violência na mídia brasileira. 

                                                           
142  FUNDAÇÃO GETÚLIO VARGAS, 2012. Relatório ICJBrasil: 1º TRIMESTRE / 2012 - 4ª ONDA – 
ANO 3. 
http://bibliotecadigital.fgv.br/dspace/bitstream/handle/10438/9799/Relat%C3%B3rio%20ICJBrasil%201
%C2%BA%20Trimestre%20-%202012.pdf?sequence=1 



62 
 

 

De fato, a violência é posta como sinônimo de chacina, massacre, 
guerra civil tácita e indistinção entre crime e polícia – a violência é o 
que se exprime através dessas imagens, localiza-se nelas. Crise ética, 
fraqueza da sociedade civil e debilidade das instituições políticas 
relacionam-se com a violência de outra maneira: indicam impotência 
no combate à violência, já definida e localizada noutro lugar; ou seja, 
a questão ética, a social e a política não são percebidas como formas 
de violência, mas como instrumentos débeis para combatê-la. A 
distinção entre os dois grupos de imagens e expressões, um deles 
como portador da violência e o outro como impotente diante dela, não 
é senão a nova maneira de repetir o modo como no Brasil evitamos 
discutir em profundidade o fenômeno da violência.143 

 

 O papel que a mídia acaba por desempenhar é, nesse sentido, desmobilizante em 

relação aos problemas sociais e políticos, especialmente quanto à violência. Os temas 

que interessam aos meios de comunicação passam a ser selecionados conforme critérios 

mercadológicos, atendendo a uma relação entre audiência e venda de produtos ou até a 

obtenção de votos em período eleitoral. A escolha dos assuntos a serem abordados no 

rádio, na TV ou na imprensa escrita e agora, sobretudo na internet, não é feita de forma 

a refletir a realidade, mas de maneira que atenda à lógica do mercado. 

 A exploração muitas vezes exagerada da vida privada e de casos de violência, 

enaltecidos como de “grande comoção” faz que aquilo retratado na mídia contribua 

muito mais para a banalização da vida, do mal, da violência, do que para a solução 

efetiva desses problemas. 

O volume de notícias sobre os temas da violência e da segurança publica é cada 

vez mais expressivo, indicando o reconhecimento da importância do assunto. Estudos 

têm dissertado sobre a influência dessa cobertura midiática da violência no aumento da 

criminalidade, ou na sua banalização, contudo, uma conclusão óbvia é que a mídia tem 

desempenhado um papel cada vez mais importante no debate público, pautando os 

temas e influenciando a opinião da sociedade e das políticas de Estado. 

Ainda segundo Marilena Chauí, o apelo da mídia às questões da vida privada 

tem o condão de derrubar diferenças entre espaço público e privado – o que Arendt 

aduziu como dissolução da esfera pública. Consoante Chauí: 

 

  

                                                           
143 CHAUI, M. S. Simulacro e poder. Uma análise da mídia. São Paulo, Fundação Perseu Abramo, 2006, 
p. 117. 



63 
 

 

Trata-se do apelo à intimidade, à personalidade, à vida privada como 
suporte e garantia da ordem pública. Em outras palavras, os códigos 
da vida pública passam a ser determinados e definidos pelos códigos 
da vida privada, abolindo-se a diferença entre espaço público e espaço 
privado.144 

 

A autora destaca ainda o fato da chamada “opinião pública” passar a apelar cada 

vez mais diretamente aos sentimentos das pessoas que recebem as notícias, em 

detrimento do apelo à razão e aos argumentos. Isso estaria relacionado ao advento do 

neoliberalismo, do consumismo. Segundo Chauí, seria o “encolhimento do espaço 

público e o alargamento do espaço privado”.145 

Em análise da obra Sobre a Violência, de Hannah Arendt, uma pesquisa sobre 

Violência, mídia e interesse mercadológico, os autores retratam o papel fundamental das 

reflexões da filósofa alemã, especialmente quanto à busca de melhores definições e 

explicações para os problemas relacionados à violência e ao poder.  

 

Ela buscou nos conceitos, mais que no cotidiano, explicações que a 
ajudassem. Sua discussão dos conceitos até hoje alimenta reflexões 
sobre a violência na esfera pública, âmbito para o qual as reflexões 
eram dirigidas, e também, pensamos, abre reflexões quanto à esfera 
doméstica. [...] A definição de poder da autora, basicamente a 
capacidade de criar consenso e agir conjuntamente sem coerção, é 
fundamental. A partir daí ressalta-se a característica produtiva e não a 
repressiva do poder, bem como se distingue o poder de seu 
representante usual, o Estado. Violência, por sua vez, é relacionada ao 
domínio dos meios instrumentais, técnicos, de impor a vontade 
própria a outrem, apesar da discordância desta. Assim, ela afirma 
como protótipo do poder a ação consensual de todos, e como protótipo 
da violência a imposição da vontade de um só sobre todos.146 

 

O brilhantismo de Hannah Arendt está não somente na atualidade de seu 

pensamento em razão da análise adequada de fatos e da busca por entender os 

problemas da sociedade humana, em diferentes momentos de nossa história, mas de, ao 

final, buscar apontar possíveis soluções para esses problemas. Tarefa a qual o presente 

trabalho se debruça a seguir. 

 

  

                                                           
144 Idem, p. 9. 
145 Idem, p.69. 
146Revista Kairós, São Paulo, Caderno Temático 6, 2009Paulo - Fernando Pereira de Souza, Andréa 
Carolina Véras Oliveira Pereira de Souza, p.152. 
http://revistas.pucsp.br/index.php/kairos/article/download/2690/1737 



64 
 

 

3.2 – O PERIGO DO NÃO PENSAR  

 

O desejo de Hannah Arendt era compreender a forma como a vida humana está 

estruturada, os acontecimentos de sua época e o processo que desencadeou, que resultou 

na sociedade tal qual ela conheceu. Foi esse desejo de compreensão que a guiou no 

desenvolvimento de toda a sua obra, especialmente em A Condição Humana, em que 

essa busca pelo entendimento d’O que estamos fazendo147 é a questão central que 

norteou suas reflexões. 

Dessa forma, Arendt retorna às origens da tradição, percorrendo as mudanças 

que foram ocorrendo com o passar dos tempos, até chegar à sociedade moderna, em que 

ela marca como o ponto da ruptura da tradição do pensamento político ocidental, devido 

às diversas transformações já citadas anteriormente. À medida que acompanhamos o 

desenrolar de seu pensamento, é possível perceber como os diversos problemas ― 

alienação, a violência, a banalização do mal, a desagregação do espaço público ― estão 

como que enredados, eles estão interligados entre si. 

Arendt, além de descrever esse movimento, essas mudanças na estrutura e na 

organização da sociedade moderna, também busca alternativas para romper esse ciclo 

― a perda do espaço público, o surgimento da esfera social, a massificação, o 

decréscimo do poder e a ascensão da violência, o consumismo, a alienação, a 

predominância do trabalho entre as atividades humanas. Entre as alternativas suscitadas, 

ela destaca a importância da faculdade de pensar. 

Arendt organizou sua última obra, A Vida do Espírito, em três volumes, o 

pensar, o querer e o julgar. Segundo ela, essas “são as três atividades espirituais básicas. 

Não podem ser derivadas umas das outras e, embora tenham certas características 

comuns, não podem ser reduzidas a um denominador comum”148. Mas a obra ficou 

inacabada, Arendt faleceu antes de escrever o terceiro volume – o julgar. Dentro do 

contexto do presente trabalho, é de suma importância o volume sobre o pensar, em que 

Arendt descreve o funcionamento da faculdade de pensar e também ressalta o poder do 

pensamento. 

O pensar se origina de uma experiência concreta, sendo que, em algum 

momento, é necessário que ocorra o afastamento, o distanciamento da situação para que 

                                                           
147 CH, p. 6. 
148 VE, p.87. 



65 
 

 

seja possível um “pare e pense”, atitude que é necessária a todo pensar149. O 

pensamento surge no momento em que, ao nos lembrarmos de alguma experiência que 

vivenciamos, tentamos compreendê-la, buscando o seu sentido. No momento em que 

ocorre esse distanciamento provisório do mundo sensível, em que se rompe com o 

cotidiano é possível voltar-se para dentro de si mesmo e refletir sobre a experiência 

vivida. É desse movimento de distanciamento do mundo e de reflexão interna que surge 

o pensar. 

 

Quando estou pensando não me encontro onde realmente estou; estou 
cercado não por objetos sensíveis, mas por imagens invisíveis para os 
outros. É como se eu tivesse me retirado para uma terra imaginária, a 
terra dos invisíveis, da qual nada poderia saber, não fosse essa 
faculdade que tenho de lembrar e imaginar. O pensamento anula 
distâncias temporais e espaciais. Posso antecipar o futuro, pensá-lo 
como se já fosse presente, e lembrar do passado como se ele não 
tivesse desaparecido.150  

 

O pensamento não busca produzir resultado algum, ele “não deixa nada de 

tangível em seu rastro”151, não almeja definir a verdade ou falsidade das coisas, seu 

objetivo é compreender. “O pensamento como tal traz bem poucos benefícios à 

sociedade [...]. Ele não cria valores; ele não encontrará o que é ‘o bem’ de uma vez por 

todas; ele não confirma regras de conduta; ao contrário, dissolve-as”152. À medida em 

que o indivíduo faz uso da capacidade de pensar abre-se um leque de possibilidades e 

não de determinações e regras a serem seguidas. 

 

Além de não produzir resultados, o pensamento faz dissolver todas as 
verdades previamente estabelecidas, por isso se diz que ele é perigoso. 
O pensamento é “fora de ordem” não só porque interrompe todas as 
demais atividades necessárias para os assuntos vitais e para a 
manutenção da vida, mas também porque inverte todas as relações 
habituais. Disso resulta que a ausência de pensamento, ao proteger os 
indivíduos contra os perigos da investigação, ensina-os a aderir 
rapidamente a tudo o que as regras de conduta possam prescrever em 
determinada época para uma determinada sociedade – essa ausência 
induz ao conformismo. Essas são contingências que obrigam o homem 
a não-pensar e, ao mesmo tempo, a se submeter.153  

                                                           
149 VE, p.97. 
150 VE, p.104. 
151 VE, p.80. 
152 VE, p.214. 
153 SOUKI, N. Hannah Arendt e a banalidade do mal. Op.cit., p.124. 



66 
 

 

 

O caso Eichmann ― ele foi considerado, como uma pessoa perfeitamente 

normal, e não um monstro mesmo tendo sido responsável pelo assassinato de milhões 

de pessoas durante o período do nazismo e da segunda guerra mundial ― despertou em 

Hannah Arendt a reflexão sobre a relação entre a ausência de pensamento e a prática do 

mal. 

 

Foi essa ausência de pensamento – uma experiência tão comum em 
nossa vida cotidiana, em que dificilmente temos tempo e muito menos 
desejo de parar e pensar – que despertou meu interesse. Será o fazer-
o-mal (pecados por ação e omissão) possível não apenas na ausência 
de “motivos torpes” (como a lei os denomina), mas de quaisquer 
outros motivos, na ausência de qualquer estímulo particular ao 
interesse ou à volição? Será que a maldade – como quer que se defina 
esse estar “determinado a ser vilão” – não é uma condição necessária 
para fazer-o-mal? Será possível que o problema do bem e do mal, o 
problema de nossa faculdade para distinguir o que é certo do que é 
errado, esteja conectado com nossa faculdade de pensar? Por certo, 
não, no sentido de que o pensamento pudesse ser capaz de produzir o 
bem como resultado, como se a “virtude pudesse ser ensinada” e 
aprendida – somente hábitos e costumes podem ser ensinados, e nós 
sabemos muito bem com que alarmante rapidez eles podem ser 
desaprendidos e esquecidos quando as novas circunstâncias exigem 
uma mudança nos modos e padrões de comportamento.154  

 

A grande importância ressaltada por Arendt da faculdade de pensar é o fato de 

— através da capacidade de reflexão, do “pare e pense” — ser possível ao indivíduo 

romper com os padrões de conduta que lhes sejam prejudiciais, indo na contramão do 

conformismo, da alienação e da submissão passiva. 

Daí surgir a expectativa de Arendt, a saber: através do pensamento os seres 

humanos poderiam ser condicionados a não praticar o mal. 

 

Seria possível que a atividade do pensamento como tal ― o hábito de 
examinar o que quer que aconteça ou chame a atenção, 
independentemente de resultados e conteúdo específico ― estivesse 
entre as condições que levam os homens a abster-se de fazer o mal, ou 
mesmo que ela realmente os “condicione” contra ele?155  

 

                                                           
154 VE, p.19. 
155 VE, p.20. 



67 
 

 

 A atividade de pensar coloca em xeque a aceitação submissa dos padrões, dos 

valores e das normas estabelecidas pela sociedade. Para isso é necessário que as pessoas 

se habituem ao “pare e pense”, ao invés de agirem por impulso, no calor das emoções, 

de forma automática simplesmente porque estão envolvidas no fluxo do cotidiano, onde 

mesmo ocorrendo diversas atrocidades, estas são vistas como comuns e banais. De tanto 

os indivíduos se depararem com injustiças e barbaridades, eles não mais se espantam, 

estão completamente absorvidos pelo automatismo decorrente do modo de vida 

cotidiano. Um modo massificante e alienante.156 Essa movimentação constante 

impossibilita qualquer pensamento. 

 

O pensamento pode ser uma atividade, mas ele não é uma ação. [...] 
Uma atividade na qual atinge seu cume na forma de solitude, 
construída a partir do modelo do diálogo, pode e realmente oferece 
obstáculos à nossa maneira de agir, embora não nos conduza à ação. 
Ela é inteiramente negativa, pois não nos diz o que fazer, mas quando 
parar. Em outras palavras, ela é uma ética da impotência, em duplo 
sentido. Primeiro, no sentido de que o indivíduo não tem poder, que se 
adquire na companhia dos outros. E segundo, no sentido de que nas 
situações-limite, onde eu me afasto da companhia dos outros e não 
quero participar do que eles estão fazendo, estou renunciando a todo 
poder. A faculdade de pensar me diz quando este ponto foi alcançado, 
ou seja, quando pessoas que pensam não podem mais prosseguir. A 
fonte de todo mal neste caso é a ausência do pensamento[...] de forma 
que não se pode ser mal voluntariamente. Isto pressuporia o 
pensamento.157 

 

Apesar de o pensamento não gerar nenhuma regra de conduta, ao contrário, ele 

as desfaz, nem resultar em nada que seja palpável e também não poder oferecer 

nenhuma garantia de mudanças de comportamento, Arendt enfatiza que o pensar é uma 

atividade que deve ser atribuída a todos, pois ele pressupõe diversas possibilidades. 

 

O pensamento, [...] não é uma prerrogativa de poucos, mas uma 
faculdade sempre presente em todo mundo; do mesmo modo, a 
inabilidade de pensar não é uma imperfeição daqueles muitos a quem 
falta inteligência, mas uma possibilidade sempre presente para todos – 

                                                           
156 Alienação aqui é usada como o “Processo ligado essencialmente à açâo, à consciência e à situação 
dos homens, e pelo qual se oculta ou se falsifica essa ligação de modo que apareça o processo (e seus 
produtos) como indiferente, independente ou superior aos homens, seus criadores”. (Dicionário Aurélio) 
157 ARENDT, apud: ASSY, B. Hannah Arendt. Diálogos, reflexões, memórias. Op.cit., p.153. 



68 
 

 

incluindo aí os cientistas, os eruditos e os outros especialistas em 
tarefas do espírito”158. 

 

Arendt enfatiza o caráter solitário do pensamento ao explicitar que para que ele 

ocorra é necessário o distanciamento do mundo sensível, uma retirada para dentro de si, 

em um exercício de reflexão interna. Mas em contrapartida ao adotar a famosa definição 

de Platão sobre o pensamento, que diz: “O diálogo silencioso de mim comigo 

mesmo”159, Arendt então afirma que apesar de estarmos só quando pensamos, nós não 

estamos isolados. 

 Essa definição de Platão sobre o pensamento decorre da experiência de Sócrates, 

de uma divisão interna, que ele chama de diálogo do dois-em-um, “que é, para ele, a 

essência do pensamento”160. 

 

De acordo com Sócrates a forma mais nobre da linguagem é o diálogo 
no qual eu examino as questões; e a atividade de pensar, este mesmo 
diálogo proferido comigo mesma, é novamente a forma mais alta de 
diálogo, embora não seja a forma primordial do exame por meio do 
diálogo com os outros. Neste sentido, poderíamos dizer que: no 
pensamento eu atualizo minha diferença humana específica, eu 
constituo a mim mesma explicitamente como ser humano; e eu 
permanecerei desta forma enquanto eu for continuamente capaz de 
fazê-lo. Em outras palavras, eu constituo a mim mesma como alguém 
(não meramente enquanto membro de uma espécie).161  

 

 Ou seja, esse distanciamento do mundo não implica solidão, pois quando a 

própria pessoa se faz companhia, ela realiza esse diálogo do ‘dois-em-um’. Neste 

momento é necessário estar só, o indivíduo realiza um diálogo silencioso de perguntas e 

respostas consigo mesmo. Esse estar só é diferente de estar isolado; afinal, a solidão, 

decorre da incapacidade de diálogo consigo próprio, incapacidade de realizar a divisão 

do ‘dois-em-um’. Consoante Arendt, 

 

Chamo esse estado existencial no qual faço companhia a mim mesmo 
de ‘estar só’, para distingui-lo da ‘solidão’, na qual também me 

                                                           
158 VE, p.214. 
159 VE, p.207. 
160 SOUKI, N. Hannah Arendt e a banalidade do mal. Op.cit., p.116. 
161 ARENDT, apud: ASSY, B. Hannah Arendt. Diálogos, reflexões, memórias. Op.cit., p.155. 



69 
 

 

encontro sozinho, mas abandonado não apenas de companhia humana, 
mas também de minha própria companhia162. 

  

Já que o pensar consiste em um diálogo consigo mesmo, é fundamental que esse 

diálogo ocorra como se fosse entre amigos. O diálogo com qualquer interlocutor que 

seja, pressupõe que eles “estejam em bons termos”163, sendo então que a exigência para 

o pensar é que nessa divisão interna do dois-em-um, os parceiros sejam amigos.  

 Daí Sócrates dizer: 

 

Eu preferiria que minha lira ou um coro por mim dirigido desafinasse 
e produzisse ruído desarmônico, e [preferiria] que multidões de 
homens discordassem de mim do que eu, sendo um viesse a entrar em 
desacordo comigo mesmo e a contradizer-me.164  

 

O parceiro que resulta da dualidade do ‘dois-em-um’ é o único com o qual não 

se pode nunca entrar em desacordo, pois ele está sempre presente, mesmo quando todas 

as outras pessoas já se foram.  

 

A indicação de que não somos um quando estamos sós implica em 
uma dualidade que retrata o modus operanti da própria atividade de 
pensar, bem como, pressupõe a possibilidade de desacordo comigo 
mesmo165.  

 

Caso o indivíduo entre em desacordo, em contradição consigo mesmo, ele se 

torna seu próprio adversário. E a solução seria cessar o diálogo, interromper a conversa 

do ‘dois-em-um’; ou seja, parar de pensar. “É melhor se desavir com o mundo todo do 

que com aquela única pessoa com quem se é forçado a viver após ter-se despedido de 

todas as companhias”166. 

  

A experiência condutora, nesses assuntos, é evidentemente a amizade, 
e não a individualidade; antes de conversar comigo mesmo, converso 
com os outros, examinando qualquer que seja o assunto da conversa; e 

                                                           
162 VE, p.92. 
163 VE, p.210. 
164 VE, p.203. 
165 ASSY, B. Hannah Arendt. Diálogos, reflexões, memórias. Op.cit., p. 147. 
166 VE, p.211. 



70 
 

 

então descubro que eu posso conduzir um diálogo não apenas com os 
outros, mas também comigo mesmo. No entanto o ponto em comum é 
que o diálogo do pensamento só pode ser levado adiante entre amigos, 
e seu critério básico, sua lei suprema, diz: não se contradiga.167 

 

Nessa linha de raciocínio, Arendt expressa a importância de não se contradizer 

para não inviabilizar o diálogo interno, o pensamento que busca a razão. Ela, em nome 

desse preceito de não contradição, concorda com a afirmação de Sócrates, “é melhor 

sofrer o mal do que o cometer”168.  

  

O parceiro que desperta novamente quando estamos alertas e sós é o 
único do qual nunca podemos nos livrar – exceto parando de pensar. É 
melhor sofrer uma injustiça do que cometê-la, porque se pode 
continuar amigo de um sofredor; quem gostaria de ser amigo e de ter 
que conviver com um assassino? Nem mesmo outro assassino.169  

 

 Arendt considera que, além de se viver junto com outras pessoas, 

compartilhando do mesmo espaço no mundo, também se vive junto consigo próprio, 

nesse caso esse viver junto ocorre antes mesmo do que com os outros170. Daí seu 

assentimento à Sócrates, quando diz,  

 

Somente aquele que sabe viver consigo mesmo está apto a viver ao 
lado de outros. O eu-mesmo é a única pessoa de quem não posso me 
afastar, que não posso deixar, a quem estou irrevogavelmente unido. 
Consequentemente, ‘é muito melhor estar em desacordo com o mundo 
inteiro do que, sendo um, estar em descordo comigo mesmo’.171 

 

  
O que Arendt espera é que as pessoas, sendo capazes de pensar, de refletir, 

provocando o diálogo do dois-em-um, que elas chamem para si a responsabilidade pelo 

mundo, que através da faculdade de pensar, seja possível realizar a diferença humana, 

que as pessoas possam se perguntar em que mundo querem viver? Com que ‘outro’ 

querem conviver?172 

                                                           
167 VE, p.211. 
168 VE, p.203. 
169 VE, p.210. 
170 ARENDT, Hannah. Responsabilidade e Julgamento. Tradução de Rosaura Einchenberg . São Paulo, 
Companhia das Letras, 2004, p. 221. Doravante, Responsabilidade e Julgamento será RJ. 
171 PP, p.63. 
172 ASSY, B. Hannah Arendt. Diálogos, reflexões, memórias. Op.cit., p. 155. 



71 
 

 

Essa dualidade do dois-em-um favorece uma visão crítica acerca das coisas e 

dos acontecimentos, afasta a possibilidade de submissão, de passividade e de alienação 

que são estopins de grandes males com os quais a sociedade tem que se preocupar.  

 

Esse diálogo interno propicia o distanciamento de uma postura 
conformista, do adesismo, das identificações fictícias e lealdades 
incondicionais que são as maiores motivações do espraiamento do mal 
no mundo nas sociedades contemporâneas biopolitizadas173. 

 

 Interromper esse ciclo com a prática do pensar, do refletir antes de agir, é uma 

das soluções apontadas por Hannah Arendt para superar os males da sociedade 

moderna.  

É importante ressaltar que mesmo havendo reflexão antes do agir, a liberdade só 

se realiza na ação. É fundamental o entendimento de que a condição humana da política 

é a pluralidade, esse estar entre os homens (inter homines esse) é a condição sine qua 

non da ação, que só é possível enquanto os homens estiverem unidos, deixando de 

existir no momento que eles se dispersarem. O homem para Arendt, assim como para 

Aristóteles só é livre enquanto age, nem antes e nem depois, apenas enquanto durar a 

ação.  

 

3.3 – IMPORTÂNCIA DO ESPAÇO PÚBLICO E DA AÇÃO 

 

 Hannah Arendt trabalha mais explicitamente o conceito de espaço público em A 

Condição Humana. Para isso, ela retoma a noção de esfera pública como entendida na 

antiguidade clássica grega, cujo espaço público era ocupado por homens livres, que não 

precisavam se ocupar com o trabalho. Sem a sujeição das necessidades e sem nenhum 

tipo de coação, os homens eram motivados pela ação espontânea, se detinham em 

assuntos de interesse público, enfim, se ocupavam da política (essa análise histórica foi 

bem explicitada no capítulo 1 deste trabalho). Seguindo o raciocínio de Arendt podemos 

acompanhar como se deu o entendimento do conceito de espaço público em diferentes 

épocas, e o impacto que essas transformações foram proporcionando ao longo do 

tempo, até chegar à era moderna. 

 Nos tempos modernos ocorreu a dissolução do espaço público à medida que o 

espaço privado foi rompendo as fronteiras e passou a ocupar o espaço que anteriormente 

                                                           
173 AGUIAR, O. Filosofia, Política e Ética em Hannah Arendt. Op.cit., p.272. 



72 
 

 

era destinado ao público. Como resultado, houve uma descaracterização do espaço 

público e do privado, possibilitando a ascensão da esfera social. 

 

O social retirou da esfera política a dimensão de publicidade e da 
esfera privada a ocupação com a esfera das necessidades. Com a 
ascensão do social, as atividades executadas privadamente passaram a 
ter importância pública e o que era típico do público passou a ser um 
luxo174.  

 

 Essas transformações foram ocorrendo ao longo dos tempos, e ocasionaram 

modificações na estrutura da sociedade moderna, como por exemplo, a glorificação do 

trabalho em detrimento das outras atividades da vita activa. Entendendo que esses 

acontecimentos estão interligados, um problema acaba por gerar um novo problema. 

Dessa forma é que chegamos ao atual cenário da sociedade moderna, de banalização da 

violência e da vida. Os problemas relacionados à banalidade da vida aparecem à medida 

que a esfera pública, como espaço ideal e próprio do diálogo e da política, acaba sendo 

preterida e enfraquecida na sociedade moderna. 

 É de acordo com essa linha de raciocínio de Arendt que abordaremos a 

importância do espaço público, e também o fato de ele ser condição sine qua non da 

ação. A faculdade de pensar, de provocar o diálogo do dois-em-um, de refletir sobre os 

acontecimentos é uma alternativa para romper com o ciclo da alienação, da submissão e 

da aceitação passiva, pois mesmo o pensamento não deixando nada de tangível, nem 

prescrevendo normas e regras, ele é capaz de dissolver regras e normas de conduta que 

em algum momento anterior já haviam sido introduzidas. 

O pensamento permite, a partir da reflexão, a abertura de um leque de 

possibilidades, de opções, de escolhas, para o indivíduo. Por isso, Arendt considera o 

pensamento ― assim como, o conceito de espaço público que proporciona a capacidade 

de ação dos homens ― passível de alternativas de solução para os problemas que a 

sociedade moderna enfrenta. “A novidade do pensamento de Arendt, [...] está no apelo 

ético embutido na ideia de recuperação, na refundação do mundo comum, sem o qual 

todas as posições alcançadas pelo homem podem se voltar contra ele mesmo”175. 

  

O homem [ainda diz Aguiar], para viver, precisa sempre dar conta da 
vida e da sua reprodução; de um mundo que o proteja das intempéries 

                                                           
174 AGUIAR, Odílio Alves. “A Questão Social em Hannah Arendt”. In: Trans/Form/Ação, São Paulo, 
27(2): 7-20, 2004 – p.10. 
175 AGUIAR, O. Filosofia, Política e Ética em Hannah Arendt. Op.cit., p.120. 



73 
 

 

da natureza e de um espaço que possibilitasse a sua interação política 
e linguisticamente mediada. Não há aí nenhuma receita de como os 
homens devem cuidar da sua reprodução biológica, da Terra, do 
mundo e da esfera pública. O que há é o pressuposto de que deva 
existir Terra, mundo e espaço público para que o homem desenvolva 
as suas capacidades e o seu ser-próprio, o seu “quem”.176  

 

 O que aparece no mundo externo é o que dele fazemos por meio do pensamento. 

“Eu decido o que deve aparecer”177. Os homens se apresentam através de feitos e 

palavras, demonstrando como querem aparecer, o que deve ou não ser visto.  “Vista da 

perspectiva do mundo, cada criatura que nasce nele chega bem equipada para lidar com 

um mundo no qual Ser e Aparecer coincidem”178. 

 

Nada e ninguém existe neste mundo cujo próprio ser não pressuponha 
um espectador. Em outras palavras, nada do que é, à medida que 
aparece, existe no singular; tudo que é, é próprio para ser percebido 
por alguém. Não o Homem, mas os homens é que habitam este 
planeta. A pluralidade é a lei da terra.179  

 

Desse modo, compreende-se que a liberdade não era alcançada no 

relacionamento do eu consigo mesmo, “o que usualmente chamamos ‘consciência’, o 

fato de que estou cônscio de mim mesmo, e que, portanto, em algum sentido, posso 

aparecer para mim mesmo, jamais seria bastante para assegurar a realidade”180. A 

liberdade advém, justamente, da interação com seus semelhantes, pressupondo a 

existência de um espaço público organizado que permita a todos os homens livres 

“aparecer”, isto é, agir. 

 

O senso comum é o que nos dá acesso ao real, e a realidade 
apreendida por nossos sentidos é garantida pela segurança constante 
com que os outros percebem e manipulam os mesmos objetos, num 
mundo em que nos percebemos em comum. Sem essa garantia o real 
se esvanece, dá lugar à ficção e dá espaço à crença de que tudo é 
possível. Somente o senso comum vivaz, a percepção e a ação comum 
num mundo compartilhado podem resistir a essa eliminação da 
objetividade do mundo real.181   

 
                                                           
176 Idem, p. 121. 
177 VE, p.48. 
178 VE, p.36. 
179 VE, p.35. 
180 VE, p.36. 
181 SOUKI, N. Hannah Arendt e a banalidade do mal. Op.cit., pp.122-123. 



74 
 

 

Arendt considera a liberdade e a ação política como sinônimas, haja vista que 

não é recolhendo-se em si mesmo, utilizando-se unicamente da capacidade de pensar, 

que um indivíduo passa a ser livre, a liberdade existe apenas onde é possível a condição 

da pluralidade do homem, sendo nada mais que ação, em outras palavras, o indivíduo só 

é livre enquanto está agindo, nem antes, nem depois. “Restaurar, recuperar, resgatar o 

espaço público que permite, pela liberdade e pela comunicação, o agir conjunto, e com 

ele a geração do poder, é o grande tema unificador da reflexão de Hannah Arendt”182.  

 O espaço público é o lugar da espontaneidade humana, do diálogo, da liberdade 

e da política, onde é possível que os indivíduos se organizem e ofereçam resistência 

contra algo que os ameace. Esses são os motivos pelos quais o espaço público é o lugar 

próprio da política, pois “a política baseia-se na pluralidade dos homens. [...] A política 

trata da convivência entre diferentes”183.  

 

O homem é a-político. A política surge no entre-os-homens; portanto, 
totalmente fora dos homens. Por conseguinte, não existe nenhuma 
substância política original. A política surge no intra-espaço e se 
estabelece como relação.184  

 

A política, cujo foco principal é o bem comum, tem a ação como sua atividade 

por excelência185. Isso se dá devido ao fato de que a ação “corresponde à condição 

humana da pluralidade,ao fato de que os homens, e não o Homem, vivem na Terra e 

habitam o mundo”186. 

 
Se nos inserimos no mundo como estranhos por meio do nascimento, 
no mundo mundano ou humano, dirá Arendt em A Condição Humana, 
o homem só se insere por palavras e atos, em uma espécie de segundo 
nascimento, por meio do qual confirmamos e assumimos nosso 
aparecimento físico original – não é outra a razão de ela afirmar ser a 
natalidade a categoria central do pensamento político, e Paul Ricoeur 
afirmar ser ela ‘o fenômeno pré-político por excelência’. Em todo 
caso, essa inserção no mundo humano, por palavras e atos, não nos é 
imposta pela necessidade, como a atividade do trabalho, nem 
desencadeada pela utilidade, como a atividade da obra [...]. A política 
está radicalmente vinculada à finitude da existência e dos propósitos 
humanos, por um lado, mas, ao mesmo tempo, à capacidade humana 

                                                           
182 LAFER, Celso. Hannah Arendt: Pensamento, Persuasão e Poder. 2a ed. São Paulo, Paz e Terra, 2003, 
p. 35.  
183 QP, p.21. 
184 QP, p.23. 
185 CH, p.10. 
186 CH, p.8. 



75 
 

 

de uma grandeza radiante, radicada na liberdade humana, que desafia 
a morte com a memória.187  

 

De um lado os homens são todos iguais, enquanto seres humanos, por isso eles 

são capazes de se compreenderem. Mas por outro lado, os homens são diferentes, tem 

ideias, gostos e percepções distintas, daí a necessidade de um espaço público que 

proporcione uma mediação entre os homens, onde eles possam se compreender através 

do discurso e da ação. “A pluralidade é a condição da ação humana porque somos todos 

iguais, isto é, humanos, de um modo tal que ninguém jamais é igual a qualquer outro 

que viveu, vive ou viverá”188. 

De acordo com Arendt, a ação tem a capacidade de desencadear processos, de 

iniciar algo novo, de começar uma sequência de acontecimentos espontaneamente. “O 

milagre da liberdade está contido nesse poder-começar que, por seu lado, está contido 

no fato de que cada homem é em si um novo começo, uma vez que, por meio do 

nascimento, veio ao mundo que existia antes dele e vai continuar existindo depois 

dele”189. 

Desse modo, a ação corresponde à capacidade humana de instaurar novidade no 

mundo, cada nascimento, cada indivíduo que adentra no mundo é a possibilidade de um 

novo começo. 

 

O fato de o homem ser capaz de agir significa que se pode esperar 
dele o inesperado, que ele é capaz de realizar o infinitamente 
improvável. E isso, mais uma vez, só é possível porque cada homem é 
único, de sorte que, a cada nascimento, vem ao mundo algo 
singularmente novo. Desse alguém que é único pode-se dizer 
verdadeiramente que antes dele não havia ninguém. Se a ação, como 
início, corresponde ao fato do nascimento, se é a efetivação da 
condição humana da natalidade, o discurso corresponde ao fato da 
distinção e é a efetivação da condição humana da pluralidade, isto é, 
do viver como um ser distinto e único entre iguais.190 

      

 Hannah Arendt chama a atenção para a importância do significado político que 

está inserido nesse poder-começar, nessa imprevisibilidade da ação humana de poder 

iniciar algo novo. As formas de dominação total, como o exemplo do totalitarismo, 

                                                           
187 CORREIA, Adriano. “Apresentação à nova edição brasileira”. In: CH, pp. XXXI-XXXII 
188 CH, pp.9-10. 
189 QP, pp.43-44. 
190 CH, pp.222-223. 



76 
 

 

além de tolir a liberdade de expressão, se empenharam em exterminar essa 

espontaneidade do homem191. 

 

Contra a possível determinação e distinguibilidade do futuro está o 
fato de o mundo se renovar a cada dia por meio do nascimento e, pela 
espontaneidade dos recém-chegados, está sempre se comprometendo 
com um novo imprevisível. Só quando os recém-nascidos são 
privados de sua espontaneidade, de seu direito a começar algo novo, o 
curso do mundo pode ser determinado e previsto, de maneira 
determinística.192  

 

A dimensão pública da condição humana encontra-se na ação política, é isso que 

possibilita aos homens se organizarem de forma a agir coletivamente e conquistar os 

objetivos almejados para o bem comum. Agindo desta forma eles se fazem representar e 

se impõem com o respaldo do poder que é resultante desse agir coletivo. Essa seria uma 

forma autêntica de ação, diferente da ilusória forma de ação “resultante da prática 

terrorista, pois apenas multiplica ad infinitum a violência entre os homens”193. 

 

Ao totalitarismo e suas formas de dominação é pensada como antídoto 
a recuperação da dignidade da política, retomada e recomposição do 
espaço público. Essa perspectiva é mantida. Ao escrever [...] em 
termos de condição humana, Arendt amplia o universo histórico, pois 
não se trata, apenas, das experiências totalitárias, mas do período 
moderno e, embora objetive ressaltar a importância da ação, isso é 
feito no cotejamento com todos os problemas que passaram a afetar a 
condição humana, desde a tentativa de fabricar e prolongar a vida até 
as questões provenientes da redução do conhecimento a know-how, ao 
progresso tecnológico, especialmente à automação, ao divórcio entre 
conhecimento e pensamento e na compreensão da linguagem apenas 
como signo lógico-matemético, mathesis universalis, na ciência 
moderna, entre outros.194 

 

 Ora, na sociedade moderna a política transformou-se em mera administração 

burocrática das necessidades sociais, isso ocorreu entre outros fatores, devido às 

dificuldades de os homens se organizarem e agirem coletivamente, deixando de utilizar 

o espaço do diálogo para se fazerem compreender, o que resultou na extinção da ação 

como atividade política por excelência e na legitimidade do poder, que só pode 

acontecer quando um grupo de homens se reúne e age em conjunto. Daí resultam as 

                                                           
191 QP, p.58. 
192 QP, p.58. 
193 AGUIAR, O. Filosofia, Política e Ética em Hannah Arendt. Op.cit., p.130. 
194 AGUIAR, O. Filosofia, Política e Ética em Hannah Arendt. Op.cit., p.117. 



77 
 

 

características que são tão comuns à sociedade atual, como o crescimento 

desproporcional da violência, o isolamento, a ausência da capacidade de pensar. 

 Impressiona, como já asseverado, a atualidade desse debate. O aumento da 

violência, a banalização do mal e a perda da legitimidade do poder estão diretamente 

proporcionais às perdas do espaço público e à perda da capacidade de ação coletiva do 

homem, fenômenos cada vez mais observados em nossa sociedade, como já percebia 

Hannah Arendt. 

 É por isto que Arendt expressa a necessidade de recuperação, de resgate do 

espaço público, da capacidade de agir em conjunto, da dignidade da política como meio 

de tirar a humanidade do impasse em que se encontra. 

 

Graças a este agir conjunto surge a política autêntica e, com ela, a 
dignidade da vida pública, que Hannah Arendt conseguiu iluminar 
mesmo num mundo como o contemporâneo, que viveu a experiência 
do totalitarismo e que se debate com o impasse do pensamento 
contemporâneo, sofre a trivialidade da administração das coisas e se 
desespera com as conjunturas difíceis.195 

 

Considerando tal perspectiva, a possibilidade de resgatar a dimensão pública da 

condição humana encontra-se justamente na esfera da ação política. É a ação política da 

sociedade civil que pode construir uma nova relação dos sujeitos com o mundo. Neste 

sentido, é fundamental a distinção feita por Hannah Arendt dos termos culpa e 

responsabilidade. 

A culpa refere-se ao ato, e é um sentimento pessoal (refere-se ao indivíduo), uma 

vez que não é possível nos sentirmos culpados pelos pecados de outra pessoa. Já o 

termo responsabilidade, é dito como “responsabilidade coletiva”, para o que, são 

necessárias duas condições: sermos considerados responsáveis por coisas que não 

fizemos e fazermos parte de um grupo. 

Há uma problemática em torno desta consciência de “responsabilidade coletiva”, 

pois quando todos são considerados responsáveis por determinado acontecimento, o que 

acontece na verdade é que ninguém é o culpado, o que seria uma espécie de 

solidariedade com o culpado. Nessa tese de responsabilidade coletiva, é como se os 

crimes fossem diluídos nas entidades coletivas. “Onde todos são culpados ninguém o é; 

                                                           
195 LAFER, C. Hannah Arendt: Pensamento, Persuasão e Poder. Op.cit., pp.35-36. 



78 
 

 

as confissões de culpa coletiva são a melhor salvaguarda possível contra a descoberta 

dos culpados, e a própria grandeza do crime, a melhor desculpa para nada fazer”196. 

 

Chamamos compaixão ao que sinto quando outra pessoa sofre; e esse 
sentimento só é autêntico se percebo que, afinal, não sou eu, mas outra 
pessoa que sofre. Mas é verdade, creio eu, que “a solidariedade é uma 
condição necessária” para essas emoções; o que, no nosso caso de 
sentimentos de culpa coletiva, significaria que o grito: “Somos todos 
culpados” é realmente uma declaração de solidariedade com os 
malfeitores.197  

 

 Segundo Hannah Arendt o termo responsabilidade coletiva e tudo o que ele 

implica está relacionado à política. A ideia de constituição de uma responsabilidade 

coletiva seria uma reação social, dentro da esfera pública, com vistas ao enfrentamento 

de formas de banalização da vida, como a violência e as formas de violação aos direitos 

humanos. Dessa forma, ela afirma que a responsabilidade coletiva: 

  
É sempre política, quer apareça na forma mais antiga em que toda 
uma comunidade assume a responsabilidade por qualquer ato de 
qualquer de seus membros, quer no caso de uma comunidade ser 
considerada responsável pelo que foi feito em seu nome.  

 

Ao conceder uma entrevista ao jornalista alemão Günter Gaus, em 1964, Arendt, 

a respeito do nazismo, afirma que não existe dentro das capacidades humanas uma 

solução para o crime do assassinato em massa, como também não existe uma explicação 

satisfatória dentro da razão humana para a mobilização de todo um povo com a 

finalidade de cometer tal assassinato198. Em seguida ela afirma: 

 

Já faz muitos anos que encontramos alemães se declarando 
envergonhados de ser alemães. Várias vezes senti a tentação de 
responder que me sinto envergonhada de ser humana. Essa vergonha 
primordial, que hoje é comum a muitas pessoas das mais diversas 
nacionalidades, é o que resta de nosso senso de solidariedade 
internacional, e ainda não encontrou uma expressão política 
adequada.199 

                                                           
196 SV, p.83. 
197 RJ, p.214. 
198 ARENDT, Hannah. Compreender: Formação, exílio e totalitarismo (ensaios). Tradução de Denise 
Bottman. São Paulo: Companhia das Letras; Belo Horizonte: Editora UFMG, 2008, p. 155. Doravante, 
Compreender: Formação, exílio e totalitarismo (ensaios) será COM. 
199 COM, p.159. 



79 
 

 

 

 Ao falar da vergonha de ser humana, Arendt intenciona trazer à tona a 

consciência de humanidade, pois livre de qualquer sentimentalismo, essa noção traz 

como consequência o fato de que todos os homens “devem assumir a responsabilidade 

por todos os crimes cometidos pelos homens e que todas as nações partilham o ônus do 

mal cometido por todas as outras. A vergonha de ser humano é a expressão puramente 

individual e ainda não política dessa percepção”200.  

Dentro da concepção política do termo de responsabilidade coletiva, os atos 

praticados pelos homens em nome de uma comunidade são da responsabilidade de 

todos os seus membros. Como o homem não pode viver sem pertencer a uma 

comunidade, tentar fugir desta responsabilidade coletiva, seria apenas uma troca de 

comunidade, e por assim dizer de responsabilidades. A única forma de não ser 

responsável politicamente por nada, é não pertencer a nenhuma comunidade, que seria o 

caso dos refugiados e dos sem pátria. 

 

Essa responsabilidade vicária por coisas que não fizemos, esse 
assumir as consequências por atos de que somos inteiramente 
inocentes, é o preço que pagamos pelo fato de levarmos a nossa vida 
não conosco mesmos, mas entre nossos semelhantes, e de que a 
faculdade de ação, que, afinal, é a faculdade política par excellence, só 
pode ser tornada real numa das muitas e múltiplas formas de 
comunidade humana.201  

 

Isto porque é somente na ação política que conseguimos praticar a alteridade e 

a pluralidade, percebendo que somos seres únicos e que não estamos sozinhos nesse 

mundo e, ainda, que a determinação da continuidade das futuras gerações depende das 

ações praticadas ao longo de nossas trajetórias. 

A ação política é, dessa forma, a condição humana que estabelece as 

possibilidades de transformação de uma determinada realidade e os vínculos de 

responsabilidade com aqueles que nos cercam e com aqueles que ainda virão. Por isso a 

afirmação: “a questão nunca é se um indivíduo é bom, mas se a sua conduta é boa para 

o mundo em que vive. No centro do interesse está o mundo, e não eu”202. 

  

                                                           
200 COM, p.160. 
201 RJ, p.225. 
202 RJ, p.218. 



80 
 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Hannah Arendt buscava compreender seu mundo, sua época, seu trabalho foi 

guiado nessa intenção. Ela, contudo, não se preocupava tanto em encontrar as respostas, 

mas em pensar os fatos, as dinâmicas das relações sociais nesse mundo moderno, nessa 

sociedade de valores os quais ela buscou interpretar e dar significados, para muitas 

vezes se opor. Arendt brilhantemente dá a luz a reflexões, a debates sobre diversos 

temas e assuntos relacionados a vida humana, à condição humana. Estes temas, como os 

trabalhados na presente dissertação, intrigam estudiosos e pesquisadores, tanto pela 

atualidade, como pela clareza e pela riqueza de detalhes na descrição da estrutura e da 

organização das sociedades. 

Neste trabalho acompanhamos a linha de raciocínio de Arendt, partindo do 

inicio da tradição do pensamento político ocidental, da Grécia clássica. Este período é 

um marco no pensamento arendtiano, porque deriva daí o seu entendimento de 

liberdade, de igualdade e de espaço público e privado. Não que Arendt intencione um 

retorno à estrutura e organização grega, mas ela utiliza esses modelos gregos como 

parâmetros para se pensar a sociedade atual. 

O conceito de liberdade tal como é entendido na polis é vinculado ao conceito de 

igualdade. Para participar da vida pública na polis, o homem deveria ser livre das 

preocupações relacionadas à mera sobrevivência, inclusive do trabalho, uma vez que 

essas atividades destinadas ao processo vital do ser humano faziam parte, na verdade, da 

esfera privada. Livre das preocupações com as necessidades da vida, é que o homem era 

considerado cidadão, podendo se dedicar à política. Como cidadão da polis ele estava 

entre iguais, ninguém comandava, nem era comandado, neste espaço não cabia o uso da 

força ou da violência, tudo era decidido através do dialogo. A liberdade, assim como a 

igualdade, eram entendidas como exclusivas da vida pública política.  

É fundamental a distinção que Hannah Arendt faz dos conceitos de esfera 

publica e privada para se perceber sua relação. A esfera privada era a responsável pela 

satisfação das necessidades vitais do homem. Neste espaço, que estava restrito às 

famílias e ao espaço físico da casa, era característica a desigualdade entre os seus 

membros, sendo admitido o uso da violência e da força. Já a esfera pública era o espaço 

da política, da liberdade e da igualdade, do discurso e da ação, das atividades 



81 
 

 

consideradas mais nobres, onde o poder não podia ser exercido com base na força ou na 

violência, mas no diálogo, na ação coletiva.  

É neste período, na Grécia antiga, que teve início a tradição do pensamento 

político ocidental. Arendt mostra como o julgamento de Sócrates afetou o pensamento 

de Platão, marcando este ponto como a origem da tradição política. Platão afastou a 

filosofia da política, ele realizou o “divórcio” entre o pensamento e a ação. A política 

ficou compreendida entre as atividades da vita activa, as atividades necessárias à 

sobrevivência humana, enquanto que a filosofia como atividade da vita contemplativa, 

foi afastada da cidade, à procura de isolamento de verdades absolutas, pois a pluralidade 

dos homens, meio comum das opiniões, lhe era prejudicial. A contemplação elevou-se 

em importância a um grau hierárquico superior às demais atividades.  

Esse entendimento do rebaixamento da atividade da política às demais 

atividades da vita activa iniciado por Platão persistiu por séculos e ganhou forças, no 

período medieval com o advento do Cristianismo, que afastou ainda mais os homens do 

espaço público e da ação, consagrando a superioridade da contemplação. 

Ainda dentro da linha argumentativa de Arendt, é que ela aponta o período 

moderno, através de Karl Marx como o ponto de ruptura da tradição do pensamento 

político ocidental. Marx contesta essa posição hierárquica entre as atividades da vita 

contemplativa e da vita activa tal como conhecida tradicionalmente, ele argumenta no 

sentido de que é necessário não apenas teorizar, mas agir.  

O que Arendt irá discordar de Marx é sobre a sua definição do trabalho como 

atividade definidora do homem, o que resulta numa glorificação do trabalho ante as 

demais atividades. 

A preocupação de Arendt é que, justamente quando o trabalho passa a ser 

entendido como principal atividade humana, há como resultado a decadência do espaço 

público e a perda da dignidade da política. E os desdobramentos daí derivados são 

inúmeros. 

Para Arendt, com o espaço público estando em posse do animal laborans, é 

como se tivesse havido a dissolução do público com o privado. O que provocou a perda 

das características próprias destes dois espaços, resultando na esfera social. Com isso, as 

sociedades passaram a ocupar-se unicamente com as atividades necessárias à 

sobrevivência e estas atividades se tornaram de importância pública.  

  



82 
 

 

Essas mudanças foram muito prejudiciais para a política como espaço público e 

de ação, o que acabou por resultar em diversos problemas para a sociedade. A esfera 

social sendo uma junção das esferas pública e privada passa a ser administrada nos 

moldes da esfera privada, como uma grande família, o que traz a público problemas que 

antes estavam restritos à vida privada, como a desigualdade, o uso da força e da 

violência para combater a necessidade, além de tornar os homens escravos do ciclo 

vital, permitindo uma padronização de comportamento ao invés da ação espontânea.  

As pessoas, estando focadas nas atividades necessárias à sobrevivência, não têm 

como se ocupar com mais nada porque, estando exauridas pelo trabalho, abandonam as 

preocupações com o coletivo, com o mundo comum. Nesse modelo de organização, que 

Arendt interpreta e critica, a política passa a ter meramente um papel de organização, de 

administração desse convívio. As pessoas destituídas do espaço público e da ação, da 

capacidade de refletir, de provocar o diálogo interno, se encontram atomizadas, 

alienadas, incapazes de se organizarem e o poder desaparece possibilitando à ascensão 

da violência. 

Outros conceitos que Hannah Arendt debate com profundidade são os do poder e 

da violência. O poder advém da capacidade dos homens de agir em conjunto em um 

espaço livre, através do dialogo, apenas enquanto eles estiverem unidos é que existe o 

poder, no momento em que os homens se dispersam, o poder deixa de existir. Já a 

violência é tão somente um instrumento para alcançar um objetivo determinado. 

Arendt fala de poder e violência em termos de oposição, pois, segundo ela, 

quanto mais poder na sociedade, deve existir menos violência e vice versa. A violência 

se fortalece à medida em que o poder desaparece, podendo conduzir ao seu fim. Sobre a 

glorificação da violência presente nas sociedades atuais, Arendt a atribui à incapacidade 

do homem de agir em conjunto, já que essa incapacidade não permite a aparição do 

poder, que só é possível enquanto os homens estiverem unidos. 

O que confere poder às instituições políticas, onde os homens se reúnem para o 

bem comum, para a política, é o apoio dos cidadãos. As várias formas de governo são 

entendidas por Arendt como o domínio do homem pelo homem sendo que ela aponta a 

burocracia como possivelmente a mais terrível entre as formas de dominação, pois a 

burocracia impossibilita as pessoas de agirem. Nessa departamentalização que ocorre, é 

impossível localizar os responsáveis e cobrar satisfações, o que acaba por desanimar as 

pessoas isolando-as ainda mais. 



83 
 

 

No momento em que as pessoas se encontram isoladas, impedidas de agir, essas 

dificuldades acabam por contribuir para a ascensão da violência. A preocupação de 

Arendt é que, na sociedade moderna, a violência está ocupando o espaço do poder, e 

isso gera consequências graves para a humanidade como a banalização da violência, dos 

direitos humanos, das pessoas em relação às coisas, ocasionando uma desvalorização da 

vida em si. 

O fato de pessoas sem problemas cognitivos e de boa formação, exemplificado 

na obra de Arendt pela figura de Eichmann, serem capazes de praticar as mais diversas 

atrocidades, faz com que Arendt associasse a incapacidade de pensar com a capacidade 

de praticar o mal.  

Como desdobramento dessa brilhante reflexão de Arendt, é que ao se falar em 

injustiças, maldades, desvalorização e relativização da vida decorrentes da ausência de 

pensamento, pode-se falar em termos de banalidade. Os atos gravíssimos acabam se 

tornando comuns por serem cometidos sem a menor reflexão crítica, onde a pessoa é 

incapaz de discernir o certo do errado. 

Se a violência gera o mal banal, que é o direito à vida humana se tornando 

relativo, ou seja, banalizando a vida, Arendt reflete sobre as consequências na vida 

moderna, que é desenraizada, massificada, atomizada, por ter como característica a 

alienação, que também é associada à incapacidade de pensar por si próprio. 

 O foco de Arendt é na alienação como distanciamento e desenraizamento do 

homem com o mundo, em que ele se fecha em si mesmo. A preocupação central deixa 

de ser o bem coletivo e passa a ser o interesse individual. O que resulta num acúmulo de 

problemas para a humanidade de todas as ordens, ambientais, econômicas e políticas. 

 A sociedade contemporânea incapaz de agir, destituída de um espaço público 

dialógico, enraizada na burocratização do sistema, despolitizada, fazendo prevalecer o 

interesse privado sobre o interesse coletivo, incapaz de pensar, é terreno fértil para o 

fenômeno da violência. 

 Diante desse cenário é que se ressalta ainda mais a importância da faculdade de 

pensar, de modo que as pessoas possam se habituar a realizar o dialogo interno, esse 

pare e pense, pode abrir inúmeras possibilidades de ação para as pessoas.  

 Ao pensamento mesmo não sendo possível deixar nada de tangível e nem 

mesmo oferecer uma garantia de ação, ele pode, à medida que, através da reflexão 



84 
 

 

novos caminhos são despertados, romper com esses ciclos que estruturam a sociedade 

moderna. Ao invés de criar valores e normas, o pensamento é capaz de dissolver regras 

anteriormente impostas como condutas de comportamento. Para o pensar é necessário, 

entretanto, um afastamento do mundo, um ver de fora, que é o que Arendt chama de 

estar só, ou seja, afastada das outras pessoas mas conversando consigo mesma, o que é 

diferente do estar em solidão, pois neste caso a pessoa além de estar afastada das outras 

pessoas, também não mantém um diálogo consigo mesma, é incapaz de pensar. 

 Arendt apresenta a faculdade de pensar como uma possibilidade de não 

aceitação de regras e imposições, de não submissão. É uma alternativa de saída para 

começar a quem sabe, resolver os problemas atuais. 

 Outra alternativa apontada por Arendt é o resgate do espaço público como 

espaço de ação e de diálogo e a recuperação da dignidade da política, que tem como 

foco o bem comum, permitindo o agir em conjunto gerando poder aos associados. 

 A ação política é a possibilidade de transformação e de vínculos de 

responsabilidade com os outros com quem se divide o mundo comum e também com 

aqueles que ainda virão a este mundo.   

A ação com a capacidade de desencadear processos de trazer novidades 

improváveis é sustentada por cada nascimento. Cada pessoa que vem ao mundo é uma 

possibilidade de ação humana, de poder começar algo novo, de instaurar uma novidade. 

  Hannah Arendt desperta a humanidade para refletir sobre o que está sendo 

feito... Sobre onde e como queremos chegar... Além de chamar a atenção para a direção 

que estamos tomando na condução de assuntos do nosso cotidiano, do nosso modo de 

vida, ela também reafirma a responsabilidade que temos sobre nossos atos e também 

sobre os atos de toda a humanidade. 

 Além do pensamento de Arendt ser atual, como demonstrado em alguns 

exemplos, ele é um pensamento vivo, que nasce dela, mas não se esgota ali, toma 

proporções mundiais, fazendo com que cada vez mais pessoas despertem para pensar o 

mundo em que vivemos. 

 

 

 

 

 

  



85 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

A) FONTES PRIMÁRIAS 

 

ARENDT, Hannah. A Condição Humana. Tradução de Roberto Raposo, 11a ed. Rio 
de Janeiro: Forense Universitária, 2010.  

 

______. A Condição Humana. Tradução de Roberto Raposo, 10a ed. Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2005.  

 

______. The Human Condition. 2nd ed. Chicago: University of Chicago Press, 1998.  

 

______. Origens do Totalitarismo. Tradução de Roberto Raposo. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2007. 

 

______. O que é Política? Org. Ursula Ludz. Tradução de Reinaldo Guarany, 7a ed. 
Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2007.   

 

______. A Dignidade da Política: ensaios e conferências. Tradução de Helena 
Martins at al. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 1993. 

 

______. Entre o Passado e o Futuro. Tradução de Mauro W. Barbosa de Almeida, 5a 
ed. São Paulo: Perspectiva, 2003. 

 

______. Eichmann em Jerusalém. Tradução de José Rubens Siqueira. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2009. 

 

______. Responsabilidade e Julgamento. Tradução de Rosaura Eichenberg. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2004. 

 

______. A promessa da política. Org. Jerome Kohn. Tradução de Pedro Jorgensen Jr., 
2a ed. Rio de Janeiro: DIFEL, 2009. 

 

______. Sobre a Violência. Tradução de André Duarte. Rio de Janeiro, Civilização 
Brasileira, 2009. 

 

______. A Vida do Espírito. Tradução de César Augusto R. de Almeida, Antônio 
Abranches e Helena Franco Martins. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2008. 



86 
 

 

 

______. Compreender: Formação, exílio e totalitarismo (ensaios). Tradução de 
Denise Bottman. São Paulo: Companhia das Letras; Belo Horizonte: Editora UFMG, 
2008. 

 

______. Trabalho, obra, ação. Tradução de Adriano Correia. In: Cadernos de Ética e 
Filosofia Política 7, 2/2005. 

 

B) FONTES SECUNDÁRIAS 

 

ADLER, Laure. Nos Passos de Hannah Arendt. Tradução de Tatiana Salem Levy e 
Marcelo Jacques. 3a ed. Rio de Janeiro: Record, 2007. 

 

AGUIAR, Odílio Alves. A Dimensão Constituinte do Poder em Hannah Arendt. In: 
Revista Trans/Form/Ação [online], Marília, v.34, n.1, 2011. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-
31732011000100007&lng=pt&nrm=iso. 

 

______. A Questão Social em Hannah Arendt. In: Revista Trans/Form/Ação [online], 
27(2): p. 7-20, 2004. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0101-
31732004000200001&lng=pt&nrm=iso. 

 

______.  Filosofia, Política e Ética em Hannah Arendt. Ijuí: Unijuí, 2009. 

 

ASSY, Bethânia. Eichmann, Banalidade do mal e pensamento em Hannah Arendt. 
In: JARDIM, Eduardo; BIGNOTTO, Newton (orgs.). Hannah Arendt. Diálogos, 
reflexões, memórias. Belo Horizonte: UFMG, 2001.  

 

CHAUI, M. S. Simulacro e poder. Uma análise da mídia. São Paulo: Fundação Perseu 
Abramo, 2006. 

 

CORREIA, Adriano. Apresentação à nova edição brasileira. In: ARENDT, Hannah. 
A Condição Humana. Tradução de Roberto Raposo, 11a ed. Rio de Janeiro: Forense 
Universitária, 2010. 

 

DUARTE, André. Ensaio Crítico – Poder e violência no pensamento político de 
Hannah Arendt: uma reconsideração. In: ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. 
Tradução de André Duarte. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 2009. 

 



87 
 

 

______. O pensamento à sombra da ruptura. Política e filosofia em Hannah 
Arendt. São Paulo: Paz e Terra, 2000. 

 

FUNDAÇÃO GETÚLIO VARGAS – FGV. Relatório ICJBrasil – Índice de 
Confiança na Justiça. São Paulo: FGV, 1º trimestre/2012. Disponível em: 
http://bibliotecadigital.fgv.br/dspace/bitstream/handle/10438/9799/Relat%C3%B3rio%2
0ICJBrasil%201%C2%BA%20Trimestre%20-%202012.pdf?sequence=1. 

 

KOHN, Jerome. Introdução. In: ARENDT, Hannah. A promessa da política. Org. 
Jerome Kohn. Tradução de Pedro Jorgensen Jr., 2a ed. Rio de Janeiro: DIFEL, 2009. 

 

LAFER, Celso. Hannah Arendt: Pensamento, Persuasão e Poder. 2a ed. São Paulo, 
Paz e Terra, 2003. 

 

______. Prefácio. In: ARENDT, Hannah. Sobre a Violência. Tradução de André 
Duarte. Rio de Janeiro, Civilização Brasileira, 2009. 

 

Opin. Publica, Campinas, v. 16, n. 1, Junho, 2010. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104-
62762010000100010&lng=en&nrm=iso. 

 

SOUZA, Paulo Fernando Pereira de, e SOUZA, Andréa Carolina Véras Oliveira Pereira 
de. In: Revista Kairós, Caderno Temático 6, São Paulo: PUCSP, 2009, p. 143-163. 
Disponível em: http://revistas.pucsp.br/index.php/kairos/article/view/2690/1737. 

 

SOUKI, Nádia. Hannah Arendt e a banalidade do mal. Belo Horizonte: UFMG, 
1998. 
 


